# زید خلاصة العمون وهو للسی حل رموز ورهاتیی الکنوز

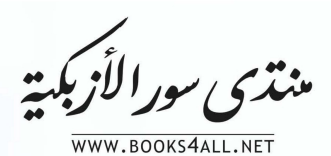
ِ تأليف سلطان العلماء

الإمام العزبن عبد السلام

المتوفى سنة • ٦٦هـــ رضى الله عنه

تحقيق محمد عبد الرحمن الشاغول مكتب الروضة الشريفة للبحث العلمي





## زبد خلاصة التصوف وهوالمسمى «حل الرموز ومفاتيح الكنوز»

تأليف

سلطان العلماء

الإمسام العسر بسن عبد السسلام المتوفى سنة ٢٦٠ هـ

المتوفى سنة ٢٦٠ هـ رضى الله عنه

تحقيق محمد عبد الرحمن الشاغول مكتب الروضة الشريفة للبحث العلمي



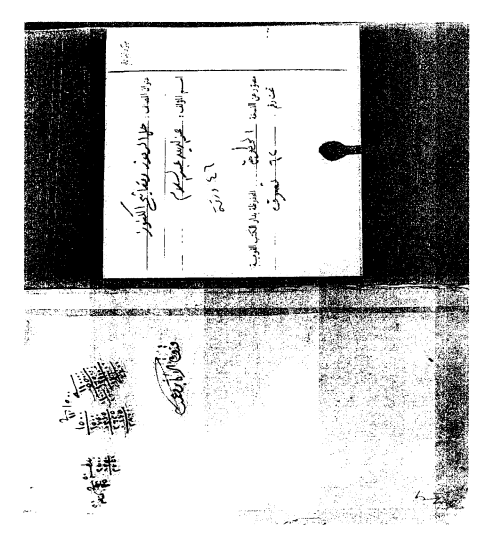
## وصف المخطوط

أما عن وصف مخطوط هذا الكتاب الجليل المقدار العميم النفع؛ فإنه يقع بدار الكتب المصرية تحت عنوان «حل الرموز ومفاتيح الكنوز»، وذلك برقم (٦٢) تصوف، وعدد أوراقه (٤٦) ورقة، ومسطرته من خمسة عشر سطراً إلى سبعة عشر سطراً.

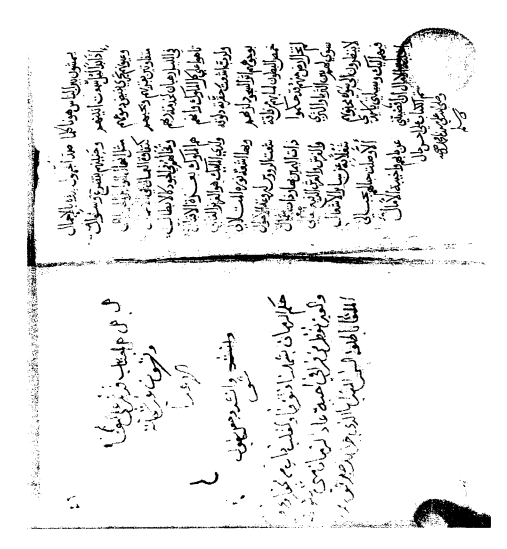
هذا ويقع أيضاً تحت هذا العنوان مؤلف آخر ينسب للشيخ العلامة علامة علاء الدين بن محمد بن مسعود العمري البكري المعروف برمصنفك»؛ وهو شرح على مختصر الشيخ أبي حفص عمر بن محمد السهروردي؛ فهو مصنف آخر غير مؤلّف العلامة الإمام ابن عبد السلام.

المحقق/

محمد عبد الرحمن الشاغول.



صورة الصفحة الأولى من المخطوط



صورة الصفحة الأخيرة من المخطوط

## ترجمة المؤلف

#### نسبه:

هو الإمام عبد العزيز بن عبد السلام العلامة ذو الفنون، وحيد عصره عــز الدين السلمى الدمشقى ثم المصرى، شيخ الشافعية، وقدوة الصوفية، إمامٌ عــزّه دائم، وطائرٌ فضله حائم، وبحر كمال موجه زاحر، وجوهر علومه فاحر.

## بعض شيوخه في العلم:

أخذ الفقه عن ابن عساكر، والأصول عن الآمدى، ورحل إلى بغداد، وسمع الحديث من ابن طبر زد وغيره.

## بعض تلاميذه:

أخذ عنه ابن دقيق العيد، وهو الذي لقبه سلطان العلماء، وعنه أخذ الدمياطي، والتاج الفِرْكاح، والباجي، وخلقٌ.

#### نبذه عن حياته العلمية:

ولى خطابة دمشق، فلم يلبس السواد، ولا سجَّع خطبة، وترك الثناء على الملوك، وأبطل صلاة الرغائب، ونصف شعبان، فكان بينه وبين ابن الصلاح بسبب ذلك ما كان. وكان السلطان الأشرف موسى قد كتب حواباً عن كتاب كتبه العزّ إليه يطلب منه عقد مجلس بسبب العقائد –وكان الأشرف متحامًلاً عليه مع خصومه الحنابلة – فكتب إليه العزّ كتاباً في آخره: وبعد؛ فإنا

نزعم أننا من جملة حزّب الله وجنده، وكل جنديٌّ لا يخاطر بنفسه فليس بجنديٌّ؛ وافتتحه بقوله: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعَيْنَ﴾ [الحجر: ٩٢].

ولما سلَّم الملك الصالح إسماعيل قلعة صَفَد للفرنج نال منه على المنسبر، ولم يَدْعُ له، فغضب السلطان، وعزله، وسجنه، ثم أطلقه، فترح إلى مصر، هو وابن الحاجب، فولاه السلطان قضاء مصر، فتمكن من الأمر بالمعروف والنهى عسن المنكر أكثر، فشق ذلك على حاشية الملك، فعزله، وقد رقا بمصر عند سكنه بما إلى أسمى المراتب، وولى الحكم بالديار المصرية، وحاز قصب السبق في ميدان طائفته العصرية، وكان أولاً ينكر على الصوفية، ويقول: هل لنا طريق غير الكتاب والسنة؟! فلما اجتمع بالإمام أبى الحسن الشاذلى، وذاق مذاهبهم، وقطع السلسلة الحديد بالكراسة الورق، صار يمدحهم، بل دخل في عدادهم.

#### مصنفاته:

لقد ترك لنا التصانيف المفيدة، فترك تفسيراً مختصراً فى مجلد، وكتاب «القواعد الكبرى»، وكتاب «القواعد الصغرى»، وكتاب «مجاز القرآن»، وكتاب «شجرة المعارف»، وكتاب «شرح الأسماء الحسنى»، وكتاب «مختصر النهاية»، و «الفتاوى الموصلية»، وكتاب «حل الرموز ومفاتيح الكنوز»، وهو هذا الكتاب الذي تتقدمه هذه الترجمة لمؤلفه.

## ومن كلامه:

الشريعة كلها مصالح، إما بدرء مفاسد، أو بجلب مصالح؛ فإذا سمعت الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [البقرة: ١٥٣]، فتأمل وصيته بعد ندائه، فلا تجد إلا خيراً يحثك عليه، أو شراً يزجرك عنه، أو جمعاً بينهما.

وقال: من أول دليلٍ على أن القوم قعدوا على أساس الشريعة، وقعد غيرهم على الرسوم، ما يقع على أيديهم من الخوارق، ولا يقع شئ منها من فقيه إلا من سلك طريقهم، وقال: كلام العارف ينبع من قعر قليب قلبه تسوقه جداول أفكاره إلى مصب لسانه، فيقع على مزارع المسامع، فإذا صادف أرضاً طيبة أنبتت شجرة طيبة تطلع أزهار الحكم وثمار العبر، وقال: لا تصحب إلا من تجد من أنفاسه عطرية نفحات المعرفة، وثمرات المحبة؛ فإنه من الأنفاس ما يكون سموماً محرقاً.

## ومن كراماته:

أنه لما ورد الخبر بوصول التتار، رسم السلطان المظفَّر قُطُز بالخروج بعد العيد، فطلع عليه، وقال: ما تأخرك؟ قال: حتى لهيئ أسيافاً، قال: لا، قم، قال: فتضمن لى على الله النصر؟ قال: نعم. فكان ما قال.

ومنها: أنه لما وصل الفرنج إلى المنصورة لقتال المسلمين في مراكب عديدة، والريح أسرعت قلوعها، واستظهر العدو، وضعفت قلوب المسلمين، وكان الشيخ معهم، فأشار بيده إلى الريح، وقال: يا ريح خذيهم، قالها عدة مرات، فعادت الفرنج، وكسرت مراكبهم، وكان الفتح.

ومنها: أن السلطان كلمه مرةً بغلظة، فغضب، وحمل حوائجه على حمارة، وأركب زوجته، ومشى خلف أهله خارجًا من القاهرة، فلحقه غالب المسلمين رجالاً ونساءًا وصبياناً، فبلغ السلطان الخبر، فقيل له: متى راح ذهب ملكك؛ فلحقه، وترضّاه حتى عاد.

وكان مع شدته، فيه حسن محاضرة بالنوادر والأشــعار، وكــان يحضــر السماع، ويرقص، ويتواجد.

ولما مرض قال له السلطان: من في أولادك يصلح لوظائفك؟

قال: ليس فيهم من يصلح لشئ منها.

وأفتى مرةً بشئ، ثم ظهر له أنه خطأ، فنادى فى مصر والقاهرة: من أفتى له فلان بكذا، فلا يعمل به، فإنه خطأ.

وكان مع فقره كثير الصدقة، حتى إذا لم يكن معه شئ أعطى قبَّعه.

واحتلم فى ليلة شديدة البرد، فجاء إلى جامد فكسره، واغتسل، فكادت روحه تزهق، ثم احتلم، ففعل مثل ذلك، فأغمى عليه، وكاد يهلك، فسمع قائلاً يقول: لأعوِّضنّك بها عز الدنيا والآخرة.

## وفاته رضى الله عنه:

توفى بمصر سنة ستين وستمانة، ودفن بالقرافة الكبرى في آخرها<sub>.</sub> <sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) الترجمة من كتاب «الكواكب الدرية فى تراجم السادة الصوفية» مع اختصارٍ وتقـــديمٍ وتــــأخيرٍ (ج١ مـــن ص١١٠ : ص١١ ) ط المكتبة الأزهرية للتراث.

## بسم الله الرحهن الرحيم

الحمد لله الذي فتح بمفاتيح الغيوب أقفال القلوب. ورفع حجب السرائر. وحلا أبصار البصائر فظهر ما كان محجوب. وجلا عرائس الوجود في مسرآة الشهود (1). فمن فهم المقصود بلغ المطلوب. وفق من شاء من عباده فجاهد في الشهود من الله حق جهاده بما سبق له في المكتوب. ثم هدأه بعد ما بين له هداه. ثم رقاه بعد ما نقاه من العيوب. ثم والاه بعد ما تولاه ثم أولاه نعماً لا يحصرها حسوب. ثم شغله بالمنعم عن النعم ثم أقامه على قدم الخدمة في الخدم ثم خلع عليه خلعة من خلع القدم. والواهب الكريم لا يسترد الموهوب(٢). فأول قدم رفعه مسن دار ملكه ووضعه في دار ملكوته ثم أشرفه على عرصات (٢) جبروته فاختطفه هنالك خطفات هيبته. فهو مختطف محذوب. ثم أعرته يد اللطائف الربانية عن الكثائف الجثمانية فهو هنالك منتهب مسلوب. فلما أخذه من نفسه وسلبه عن حسه وانتهبه من بين أبناء جنسه. رفعه إليه ثم رده عليه وقربه لديه فهو حينئذ مراد ومخطوب. فلما اصطفاه لقربته واجتباه وأحلاه لحضرته. لم يسك غسير محسب

<sup>(</sup>١) الشهود: هو رؤية الحق بالحق، فيشهده الله تعالى نفسه فيما أبدع وصنع فيكون حاله كمن قال:

وفي كل شي له آيةٌ تدل على أنه واحد

<sup>(</sup>٢) يقولون: إن الكريم إذا وهب ما سلب.

<sup>(</sup>٣) يقال: عَرْصة وعَرَصات مثل سَجْدة وسَجَدات – «المصباح المنير».

ومحبوب. ثم روق له من كرم كرمه شراباً مستخرجاً من راووق<sup>(۱)</sup> ﴿يُحِـبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٥٤] فسكر قبل أن يتناول المشروب ثم تجلى له في ساعة سعوده. فغلب بشهوده عن وجوده. فما أفاق إلا بمذكّر ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمُئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨]، فلما صح بذكره صحا من سكره صاح لسان عشقة المطروب؛ وقلت في ذلك:

أنـــا في المحبــة مخطـــوب وهو المحبب إيـاي والمحبـوب لولا قديم الحب المالــ في الحلـوب المطلـوب أبدا يصـافيني الهـوى فكأنمـا أنا في الحقيقة صاحب مصحوب

أحمده حمد من إليه يؤوب وعن ذنبه يتوب، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة أدخرها لتفريج الكروب. في يوم لا شروق لشمسه ولا غروب، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله الذي اختاره من بين الأنام خير محبوب وجعل حبه على خليقته مفترضاً غير مندوب. صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه صلاة دائمة إلى يوم وعده غير مكذوب.

<sup>(</sup>١) يقال: راق الماء إذا صفا، والراووق: اسم آلة – «المصباح المنير».

<sup>(</sup>٢) أى: لولا ما سبق له فى قديم علم الله أنه يكون محبوباً.

#### و بعد:

فإنه لما كانت المعاني حواهر. والألفاظ أصدافها(۱) ، والحِكَم معدادن والقلوب أهدافها؛ وجب على من فتحت اليقظة عين بصيرته وجلت الموعظة مرآة سريرته أن يتبع من أجل الكلام معانيه، ومن الحكم ما يبلغ به أمانيه ولا يقنع من المعدن بدون كتره. ولا من اللفظ إلا بفهم رمزه، وإنى رأيت كثيراً من الألفاظ قد ارتبك في أغماضها(۲) كثير من أهل الاعتراض فمنهم الدين يحرفون الكلم يستمعون القول فيتبعون أحسنه أى أحسن جوامعه، ومنهم الذين يحرفون الكلم عن مواضعه، وقد عجز كثير عن حلها لعز محلها، فمنها ما جداء في الآيدات والأخبار المشهورة ومنها ما جاء في الآثار المأثورة فمثال ما جاء في صريح الخبر الصحيح. كقوله سبحانه وتعالى: «ما وسعني سمائي ولا أرضي ووسعني قلب الصحيح. كقوله سبحانه وتعالى: «ما وسعني يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا عبدي المؤمن (۳) »، ومنها «لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا

<sup>(</sup>١) يقال: «الألفاظ قوالب المعانى»؛ فهى التى تحتوى على ما اشتمل عليه اللفظ من معنى فيوضع فى هذا القالسب ليدل على المراد منه.

<sup>(</sup>٢) أي: ما خفي من معانيها، من قولهم: غمض الحق غموضاً.

<sup>(</sup>٣) الحديث مشهور عند السادة الصوفية وقد ألف الإمام عبد الكريم الكيلايي كتاباً سماه «لوامع البرق الموهن في معنى ما وسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلب عبدي المُومن»، على ثمانية أبواب انظر «كشف الظنون».

أحببته كنت له سمعاً وبصراً (١)» وفي حديث: «وفؤاداً». وفي حديث: «ولساناً ويدا في يسمع وبي يبصر وبي يبطش (٢) ». ومنها في الحديث: «أنا جليس من ذكر بي (٣) »، وفي الحديث: «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً ومن تقرب مني ذراعاً تقربت منه باعاً، ومن أتابي يمشي أتيته هرولة<sup>(٤)</sup>»، ومنها ما حـــاء بلفظ العندية: «تجدي عند المنكسرة قلوبهم من أجلى (٥) ». وبلفظ المعية: ﴿ وَهُو َ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد: ٤]، وبلفظ الاتحاد كقوله لعبده في القيامة: «يا ابن آدم موضت فلم تعدي، واستطعمتك فلم تطعمني (٢) » الحديث، ومن ذلك ما أخبر به الرسول عليه السلام عن نفسه: «إلى لست كأحدكم إلى أظل عند ربي يطعمني ويسقيني ».

وأما ما جاء في الأثر إما فتحا وإما شطحا كقول القائل: «أنا من أهـوي ومن أهوى أنا»، وكقول الآخر: «أنا الله»، وكقول الآخر: «ما في الجبة إلا الله»، وكقول الآخر: «سبحاني»، وكقول الآخر: «ما أعظم شأني». فهذا كله وما

<sup>(</sup>١) أصل الحديث رواه البخاري في «صحيحه».

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) ورد ف «صحيح مسلم» بلفظ «وأنا معه حين يذكرني».

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥) يروى عن عبد الله ابن شوذب يقول قال داود النبي عليه السلام: أي ربي أين ألقاك؟ قسال: تلقسايي عنسد المنكسرة قلو بهم».

<sup>(</sup>٦) رواه الإمام مسلم في «صحيحه».

شاكله وماثله القول فيه واحد لألها وإن اختلفت ثمارها وتنوعت أزهارها لكنها تسقى بماء واحد تشير إلى محو الاثنين وثبوت الواحد، فقوم تلقوه بالتسليم وقابلوه بالقلب السليم وحملوا ذلك على معنى قوله عليه السلام: «إن من العلم كهيئة المخزون لا يعلمه إلا أهل العلم بالله، فإذا تكلموا به أنكره أهل الغرة بالله»، وقد بلغني عن قضيب البان (١) بالموصل، وكان عظيم الشأن، وكان قد برز للناس بالوله والاختلال وترك الصلاة لا يأوي إلا إلى المزابل ولا يتوقى النجاسة والناس متحيرون في حاله مختلفون في أمره، فقوم يقولون: زنديق، وقوم يقولون: صديق، فبينما يوم من الأيام قاضي المدينة ماراً إذ رآه على مزبلة وقد بال على ساقيه، فقال القاضي في نفسه: تباً لمن جعلك صديقاً وما أنت إلا زنديق فما استتم الخاطر حتى قال قضيب البان: يا قاضي قد أحطت بجميع علم الله؟ قال له: لا والله، قال: فأنا من ذلك العلم الذي لا تعلمه، وما عليك إن كنت صديقاً أو زنديقاً أو زنديقاً.

فلما رأيت هذه الأقوال الصادرة عن أهل الأحوال وقد أشكل على الأفهام تعليلها، وعزب عن الأوهام تأويلها أحببت أن أشرح منها ما انشرح له صدري وسنح به فكري وبلغ إليه قدري، وذكرت فيه من العبارة ما ليس فيه استعارة وقدمت ذكر هذه الأحاديث وما معها من الألفاظ المأثورة عن الرجال،

<sup>(</sup>١) قضيب البان: ولَي من الأولياء كان أعطاه الله خاصية أن يتمثل بأكثر من صورة فى آن واحد فى أماكن متفرقة بما هو معروف بعالم المثال وهو عالم أكثر كثافة من عالم الروح وأقل من عالم الجسد.

وجعلتها أساً للكلام<sup>(۱)</sup> وبينةً لثبوت الأحكام لتكون منوالاً أنسج عليها ما كان حالا لا مُحَالاً، وسميتها: «حل الرموز ومفاتيح الكنوز».

وإنما سميتها بهذه التسمية لأنها تشير إلى المقام الأشرف المعروف منه: «كنت كنورًا لا أعرف» (٢) ثم قدمت لحل هذه الأشكال مقدمة يزول بها الإشكال إذ النتائج لا تظهر إلا بالمقدمات، والنهايات لا تصح إلا بتصحيح البدايات، فمن صديق في بدايته أطلعه الله على حقائق نهايته. كما أن من بني أساساً ثبت عليه بالكتاب والسنة والقياس. قال الله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقُورَى مِنَ الله وَرِضُوانِ ﴾ [التوبة: ١٠٩].

وأقول، وبالله التوفيق:

اعلم أن العلم مقدمة نتيجتها العمل، والعمل مقدمة نتيجتها الحال (٣) فالعلم والعمل كسبي والحال وهبي، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْ دِينَهُمْ وَالعمل كسبي والحال وهبي، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْ دِينَهُمْ سُبُلُنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩] فالمحاهدات بالعلم والعمل، والهداية مواهب الله تعالى في الأحوال، وهذا معنى قوله عليه السلام: «من عمل بما يعلم ورَّثه الله علم ما لا يعلم»، فالذي أورثه الله لعبده لم يكن من سببه بل بفضل الله وبرحمته،

<sup>(1)</sup> الأسّ: هو الأصل.

<sup>(</sup>٢) الحديث مشهور عند سادتنا الصوفية – رضي الله عنهم – وقد ألف فيه الشيخ بالي خليفة كتاباً أسماه «شرح حديث كنت كنـــزاً مخفياً». انظر «كشف الظنون».

<sup>(</sup>٣) الحال: هو ما يرد على القلب أو يحلُّ به من كرب أو حزن أو قبض أو بسط أو خوف أو انشراح...

وبذلك منَّ الله على نبيه عليه السلام فقال: ﴿وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَـانَ فَضْلُ اللّه عَلَيْكَ عَظيمًا﴾ [النساء: ١١٣].

ثم اعلم أن من مراتب السلوك إلى منازل الملوك ثلاثة: الإسلام والإيمان والإحسان، فالإسلام أول مراتب الدين لعامة المؤمنين. ثم الإيمان أول مسدار جالقلب لخاصة المؤمنين. ثم الإحسان أول معارج الروح لخاصة المقربين.

وقد فسر ذلك رسول الله على الحديث المشهور وهو ما رواه عمر بسن الخطاب –رضي الله عنه – قال: «بينما نحن عند رسول الله على ذات يسوم إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر لا يرى عليه أثسر السفر ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي على فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمد أخبرين عن الإسلام، فقال رسول الله على: أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وأن تقيم الصلاة وتؤيّ الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت الحرام إن استطعت إليه سبيلاً، قال له: صدقت فعجبنا له يسأله ويصدقه، قال: فأخبرين عن الإيمان، قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره، قال: فاضرين عن الإيمان، قال: أن صدقت، فأخبرين عن الإحسان، قال أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك (١) » الحديث ثم بين في آخر الحديث، قال: يا عمر أتدري من السائل؟ قال: الله ورسوله أعلم، قال: «ذلك جبريل أتاكم يعلمكم معالم دينكم».

<sup>(</sup>١) أصل الحديث أخرجه البخاري في «كتاب الإيمان» باب «سؤال جبريل النبي صلى الله عليه وسلم عن الإيمان والإسلام والإحسان».

. فأول ما يفتح من الكنوز ما في هذا الحديث من السر المرموز والمعنى الملغوز وهو أن جبريل هو الفاتح لهذا الباب، والسائل عن هذه الأسباب، والمتأدب هذه الآداب ففي ذلة سؤاله إحلال لعزة رسول الله في إذ هو بين يديه كالمتعلم بعد ما كان معلماً، ولا عجب إذ أتاه جبريل يتأدب بآدابه ويقف وقوف السائل على بابه، وكيف لا يكون وقد خلفه عند سدرة المنتهى، وانتهى إلى حضرة ليس لها منتهى، وجلس حيث لا أين على بساط قاب قوسين، وتعلم من معلم فأوْحَى إلى عَبْده ما أوْحَى [النجم: ١٠] ثم انصرف من مكتب «أدبني ربي فأحسن تأديبي»، فتلقاه سائق الروح قائماً على باب «لو تقدمت قدر أنملة فأحسن تأديبي»، فناداه بذلة السؤال: يا محمد كنت أظن أي عرفت الله قبلك وأي أقاس في الرتبة مثلك، وقد عرفت قدرك عند ربي من قدري وإلى الله عذري، فأنت في الحقيقة متقدم وها أنا بين يديك متعلم، وأخبري ما الإسلام؟ أخبري؟ ما الإيمان أخبري؟ ما الإحسان؟ فحبريل في الحقيقة عريف هذه الأمة في مكتب التعليم من نبي الرحمة.

<sup>(</sup>١) أخرجه السيوطي في «الجامع الصغير» عن الطبراني، والنسائي بلفظ «هل ترى ربك؟» قال: إن بسيني وبينسه سبعين حجاباً من نور لو رأيت أدناها لاحترقت.

## فصل

وقد لمع من هذه النكتة لمعة باهية وأنا أدلك ما هي:

اعلم أنه لما أدخل الله عباده مكتب التعليم فتقدم آدم من زمن تقادم وطالع لوح الوجود فقرأ وعلم آدم الأسماء كلها، وطالع محمد الله لوح الشهود، فقيل له يا محمد مالك ولأسماء الخلائق وأنت صفوة الخالق (اقرأ باسم ربّك ) له يا محمد مالك ولأسماء الخلائق وأنت صفوة الخالق (اقرأ باسم ربّك اللهماء العلق: ١] فلما كتب وأدب وهذب قيل: يا محمد قد تعرفت إلينا بالأسماء والصفات فتعرف إلينا بالذات (اقرأ وربّك الْأكرم) [العلق: ٣]، فلما غاب عن الاسم وحد المسمى، ولما أعرض عن الفعل قرأ الحرف المعمى، فلما عرف الله تعالى بحقه رفعه على خلقه (وما أرسلناك إلّا رحمة للعالمين) [الأنبياء: الله تعالى بحقه رفعه على خلقه (وما أرسلناك إلّا رحمة للعالمين) [الأنبياء: أطفال التعليم بلسان الاستسلام يامحمد ما الإسلام؟ ما الإيمان؟ ما الإحسان؟

فبين رسول الله على هذا الحديث أن أدب السلوك في حدم الملوك ثلاثـة فالإسلام قيام البدن بوظائف الأحكام، والإيمان قيام القلب بوظائف الاستسلام والإحسان قيام الروح بمشاهدة الملك العلام ألا تراه يقول: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه»، فتكون قائماً بوظائف العبودية مع شهودك إياه، فإن لم تكـن تراه فإنه يراك فتكون قائماً بوظائف العبودية مع شهوده إياك، فأنـت في الأول مراد، وفي الثاني مريد لأنه حين أرادك أشهدك إياه وحين أردته كانـت الإرادة

منك له فلذلك حجبك، فلو كانت الإرادة منه لك لما حجبك، فإنه لا توصل الله إلا به.

قال داود عليه السلام: يارب أين أطلبك؟ قال يا داود أنت من أول قدم فارقتني، قال: يارب وكيف؟ قال: لأنك جعلت الطلب منك إلى ولو جعلته منى إليك لوجدتنى.

قال أبو زيد: تمت في بدايتي في ثلاثة أشياء: كنت أظن أبى أحببته وطلبتــه وذكرته فلما كشف لى رأيت ذكره لى سابق ذكرى له وطلبه لي سابق طلبي له وحبه لي سابق جيي له، فالكل به وبفضله.

ثم في الحديث معنى خفى يظهر لمن قلبه ذكى في قوله: «فإن لم تكن تسراه فإنه يراك»، فقوله: «فإن لم تكن» هذا كلام تام وشرطه تام ثم قوله: «تسراه» حزاء هذا الشرط، فمعناه إن لم تكن أنت في البين ولا بقى لك أثر في العين فإنك تراه.

واعلم أن هذه المراتب لا تصل إلى واحدة منها حتى تحكم ما قبلها، ولكل واحدة منها طريق معلوم وسلوك مقسوم، وأصل ذلك كله وملاكه التوبة لأن التوبة تجب ما قبله.

وصحة التوبة مبنية على ثلاثة شروط: الأول: الندم على ما فات من المحالفات، الثانى: القيام في الحال على أحسن الحالات، الثالث: العزم على أن لا يعود إلى قبيح العادات فإن أحل بشيء من هذه الثلاث فهو تائب نكاث.

وأما قوله عليه السلام: «الندم التوبة (۱) » فهو إنما نصَّ معظم أركان التوبة، لأن الندم وحده كاف في التوبة، كما قال في الحج: «الحج عرفة (۲) »، فما أراد به أنه لا ركن في الحج إلا عرفة، وإنما ذكر معظم أركان الحج وهو الوقوف بعرفة، ولا شك أن الندم معظم أركان التوبة لأن الندم أمر متعلق بالقلب والحوارح فإذا ندم القلب رجع عن المعاصي فرجعت برجوعه الجوارح، وهو معنى قوله عليه السلام: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح بما سائر الجسد، وإذا فسدت فسد بما سائر الجسد، وإذا فسدت فسد بما سائر الجسد، وإذا فسدت فسد بما سائر الجسد ألا وهي القلب (۳) ».

ثم اعلم أن التوبة على ثلاثة أقسام: أولها التوبة، وآخرها الأوبة، وأوسطها الإنابة، فمن تاب خوف العقوبة فهو صاحب توبة، ومن تاب رجاء مثوبة فهو صاحب إنابة، ومن تاب حفظاً وقياماً بالعبودية لا رغبة في الثواب ولا رهبة من العقاب فهو صاحب أوبة، فالتوبة صفة المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿وَتُوبُوا إِلَكَ اللّهُ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمنُونَ﴾ [النور: ٣١].

وفي هذه الآية إشارة خاصة وبشارة عامة؛ أما البشارة فهو علم العصاة والطائعين والموافقين والمخالفين بلفظ الإيمان، وسماهم مؤمنين لئلا تتمزق قلوهم من خوف القطيعة، وأما الإشارة الخاصة ففيها أمر بالتوبة فأمرهم مع طاعتهم بالتوبة لئلا يعجبوا بطاعتهم ويصير عجبهم حجبهم فأمرهم بالتوبة فتساوى في

<sup>(1)</sup> رواه الإمام أحمد في «المسند» كتاب «مسند المكثرين من الصحابة» باب «مسند عبد الله بن مسعود».

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه كتاب «الحج عن رسول الله» باب «ما جاء فيمن أدرك الإمام يجمع فقد أدرك الحج».

<sup>(</sup>٣) أصل الحديث أخرجه البخاري في كتاب «الإيمان» باب «فضل من استبرأ لدينه».

ذلك الطائع والعاصي، ولذلك قال على «توبوا فإني أتسوب إلى الله في اليسوم والليلة مائة مرة (١) »، وأما الإنابة فهي صفة الأولياء، قال الله تعالى: ﴿وَجَاء بِقَلْبٍ مُّنيبٍ ﴾ [ق: ٣٣]، وأما الأوبة فصفة الأنبياء والمرسلين، قال الله تعالى: ﴿ وَعَمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ [ص: ٤٤].

ثم اعلم أن توبة العوام من الذنوب، وتوبة الخواص من غفلة القلوب، وتوبة خواص الخواص من كل شيء سوى المحبوب، فشتان بين التائب من السزلات وبين التائب من الغفلات، وبين تائب من رؤية الحسنات، وهذا معنى قسولهم: حسنات الأبرار سيئات المقربين.

لأن من عبد الله استحقاقاً لربوبيته وقياساً بعبوديته لا رغبة في جنته ولا خوفاً من ناره، فعنده رؤية الثواب وملاحظة العقاب نقص؛ لأنه خاف ما سوى الله وترجى غير مولاه، وإنما خوفه هيبة له ورجاؤه ثقة به، وقد جاء في الإسرائيليات أن الله تعالى أوحى إلى داود عليه السلام: يا داود إن أحب أحبائى إلى من عبدنى لغير نوال بل ليعطى الربوبية حقها، ومن أظلم ممن عبدنى لجنة أو نار، يا داود وإنما خلقت النار سياطاً لأسوء عبادي أسوقهم إلى خدمتى وخلقت الجنة لمتوسلي عبادي أوصلهم إلى حواري وقربي. يا دادود لو لم أخلق جنة ولا ناراً لم أكن أهلاً أطاع وأعبد محبة لى؟!

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه بلفظ «إين لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم مائة مرة»، وله ألفاظ أخرى في السنن.

وقد قال عليه السلام: «لا يكون أحدكم كالعبد السوء إن خاف عمل أو كالأجير السوء إن لم يعط لم يعمل».

ويظهر من هذا المعنى سر قوله عليه السلام: «نعم العبد صهيب لو لم يخف الله لم يعصه»، فهذا في لفظه إشكال، وتفسير ذلك وتحقيقه أنه أثنى عليه بقوله: «نعم العبد»، فلو كان عصى ما استحق المدح، وقد علق وجود المعصية على وجود الخوف، وقد ثبت أنه ما عصى فعلمنا أنه ما خاف، فتركه للمعصية لم يكن خوفاً من عقوبته بل رعاية لمحبته.

ووجه آخر في تفسيره وهو أن الهاء في يعصه ضمير عائد على صهيب فمعناه لو لم يخف الله لم يعص نفسه.

واعلم أن السالك إذا صدق في توبته لزمته المجاهدة واستعمال جوارحــه في الطاعات.

فإذا داوم العبد الجحاهدة أثمرت له حركات ظاهرة وبركات باطنة فإن حركات الظاهر توجب بركات الباطن؛ لأن الله سبحانه جعل بين الأجساد والأرواح رابطة ربانية وعلاقة روحانية؛ فلكل منهما ارتباط بصاحبه وتعلق به يتأثر بتأثر صاحبه.

فإذا عملت الجوارح بالطاعة أثر ذلك على قلبه فيخشع قلبه وتصفو روحه وتزكو نفسه، وإذا أخلص القلب بالطاعة أثر ذلك على جوارحه فاستعملها في طاعته. ألا تراه عليه السلام يقول لذلك الرجل الذي رآه يعبث في صلاته: «لو

خشع قلب هذا لخشعت جوارحه (١) »، وقال «من أخلص لله أربعين صباحاً تفجرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه».

فلزوم المجاهدة يوصل إلى حضرة المشاهدة ألا تراه سبحانه وتعالى يقول لنبيه وحبيبه: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا وحبيبه: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا وحبيبه: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا وحبيبه: مُحمُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٩].

فإذا كان مقصود الوجود (٢) لا يصل إلى المقام المحمود إلا بالركوع والسجود فكيف يطمع بالوصول من ليس له محصول. قال أبو عثمان المغربي رحمة الله عليه: كل من ظن أنه يفتح عليه بشئ من هذه الطريقة أو يكشف له عن شئ منها بغير لزوم المجاهدة فهو في غرور وغلط.

قال أبو يزيد البسطامي رحمة الله عليه: مكثت اثنتي عشرة سنة حداد نفسي وخمس سنين كنت أجلى مرآة نفسي وسنة أنظر فيما بينهم، فإذا في وسطى زنار فعملت في قطعه خمس سنين انظر كيف أقطعه فقطعته فكشف لى فنظرت إلى الخلق فرأيتهم موتى فكبرت عليهم أربع تكبيرات.

ومعنى هذا الكلام والله أعلم: أنه عمل في مجاهدة نفسه وإزالة أزغالها وما حشيت به من العجب والكبر والحرص والحقد والحسد وما شابه ذلك مما هو من مألوفات النفس.

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في «السنن» من قول سعيد بن المسيب.

<sup>(</sup>٢) يعنى بمقصود الوجود النبى صلى الله عليه وسلم لأن الله خلقه ليحيى به قلوب الخلق ويخرجهم من الظلمـــات إلى النور ومن النار إلى الجنة ومن الشرك إلى التوحيد.

فعمل في إزالة ذلك بأن أدخل نفسه إلى كير<sup>(١)</sup> التخويف ثم طرقها بمطارق الأمر والنهى حتى أجهده ذلك وظن أنها قد نظفت.

ثم نظر في مرآة إخلاص قلبه فإذا بقايا من الشرك الخفي وهو الرياء والنظر إلى الأعمال، وملاحظة الثواب والعقاب، والتشوق إلى المقامات والكرامات والمواهب وهذا شرك في الإخلاص عند أهل الاختصاص، وهو الزنار الذي أشار إليه فعمل في قطعه يعنى قطع نفسه وفطمها عن العلائق والعوائق (٢) والإعراض عن الخلائق حتى أمات من نفسه ما كان حياً، وأحيا من قلبه ما كان ميتاً حتى ثبت قدمه في شهود القدم وأنزل ما سواه مترلة العدم.

فعند ذلك كبر على الخلق وانصرف إلى الحق.

ومعنى قوله: «كبرت على الخلق أربع تكبيرات»؛ لأن الميت يكبر عليه أربعاً لأن حجاب الخلق عن الحق أربع: النفس والهوى والشيطان والدنيا فأمات نفسه وهواه ورفض شيطانه ودنياه؛ فلذلك كبر على كل واحدة ممن فني عنه تكبيرة لأنه الأكبر وما سواه أذل وأصغر.

<sup>(</sup>١) الكير: زق الحداد الذي ينفخ به.

<sup>(</sup>٢) العوائق والعلائق: هي ما يعوقه من أمر الدنيا والنفس والهوى والشيطان عن الله، والعلائق ما تعلق به من ذلك ومثله.

## فعل

ثم اعلم أنك لا تصل إلى منازل القربات حتى تقطع ست عقبات.

العقبة الأولى: فطم الجوارح عن المخالفات الشرعية.

العقبة الثانية: فطم النفس عن المألوفات العادية.

العقبة الثالثة: فطم القلب عن الرهونات البشرية.

العقبة الرابعة: فطم السر عن الكدورات الطبيعية.

العقبة الخامسة: فطم الروح عن التجارات الحسية.

العقبة السادسة: فطم العقل عن الخيالات الوهمية.

فتشرف من العقبة الأولى على ينابيع الحكم القلبية.

وتطلع من العقبة الثانية على أسرار العلوم اللدنية.

ويلمع في العقبة الرابعة أنوار أعلام المنازلات القربية.

ويطلع لك في العقبة الخامسة أقمار المشاهدات الحبية.

و هبط من العقبة السادسة على رياض الحضرة القدسية.

فهنالك تغيب بما تشاهد من اللطائف الأنسية عن الكثائف الحسية.

فإذا أرادك لخصوصية الاسطفائية سقاك بكأس محبته شرية تزداد بذلك ظمأ وبالذوق شوقاً، وبالقرب طلباً، وبالسكون قلقاً، وفي ذلك قيل شعر:

يزيد ظمداه كلمدا ازداد شربه وأعجب مدن ذا قربه لحبيب فلا الشرب يروى لا ولا القرب يشتفى وليس شفاء القلب إلا فناؤه

من المحب فأعجب منه ظمآن بالشرب ويزداد بالقرب اشتياقاً إلى القرب به القلب بل يزداد كرباً على كرب بأحبابه فاسلك به سنة الحب

فإذا تمكن منك السكر أدهشك، فإذا أدهشك حيرك، فأنت ههنا مريد فإذا أدام لك تخيرك أخذك منك وسلبك عنك فتبقى ثَمَّ مسلوباً مجذوباً فأنت حينئذ مراد إذ أنت معه بلا أنت وعنده بلا أين مشاهده بلا كيف.

فإذا فنيت ذاتك وذهبت صفاتك قام بصفاته عن صفاتك، وببقائه عن فنائك وخلع عليك خلعة في يسمع وبي يبصر فيكون هو متوليك ومواليك، فإن نطقت فبأذكاره، وإن نظرت فبأنواره، وإن تحركت فبأقداره، وإن بطشت فباقتداره، فهنالك ذهبت الاثنينية واستحالت البينية، فإذا رسخ قدمك وتمكن سرك وحار سكرك، قلت: هو، وإن غاب وجدك وتجاوز بك سكرك عن حد الثبوت، قلت: أنا، فأنت في الأول متمكن، وفي الثاني متلون.

ومن هنا أشكل على الأفهام حل رمز هذا الكلام فقائل يقول: زنديق، فيقتل. وقائل يقول: مغلوب عليه فيهمل. فهو فيقتل. وقائل يقول: مغلوب عليه فيهمل. فهو من حيث تحقيق حاله محقق في علمه، والذي حكم في قتله مصيب في حكمه إذ

الشريعة لها حدود من تعداها أقيمت عليه الحدود، قال الله تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

والحقيقة لها شهود خارج عن طور هذا الوجود، وما مثال ذلك إلا مثال ملك أوقف أحد عبيده على بابه وأمره بلزوم مقامه وأن لا يتجاوز حده المحدود وأمره أن من تعداه وأراد الدخول إلى الملك والمتجاوز عن ذلك الحد أن يقتله أو يذبه ويمنعه الدخول ثم اختص عبداً آخر، وأذن له أن يدخل عليه ويتجاوز إلى حرمه وأن يطلع على سره بغير إذنه، ولا يشاور من هو واقف على الباب، فلما أراد الدخول شعر ذلك المأمور له بالمنع، فلما دخل بغير إذنه وتجاوز الحد قتله فالقاتل في الحقيقة مجتهد مصيب بإمضاء أمر الملك والموقوف عند حدوده والمقتول شهيد مرحوم مقرب غير متعد في قتله بما خصه به الملك فأذن له في الدخول عليه بغير إذن والاطلاع على سره ومشاهدة معانيه.

فهذا شأن هذه الشريعة في إقامة الحدود محافظة للعهود، وهذا شأن أهـــل الحقيقة في خصوصية الشهود ومشاهدة المعبود.

فالشريعة إقامة بوظائف العبودية، والحقيقة مشاهدة الربوبية، فالشريعة بحاهدة والحقيقة مشاهدة ولا تباين بينهما إذ هما متلازمان.

إذ الطريق إلى الله سبحانه لها ظاهر وباطن، فظاهرها الشريعة وباطنها الحقيقة فبطون الحقيقة في الشريعة كبطون الزبد في لبنه أو الكرة في معدنه

فبذوب مخض اللبن أو صفر المعدن لا يظفر من اللبن بزبده ولا يفوز من المعدن ببلوغ قصده:

فالمراد من الحقيقة والشريعة إقامة العبودية على الوجه المراد منك، وكل شريعة لا حقيقة لا شريعة معها فهي باطلة.

ومصداق ذلك قوله عليه الله الحارثة: «يا حارثة كيف أصبحت؟ قال أصبحت مؤمناً حقاً، فقال: «لكل حق حقيقة فما حقيقة إيمانك؟ فقال: يا رسول الله عزفت نفسي عن الدنيا، فأسهرت ليلي، وأظمأت هاري، وكان أنظر إلى عرش ربي بارزاً، وإلى أهل الجنة يتزاورون، وإلى أهل النار يتعاوون، فقال عليه السلام: «عرفت فالزم(١)».

فالشريعة حق والحقيقة حقيقتها، فالشريعة القيام بالأوامر، والحقيقة شاهدة الأمر، والحقيقة والشريعة يجمعهما كلمتان وهو قوله: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ مُرْيَعَةً، وإياك نستعين حقيقة.

ثم اعلم أن العلم علمان علم الظاهر للشريعة، وعلم الباطن للحقيقة. قال رسول الله الله العلم علمان علم باللسان وعلم بالقلب، فأما علم اللسان فهو حجة الله للعباد، وأما علم القلب فهو العلم الأعلى الذي لا يخشى الله

<sup>(</sup>١) أورده العقيلي في كتاب «الضعفاء»، وعبد بن حميد في «المنتخب من مسنده».

العباد إلا به<sup>(۱)</sup> » فعلم القلب هو العلم اللدني الذي لم يسطر في الطـــروس، و لم يحفظ في الدروس وإنما هو تلقين من الله بغير واسطة ملك ولا سفارة رسول.

كما أن الخضر عليه السلام علم بالعلم اللدي ما لم يعلمه موسى بالعلم الوحى، فقتل تلك النفس الزكية بغير نفس. هذا على ظاهر الشرع عدوان محض لكن ظهر تحقيق فعله بعلم آخر لدي لم ينقل من الكتب والأوراق، وإنما جاء وحياً من الملك الخلاق، فوجب على موسى عليه السلام إنكار ذلك واستقباحه قياماً بالحدود، وعملاً بالشريعة إذ هو مشرع ومُقْتَدًا به، فلو سكت عن الإنكار لاستحق الإنكار؛ ولذلك تأدب الخضر معه بقوله: ﴿إِنَّكُ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٢٧] وهذا غاية الأدب من الخضر لأنه علم أن بدا منه ما لا تقره الشريعة، فقال: ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٢٧] على ما يخالف الشريعة.

ثم لما أعلمه الخضر بما لم يدخل في علم الشريعة علم موسى عليه السلام أن الشريعة جسد والحقيقة روحها، وإذا لم يكن للشريعة سفينة غرق ملاحها.

فإن قال قائل فكيف تصح دعوى من ادعى الأنانية؟ وكيف يأوَّل؟ وعلــــى أى شيء يحمل؟ وما نظير ذلك في الخارج؟ وما مثاله في المحسوس لتقبله العقول وتسلمه النفوس؟

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي في سننه بلفظ: «العلم علمان فعلم في القلب فذلك العلم النافع، وعلم على اللسان فذلك حجة الله على ابن آدم».

فأقول: اعلم أن المحبة لطيفة روحانية تستولي بلطيف روحانيتها على كثيف حثمانية المحب، فيذهب اللطيف الكثيف، وتتلاشى الجثمانية بالروحانية لقوم معطان المحبة، وذوب المحب تحت قهرها، فإن لنارها احتكاماً، ولسلطاها صطلاحاً فإذا آذنت بحرارها تدمر كل شيء بأمر ربها، فمحال أن يثبت مع محبة سواها أو يثوي مثواها.

وما مثال فناء المحب في بقاء المحبوب إلا مثال النار إذا استولت بلطافة روحانيتها على كثافة حثمانية الخشب والحطب، وتبقى روحانية اللهب فالذي تشاهده من الدخان الصاعد من الخشب في بداية استيلاء النار عليه، فإذا استحكمت النار ذهبت ذاتية الخشب وانقطع الدخان.

فكذلك ما يتصاعد من بخارات حسك و حيالات نفسك في بدايتك، فإذا دام استيلاء نار المحبة ذهبت ذاتية صفاتك، وقامت بصفاقا عن صفاتك، وبوجودها عن وجودك.

ومثال كُمُوْنِ المحبة في ذاتية المحبوب وسلب ذاتية المحب عن صفاتها ككمون ننار في ذاتية الماء الحار، فأنت تظنه في الصورة ماءً يغرق، وهو في الحقيقة نسار تحرق فلو أدنيت منه شيئاً لأحرقه.

فإن قلت أن المُحْرِق هو النار فأين الماء؟ وإن قلت أن المُعْرِق هو الماء فأين الماء؟ ولقد أشرت إلى ذلك فقلت:

نار المحبه أحرقيت أحشيائي فأنا الحريق بأضلعي وأنــــا الـــــــ ومن العجائب أن نسار تحرُّقسي

ومسدامعي تنهل كسالأنواء غريق بأدمعي يا منقـــذ الغرقـــاء تزداد وقْدًا عند فسرط بكسائى فالنار والماء القراح تآلف هذا لعمري أعجب الأشياء

فإن قلت: فكيف ينبغى للقديم أن يحل في الحادث؟ وكيف يجوز للمحلوق أن يتصف بصفات الخالق؟ وما وجه قوله: «كنت له سمعاً وبصراً، فبي يسمع وبي يبصر(1) »، فأقول: ألا ترى أن النار كيف كُسيَتْ صفتها للماء بواسطة الحجاب حتى عاد الماء في الصُّور ماءً، وفي المعنى ناراً يفعل فعل النار في إحراقها من غير أن تتحيز (٢) النار في ذات الماء، ولا اتصلت به ولا مازجته ولا جانسته، فهي متصلة بالذات منفصلة بالذات، وإنما بواسطة قرب الماء من النار كسته صفتها النارية فصار محرقاً؟! فكذلك الحق سبحانه وتعالى بواسطة قرب عبده منه وإقباله عليه كساه الله سبحانه وتعالى صفة النارية من غير تحيز ولا اتصال ولا انفصال ويضرب الله الأمثال.

<sup>(</sup>١) الحديث سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) في طبعة للكتاب: (يتحيز) بالياء التحتية بدل التاء الفوقية، والصحيح المثبت.

## فصل

واعلم أن المحبوب أبدأ يسلب بلطافة خاصية محبته، ويجذب أجزاءها إليه بقوة سلطانه عليه، كما أن المغناطيس تعلقت به أجزاء الحديد وانجذب إليه بذاته فهو يدور معه حيثما دار، وينجذب إليه حيثما سار، فمن أوصاف المحب الميل الدائم بالقلب الهائم ومخالفة اللائم(١) ، وقلت في معنى ذلك:

> و فـــؤ ادّ لـــيس فيـــه غير نــا فافن إن شئت فناءً سَرْمَدَا واخلع السنعلين إن جئست إلى وعن الكـونين كـن منخلعـاً وإذا ما قيل من تهوى فقا،

أيها العاشق معنى حسننا مهرنا غال لمن يخطبنا جسد مضنى وروح في العَنَا وجفون لا تسذوق الوَسَانا فياذا ميا شيئت أدّ الثمنيا فالفَنَا يُدُنِي إلى ذاك الغنا ذلك الحسى ففيه قُدْسُنا وأزل ما بينسا من بيتنا أنا من أهوى ومن أهـوى أنـا

<sup>(</sup>١) قال الإمام البوصيرى في «بردة المديح» في هذا المعنى:

منيّ إليك ولو أنصفت لم تلم عن الوشـــاة وما حالى بمستتر

ثم اعلم أن من أراد كشف هذا السر الخفيّ والكشف الجليّ فليتدبر قولــه عليه السلام مخبرا عن ربه عز وجل: «لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت له سمعاً وبصراً وفؤاداً (١) ».

ففهمنا من ذلك أن علاقة وصلة المحبة لما اتصلت بها لطافة وصلة المحبوبية واستمسك بعروة «حتى أحبه» قوى سلطان المحبوبية على سلطان المحبة، فأفناه عن ذاته، ونفاه عن صفاته، ثم أقام ببقائه عن فنائه، وخيم بصفاته عن فنائــه، تبدلت الصفات بالصفات، وقام الوجود بالوجود، فجاءت خلع الجود على يد «فيي يسمع وبي يبصر»، فمحت هنالك الآنية، وذهبت الإثنينية، واستحال تقدير البين (٢) في البين وتعذر أن يصير الواحد اثنين، وذلك لاستحالة رؤية بقاء المحب مع المحبوب، وهذا المعنى مودع في سر هذه الأبيات:

ومخطوبة الحسن محجوبة ولاتالفن سوى إلفَهَا إذا ما تجلت على عاشق تغيب الصفات وتفني اللذوات ف\_\_إن رام عاش\_قها نظ\_\_رة أعارته طرفها رآهها به

وأهدت إليه شَــذَا عَرْفهــا(٣) بما أبوز الحُسْنُ من لطفها ولم يستطع لعُلَسي وصفها فكان البصر لها طرفها

<sup>(</sup>١) سبق تخريج الحديث بمعناه.

<sup>(</sup>٢) أي استحال تقدير الفراق مع الفراق، وتقدير الفرق مع الفرق.

<sup>(</sup>٣) شذا العَرْف: الرائحة الطيبة الشديدة الحدة.

وإلى هذا المعنى أشار من غلب عليه سكره، فقال في شطحاته: «أنا الله»، وذلك لأنه متكلم لا بلسانه، ناظر لا بعينه. سامع لا بأذنه. بل هو متكلم بلسان الحق سامع بسمعه. ناظر ببصره. فيي يسمع وبي يبصر.

وما مثال ذلك إلا مثال رجلٍ بيده سراج في ليلة مظلمة، وهو يهتدي بنور ذلك السراج ليصل به إلى مترله إلا أنه بين حوف هبوب ريحٍ تطفئه أو تنقص مادة دهنه أو تفرغ فتيلته، فيبقى في ظلمة طريقه قبل أن يصل إلى الحقيقة، فبينما هو بين حوف القطيعة ورجاء الوصل إذ طلعت عليه الشمس، فنظر فإذا هو في المترل، فأمن هنالك طرفه أن يضل، وقدمه أن تزل ونوره أن يقل.

فكذلك طلوع أنوار المعارف على ظلمة ليل العارف تذهب بظلمة الأشباح وتغلب ضياء سراج الأرواح. قد استولى عليها الاستغراق في أشعة ذلك الإشراق فالعارف بنور العرفان يسير، وبحكمه يشير، وفي فضاء أشعته يطير، «فيي يسمع وبي يبصر».

ثم اعلم أنه ظهر من سر هذا المعنى سر قوله تعالى: «ما وسعني سمواتي ولا أرضي، ووسعني قلب عبدي المؤمن (١) »، فذاك الوسع في الحقيقة لمن تدبر أو تفكر أو تبصر إنما الله وسع نفسه وما وسعه غيره؛ لأنه وسع كل شيء، وذلك

(١) سبق الكلام على الحديث.

أنه ثبت أن العبد لما انخلع عن صفاته الفانية خلع عليه السيد صفاته الباقية، وهو قوله «كنت له سمعاً وبصراً وفؤاداً(١)».

فذلك الفؤاد الذي خلعه عليه هو الفؤاد الذي وسعه؛ لأن الفؤاد والقلب اسمان لشيء واحد، فثبت أن ما وسعه في الحقيقة إلا هو ليس هو القلب الصنوبري الشكل؛ لأن ذلك مضغة من لحم ودم مُحْدَث الوجود، وواجد الوجود سبحانه وتعالى متره عن الحلول في الحادث المحدود.

ومعنى آخر في سر هذا الحديث، وهو أن تعلم أن هذا الوسع يستحيل أن يكون وسعاً بالذات؛ لأن الله تعالى لا يوصف بذلك، وإنما هو وسع بالصفات وصفات الله تعالى على قسمين: نفى، وإثبات.

فينفي عنه ما يستحيل عليه كالشبيه والمثيل والعديل والشريك، والضدّ والندّ والندّ والعدّ والعدّ، والعجز والضعف والنقص، وما شابه ذلك.

فإذا علمت بقلبك ما يستحيل عليه، وما يجب له، فكأنك قد أحطت بصفاته فتكون قد وسعته بالصفات لا بالذات؛ فهذا معنى: «ووسعني قلب عبدي المؤمن».

| <br>    |       |     |     |  |
|---------|-------|-----|-----|--|
| الحديث. | تخريج | سبق | (1) |  |

والحق سبحانه قد جمع معاني آياته وصفاته وجواهر حِكَمِهِ وكلماته في صدفة كلمة الإخلاص، ثم أطلع الخواص على ما فيها من الخواص؛ وهى كلمة أولها نفى وآخرها إثبات، دخل أولها على القلب فخلا ثم تمكن آخرها من انقلب فجلا، فنسخت ثم رسخت أولها على القلب فجلا، فنسخت ثم رسخت أبه وسلبت ثم أوجبت، ومحت ثم أثبتت، ونقضت ثم عقدت، وأفنت ثم أبقت، فأولها يسير إلى الفناء، وآخرها يشهير إلى الفناء.

فإذا قلت «لا إله»، فقد فني كل شيء، وإذا قلت «إلا الله»، فلم يبق شيء موى الله. قال الله تعالى: ﴿كُلُّ شَيْء هَالكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ [القصص: ٨٨].

ثم اعلم أن جوهرة هذه الصدفة، وكعبة حرمها، وحجر كعبتها، ومصلًى قبلتها وروضة حضرتها، وزهرة روضتها، وثمرة زهرتها، وبيت قصيدتها، ومعنى صورتها الذي يشير سويداء القلب إليه، وتنعكف السرائر بصفائها عليه اسم الجلالة من قولك: «إلا الله»؛ لأنه هو الاسم الأعظم للجناب المعظم فهو المقصود من كلمة الإخلاص (٢).

<sup>(</sup>١) النسخ: من معانيه الإزالة، أى: أزالت ما كان فى القلب من الأغيار ومما هو سوى الله تعالى حتى يرسخ العلم بالله فى القلب ....

<sup>(</sup>٢) والاسم الأعظم هو الذى يتضمن سائر الأسماء فى مضمونه وكلها تخرج منه، وتندرج تحته، وقد قيل أن الاسم الأعظم هو ذو الجلال والإكرام، وقيل غير ذلك.

وإنما حاءت لفظة «لا إله» دالة عليه، ومشيرة إليه كالحاجب بين يديه ألا ترى أنه أتى بهذا الاسم آخر الكلمة مشيراً أن لا شيء بعده، ولفظة «لا إله» تنادى ولا شيء قبله؟! ﴿لِلَّهِ الْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ ﴾ [الروم: ٤].

ثم ابتدأ هذا الاسم الشريف بحرف الألف لما فيه من الدلالة عليه والإشارة اليه، فإن معاني الربوبية مندبحة مندرجة في هذا الاسم مودعة فيه؛ فلذلك ابتدأ بظهوره لعباده يستدلون به عليه، ويصلون إليه إذ لا سبيل إلى ذاته، فدلهم بأسمائه وصفاته (١).

فجعل حرف الألف أول اسم الله، وأول حروف المعجم أول ما خاطب الله تعالى به عباده في أول الوجود بقوله سبحانه: ﴿أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَكِي اللهِ الأعراف: ١٧٢].

فلما ابتدأ بالحروف أشار إلى أوليته وجعله ممتداً طويلاً إشارةً إلى سرمديته وديموميته، وجعله قائماً معتدلاً إشارة إلى قيوميته وعدالته، وجعله صامتاً لا تجويف له إشارة إلى صمديته (٢)، وجعله منفرداً إشارة إلى فردانيته وأحديته، وجعله تتصل به الحروف ولا يتصل هو بالحروف إشارة إلى افتقار خلقه إليه، وإن الله لغنى عن العالمين.

<sup>(</sup>١) ومن بدائع هذا الاسم الأعظم أنك إذا حذفت الألف منه صار «لله»، فإذا حذفت اللام الأولى صار «لسه»، فإذا حذفت اللام الثانية صار «هُوّ» بإشباع ضمة الهاء، فبعضه يدل عليه، وكله يدل عليه.

<sup>(</sup>٢) لأن التجويف يدل على الاحتياج والافتقار بخلاف الصمد فإنه لا يحتاج إلى أحد ويحتاج إليه كل أحد.

فالطائف حول كعبة هذا الاسم أعني اسم الله تعالى أول ما يكشف في ضوافه عن سر هذا الحرف، ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ﴾ [الحج: ٢٨] ثم يسعى بين صفا اللام الأولى ومروة اللام الثانية، فإذا تم سعية وقطع مندرجة الألف واللام وقف على عرفات الهوية، فكان قائلاً يقول عند الوصول بن الهاء ها هو المطلوب الذي تعزه القلوب وتحجبه الغيوب، وإلى ذلك أشرت فقلت:

يا ساقي القوم من شذاه غابوا وبالسكر فيك طابوا يسا عاذل خلي وشربي قسم فاجتلي صفوة المعاني واسماع إذا غنت المشاني ما قلت للقلب أين حبي ما شرب الكأس واحتساه

الكسل لمسا سسقيت تساهوا وصسرحوا بسالهوى وفساهوا فلست تدري الشراب مسا هُسوْ في صسفوة الكساس إذ جسلاه تقول يا هُسوْ لبيسك يسا هُسوْ إلا وقسال الضسمير هسا هُسوْ إلا محسب قسد اصسطفاه

ثم اعلم أن «هو» في خاتمة هذا الاسم الشريف، وفيه معنى لطيف، وهو أن قولك: هو حرفان هاء وواو، فالهاء حرف يخرج من آخر مخارج الحروف لأنه يخرج من داخل الحلق، فهو آخر الحروف مخرجاً، والواو يخرج من بين الشفتين وهو أول مخارج الحروف، فهو أول الحروف مخرجاً، فأشار إلى ذاته بهذين الحرفين فقال: هو، مشيراً أنه هو الأول وهو الآخر لا أول قبله ولا آخر بعده،

تتره عن الحلول والترول لا كما يخطر للعقول، فإذا سمعت «ووسعني قلب عبدي المؤمن» فاعلم أن القلب غيب، والرب غيب، فاطلع الغيب على الغيب، فكان نزولاً لا حلولاً.

واعلم أن لطيفة ذلك وإشاراته أن القلب خلق كامل الوصف، وله وجهان ظاهر وباطن، فظاهره ترابي أرضي طبيعي مظلم جثماني، وباطنه سمائي علوي نوري روحاني، فكثافة ظاهره وظلمته لمباشرة القوى الطبيعية البشرية، ولطافة باطنه لمواجهة الملكويتات العلوية الربانية الروحانية واستغراقه، فعلى قدر مواجهته لها ومقابلته إياها انطمست عليه أشعة أنوارها، وانجلت لأسراره بأسرارها فشاهدها بالأنوار التي أفاضت عليه، وأدركها بالأسرار التي أبدت إليه، وهذا معنى العكس والمقابلة.

فهو يشهد جمالية محبوبه في مرآة قلبه من غير حصر، ولا تحيز ولا حلول، ولا انفصال ولا اتصال، فهو في المثال كمرآة لها وجهان ظاهرها كثيف مظلم وباطنها لطيف مضيء، فلو قابلها من الكائنات ما قابلها من صغير أو كبير رأيته متمثلاً فيها مع صغر جرمها وكبر المرئى فيها ولو كان جملاً أو جبلاً رأيته بكل أجزائه فيها من غير حلول فيها ولا اتصال بها، ولا تحيز في شيء منها، فكذلك الحق سبحانه وتعالى إذا تجلى على قلب عبده المؤمن يشاهده بعين يقينه، ويجتليه ببصر بصيرته من غير حلول ولا تحيز ولا انفصال ولا اتصال، وأوضح من هذا المقال ما أشرحه في الأبيات:

ولما تجلى مسن أحسب تكرمسا تعرف لي حسى تيقنست أنسني وفي كل حالٍ أجتليسه ولم يسزل وما هو في وصلي بمتصل ولا وما قَدْرُ مثلي أن يحسيط بقدره أشاهده في صفو سرى وأجتلسي كما أن بدر التم ينظر وجهسه

وأشهدي ذاك الجمال المعظما أراه بعسيني جهرة لا توهما على طَوْر قلبي حيث كنت مكلما بمنفصل عني وحاشاه منهما وأين الثَّرَى من رفعة البدر إنحا جمالاً تعالى عزه أن يقسما بصفو غدير وهو في أفق السما

فهذا سر العكس والمقابلة.

وأما المثال الثاني في كثافة ظاهر القلب وظلمته ولطافة باطنه وصفائه، كمثال صدفة حشوها درة، فالصدفة لها وجهان وجه مما يلي الدرة، ووجه عن سمت الدرة، والوجه الظاهر وهو الخارج عن سمت الدرة مظلم أسود كسائر الأحجار أما الوجه الذي يلي جمال الدرة فاكتسب من صفائها وضيائها

حتى صار كأنه هي وكأنه هو، ولا علة لذلك إلا مواجهته إياها ومقابلته لها واحتجابه عن غير وجهها فكذلك القلب له وجهان وجه مما يلي الجثمانية كسائر البشرية ووجه مما يلي عيان جمال الله عز وجل فبالوجه المواجهة الجثمانية كسائر القلوب الحيوانية وبالوجه المواجهة عيان جمال الله عز وجل وقد اكتسب منه نوراً غرق صاحبه فيه واستغرقه في مشاهدته حتى ظن أنه هو حتى قال صاحبه أنا هو.

ولا عجب لقلب قد ملئ بحب الله تعالى لاستغراقه في مشاهدته، فهو غائب في حضرته حاضر في غيبته، غاب في ذكره بمذكوره، ودهش في نظره بمنظوره، فلا عجب أن يقول: أنا هو، فإن هذه دودة البقل لمجاورها لبقلتها وانقطاعها إليها واستبدادها منها، حتى اتصفت بصفتها، ولبست حلتها حتى لا يفرق بينها وبين بقلتها لغنائها عن الصفات الدودية، وبقيت بالصفات البقلية.

فما بالك بقلب قطعت مادته مما سوى الله تعالى، وجعل غذاؤه ذكر الله سبحانه، وشرابه حب الله تعالى، وحركته بالله سبحانه، وقيامه لله تعالى، وفنى وجوده ببقاء الله تعالى عز وجل، فاستحال تقدير البين في البين، لأنه لم يبق له أثر ولا عين، وهذا كله مبني على أصلين مخلصين من قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥].

# فعل

اعلم أن الله عز وجل يوصف بمحبة عبده، والعبد يوصف بمحبوبه، فمحبة بخق سبحانه لعبده خصوص من عموم إرادته، فالإرادة جامعة لجميع المرادات من الحب والبغض والرضا والسخط والقرب والبعد، وكل ذلك متعلق بالإرادة وإرادته سبحانه واحدة، وإنما الاختلاف في متعلقاتها، فإذا تعلقت إرادته بالتوبة على عبده تسمى رحمة، وإذا تعلقت بالعقوبة تسمى غضباً، وإذا تعلقت بالزُّلْفى والكرامة والتخصيص تسمى محبة.

فالفرق بين الرحمة والمحبة أن الرحمة إرادة البر واللطف والإنعام، والمحبة إرادة المرب والنافل والكرامة.

ومن الناس من قال: إن محبة الله لعبده هي مدحه والثناء عليه، فتكون محبته نه قديمة؛ لأن مدحه قوله وقوله كلامه وكلامه قديم، ومنهم من قال: إنها من صفات فعله؛ لأنها (١) إحسانه إليه وإنعامه عليه وهذا محدث فتكون محبته له محدثة.

ومنهم من وقف، وقال: هذه من صفات الأخبار لأن الله تعالى أخبر بذلك فلا يعلم ما هي، وأما محبة العبد لربه سبحانه وتعالى فهي في حالة لطيفة يعجز عن تفسيرها اللسان، ويقصر عن تحقيقها الإنسان، تحمله الحالمة على تسرك

و أ ، في نسخة (لأن)، والصحيح المثبت مراعاةً للمعنى.

الحظوظ وإيثار الحقوق فيترك مراداته لمرادات محبوبه؛ إذ ليس للمحب إرادة مع إرادة معبوبه.

وقد أطلق القوم القول في المحبة بألفاظ مختلفة ومعانٍ متفاوته، فتكلم كــــل منهم بحسب ذوقه، ونطق على مقدار شوقه.

وكذلك اختلفوا في تسميتها واشتقاقها من حيث اللغة، فقال قوم: الحب اسم لصفاء المودة؛ لأن العرب تقول لصفاء بياض الأسنان ونضارتها: حَبَبُ بُ الأسنان وقيل: الحبب ما يعلو الماء عند المطر الشديد.

فعلى هذه المحبة غليان القلب وفورانه عند العطش، والاهتياج إلى لقاء المحبوب، ويقال: اشتقاق الحب من اللزوم والثبات، يقال: أحب البعير إذا برك لا يقوم، فكأن المحب لا يبرح بقلبه عن ذكر المحبوب، وقيل: هو ماخوذ من الحب الذي فيه الماء لأنه يمسك ما فيه فلا يسع غير ما امتلأ به.

وأما أقاويل المشايخ في المحبة، فكما ذكرنا آنفاً كل تكلم بحسب ما ذاق<sup>(۱)</sup>، فقيل المحبة محو المحب لصفاته وإثبات المحبوب بذاته، وقيل: مواطأة القلب لمرادات الرب وسُئِل الجنيد رحمة الله عليه عن المحبة، فقال: دخول صفاء المحبوب على البدل من صفاء المحب، وقال الشبلي: سميت المحبة محبة؛ لأنها تمحو من القلب ما سوى المحبوب، وقال أيضاً: المحبة أن تغار على المحبوب أن يحبه أحد مثلك، وقال

<sup>(</sup>١) لأن الأمر كما قال الشاعر: \* وكل إناءِ بالذي فيه ينضح \*

عطاء وقد سئل عن المحبة، فقال: أغصان تغرس تثمر في القلب على قدر العقول، وقال النصراباذي محبة توجب حقن الدماء ومحبة توجب سفك الدماء، وقال الحارث المحاسبي: المحبة ميلك إلى الشيء بكليتك، ثم إيثارك له علي نفسك وروحك ومالك، ثم موافقتك له سرأ وجهراً، ثم علمك بتقصيرك في حبه.

وقال السرى السقطى: لا تصح المحبة بين اثنين حتى يقول أحدهما للآخر: يا أنا، وقيل: المحبة نار تحرق القلب، فلم تدع فيه شيئاً سوى المحبوب، وقيل: المحبة نار حطبها أكباد المحبين، وقيل: المحبة سكر لا يصحو صاحبه إلا بمشاهدة محبوبه وقيل المحبة أن تنطبق جميع إرادات المحب على جميع مرادات المحبوب، فلا يبقى له معه إرادة.

وقيل للشبلي: ما بال المحبة مقترنة بالمحنة؟ فقال: لثلا يدعيها كل سَفلَة (١).

وتذاكر قوم المحبة عند ذي النون، فقال: كفوا عن هذه المسألة لئلا تسمعها النفوس فتدعيها، ثم أنشأ يقول:

الخـــــوف أولى بالمســــمَّى إذ نالـــه ذل الحـــزن والحب يجميل بسالتَّقي وبسالنقيِّ مسن السدَّرَن

وقال أبو بكر الكناني: جرت مسألة بمكة في الحبة، فتكلم فيها المشايخ فكان الجنيد أصغرهم سنا، فقالوا: هات ما عندك يا عراقي، فأطرق رأسه ودمعت عيناه ثم قال: عبد ذاهب عن نفسه متصل بذكر ربه قائم بأداء حقوقه، ناظر إليه

<sup>(1)</sup> يقال: السُّفلة -بكسر الفاء- السُّقَّاط من الناس.

بقلبه حرق قلبه بأنوار هويته، وصفا شرابه من كأس وده، وكشف له الحق عن أستار غيبه، فإن تكلم فبالله، وإن سمع فمن الله، وإن تحرك فبأمر الله، وإن سكن فمع الله فهو بالله ولله ومع الله، فبكى الشيوخ، وقالوا: ما على هذا من مزيد حجبرك الله يا تاج العارفين.

وقيل: المحبة أولها يحبهم وآخِرها يحبونه، وبينهما مهج تذوب وأرواح تطير إلى المحبوب.

واعلم أن من لم يسبق له «يحبهم» لم يصح له «يحبونه»، فسابقة «يحبهم»، فسابقة «يحبهم»، فسابقة «يحبهم» لا أول لها ولاحقة «يحبونه» لا آخِر لها، فمن ثبت قدمه عند شرب كأس «يحبهم» قال: هو، ومن تجاوز به سكره عن حد الثبوت حتى تناول كأسه بكف «يحبونه» قال: أنا، فالشارب بكأس «يحبهم» متمكن، والشارب بكأس «يحبونه» متلون، فالناطق بالأنانية متكلم من وادي المحو بلسان الإثبات، والناطق بالهوية متكلم من وادي المحو بلسان الإثبات، والناطق موافق؛ لأن من قال: أنا، ما أراد بالأنانية نفسه لأنه مأخوذ من نفسه محدوب عن حسه، فآخذه وسالبه وجاذبه هو المتكلم على لسانه.

ومثال ذلك قصة أبي يزيد -رحمة الله عليه- حين قال: سبحاني، فأنكروا عليه فقال: حقّ سبح نفسه على لسان عبده، فإن الحق إذا أحب عبدا أبدى عليه بادياً منه فغيبه عنه، ويكون البادئ هو الناطق على لسانه.

ثم من علامة المحب التردي برداء المحبوب كما حكى عن بعض المتحابين معما ركبا في البحر فسقط أحدهما في البحر، فألقى الآخر نفسه عليه فهواصون فأخر حوهما سالمين، فقال الأول لصاحبه: أما أنا فسقطت، فأنست لم رميت نفسك في البحر؟! فقال له: أنا غبت بك عنى، فتوهمت أنك أنا.

وسئل المجنون أتحب ليلي؟ فقال: لا، فقيل كيف فقال لأن المحبة ذريعة إلى المحبوب المحبوب المحبوب المحبي وبين ليلي، فأنا ليلي وليلي أنا؛ وهذا كلم معنى قوله: «كنت له سمعاً وبصراً ويدا»، ومعنى: «جعت فلم تطعمني، وظمئت فلم تسقنى».

وأما الناطق بالهوية فإنه متمكن في سكره متحكم في وجده محفوظ عليه وقته محروس عليه سره، فهو مأخوذ من نفسه مردود على قلبه، فني عن نفسه، وفنيت نفسه، فلم يبق له في البين بين، ولا له أثر ولا عين، وعلم أن ليس هو إلا هو، فقال هو.

## فعل

ثم اعلم أنه لاح لي من هذه اللمعة لائحة، وشممت من عبيقها أطيب رائحة وهو أنا إذا قلنا إن محبة العبد لربه إنما هي نتيجة محبة العبد لربه، إذ لو لم تكسن كذلك لما كانت هذه، ثم إن العبد لا يثبت له قدم في المحبة حتى يفني العبد عن عبوديته، ولم يبق للعبد في العبد أثر، ولا له منه علم ولا خبر، فعلمنا أن المحسب في الحقيقة هو المحبوب والمحبوب هو المحب، فالحق سبحانه وتعالى محب محبوب وخاطب مخطوب ومراد ومريد.

ثم لطيفة أخرى وهي أنه إذا أحبك إنما أحب نفسه؛ لأنك قدرته وصنعته وحكمته، فإذا أحبك أحب صنعته، كالصانع إذا أتقن صنعته وأحكمها وأعجبته أحبها، فما أحب إلا ما عملت يده واستنبطته حكمته، فما كان منك كسبا وفعلا كان منه خلقاً وتقديراً، وأنت في الحقيقة مسخر لقدرته مستعمل عشيئته ليس لك من المر شيء، فإذا أرادك لقربه أخذك منك وسلبك عند، وعراك عن صفاتك الفانية، وخلع عليك صفاته الباقية «فيي يسمع وبي يبصر» ثم أقامك مقام نفسه، وأقام نفسه مقامك «مرضت فلم تعدين».

كما فعل بحبيبه على المحلع عن قدمى مراده نَعْلَى الكونين: خلع عليه خلعة قاب قوسين، وذلك بعد ارتحاله عن الوطنين الروح والجسد، وانخلاعه عن الأصلين العلم والعمل، وانتزاعه عن الوصفين السعادة والشقاوة، وإعراضه عن الحالتين السابقة واللاحقة، وذهابه عن الإشارتين وهي: لي ولك، وأنا وأنت،

ومعى ومعك؛ لأن هذه كلها كلمات مأخوذة من صفات البشرية مشيرة إليها، فارتحل عنها وسار إليه بلا واسطة، ووقف مع مشاهدة الحق متلقياً ما يرد منه من أسرار المكانة والمشاهدة، وليس له فيه أثر فهو معه بلا هو، ومشاهدة بلا كيف، محاضرة بلا أين، فلما انخلع عن الكل سلم إليه الكل، فأقامه مقام نفسه؛ لأن لطافة وُصْلَة المحبة أسقطت ما بينهما من الوسائط لاتحاد صفة الحبة، وصفاء مزاج الصفوة، فقال تعالى مخبراً عن قيامه له مقام نفسه: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يُبَايِعُونَ لللَّهُ وَسَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحَل: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَحَل: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّه

وروى أن امرأة جاءت إلى النبي ﷺ، فقالت: يا رسول الله أعذري، فإن لي قلباً واحداً، فقال لها: «لا تشغلي قلبك، فإنه من أحب الله أحبني، ومن أحبني أحب الله».

ثم بقى من ذلك الكأس الذي شربه رسول الله على بقية شراب شربه من لم يبق له من نفسه بقية، فشربوا من فضلة شربه، وسكروا من نشوة سكره، وفي ذلك قلت:

على ظمأ مني فزاد تلهي ولا مشرب للعاشقين كمشربي ولا منصب يسمو على كل منصب

شربت حميا حبكم مذ عــرفتكم فلا مــورد للعــالمين كمــوردي فلى رتبة تعلو على كــل رتبــة فانظر إلى لطافة وصلة المحبة الأزلية القديمة كيف يصفو مزاجها ويخفي طي اندماجها واندراجها?! كيف سرت في الأسرار وجرت في مجاري الأفكار حتى حصلت ما في الصدور بمحصولها وملكت ما في القلوب بوصولها، وطنبت في عَرَصَات الأحشاء بخيامها، ونسخت سائر الأحكام بأحكامها؟! فبان المحب من البين، وغاب عن العين، ثم قام الحبيب مقام محبه في تقاضي الدّين، فقال: «مرضت فلم تعدين وجعت فلم تطعمني»، ولطيف هذا المعنى يظهر في لطيف ما أشرت إليه في هذه الأبيات:

ولقد تصافينا المحبة بيننا

فأنا ومن أهوى كشىء واحد

لا زلت أقرب منه حتى صار لي

بصري وسمعي حيث كنت وساعدي

فإذا رأيت فلا أرى إلا به

وإذا بطشت فلا يزال مساعدي

إن شئت شاء وإن أمرت فأمره

أمري فقد بُلِّغْتُ منه مقاصدي

فأنا الذي أهوى ومن أهوى أنا

ما شاء يصنع حاسد ومعاندي

### فعل

ثم اعلم وفقك الله أن الله تعالى لا يوصف بشيء مما أشرنا إليه في الأحاديث ولا في غيرها بحلول ولا نزول، ولا اتصال ولا انفصال، ولا ملامسة ولا مجانسة فاحذر أن يختلج في فهمك أو همك شيء من ذلك، فتهوى في المهالك فكل ما قضرته في بالك فالله تعالى بخلاف ذلك، وأين الحادث الفاني من القديم الباقي؟! وأين العبد الذليل من المولى الجليل؟! فإن فهمت من قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَالَكَ عَبُدِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، ومن عَبُدي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوة الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، ومن قوله: «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً ومن تقرب مني ذراعاً تقربت منه ذراعاً ومن تقرب مني ذراعاً تقربت.

فهذا وأشباهه إن خطر ببالك أو تصور في خيالك أن ذلك قرب مسافة ومشي جارحة، ونزول وانتقال، فأنت لا شك هالك<sup>(٢)</sup>، والله بخلاف ذلك متره عن السلوك، وقربك منه في المسالك، وإنما معنى قربه منك وقربك منه بالخدمة، وهو يتقرب إليه بالسحود، وهو يتقرب بالجود، وأنت تتقرب بتوفيق الاستطاعة.

<sup>(</sup> ١ ) سبق تخريج الحديث.

<sup>(</sup> ٣ ) وهذا وأشباهه مما قد وقع فيه أمثال الشيخ ابن عثيمين ومن تبعه من الوهابية أحد آفات هذا الزمان حيث قال: يترل بذاته إلى السماء الدنيا - تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً - فليحذر كل مسلم من هذه الأقاويل الشهنيعة، ومن أصحابها، والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم.

قال عليه الصلاة والسلام مخبراً عن ربه: «إن أفضل ما يتقرب به عبادي إلى أداء ما افترضت عليهم»، فأخبر سبحانه عباده أن تقرهم إليه بالعبادة.

ثم قربه منك في اليوم ما خصك به من معرفته ومحبته وطاعته، وقربه منك في غد مما يحصل من مشاهدته ومخاطبته شفاهًا وكفاحًا.

ثم هو في الحقيقة أقرب إلى كل شيء من كل شيء، ليس شيء أقرب إليه من شيء من شيء من شيء من شيء أبعد عنه من شيء فهو في قربه بعيد، وفي بعده قريب.

وقربه من حلقه على ثلاثة أقسام: الأول: قرب عام، وهو العلم والقدرة والإرادة، وهو قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلَاثَةَ إِلَّا هُـو رَابِعُهُـم ﴾ [المحادلة: ٧]، والثاني: قرب الحاصة من المؤمنين، وهو قـرب الرحمـة والـبر واللطف، والثاني في ذلك قوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُم ﴾ [الحديد: ٤]، والثالث: قرب خاصة الخاصة من المقربين، وهو قرب الحفظ والكلاءة والنصر والثالث: قرب خاصة الخاصة من المقربين، وهو قرب الحفظ والكلاءة والنصر والإجابة، وذلك للأنبياء والمرسلين صلوات الله عليهم أجمعين، وهو قوله تعالى: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيد ﴾ [ق: ١٦].

فالعبد له في قربه ثلاثة مراتب: الأول: قرب الأبدان وهو بالعمل بالأركان الثاني: قرب السروح بالتحقيق والإعمان، والثالث: قرب السروح بالتحقيق والإحسان.

ثم الحق سبحانه أقرب إلى عين الإنسان من الإنسان، ومن الآماق إلى الأحفان، موجود في كل مكان ما خلا منه مكان، متره من المكان والزمان مقدس عن التمكين في إمكان، ويكفيك ما في هذه الأبيات من البيان:

طريق الوصل سهل إن ترديي نفي معناك فاطلبني تجدين قريب حيث كنت وحيث تغدو وحيث تروح فاطلبني تجدبي ولم أك غـــائباً فتظن أيي ميد عنك فاطلبني تجدين وإين منك أقرب منك حتى كأنك في اتحاد القرب أيي وإين منك في قرب وبعد كقاب القوس فاطلبني تجدي فلا تسأل من العشاق عني ولكن يا قتيل الشوق سلني وإن تك قد ظمئت إلى شوقاً فقاطع كل من هوى وصلني وصرح باسم من هوی ودعنی من الواشين وما نقلوه عني وإن تك تبتغي عني بديلاً فقاطعني وودعني ودعني ستذكربي إذا جربت غيري وتحمد كل أمر كان مني

### فصل

ثم اعلم أن السيد البر اللطيف يلاطف عبده الضعيف فيعامله بصفة الإفضال لا بصفة الجلال، فإنه لو عاملك بصفة جلاله لتقطعت نياط قلبك لفقد الوصول إليه، وإنما يعاملك بصفات لطفه، ويتعطف عليك من تعطفات عطفه، فكلما زدته تعظيماً زادك تكريماً، وكلما فطم العبد نفسه عن ثدي حسه وجنسه غذاه بلبان لطفه وأنسه، وكلما قطع عن بشريته مادة مألوفه أمده بمدد معروفه.

ألا ترى أن اللبلابة وهي حشيشة حمرا لا ورق لها تطلع إلى جانب الكرمة وتلتف بها، فتشب معها وتنمو بنموها، وتخضر بخضرتها لا تبالي، فلو قطعت لك اللبلابة من أصلها ومنبتها لبقيت ببقاء الكرمة تنمو بنموها وتخضر بخضرتها لا تبالى بما قطعت عنه، ولا بما فصلت منه.

فما بالك بمن تلبلبت لبلابة قلبه بكرم كرمه، وانعطفت عليه ومالت إليه وانقطعت مادها عما سواه، فلم تعرف إلا إياه فذكره مصحوها، وحب مطعومها ومشروها. قال عليه السلام: «إني لست كأحدكم أني أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني» (1) ، فليس هذا من طعام بخبز وإدام، وإنما هو طعام برِّ وإنعام، وفضلٍ وإكرام ومحبةٍ واحترام، وكان عليه السلام يشغله ما يفيض عليه من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب «الصوم» باب «الوصال ومن قال ليس في الليل صيام» بلفظ: «إبي لست مثلكم إبي أطعم وأسقى».

﴿ تعام الوحيي والإمداد الغيب عن الطعام والشراب، وفي عن الطعام والشراب، وفي عن الطعام والشراب، وفي عن الطعام والشراب، وفي عند أبياتاً:

يا عذولي سلم إلى قيادي ثم دعني فيما عليك رشادي حبه راحتي وروح حياتي وكذا ذكره بلاغي وزادي وإذا ما مرضت فهو طبيبي كلما عادين بلغت مرادي وإذا ما ضللت أو ضل ركبي عن هماه فوجهه لي هادي يا عذولي فكن عليه عذيري أو فقل لي ما حيلتي واعتمادي إن تلمني أو لا تلمني فإين

فكان رسول الله على تارة يؤخذ منه فيقول: «لست كأحدكم» وتارة يرد عليه فيقول: «إنما أنا بشر مثلكم»، وتارة تستغرقه المشاهدات الربانية فيقول: «ما لي وقت لا يسعني فيه غير ربي»، وتارة تختطفه الجذبات القربية، فيقول: «ما أدري ما يفعل بي ولا بكم».

ثم اعلم أن الواردات التي كانت ترد عليه عليه الصلاة والسلام ثلاثة موارد لكل مورد منها مورد ومصدر، وهي الأرواح الثلاثة: الروح الأمين، وهو جبريل وروح القدس، وروح الأمر.

فمورد الروح الأمين ظاهر القلب وهو الفؤاد، وللفؤاد سمع وبصر، وهو قوله تعالى: ﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى﴾ [النجم: ١١]، فالروح الأمين يسرد صَفْح (١) القلب، وهو قوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِك﴾ [الشعراء: ١٩٣-١٩٤]، ومصدره من عالم سدرة المنتهى إذ إليها تنتهى علوم الخلائق، فيرد بمواهب الأفعال، وهذا علم اليقين.

وروح القدس مورده باطن القلب وهو السويداء، وهو محل النَّفْث، وإليه إشارته عليه السلام بقوله: «إن روح القدس نفث في روعي»، والنفث ما يلقيه الله تعالى إلى عبده إلهاما كشفياً بمشاهدة عين اليقين، ومصدره من عالم القدرة، فيرد بحقائق الأسماء.

وروح الأمر مورده السر، وهو باطن السويداء، ومصدره من عين القدرة المطلقة الربانية والحضرة الوجدانية، فيرد بتجليات أنوار الصفات، وهذه حقيقة حق اليقين. قال الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلاَ الْإِيمَانُ ﴾ [الشورى: ٥٢]، ومن هنا: ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا الْكَتَابُ وَلاَ الْإِيمَانُ ﴾ [الشورى: ٥٢]، ومن هنا: ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ [النحم: ١٠].

<sup>(</sup>١) صَفْح الجبل: ناحيته، وهو مثل سفح الجبل.

فالروح الأمين ينطق عن عالم الملك، وروح القدس ينطق عن عالم الملكوت وروح الأمر ينطق عن عالم الجبروت.

فالروح الأمين إذا تجلى لصفح القلب اصطلم وغاب غيبة الهيبة، ومن هنا يوم «زملوني زملوني». (١)

وروح القدس إذا استولى على القلب غلب غيبة الحضور بمشاهدة العلويات الملكوتية، ومن هنا «لست كأحدكم إني أظل عند ربي يطعمني ويسقيني» (٢) ثم يرجع من غيبة الحضور فيثبت ما شاهده من الملكوت في عالم الملك وهو معنى قونه تعالى: ﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهُدًى وَبُشْرَى للْمُسْلمينَ ﴾ [النحل: ١٠٢].

ومن هنا إشارة «إنه ليغان على قلبي» ليس ذلك غين حجاب ولا غفلة، قمن ظن ذلك بنبيه فقد أخطأ في حقه، وأساء ظنه به، وإنما كان عليه السلام تستغرقه أنوار التجليات فيغيب بذلك الحضور ثم يسأل الله تعالى أن يستر عليه حانه فيطلب المغفرة وهي الستر؛ لأنها مأخوذة من المغفر (٣)، فكأنه سأل أن يستر حاله عليه غيرةً منه عليه؛ لأن الخواص لو دام لهم التجلي وما يكاشفهم به فتلاشوا عند ظهور سلطان الحقيقة، فالستر لهم هنالك رحمة.

<sup>(</sup> أ ) رواه البخاري في كتاب «تفسير القرآن» باب «حدثنا قتيبة....».

<sup>(\*)</sup> سبق تخريج الحديث.

٣٠) المغفَر: درْع يلبس تحت القلنسوة.

وأما الستر للعوام فعقوبة لأنه حجاب لهم، وغطاء على عمى بصائرهم، فهم مستترون عنه بغيره.

وأما روح الأمر إذا استولى أخذه منه، وغيبه عنه حتى ينظر الحقائق الربانية في دار الفردانية، ومن هنا «لي وقت لا يسعني فيه غير ربي<sup>(١)</sup>».

فروح القدس متلق من روح الأمر، والروح الأمين متلق من روح القدس وهو سر قوله تعالى: ﴿وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُوْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحُيْسه ﴾ [طه: ١١٤]، ولو لم يكن متلقياً من غير جبريل لما كان يسابق جبريل في تلاوته، فكم بين يا محمد أقرأ، وهو يقول: يا صاح (٢) لست بقارئ ثم يرجع إلى حديجة حرضي الله عنها - يقول: «زملوني زملوني» (١ إشارة إلى البدايات الوحيية، ويوم: ﴿وَلَا تَعْجَلُ ﴾ إشارة إلى النهايات الكشفية، ونظير ذلك لأهل البدايات قوله تعالى ﴿ الّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَت قُلُوبُهُم ﴾ [الحج: ٣٥] أي: الزعجت وخافت، وهذه صفة أهل البدايات.

وأما أهل النهاية فصفتهم التمكين، والثبات، والطمأنينة. قال الله سبحانه وتعالى واصفاً لسهم: ﴿ أَلاَ بِذَكْرِ اللّهِ تَطْمَئنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].

<sup>(1)</sup> سبق الكلام عليه.

<sup>(</sup>۲) يا صاح: ترخيم يا صاحبي.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريج الحديث.

وكان معروف الكرخي -رحمه الله- كثيراً ما يقول في مجلسه: عند ذكر الصالحين تترل الرحمة، فقام إليه رجل من أصحابه، وقال: يا سيدي إذا كان عند ذكر السالحين تترل الرحمة، فعند ذكر الله تعالى ماذا يترل؟ فغشي على الشيخ ساعة ثم أفاق، وقال: عند ذكر الله تترل الطمأنينة ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللّهِ تَطْمَئِنُ اللّهِ تَالِي اللّهِ تَعْلَمُئِنُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولَا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ومن هنا عرف التلوين والتمكين، فالتلوين عبارة عن الانتقال من حال إلى حال، وتحول من وصف إلى وصف وترق من مقام إلى مقام، فهذا كله وصف من هو في الطريق لم يصل إلى الآن، فما دام في الطريق فهو متلون، فإذا وصل المترل فهو متمكّن.

والذي يترجح عندي أن المتلون قابل للزيادة والنقص في حالب ومقامه بحسب تقلبه ببقائه مع بشريته، ورجوعه إليها.

والمتمكن أمن من النقص لخنوس<sup>(۱)</sup> إحساسه وانخلاعه عن نفسه، وفنائه عن جثمانيته؛ لاستيلاء سلطان الحقيقة عليه، ومحوه في ثبوتها وفنائه في بقائها، فهو متمكن من حاله لا يرده الحق سبحانه وتعالى إلى معلومات نفسه، ولا مألوفات جنسه، بل هو متمكن من حاله بحسب ما يستحق من الحق سبحانه وتعالى.

(١) خنوس الإحساس: أى تأخّره.

نكتة: فعلى هذا التقدير كان موسى صلى الله عليه وسلم متلوناً إذ رجع من حضرة المناجاة والمكالمة، وقد أثر حاله على وجهه، فلا ينظر أحد إليه إلا عمى لتكمن حاله فيه حتى أذن الله له أن يتبرقع.

ومحمد عليه السلام كان متمكّناً لأنه رجع من حضرة المشاهدة، ولم يــؤثر فيه حاله، ولا تغير عليه أمر، فهو متمكّن لأنه لم يزل في حضرة ومشاهدة، فنقل من حضرة إلى حضرة، ومن رؤية إلى رؤية، وهو معنى قولــه عليــه الســـلام: «لست كأحدكم»(١) وكقوله: «لي وقت لا يسعني فيه غير ربي».(١)

ونظير هذا قصة زليخا وصواحباتها كن وصواحباتها أصحاب تلوين، فلذلك لم يطقن الثبوت عند تجلي جمال يوسف عليه السلام بل دهشن بمشاهدته حيى أثر فيهن الحال، وأخرجهن عن طور الإحساس، واعتراهن الالتباس حتى قلن (حَاشَ لله مَا هَـذَا بَشَرًا إِنْ هَـذَا إِلاَّ مَلَكُ كَرِيمٌ [يوسف: ٣١] وقطعن أيديهم و لم يشعرن، وأما زليخا فلتمكنها في حالها ما تغير عليها الحال، ولا أثر ذلك فيها؛ لألها لم تزل في مشاهدة يوسف حاضرةً معه، وقد أنشد لسان حالها مترجماً عن حالها، فقلت في ذلك:

إذا لم يكن معنى حديثك لي يروى فلا مهجتي تشفى ولا كبدى تروى نظرت فلم أنظر سواك أحبه ولولاك ما طاب الهوى للذي يهوى

<sup>(</sup>١) ، (٢) سبق الكلام على الحديثين.

#### زبد خلاصة التصوف

ولما اجتلاك الفكر في خلوة الرضا وغيِّبت قال الناس ضلت به الأهوا لعمرك ما ضل الحب وما غوى ولكنهم لما عموا أخطاؤا الفتوى فلو شاهدوا معني جمالك مثلما شهدت بعين القلب ما أنكروا الدعوى خلعت عذاري في هواك ولم يكن خليع عذار سره في الهوى نجوى ومزقت أثواب الوقار تهتكأ عليك وطابت في محبتك البلوى فما في الهوى شكوى ولو مزق الحشا وعار على العشاق أن يعلنوا الشكوى وما علموا للحب داء سوى الهوى وعندى أسباب الهوى كلها أدوا وكم كنت من خوف الهوى أتقى الهوى ولكنما حكم الهوى غلب التقوى

## فعل

واعلم أن التلون والتمكن وصفان يشيران إلى حالين في محلين، فحال التلوين في محل دار الملك، وحال التمكين في محل دار الملكوت، وهما عالما الغيب والشهادة فمن شهد عالم الغيب غاب عن الشهادة، فلم يبق له رجوع إلى ما غاب عنه، فهو متمكن في شهوده غائباً عن وجوده.

ونسبة ذلك من الآدميّ قلبه وقالبه، فالقوالب عالم الشهادة في دار الملك والقلوب عالم الغيب في دار الملكوت، فحثمانيتك عالم ملكك، وروحانيتك عالم ملكوتك.

فمن أشرفه الله تعالى على جوارحه فاستعملها في مصالحه، فقد ملك دار ملكه، ومن أشهده غيب قلبه وأنزله منازل حبه وقربه، فقد شهد ملكوت ربه.

فأنت مكون من كونين مخلوق من عالمين سفلى وعلوى، ملكى وملكوتى قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ [الحجر: ٢٩] فكان من التسوية جثمانيتك البشرية، وكان من النفخ روحانيتك المعنوية.

وكل مخلوق خلق من كلمة كن وأنت كذلك، وأنت زدت علمى ذلك بالتسوية والنفخ فنالك من بركات التسوية حركات جوارحك لخدمته، ونالك من بركات النفخ حركات روحانيتك بمحبته ومعرفته.

فأنت أنموذج الكون ومراد الكون، والكون مراد لا لنفسه بـــل لأجلــك، وأنت مراد لذاتك، والحق سبحانه خلق الكون لأجلك، وخلقك لأجل معرفته

وعبته ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّ لَيَعْبُ دُونَ ﴾ [الـــذاريات: ٥٦]، أي: يوحدون، وقيل: يعرفون، وهو معنى قوله: «كنت كتراً لا أعرف، فأحببت أن أعرف فخلقت خلقاً وتعرفت إليهم، فبي عرفوين». (١)

ثم اعلم أن الكون نسخة منك، وتزيد على ما في الكون بما خصك به من معارفه و حكمه وأسراره وأنواره وتجلياته ومنازلاته، كما أن الفيل وإن كهر شبحه نسخة من البعوضة وإن صغرت؛ لأن فيها ما في الفيل من جميع أجـــزاء جوارحه وتزيد عليه بأجنحتها، وقد شرحت ذلك في هذه الأبيات فافهم:

> وتمشال ذلكك أنحسوذج حــ وف معانيـك لا تنقـري ومين يك غيدا بأسيرارها لئن كان جزؤك جــزء صــغير فسلا ذرة منسك إلا غسدت ولا قطرة منك إلا وفي وكيل الوجيود إذا قسيته وما فیه من عنوض حاضر فأنت الوجود وكل الوجود

إذا كنت تقرأ علم الحمروف فشخصك لموح به أسطر لکے الوجود لےن پیصر لذى الجهل كلا ولا تظهر فمعروفها عنده منكر ففيك انطوى العالم الأكبر بها يسوزن الكسون بسل أكشر ينسابيع أسسرارها أبحسسر إلىك فذاك همو الأصعر يسزول وأنست بسه جسوهر وما فيك موجود لا يحصر

و١) سبق التعرض للكلام على الحديث.

مــن البــدر في نــوره أنــور من الشمس في ضويها أظهر خفايا الغيوب لمن يبصر تــدور اشــتياقاً ولا تقصــر نجــــوم بإخلاصــــها تزهـــــر ومغربسا سره المضمر إلىه انتهاء كلما يسطر فأوحى إليها كلما يأمر على أنها أبدا تحدد ولا عجب حيث لا يبصر فيبرق الجفيا لهيا مسيفر فماء الحياء بها يقطر ورحبب محبتها مثمب فيبدو شذا المسك بل أعطر لطائف تطوى ولا تنشر ومن يك مزكوم لا يسكر وفي حانهــا حلــل المسـكر

و فيــــك أشـــعة لاهو تـــه وشميس المعسارف إشسر اقها لقد أظهرت سيماء القلوب سماء على قطب توحيده لها من أشعة عرفانه فمشـــــر قها أفـــق ســـويدائها وعيرش الصيفاء لها مركيز هناك المليك تجلمي لها فقامـــت بتحقيـــق مـــأموره وترتاح مربسع أحباهسا رعيود الجفيا إذا زمجيوت وإن أعـوز الغيـث حصـباءها ف\_\_\_ وض ریاض\_\_تها مزه\_\_\_ر تمر كا نسمات القبول ويسرى إلى السر من عرفها فيســـكرنا نشـــق أنفســها يطاف بكاسات راحاقا

وتتلــــى بســــاحات حاناقــــا فمن صـــم عـــن سمــع ألحافـــا ومن ظل عـــن بابهـــا معرضـــاً

مشاي للنذكر لا تفتر فذاك الشقي هو الأخسر فذاك الغوى هو المدبر

# فعل

فمن فتح الله عين يقظته وأشهده خفايا سريرته علم أنه لم يكن في الكونين ولا في العالمين من مفترقاته شيء إلا وهو مندمج في طوايا ذاته مندرج في خفايا صفاته، وهذا سر قوله: «من عرف نفسه فقد عرف ربه»، وقد ظهر لي من سر هذا الحديث ما يجب كشفه ويستحسن وصفه، وهو أن الله تعالى وضع هذه الروح الروحانية في هذه الجثمانية لطيفة لاهوتية مودعة في كثيفة ناسوتية دالة على وحدانيته وربانيته، ووجه الاستدلال بذلك من عشرة أوجه:

الوجه الثاني: لما كان مدبر الجسد واحداً وهو الروح علمنا أن مدبر هـذا العالم واحد لا شريك له في تدبيره وتقديره لا جائز أن يكون له شريك في ملكه قال الله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٢]، وقـال تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ آلَهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لاَّ بُتَغَـواْ إِلَى لَي الْعَـرش

سَبِيلاً (٢٤) سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا﴾ [الإسـراء: ٢٧-٤٣] وقال سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ مَعَهُ مَنْ إِلَهِ﴾ [المؤمنون: ٩١].

والوجه الثالث: لما كان هذا الجسد لا يتحرك إلا بإرادة الروح وتحريكها له علمنا أنه مريد لما هو كائن في ملكه لا يتحرك بخير أو شر إلا بتقديره وإرادتــه وقضائه.

الوجه الرابع: لما كان لا يتحرك في الجسد شيء إلا بعلم الروح وشعورها به، ولا يخفى على الروح من حركات الجسد وسكناته شيء علمنا أنه لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء.

الوجه الخامس: هذا الجسد لم يكن فيه شيء أقرب إلى الروح من شيء بل هو قريب إلى كل شيء في الجسد، علمنا أنه أقرب إلى كل شيء ليس شيء أقرب إليه من شيء ولا شيء أبعد عنه من شيء لا بمعني قرب المسافة لأنه متره عن ذلك.

الوجه السادس: لما كان الروح موجوداً قبل وجـود الجسـد، ويكـون موجوداً بعد عدم الجسد علمنا أنه سبحانه موجود قبل كون خلقه، ويكـون موجوداً بعد فقد خلقه، مازال ولا يزال وتقدس عن الزوال.

الوجه السابع: لما كان الروح في الجسد لا يعرف له كيفية، علمنا أنه سبحانه مرّه عن الكيفية.

الوجه الثامن: لما كان الروح في الجسد لا يعرف له أينية، علمنا أنه سبحانه مترة عن الكيفية والأينية، فلا يوصف بأين ولا بكيف، بل الروح موجود في صحر الجسد ما خلا شيء من الجسد كذلك الحق سبحانه موجود في كل مكان وتتره عن المكان والزمان.

الوجه التاسع: لما كان الروح في الجسد لا يحس ولا يمس، علمنا أنه تعالى عرد عن الحس واللمس والمس.

الوجه العاشر: لما كان الروح في الجسد لا يدرك بالبصر، علمنا أنه سبحانه لا تدركه الأبصار، ولا يمثل بالصور والآثار، ولا يشبه بالشموس والأقمار (ليس كَمِثْله شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ [الشورى: ١١] فهذا معنى قوله: حن عرف نفسه فقد عرف ربه فطوبي لمن عرف وبذنبه اعترف.

ولهذا الحديث تفسير آخر، وهو أن تعرف صفات نفسك على الضد من صفات ربك، فمن عرف نفسه بالعبودية عرف ربه بالربوبية، ومن عرف نفسه بالحفاء، عرف ربه بالوفاء والعطاء، ومن عرف نفسه بالجفاء، عرف ربه بالوفاء والعطاء، ومن عرف نفسه كما هو.

واعلم أنه لا سبيل لك في معرفة إياك كما إياك، فكيف لك سبيل إلى معرفة ياه كما إياه.

فكأنه في قوله: «من عرف نفسه عرف ربه» على مستحيلاً على مستحيل أن تعرف نفسك وكيفيتها وكميتها، فإذا كنت لا تطيق أن تصف

نفسك التي هى بين حنبيك بكيفية أو أينية ولا شبحية ولا هيكليــة، ولا هــي عــن عرئية فكيف يليق بعبوديتك أن تصف الربوبية بكيف وأين، وهو مقدس عــن الكيف والأين؟! وفي ذلك أقول:

قل لمن يفهم عنى ما أقول ثم ســـر غـــامض مـــن دونـــه أنــت لا تعــرف إيـاك ولا لا ولا تدری صفات رکست أين منك الــروح في جوهرهـــا هذه الأنفاس هلل تحصرها أين منك العقل والفهم إذا أنست أكسل الخبسز لا تعرفسه فاذا كانت طواياك التي كيف تدري من على العرش استوى كيف يُحْكَى أم تُرَى كيف يُرَى فهو لا أين ولا كيف له هو فوق الفـوق لا فـوق لـه جهل ذاتها وصفات وسمها

قصر القول فذا شرح يطول ضربت والله أعناق الفحول تدر من أنت ولا كيف الوصول فيك حارت في خفاياها العقول هل تراها فترى كيف تجول لا ولا تدري متى عنك تـزول غلب النوم فقل لي يا جهول كيف يجري منك أم كيف تبول بین جنبیك تری فیها ضلول لا تقل كيف استوى كيف الترول فلعمري ليس ذا إلا فضول وهو رب الكيف والكيف يحول وهو في كل النواحي لا يسزول وتعالى قدره عما أقول

واعلم أن من عرف نفسه عرف ربه، وعرف ما يراد منه، فأشغل نفسه واستعملها فيما خلقت له، فأوقفها في مواقف العبودية للقيام بحقوق الربوبية ومتى اشتغلت بمعارضة الربوبية فاتتها العبودية، ولم تدرك الربوبية.

وها أنا أشرح لك صفات ذاتك ومعنى صفاتك لتعلم ما يــراد منــك في حياتك ومماتك.

واعلم أن الحق سبحانه لما أراد أن يبني صورة آدم من زمان تقادم ابنتاها على صورة المدينة، وأتقن فيها من المباني ما يدل على قدرة الباني، وحرك فيها مثانث ومثاني يشيران إلى أنه ليس له ثان، ثم نصب وسط هذه المدينة قصر المملكة وبث حوله أشراك المهلكة، (۱) وسمى ذلك القصر بالقلب إذ هو بيت الرب. وجعل مدار هذه المدينة عليه، ومرجع الكل إليه بإشارة الأوان. «في الحسد مضغة إذا صلحت صلح سائر الجسد، وإذا فسدت فسد سائر الجسد القلب». (۲)

ووضع في هذا القصر سرير العز والسلطان، وأجلس عليه ملكاً يقال له الإيمان، وبث الجوارح في خدمته كالغلمان، فقال اللسان: أنا الترجمان. وقالت العينان: ونحن الجاسوسان، وقالت القدمان:

<sup>(</sup>١) الأشراك: جمع شَرَاكة بفتحتين، وهي حبالة الصائد.

٧٦) مبق تخويج الحديث.

ونحن الساعيتان، وقالت اليدان: ونحن العاملان، وقال الملكان: ونحن الشاهدان، وقال صاحب الديوان: وكما تدين تدان.

ثم جعل له وزيراً وهو العقل، فقال الوزير: أيها الملك لابد لك من خاصة. تصطفيهم لنفسك خلاصةً يؤثرونك على أنفسهم، ولو كان بهم خصاصة.

فأول ما تحتاج إلى تاج وهو الولاية، وإلى معراج وهو العناية، وإلى دليل وهو الهداية، وإلى مركوب وهو الصدق، وإلى حُلَّة وهي السكينة، وإلى صاحب وهو العلم، وإلى بواب وهو الورع، وإلى سياف وهو الحق، وإلى كاتب وهو المراقبة، وإلى سجن وهو الخوف، وإلى ميدان وهو الرجاء، وإلى سراج وهو الحكمة، وإلى نديم وهو الفكر، وإلى خزانة وهو اليقين، وإلى كتر وهو القناعة، وإلى صاحب بريد وهو الفراسة.

ثم أيها الملك تنظر إلى رعيتك بعين الرحمة، وتفتح حزائن الحكمة فتعدل بينهم في القسمة، وتبعث إلى كل واحد قَسْمَه فيقيم به رَسْمَه.

فقال الملك: انظر أنت في الرعية وأزل عنهم الشكية، وتولى تفرقة الجامكية.

فقالت اليدان: أنا على جميع الآلة، وقالت الأسنان: أنا أطحن وأعزل النخالة. وقال الريق: أنا أعجن وأتولى إلى المعدة إرساله، وقالت المعدة: أنا أطبخ وما أزيد على ذلك عمالة، وقالت الكبد: أنا أخذ ما صفا، وأترك الحثالة.

فقال القدر: وأنا أتولى تفرقتها وقسمتها بالعدالة، فأبعث إلى كل عضو ما يطيق احتماله.

فلما فرقت الجامكية نقداً لا حوالة، وصحح الملك أحواله. قال له السوزير: ما بعد النفقة إلا العرض وأداء الفرض، فنادى في جيشك بالطول والعرض لينظر البعض للبعض، قبل أن تبدل الأرض غير الأرض، فنادى مناديه: يا معشر الرعية إن الملك قد أقسم بالأزلية، أن من عدل عن طريق السوية، وكفر بنعمة العطية وأنفقها في الخطية، فلقد أفسد النية ونقض البنية، وأولئك هم شر البرية.

وإن للملك عدوا قد سن جوارحه، يقال له: النفس الأمارة، وهي تنازعـــه الإمارة، واستنصرت عليه بالدنيا الغرارة، وظاهرها الهوى بعث إليها أنصاره.

وجاء الشيطان فكتب له منشور الوزارة. قد شنوا في أرض الملك الغارة، فيا حيل الله اركبي، ومن الأعداء لا تمربي.

فهنالك ركب القلب بين ميسرة خوفه، وميمنة رجائه، ومقدمـــة توكلــه وساقة التجائه، متحملة إياك نعبد، ومتمسكة بأذيال وإياك نستعين، فلما وصل بجنوده إلى معبوده بصدق النية نادى مناديه في ناديه إن الله مبتليكم بنهر الــدنيا الدنية، فمن شرب منه فليس منى، ومن عول عليه فليتنح عنى.

فقال أهل الضرورة: لابد من قيام الصورة، فجاءت مروحة الراحة بإباحـــة إلا من اغترف غرفة بيده، واعترف بذنبه. فأما من عدموا الفطنة، ووقعوا في شرك الفتنة، فشربوا وترووا حتى أورهم البطنة، فلما قابلهم القوم قالوا: لا طاقة لنا اليوم، فقال الذين صبروا ابتغاء وجه الله ﴿ كُم مِّن فَئَة قَليلَة غَلَبَتْ فَئَةً كَثيرَةً بإذْن اللَّه وَاللَّهُ مَسِعَ الصَّابرينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

فالتقيا بجيشهما في مجمع بحريهما هذا عذب فرات، وهذا ملح أجاج.

فكان التوكل موكلا بالحرص، والزهد محاذياً بالدنيا، والتواضع مدافعاً للعجب، والإخلاص ماحياً للرياء، والتقوى نافية للدعوى، والخـوف مواقعـاً للهوى، والتسبيح التقديس في محاربة إبليس، فتقدم حزب الله وشعارهم اللهم إنا جعلنا بك أقدامنا فثبت أقدامنا، فإنا لا ندري ما قدامنا، فهزموهم بإذن الله وانتصروا، وما النصر إلا من عند الله، فلم تر منهم إلا مولَ دبره وقاصم عمره. وأصبحت منازل الهوى والنفس كأن لم تغن بالأمس، وما زالست بأسسرها في أسرها حتى اعترفت بخسرها واتصفت بكسرها، وناداها من له المنة: ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ (٢٧) ارْجِعِي إِلَى رَبِّك رَاضيَةً مَّرْضيَّةً ﴾ [الفحر: ٢٧-٢٨].

> یا نفس إن الله منــك اشـــتری فاستبشري بسالبيع واستسلمي أفلسيت والسيلعة مغبونية والركب قد جد مسيراً ولا

يا نفس توبي اليوم من قبل أن تفتضحي في الغد بين العباد بشرط تسليم جميع القياد واصطلحي يا نفس منك الفساد لا تشتري والسوق سوق الكساد لهول يوم العرض قدمت زاد

فسلا يزداد وجه القلب إلا سواد أكن من بين صحبي قد حرمت المراد أكن وجاهدي في الله حت الجهاد للمري في حرب أهل العناد

وكلما أبيض مشيبي فلا واخجلتي واحسري إن أكن فخالفي يا نفس حكم الهوى وازرعي زرع التقى واصبري

### فعل

وقد أوضحت في هذه الإشارة في إيراد ما يراد من العبد في حدمة السرب (إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدَكُرَى لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧]، فإذا اشتغلت بمعرفة من أنت شغلك بمعرفة من هو، ويجوز أن تعرف من هو، ولا يجوز أن تعرف ما هو لأن «مَا» هو سؤال عن ماهية ذاته، ولا ماهية لذاته، ولا يجوز أن تعرف ما هو لأن «مَا» هو سؤال عن ماهية ذاته، ولا ماهية لذاته، وهمنَّ » هو سؤال عن أسمائه وصفاته، وما حصل أهل الأرض والسماء إلا على الصفات والأسماء قال الله تعالى: ﴿وَلَئِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وسر هذا الرمز يظهر من سوال فرعون فأتَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وسر هذا الرمز يظهر من سوال فرعون الشعراء: ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٦]. فقال موسى: ﴿ إِنَا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٦]، فقال موسى: ﴿ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٤]، وهذا الجواب يسمى جواب العدول لأنه عدل فيه عن مطابقة السؤال لأن فرعون سأل عن ماهية الله سبحانه، وأحاب موسى عن قدرته وصفاته مجادلة فرعون سأل عن ماهية الله سبحانه، وأحاب موسى عن قدرته وصفاته محادلة عن سؤاله، وسأل عما لا يمكن إدراكه فجاز له أن يعدل عن سؤاله.

وقد سئل يحيى بن معاذ الرازي، فقيل له: أحبرنا عن الله تعالى، فقال: إلـه واحد فقيل: كيف هو؟ فقال: إله قادر، فقيل: فأين هو؟ فقال: بالمرصاد، فقال السائل: لم أسألك عن هذا!! فقال: ما كان غير هذا فهو صفة المخلوقين، فأما صفة الخالق فالذي أخبرت عنه.

وسئل بعض العارفين عن قوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥]، فقال: الحق سبحانه عرَّفنا بهذا القول من هو، وما عرفنا ما هو لأنه لا يعرف ما هو إلا هو وقيل لصوفي: أين الله؟ فقال: قبحك الله تطلب مع العين أين -يشير إلى قوله تعالى - ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد: ٤].

وسئل الشبلي عن قوله: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى الله: ٥]، فقال: الرحمن لم يزل والعرش محدث، فالعرش بالرحمن استوى، وسئل ذو النون عن قوله: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى (الله: ٥)، فقال: أثبت ذاته ونفى مكانه فهو موجود بذاته والأشياء كلها موجودة بحكمته كما شاء.

وسئل الإمام أحمد بن حنبل عن الاستواء، فقال: استوى كما أخبر لا كما يخطر للبشر.

وسئل الإمام الشافعي عن الاستواء، فقال: آمنت بلا تشبيه، وصدقت بـــلا تمثيل والهمت نفسي في الإدراك، وأمكست عن الخوض فيه كل الإمساك.

وقال أبو حنيفة: من قال لا أعرف الله أفي السماء هو أم في الأرض هـو، فقد كفر؛ لأن هذا القول يوهم أن لله مكاناً، ومن توهم أن لله مكانـاً فهـو مشبه.

وسئل الإمام مالك عن الاستواء، فقال: الاستواء معلوم، والكيف بحهـول والإيمان به واحب، والسؤال عنه بدعة. وهو الذي ذهب إليه الأئمة الأربعـة، ولا خلاف بينهم في ذلك، ومن توهم أن بين أحد من الأئمة اختلافاً في صحة الاعتقاد فقد أعظم الفرية عن أئمة الأمة، وأساء ظنه بأئمة المسلمين. (١)

وسئل الإمام أحمد بن حنبل عن الشافعي -رضي الله عنهما- فقال: ما الذي أقول فيه، وهو الذي أخرج من قشور التشبيه لبابها، وأطلع على معارفها أربابها وجمع بمذهبه أكنافها وأطنابها، فالمحدثون صيادلة والشافعي طبيبهم، والفقهاء أكابر والشافعي كبيرهم.

وسئل الإمام أبو المعالي عن الإمام أحمد، فقال: إن أحمد ضرب بالسياط، ولم يزغ عن سواء الصراط، غسل وجه السنة من غبار البدعة، وكشف الغمة عن عقيدة هذه الأمة.

<sup>(</sup>١) لعل هؤلاء الوهابية أصحاب البدعة والتشبيه والتخييل أن يسمعوا ويقرؤا هذا الكلام الذى يعلـــوه النـــور ويخرج من مشكاة الإيمان والإحسان حتى يرتدعوا عن بدعتهم وضلالهم.

لقد أسمعت لو ناديت حيًّا \*\*\* ولكن لا حياة لمن تنادى

وها أنا أذكر لك في التتريه ما يجلو عن قلبك درن التشبيه، فأقول: يا أيها المدعى الله عرفانا

وقد تفوه بالتوحيد إعلانا

وتطلب الحق بالعقل الضعيف

وبالقياس والرأي تحقيقاً وتبيانا

ظننت جهلاً بأن الله تدركه

ثواقب الفكر أو تدريه إيقانا

أو العقول أحاطته بديهتها

أو هل أقامت به إياه برهانا

أو العلوم وما سطرت في كتب

هل هن إلا على التحقيق عميانا

الله أعظم شأناً أن يحيط به

علم وعقل ورأى جل سلطانا

أذري بك العقل أن عطلته عدماً

وخانك العقل أن صورت جثمانا

إياك ويحك والتعطيل في صفة

واحذر تكن عابدأ بالوصف أوثانا

فإن سمعت أحاديث الصفات فقل

آمنت بالله تصديقاً وإيمانا

ورد عملم خفاياه لعالمه

فإن تأولت قد أولت بمتانا

إن قيل كيف استوى قل كيف شا ولا تصغى إلى الكيف تضحى ثم ندمانا أو قيل أين فقل حيث اتجهت تجد مولاك ما غاب طرفاً لا ولا بانا هو الذي فوق كل الفوق رتبته وحيث كنت وجدت الله ديانا من ظن جهلاً بأن العرش يحمله قد افتری واجتری ظلماً وعدوانا العرش والفرش والكرسي صنعته وقد براهنَّ إحكاماً وإتقانا محجبات ولا علم ولا خبر قد حير الكل فقدانا ووجدانا العرش يطلب من قد عز مطلبه ولم يزل في طلاًب الله ولهانا الخلق في ألعلم تاهوا في تطلبه والعلم في الاسم لا ينفك حيرانا والاسم دل بسر في غوامضه على المسمى فصار الإسهي(١) عنوانا وعز ذاك المسمى ليس يدركه خلق ولو جادلوا شيبا وشبانا

<sup>)</sup> قبت همزة (الاسم) لضرورة الشعر، وإلا فالواجب حذفها.

سارت إليه قلوب العارفين على عجائب الفكر وحدانا وركبانا وفارقوا الأهل والأوطان واعتزلوا وصابروا الليل أحيانا وأزمانا حتى انتهوا منتهى علم ومعرفة وكوشفوا ببديع السر إعلانا هناك طابوا وغابوا عن صفاقم وألهب الشوق في الأحشاء نيرانا وعرفوا بجميل الوصف فاغترفوا وصيروا القلب للعرفان ميدانا يرون في الناس سكرى من معارفهم كذاك من عرفوه راح سكرانا هبت عليهم وقد ناجاهم سحرأ نسيمة عبقت روحا وريحانا فأسكنت في قلوب القوم معرفة وحركت منهم وجدا وأشجانا إذا بـــدا وتجلى في حضيرتـــه ساقى المدام وأهدى الكأس ملآنا ناداهمو سكروا من قبل ما شربوا وظل شاربهم بالشرب ظمآنا لما تغني لهـــم حاديهـــم انحلعــوا

عما بأيديهم حمداً وشكرانا وأسلموا الدين والدنيا لطالبها وطهروا القلب للمحبوب أوطانا هذا اعتقادي فإن قصرت في عمل فأسأل الله توفيقاً وغفرانا

## فعل

ثم اعلم أنه لا يوصل إلى معرفة الله تعالى إلا بالعجز عن معرفته؛ لأن كــل إشارة يشير بها الخلق إلى الحق سبحانه مردودة؛ لأنها من جنسهم مخلوقة مثلهم حتى يشير إلى الحق بالحق، ولا سبيل لهم إلى ذلك.

وأوحى الله إلى دواد عليه السلام: يا داود اعرفني واعرف نفسك. ففكر داود ساعة ثم قال: إلهي عرفتك بالفردانية والقدرة والبقاء، وعرفت نفسي بالضعف والعجز والفناء، فقال الله تعالى: يا داود الآن عرفتني حق المعرفة.

وقد سئل الصديق الأكبر أبو بكر -رضي الله عنه- بم عرفت ربك؟ فقال: عرفت ربي، ولولا ربي ما عرفت ربي.

فقيل له: وهل يتأتى للبشر أن يدركه؟ فقال: العجــز عــن درك الإدراك إدراك.

ومعنى هذه الإشارة الصديقية أن الحواس الخمس التي هيمي آلات الإدراك نسائر المحسوسات لا وصول لها إلى إدراكه.

فإذا علمت أن الحق سبحانه وتعالى متره عن إدراك هذه الحواس لكُنْهِ ذاته وصفاته؛ لعجزها عن إدراكه، فقد عرفت الحق.

وقد سئل مصباح التوحيد ومفتاح التغريد علي بن أبي طالب -كـرم الله وجهه- بم عرفت ربك؟ فقال: عرفته بما عرفني به نفسه لا يدرك بالحواس، ولا يقاس بالناس، قريب في بعده بعيد في قربه، فوق كل شيء، ولا يقال تحته شيء، أمام كل شيء، ولا يقال أمامه شيء، وهو في كل شيء، لا كشيء في شيء، فسيحان من هو هكذا، ولا هكذا غيره.

وقال علي رضي الله عنه مخبراً عن حقيقة التوحيد: ركضت الأرواح في ميادين المعرفة، فسبقت روح نبينا صلى الله عليه وسلم أرواح الأنبياء، فخلع عليها خلعة المعراج، فقيل له: وما غايتها، أي: المعرفة؟ فقال: الدهش في كبرياء الله عز وجل.

وسئل على أيضاً -رضي الله عنه- هل عرفت الله بمحمد أو عرفت محمداً بالله؟ فأجاب: لو عرفت الله بمحمد ما عبدته، ولكان محمد أوثق في نفسي من الله، ولو عرفت محمداً بالله لما احتجت إلى رسول الله، ولكن الله عرفني نفسه بلا كيف كما شاء، وبعث محمداً صلى الله عليه وسلم بتبليغ أحكام القرآن، وبيان مفصلات الإسلام والإيمان، وإثبات الحجة، وتقويم الناس على منهج الإخلاص فصدقت بما جاء به.

فاعلم أنه يستحيل الوصول إلى معرفة شيء من معرفة الله بغير الله، ولا سبيل إلى معرفة الله، إلا بالله فإن الأفهام والأوهام والعقول والخواطر عاجزة قاصرة عن إدراك صورها وعللها، فكيف تطيق إدراك مصورها ومعيدها؟! وإنما الحق سبحانه خلق الخلق كما شاء، على ما شاء ووفق من شاء، لما شاء وعرف من شاء. ما شاء.

وفي الحديث: «إن الله خلق خلقه في ظلمة ثم رش عليهم نوراً، من نــوره فمن أصابه ذلك النور اهتدى، ومن أخطأه ذلك النور ضل».

وإنما سمى الحق سبحانه وتعالى نفسه نوراً لأن النور هو الضياء المظهر للأشياء، فإذا تسمى بما يظهر غيره بالإضافة إلى الإدراك نوراً، فلأن يسمى من يظهر الأشياء من كتم العدم إلى فضاء<sup>(۱)</sup> الوجود بالإيجاد نوراً أولى بل هو نور النور مظهر المظهرات.

<sup>(</sup>١) في المطبوع (قضاء) بالقاف بدل الفاء، والصحيح المثبت.

ثم ضرب مثل نوره في قلب المؤمن وشبهه، فشبه صدره بالمشكاة، وشبه معرفته بالمصباح في القنديل، وشبه القنديل الذي هو قلبه بالكوكب الدري، وشبه إمداده بمعرفته بالزيت الصافي الذي يمد به السراج في الإشعال.

ومعنى آخر لطيف: المشكاة بمترلة بشريتك، والمصباح بمترلة نور توحيدك والزجاجة بمترلة قلبك.

وتشبيه المشكاة بالبشرية لما في البشرية من الكثافة، وهو محل الظل والسواد. والمصباح كلما كان في الظل والسواد كان أشد في الاشتعال والإيقاد.

وتشبيه نور التوحيد بالمصباح لأن المصباح يستنير به ما يحاوره، ويحل فيــه ونور التوحيد يستضاء به ما يجاوره ويحل فيه.

وشبه القلب بالزجاجة لما فيها من اللطافة، فإن شفافها يطرح أشعة الأنوار على ما يقابلها ويحاذيها من الأجرام.

والقلب شفاف تعبر منه أشعة أنوار التوحيد إلى ما وراءه من الجوارح، وإليه الإشارة النبوية في قوله لذلك الرجل الذي كان يعبث في صلاته: «لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه».

وقيل فيه معنى آخر، وهو أنه مثل النور قلب النبي محمد على، فشسبه عبد الله بالكوة، وهو المشكاة، وشبه عبد الله بالزجاجة، وشبه النبي على بالمصباح

كان في صلبهما فورث النبوة من إبراهيم عليه السلام، وهو قوله: ﴿ يُوقَدُ مِن اللهِ صَبْحَرَةً مُّبَارَكَةً ﴾ [النور: ٣٥]، وإنما سمي إبراهيم عليه السلام شجرة لأن أكثر الأنبياء من صلبه ﴿ لَّا شَرْقَيَّةً وَلَا غَرْبِيَّةً ﴾ [النور: ٣٥]، أي: لا يهودياً ولا نصرانياً، ولكن كان حنيفاً مسلماً، وما كان من المشركين.

# فعل

واعلم - وفقنا الله وإياك- أن لكل حق حقيقة، ولكل حقيقة أهل، ولكل أهل علامة، وبالعلامة يتبين المحق من المبطل، وكل من أجلسه الله على مائدة معرفته، وتناول من كئوس مجبته رفع سيماها، وقال الله: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ﴾ [الفتح: ٢٩].

وقال عليه السلام: «من كانت سيرته حسنة أظهر الله عليه منها رداءً يُعْرَف به، ويُشْهَد عليه بالخير».

وقال أبو اليزيد العارف: على لسانه وصف الربوبية، وعلى أركانه خدمــة الديمومية، وعلى نفسه أثر العبودية، وفي قلبه هيبة الفردانية، وفي ســره طــرب الإلهية وفي روحة شُعَب الوحدانية.

وقالت رابعة: للعارف ثلاث علامات؛ بدنه مشغول بالطلب، وقلبه مشغول بالشغف، وروحه مشغولة بالطرب.

وقيل: قلب العارف منور بمصابيح المعرفة، ووجهه مزين بسيماء الطاعة وأطرافه ذائبة من خوف القطيعة، وسره منقطع إلى الله من كل علاقة وعلامة ذلك أن يكون خادماً بالأركان ذاكراً باللسان مستأنساً به في كل أوان، ويكون نفسه في الدنيا غريباً، وقلبه في صدره غريباً، وروحه في جسده غريباً، وسره في حاله غريباً، والغريب أبداً في غربته كئيب فلا يستريح العارف من غم الغربة ما لم يصل إلى الحبيب.

ومن هنا يظهر معنى قوله عليه السلام: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل»، (۱) فتأملت حقيقة هذا الحديث، فرأيت أن الأرواح خلقت قبل الأحساد بألفي عام ثم أفيضت من عالمها الروحاني النوراني، فأو دعت ظلمة هذا الحسد الترابي الطبيعي الجثماني، والجسد مخلوق من التراب، والتراب كائن قبل كون الآدمي، فهما في الحقيقة جلبا غريبين غربا عن وطنهما، وأبعدا عن أصليهما فاجتمعا اجتماع غربة كل واحد منهما يشير إلى وطنه، ويطير إلى سكنه، فالجسد أخلد إلى الأرض، والروح بدون السمو لم يرض، ولله در القائل:

راحت مُشَرِّقةً ورحــت مغربــاً شَتَّانَ بــين مشــرقِ ومغــربِ

ومن تأمل معنى هذه الأبيات فهم ما أشرنا إليه، وعلم ما عولنا عليه، فـــإن فيها معنى ازدواج الأشباح بالأرواح المستفاد من سر قوله تعالى: ﴿مَثَلُ نُـــوره

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه في كتاب «الرقاق» باب «قول النبي كن في الدنيا...».

كُمشْكُاة فيها مصْباحٌ ﴾ [النور: ٣٥]، فمن كانت له بصيرة مستنيرة أبصر مصباح النجاح ومن كانت له أذن سامعة سمع منادي الفلاح:

> أنا لى في حشاشة القلب خــودا أبرزت للقلوب حلمة حسن حجبوها فليس تظهر إلا شهدت حین غیبت کل غیب ملكت في الشهود قبضاً وبسطا عرفوها مظاهراً فتغالبت ذات أنــس ووحشــة ونفــار ركبت من تضادد فلهذا فهى بـــدر وفي الحقيقـــة شمـــس وهى ذات لكل ذات وتبغي وهي روح الوجود فرقاً وجمعـــاً هبطت من محل عنز رفيع

ياخليلي قد بلغت القصدا وعرفت الغرام هزلا وجدا خلیای من ذکر سَلْع ونجُد ودعایی من حب سلمی وسُعْدا أقسمت للعيون لا تتسدا وتجلبت لها بوجه مفدى لحب صفا انتهاء ومبداً فهي تخفي صونًا لها أن تحدًا وحكت في الوجود جزراً ومــــدًا وتغالست فمسا يريسد مسردا وقرار ضد لضد تبدا جمعت في المذاق صبراً وشهدا وهي نار تريسك حسرا وبسودا جمعت في الكئوس غياً ورشدا بصفات صفت مراحاً ومغدا وهى كون الأكوان وجدا وفقدا فتبـــدًا لهـا فــؤادي مهــدا

فأتلفنا لفرقة وتاللق وازدوجنا فنحن زوج ولكن وازدوجنا فنحن زوج ولكن نحن في شرعة الهوى قد خلقنا لو ترانا وقد هدت كل عين هي تصغى فأشتكى ما ألاقي وهي مني وكل ما بي منها وتراها إذا تسرنم حساد لا تلمها إذا بدت بحنين فلها معهد قديم وأنسس ولها في المقر مقعد صدق

بعده لا نخاف في القسرب بعسدا إن تأملت كان ذا الزوج فسردا نقطع الحب فيه وصلا وصدا نتشاكى من الجسوى مسا تعدا ثم أصغى فتشتكي لسيس تقسدى من صدود وكل ما قد تصدى برباها تنذوب شوقاً ووجدا وأنسين يقسد للقلسب قسدا ليس ينسى وإن تطاول عهدا فيه ضم الوصال مسولاً وعبدا

ثم اعلم أن الجسد والروح لما كانا غريبين دعيا من دار غربتهما إلى دار قربتهما، ومحل وحشتهما إلى محل أنسهما، ومن ظلمة أنفسهما إلى حضرة قربتهما بتصريح ﴿وَاللّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَمِ ﴾ [يونس: ٢٥]، ثم أعلمهما قرب المترل وسرعة المنقلب بتلويح ﴿إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر: ٣٩] فاتفقا على قطع مفازة الغربة لما بينهما من النسبة ولقد أحسن القائل:

أجارتنا إنا غريبان ها هنا وكل غريب للغريب نسيب

ثم اصطلحا على جمع زاد يقطعان به مسافة الطريق، ويصلان به إلى ذلك الفريق، فوجدا من مشقة مسافة الطريق ما أفضى بهما إلى التفريسق والتمزيسق وصبرا على ظمأ الهواجر حتى بلغت القلوب الحناجر، وصابرا على قيام الليل ومالا على أنفسهما كل الميل، فتارة يطرقهما من مكان الخوف طارق فتجرى الدموع السوابق، وتارة يبرق لهما من أفق الرجاء بارق فيستريح إليه العاشق وتارة يخفق لهما من عرف القبول خافق فيسكن القلب الخافق، فما زالا بين انتهاض ونشاط، وانقباض وانبساط حتى طويا البساط، ووافيا عقبى الموت التي لا يعلم منها إلى أين الانحطاط، فتهيأ الروح للفراق، وعزما على الانطلاق ﴿إلَى رَبِّكَ يَوْمَئذ الْمَسَاقُ ﴾ [القيامة: ٣٠].

فقال له الجسد وهو في السياق: أيها الخليل أههنا يترك الخليل حليله؟! وقد حل بي ما لا يندفع بحيلة، وما كانت أيام الصحبة إلا قليلة، فقال: إنما أسبقك إلى المترل الأول، وعليه المعول، فأمهده بما معي من الزاد، وأهيئه بما أعددت من الصلاح والفساد ثم أعود إليك أيها الجسد فلا نفترق بعدها إلى الأبد، فتنطلق الروح مع داعي ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئنَّةُ (٢٧) ارْجعي إلَى رَبِّك رَاضِيةً وَفِيهَا وَعَود الجسد إلى مترل ﴿ مَنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا لَعُعدُكُمْ وَمَنْهَا نُحْرجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ [طه: ٥٥]، وقال قائلهم:

خلقت من التراب فصرت حيا وعلمت الفصيح من الخطاب وعدت إلى التراب فصرت ميتا كأني ما برحت من التراب

# خلقت من التراب بغيير ذنب وأرجع بالنفوب إلى التسراب

فإذا جاء بشير النشور ونفخ في الصور، تباشر أهل التوحيد بيسوم الوعيد فهنالك يقال للروح: عد إلى جسدك المعهود، وهلم الى منهلك المورود، وظلك الممدود، ومقامك المحمود، وحبيبك المشهود، فتتلقى الروح للحسد لقاء الغائب لغائبه ويتعانقان تعانق المحبوب لأحبابه، ويتشاكيان ما لقيا من أوصابهما في مصابهما واكتسابهما في اقترابهما ثم يقال لهما: انطلقا إلى عَرْصَة المجمع ومحسر الخلائق أجمع فثم عدل يخفض ويرفع، ويعطى ويمنع، وما شاء بعبده يصنع.

فإذا قدم الأتراب من سفرة التراب نادى الحبيب بالأحباب: حدثوني ما حل بنفركم في سفركم يا معشر الغياب، فيقول لسان الحال في الحواب: قال صاحب الكتاب ولم استعر في كتابي لغيري غير هذه الثلاثة أبيات، وبيتين مفردين قبلهما في هذا وقد علمت عليهما بقولي - فلله در القائل:

إذا حلت فيك المكاره وانتهت

إلى أن تراك العين صارت محامدا وإن بلغت الصبابة جــهداً

ودانت إلى رؤياك صارت فوائدا

وما سفرة أدنت إليك بعيدة

ولو أفنت الأيام من كان قاصدا

أيها الحزين علينا كيف وصلت إلينا؟ قال: ركبت جواد تــوكلي عليــك واستياقى إليك، فما أنزلني إلا بين يديك. يا أيها الخائف من الفــوت كيــف

وجدت الموت؟ فقال: لما رأيت وصله مغايراً لصده، وقربه مناقضاً لبعده، فعرفت الشيء بضده، وفررت من دار قومٍ لا يأمنون إلى دار قوم لا يحزهم الفزع الأكبر.

وأنت أيها الراجي كيف علمت أنك ناجي؟ فقال: ثقتي بفضلك أمنتني من عذابك؛ لأن كتاب الفضل سابق، وجواد الجود لاحق، فكيف لا أرجو أن أنجو وأنا برحمتك واثق؟!

ويا أيها الزاهد كيف عهدك بتلك المعاهد؟ فقال: سمعته يقول ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ اللّهِ بَاقٍ ﴾ [النحل: ٩٦]، فتركت ما عندي لما عنده ثم غمضت عيني عن الفاني فما فتحتها إلا على الباقي، ويا أيها المحب لنا كيف كان التصالك بنا؟ فقال: هل كانت إلا شربة شربتها في حضرة «يحبهم»، فسكرت ها في حانة «يحبونه»، فما أفقت من ذلك المشروب إلا بمشاهدة المحبوب.

فأنت أيها الذاكر ماذا جرى لك؟ قال: غبت في لذة ذكره، فلما حضرت إذا أنا في حضرة المذكور.

فأنت أيها الفقير كيف وصلت وفي حضرتنا حصلت؟ قال: هتف بي هاتف ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُو ﴾ [يونس: ٢٥] فاستغرقني لذة هذا الكلام، فما أفقت إلا في دار السلام . عنادي ﴿ ادْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ﴾ [ق: ٣٤].

ويا أيها العارف كيف عرفت سبيل المعارف؟ قال سمعت منادي «من أتابي عشي أتيته هرولة» (١) فأحذي شبه الوله فتنكرت للأغيار، وما سكنت إلى قرار وطلبت الجار قبل الدار، فمشيت إليه على أقدام صدق طلبي له، فما حللت عني إلا ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقَ عِندَ مَلِيكُ مُقْتَدرٍ﴾ [القمر: ٥٥].

ويا أيها الصوفي صف لنا صفوة حالك في ارتحالك، فقال: دعوة دعيتها في سماع ﴿أَجِيبُوا دَاعِيَ اللّهِ﴾ [الأحقاف: ٣١]، فما استتممت قولي: «لبيك» حتى قال لي: ها أنا ناظر إليك ومتحلّ عليك.

ثم يقال: يا أهل التخلف ما هذا التوقف؟ اليوم يؤخذ بنواصي من عمل المعاصي، فقدموا ما قدمتم، وقولوا لنا بأي وجه قدمتم؟ فيرتفع الصياح ويكثر النواح ثم يقولون: لئن فاتنا رفيق الصلاح فما لنا عن باب رحمتك من براح ولا لنا غير حسن ظننا بك من سلاح، ولا لظلمة معاصينا غير نور عفوك من مصباح فيأتيهم الجواب من باب السلام: ﴿لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفُرُ الذَّنُوبَ جَميعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحيمُ [الزمر: ٥٣]:

يا قلب لا يودي بك الخفقان

رضِىَ الحبيب وواصل الغضبان وصَفَتْ أويقاتُ (٢) السرور بوصلة فعليك في حكم الهوى سكران

<sup>(1)</sup> سبق تخریج الحدیث.

<sup>(</sup>٢) تصغير أوقات.

اليوم ينسخ بيننا من بينسا

لا الصد نخشى لا ولا الهجران

تلك الصحائف بالعتاب قد انطوت

لمسا محاهسا العفسو والغفران

فلربما ينبسو الزنساد وربمسسا

يكبسو الجواد وتعثر الفرسان

لا يبعدنك عتبنا عن بابنا

فالعهد باق والوداد مصان

لا تكحلن بغير نور جمالنا

إنسان عينك أيها الإنسان

فبلطفنا وبأنسنا وبوصلنسا

شاع الحديث وسارت الركبان

فإذا ذللت لعيزنا ولهيت

لهيبتك الملوك وهابك السلطان

فاخضع وذلّ لمن تحب فإنه

حكم الهوى أن تخضع الشجعان

يا أيها العشاق دونكم السباق

فهدده الشقراء والميدان

# فعل

فاعلم أنه ثبت بما أشرت إليه من أحوال القوم وانتقالهم من هذه الــــدار إلى تلك الدار؛ إذ نحن ننتقل من أول خلقنا إلى أن يستقر بنا المترل في ستة أسفار.

السفر الأول: سفر السلامة من الطين.

السفر الثاني: سفر النطفة من الصلب إلى الرحم.

السفر الثالث: سفر الولد من الرحم إلى الدنيا.

السفر الرابع: سفر من الدنيا إلى القبر.

السفر الخامس: سفر من القبر إلى الموقف والعرض.

السفر السادس: سفر من الموقف إلى إحدى المترلين إما الجنه أو النار ثم يستقر بك فعلمت أنك في الدنيا عابر سبيل.

فأما أهل اليقظة فشمروا حين سمعوا: ﴿ وَاللّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَمِ ﴾ [يونس: ٢٥]، فهم في لذة ذلك السماع يشغلهم شوقهم، ويقلقهم ذوقهم عن التمتع بالدنيا وزينتها. همتهم في مطلوبهم، وراحتهم ذكر محبوبهم، فأبصارهم تتره في ملكه، وبصائرهم تحول في ملكوته، وسرائرهم تحوم حول حمى جبروته لا يريدون إلا هو، ولا يطلبون إلا منه ولا يرضون إلا به، ولا يسمعون إلا عنه، ولا يشتاقون إلا إليه إن ذكروه ناجوا وإن شكروه باحوا، وإن وحدوه صاحوا، وإن شهدوه استراحوا، وإن سرحوا في حضرة قربه ساحوا.

فشهودهم له بلا حجاب، ووصالهم له بلا انقطاع، وسكرهم به بلا صحو قد استصحبت قلوبهم، ودارت أحزالهم بلذة خطابه الأول في يسوم ﴿أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢] فصار ذلك كامناً في طوايسا سسرائرهم ومعاني صورهم، فإذا سمعوا مذكرا أو منشداً أو صائحاً أو نائحاً أو بائحاً استثار ذلك السر الكامن فيهم، فيذكرهم ذلك العهد الأول، فتارة يئنوا وتارة يحنوا.

فإذا غلبهم الوجد بغليانه وشربوا من موارد وارداته. فمنهم من طرقت طوارق الهيبة فحمد وذاب، ومنهم من برقت له بوارق اللطف، فتحرك وطاب ومنهم من طلعت له طوالع الحب من مطالع القرب، فسكر وغاب.

فإذا رجعوا من وحدهم إلى وجودهم ناقشهم لسان الحال على تلك الأحوال، فقيل للصائح: لم صحت؟ وللنائح: لم نحت؟ وللبائح: لم بحت؟ وللنائح: لم مزقت؟ ولمن صفق: لم صفقت؟ ولم تحرك: إلى من تشوقت؟ فقال الصائح: كيف لا يصيح من قلبه في قبضة منتهبه ثم لا يدرى ما يفعل به؟! وقال النائح: كيف لا ينوح من الموت في طلبه وهو رهن منقلبه؟! فقال البائح: ليس من هو في طربه كمن هو في حربه أما أنا فأبوح بما أوليت من وجود موجدى على وجودى ﴿وَأُمَّا بِنِعْمَة رَبِّكَ فَحَدّتْ ﴾ [الضحى: ١١]. قيل له: فاضطرابك بنقر وقع الدف ونفخ الشبابة لماذا؟ قال: تذكرت بنقرة الدف ﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي اللّهُ وَلَا اللّهُ مَن وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

إشارة إلى نيل المطلوب والتقاء المحب والمحبوب. قيل: فلم مزقت الأطمار؟(١) قال: إشارة إلى تمزيق الحجب، وظهور المحجوب، ورفع الأستار، وكشف الغيوب. قيل: فلم تحركت؟ قال سمعت داعى الحبيب يقول: «همل من داع فأستجيب»(١)، فقمت أسعى على رأسى وحق لمن دعاه مولاه أن يسعى على الرأس، وقلت:

ما فى التواجد إن حققت من حرج ولا التمايل إن أخلصت من باس إن السماع صفاء نـور صفوتـه يخفى ويحجب عمن قلبه قاسى نـور لمن قلبـه بالنـور منشرح نار لمن صدره ناووس وسواس زاح وكاساها الأرواح فهى على قدر الكئوس تريك الصفو فى الكاس حاد يذكرك العهد القـديم وإن تقادم العهد ما المشتاق كالناسى فليس عار إذا غنى لـه طربـاً يئن بالباس لا يخشى من الناس

<sup>(</sup>١) الأطمار: جمع طِمْر –بكسر الميم– وهو الثوب الحَلَق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند في كتاب «مسند الشامين» باب «حديث عثمان بن أبي العاص».

### فصل

واعلم أنه تحتم هاهنا ذكر السماع، وما هو منه محظور وما هو مباح، وما هو مستحب مستحسن، فإن كثيراً من المتعمقين والمتقشفين كرهوه، وأنكروه أصلا وفرعاً، وحقيقة وشرعاً، وهذا غلط منهم؛ لأن ذلك يفضي إلى تخطئة كثير من أولياء الله وتفسيق كثير من العلماء؛ إذ لا خلاف ألهم سمعوا الغناء وتواجدوا وأفضى إلى الصرخ والغشية والضعف، فكيف ينسب إليهم نقص وهم سالكون أتم الأحوال؟!

وإنما يحتاج ذلك إلى تفصيل ونظر في أهل السماع واختلاف طبقاهم، فمن صح فهمه وحسن قصده، وصقلت الرياضة مرآة قلبه، وحلت نسمات العزيمة فضاء سره، وصفا من تصاعد أكدار أرض طبعه وبخار بشريته، وخيالات مقابلة وسواسه، وعرى عن حظوظ الشهوات، وتطهر عن دنس الشبهات، فلا نقول أن سماعه حرام و فعله ذلك خطأ.

قال أبو طالب المكيّ. فقد اطلعنا (١) على سبعين صديقاً. وسئل الشبلي عن السماع، فقال: ظاهره فتنة، وباطنه عبرة، فمن عرف الإشارة حل له السماع، وإلا فقد استدعى الفتنة، وتعرض للبلية.

ومعلوم أن السماع مهيج ما في القلوب محرك لما فيها، فلما كانت قلوب الله القوم معمورة بذكر الله تعالى صافية من كدر الشهوات محترقة بحب الله سبحانه

<sup>(</sup>۱) يعني كلهم يسمعون.

وتعالى ليس فيها سوى الله، فالشوق والهيجان والقلق والوحد والصيحان كامن في قلوبهم ككمون النار في الزناد، فلا يظهر إلا بمصادمة ما يشاكلها، فمراد القوم فيما يسمعونه إنما هو مصادف ما في قلوبهم، فتستثيره بصدمة طروقه وقوة سلطانه، فتعجز القلوب عن الثبوت عند اصطلامه، فتنبعث الجوارح بالحركات والصرحات والصعقات لثوراها في القلوب لا أنه يحدث فيها شيئاً.

قال أبو قاسم الجنيد: السماع لا يحدث في القلب شيئاً، وإنما هو مهيج ما فيه فتراهم يهيجون من حيث وحدهم، وينطقون من حيث قصدهم يتواجدون من حيث كامنات سرائرهم لا من حيث قول الشاعر ومراد القائل، ولا يلتفتون إلى الألفاظ لأن الفهم سبق إلى ما يتخيله الذهن.

وشاهد ذلك ما حكى أن أبا سليمان سمع رجلاً يطوف، ويندى: يا سعتر (١) بَرِّى فسقط وغشى عليه، فلما أفاق قيل له فى ذلك، فقال: سمعته يقول: اسْعَ تَرَ بِرِّى ألا ترى أن وجده وحركته من حيث ما هو فيه من وقته ووجده، لا من حيث قول القائل ولا قصده.

وكما روى عن بعض الشيوخ أنه سمع قائلاً يقول: الخيار عشرة بحبة، قال: فما قيمة الأشرار بالمحترق بحب الله؟! لا تمنعه الألفاظ الكثيفة فهم المعاني اللطيفة ولم يكن واقفاً مع صوت نغمة ولا مشاهدة صورة.

<sup>(</sup>١) السعتر: نبت، وبعضهم يكتبه بالصاد في كتب الطب لثلا يلتبس بالشعير.

فمن ظن أن السماع يرجع إلى دف المعنى وطيب النغمة، فهو بعيد مسن السماع، وإنما السماع حقيقة ربانية ولطيفة روحانية تسرى من السميع المستمع الل الأسرار بلطائف التحف والأنوار، فتمحق من القلب ما لم يكن، وتبقى فيه ما لم يزل، فهو سماع حق بحق من حق، وأما الانزعاج الذي يلحق المتواحد فمن ضعف حالة عن تحمل الوارد؛ وذلك لازدحام أنوار اللطائف في دحول باللهلب، فيلحقه دهش فيغيب بجوارحه، ويستريح إلى الصعقة والصرخة والشهقة لغلبة وجده قهر وارده، وأكثر ما يكون ذلك لأهل البدايات، وأما أهل النهايات فالغالب عليهم السكون والثبوت لانشراح صدورهم، واتساع سرائرهم للوارد عليهم، فهم في سكوهم متحركون، وفي ثبوقم متقلقلون.

كما قيل لأبي القاسم الجنيد ما لنا لا نراك تتحرك عند السماع؟ فقيل (وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَاهِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ [النمل: ٨٨] فقيل له: وما معنى السماع؟ وما بأل الرجل يكون سكاناً قبل السماع، فإذا سمع اضطرب وتحرك؟ فقال: السماع تذكار خطاب الروح من الميثاق الأول حين قال ربنا سبحانه: ﴿أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، فسمع من سمع كلامه حين لا حد ولا رسم ولا صفة إلا المعنى المذى سمع، فسمع من سمع كلامه عين لا حد ولا رسم ولا صفة إلى الدنيا ظهر ذلك فبقيت حلاوة ذلك السماع فيهم، فلما أخرجهم وردَّهم إلى الدنيا ظهر ذلك فيهم، فإذا سمعوا نغمة طيبةً وقولاً حسناً طارت هممهم إلى ذلك الأصل فسمعوا من الأصل، وأشاروا إلى الأصل.

فالعارف هو الذي سمع من الله سبحانه وتعالى، ومن لا يعرف الله كيف يسمع من الله؟! ومن لا يسمع من الله سبحانه وتعالى فالبهيمة خير منه. قال الله عز وجل: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَلَئِكُمُ مَا لُغَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولَلَئِكُ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَلَئِكُ هُمْ أَضَلُ أُولَلَئِكُ هُمْ الْغَافِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

وقال أبو عثمان المغربى: من ادعى السماع، ولم يسمع من صوت الطيــور وصرير الباب، وتصفيق الرياح، فهو مفترٍ مدعٍ، فالعــارف يســمع ألطــف الإشارات من أكثف العبارات.

ودخل يوماً أبو عثمان المغربي، وأخذ يسقى الماء من بئرٍ وعليه بَكْــرَة (١) فتواجد فقيل له في ذلك، فقال: إنها تقول الله الله.

وسمع على بن أبى طالب صوت ناقوس، فقال لأصحابه: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: إنه يقول: سبحان الله حقاً حقاً إن المولى صمدٌ يبقى.

ومرّ الشبلي يوماً بفقّاعي (٢) ، فسمعه يقول: ما بقى إلا واحد، فصاح وقال: وهل بقى إلا واحد!!

وقيل لبعض مشايخ الطريقة: لمن يصلح السماع؟ فقال: لمن لا يفرق بين صرير الباب والصوت الطيب، ولقد قلت في ذلك المعنى:

<sup>(</sup>١) بكرة البئر: ما يستقى عليها - انظر «مختار الصحاح».

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى بيع الفقّاع، وهو شراب ذو زبد.

ما استماعى من ضاربات المغابي

بل سماعي من واردات المعايي

خلوتي خمرتي وسكري صحوي

واستماع مني بكل مكان

ليس فيما سمعت حرف وصوت

لا ولا نغمة بدت عن قيان

كل من كان في استماع ووجد

واقفأ عند رنــة العيـــدان

ذاك لا شك وجده مستعار

مسترد على الحقيقة فابي

إنما الوجد في الحقيقة وجـــد

غير مستخرج من الألحان

فسماع القلوب من كل معنيً

متجل بصفوة للجنان

فاستمع ما يقول مر الليالي

واعتبر ما يشير صرف الزمان

وتصنت لصادحات الفؤاد

والبوادى وشاهدات العيان

وتلمح تَرَ الحقيقة تبدو

مــن خفايــا الغيوب كالترجمان

#### زبد خلاصة التصوف

تجد الكل إن تأملت في الحقيقة ثان واحداً ليس في الحقيقة ثان فلهذا صرفت وجهي إليه ما ثناني عن الطريقة ثان أنا لي مسمع إذا قلت سرا يسا حبيبي يقول ها أنا داني يا عذولي فخلني وبالأي وهوائي ولو يكون هواني لا تلمني إذا سكرت فحبي قد سقاني من صرف صافي الدنان قط ما رمت شربة لظمائي بكئوس الوصال إلا سقاني لا ولا جئت طالباً لحماه

واعلم أنه قد حضر السماع وسمع وما قنع بالسماع حتى كشف القناع وتواجد، وتحرك كثير من الأكابر والمشايخ والتابعين -رحمهم الله- وسمع من الصحابة عبد الله بن جعفر، وعبد الله بن عمر، وكان عمر يرى إباحة السماع. وسمع من الصحابة ابن الزبير، والمغيرة بن شعبة، ومعاوية، وغيرهم.

وممن قال بإباحته من السلف: مالك بن أنس، وأهل الحجاز أجمع يبيحون الغناء، وأما الحُدَاء (١) فأجمع الكل على إباحته، وكان ابن جريج يرخص فى السماع فقيل له: إذا أتى بك يوم القيامة ويأتى بحسناتك وسيئاتك، ففى أى الجهتين سماعك؟ فقال: لا في الحسنات ولا السيئات يعنى به في المباحات.

وأما الشافعي –رحمه الله– فإنه لا يحرمه ويجعله في العوام مكروها حتى لـــو جعل الغناء له حرفة وصناعة فترد به شهادته، ويجعله مما يسقط المـــروءة، ولا يلحقه بالمحرمات.

وكان ابن مجاهد لا يجيب دعوة إلا إن كان فيها سماع.

وقال أبو يونس بن عبد الأعلى: سألت الشافعي -رحمه الله- عن إباحة أهل المدينة السماع، فقال: لا أعلم أحداً من علماء أهل الحجاز كره السماع إلا ما كان في أوصافه، وأما الحداء وذكر الأطلال<sup>(۲)</sup> والمرابع<sup>(۳)</sup>، وتحسين الصوت، وتلحين الأشعار، فلا أراه إلا مباحاً.

وكان أبو صروان القاضى عنده جوارٍ يُسْمِعْنَ التلحين قد أعدهن للصوفية. وكان لعطاء جاريتان يلحنان فكان إخوانه يستمعون إليهما، وكان أبو الحسن

<sup>(</sup>١) الحُدَاء: بضم الحاء المهملة وفتح الدال هو سوق الإبل والغناء لها..

<sup>(</sup>٢) الأطلال: جمع طَلَل، وهو ما شخص من آثار الديار الحي بقى منها وظهر.

<sup>(</sup>٣) المرابع: جمع مربع، وهو منزل القوم في الربيع خاصة.

العسقلاني يسمع ويتوله في السماع، وصنف فيه كتاباً رد فيه علمي منكريم وكذلك جماعة صنفوا كتباً في الرد على منكريه.

وحكى عن بعض المشايخ أنه قال: رأيت أبا العباس الخضر عليه السلام فقلت له: ما تقول في هذا السماع الذي اختلف فيه أصحابنا؟ فقال: هو الصفو الزلال الذي لا يثبت فيه إلا أقدام العلماء.

وروى طاهر بن بلبل الهمداني الوراق -وكان من أهل العلم والفضل - قال كنت معتكفاً في جامع جدة على البحر، فرأيت يوماً طائفة يقولون في جانب منه قولاً، ويسمعون، فأنكرت ذلك بقلبي، وقلت: في بيت من بيوت الله تعالى يقولون الشعر!! قال: فرأيت النبي في تلك الليلة وهو جالس في تلك الناحية وإلى جانبه أبو بكر الصديق -رضى الله عنه - وهو يقول شيئاً من القول، والنبي يسمع منه ويضع يده على صدره كالواجد، فقلت في نفسي ما كان ينبغي أنكر على أولئك القوم الذين كانوا يسمعون، وهذا رسول الله في يسمع وإلى

جانبه أبو بكر يقول، فالتفت إلى النبي ﷺ، وقال: هذا حق بحق أو قال: حق من حق –شك الراوى في ذلك.

وقد روى أبو طالب المكى فى كتابه بإسناده أن رجلاً دخل على النبى الله وعنده قوم يقرءون القرآن، وقوم ينشدون الشعر، فقال: يا رسول الله قرآن وشعر؟! فقال: «من هذا مرة ومن هذا مرة».

وقد روى القشيرى في رسالته عن جابر بن عبد الله الأنصارى عن عائشة - رضى الله عنها - ألها أنكحت ذات قرابتها من الأنصار، فجاء النبي الله فقال فقالت: نعم قال: فأرسلت من يغنى؟ قالت: لا، فقال عليه السلام: «أن الأنصار فيهم غزل ولو أرسلتهم من يقول أتيناكم فحيانا وحياكم». (١)

وروى أيضاً بإسناده أن رجلاً أنشد بين يدى النبي على فقال:

أقبلت فلاح لها عارضان كالسَّبَجِ(٢) أقبلت فللت في وهَلت أدبرت فقلت لها والفواد في وهَلت مِل على ويحكما إن عشقت من حَرَج

فقال رسول الله ﷺ: لا حرج إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في سننه في كتاب «النكاح» باب «الغناء والدف».

<sup>(</sup>٢) السُّبج: الخرز الأسود.

وروى أن السماع إنما هو عبارة عن الأصوات الحسنة والنغمات المطربة يصدر عنها كلام موزون مفهوم، فالوصف الأعم فى السماع إنما هو الصوت الحسن والنغمة، وهو منقسم إلى قسمين: مفهوم كالأشعار، وغير مفهوم كأصوات الجمادات، وهي المزامير كالشبابة وغيرها من أصوات الطيور المطربة ولا قائل بتحريم الصوت الطيب المطرب من حيث هو صوت إلا ما جاء النص في تحريم سماعه كالأوتار والملاهي.

وأما الصوت الطيب بالشعر الموزون المفهوم، فقد صحت الأخبار وتواترت الآثار بالأصوات الطيبة بين يدى رسول الله هي، وكان يضع لحسان منبراً بالمسجد يقوم عليه ينافح (۱) عن رسول الله هي يقول: «إن الله يؤيد حساناً بروح القدس ما نافح عن رسول الله هي». (۲)

وقالت عائشة كان أصحاب رسول الله على يتناشدون الأشعار، وهو يتبسم ولما أنشده النابغة شعره، قال: لا يَفْضِضِ الله فاك، وأُنْشِدَ رسول الله على مائسة قافية من قول أمية بن أبى الصلت يقول فى كل ذلك: «هِيْه هِيْه» ثم قال: «إنسه كاد فى شعره ليسلم». (٣)

<sup>(</sup>۱) أي: يدافع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سننه في كتاب «الأدب عن رسول الله» باب «ما جاء في إنشاد الشعر» بلفـــظ «مـــا يفـــاخر أو ينافح...».

<sup>(</sup>٣) أخرج أصله البخاري في صحيحه في كتاب «الأدب» باب «ما يجوز من الشعر والرجز والحداء وما يكره منه».

وعن أنس بن مالك -رضى الله عنه- أن النبى الله كان يحدى له في السفر، وأن أنحشه كان يحدو بالنساء، والبراء بن مالك يحدو بالرجال، فقال عليه السلام: «يا أنجشة رويدك سوقاً بالقوارير».

ولا يجوز أن يكون الصوت الطيب بالشعر الموزون والمعنى المفهوم حراماً؛ إذ الأصوات الطيبة غير منكرة ولا محدثة، وقد ثبت ذلك بالنص والقياس.

### فعل

وأما الضرب بالدف والرقص فقد جاءت الرخص فى إباحته للفرح والسرور فى أيام الأعياد والعرس، وقدوم الغائب، والوليمة والعقيقة، وقد ثبت جواز ذلك بالنص، فمن ذلك إنشادهم وضربهم بالدف عند قدوم النبى على وقولهم:

مــن ثنيـات الـوداع

طلـــع البـــدر علينــــا وجـــب الشــكر علينـــا

فأضفت إلى البيتين أبياتاً أخرى وهي:

أو فدعنی واستماعی خلیصع کسانخلاعی خلیصع کسانخلاعی سسره غسیر مسذاع هسوانی واتضاعی واستفیها لانتفاعی

قم فقد طاب سماعی ما يطيب الوقت إلا أنسا عبد للجبيب أنسا عبد لحبيب أنسا راضٍ في هـواه قم فهات الراح صرفا

قبل أيام الرَّضاع وهو للعشاق داعي لك في خير البقاع من ثنيات الوداع ما دعا لله داع

قد رضعناها قديما عن يدى ساقى تجلى عن يدى ساقى تجلى ومغنى الوقت غنى طلع البدر علينا وجب الشكر علينا

فأباح لهم ذلك لإظهار السرور بقدومه على.

ومن ذلك ما أخرجه البخارى ومسلم عن عروة عن عائشة -رضى الله عنها - أن أبا بكر -رضى الله عنه - دخل عليها وعندها جاريتان فى أيام منى يدفّفان ويضربان، والنبى على متغش بثوبه، فانتهرهما أبو بكر فكشف رسول الله عن وجهه، وقال: «دعهما يا أبا بكر، فإلها أيام عيد».(١)

وفى حديث آخر قالت عائشة –رضى الله عنها– دخل على رسول الله الله وعندى جاريتان يتغنيان بغناء بُعَاث، فاضطجع على الفراش وحوّل وجهه، ودخل أبو بكر فانتهرنى، وقال: مزمارة الشيطان عند رسول الله الله الله عنه، فأقبل عليه، وقال «دعهما»، فلما غفل غمز قمما فخرجتا.

<sup>(</sup>١) أخرج أصل البخاري في صحيحه في كتاب «الجمعة» باب «إذا فاته العيد يصلي ركعتين وكذلك النساء...». (٢) نوع من التُّرس.

خده، ويقول «دونكم يا بني أرفدة» حتى إذا مللت قال: حسبك؟ قلت: نعم، قال: «فاذهبي». (١)

فهذه الأحاديث نص صريح فى الصحيح على أن الغناء واللعب بالدرق ليس بحرام، ويدل أيضاً على كثير من الرخص منها اللعب، وإباحة ذلك فى المسجد ووقوفه مع عائشة حتى ملت مع صغر سنها، وإنكاره على أبى بكر، ومنعه لمن انتهار الجاريتين، وكان يقرع سمع رسول الله على صوت الدف وصوت الجاريتين فلو كان بموضع يضرب فيه الأوتار لما جوز الجلوس فيه.

وفيه دليل على أن صوت النساء أخف تحريما من صوت الأوتار والمزامير.

فأما صوت الشبابة فاستدل أهل التحريم بحديث نافع عن ابن عمر حين وضع أصبعه في أذنيه، وقد سمع زمارة راع فعدل عن الطريق، ولم يزل يقول: يا نافع أتسمع؟ حتى قال: لا، فأخرج أصبعيه من أذنيه، وقال: هكذا رأيت رسول الله على صنع، فهذا ليس فيه دلالة على التحريم بل فيه دليل قوى على إباحة الشبابة بدليل أنه لم يأمر نافعاً بسد أذنيه، ولم ينكر على الراعى، وكذلك فعله على لا يدل على التحريم لأنه لم يأمر نافعاً بسد أذنيه، ولم ينكر على الراعى في فعله، وحاشا رسول الله الله الله الله على أن يمر بمنكر ولم ينكره أو بباطل ولم يبطله، إذ لم يعرف الحلال والحرام إلا من جهته، ولو كان حراماً لأخبر به أصحابه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري أصله في صحيحه في كتاب «الجمعة» باب «الحراب والدّرق يوم العيد».

وأما سده أذنيه عليه السلام فيحتمل معنيين:

أحدهما: أنه سالك أتم الأحوال وأفضلها ونحن نقول: إن الأولى تركه في أكثر الأحوال بل أكثر مباحات الدنيا الأولى تركها.

الثانى: أنه عليه السلام قل ما يخلو قلبه من فكرٍ أو ذكرٍ وحالٍ مع الله تعالى واشتغاله به، فلعله كان فى حالةٍ تشغله زمارة الراعى عن هذه الحالة لتأثيرها فى القلب كما أنه خلع ثوب أبى جهم بعد الفراغ من الصلاة لأنه كان عليه السلام شغله عن حالته ووقته، فلا نقول إن ذلك يدل على تحريم أعلام الثوب بل إنه ليستشعر ألها شغلت قلبه فخلعه، فكذلك سد أذنيه.

وأما احتجاجهم بقول ابن مسعود رضى الله عنه: الغناء ينبت فى القلب النفاق كما ينبت الماء البقل، وبقول الفضيل: الغناء رقية الزناء، وبقوله عليه السلام: «ما رفع أحد صوته بالغناء إلا بعث الله إليه شيطانين على منكبيه يضربان بأعقائهما على صدره حتى يمسك»، (۱) وقول عثمان: منذ أسلمت ما تغنيت، ولا تمنيت ولا لمست ذكرى بيميني منذ بايعت رسول الله على.

وبقوله عليه السلام: «كان إبليس أول من ناح وأول من تغني»، وقــول عائشة رضى الله عنها: إن الله حرم القينة وبيعها وثمنها وتعليمها، وبقوله تعالى: ﴿ أَفَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ (٩٥) وَتَضْحَكُونَ وَلَا تَبْكُونَ ﴾ [النجم: ٥٥- ]. قال ابن عباس: هو الغناء بلغة حمير.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» بنحو من هذا اللفظ.

فيلزم من ذا إذا قلنا بتحريمه أن يحرم الضحك أيضاً، وعدم البكاء قياساً ويحرم في حديث عثمان مس الذكر باليمين قياساً أيضاً، ويلزم من هذه الأحاديث كلها إذا قلنا بإطلاق التحريم فيها أن يكون رسول الله على فعل حراماً أو أمر بحرام أو رضى حراماً، ومن ظن ذلك بنبيه فقد كفر.

وقد ثبتت النصوص بالغناء في بيته، وضرب الدف في حضرته، ورقص الحبوش في مسجده، وإنشاد الشعر بالأصوات الطيبة بين يديه، فلل يجروز أن نقول بتحريم الغناء واستماعه وإباحته على الإطلاق.

بل يختلف ذلك باختلاف الأحــوال، والأشــخاص، وأربــاب الريــاء والإخلاص.

فنقول: إن السماع ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

منها: ما هو حرام محض، وهو لأكثر الناس من الشباب، ومن غلبت عليهم شهواتهم ولذاتهم، وملكهم حب الدنيا، وتكدرت بواطنهم، وفسدت مقاصدهم فلا يحرك السماع منهم إلا ما هو الغالب عليهم وعلى قلوبهم من الصفات الذميمة سيما في زماننا هذا وتكدر أحوالنا وفساد أعمالنا.

وقد روى الجنيد أنه ترك السماع فى آخر أمره، فقيل له: كنت تسمع أفلا تسمع؟ فقال: ممن؟ فقيل له: تسمع أنت لنفسك، فقال: ممن؟ فالسماع لا يحسن إلا بأهله، ومع أهله، ومن أهله، فإذا انعدم أهله واندرس محله، فيحبب على العارف تركه.

والقسم الثاني منه: مباح، وهو لمن لاحظ له منه إلا التلذذ بالصوت الحسن واستدعاء السرور والفرح أو يتذكر غائباً أو ميتاً، فيثير حزنه فيروح بما يسمعه.

والقسم الثالث منه: مندوب، وهو لمن غلب عليه حب الله تعالى، والشوق اليه فلا يحرك السماع منه إلا الصفات المحمودة، ويضاعف الشوق إلى الله سبحانه واستدعاء الأحوال الشريفة والمقامات العلية، والكرامات السنية، والمواهب الإلهية.

ومجمل القول في ذلك أن من سمع فظهرت عليه صفات نفسه وتذكر بــه حظوظ دنياه، فاستثار بسماعه وسواس هواه، فالسماع عليه حرام محض.

ومن سمع فظهر له ذكر ربه وحوفه من ذنبه، وذكر آخرته، فأتيح له ذلك الذكر شوقاً إلى الله تعالى وحبا فيه، ورجاءً لوعده، وخوفاً من وعيده، فسماعه ذكر من الأذكار مكتوب في صحائف الأبرار.

ولقد أشرت إلى هذا المعنى في هذه الأبيات:

إذا ما كنت مستمعاً لقول فبالقلب استمع من قبل أذن وألق السمع تشهد كل معنى وتسمع في شهودك كل فن ومن يك وجده وجداً صحيحاً فله يحتج إلى قول المغنى

لـه من ذاتـه طرب قـــديم وسكر دائم من غير دن ومن أبيات شعر جميل بثني في شيغف عن الأشعار يلهي وبي طرب عن الأوتار يغني و في إيساى كل لطيف معني ً فمني إن سمعت سمعت عني وما وجدى بمنقطع ولكن بحيث يكون محبوبي تجديي فان لم تسدرك المعنى وتدرى خفايا ما أقول فلا تلمني ومن حضر السماع بغير قلب ولم يطرب فللا يلم المغنى وإن تك يا عذول جهلت أمرى فــدع عنك الملام وخل عني أغنى باسم حبى لا أكنى وإن أك قد كنيت فذاك أعنى وراحي إن شربت فصفو ودى وزادى إن قصدت فحسن ظني ولا أبغى النعيم ولسست أرضى نعيها لا ولا جنات عدن

# وما نفعی بدار لسست فیسها وأنت القصد یا أقصی التمنی

## فعل

واعلم أن القلوب أوعية، والآذان أوكية، والنغمات أشربة مروية؛ لأن الأصوات جمال تحمل النغمات من الأغانى إلى الأوانى، ولولا صفو الأوانى ما راقت المعانى، ولولا صحة المعانى ما طابت الأوانى، فإذا وصلت الأشربة إلى أوانيها فإذا كانت صافية صفته ولطفته، وإن كانت كدرة كثفته وخبثته، ولقد قلت هذه الأبيات:

ما حيلة الساقى إذا طاف على

ندمانه بالخصرة المحللة فواحه قد زادها بصفوه صفوا وهذا ردها مخلله قلوبنا أوعية فكلما طاب الوعاء طاب ما قد حل له قلب بذكر الله أضحى روضة وآخر باللهو صار مزبله ما منبت الورد كمنبت غيره ولا شذا المسك كريح البصلة ولو سقى الحنظل شهدا دائماً

واعلم أن الخلق كلهم أطفال في حجر تربية الحق سبحانه يغذى كل واحد من خلقه على قدر احتمال معرفته.

فغذاء الرجال لا يصلح للأطفال، ومراكب الأبطال لا تصلح للبطال، ألا ترى أن الطفل لما لم يطق تناول الخبز واللحم وأطعمته حاضنته، فوصل إليه بواسطة اللبن ولو أطعم ذلك مجرداً لمات، ومن ههنا يقال: من لا شيخ له لا قبلة له، ومن لا شيخ له فالشيطان شيخه.

وهذا أبو بكر الصديق -رضى الله عنه- لما كان طفلاً في حجر تربية النبى كان يلقمه مما كان يلقمه من لقم الغيب بواسطة قوله: «ما صبب الله في صدرى شيئاً إلا صببته في صدر أبي بكر»، فما أطاق تناول ذلك الغذاء إلا بواسطة رسول الله على.

ومن هذه أيضاً قوله: «أنا مدينة العلم وعلى بابها» (١) لم يكن على يحتمل ما تحتمله المدينة، وإنما كان بمترلة الباب من المدينة، فلا يخرج من المدينة شه حتى يمر بالباب، ومن سر هذا الكشف كان على -كرم الله وجهه- يقول: لو كشف الغطاء ما ازددت يقينا، معناه لو كشف غطاء المخلوقات حتى أشاهدها بعين البصر ما ازددت يقينا على ما شهدت به عين البصيرة مما ورثته من علم الأولين والآخرين عن سيد الأولين والآخرين.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه بلفظ «أنا دار الحكمة وعلى بابما».

فما أراد كشف الغطاء إلا عن المخلوقات لا عن الخالق، فيان الخيالق لا يوصف بذلك، فإذا كنت طفلاً في حجر عاداتك محصوراً بقماط<sup>(۱)</sup> مألوفاتك فلا تتطاول إلى تناول طعام الرجل، فإن طعام الأصحاء يضر بذوى الاعتلال، وإشراق الشمس المنيرة يضر بذوى الأبصار الضعيفة، وقال رسول الله على: «لا تودعوا الحكمة غير أهلها فتظلموها، ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم»، فما كل قلب يصلح للسر، ولا كل صدف ينطبق على الدر، ولكل مقامٍ مقال، ولا كل ما يعلم يقال.

قال قائل لأبي يزيد: ما لنا لا نفهم كثيراً مما تقول؟ قال: لأن كلام الأحرس لا يفهمه إلا أبواه قلت:

وإذا كنت بالمدراك غرَّا<sup>(٢)</sup>

ثم أبصرت حاذقاً لا تمارى

وإذا لم تر الهلال فسلم

# لأنساس رأوه بالأبصسار

هذا ترجمان القرآن عبد الله بن عباس -رضى الله عنهما- يقول: إنى لأعلم في قوله تعالى: ﴿ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ١٢] علماً لو أبحت به لكفرتموني.

<sup>(</sup>١) القماط: ما تشد به قوائم الشاة عند الذبح، وكذلك ما يشد به الصبي في المهد، وفي المعنى تشبيه واضح.

<sup>(</sup>٢) يقال: أدرك الغلام إذا بلغ، والغرّ: الرجل غير المجرّب، والمعنى بذلك واضح.

وهذا أبو هريرة -رضى الله عنه- يقول: أخذت عن رسول الله على جرابين من العلم جراباً ألقيته إليكم، وجراباً لو أبديته لكم لرجمتموين.

وهذا على بن أبى طالب يقول: إن بين جنبى علماً لو قلته لخضبتم هذه من هذه، ويقول أيضاً – رضي الله عنه – شعر:

إنى لأعــلم علمــاً لو أبوح به لقيل لى أنت ممن يعبد الوثنا ولاستباح رجال مسلمون دمى وكان أقبح ما يأتونه حسناً(')

فأما أهل التمكين فإلهم علموا وكتموا ما علموا لما يعلمون من ضعف احتمال عقول أطفال العقول؛ فلهذا أن الحلاج لما علم شيئاً من هذا العلم وتفوه به أبيح دمه، وكان خطؤه من حيث إظهاره ما يكتتم وإعلانه بما يسر، فكان حكم من باح أن دمه يباح.

وقد روى أنه لما أتى به ليصلب فرأى الخشب والمسامير، فضحك ضحكاً كثيراً ثم نظر في الجماعة فرأى الشبلى فقال: يا أبا بكر أمعك سحادة؟ قال: بلى قال فافرشها لى، ففرشها، فتقدم وصلى، فقرأ في الأولى الفاتحة، وبعدها ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَآئِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، ثم ذكر أشياء، فكان ما حفظ عنه: اللهم بحق قيامك بحقى وبحق قيامى بحقك، وقيامى بحقك يخالف قيامك بحقى؛ لأن قيامى بحقك ناسوتية وقيامك بحقى لاهوتية مع أن ناسوتيق غير مماثلة لها،

<sup>(</sup>١) ويروى: (يرون أقبح ما يأتونه حسنا).

أسألك أن توفقنى لشكر هذه النعمة التي أنعمت بها على حيث كشفت لى عن مطالع وجهك، وحرمت على غيرى ما أبحت لى من النظر في مكنونات سرك، وهؤلاء عبادك قد اجتمعوا لقتلى تعصباً لدينك، وتقرباً إليك فاغفر لهم، فإنك لو كشفت لهم ما كشفت لى ما فعلوا، ولو سترت عنى ما سترت عنسهم للا الجمد فيما تنعل ولك الحمد فيما تريد.

ثم تقدم أبو الحارث السياف ولطمه لطمة هشم وجهه وأنفه، فصاح الشبلى ومزق جبته وغشى عليه، وعلى أبى الحسن الواسطى، وجماعة من المشهورين.

وقال عبد الكريم بن عبد الواحد: دخلت على الحسين بن منصور في مسجد وحوله جماعة، فكان أول ما قاله في كلامه: لو يلقى مما في بطيني ذرة على جبال لذابت، وإني لو كنت يوم القيامة في النار لأحرقت النار، ولو كانت في الجنة لهدمتها.

ودخل يوماً إلى جامع المنصور ببغداد، وقال: يا أيها الناس اجتمعوا واستمعوا منى حديثاً، فاجتمع عليه خلق كثير منهم محب ومنكر، فقال: اعلموا أن الله قد أباح لكم دمى فاقتلونى، فبكى القوم، فتقدم إليه عبد الودود بن سعد الزاهد، وقال يا شيخ كيف نقتل رجلاً يصلى ويصوم ويقرأ القرآن، فقال: يا شيخ المعنى الذى يحقن الدماء خارج عن الصلاة والصوم وقراءة القرآن، فاقتلونى تؤجروا، وأستريح فتكونوا أنتم مجاهدين، وأنا شهيد، ثم ذهب فتبعته إلى داره، وقلت: يا شيخ ما معنى هذا؟ قال يا بني ليس للمسلمين شغل أهم من قتلى،

فاعلم أن قتلى قيام بالحدود ووقوف مع الشريعة، فإن من حاوز الحدود أقيمت عليه الحدود، وفي معنى ذلك أقول:

أباح دمسى إذ باح قلبي بحبها وحل لها في حكمها ما استجلت وما كنت ممن يظهر السر إنما عروس هواها في ضميري تجلت وشاهدتما فاستغرقتني فكرة فغبت بها عن كل كلى وجملتي وحلت محل الكل مني بكلها فإياى إياها إذا ما تبدت وألقت على سرى أشعة نورها فسلاح لجلاسسي خفايا طويتي ونمت على سرى فكانت هي التي عليها بها بين البريـة نمت إذا سألت من أنت قلت لها أنا وأنت التي أفنيت فيك هويتي أنا الحق في عشقي كما أن سيدي هــو الحق في حسن بغير معية فإن أك من سكرى شطحت فإنني حكمت بتمزيق الفؤاد المفتت

ف لا غرو أن أصليت نار تحرقى
ونار الهوى للعاشقين أعدت
ومن عجبى أن الذين أحبهم
وقد علقت أيدى الهوى بأعنى
سقوين وقالوا لا تغنى ولو سقوا
جبال حنين ما سقوين لغنت
تمنت سليمى أن أموت صبابة
وأهون شيء عندنا ما تمنت

فنادى لسان حاله: يا حلاج كيف رأيت المحبة؟ قال: رأيت حبة قد نصبت على فخ جمالية المحبوب، فطارت إليها عصافير القلوب، فلما سقطوا ليلتقطوا انقلبت عليهم حبة الفخ فاختبطوا، فحدقوا إلى حقيقة تلك الحبة، فإذا هى نقطة باء المحبة قد قلبتها الفتنة، فانقلبت المحبة محنة يا حلاج، فأنت تحت رقه تحترق وبحبل عشقه تختنق، فمتى تتفرغ من الخنق حتى تقول: أنا الحق، فلو كان لك في البقائية ما شربت كأس الأنية، فقال: يا قوم لما أخذي مين وسلبني عنى تلاشت أوصاف حَدَثِي لما ظهر سلطان قدمه، فكان الحدث كأن لم يكن، وبقى القدم كأن لم يزل، ثم فنيت أنيتى في أنيته، وذهبت هويتى في هويته، وتلاشت ناسوتيتى في لاهوتيته، ثم نظرت منه إليه فلم أر إلا هو، وسمعت منه عنه فلم أسمع إلا هو ونطقت له به فعلمت أن ليس هو إلا هو، فقلت: أنا هو، ولمئن قلت: أنا الحق، فما عدلت عن الحق، لأبي أنا الحق في محبته، وهو الحسق في قلت: أنا الحق، فما عدلت عن الحق، لأبي أنا الحق في محبته، وهو الحسق في قلت: أنا الحق، فما عدلت عن الحق، لأبي أنا الحق في محبته، وهو الحسق في قلت:

مملکته، ولئن کان سکری نَمَّ علی سری، فقد عربد وجدی علی وجـودی، وجعل حدی محو حدودی وقلت:

أن فى قتلــــى حيــاتى
وحيــاتى فى عمــاتى
مــن أجــل المكرمــات
مــن قبــيح الســيئات
فى الرســوم الفانيــات
بعظــامى الباليــات
فى القبــور الدارســات
فى طوايــا الباقيــات

اقتلوی یا سیقاتی فحمساتی فی حیساتی فی حیساتی و خسو ذاتسی و بقاتی و بقت فی مستفاتی فی صیفاتی سیمت نفسسی حیساتی فی مستوی و احرقسوی ثم مسروا برفساتی تجسدوا سیر

ياحلاج أنت شربت بين ندمان لا يحتملون عربدتك، وقد صنعنا لك دعوة فيها ما تشتهى الأنفس وتلذ الأعين، ففارق ووافق فثم ندمان يتنازعون فيها كأساً لا لغو فيها ولا تأثيم، وسقاهم رجم شراباً طهوراً سماعهم ﴿إِلَّا قِيلًا سَلَامًا لا لغو فيها ولا تأثيم، وسقاهم ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذُ نَاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبَّهَا سَلَامًا ﴾ [الواقعة: ٢٥-٢٦]. مشاهدهم ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذُ نَاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبّها نَاظَرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٢].

وما قتلوه وما صلبوه أحبابك فغيبوه

فقتلـــوه وصــلبوه ولكــن غـار عليــه هيهـات مـا قتلــوه

لكنسهم حين غياروا سيقوه صرفا ورامسوا فميا أطياق ثبوتيا فتياه سيكرأ ونيادى يا لائمي كيف أخفى أم كيف يكتم قليب

عسن وجسده شسبهوه كتمسان مسا أودعسوه لثقسل مساحمل حملوه أنسا السذى تعرفسوه في الحسب مسا أظهروه بالشوق قسد مزقسوه

#### فعل

واعلم أن الأجساد تنمو بنماء الأقوات، كذلك الأحوال تصفو بصفاء الأوقات، فقوت جسدك ما عودته من الطيبات، وقوت روحك ما ربيته من أقوات الطاعات في أوقات الخلوات، وكلما صفت حكت ما فيها من جوهر المعانى، فإذا كانت عين نظرتك منظمسة ومنابع فكرتك مندمسة، ومعالم علومك مندرسة، وأعلام عزيمتك منتكسة، وخيول همتك عن اللحاق بالقوم عبسة، فما بالك والتطاول إلى منازل قوم عيون قلوهم بالحكم منبحسة وسرائرهم لأنوار معارفهم من جذوة الغيب مقتبسة؟! فلا تدع ما ليس فيك، ولا تتمدغ بفيك بما ليس فيك، فحسبك ما يعلمه الله فيك ويكفيك.

فينبغي لك أن تقف موقف الأصاغر وتتأدب بآداب الأكابر.

هذا موسى كليم الله على كان طفلا في حجر تربية الحق سبحانه ما تجاوز حده، ولا تعدى قصده، بل قال: ﴿رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٍ ﴾ القصص: ٢٤] فلما كبر وترعرع وبلغ مبلغ الرجال، ما رضى بطعام الأطفال، بل قال: ﴿رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]، فكان غايـة طلبـه في طفولية بدايته طعام وشراب، وكان منتهى أربه (١) في رجوليتـه نهايتـه رفـع الحجاب ومشاهدة الأحباب.

فإذا تأدبت بهذه الآداب تيسرت لك الأسباب، وفتحت لك الأبواب، وإذا وجدت من وجد ما لم تكن واجدا، وشهدت ما لم تكن مشاهداً، ورأيت من ورد ما لم يكن وارداً، وسمعت بأرباب الأحوال والوارد، فلا تكن لآيات ربك جاحداً، ولا في تأويلها لاحداً، واسأل من أعطاهم أن يعطيك، فإن مولاك ومولاهم واحد، وقد أشرت في هذه الأبيات إلى ما يهدى كل قاصد:

أهدى إلى الشـــذا من عرفــه خبرا فهــمت بالســـر لمـــا أن إلى ســرى وطبت بين أصيحابي ومــا علمــوا ما قد جرى من حديث العشق كيف جرى تعجب الناس من سكرى ولو شربوا بكـــأس شــربي لمــا لامــوا لمن سكرا

<sup>(</sup>١) الإرْب، والأرَب –بكسر وسكون، وبفتحتين– بمعنى الحاجة.

في خمرة العشق معني ليس يعرفه إلا فتى منزق الأطمار واشتهرا عندی رموز کنوز لیس پدر کیها من أمـــة العـشق إلا من قـرا ودرى فاشرب بكأس صفاء قد شربت كها وانسظر تسرى علم السعرفان قد ظهرا دع من سعى ودعا أو حج معتــمرا ومسن أتى البيت والأركسان والحجرا فى صفــو حالى ودع من لام أو عذرا طف حول كعبة قلبي إن عزمت على وصل الحبيب ودع من صد أو هجرا قد أوجب الحب حجى والوقوف على عرفات معرفتي إن كينت مقيتدرا فامسح العلوم ولا تبقى الرسسوم ولا تنظر لإياك لا عينا ولا أثرا وغب عن الاسم تـشهد عند غيبته ذاك المسمى فمنك السمع والبصرا هناك تشهد أهل العشق كلهم في حومة الحب في حكم الهوى أسرى

فيا أيها الغائب عن حضرة الحبائب لو طلبت ما طلبوا وجدت ما وجـــدوا وإن وردت ما وردوا شهدت ما شهدوا. فالباب مفتوح للطلاب لا حاجب عليه ولا بواب، وإنما المحجوب عن السبب من وقف مع الأسباب، وعلى قدر الخطاب رد الجواب، فالمشروب حاضر والمحروم من حرم الشراب، والمحبوب ناظر، والمطرود من وقف من وراء الحجاب.

فمن أنس بمن سواه فهو مستوحش منه، ومن ذكر غيره فهو غافل عنه، ومن عول على سواه فهو مشرك به، فإذا لم تجد إليه سبيلا ولا فى ظله مقيلاً ثم رأيت من أولاه الله جميلاً وأعطاه جزيلاً واتخذه صفياً أو خليلاً، فألقى عليه من أسرار معرفته قولاً ثقيلاً، وباح بما لم يقم لك عليه دليلاً ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَى بَلْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦] فأحسن الناس من أسلم وأسلمهم من سلم، وأحبهم إلى الله من استسلم ذلك ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً ﴾ [الإسراء: ٣٥].

ولقد أنصف أبو حامد الغزال -رحمه الله- حيث أجرى ذكر هذه الطائفة من الرجال في كتابه المنعوت بـ «إحياء علوم الدين»، فقال عند ذكرهم: هؤلاء قوم غلبت عليهم الأحوال حتى قال الواحد: سبحانى، وقال الآخر: ما أعظم شأنى وقال الآخر: أنا الله، وقال الآخر: ما فى الجبة إلا الله، فهؤلاء قوى سكارى ومحالس السكارى تطوى ولا تحكى -ومعناه تسلم إليهم أحوالهم ولا ترد عليهم أقوالهم- لأن كلامهم نطق عن ذوق، وذوق عن شوق، فمن ذاق عرف، ومن لم يذق لا حرج عليه إذا سلم واعترف.

### فعل

واعلم أن طائفة ممن عدموا العقل وخالفوا النقل عدلوا عن الحق وصدوه وعمدوا إلى هذا الباب فسدوه، وقالوا بإبطال كرامات الأولياء ومكاشفات الأصفياء كالمعتزلة باعتزالهم ومن وافقهم على ضلالهم، (۱) وقالوا: لا تكون هذه الكرامات والمعجزات إلا للأنبياء عليهم السلام، ومن ادعى ذلك سواهم فهو عالى، ويكذبهم فيما أنكروه وجحدوه العقل والنقل.

## فأما العقل فمن وجهين:

أحدهما: أنه لا معنى للكرامة إلا ما يكشفه الله تعالى لعبده ويطلعه عليه من حقائق الأشياء، وهذا من مقدور الله تعالى داخل تحت مشيئته، فيجب وصف الله تعالى به وبالقدرة على إيجاده، فكيف يستحيل وجوده مع قدرة الله تعالى عليه.

وكما أنه لا معنى للنبى إلا أنه عبد اختصه واطلعه على غيبة وكاشفه بحقائق الأشياء.

كذلك الولى عبد كاشفه الله تعالى بما شاء من غيبه ﴿ ذَلِكَ فَصْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاء وَاللّهُ وَاسعٌ عَليمٌ ﴾ [المائدة: ٥٤]، وهو في حق النبي معجــزة، وفي

<sup>(</sup>١) وعمن وافق المعتزلة على هذا القول الشنيع بعض الوهابية الذين أصبحوا لا يؤمنون إلا بما كان من قبيل الحسُّ شأفهم فى ذلك شأن العلمانية أيضاً فى هذا العصر، وإنكارهم لكرامات الأولياء إحياناً يكون استكباراً، وأحياناً يكون لأنهم لم يعرفوا ولم يذوقوا ولم يكاشفوا ....

حق الولى كرامة ثم إنها ملحقة بمعجزات نبية منسوبة إليه؛ لأن الكرامة لا تظهر إلا على من صدق في إيمانه وإسلامه، وإيمانه وإسلامه مستفاد من ذلك النبى ومن بركته، فكلما ظهر على هذا الولى كرامة كانت ملحقة بمعجزة نبيه، ولا يكون في رتبة النبوة.

والفرق بين المعجزة والكرامة.

أن المعجزة يدعيها النبي لنفسه ويستدعيها متى أراد.(١)

والكرامة لا يدعيها الولى لنفسه ولا هي بحكمه بحيث لا يستدعيها متى أراد بل تارة تظهر احتياراً، وتارة تظهر عليه اضطراراً، وتارة لا تظهر.

وليس من شرط الولى أن تكون له كرامة، ولا يؤثِّر ذلك في ولايته.

ولا كذلك النبى فإنه يجب أن يكون له معجزة لأن الرسل والأنبياء عليهم السلام بعثوا حجة على الناس يدعونهم إلى الله تعالى، فلابد لهم من المعجزة لإقامة البرهان.

وقد سئل أبو يزيد -رحمة الله عليه- عن هذه المسألة، فقال: مثل ما حصل لسائر الأنبياء عليهم السلام كمثل زق فيه عسل يترشح منه قطرة، فمثل قطرة مثل

<sup>(</sup>١) والغرض من استدعائها هو التحدى ليبرهن بذلك على صحة ما جاء به، وعلى صحة نبوته أو رسالته، وذلك كعصا سيدنا موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام أخرجها فإذا هى تأكل ما يأفكون، وأخرجها فشق بجا البحر فانفلق فصار كل فرق كالطود العظيم.

ما حصل لنبينا محمد ﷺ، ثم الخلائق مفتقرون إلى ظهور معجزة النبي لأنه مبعوث اليهم ليصدقوه، وأما الولى فلا يفتقر إلى ذلك ولا يبالى صدقوه أو كذبوه.

وقد اختلف أهل العلم فى الولى هل من شرطه أن يعلم أنه ولى، فكان الإمام أبو بكر بن فورك يقول: لا يجوز أن يعلم أنه ولى لأن ذلك يسلبه الخوف ويوجب له الأمن.

وأما الذى يؤثره أهل التحقيق وهو الحق أنه يجوز، وليس بواجب أن كل ولي تكون له كرامة في حقه إذا أطلعه الله على ما وهبه وكشف له ما كان حجبه.

ومن قال: إن ذلك يسلبه الخوف، فهذا ضعيف لأن من كان بالله أعسرف كان من الله أخوف، فهذا ضعيف الله أخوف، فمن عرفه الله نفسه اشتدت مهابته وتعظيمه لله سبحانه، وتلك الهيبة من معروفه تزيد على أضعاف من مخافات الخائفين.

ومن شرط الولى، وإن علم نفسه أنه ولى أن يستصحب الخوف ولا يفارقه ولا يسكن إلى تلك الكرامات، ولا يلاحظها، ولا يساكنها بقلبه مخافة أن يكون ذلك استدراجاً، فهو في سائر حالاته يكون خائفاً راجياً.

قال السرى السقطى -رحمة الله عليه- لو أن رجلاً دخل بستاناً فيه أشجار كثيرة على كل شجرة طائر يقول له بلسانٍ فصيح: السلام عليك يـــا ولى الله، فلو لم يخف أنه مكر فممكور به.



وأما الوجه الثانى من العقل فهو عجائب مما يراه النائم من عجائب الرؤيا الصادقة والكشوفات الخارقة؛ وذلك بمشاهدة روحه للملكوتيات الغيبيات ثم يظهر صدق ذلك في اليقظة.

ولا معنى للرؤية إلا ركوز الحواس وخمودها، وخنوسها عن الإحساس، وعدم اشتغالها بالمحسوسات.

فكأن الولى إذا قمع نفسه عن الشهوات ضعفت قوى الحواس حتى صارت كالمعدومة؛ لأنها هي التي تشغل عن الاطلاع للملكوتيات المغيبة لأن الروح من هناك أفيضت، وفي هذه الهياكل حبست، فإذا ضعفت القوى النفسانية الجثمانية قويت القوى الروحاينة النورانية، فتصفو الروح وتتلطف النفس بالرياضات فيشاهد في اليقظة ما تشاهده أنت في يومك عند خمود إحساسك، وكم من فيشاهد في اليقطة ما تشاهده أنت في يومك عند خمود إحساسك، وكم من مستيقظ لا يبصر من يحاذيه، ولا يسمع من يناديه ﴿وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٨].

فإن قال قائل: هل يجوز أن يكون الولى معصوما أم لا؟ فنقول: لا يجب أن يكون معصوماً لأن العصمة للأنبياء عليهم السلام، وأما الأولياء رضى الله عنهم فحائز أن تبدو منهم الهفوات والزلات، وإنما من الجائز أن يكون محفوظاً من الإصرار على الأوزار، ولا يمتنع أن تبدو منه زلة.

وقد سئل الجنيد عن العارف هل يزنى؟ فأطرق مليا ثم رفع رأسه وقسال ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّه قَدَرًا مَّقْدُورًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨].

واعلم أن أجل الكرامات التي تكون للأولياء عليهم السلام التوفيق للطاعات والعصمة عن المعاصي والمخالفات.

وأما ما يدل على الكرامة من النقل، فكتاب الله تعالى وسنة رسوله في أما الكتاب ما أظهره الله تعالى من الكرامة في قصة مريم عليها السلام، وليست بنيى في قصتها مع زكريا في قوله تعالى: ﴿ كُلَّمَا دُخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عَندَهَا رِزْقاً ﴾ [آل عمران: ٣٧] فهذه كرامة ظاهرة، وكذلك قصتها في النخلة ﴿ وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ ﴾ [مريم: ٢٥]، وكذلك قصة أهل الكهف وما ظهر من عجائب كلام الكلب، ومن قصة الخضر عليه السلام، وليس بنيى مع موسى عليه السلام، وما فيها من الكرامات، ومن ذلك قصة صاحب سليمان عليه السلام الذي أتاه بعرش بلقيس قبل أن يرتد إليه طرفه، وما خصه الله به مما لا يدخل تحت قدرة سليمان عليه السلام.

وأما الأخبار في ذلك، فمنها ما ورد في الصحيح من حديث جريج الراهب قال رسول الله على: «لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة عيسى ابن مريم، وصبى جريج وصبى آخر، فأما عيسى فقد عرفتموه، وأما جريج فكان عابداً في بين إسرائيل وكانت له أم فكان يوماً يصلى إذا اشتاقت إليه أمه، فقالت: يا جريج، فقال: يا رب الصلاة خير أم إجابتها؟ ثم صلى، ودعته، فقال: مثل ذلك، وصلى، ودعته فقال: مثل ذلك فاشتد على أمه، فقالت: اللهم لا تمته حتى يفتتن بالمومسات، وكانت امرأة زانية في بني إسرائيل، فقالت لهم: أنا

أفتن لكم جريجاً حتى يراني، فلم تقدر منه على شيء، وكان راعٍ يأوى بالليل إلى صومعته، فلما أعياها راودت الراعي عن نفسها فأتاها فحبلت وولدت ثم ألها قالت: ولدى هذا من جريج، فأتاه بنو اسرائيل فكسروا صرمعته وشتموه، ثم صلى ودعا، ثم نخس الغلام. قال أبو هريرة -وهو الراوى- فكأني أنظر إلى رسول الله على حين قال بيده: «يا غلام من أبوك؟ فقال: الراعسي، فندموا على ما كان منهم فاعتذروا إليه، فقالوا: نبني صومعتك من ذهب أو قال: من فضة، فأبي فبناها كما كانت، وأما الصبي الآخر فإن امرأة كان معها صبى ترضعه إذ مر بما شاب جميل ذو شارة، فقالت: اللهم اجعل ولدى مثل هذا الصبي، فقال الصبي: اللهم لا تجعلني مثله قال أبو هريرة: كأني أنظر إلى النبي ﷺ حين كان يحكى للغلام وهو يرضع ثم مرت بما امرأة ذكــروا ألهـــا سرقت وزنت وعوقبت، فقالت: اللهم لا تجعل ابني مثل هذه، فقال الغلام: اللهم اجعلني مثلها، فقالت أمه له في ذلك، فقال: إن الشاب جبار من الجبابرة، وإن هذه قيل: إنما زنت، ولم تزن، وقيل: سرقت، ولم تسرق، وهي تقول حسبي الله»، (١) وهذا حديث صحيح.

ومن ذلك حديث الغار، وهو صحيح، قال رسول الله على: «انطلق ثلاثة رهط ممن كان قبلكم فأواهم المبيت إلى غارٍ، فدخلوا فانحطت عليهم صخرة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب «الإجارة» باب «من استأجر أجيراً فترك الأجير أجره فعمل فيه».

من الجبال، فسدت الغار، فقالوا: إنه والله لا ينجيكم من هذه إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم، فقال رجل منهم: اللهم إنه كان لى أبوان كبيران وكنت لا أعقهما ولا أعز عنهما مالا ولا ولداً، فباتا فى ظل شجرة يوماً وأنا أروح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما فجئتهما به، فوجدهما نامين فكرهت أن أوقظهما، وكرهت أن أغبق قبلهما أهلاً، فقمت والقدح فى يدى انتظر استيقاظهما حتى برق الفجر، فاستيقظا فشربا غبوقهما. اللهم إن كنت فعلت هذا ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة فانفرجت انفرجاً لا يستطيعون الخروج منها.

فقال رسول الله على: «وقال الآخر اللهم كانت لى ابنة عم، وكانت أحب الناس إلى فراودها عن نفسها، فامتنعت منى حتى ألمت بها سنة من السنين وأعطيتها عشرين ومائة دينار على أن تخلى بينى وبين نفسها، ففعلت حتى إذا قدرت عليها، فقالت: لا يحل لك أن تفض الخاتم إلا بحقه، فتحذرت من الوقوع عليها فانصرفت وهى أحب الناس إلى، وتركب النهم الناحدي أعطيتها. اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة غير ألهم لا يستطيعون الخروج منها.

قال رسول الله ﷺ: «وقال الثالث اللهم إلى استأجرت أجراء فأعطيتهم أجورهم غير رجل منهم ترك الأجرة التي له وذهب، فثمرت أجرته حستى كثرت منها الأموال، فجاءبى بعد حين فقال: يا عبد الله أدِّ إلى أجرته،

فقلت: له كل ما ترى من أجرتك من الإبل والبقر والغنم والرقيق، فقال: يا عبد الله لا تستهزئ بى فقلت: أنا لا استهزئ بك، فخذ ذلك كله، فاستاقه فلم يترك منه شيئاً. اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة وخرجوا من الغار يمشون»، وهذا حديث حسن متفق على صحته.

وروى أبو هريرة رضى الله عنه عن النيى ﷺ: قال: «بينا رجل يسوق بقرة قد حمل عليها فالتفتت البقرة، وقالت: إنى لم أخلق لهـــذا، وإنمـــا خلقـــت للحرث، فقال الناس سبحان الله بقرة تتكلم!! فقال رسول الله ﷺ: آمنــت هذا، وآمن أبو بكر وعمر»، (١) وهذا حديث صحيح.

ومن ذلك ما روى أن عمر رضى الله عنه كان فى سفر من الأسفار فلقى جماعة وقفوا على الطريق من خوف السبع، فطرد السبع عن طريقهم حين نزل إليه وأمسك بأذنيه، وقال: «إنما يسلط على ابن آدم ما يخافه، فلو لم يخف غير الله لما سلط الله عليه شيئاً»، (٢) وهذا حبر مشهور.

ومن ذلك الحديث الصحيح: «إن من أمتى مخاطبون ومكلمون، فإن يك فأنت منهم يا عمر». (٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده في كتاب «باقى مسند المكثرين» باب «مسند أبي هريرة».

<sup>(</sup>٢) قلت: والسبب في تسليط ما يخافه الإنسان عليه أن الجزاء من جنس العمل، فلما خاف غير الله كان الجزاء أن يسلط عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام البخاري بلفظ: «لقد كان فيمن قبلكم من الأمم ناس محدثون، فإن يك من أمتى أحد فإنه عمر».

ومن ذلك قصة سارية وهو يناديه على منبره: يا سارية الجبـــل -وســــارية حينئذ في نهاوند في قتال أعداء الله- وأسمعه الله صوته.

ومن ذلك ما روى أن رسول الله على بعث العلاء بن الحضرمي في غزاة فحال بينهم وبين المواضع قطعة من البحر، فدعا الله تعالى باسمه الأعظم فمشوا على الماء.

ومن ذلك الحديث الصحيح: «رب أشعت أغبر ذى طِمْرَين لا يعبأ به لو أقسم على الله لأبره»(١).

وهذه الأخبار حذفنا أسانيدها لشهرتها وصحتها والاستقصاء على ما جاء منها، وصح من كرامات الأولياء وعجائب أحوالهم وغرائب مواهبهم ما يؤدى إلى الإكثار والإضجار، وليس هو القصد ها هنا.

وإنما القصد إقامة الدليل على صحة كراماتهم ووجود مكاشفاتهم إرغاماً للحاحدين وإبطالاً لقول اللاحدين، وكيف يمكن إنكار ذلك، وقد قال رسول الله على: «اتقوا فراسة المؤمن، فإنه ينظر بنور الله تعالى»، (٢) وقال الله: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لَّلْمُتَوَسِّمِينَ [الحجر: ٧٥] قال أهل التفسير: أي المتفرسين.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي بلفظ: «وكم من أشعث... لا يؤبه له....».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سننه في كتاب «تفسير القرآن عن رسول الله» باب «ومن سورة الحجر».

فلا ينكر ذلك إلا طاعن في كتاب الله وسنة رسوله وعلى المكاشفين من الصحابة رضى الله عنهم أجمعين.

### فعل

واعلم أن هذه الأوصاف الشريفة لا تكون إلا لمن صفت أوصافه، وصفت أحواله، وخلصت أعماله، وصدقت أقواله، وقصرت آماله، وقام بما عليه، وترك ماله ولا يتشوق إلى ذلك، ولا يستدعيه، ولا يتعاطاه ولا يدعيه، ولا يظهر من الخير ما ليس فيه، ولا يكتم من حاله ما الله مبديه، فإن المعانى لا تثبت بالدعاوى، والأمانى لا تنال بالتوانى، وإنما المعانى تحصل بالتقوى والصبر على البلوى والتوكل على الله في السر والنجوى، فمن اتقى ارتقى، وإلا هبط في مهاوى الشقا.

وأما من ظهر من جهال الطريق، وبرز بالعدول عن التحقيق، وتقشف بقشف أهل التجريد والتمزيق، حتى أوقعوا عقول العامة في الحرج والضيق وهم بأهوائهم في مكان سحيق، فأولئك هم والله الأسوءون حالاً الأحسرون أعمالاً (الذينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِبُونَ صُسَنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٤].

ولقد سئلت عن الفقير الصادق وما صفته، فقلت: أيها المرائسي باللباس المساوى بين الحق والباطل بالالتباس، أتظن أن التكحل كالكحل في القياس أو تعتقد أن من أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان كمن بين بلا أساس، تبا لقوم صرفتهم النفوس عن المنفوس، وقلبهم المحسوس إلى الرأى المعكوس، ورضوا من الفقر بحلق الرؤوس وترقيع الملبوس، واقتصروا من العبادة على حمل السحادة ومن الزهادة على تخشين الوسادة. (١)

أقروا بالتوبة، وأصروا على الحوبة، وحملوا السبحة للمدحة، ولبسوا الطاقية للتقية، واعتمدوا على العكاز ليقال إنه فاز، وسبحوا ليمدحوا، وذكروا ليذكروا وصلوا ليوصلوا، وصاموا ليصانوا، اجتمعوا للبدعة، واستمعوا للسمعة، وخشعوا للرفعة، فتطوعهم للطمع لا للورع، وتخشعهم للرئاسة لا للسياسة إن صحبوا ملوا وإن وُهبُوا غلوا، وإن حوقلوا قلوا، وإن نوقشوا ذلوا.

إن أعطوا كتموا، وإن مُنِعوا شتموا، وإن أخذوا المال لحق حقه قالوا: تمتعنا برزقه، وإن صالوا على أحد من خلقه، قالوا: صولة بحقه.

اعتقدوا أن الريبة مثبتة، واعتمدوا على أن الغيبة طيبة، إن جادلوا بغير علم قالوا فتحاً، وإن خرجوا عن الشريعة قالوا شطحاً.

فوالذى أذل الملوك وأعز العبد المملوك وهيأ السالك للسلوك لا يقبل فقرك إن لم تكن تركن إليه، ولا يرفع قدرك إن لم تضع لديه، ولا تفيد دلوقك حستى

<sup>(</sup>١) وهذا كما قيل: لبست مرقعاً صوفاً وقلت \*\*\* أنا الصوفي ليس كما زعمت

تلوح فى أفق التوفيق بروقك، ولا تسمع دعواك حتى تقدم بينة معناك، ولا تقبل طواقيك مع وجود تقبيحك، ولا يقوم عواقيك مع وجود تقبيحك، ولا يقوم تجريدك بتبديدك، ولا تزهيدك بتقييدك، ولا تمزيقك بتزويقك، وعار عليك أن تمزق الحرق.

لكن ظلمة نفسك تحجب شمس قدسك، ومألوف حسك يوحشك من حضرة أنسك، ودخان خيالك يسود وجه حلالك، وعواصف فخرك تنسف حبال فقرك.

تأكل أكل البهائم، وتشرب شرب الهيم، وتتخلق بالخلق الذميم، وليس هذا هو الأمر القويم ولا الطريق المستقيم.

وإنما المراد من المريد صدق الطلب وحسن الأدب، وحسن التربية ولو لسبس الأقبية، والقيام بالأوامر ولو أنه أمير آمر، وتمزيق النفوس قبل تمزيق الملبوس، وتصفية القلوب قبل تنقية الجيوب، والشروع في الشريعة قبل الشروع في الشيعة والتحقيق في الحقيقة قبل الجواز في الطريقة، فإنه لا ينال الثواب بترقيع الأثواب ولا يرتفع الحجاب لمن يخطر في ثياب الإعجاب، ولا يجلس على موائد الأحباب من لم يذق لباب أولى الألباب، ولا يُسْلَك طريق الإيجاب إلا لمن أجاب، ولا يثبت المقام إلا لمن استقام، ولا يصح الحال لمدعى محال، ولا يرتقى إلى ذلك الفناء إلا بترك العادة، ولا يعرف المعروف إلا بترك المألوف، ولا يعرف التفرقة والجمع إلا من علم حقيقة الشرع، ولا تنال الكرامة إلا من قال للكرى مه، ولا تظهر الكشوف لمن أعمال زيوف، ولا تصدق الفراسة لمن طلب الرياسة، ولا يختص بالحضور من ارتكب المخطور، ولا يصح الوجد والموجود إلا لمن جاد بالموجود.

كيف ينسخ الضياء بالضياء؟! كيف يغنى السراب عن الشراب؟! كيف يعرف ذوق الشراب من قلبه خراب؟! كيف يصل إلى الأعتاب من هو إلى الآن ماتاب؟! كيف تقبل توبة الكذاب وهو من خوف العذاب ما ذاب؟! كيف يفتح الباب لمن هو غائب ما آب؟! كيف يسمع الخطاب من هو من الخبث ما طاب؟! كيف يشاهد الأحباب من هو محسوب في الغياب؟!

وقلت في معنى ذلك:

بالذوق والشوق نالوا عزة الشرف ولا بالعجب والصلف ومذهب القوم أخلاق مطهرة هما تخلقت الأجسداد في النطق صبر وشكر وإيشار ومخصمة وأنفس تتقطع الأنفاس باللهف والزهد في كل فان لا بقاء له عمدوا كما مضت سنة الأخيار والسلف قوم لتصفية الأرواح قد عمدوا وسلموا عرض الأشباح للتلف لا بالتخلف في المعروف تعرفهم ولا التكلف في شيء من الكلف ما ضرهم رث أطمار ولا خلف ما ضرهم رث أطمار ولا خلف

وا شَفُوتِي إذ تولت أمة سلفت حتى تخلفت في خلف من الخلف ينمقون مزاويسر الغرور لسنسا بالزور والسبهت والبسهتان والحلف ليس التصوف عكازا ومسبحة كلا ولا الفقر رؤيا دلقك الترف وإن تروح وتغدو في مرقعه وتحتهها موبقهات الكبر والسرف وتظهر الزهد في الدنيا وأنت على عكوفها كعكوف الكلب في الجيف الفقر سر وعنك النفس تحجبه فارفع حجابك تجلو ظلمه السسرف وفارق الحسن وافن النفس فى نَفَس وغب عن الحسن واجلب دمعة الأسف واخضم له وتذلل إن دعيت لمه واعبرف محلك مَنْ إيساك واعترف وقف على عرفات الذل منكسرا وحسول كسعبة عرفان الصفا فطف وادخل إلى خــلوة الأفكار مبتكرا وعد إلى حانة الأذكار كالصحف واتل المثابي وكرر إن عزمت على، وصل الحبيب وصف ماشئت واتصف

وإن سقاك مدير الراح من يده كأس التجلى فخذ بالطاس واغترف فاشرب وغنى ولا تمنع لذى ظمأ فإن رجعت بلا رى فوا أسفى فإن رجعت بلا رى فوا أسفى وقد أضفت إلى الأبيات أبياتاً قلتهن في معنى لك أختم بهن الكتاب، والله الموفق للصواب.

> ذهب الرجال وحال دون مجالهم زمر من الأوباش والأندال زعموا بأنهم على آثارهم ساروا ولكن سيرة البطال لبسوا الدلوق مرقعاً وتقسشفوا كتقشف الأقطاب والأبدال قطعوا طريق السالكين وأظلموا سبل الهدى بجهالة وضلال عمروا ظواهرهم بأثواب التقم وحشوا بواطنهم من الأدغال إن قلت قال الله قال رسيوليه همنزوك همز المنستهي المتغال ويقول قلبي قال لي عن سره عن سر سرى عن صفا أحوالي عن حضرتي عن فكرتي عن خلوتي عن جلوتی عن شاهدی عن حالی

عن صفو وقتي عن حقيقة حكمتي عن ذات ذاتي عن صفات فعالى دعوى إذا حققتها ألفيتها ألقاب زور نمقت بمحال تركوا الشرائع والحقائق واقتدوا بطرائق الجهال والضللك جعلوا المراء فتحا وأنسواع الخطا شطحاً وصالوا صولة الإدلال وترصدوا أكل الحسرام تخادعها كتـخادع المتلصـص الخـــتال فهناك طاب المخلصون وأصبحوا مستسسترين بصورة الأشسكال فهموا خواص الله حيث تيممسوا والمنذاكسرون الله في الآصمال والقسانتين المخسبتين لسربمسم والناطقين بأصدق الأقوال التاركين حظوظهم ونفوسهم المــؤثرين بخالـــص الأمــوال ما شأهُم في شأهُم دعــوى ولا عـملوا لقـصد مرا ولا لجدال عملوا بما علموا وجادوا بالذى وجدوا وما بخلوا بفضل نوال

#### زبد غلاصة التصوف

يمشون بين الناس هوناً كلــما صد الجهول بَدَوْه بالإجسال فإذا بدا ليل سمعت أنينهم وحنيسنهم بتضرع وسسؤال وعيوهم تجرى بفيض دموعهم مثل الهمال الوابيل الهيطال متفاوتين بقرهسم وبحبسهم كتفاوت العهمال في الأعمال في الليل رهبان لخدمة رهم ووجودهم في الجود كالأبطال تاهوا على كل الملوك وإنهـم لهــه المسلوك بعزة الإقبال فلرب أشعث حقرته دلوقـــه ولدى المليك هو العزيز الغالي بوجوههم أثر السجود لرهمهم وبها أشعة نوره المتلالي خص البطون لما بمم من فاقــة شعث الرؤوس لروعة الأهوال لم تخل أرض منهم قد حكموا ذات اليمين بها وذات شهال سوى لهم بين الثريا والثرى والفرش والعرش الرفيع العالى

### زبد غلاصة التصوف

لا ينظرون إلى سوى محبوهم شغلوا به عن سائر الأشغال فبهم إليك وسيلتى يا سيدى ألا وصلت حبالهم بحبال؟ وا خيبة الآمال إن أقصيتنى عن قصدهم وا خيبة الآمال

> تمَّ الكتاب على أحسن حال وصلى الله على سيدنا محمدٍ وصحبه وسلم.

# أمراء للبيع (١)

قال الشيخ تاج الدين محمد بن على الملقب طوبر الليل، أحد أئمة الفقهاء بالمدرسة الظاهرية بالقاهرة:

كان شيخنا الإمام العظيم شيخ الإسلام تقى الدين بن بحد الدين بن دقيق العيد لا يخاطب السلطان إلا بقوله: «يا إنسان»! فما يخشاه ولا يتعبد له ولا ينحله ألقاب الجبروت والعظمة، ولا يزينه بالنفاق، ولا يداحيه كما يصنع غيره من العلماء، وكان هذا عجباً، غير أن تمام العجب أن الشيخ لم يكن يخاطب أحد قط من عامة الناس إلا بهذا اللفظ عينه «يا إنسان»، فما يعلو بالسلطان والأمراء، ولا يترل بالضعفاء والمساكين، ولا يرى أحسن ما في هؤلاء وهولاء إلا الحقيقة الإنسانية!.

ثم كان لا يعظم فى الخطاب إلا أئمة الفقهاء، فإذا خاطب منهم أحداً قال له: «يا فقيه»، على أنه لم يكن يسمح بهذا إلا لمثل شيخ الإسلام نجم الدين بن الرفعة ثم يختص علاء الدين بن الباجى وحده بقوله: «يا إمام»: إذ كان آية من آيات الله فى صناعة الحجة، لا يكاد يقطعه أحد فى المناظرة والمباحثة، فهو كالبرهان إجلاله إجلال الحق؛ لأن فيه المعنى و تثبيت المعنى.

<sup>(</sup>١) هذا العنوان وما يليه غير موجود بمخطوط دار الكتب المصرية، وإنما هو موجود ببعض الطبعات، فرأيت الإبقاء عليه لما فيه من فوائد حسنة.

وقلت له يوماً: يا سيدى، أراك تخاطب السلطان بخطاب العامة، فإن علوت قلت: «يا إنسان»، وإن نزلت قلت: يا إنسان، أفلا يسخطه هذا منك، وقد تذوق حلاوة ألفاظ الطاعة والخضوع، وحصه النفاق بكلمات هي ظلل الكلمات التي يوصف الله بها، ثم جعله الملك إنساناً بذاته في وجود ذاته، حي أصبح من غيره كالجبل والحصاة يستويان في العنصر ويتباينان في القدر، وأقلم مهما قلً هو أكثرها مهما عظمت، ووجوده شيء ووجودها شيء آخر.

فتبسم الشيخ وقال: يا ولدى، أيش هذا؟ إننا نفوس لا ألفاظ، والكلمة من قائلها هى بمعناها فى نفسه لا بمعناها فى نفسها، فما يحسن بحامل الشريعة أن ينطق بكلام يرده الشرع عليه، ولو نافق الدين لبطل أن يكون ديناً، ولو نافق العالم الديني لكان كل منافق أشرف منه، فلطخة فى الثوب الأبييض ليست كلطخة فى الثوب الأسود، والمنافق رجل مغطى فى حياته، ولكن عالم الدين رجل مكشوف فى حياته لا مغطى، فهو للهداية لا للتلبيس، وفيه معانى النور لا معانى الظلمة، وذاك يتصل بالدين من ناحية العمل، فإذا نافق فقد كذب، والعالم يتصل بالدين من ناحية العمل وناحية النبيين، فإذا نافق فقد كذب وغش وخان.

وما معنى العلماء بالشرع إلا ألهم امتداد لعمل النبوة فى الناس دهــراً بعــد دهر، ينطقون بكلمتها، ويقومون بحجتها،ويأخذون من أخلاقها كمــا تأخــذ المرآة النور تحويه فى نفسها، وتلقيه على غيرها، فهى أداة لإظهاره وإظهار جماله معاً.

أتدرى يا ولدى ما الفرق بين علماء الحق وعلماء السوء كلهم آخذ من نور واحد لا يختلف؟ إن أولئك فى أخلاقهم كاللوح من البلور يظهر النور نفسه فيه ويظهر حقيقته البلورية، وهؤلاء بأخلاقهم كاللوح من الخشب يظهر النور حقيقته الجشبية لا غير!.

وعالم السوء يفكر فى كتب الشريعة وحدها، فيسهل عليه أن يتأول ويحتال ويغير ويبدل ويظهر ويخفى، ولكن العالم الحق يفكر مع كتب الشريعة فى صاحب الشريعة، فهو معه فى كل حالة يسأله ماذا تفعل؟ وماذا تقول؟

والرجل الديني لا تتحول أخلاقه، ولا تتفاوت، ولا يجيء كل يـوم مـن حوادث اليوم، فهو بأخلاقه كلها، لا يكون مرة ببعضها ومرة ببعضها، ولن تراه مع ذوى السلطان وأهل الحكم والنعمة كعالم السوء هذا الذى لو نطقت أفعاله لقالت لله بلسانه: هم يعطونني الدراهم والدنانير، فأين دراهمك أنت ودنانيرك؟.

إن الدينار يا ولدى إذا كان صحيحاً فى أحد وجهيه دون الآخسر، أو فى بعضه دون بعضه، فهو زائف كله، وأهل الحكم والجاه حين يتعاملون مع هؤلاء يتعاملون مع قوة الهضم فيهم، فيترلون بذلك مترلة البهائم تقدِّم أعمالها لتأخذ لبطونها، والبطن الآكل فى العالم السوء يأكل دين العالم فيما يأكله.

فإذا رأيت لعلماء السوء وقاراً فهو البلادة، أو رقة فسمِّها الضعف، أو محاسنةً فقل: إنها النفاق، أو سكوتاً عن الظلم، فتلك رشوة يأكلون بها!.

قال الإمام: وما رأيت مثل شيخى سلطان العلماء عز الدين بن عبد السلام فلقد كان الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر شيئاً تصنعه طبيعته كما يصنع حسمه الحياة، فلا يبال هلك فيه أو عاش، إذ هو في الدم كالقلب، لا تناله يد صاحبه ولا يد غيره، ولم يتعلق بمال ولا جاه ولا ترف ولا نعيم، فكان تحسرده من أوهام القوة لا تغلب، وانتزع خوف الدنيا من قلبه، فعمرته الروح السماوية التي تخيف كل شيء ولا تخاف، وكان بهذه الروح كأنه ترويل وتبديل في طباع الناس، حتى قال الملك الظاهر بيبرس، وقد رأى كثرة الحلق في جنازته حسين مرت تحت القلعة: الآن استقر أمرى في الملك، فلو أن هذا الشيخ دعا الناس إلى الحروج على لانتزع مني المملكة.

وكان سلطانه فى دمشق الصالح إسماعيل، فاستنجد بالإفرنج على الملك نجم الدين أيوب سلطان مصر، فغضب الشيخ وأسقط اسم الصالح من الخطبة وخرج مهاجراً، فأتبعه بعض خواصه يتلطف به، ويقول له: ما بينك وبين أن تعود إلى مناصبك وما كنت عليه وأكثر مما كنت عليه إلا أن تنخشع للسلطان وتقبل يده، فقال له الشيخ: يا مسكين! أنا لا أرضى أن اتبل السلطان يدى! أنتم فى واد وأنا فى واد!.

ثم قدم إلى مصر فى سنة (٦٣٩)هـ، فأقبل عليه السلطان نحم الدين أيوب، وتحفى به، وولاه خطابة مصر وقضاءها، وكان أيوب ملكاً شديد البـاس، لا يجسر أحد أن يخاطبه إلا مجيباً، ولا يتكلم أحد بحضرته ابتداء، وقد جمـع مـع

المماليك الترك ما لم يجتمع مثله لغيره من أهل بيته، حتى كان أكثر أمراء عسكره منهم، وهم معروفون بالخشونة والبأس والفظاظة والاستهانة بكل أمر، فلما كان يوم العيد صعد إليه الشيخ وهو يعرض الجند ويظهر ملكه وسطوته، والأمراء يقبلون الأرض بين يديه، فناداه الشيخ بأعلى صوته ليسمع هذا الملأ العظيم يا أيوب! ثم أمره بإبطال منكر انتهى إلى علمه في حانة تباع فيها الخمر، فرسم السلطان لوقته بإبطال الحانة واعتذر إليه.

فحدثني الباجي قال: سألت الشيخ بعد رجوعه من القلعة وقد شاع الخــبر فقلت: يا سيدي، كيف كانت الحال؟.

قال: يا بنى، رأيته فى تلك العظمة فخشيت على نفسه أن يدخلها الغــرور فتبطره، فكان ما بدأته به.

قلت: أما خفته؟

قال: يا بنى، استحضرت هيبة الله تعالى، فكان السلطان أمامى كالقط، ولو أن حاجة من الدنيا فى نفسى لرأيتُه الدنيا كلها بيد أبى نظرت بالآخرة، فامتدت عينى فيه إلى غير المنظور للناس، فلا عظمة ولا سلطان، ولا بقاء ولا دنيا، بــل هو لا شيء في صورة شيء.

نحن يا ولدى مع هؤلاء كالمعنى يصحح معنى آخر، فإذا أمرناهم فاللذى يأمرهم فينا هو الشرع لا الإنسان، وهم قوم يرون لأنفسهم الحق في إسكات الكلمة الصحيحة أو طمسها أو تحريفها، فما بلد أن يقابلوا من العلماء

والصالحين بمن يرون لأنفسهم الحق فى إنطاق هذه الكلمة وبيانها وتوضييحها فإذا كان ذلك فههنا المعنى بإزاء المعنى، فلا خوف ولا مبالاة، ولا شأن للحياة والموت.

وإنما الشركل الشرأن يتقدم العالم لحظوظ نفسه ومنافعها، فيكون باطلاً مزوراً في صورة الحق، وههنا تكون الذات مع الذات. فيخشع الضعف أمام القوة، ويذل الفقر بين يدى الغنى، وترجو الحياة لنفسها وتخشى على نفسها، فإذا العالم من السلطان كالخشبة البالية النخرة حاولت أن تقارع السيف.

كلا يا ولدى إن السلطان والحكام أدوات يجب تعيين عملها قبل إقامتها فإذا تفككت واحتاجت إلى مسامير دقت فيها المسامير، وإذا انفتق الثوب فمن أين للإبرة أن تسلك بالخيط الذى فيها إذا هي لم تخزَّه؟.

إن العالم الحق كالمسمار إذا أُوْجِدَ المسمار لذاته دون عمله كفرت به كل خشية.

قال الإمام تقى الدين: وطغى الأمراء من المماليك وثقلت وطاقم على الناس، وحيثما وحدت القوة المسلطة المستبدة جعلت طغياها واستبدادها أدب وشريعة، إلا أن تقدم بإزائها قوة معنوية أقوى منها، ففكر شيخنا في هيؤلاء الأمراء، وقال: إن خداع القوة الكاذبة لشعور الناس باب من الفساد؛ إذ يحسبون كل حسن منها هو الحسن، وإن كان قبيحاً في ذاته ولا أقبيح منه، ويرون كل قبيح عندها هو القبيح وإن كان حسناً ولا أحسن منه.

وقال: ما معنى الإمارة والأمراء؟ وإنما قوة الكل الكبير هي عماد الفرد الكبير، فلكل جزء من هذا الكل حقه وعمله، وكان ينبغى أن تكون هذه الإمارة أعمالاً نافعة قد كبرت وعظمت فاستحقت هذا اللقب بطبيعة فيها كطبيعة أن العشرة أكثر من الواحد، لا أهواء وشهوات ورذائل ومفاسد تتخذ لقبها في الضعفاء بطبيعة كطبيعة أن الوحش مفترس.

وفكر الشيخ فهداه تفكيره إلى أن هؤلاء الأمراء مماليك، فحكم الرق مستصحب عليهم لبيت مال المسلمين، ويجب شرعاً بيعهم كما يباع الرقيق.

بلغهم ذلك فجزعوا له وعظم فيه الخطب عليهم، ثم احتدم الأمر، وأيقنوا ألهم بإزاء الشرع لا بإزاء القاضى ابن عبد السلام.

وأفتى الشيخ أنه لا يصح لهم بيع ولا شراء ولا زواج ولا طلاق ولا معاملة، وأنه لا يصح لهم شيئاً من هذا حتى يباعوا ويحصل عتقهم بطريق شرعى!.

ثم جعلوا يتسببون إلى رضاه، ويتحملون عليه بالشفاعات، وهو مصر لا يعبأ بجلالة أخطارهم، ولا يخشى اتسامه بعدواتهم، فرفعوا الأمر إلى السلطان، فأرسل إليه، فلم يتحول عن رأيه وحكمه.

واستشنع السلطان فعله وحنق عليه وأنكر منه دخوله فيما لا يعينه، وقسبح عمله وسياسته وما تطاول إليه،وهو رجل ليس له إلا نفسه وما تكاد تصل يده إلى ما يقيمه، وهم وافرون وفي أيديهم القوة ولهم الأمر والنهى.

وانتهى ذلك إلى الشيخ الإمام فغضب و لم يبال بالسلطان، ولا كبر عليه اعراضه، وأزمع الهجرة من مصر، فاكترى حميراً أركب أهله وولده عليها ومشى هو خلفهم يريد الخروج إلى الشام، فلم يبعد إلا قليلاً نحو نصف بريد حتى طار الخبر فى القاهرة ففزع الناس وتبعوه لا يتخلف منهم رجل ولا امرأة ولا صبى، وصار فيهم العلماء والصلحاء والتجار والمحترفون كأن خروجه خروج نبى من بين المؤمنين به، واستعلنت قوة الشرع فى مظهرها الحاكم الآمر من هذه الجماهير، فقيل للسلطان: إن ذهب هذا الرجل ذهب ملكك.

فارتاع السلطان فركب بنفسه ولحق بالشيخ يترضاه ويستدفع به غضب الأمة، وأطلق له أن يأمر بما شاء وقد أيقن أنه ليس رجل الدينار والدرهم، والعيش والحاه، ولبس طيلسان العلماء كما يلصق الريش على حجر في صورة الطائر.

ورجع الشيخ وأمر أن يعقد المجلس ويجمع الأمراء وينادى عليهم للمساومة في بيعهم، وضرب لذلك أجلاً بعد أن يكون الأمر قد تعالمه كل القاهرة ليتهيأ من يتهيأ للشراء والسوم في هذا الرقيق الغالى.

وكان من الأمراء المماليك نائب السلطنة، فبعث إلى الشيخ يلاطف ويسترضيه، فلم يعبأ الشيخ به فهاج هائجه، وقال: كيف يبيعنا هذا الشيخ وينادى علينا ويترلنا مترلة العبيد ويفسد محلنا من الناس ويبتذل أقدارنا ونحن ملوك الأرض؟ وما الذى يفقد هذا الشيخ من الدنيا فيدرك ما نحن فيه، أنه يفقد ما لا يملك ويفقد غير الموجود، فلا جرم لا يبالي ولا يرجع عن رأيه ما دام هذا

الرأى لا يمر فى منافعه ولا فى شهواته، ولا فى أطماعه كالذين نراهم من علماء الدنيا، أما والله لأضربنه بسيفى هذا فما يموت رأيه وهو حى.

ثم ركب النائب فى عسكره وجاء إلى دار الشيخ واستل سيفه وطرق الباب فخرج ابنه عبد اللطيف ورأى ما رأى فانقلب إلى أبيه، وقال له: أُنْج بنفسك، إنه الموت، وإنه السيف وإنه وإنه.

فما اكترث الشيخ لذلك ولا جزع ولا تغير بل قال له: يا ولدى أبوك أقل من أن يقتل في سبيل الله.

وتناوله بروح قوية فاضطرب الرجل وتزلزل، وكأنما تكسر من أعصابه فهو يرعد ولا يستقر ولا يهدأ.

وأخذ النائب يبكى، ويسأل الشيخ أن يدعو له، ثم قال: يا سيدى ما تصنع بنا؟ قال الشيخ: أنادى عليكم وأبيعكم.

- وفيما تصرف ثمننا؟.
- في مصالح المسلمين.
  - ومن يقبضه ؟

– أنا.

وكان الشرع هو الذى يقول: «أنا»، فتم للشيخ ما أراد، ونادى على الأمراء واحداً واحداً، واشتط فى ثمنهم لا يبيع الواحد منهم حتى يبلغ الثمن آخر ما يبلغ وكان كل أمير قد أعد من شيعته جماعة يستامونه ليشتروه.

ودُمِغَ الظلم والنفاق والتكبر والاستطالة على الناس بهذه الكلمة التي أعلنها الشرع: أمراء للبيع..... أمراء للبيع.....!!.

تم الكتاب بحمد الله وتوفيقه

# مكتب الروضة الشريفة

للأبحاث الشرعية وتحقيق التراث والتصحيح والمراجعة وتجهيزات الطباعة

(۱) عطفة الجزار – أمام باب جامعة الأزهر الخلفى خلف المسجد الأزهر الشريف ت: ١٠٤٩٨١ - ١٠٤٩٥٢٢١٤

# زبد غلاصة التصوف

# «فهرس الموضوعات»

| صفحة  | الموضوع                                           | منة                                   | الوضوع                                  |
|-------|---------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| ٦٥    | فصلٌ فمن فتح الله عين يقظته                       | ٣                                     | مقدمة التحقيق                           |
|       | فصلٌ وقد أوضحت في هذه الإشــــارة في              | ٤                                     | وصف المخطوط                             |
| ٧٣    | إيرادها ما يراد من العبد                          | ٥                                     | صورة الصفحة الأولى من مخطوط الكتاب      |
|       | فصلٌ ثم اعلم أنه لا يوصل إلى معرفـــة الله        |                                       | صورة الصفحة الأخيرة من مخطوط الكتاب     |
| V9    | تعالى إلا بالعجز عن معرفته                        | ٧                                     | ترجمة المؤلف                            |
| ۸۳    | فصلٌ واعلم أن لكل حق حقيقة                        | 11                                    | مقدمة المؤلف                            |
| 9.4   | فصلٌ فاعلم أنه ثبت بما أشرت إليسه مسن أحوال القوم | 14                                    | فصلٌ وقد لمع من هذه النكتة لمعة باهية   |
| 90    | فصل واعلم أنه يحتم هنا ذكر السماع                 |                                       | فصلٌ ثم اعلم أنك لا تصل إلى منازل       |
|       | فصلٌ وأما الضرب بالدف والرقص                      | 47                                    | القربات حتى تقطع ست عقبات.              |
| 1.0   |                                                   | i i i i i i i i i i i i i i i i i i i | فصلٌ واعلم أن المحبوب أبدأ يسلب بلطافة  |
| 117   | فصلٌ واعلم أن القلوب أوعية                        | 44                                    | خاصية محبته                             |
| 17.   | فصلٌ واعلم أن الأجساد تنمو بنماء الأقوات          |                                       | فصلٌ اعلم أن الله عز وجل يوصف بمحبـــة  |
| 172   | فصلَّ واعلم أن طائفة ممن عدموا العقل              | ٤٣                                    | عبده.                                   |
|       | فصلٌ واعلم أن هذه الأوصاف الشريفة لا              | \$,54                                 | فصلٌ ثم اعلم أن الله لا يوصف بحلول      |
| 144   | تكون إلا لمن صفت أوصافه                           | 01                                    | ولا نزول                                |
| 1 2 7 | أمراء للبيع                                       | a.<br>Notae                           | فصلٌ ثم اعلم أن السيد البر اللطيف يلاطف |
| 107   | فهرس الموضوعات                                    | 0 \$                                  | عبده الضعيف                             |
|       |                                                   | 77                                    | فصلٌ واعلم أن التلون والتمكن وصفان      |

