## 36 鏡子裡的人,是誰?

有一天,早上起來刷牙。抬頭,看著鏡子,不知道眼前看到的是 誰。但是,沒有任何恐懼,就好像這是再自然不過了。只是不知道眼 前的人是誰。

到了實驗室,又突然體會到,眼前在做實驗的,是誰?再一會兒 又意識到,前面在做實驗的,是誰?中午吃飯的時候,很長一段時間 沒有念頭,而很好奇,想不起來誰在用餐。

下午回到實驗室,也是如此。晚上吃飯的時候,也是一樣。甚至 睡覺的時候,也想不起來誰在睡覺。

該做什麼,還是會做。但是,誰在做?完全想不起來。

一天,好像一眨眼也就過去了。中間只有幾次愣住——誰在做事?誰在吃飯?眼前的人是誰?誰在想?除這之外,也沒有什麼念頭。只是晚上睡前回想一整天,也刷牙了,吃飯了,做了實驗,教課,晚餐。現在,也躺在床上。

時間,到哪裡去了?

也就這樣子,一天就過了。

接下來,這種經驗愈來愈頻繁。不光念頭自然減少,甚至好像消失了。透過任何角度,好像都思考不起來。但是,每件該完成的事,

自然完成它自己。

我覺得最不可思議的是,有一次,我需要為 Physiological Reviews (《生理學評論》) 寫一篇相當有分量的總評,是免疫領域,一百五十頁。寫的過程中,從頭到尾我想不起來有過什麼念頭。寫到九十頁左右時,電腦當機,我前面寫的,全部都消失了。

我記得很清楚,沒有失望或任何情緒,只是下個瞬間又開始重 寫。不費力,就完成九十頁,再完成接下來的六十頁。

最多是中間停下來,多存檔了幾次。

這種經驗,多次重複發生,自然變成我生活的一部分。讓我親自 體會——其實我們完成任何事,都不需要經過念頭,更不需要去刻意 做安排或分析。

我自然發現這樣子做事,不光可以達成一個個項目,對我沒有帶來任何壓力,更可以輕鬆地完成。

從另一個角度,我發現自己很容易就在一個角落坐著坐著,幾個 小時也就過去了。但是,接下來也沒有什麼念頭。有時一坐,一個晚 上就過去了。甚至,有時候整個週末就過去了。

在這個過程,有意思的是,什麼體驗都沒有,但卻又不是一片空白。

周邊的聲音、背景的電視、別人講話,都知道。但好像都不受影響,都跟我好像不相關。好像從任何瞬間,從瞬間的眼前,我都可以輕輕鬆鬆跳出來。隨時好像在,又不在。參與,又不參與那個瞬間。

最有趣的是,有人在問問題,我透過這個身體也可以回答。但 是,回答什麼,我也不在意,也沒有注意。只是知道該怎麼回答,就 回答。

陸陸續續,也發現自己在人前講課,甚至主持幾百或幾千人的大會,也可以放過這個身體,讓它自己去演講。該講什麼,好像老早都知道。不用擔心,反而講得更好。

久了,我自然發現,連有時候愣住去回想誰在做?眼前的人是誰?也變得多餘了。接下來,也就輕鬆地去做事、去睡覺、去吃飯、去洗手間、講話,不會再去尋「誰是眼前作為的人?」也不會去找誰 在做什麼。

我發現這種信心,本身帶給我一種放下,是過去沒有體會過的。 好像過去所認為重要的樣樣,都不重要。好像沒有什麼東西真的重要,沒有什麼東西非怎樣不可。

過去,對某些事還會有評論。到這個地步,我沒有任何動機再想 講或分享,最多在有必要的時候回答或交代幾句。就好像沒有再加一 層的過濾或思考,樣樣都非常直接。講到什麼,就做到什麼。這樣 子,省掉思考。

我突然意識到,是過去把自己的身分完全搞錯了,認為自己就是 站在這個身體看著一切。假如把注意力移動到一個不動的背景,例如 眼前的鏡子,會突然發現鏡子前的一切,包括這個世界,都消失了。

或比較正確的表達是,這面鏡子不用再反射一個人或一個世界。

也就這樣子,省掉它的作用。

從來沒想到,注意力一挪到所有知覺的背景,反而什麼都消失, 連個影子都沒有。嚴格講,不是從鏡子在看一切。其實沒有看到,沒 有體會到。假如可以看到或體會到,我清楚地知道,又已經落在鏡子 前了。

跟一體完全合一,最多只是一種輕鬆的「知」或是「覺」。 最多,也只是這樣子。

也就那麼簡單,我發現,我可以輕輕鬆鬆把自己的注意停留在任何知覺、體驗、或是認知之前。而這種停留是完全不費力的。因為它不費力,我也自然可以重複再重複,甚至輕輕鬆鬆地讓它變成我主要的部分。

但是,我心中也沒有任何壓力。假如需要,把注意力擺到鏡子前 的我,也就是用知覺,來面對這個世界。用完後,我又可以輕輕鬆鬆 落回背景。來來回回,什麼事都沒有。這一來,這一生全部的矛盾突 然都消失了。

對我個人,也解開了這一生最大的一個話頭,可以解釋前面提到的「內爆」。

內爆什麼?最多只是內爆小我,內爆和小我合一的身分。

把小我的身分打開、拆開或說撕開,我突然輕輕鬆鬆跳到另外一個層面,而這個層面是包括一切。但是,有必要的話,我也可以停留 在小我,可以透過小我來運作。它本身其實根本就不是個阻礙,也沒 有帶來什麼矛盾,只是過去我自己不知道。

我自然也解開了幾十年後所稱的無所不在、無所不知、無所不能。就是因為我們隨時都可以把意識落在無限大的背景,倒不需要覺察到或知道什麼,而可以輕輕鬆鬆停留在最初的「覺」或「知」。沒有任何必要去覺察到或知道任何東西。也就這樣子,我們輕輕鬆鬆跳出人所定的架構。透過這個有限的生命,活出無限大的全部。這本身帶來的矛盾,也跟著消失了。

我也發現,這很容易解釋我過去全部靈性相關的突破和領悟。然 而,也明白其實最後——什麼都沒有發生,什麼都沒有體會,什麼都 沒有學到,什麼都沒有突破。

接著幾十年,我試著用各式各樣的方法,想跟其他人分享。甚至 去認識好多老師,想跟他們交流。結果發現,這樣的分享和交流相當 難。畢竟,假如沒有親自體驗過,是聽不懂的。就算表面上懂,也還 是站在小我的層面在懂。

到最後,我才學到,最好是什麼也不講,只是做一個默觀者。安 安靜靜在我自己的角落,完成這一生所需要完成的事情,而不去干涉 任何東西。也就自然可以接受——這個世界一切都是顛倒的。

接下來,從我個人的角度來看,全部都是顛倒的。

後來是透過「全部生命系列」——其實我也不了解為什麼有這個 動機和勇氣——才試著用一種不同的語言,來說明這種個人體驗。

我用這些名稱——相對、絕對,局限、無限,分別、一體,有、

在……也只是為了表達我多年來體會到的:我們的意識確實有兩個軌道。一個,是人間相對、局限而分別的軌道。然而,我們每個人(包括眾生、非眾生)都有一個不動、不生、不死的無限,也可以稱為一體、絕對或是「在」。

從我的角度,這兩個軌道,只有不生不死的層面是真的,而我們 在人間所經過的全部,最多是一場夢,最多只是重疊在不生不死的層 面上的一個影子。

我們一次又一次來,把注意力擺到眼前有生有死的這一點點,到 最後還可能忽略掉我們生命最主要的一部分。從我個人的體驗,這本 身是最不可思議的。

但是,這些話,又可以跟誰分享?

這一次,用我個人鏡子的體驗當作一個實例。我們通常把自己擺到這個肉體,看著這面鏡子。假如突然把自己挪到鏡子的層面,會發現——什麼都沒有。眼前的人、世界,包括鏡子,也跟著消失。

這是我認為最大的一個奇蹟。



## 37 市集,一個教室

對我,所解開的矛盾,還不只前面所講的那幾個。我發現我們人 相當複雜,是好多層面的組合。也可以說我們這一生,活到現在,都 是一連串的矛盾。而我當時也發現,其實全部都可以解答。

比如說談到奇蹟,我記得當時有很長一段時間,看這個世界都好 像第一次看到。就好像嬰兒第一次睜眼看到這個世界,樣樣都新鮮, 樣樣都好奇。

面對樣樣現象,腦的架構好像都在重新整頓(reconfigure),好 像過去全部的理念都被推翻。

我自然發現,我可以體驗的,全部最多也只是神經傳達的訊號。 並沒有一個東西真的存在,也沒有什麼東西好像特別重要。

比如說,我在洗碗,接下來,看新聞、寫報告、跟旁邊的人講話、到洗手間、睡覺、第二天醒來······全部,都是神經信號帶來的差異,才會讓我認為是不同的經驗。

這一段時間則深深體會到,我所認知的差異與不同,全部是我自己想出來的。過去所認為的重要——比如眼前要處理的事,總是比穿衣、刷牙、吃飯更重要——這個差別,仔細觀察並不真正存在。只是我自己認為有差別。其實沒有一樣東西,比另外一樣東西更重要。

## 42 我是誰

我懂了這一些,很長一段時間內心非常寧靜。一有機會,就到大 自然、熱鬧的市集或某個角落待著,不想講話。很長的時間,都沒有 念頭。

停留在這種狀態,我自然失掉時間的觀念。有時候,幾個小時、一整夜或幾天過去了,我都沒有注意到,偶爾發現自己知道或是注意到某個畫面——這時候,才體會到腦在運作。

體會到了,我自然可以踩一個剎車,眼前的念頭也就沒有了。

當時洛克菲勒大學——康乃爾醫學院的附設醫院(紐約醫院)就 在曼哈頓的東河旁,我住的宿舍也在旁邊。下班之後,我喜歡在東河 畔跑步。

有一天,在跑步時,突然體會到——有一個人在跑步。但是,在 那個瞬間,卻不曉得是誰在跑步。

這個經過相當奧妙,也好像明明是我自己在跑步,但不曉得是誰在跑。

我停下來,自然產生一個問題——誰在跑?

過了幾秒鐘,發現腦自然給我一個答案——是我啊。

我很認真地再問——那,我是誰?

我一個人站在那裡不曉得多久,怎麼也找不出答案。

我,不知道自己是誰。

得不到答案。

也許每個人聽到,都認為不可能。但是,我很認真在找,就是找 不到,找不到一個東西,是我可以認為是我的。

找不到的瞬間,自然發現,什麼事都沒有,也沒有念頭。

我繼續跑。

不曉得跑了多久,自然又發現——有人在跑步。但跑步的,不知道是誰。

自然重複前面的詢問。

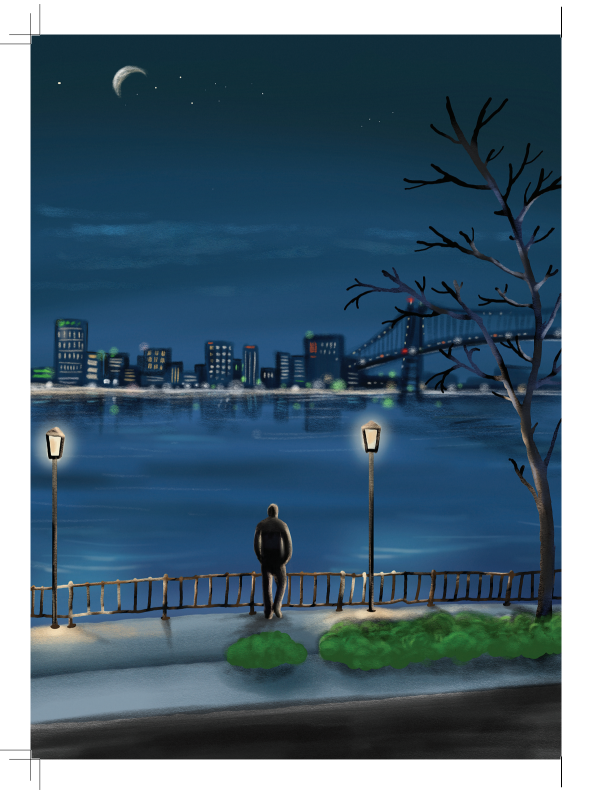
也自然地,又找不到。

我不知道這個經驗重複了多少次。我當時通常會跑一小時,從曼 哈頓六十街,跑到一百四十街,再折返。但是,那一天的跑步,停下 來好幾次。我只記得從五點半開始跑,回到家已經七點半多,將近八 點了。

中間的時間,也不曉得到哪裡去了。

經過這一次,我發現,這本身變成一個很好的方法,讓我可以隨時回到一個最寧靜、最放鬆的狀態。

接下來,也發現我在哪裡,都可以使用。同時還可以做事、講話、跑步、吃飯。甚至,連睡覺的時候,都可以用,自然把我帶到一個沒有夢的深睡狀態,意識卻十分清醒。



我回頭想,當時看到拉瑪那·馬哈希的臉孔,好像得到一個傳承。傳承的,最多也只是這個。

我也突然意識到,其實自己重新發掘了一個很古老就有的修行方法,而這個修行方法是最有效的。

特別的是,我在這過程中發現一個現象,是過去沒有聽任何人提 起過的——一切是顛倒的。

「顛倒」的是——這個方法,最多只是讓我們從寧靜,再回到寧靜;倒不是從不寧靜,走到寧靜。

我最多只是從一體把自己找回來,或是「釣」回來。

但是,其實什麼都沒有發生。也沒有「誰」在「動」或在「做」。

就好像是一體想把一體自己找回來,最多只是提醒一體,而回到 自己。

這個發現,突然讓我理解,過去所談、所聽到的修行方法全是顛倒。透過任何人為的領域,想回到本來就有的一體,我現在才知道是不可能的。全部這些修行的領域,最多只是減少念頭,為頭腦帶來一種淨化或休息,最多只是把頭腦推到一體的門口。

但是,要跳回到一體,我發現不是透過這些方法。而是反過來, 是在沒有頭腦干擾的狀態下,一體自己浮出來,把頭腦一口吞掉。

我會在多年後又鼓起勇氣提出來,是因為我同時體會到——一體本身包含這個世界,而我們人生的任何角落都可以找到它。但是,一

體,跟我們一般的意識又不是站在同一個層面,或說不是落在同一個 軌道。

任何人生的角落,都是頭腦的產物,本身是虛的,不存在。要從 一個不存在的點,到一體,是不可能的。我這裡才會用「顛倒」來形 容,比較準確的說法反而是——從一體,把自己找回來。

這個發現,對我又像一個大海嘯或地震一樣地大,讓我接下來更 不知道如何與別人分享。

我心裡明白,這個發現本身,會推翻我接觸過的各種瑜伽、靜坐、持咒、禱告·····所有修行的觀念。於是,也就不敢開口。最多是在心中,跟過去的聖人不斷頂禮。心裡知道,只有他們才會理解我這個發現。

## 43 什麼是修行?

我接下來很長一段時間,遇上了很多修行的法門,包括各式各樣 的瑜伽、靜坐、持咒、觀想、禱告與不同的宗教。

我發現,每一種方法都很好。只要我投入、再三練習,都會讓身心淨化,而達到專注的狀態。到最後,都可以消失雜念,而把頭腦帶到一個放鬆的狀態,對身心的健康都有好處。

但是,我也同時體會到全部這些方法的限制——最多,是為我帶來安靜,卻帶不回去一體。

也就好像這些方法和一體,還是落在兩個不同的層面。兩面接不上頭。

我意識到,這些領域在追求的,都是想把念頭跟「我」消失,而 全部都是從「我」的立場在面對修行。也就是從「我」,希望達到 「無我」。從「思」,想走到「無思」。

我也自然明白,其實,所有方法都是多餘的。我們站在一個頭腦 投射出來的境界,包括「我」,卻想透過頭腦投射出來的方法,跳出 它自己。這是不可能的,本身就是矛盾。

我才發現,為什麼大部分人透過各式各樣的宗教和修行,到最後 只是失望,認為自己沒有什麼成就。