#### 非思想非非思想天 vol.12



# 京都大学哲学研究会会誌 非思想非非思想天 第十二号

| 中動態がきこえる 比較言語学による言語哲学の序説 | 哲学的航海 | デカルトは正しいか | やさしい哲学史   |
|--------------------------|-------|-----------|-----------|
| 村山洋36                    | なご    | 武田宙大32    | つかさ<br>04 |

# やさしい哲学史

# ――デカルトからヘーゲルまで―

つかさ

てくれるのだ。(ハイネ『ドイツ古典哲学の本質』)
されの心のかてを無邪気にわけあって食べようとする私にお礼をいっれた米倉は人民には何になろうか?人民は知識にうえている。そして一れた米倉は人民には何になろうか?人民は知識にうえている。そして一またびっくりするほどわけがわからないのだ。開ける鍵がない、閉めらまたびっくの論文はなるほど大そうおくふかく、そこ知れんほどおくふか

たいていの哲学史は読んでいてつまらないし、頭に入ってこない。書いて

学者同士の相互関係も全く分からないからだ。

あるのは「この哲学者はこういう思想だった」の羅列のみで、その内容も哲

わない。哲学者間に優劣を付けず「いろんな思想の人がいたよ」と言う以上要があるし、自分の専門外の哲学者を下手に批判して痛い目にあってもかなれをそのまま記述することはできない。ボロクソに言われている哲学者を研哲学史上で、ある哲学者が他の哲学者をボロクソに言っていたとしても、そつまらない哲学史しかないのは、それを書いているのが学者だからである。

まらない哲学史が量産されるわけである。以外糞だよ」などと思っていても言えるはずがない。結果、無難で凡庸なつりして紙面を稼ぐくらいだ。「この哲学者なんて読む価値ないよ」「この著作のことはできないのだ。あとは、用語説明をしたり、エピソードを紹介した

うと思う。本書が読者の哲学史理解の一助になれば幸いである。存在しない。だから、自分がこれまで研究し、思っていることを正直に書こ「やさしい哲学史」を書いている私は学者ではないし、配慮すべき同僚も

第一章 デカルト (1596年~1650年)

第二章 デカルト後の三つの潮流

(三章 ライプニッツ(1646年~1716年)

第四章 スピノザ (1632年~1677年)

第五章 認識論 (ロック、ライプニッツ)

第六章 ヒューム (1711年~1776年)

カント (1724年~1804年)

第八章 カント哲学の分析

第七章

第九章 ヘーゲル (1770年~1831年)

# デカルト (1596年~1650年)

つの解決を与えたからである。それは、真理に到達する方法を見出し、それによって自由意志の問題に一デカルトは、近世以降において最も重要な哲学者である。

#### 総合的方法

ちに示さんがため、そしてこのようにして読者から、彼がどれほど敵対 ものではなく、それというのも、 的であっても頑迷であっても、 るならば、そのものが先行理由のうちに含まれているということをただ れは、帰結のうちの何かがこの総合に対して否定されることがあるとす ることが無いからです。 ますが、これは、分析のように、 て、なるほど明晰に、結論されたところのものを論証するものであって、 総合は逆に、 要請、 公理、 正反対の、いわばア・ポステリオリに問われた途によっ 定理、 (『省察』第二答弁) および問題の長い連鎖を使用します。が、そ 同意をもぎとらんがため、 事物が見つけ出されたその仕方を教え 学び知りたいと願う心を満たし鎮める なのではあり

そらしてくるかもしれない。相手が敵対的である場合、関係のないことを言ろうか?相手はそそっかしくて、話の半分だけ聞いて返答し、議論を横道にが生じることがある。その際、相手と確実に一致する方法は果たしてあるだ日常生活を営むにあたって、他人と何かの衝突が起きて、議論をする必要

する時の常套手段を封じられ、同意するしかなくなるのである。するだろうか?デカルトは、あると考える。それが、総合的方法である。であがら、漸次的に一致点を増やしていく。そうすれば、相手の同意を取理論を確認する。そしてその後は、それらのみを用い、一々相手の同意を取正を行えば、一致を取ることができると考える。最初に、相手の使う言葉と証を行えば、一致を取ることができると考える。それが、総合的方法である。する時の常套手段を封じられ、同意するしかなくなるのである。

返してあげようか?」
一致しているはずだが?それとも、君が一致した時何を言っていたか、繰りる」→「いや、僕は君の使った言葉しか使ってないし、それについては既に「君の言葉の使い方はおかしくないか?私はそれを違う意味で使ってい

てくれないか?」
でくれないか?」
でくれないか?」
があるというのなら、一体どの段階でそれが生じたのか言っ漸次的に一致点を積み上げてきたし、君もそれについて一々同意していたは「論理的な飛躍があるのでは?」「それは極論ではないかね」→「僕らは

ても、同意の奪取は可能になるのである。それを議論の中心に置き続けることで、相手がどれほど敵対的で頑迷であっ用するのだ。相手が同意したことのみを使うという立場をひたすら堅持し、このように、すでに自分が同意したことは否定できない、ということを利

## 懐疑論者を殺す方法

う。

- 日常的な感覚に基づく判断→遠くから見て丸い塔が、近くで見ると四
- とがある。したがって真ではない体が私のものであるという意識→夢においても、その意識が生じるこめ的身体的感覚。服を着ている、紙を手にしている、この手、身体全
- と真でまよゝ それらの計算をするたびに、神が欺いているかもしれない。したがっ 参学的真理。2+3=5は夢のなかであろうと真ではないか→我々が

別の事例を想起すること」だということである。る。それは、懐疑の際に我々が実際にしている行為は「ある主張を否定するこうして、実際に懐疑を一つ一つ行っていく中で、あることが明らかにな

も適用可能なものだとしてきたのは間違いだった。その普遍性は、実際に行真であると認めているということになる。今まで、懐疑を普遍的で、何にでたのだ。これは逆に言えば、そのような事例を想起できないものについては、理には欺く神を、一々対置することで、それを疑わしい、と言うことができ日常的な感覚にはそれを否定する経験を、身体的感覚には夢を、数学的真

ごっか。ごっている行為を曖昧にすることで、不当に認められてきたものにすぎないのっている行為を曖昧にすることで、不当に認められてきたものにすぎないの。

例えば君が懐疑論者として、この議論はどのように映るのかを考えてみよ

うことがあるだろう。したがって感覚器官は信用できないのだ」
デカルト「遠くから見たら四角い塔が、近くにいったら実は丸かったとい

懐疑論者「そのとおりだ」

したことがあるはずだ」は夢を見ることがあるだろう。そこにおいて、それが間違いだという経験をは夢を見ることがあるだろう。そこにおいて、それが間違いだという経験をデカルト「身体感覚については君は確かだと思うかもしれない。だが、君

懐疑論者「そのとおりだ」

も疑わしいと言えるのではないか」が私が計算するたびに間違えさせているとしよう。こうしたら、数学的真理うかもしれない。しかし、欺く神というものを想定してみよう。そしてそれデカルト「数学的真理、例えば2+3=5というのは夢でも疑えないと思

懐疑論者「君もなかなかやるね、デカルト君!」

段階へ行く。
このように、しつこく実例を積み上げたうえで、デカルトはいよいよ次の

か。それとも君は、そうでない懐疑をしたことがあるかね」に意味しているのは、その反対物を想起する、ということになるのではない「ガルト「さて、今までの例からも分かるように、懐疑という行為が実際

### 懐疑論者「……」

けにすぎないのでは」
ただその使用に際して注意を払っていなかったから、そう思い込んでいただっている懐疑というのは、何にでも通用する第一原理などでは決してない。のないものについては、真だと認めているということではないかね。君が行でカルト「ならばそれは、その反対物を想起できないもの、経験したこと

懐疑論者「……」

懐疑論者から奪取する。ためだったのだ。そして最後に、我の存在が確かなものであるという同意を、ためだったのだ。そして最後に、我の存在が確かなものであるという同意を、最初に懐疑を一々丁寧に行ったのは、相手の同意を得て、逃げ道をなくす

めていることになるね」それができないのなら、君は、先に同意したことに基づき、それが真だと認ような想定でもいいよ。それを想定できたのならそれが何かを言ってくれ。それを否定するようなものを、今まで君は経験したことがあるか。欺く神のデカルト「では、考えている限りにおいての我、について考えてみよう。

つけだ。
今まで懐疑論者は、懐疑を最も根本的な行為だと考えてきた。だが、デカーのはではいよ。
ののですか?疑うというなら、具体的に反対概念として何を考えているか教るんですか?疑うというなら、具体的に反対概念を想起することですよね。では、ルトによって「疑うということは、反対概念を想起することですよね。では、かけだ。

つが我の存在の確実性である。この成果は、二つにまとめることができる。一つが明晰判明の規則であり、

### 明晰判明の規則

われる。(『省察』)

一般的な規則として確立することができるように思めるということを、一般的な規則として確立することができるように思や私は、私がきわめて明晰に判明に認知するところのものはすべて真でや私は、私がきわめて明晰に判明に認知する事がらが偽である、というよう私がこのように明晰に判明に認知する事がらが偽である、というよう

規則と呼んだ、ということである。より根本的な原理であると明らかになった。それをデカルトは、明晰判明のれていた。それに代わって、「その反対を想起できないものは真である」が、これまでは、「何に対しても疑える」ことが、最も根本的な原理だと思わ

## コギト・エルゴ・スム

に真である(『省察』)) わすたびごとに、あるいは、精神によってとらえるたびごとに、必然的「私はある、私は存在する」というこの命題は、私がこれをいいあら

存在を疑うことができないもの、それを否定する根拠を想定できないもの

て考えることができないのである。このような存在は、実体と呼ばれる。在を考えることができない。難しい言葉で言うと、存在と本質とを切り離しとして、実際に見いだしたのが我の存在である。これについては、その非存

### 神の存在証明

したいデカルトにとって、それはまずいのだ。故かと言うと、以上の議論は決定論に行き着くからである。自由意志を擁護ないと言うと、以上の議論は決定論に行き着くからである。自由意志を擁護ここまでで話が終われば非常にすっきりするのだが、そうはいかない。何

先手を打ち、神を持ち出して、この議論を潰そうとする の実体性は嘘だったということになるのではないか、と。 神は、ここにおける因果連鎖の内実について不明だったから、 それは自然全体によって生み出された、という結論に至るのではないか。精 当は自然全体のうちに含まれるのではないか。 実体と精神的実体との関係性の話に及ぶだろう。精神作用も自由意志も、 実体と呼ばれる)だと認めなければならないだろう。さらにこれは、 想定できないように見える。先の議論との整合性から、これも実体 あるように見えたにすぎないのではないか。だったら君が先に証明した精神 ではないかと考えることになる。これについても、それが否定される機会を 実体概念について理解したならすぐに、我を取り巻く自然全体も実体なの 精神の原因を辿っていけば、 そこでデカルトは 独自の原理で (物体的 物体的 本

者のバランスを取っていると考えれば、両者の併存は可能になるのではない定をすれば、この問題は解決するのではないか。両者を産出した実体が、両ある。ならば、それらより上位の実体が存在し、両者を産み出したという想この問題の核心は、精神的実体と物体的実体の併存が矛盾であること、で

か。こういった発想をするわけである。

に到達した以上、精神に実体性を認めることは不可能だということである。 体性を認めることが可能になる。逆に言えば、この方法以外では、実体概念 れないけど実はそれはそう見えるだけなんだよ」という仕方で解決を図って れることになるだろう。だが、精神が実体であることは否定したくない。そ れないけど実はそれはそう見えるだけなんだよ」という仕方で解決を図って れないが、こうすることで、自然の実体性について認めながらも、精神に実 体性を認めることが可能になる。逆に言えば、この方法以外では、実体概念 ないるのだ。こうすることで、自然の実体性について認めながらも、精神に実 ないるのだ。こうすることでである。 はであることは否定できない。通常であれば、自然に精神が含ま

#### 心身二元論

全性を有するものである、と認めなくてはならないのである。(『省察』)を吐きれたのかもしれない。いな、けっしてそうではないのであるのと少なくないことは明に述べたように、原因のうちには結果のうちにあるのと少なくないことは明かである。そしてこのとも同じだけのものがなければならないことは明かである。そしてこのとも同じだけのものがなければならないことは明かである。そしてこのととしても、それはまた考えるものであり、私のうちに神のある観念を有するをしても、それはまた考えるものであり、私が神に帰するはないのである。(『省察』)を性を有するものである、と認めなくてはならないのである。(『省察』)を性を有するものである、と認めなくてはならないのである。(『省察』)を性を有するものである、と認めなくてはならないのである。(『省察』)を性を有するものである、と認めなくてはならないのである。(『省察』)を性を有するものである、と認めなくてはならないのである。(『省察』)を性を有するものである、と認めなくてはならないのである。

自然からは精神のような精妙なものが生じ得るわけがないし、両者が全く神の存在証明の鍵となるのが、心身の区別の強調である。

別物であると、強力に主張する。すると、通常の図式である

る。 私の存在は不完全である→自然全体が原因であり、私はその一部であ

が成り立たなくなるわけである。そして、

として、自然とは別の上位の実体である神が存在する 私の存在は不完全である→だがその原因は自然ではない→その原因

という主張になるわけである。となるわけだ。こうして、神が存在し、それが精神と物体とを生み出した

デカルトから、三つの潮流が生じる。

モナド論

ライプニッツがこれを行う。 つが、デカルトの理論をそのまま引き継ぎ、それを推し進める潮流であ

もう一つが、

決定論

を行うのがスピノザであり、デカルトを否定し、決定論に行きつく。 方法論を使い、 デカルトの二元論を否定する潮流である。 デカルトの結論を乗り越えようという試みがなされる。これ デカルトの用いた

認識論

ようにして成り立っているのかを研究する。

ようという潮流である。精神と物体間の関係や、我々の認識が具体的にどの

三つめが、デカルトの理論をそのまま受け入れて、その枠内での議論をし

デカルト 認識論 決定論 モナド論 デカルトの理論を 前提にして議論す デカルトの理論を より先に進めようとする 越えられない壁

10

# ライプニッツ(1646年~1716年

ようとした哲学者である。具体的には、 上で、デカルトの理論を発展しようとした。 ライプニッツはデカルトの理論を受け継いで、それをより厳密なものにし 精神が無数に存在することを認めた

### デカルトの弱点

の事実を無視し、 定していない点である。 していないのだ。 先のデカルトの議論には、不十分な点がある。 デカルトは「神、 精神を保持する人間は、 精神、 物体」の三つの相互関係しか考察 世界には多数存在する。こ それは、精神を一つしか想

# 精神を複数認めることで生じる難問

どこに行くのか。 らは相互に関係し影響しあっている。これはどう説明されるのか。 また、死後の精神についても考察する必要が生じる。死後、人間の精神は だが、自己以外の精神を認めるとすると、さらなる難問に陥ることになる。 各々が独自の原理で動く実体である。だが、それにもかかわらず、それ 世界は精神でいっぱいになったりしないだろうか。また、 個々の精神間の関係性について説明する必要が生じる。個々の精神 人間は日々多数死んでいく。死後にも精神が残るとしたな

数生まれる。その精神はどこから生じるのか。無から生じるのか、あるいは

人間は日々多

それもまた別のどこかから来るのだろうか。

というのはあるのだろうか。 えば動物には精神はあるのだろうか。植物はどうだろう。それらの間に境界 それに、どの範囲のものにまで精神を認めるか、という問題も生じる。 例

#### モナドロジー

モナドロジーのポイントは大きく二点ある。 これらの難問に答えるために作られた仮説が、 モナドロジーである。

- 微小表象によって構成されるモナド
- 予定調和説

### モナドと微小表象

発想である。 モナド論の核心は、 「微小表象によって精神の動きを説明しよう」という

すればコーヒーカップの表象を、朝に食べたパンを思い出せばパンの表象を しか持っていないわけだ。さらには全く意識されない表象というものも存在 でない場合もある。 ように、種々の段階がある。我々人間はたいてい明確な表象を持つが、そう ら、曖昧にしか意識されないもの、さらには全く意識されないものといった 持つ、というように言えるわけだ。その表象には、明確に意識されるものか 表象とは、要はイメージのことである。目の前にコーヒーカップがあると 例えば寝起きでボーッとしているときには、 曖昧な表象

Ļ 人間が無意識に行う行為の原因となっている。

じる。 うわけだ。 それら個々の表象が何かの理由で集まり、 もしかすれば、 描いている表象は、 が人間精神であって、 に生み出した結果ではない。逆なのだ。 誰かは、 この微小表象が集まり、 我々が何かを見て、 人間ではなく、 他の誰かが見る表象になったかもしれない。もしかすればそ 実はわたしのものではなかったのかもしれない。それは 人間精神が先にあるのではない。だから、今私が思い 動物や植物である可能性だってあるのだ。ただ、 何かを感じたとしても、 精神が形成される。そして、個々の精神活動が生 個々の表象が集まり、 形成されたのが、私の精神だとい それは私の精神が能動的 構成されるの

また、 とかの難問も解決されることになる。 の他にも適用されるだろう。また、どこから精神が生まれるのかだとか、 しか持っていないという点が異なる。この区分はさらに、 成するのである。 らは新たに創造されることも、滅亡することもない。 んだらそれはどこにいくのかだとか、 によって成り立っているという点では同じである。ただ、 生と死の間に明確な境目は存在せず、それは眠りの状態に近いものである。 微小表象の想定をすれば、 死とは、 それを構成していた微小表象は残り、 動物と人間の違いについても説明できるだろう。どちらも、 精神を構成する微小表象が非活発化した状態だと定義できる。 例えば死についても説明することができるだろ あるのは個々の微小表象のみで、それ 世界に精神が増え過ぎたりしないかだ それはまた別の精神を新たに形 ある精神が滅びたとし 植物、 動物は曖昧な表象 無機物、 微小表象 死 そ

す範囲は広く、 こうして形成される精神を、 人間精神以外も含む。モナドとはつまりは、 ライプニッツはモナドと呼ぶ。 精神的実体が微 それが指 し示

小表象によって成り立っている、と仮定した場合の呼び名なのである。

質の想定により、 ろではわからないが、無数の微小物質によって構成されている。 れで精神の運動を説明しようとしているわけだ。 れと同じ構図を精神に用いて、ライプニッツは微小表象の存在を仮定し、 微小表象というのは微小物質のアナロジーである。物質は、 物質の複雑な運動を一様に説明することが可能になる。こ 一見したとこ この微小物 そ

#### 予定調和説

時にそれらの相互関係も考慮した。 がどうして可能か、という問題が解決されるわけである。 だけである、という説である。これにおり、 うに見えるかもしれないが、それは実は見せかけで、神がそう調整している もう一つのポイントが予定調和説である。 我々は、 無数に存在する実体の相互関係 神はモナドを創造したとき、 相互に影響を与えあっているよ 同

## ライプニッツの教説

和の理論は平々凡々なものでしかない。 教の教説みたいなもの」だった。 考えたわけだが、 するくらいしかないだろうね、と思うだけだ。 を扱った時に出た意見は「この理論を信じられる人は幸せだろう」「新興宗 いうのは、トリッキーで刺激的な発想ではあるが、 さて、 以上によってデカルトの残した難問は解決した、とライプニッツは あなたはどう思うだろうか?哲研例会で『モナドロジー』 微小表象によって精神の変化を説明すると そりやあ、 それだけである。 神に最終的に投げて説明

ないか、と思う。
たのは、それを理論立てて説明することなど不可能だと知っていたからでは、かりの理論を徹底しようとすればこういう荒唐無稽なものになるのはしょんのうえで、これがライプニッツの無能さによるとは私は思わない。デカ

# スピノザ(1632年~1677年)

論)を否定し、決定論を証明した哲学者である。 スピノザは、デカルトの方法論(総合的方法)で、デカルトの結論(二元

# 実体概念から決定論の

にすぎない、という理論だ。
に見えるのは、ただそれを動かしている原因について我々が無知であるからのみであり、精神はその一部でしかない。精神が独自の原理であるかのようスピノザは、先の実体概念に行き着いた後、決定論に至る。あるのは自然

を神に認めながら、 カルトは、 だ単に、その内実について無知であるからだと考えている。 神はそのうちの一部でしかない、それが実体であるかのように見えたのはた 同じだが、そのあとが異なっている。 に考える。自身とデカルトとは、実体概念にたどり着いているという点では についてデカルトが曖昧だからだ、と整理する。デカルトは実体という性質 だ、という説をとっている。これはなぜなのか、と。スピノザは、 その上でデカルトを批判しようとするのだが、その際スピノザは次のよう 々の性質を神に帰している。だから自分とデカルトとの間に不一致が生じ 神が第一の実体で、 精神の実体性を保証するために、 そこから精神なり自然なりの実体が生じたの 自分は、自然が唯一の実体であり、 実体性とは矛盾する それに対し、 実体概念 デ 精

# デカルトの武器でデカルトを殺す

強情な読者からも同意を奪取することができる」ものなのであります。 は「定義、要請、 リに発見する真の道を指し示す」ものであり、 りのところで、不可疑的証明方法に二種類あることを認めております。 方法」と名づけています。というのは、 彼自らその方法を真実にして最善なる教授方法となし、これを「分析的 ていることを直ちに示すことができ、このようにしてどんなに反抗的で 人がそのいずれかの結論を否認する場合、その結論が前提の中に含まれ 一は分析的方法で、 (『デカルトの哲学原理』序 デカルトの方法は、 公理、定理及び問題の長い系列を用い、従ってそれは それは「対象を方法的に、 むしろこれと極めて異なったものでありまして、 彼は「第二駁論への答弁」の終 他は総合的方法で、それ そしていわばア・プリオ

れば、最終的には自身の理論への同意を強制できるのだ。した。ならば、その性質をいちいち批判し、取り去っていけばいい。そうすした。ならば、その性質をいちいち批判し、そこに諸々の矛盾する性質を帰実際は同じものであると示せば、デカルトを批判できることになる。デカルならば、デカルトが用いている神概念を批判し、それが自分の思う自然と

だとあなたは認めているだろう、と。ついで、神の定義を確認する。あなたれが「ほかの実体を要しない」「独自の原理で動くものである」ということる。スピノザは、まず実体概念について考察する。実体だということは、そる神という語と、実体という原理を使って、デカルトに決定論の強制をはかそこで用いるのが、総合的方法である。スピノザは、デカルトが用いてい

の性質と、実体概念とが矛盾しないかを一つずつ考察していく。神に帰した「他の実体の産出」「実体の複数性」「上位の実体」といった諸々はそれが、第一の実体だと定義しているだろうと。そのうえで、デカルトが

#### 決定論の証明

性から成っている実体、は必然的に存在する。(『エチカ』第一部定理11)神、あるいはおのおのが永遠・無限の本質を表現する無限に多くの属

定論が証明されるのである。

結果、神から「第一の実体であるという主張と実質的には同じだ。こうして決め、であり、他の実体はない。これは、神という語を使ってはいるが、自然のみであり、他の実体はない。これは、神という語を使ってはいるが、自然のみであり、他の実体はない。これは、神という語を使ってはいるが、自然が唯一で精神はその一部であると主張した時点ですべては終わってしまうのだ。そ神が第一の実体である。と主張した時点ですべては終わってしまうのだ。そ神が第一の実体である」以外の性質をすべて否定してしまう。

# スピノザは汎神論か?

万の神のような思想だとかを見出すのは間違っているのである。になるというだけの話なのだ。字面だけを見て、そこに神秘主義だとか八百で決定論を説けば、「神」という語が残り、決定論の命題が汎神論的な表現を外している。神が第一に存在する、と信じている者を対象に、総合的方法教科書において、よくスピノザは汎神論者と紹介されているが、これは的

#### 生得観念

生得観念とは、

経験によらない観念のことである。

例えば正義だとか真だ

すべての人類に共通しているように見える。よって

民族や宗教 だが、それ

囲を研究し、あわせて信念・臆見・同意の根拠と程度を研究することで ック『人間悟性論』 それゆえ、 したがって、現在は心の物性的考察に立ち入らないだろう。すな 私の目指すところは、 そうしたことの検討にわずらわされないだろう。 人間の真知の起源と絶対確実性と範 精気のどんな運動あるいは身体 <u>п</u>

ある。 るかどうかとか、 はその造られたるに当たって、そのどれかもしくは全部が物質に依存す あるいはなにかの観念を知性に持つようになるかとか、また、この観念 わち、心の本質はどこに存するかとか、 のどんな変化で、私たちはなにかの感覚を感官によって持つようになり、

識をしているのか」を明らかにするのが認識論である。 ある。「二元論が真である場合、 は違う。 ライプニッツとスピノザはデカルトと同じ次元で話をしているが、 認識論はデカルトの二元論を前提として受け入れたうえでの議論で 身体と精神はどのようにして関わって、 認識論 認

認識論の系譜

認識論は、 生得観念を認めるか否かで、 二派に別れる。

生得観念を認める…観念論。 。ライプニッツ(1646年~1716年)

生得観念を認めない…経験論。

ロック

(1632年~1704年)

得観念の存在を信じる人は、観念論の立場を取ることになる それは、生まれる以前から持っている観念なのだろう。このようにして、生 といった相違を超えて、 念なんてあるわけないだろ、 らが何を意味するかについては各自が知っている。かつそれは、 とか神だとか、だ。それらは、経験的に教えられることはない。 これを否定する人は、

がたくさんいるじゃないか 「真だとか正義とかいったって通用 しない 人

経験論の立場を取る。

常識的に考えたなら、

と考えるわけだ。

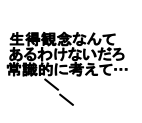
前って、魂の存在を信じているのか? 「その観念ってどこで得るんだよ。 生まれ

でもいうのか?」 「あとどこでそれが刻印されるんだ?天国と

「天国なんてどこに存在してるんだよ」

というように

ŋ 閥があってそれぞれに言い分がある、 は 観念論と経験論の違いは、 「普通に考えれば経験論になるところを 対称的な二つの派 と思うよ



う捉え方は間違っているのである。論を唱えた」とよく教科書では説明されているが、新しい理論を唱えたとい表明しているに過ぎないのだ。「経験論者のロックがタブラ・ラサという理験論はものの見方の一つではなく「だってそうだろ当たり前じゃないか」とい情的な問題から観念論者がかき乱している」ととらえたほうが正しい。経

### 観念論者の意図

を批判するわけである。 根拠が一切なくなってしまうじゃないか……こういうことを考えて、経験論は全く違う人間になっていたということか。だとすれば、自分が自分であるの本質が無くなるのではないか。私が違う場所にいて違う経験をしたら、私の問題に関わってくるからである。全てが経験に起因するのだとしたら、私では観念論者はなぜ生得観念を擁護したいのかというと、それが自由意志

#### ロック

まずは、ロックの主張から見ていこう。

### 生得観念の批判

めにこれを受け取ってこの世に携えてくるというのは、ある人々の間でいわば人間の心に捺印された文字があって、霊魂はそもそも生まれる初いったい、知性にはいくつかの生得原理、ある原生思念、共通心念、

納得するだろう。(『人間悟性論』) た入見にとらわれない読者は、そうした想定が虚偽であることを十分にないし原理がなくとも絶対確実性へ到達できることを明示さえすれば、ないし原理がなくとも絶対確実性へ到達でき、そういった本源的な思念が、したがで、すこしも生得の印銘(インプレッション)の助けを借り確立された説である。が、もし私が、人々は本来自然のいろいろな機能

ある。
たから生得観念が存在するというのが、生得観念を支持する人たちの主張でる。それに、誰にでも共通する道徳的な観念というものも存在するだろう。人間の内には、普遍的で誰にも共通するような観念が存在するように見え

ついて取り上げる。
る」「或る事物が同時に有りかつ有らぬことは不可能である」という原理にんて一つもないだろ、と批判する。その例として、「有るものはすべて、有これに対してロックは、そもそも全人類が普遍的に同意するような原理な

なく、人類の多くの部分には知られさえしないのである。しかも私は率直に言うが、これらの命題は普遍的に同意されるどころでこれらの原理は、とりわけて生得の資格を最も許されると私は考える。てあらぬことはできないというあの堂々とした論証原理を例にとろう。私は理論的原理から始めて、およそあるものはあると同じ事物があっ

ことは、いっさいの生得原理に必ず伴わなければならない普遍的同意をいささかも認知しないし、考えない。そして、認知されず考えられないなぜなら、第一、子どもや白痴は、明らかに、みんなこれらの原理を

# まったくなくしてしまうものである。(『人間悟性論』)

さらに、道徳的な生得観念については

- 悪いやつなんてそこらにいるし、正義や信義といったものが普遍的で
- そもそも、それらが普遍的ならば、それが存在するかどうかが問題に

として否定する。

得観念なんてあるわけないだろ、という議論もする。 他に、神の概念すら民族によっては認められない場合があるのだから、生

#### ライプニッツ

っている。 ートと、ライプニッツの立場に立つテオフィルが議論をするという構成になして対抗した。この本は対話篇になっており、ロックの立場に立つフィラレーライプニッツは、ロックの『人間悟性論』に対して『人間悟性新論』を出

回答する。 ロックの批判に対して、ライプニッツを代弁するテオフィルは次のように

は不可能である」といった真理について一致してない人もいるではな▼「有るものはすべて、有る」「或る事物が同時に有りかつ有らぬこと

いか→もちろんそのような人はいる。しかし生得観念は存在する

- なものではない。しかし生得観念は存在するはおかしくないか→生得観念は、子供においてすぐに認められるよう生得観念が明確に刻まれているはずの子供に、それが認められないの
- しているわけではないとは思えない→そいつらは生得観念を持っているが、常にそれを意識とは思えない→そいつらは生得観念を持っているが、常にそれを意識・実践的な生得観念はどうなるのか。盗賊などが道徳法則を持っている

このように、官僚答弁じみたことしか言わない。

前が主張するのはわかるけど、その根拠を示してみろよ、と。

当然ここで疑問になるのは、その根拠である。いや、生得観念があるとお

それに対して回答している箇所を引用しよう。

よねえ。無謬性へと直結してしまいます。」

さ、それ故私たちの原理は本有的である、と。馬鹿げた推論の仕方ですを、それ故私たちの原理は本有的である、私たちと私たちの味方は良識を持った人々が容認する、それ故私たちの味る、私たちと私たちの味方は良識を持った人々が容認する、それ故私だ証明というものを無にしてしまいますよ。多くの人々のフィラレート「でももしそんな反論が正しいとしたら、それは普遍的フィラレート「でももしそんな反論が正しいとしたら、それは普遍的

のように簡単に征服してしまうことによって十分にその優越性を示しように私には思えます。なぜって、教養のある人々は野蛮人をまるで獣たちに比べて良識をより良く用いていると言われるだけの理由があるのために用いています。――中略――それに、教養のある人々は野蛮人のオフィル「私はと言えば、普遍的同意を主要な論拠にはせず、確認った。

駄骨を折ってしまう時です。」(『人間悟性新論』)同様、彼らが深い森の中に逃げ込んでいて追いつめることができず、無ているのです。必ずしもそれに成功し得ないとすれば、それは、また獣

である。ライプニッツは内容のある反論を全く出せないのだ。叩き伏せることができるんだ。だから俺らは正しいんだ」と言っているわけつまり、「生得観念の存在を主張する俺らは、その気になればそれ以外を

# 唯物論と経験論は違う

身の心のいっさいのさまざまな働きである。(『人間悟性論』)てある観念について働くとき、知ること、意志することであり、私たち自な作用についての感覚である。それらは知覚、考えること、疑うこと、なりにいて働くとき、私たちの内の私たち自身の心のいろいろ第二に、経験が知性に観念を備える別のみなもとは、知性がすでに得

て、観念論と区別されるわけである。

た、、観念論と区別されるわけである。

ただ、生得観念を否定する点においたい、心的作用を我々の経験の由来する先の一つに含めている。二元論を前置されたりするようなものではない。ロックは精神の存在を前提として受け誤解されがちなのだが、経験論は唯物論と同一視されたり、デカルトと対

# ヒューム (1711年~1776年)

者が現れた。それがヒュームであり、カントである。
いたわけだ。だが、後にこの出自を忘れ、トンチンカンな議論をする認識論いたわけだ。だが、後にこの出自を忘れ、トンチンカンな議論をしてイプニッツは当然このことについて意識していた。自分は二元論のなかの一先に見たように、認識論は出自を二元論に求めるものであり、ロック、ラ

### 哲学史の忘却

本語のは、人間の学のうちにその解決が含まれていないようなものは一つとしてなく、われわれがこの学問をまだよく知っていなのである。――中略――ところで、人間の学がほかの諸学問にとを明らかにしようと試みることで、実際は諸学問の完全な体系を目ざしを明らかにしようと試みることで、実際は諸学問の完全な体系を目ざしているのである。――中略――ところで、人間の学がほかの諸学問にとを明らかにしようと試みることで、実際は諸学問の完全な体系を目ざしているのである。――中略――ところで、人間の学がほかの諸学問にとない。(ヒューム『人性論』)

解する。個々の実験によって自然科学全体が形成されるように、個々の認識の教説を無批判に受け入れる。そしてそれを、自然科学とのアナロジーで理ームの時代になると忘却され、変質していくことになる。ヒュームはロック認識論は、デカルトの二元論を前提としたものであった。だがそれはヒュ

生じるのかを説明する試みになる。組む。それは、「原因と結果」の必然性が、どのようにして個々の経験からう、と。このような世界観のもとで、自然科学の基礎づけという課題に取りが積み上がって自然科学、形而上学その他あらゆるものが形成されるのだろ

### 挫折から懐疑論の

か、それ以外になにもないのである。(『人性論』) したがって、残された選択肢は、偽りの理性か、まったく理性がない

安定な立場しか無いということが導かれる。 「原因と結果」の考察を行った結果、ヒュームは次のように結論する。因 「原因と結果」の考察を行った結果、ヒュームは次のように結論する。因

てやめて楽しく生きようみたいなことを言い出す。るに至ったわけだ。そして最後には懐疑論に陥り、ついで、こんな考察なん結果として、科学が何ら厳密な基礎づけを持っていないということを証明すヒュームは、科学を基礎づけようという問題意識から考察を進めた。だが

### 劣化した経験論者

いうのは、ヒュームの思い込みでしかないわけだいうのは、ヒュームの思い込みでしかないわけだ。二元論を前提とが確立し、その前提の上に認識論が成り立っているわけだ。二元論を前提とが確立し、その前提の上に認識論が成り立っているわけだ。二元論を前提とが確立し、その前提の上に認識論が成り立っているわけだ。二元論を前提とが確立し、その前提の上に認識論が成り立っているわけだ。二元論を前提とが確立し、その前提の上に認識論が成り立っているわけだ。二元論を前提というのは、ヒュームの思い込みでしかないわけだ

ほうが正しい。本来なら、哲学史的にはあまり重要ではない人物なわけだ。よりは、たまたまロックを読み、それを自分流に解釈してみた素人、という解し、無意味な問題に取り組んでいるわけである。ヒュームは哲学者というヒュームは哲学史についての理解が浅いのだ。そして、認識論を誤って理

# カント(1724年~1804年)

# カントの世界観とヒューム批判

ものも成立しているのだろう、と考える。認識が積み上がることによって、自然科学全体や形而上学といった抽象的な験の積み上げによって抽象的な理論が形成されるように、個々の基礎となるカントはヒュームと世界観を共有している。自然科学において、個々の実

そして、人間精神こそが認識の基礎だと結論する。をする。この観点のもと、ヒュームが『人性論』で行った議論を構成し直す。ではなく、精神だということになるのではないか。カントはこのような発想普遍的な法則を導こうとして失敗した。ならば、認識の基礎にあるのは経験ヒュームはその基礎的な認識が、経験に由来するとした。だが、そこから

#### 妥協

れば、話は終わらないわけである。
けだ。ヒュームのように、そこから体系化を進め、諸々の事象を説明しなけとした。これと対比するなら、カントはまだ前提段階の話しかしていないわとした。これと対比するなら、カントはまだ前提段階の話しかしていないわれでやっとスタート地点に立てたに過ぎない。ヒュームは『人性論』においれば、話は終わらないわけである。

だが、カントは体系化をはじめる前に妥協を入れる。というのも、このま

常識人だったわけだ。 常識人だったわけだ。 である。すべての自然法則が自分の恣意になるということである。他者も、宇宙なことがありえるだろうか?このような主張ができない程度には、すべての事な、自然法則も、我が意志さえすればそのとおりになる?果たしてそのような、自然法則も、我が意志さえすればそのとおりになる?果たしてそのようないとがありることは、すべての事ま進めても荒唐無稽なものしかできあがらないことが、目に見えているから

れている、という主張だ。この三区分は、カントの妥協の産物でしかない。そうして出て来るのが、精神は「感性、悟性、理性」の3つにより構成さ

### 感性、悟性、理性

結果、精神は「感性、 である。 なる。こうして、カント本来の主張は、 そうすれば、外部にある事物がすべて自身の精神に依拠する、 神から感性を分離する。感性は、外部に存在する事物を把握する役割を持つ。 なくても済む。先の主張が、すこし穏便なものになったわけだ。さらに、精 自然法則その他がすべて自分の精神に依拠し、恣意的になるという主張をし 域だ。そして、自然法則その他をうみだす能力を、これに帰す。そうすれば、 理性とは、私の精神に属しながらも、 しなくても済む。そうして最後に残ったものに、 カントは自説を常識的なものにするために、まず精神から理性を分離する。 悟性、理性」の三つにより構成される、という主張に 私の意識に上らず恣意的にならない領 穏便で骨を抜かれたものになるわけ 悟性という名前を与える。 という主張を

## 純粋理性批判の本質

結論が見えないまま『純粋理性批判』は終わってしまう。に取り組む必要が生じたというわけだ。だが、その考察を延々と続けるも、関係性を勝手に考察し始める。妥協の結果、これまで全く無用であった問題カントは一人で勝手に妥協し、勝手に精神を三分割したあと、その三つの

局は批判しただけで終わり、そこから先へ進むことができなかったわけだ。カントは、最初にヒュームを批判した時までは勢いは良かった。だが、結

### カント哲学の分析

る程度知る必要があるのだ。 が歪められているからである。それを是正するには、カント哲学についてあ トについて以下で突っ込んだ考察をするのは、カントのせいで哲学史の理解 ここまで、個々の哲学者の詳細な内容には踏み込んでは来なかった。 カン

るなら、カントは劣化した観念論者でしかないのである。 に過ぎず、さして重要な哲学者ではない。 カントは、哲学史上の系譜で言えば 「二元論を前提とした認識論の一派\_ ヒュームを劣化した経験論者とす

# ア・プリオリな総合的判断

判断」 カントは、 という言葉を使って定式化しようとする。 認識の基礎は何か、という問題を「ア・プリオリ」と「総合的

- ア・プリオリ……経験によらないという意味。反対語はア・ポステリ
- 総合的判断……認識を拡大するような判断。 反対語は分析的判断

まれていることを言明するだけの場合と、含まれていないことを言明する場 合がある 「○○は△△である」と主張するとき、 最初から○○という概念の内に含

批判』

例えば、図鑑を見てりんごというものについて知っており、それが「赤い、

念のうちの一つを言っただけだからだ。 ている時、「りんごは赤い」といえばそれは分析 的判断である。既にりんごについて持っていた概 丸っこい」という性質を持っていると知っ

リオリ

あって当然

考える意味なし

である。 場合、最初に「りんご」という概念について持っ とする。そして、「りんごは美味しい」というこ に術語が含まれていないもの、それが総合的判断 ていなかったものを新たに付け加えている。主語 は△△である」という文章構成ではあるが、この しい」と発言するとする。先と同じように「〇〇 とを新しく知ったとする。この時「りんごは美味 その後、りんごを初めて手に取り、食べて見た

後者の場合には総合的と呼ぶ。 前者の場合には、 Bはまったく概念Aの外にあるかである。 ている有るものとして属するか、そうでな 述語Bが主語Aに、 BはAと結びついているけれども 私は判断を分析的と呼び、 この概念Aに含まれ (『純粋理性

総合的判断

分析的判断

アポステ 1/ ントは ると主張

カあ

あって当然

リな総合的判断」である。何にしたって、 このカントの区分で言えば、普段我々が行っているのは 経験によって新たな知識を得て、 「ア・ポステリオ

る。など、あるわけがないではないか。普通はこのように思われているわけであなど、あるわけがないではないか。普通はこのように思われているわけであて、それ以外に認識を拡張する手段

できるわけだ。
できるわけだ。
できるわけだ。
できるわけだ。
それを踏まえたうえで、カントは次のような問題提起をする。「ア・プリ

# 精神が認識の基礎であることの証明

カントは、ア・プリオリな総合的判断が存在する証拠を三つ挙げている。

- 原因と結果
- 数学
- 自然科学

#### 原因と結果

は経験ではない。ヒュームが明らかにしたように。経験ではないということに朝が含まれていたりはしない。だが、「原因と結果」を結び合わせるものものだ。例えば「夜が来たら朝が来る」という言明において、夜という概念拠として利用する。「原因と結果」の関係性は、明らかに総合判断に属するカントはヒュームの考察を、「ア・プリオリな総合的判断」が存在する証

断の存在が証明されるのである。は、ア・プリオリであるということだ。こうして、ア・プリオリな総合的判

#### 数学

12という数を見出さないであろう(『純粋理性批判』)総和についての私の概念をいくら分解しても、そのことのうちには私はってすでに考えられたのでは決してないし、また私がそのような可能な12の概念は、私が単に7と5のあの結合を考えているということによ

理性の作用によるってことになるの?」

7+5=12という式を例にとる。7と5をそれぞれ分析しても、12という数

は得られない。したがって、これはア・プリオリな総合的判断らしい……。

#### 自然科学

性批判』というのは、物質の概念においては、私は持続性を考えるのではなく、というのは、物質の概念においては、私は現実に物質の概念を超え出て行くのである。(『純粋理ためには、私は現実に物質の概念においては、私は持続性を考えるのではなく、というのは、物質の概念においては、私は持続性を考えるのではなく、

人間精神に依拠してるってことだろ?さすがになくね?」同は得られなかった。「数学までならわからなくもないけど、自然法則まで証明である。哲研例会においては、先の数学の例よりも更に怪しいとして賛証明である。哲研例会においては、先の数学の例よりも更に怪しいとして賛い。したがって、これはアプリオリな総合的判断だ、というのがカントの物質の概念の内には「質量保存の法則」と「作用反作用の法則」は含まれ

# 核心部はヒュームの議論

あとはただの水増しの数合わせに過ぎない。ある。だから、ヒュームの矛盾がこの批判の要になっていることがわかる。いくつか根拠を提示してはいるが、原因と結果の矛盾以外は脆弱なもので

うな的はずれな主張をしてしまうのだ。

# 大陸合理論とイギリス経験論という区分は嘘

いほうがカントを理解しやすい。学を自分が統合したんだ、という主張をする。これは嘘なので、真に受けな哲学史的位置を無視し、自分が全く新しいことを言い出したんだ、過去の哲学史上では傍流に位置するわけだが、カント自身は知ってか知らずか、このカントは「二元論を前提とした認識論の一派」である観念論者であり、哲

例えば

● カント哲学は大陸合理論とイギリス経験論を統合したものである

を指す。

に存在し、それをカントが統合したのだ、という主張だ。大陸合理論は、して存在し、それをカントが統合したのだ、という主張だ。大陸合理論は、という主張がある。大陸合理論とイギリス経験論という別種の理論が平行

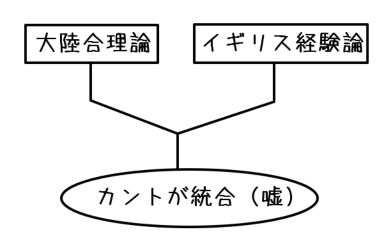
イプニッツの認識論くらいしかまともに勉強をしていない。だから、このよカントは哲学史について不勉強であり、ヒュームか、あるいはせいぜいラものとして語っている時点で既にカントは間違っているのである。して生まれたものだからだ。大陸合理論とイギリス経験論とを、同レベルのこれはもちろん誤りである。先に見たように、経験論はデカルトを前提と

疑われることなく鵜呑みにされてきたからである。響力が増大する中、カントが自分の哲学を大きく見せるためについた嘘が、のようなことが起きるかと言うと、その理由は簡単である。後世カントの影一般に真実だと思われており、哲学や倫理の教科書にも載っている。何故こだが、「カントは大陸合理論とイギリス経験論を統合した」という主張は

<u>担</u>こ、

である認識自体に向かう学問であり、これまで試みられなかった新しいものおントは超越論的哲学を創始した。これは対象についての学ではなく、

れを別の言葉で言い換えたものにすぎない。だから新しい試みでは全く無い。たようにロックが始めたものである。カントの超越論的哲学というのは、そという主張があるが、これも嘘である。認識自体に向かう学問は、先に見



# ハーゲル(1770年~1831年)

いる。そこで、それを段階的に分析する必要がある。 ヘーゲルの弁証法は、諸々のどうでもいい事情で意味がわからなくなって

## 弁証法の本来の意味

に漸次的な仕方で、真理は獲得できる。 に漸次的な仕方で、真理は獲得できる。 それは、 を思っていた。だが、 それに反対する Bという経験をした。 それにより、 ことがわかった。 そうしてひとつ賢くなり、 真理を手に入れる。 もし、 それに反対する Bという経験をした。 それにより、 ことが無く、 それにより、 ことが真理ではない、 ただの思いこみだといる。 では、 ない、 である。 今までは、 Aという経験をしかしたことが無く、 それを真だ

である。

である。

である。

である。

の対率のよいルートを知る。三とができない。ただひたすら、卵とは何か、ごめ率のよいルートを知る。目的の情報を得るにはどのようにしてググればの効率のよいルートを知る。目的の情報を得るにはどのようにしてググれば卵焼きの作り方を知る。ご飯を炊くための水加減を知る。目的地へいくため卵焼きの作り方を知る。ご飯を炊くための水加減を知る。目的地へいくためのある。

### 弁証法と体系

神現象学』) 淵に投げ捨てることが、哲学的なものの見方だと考えられている。(『精淵に投げ捨てることが、哲学的なものの見方だと考えられている。(『精発展的もないし正当性も確認できないまま内容上の違いを空虚な深

いことを多数の哲学者は信じているわけである。 だが、哲学においては、この当たり前のことが共有されていない。 自己の精神に没頭し、うどんということは、経験的に 場でしめのうどんを煮込みすぎたらドロドロになるということは、経験的に 知る必要はない。 自己の精神に没頭し、うどんということは、経験的に がる必要はない。 自己の精神に没頭し、そこに現れる観念を分析す ばそれでわかる、という主張を真面目に語っているわけだ。こういう頭の悪ばそれでわかる、という主張を真面目に語っているわけだ。 真思のだが、哲学においては、この当たり前のことが共有されていない。 真理のだが、哲学においては、この当たり前のことが共有されていない。 真理の

げたものであっても、 が折れ、一見して否定することができない。それに哲学の初学者は圧倒され と細かに分けられた叙述。難解で紛らわしい定義。それらは理解するのに骨 的な方法が体系を築いており、それに皆が騙されているからだ、と考える。 れる。結果、そこで用いられている方法が、 てしまう。そして、そこに何か有意味なものがあるかのように錯覚し、 すぎて私にはよくわからないが、それはきっとクン・フーが足りてないだけ たとえばカントは、 なぜ哲学の分野では、 観念論的な体系を強固に築いている。 深淵な意味があるかのように思い込んでしまう。 弁証法が共有されていないのか。それは、 どれだけ不合理で的外れで馬鹿 原理論、 非弁証法 演繹論 囚わ

終えるのだ。 理解するための研究を開始し、やがてその深遠さを理解できないまま人生をし……。このように思ってしまうのである。そうして先達と同じく、それををかけて携わっているわけも無いし、彼らは社会的な地位も認められているで、本当はすごいのだ。無意味なものならこれほどたくさんの研究者が人生

つもいない。このように整理するわけだ。かバカしさを咎めることができないし、それを否定する言説を聞き入れるやゆえ、莫大な影響力を持ち、哲学業界に跋扈している。だから、誰もそのバ観念論は、強固な体系を築いている唯一の哲学である。対抗勢力がいない

### 弁証法の体系の構築

かありえない。(『精神現象学』) 真理が明確な形をとって存在する真の形態としては、学問的な体系し

える。 負けているから、弁証法が受け入れられないのだ。このようにヘーゲルは考優位にたつのではないか。弁証法が正しくないからではなく、単に政治的にならば、カントに匹敵する体系を築けば、哲学の世界においても弁証法は

そうしてできたのが、『精神現象学』である。そこで、ヘーゲルはカントしているのである。学問の世界において圧倒すること。それが目的だ。だの、自己の主張を通すための道具にすぎない、という割り切りを最初からリで対抗しようという発想なのである。体系自体に価値などない。それはたつまり、弁証法の体系の基礎にあるのは、ハッタリに対して同じくハッタ

に匹敵するような、形式主義的で、厳密な体系を築くわけである。

### 弁証法の多義性

いこう。ここまでが前置きである。次に、弁証法がその意味を変質する過程を見て

### ヘーゲル以前の弁証法

うと図る。だが、ここでヘーゲルは迷うわけだ。それに本当に意味はあるのヘーゲルは体系を築き、その力で持って弁証法を学問の世界の王者にしよ

新証法に到達した哲学者はヘーゲル以前にもいる。例えばソクラテスの対 が真であることを相手に認めさせたいなら、実際に弁証法を使えばいい。ま が真であることを相手に認めさせたいなら、実際に弁証法を使えばいい。ま が真であることを相手に認めさせたいなら、実際に弁証法を使えばいい。ま まにしている箇所を一つずつ潰していき、結果互いに一致をする。それ は弁証法の有効性について認めるだろう。

真理について漸次的に蓄えていけばいい。真理に達するには経験が必要だとくその地点に到達すれば、あとはそれを用いて別の分野に行き、自分に必要なに達する方法として有効だ、ということを自分で知っておけばそれで十分だ。もっと言えば、それについて一々相手に認めさせなくても、弁証法が真理

というのは、カント以降でしか出てきようのない発想なのだ。ない。」とヘーゲルは言っているが、これは嘘なのである。そもそも体系化理が明確な形をとって存在する真の形態としては、学問的な体系しかありえういう発想になるのである。体系化をする必要など、どこにも無いのだ。「真いう結論に至ったのに、これ以上哲学の領域にいてどうなるのだ。普通はこ

# ヘーゲルは体系化の仕事を正当化したい

なる必要がある……。こうして、ヘーゲルは体系化をはじめる。 はいいでは無く、ヘーゲルの俗物性がさせるのである。ヘーゲルは、自由から……では無く、ヘーゲルの俗物性がさせるのである。ヘーゲルは、自由から……では無く、ヘーゲルの俗物性がさせるのである。ヘーゲルは、自由が、ヘーゲルは体系化を図る。それは、ヘーゲル独自の深淵な思想的理だが、ヘーゲルは体系化を図る。それは、ヘーゲル独自の深淵な思想的理なる必要がある……。こうして、ヘーゲルは体系化を図る。それは、ヘーゲル独自の深淵な思想的理なる必要がある……。

を図った、というのがその理由なのである。ないのだ。ヘーゲルがたまたま学問という分野にいた、そしてそこでの成功労が必要になる。しかし、そこに積極的、一般的な意味があるかというと、な発想は、学者しかできない。もちろん、それを実現するためには多大な苦弁証法の体系を作り、それによって既存の哲学体系を一掃する。このよう

所、仕事等の特殊な条件に規定されていることに気づけない。だが、割りきもちろん、ヘーゲル自身は、自分のやっていることが自己のいる時代、場

遂げることができるだろうか?だけの気概もない。どうやって、弁証法の体系化という無意味な作業をやり体系化くらいしかすることがない。学者であることを捨ててまで何かをするってできるほど、体系化の作業は楽なものではない。けれども、ヘーゲルは

#### 弁証法の転倒

りかかっている。(『精神現象学』)世界と観念世界に別れを告げ、それを過去の淵に沈め、変革の作業にとあることを知るのは、むずかしいことではない。精神はこれまでの日常わたしたちの時代が誕生の時代であり、新しい時節への移行の時代で

ことだ……。俺は哲学界のナポレオンだ……。哲学王に俺はなる……。こう にせよ何にせよ、 してヘーゲルは、自分の仕事を合理化するのである。自分で自分を騙すのだ。 理である。 存在している原理だ。それは、哲学、歴史にとどまらず、認識過程でも学問 同じである。自分はその、偉大な流れのうちにいる。 され、新しい体制へと移行した。これは、 の体系化という仕事は、 でも宗教でも植物の開花でも、とにかくありとあらゆるものに適用される原 えるではないか。そこでは古い体制が、自身のうちに潜むものによって否定 「否定され、肯定され、 そこで、ヘーゲルは次のような意味付けをして、正当化をはかる。 自分のしていることは、 歴史を見れば、 より高い段階へいく」という原理は、 世界全体の潮流の一環である。現に、 弁証法に類似した事例が、そこかしこに見 その潮流を哲学の領域において遂行する 私が哲学の分野で見出したことと 弁証法に私が見出した 宇宙レベルで フランス革命 弁証法

らず知らずのうちに歪めることに繋がる。が、この正当化は、元々ヘーゲルが示したかった弁証法の本来の意味を、知が、この正当化は、元々ヘーゲルが示したかっと完成させることができた。だこうして、ヘーゲルは弁証法の体系をやっと完成させることができた。だ

当の弁証法の一部を表しているものにすぎない、と逆規定する。く存在する原理にまで昇華する。そして、我々が先に見ていた弁証法は、本いく」という原理こそが、弁証法の核心であるとし、それを宇宙において遍へーゲルは、弁証法から抽出した「否定され、肯定され、より高い段階へ

おなじみの家、歴史、世界を包括する原理の呼び名になるわけだ。こうして、教科書で家、歴史、世界を包括する原理の呼び名になるわけだ。こうして、教科書で結果、弁証法という言葉は、本来の単純な方法論の呼び名から、社会、国

- 絶対精神
- 自己展開
- 正反合

といった仰々しい言葉が、弁証法に付与されるわけである。

まったわけである。
まったわけである。
なーゲル自身が弁証法が何を意味するのかわからなくなってした、昇華し、そこから宇宙規模であらゆるものに通用する原理にしたあと、し、昇華し、そこから宇宙規模であらゆるものに通用する原理にしたあと、との上がルは、弁証法を転倒しているのだ。ヘーゲルは、最初に弁証法に到へーゲルは、弁証法を転倒しているのだ。ヘーゲルは、最初に弁証法に到

へーゲルは、自己のいる時代、場所、所属する組織、仕事、どうやって食

その要請に従属させ、変形してしまうのである。それ以上先に行けないのだ。そうして、自身がたどり着いた弁証法自体を、っていくかという俗っぽい要請を乗り越えられず、弁証法にたどり着いても、

#### 弁証法は単純

要は無い。そこだけ切り取って考えても意味が取れないのである。 ・のて、理解しがたいものではないのである。ただ、ヘーゲルの弁証法について知りたいと思ったとしても、体系の中 がら、ヘーゲルの弁証法について知りたいと思ったとしても、体系の中 がら、ヘーゲルの弁証法について知りたいと思ったとしても、体系の中 無駄に体系化し、無駄に多義的で理解し難いものになったのだ。 ・ので、理解しがたいものではないのである。ただ、ヘーゲルの俗物性により、 ・の中 ・のになったのだ。

### デカルトは正しい

武田宙大

学はデカルトの主張した演繹法によって成立している。それは近代哲学の父デカルトは、近代科学の父でもある。なぜなら、今の科

(明証) | 一、明証的に真であると認めたもの以外、決して受け入れないこと |

二、考える問題を出来るだけ小さい部分にわけること(分析)

三、最も単純なものから始めて複雑なものに達すること(総合)

四、何も見落とさなかったか、全てを見直すこと(枚挙・吟味)

にもなるのである。しない。そしてデカルトの矛盾を見い出すことは、近代科学自体の否定この四原則となっている。しかし、デカルトの四原則は現実的には成立

トの四原則の「明証」に反している。証」でなく「仮説」をもとに理論を構築している。だから、既にデカル正」でなく「仮説」をもとに理論を構築している。だから、既にデカルたとえば、いうまでもないが、物理学の宇宙論の科学者はそもそも「明

小さい部分にわけて最も単純なもの**を求めた上で、そこ**から始めて複雑次に「分析」と「総合」は相互関係にある。「考える問題を出来るだけ

世界があることが予見されていることからして「できない」ことがわか物質の定義ひとつとっても細分化して素粒子を求めてもさらにミクロのなものに達すること」が出来ればいいということになるのだが、これも

られないので、やはり「できない」達せられるのか?という命題になるのだが、これも自明ではあるが答えに達することができるか?というと、素粒子や原子から人間の心理学にいっぽうで、最も単純なものから始めて「複雑なもの」=考える問題

や工学ではできていない。だから「想定外」が続出している。ましてや、「何も見落とさなかったか、全てを見直すこと」も現実の科学

近代科学の理論と手法も誤りであるということになる。えないものだということが明らかである。したがって、それに立脚するこうして考えると、デカルトの四原則は理想ではあっても現実では使

# ■知識の連鎖による科学論文自体が誤り

「知識の連鎖」というのは、「一応証明された」「正しいはず」の理論をうのは基本的には既存の学会で発表された科学論文である。 現代科学の論文は「知識の連鎖」によって成立している。「知識」とい

する論文を「公理化」して使用することである。引用して三段論法によって自説を論じていく手法である。実際には引用「知識の連鎖」というのは、「一応証明された」「正しいはず」の理論を

四原則を満たしていないのである。しかり、既に明らかなように、そもそも引用する論文自体がデカルト

るという仮定に成り立っている。 今の科学は、デカルトの四原則が「無限小」「無限大」の条件で成立す

四原則の「分析」においてことに気づかないといけない。デカルトはこの矛盾に気づいていたのか実際には無限というのは、「巨大な未知」なのであり、有限なのだというりなく」だからだ。つまり、「形而上(けいじじょう)」の考え方である。が、こう考える時点で間違っている。実際には「人間の思考の中での限が、こう考える時点で間違っている。実際には「人間の思考の中での限が、こう考える時点で間違っている。実際には「人間の思考の中での限が、こう考える時点で間違っている。実際には「人間の思考の中での限が、こう考える時点では

「考える問題を出来るだけ小さい部分にわけること」

とは主張しているが

「考える問題を究極に小さい部分にわけること」

に求められないことを自覚していたのである。とは言っていない。だから「総合」における「最も単純なもの」が永久

鎖は常に想定外を生み出すことになり正しいものではない。 したがって、未知を含有するままの論理や主張で構築された知識の連

「枚挙・吟味」に至っては到底実現できないのである。二の「分析」で行き詰まるため、三の「総合」に至れない。しかも四のこのように、デカルトの四原則は実際に一の「明証」まで進めても、

ゆえにデカルトの四原則に立脚する近代科学は誤りである。

#### 哲学的航海

なご

だというオプティミストでもなかった。知識人の思想というものはいつも崇高でうんざりする。それが現代におけ知識人の思想というものはいつも崇高でうんざりする。それが現代におけ知識人の思想というものはいつも崇高でうんざりする。それが現代におけ知識人の思想というものはいつも崇高でうんざりする。それが現代におけ

いは、こ。 いは体の良い自己啓発本かもしれない。仕方がないではないか、溺れ死ぬようのが人間ではないのか。そしてそれはニヒリズムかもしれないしまたあるそんなことが可能だろうか? 生き方に悩んだ時、手近な何かを掴んでしま荒波の中にいて何にも掴まらない。それが彼の航海の仕方であった。だが

しかし彼は言う。

「生きることは死の練習なのだ」と。

が激しいのは自分が溺れ死ぬと思ってジタバタしていたからであった、といれない。我々は夢を見させられているかもしれない。だれに? 自分に。波我々は溺れると思っているが、それはもしかしたら思っているだけかもし

う可能性を彼は示唆する。

いではないか、というのもまた彼の主張であった。ができないのだから知らないことにたいして恐れることはそもそもできなというのが彼の態度であった。そして何より我々は死が何であるか知ること我々は死から逃げるのではなく、死を(夢ではなく現実に)考えるべきだ、

たぶん哲学を始めている。この彼の主張に反駁を加えてみようともしあなたが考えたなら、あなたは

# 中動態がきこえる

# 比較言語学による言語哲学の序説

村山洋

を表現してきた言語を分析することである。 したがって、哲学のなすべきは世界のありようを論じることではない、それした世界に他ならない──それゆえ世界の限界は言語によって規定される。によって人間は世界を認識するのであり、私たちにとっての世界は言語を通言語論的転回 linguistic turn によって二○世紀の哲学は幕を開けた。言語

それぞれの成果をみた。において、第二の道はウィトゲンシュタインの『論理哲学論考』において、二の道は論理学の革命であった。第一の道はウォーフの『言語・思考・現実』一つはフレーゲの『概念記法』である。第一の道は言語学の革命であり、第一の道フレーゲの『概念記法』である。一つはソシュールの『一般言語学講義』、

が現在の分析哲学の興隆へとつながってゆく道が想定されている。 ウィーン学団を通して科学的方法論による哲学のスタイルが確立され、それという哲学の王道にフレーゲ・ラッセル・ウィトゲンシュタインが食い入り、回というタームを有名にしたローティによる同名のエッセイに Saussure の回とかし、言語哲学と言う場合には常に第二の道が強調される。言語論的転しかし、言語哲学と言う場合には常に第二の道が強調される。言語論的転

言語哲学の第一の道をもう一度魅力的に描こうとする試みである。

論理の命題を「文」のモデルと考えている。そのモデルとは次のようなもの論はその際立った成果であるし、オースティンやサールの言語行為論も述語試みを多数みてきた。ラッセルの記述理論やデイヴィドソンの真理条件意味私は第二の道の中で、日常言語の働きを述語論理によって分析しようとする

する。ある集合(対象の集まり)をおき、関数、項、関数値を以下のように定義

「テレスは猫である。」という二つの値が返される。)は猫である。」がその集合の要素を項にとるとすれば、「アリスは猫である。」Faを返す。(例えば、「アリス」と「テレス」よりなる集合をおき、関数「() aは集合の要素であり、関数の項となる。aを項とする関数Fは、関数値

る。」かつ「テレスは猫である。」)は、それぞれ真偽偽偽を返す。)割り当てると、真理関数「アリスとテレスは猫である。」(「アリスは猫であいら真理値を返す真理関数を与える。(例えば、(「アリスは猫である。」,「テルスは猫である。」)にそれぞれ(真、真)(真、偽)(偽、真)(偽、偽)をいるは猫である。」,「テルスは猫である。」)にそれぞれ(真、真)(真、偽)(偽、真)(偽、偽)をいる。」がつ「テレスは猫である。」)は、それぞれ真偽偽偽を返す。)

が少なくとも一つあり、「xがyを愛す。」が真を返す、ということである。)が正しいとは、すべてのxについて、xが猫ならば、アリスであるようなy量化された文やその論理関係を表現できる。(「すべての猫がアリスを愛す。」さらに、「すべて(任意の)」と「少なくとも一つある」を定義することで、

こうした分析は確かに魅力のあるものだ。しかし、自然文の背後に形式化

自覚しなければならない。 れたとしよう。しかし、それをもって二つの文の性格をどこまで同一視して 日本語と英語の自然文が同じ形に形式化され、その真偽が同じ方法で検証さ された述語論理の意味論だけを思い浮かべているのは危険である。 いいのだろうか。そこにたどり着けるだけの分析力も重要ではあるが、 その過程で日常的な言語行為の膨大な要素が切り落とされていることも 例えば、 同時

とのできる問題がある。 較言語学の観点から日本語の中に求めようと試みる。そこには第二の道を歩 である。本論は中動態という古代印欧言語の文法組織に対応するものを、比 るのか、第三者として語っているのかによって異なる表現を与える文法規則 は同じ意味の文に対し、 むだけではたどり着くことのできない、 本論が取り上げるのは態(ヴォイス voice)である。それは検証理論的に 行為の為し手が語っているのか、受け手が語ってい 第一の道においてはじめて出会うこ

思い出したい。 書の命題論理に先立って、 命題論理学を整備したアリストテレスのオルガノンにおいても、 日常言語分析においてはこのバランス感覚が大切だと思う」。 範疇論における文法的考察がなされていたことを 分析論後

#### 話題

象は鼻が長い。

悪名高い、いわゆる二重主語文である。「は」も「が」も主語のマーカーで ある、ではこの文の主語はどっち?と聞かれて、答えられるだろうか この文をどこかで耳にしたことのある人は多いだろう。これは学校文法で

明語 冒頭の文を英訳してみてください。 うのである。この文は少々複雑なので、 面積 わされた「総主論争」にまで遡る。 この問題の歴史は長く、明治三〇年に大槻文彦と草野清民との間でたたか (述語) よりなるとしたとき、草野が次の反論を寄せた。「東京の都は (が) 広く、人口(が) 多し。」この主語は都か、 大槻が欧語文法に則って、 分析はあとまわしにしよう。 面積か、 文は主語と説 人口かとい まず、

An elephant's trunk is long. An elephant has a long trunk. (象の鼻は長い。) (象は長い鼻を持つ。)

のだから一対一に訳が対応するわけがない、というのはそのとおりである。 しかし、なぜ訳が対応しないのかを説明できるだろうか 「象は鼻が長い」とは訳せない。日本語と英語では言語の仕組みが全然違う 象と鼻と、どちらを主語にとるかで構文が大きく変わる。 しかしどちらも

リーとトンプソンの説2に従えば、 次のような巧妙な訳をつくることがで

### As for an elephant, its trunk is long

#### 2 Ż Li & S. N. Thompson 1976)

日

語 本語は話題の副助詞 型と「話題 - 説明」 型の両方の性質を持つと分析されている。 「は」と主格の格助詞 「が」を持つので、「主語 述

はどちらも象という話題について鼻が長いのだとか水を飲むのだとか説明 日本語も後者に分類できる。そして、「は」は話題のマーカーである。つま しているのであって、片方をとりたてて二重主語文などと分類する必要はな ロッパの言語には前者の、東アジアの言語には後者の性格を示すものが多い。 本文に主語は必ずしも必要でなく、話題を説明する、という形を取る。 いだろう。「東京は渋谷にだけ行った。」「(注文で) 僕はウナギだ。」なども 「は」を話題の提示と解すればよい。 (説明) という構造になっている3。「象は鼻が長い。」と「象は水を飲む。」 「話題 - 説明」(話題卓越) 仕掛けはこうである。 「象は鼻が長い。」という文は、象について言えば 基本文に主語と述語の組が必ず必要である。後者の典型は中国語で、 言語はおおまかに、「主語 - 述語」(主語卓越) 型を両極として分類できる。 (話題) その鼻は長い 前者の典型は英語 日| 型と 基

る4。その例を以下に示そう。といった単語の間にニカワ(膠)のように貼りつけるので、膠着語とよばれといった単語の間にニカワ(膠)のように貼りつけるので、膠着語とよばれらいで、「を」「が」「の」といった助詞である。これを「象」「鼻」「長い」英語をはじめとするヨーロッパの言語と比較して日本語に特徴的なのは、

1960)。なお、三上はすでに一九四二年の論文で、日本語の主述関係を否定務、ガノニヲ格の代行が兼務」という洒脱な口ぶりで分析されている(三上務、ガノニヲ格の代行が兼務」という洒脱な口ぶりで分析されている(三上は、助詞の中でも「ハ」がいかに際立った働きをなすかが「話題の提示が本どにみられ、「話題‐説明」型言語の特徴の一つである。どにみられ、「話題‐説明」型言語の特徴の一つである。。 象鼻文のような二重主語 (double subject) 現象は、北京語、韓国語、ラ

吾輩は猫である。名前はまだ無い。どこで生れたかとんと見当がつかぬ。

は英訳をみるとよくわかる。
この二番目と三番目の文は、さきの二重主語文と構造上同じである。それ

am a cat. As yet I have no name. I've no idea where I was born

得力があるのではないか。原文は主語が省略されているのだろうか。それよりも、次のような解釈に説は名前がない、吾輩は見当がつかない、といった具合である。では、漱石の英語では、原文の二文目と三文目にはない「吾輩」が補われている。吾輩

かとんと見当がつかぬ(説明)。… 吾輩は(主題)猫である(説明)。名前はまだない(説明)。どこで生れた

ない。

ない。

ない。

では」がどれだけ強力な作用を及ぼしているのかわかる。二文目、三文目には」がどれだけ強力な作用を及ぼしているのかわかる。二文目、三文目には」がどれだけ強力な作用を及ぼしているのかわかる。二文目、三文目ない。

し代わりに題述関係を認めている。

国境の長いトンネルを抜けると雪国であった。

ころは、雪国だった」という解釈も許すものと思う。「It was a snow county り取れば話題化のない無題文ととってもいいが、「長いトンネルをぬけたと る where the train got through the long tunnel.」のような訳文もあるのかも snow country」のように書きだしてもいいだろう)。この文は、それだけ切 なければ、主人公が車窓から眺めていることをくんで「I found myself in a しれない。いずれにせよ、主題がいかに文脈に依存するかをよく示す例であ ーの訳である(この小説は このあとに 英訳するときは主語に「the train」を補うのが有名なサイデンステッカ 「夜の底が白くなった。信号所に汽車が止まった。」と続くの 「I」を使うことができない事情がある。そうで

5を使ってみよう。 book.」には名詞「I」と「the book」があるが、主語は「I」である。 や「mine」ではなく、主語が「I」なら動詞は「am」であって「are」や「is」 るからである。英語ならば、 欠なのだろうか。ひとつの原因は、 しかし、「話題‐説明」にこのような対応関係はない。話題を示す副助詞「は なければ 「me」 になるし、主語が 「the book」 なら 「reads」 になるはずだ。 ではない。片方を決めればもう片方も決まるようになっている。「I read the それでは逆に、「主語 - 述語」 動詞が 型の言語はなぜ文の基本要素に主語が不可 主語と動詞のあいだに形の対応関係があ 「am」なら主語は「I」であって「me. 主語で

> ここではその本を読む。 君にはその本を読む。 その本は私が読む。 私はその本を読む。 (を格の話題化) (が格の話題化) (私がその本を読むこと。 (に格の話題化) (で格の話題化) 話題化なし)

今日はその本を読む。

(時名詞の話題化)

裂文 動詞以外のどの要素も自由に話題化できる。英語でこれに対応するのは分 (強調構文) である。

It is me (I) that read this book. / Who read this book is me

It is this book that I read. / What I read is this book

(直接目的語の話題化)

(主語の話題化)

It is you that I read this book. / Who I read this book is you

(間接目的語の話題化)

It is there that I read this book. / Where I read this book is there. (場所名詞の話題化)

It is today that I read this book. / When I read this book is today.

(時名詞の話題化)

話題化されたことがらに対し、that 節や Wh-節で新情報が説明されるの

タイ高地のリス語 (nya) にもある。

こうした話題のマ カーは、 韓国語(亡 un, ch nun)、アイヌ語 (anak)、

ろうか。いけないのである。英語の分裂文は「象は鼻が長い」を作れない。それでは、日本語の「は」に英語の分裂文が相当すると考えてもいいのだ語が意識されているが、しかしこれはこれで二重主語文と言いたい気もする。語を置く。動詞が「reads」にならないことで話題化される前の意味上の主は「は」と共通している。また、話題化のために「it」や「Wh-」で仮の主

\*It is an elephant that its trunk is long. / \*Whose trunk is long is an

兼務に徹している。 生的に作ることができない。これに対して強調構文は派生的な構文であり、 たように「は」にも格助詞を取り出して強調する機能があるが、それはあく まで兼務であって、本務は話題の提示である。「象は鼻が長い」は、「象は」 まで兼務であって、本務は話題の提示である。「象は鼻が長い」は、「象は」 まで兼務であって、本務は話題の提示である。「象は鼻が長い」は、「象は」 ここに、話題(Topic)と主語(Subject)の決定的な違いがある。分裂文

が自由に脱落し、そして三単現の「s」が失われている。ているシンガポールロ語英語を紹介しよう。そこでは日本語と同様に代名詞話題と主語の違いをさらに鮮明にするために、中国語から強い影響を受け

著な特徴である。

## got very kind mother. Look after the kids.6

うに使う。 ような働きがあり、「Got people want to go.行きたがる人たちがいる。」のよ。 (Sato & Kim 2010, p.11)シンガポール口語英語の「got」には be 動詞の

> 辞 rainfall.」ではどうか。日本語に訳せば、 あえて入れる必要はないが、入れても意味は変わらない。しかし、「It is a 致している。日本語に訳すなら、 語は必ず文頭に来るという束縛である。 本文 (SV, SVC, SVO, SVOO, SVOC) のすべてで主語を必要とし、 優しい母がいる。子供たちの面倒を見てくれるんだ。」といったところか。 ているのだろうか?そうではなく、 looks after the kids.」と言うところである。 は」を入れることはできない。この 文法を要請する。例えば「I am hungry.」は、 いのかを説明していると理解すべきだろう。敢えて訳すなら「私にはとても この二文目を正しく訳すことができるだろうか。標準的な英語なら 主語と述語の対応の他にも、 である。このような表現は日本語にない、 英語にはさらに強力な束縛がある。 (私は) 話題となっている私の母がどれほど優し  $\lceil \mathrm{it} \rfloor$ この束縛は、形式主語という特異な お腹がすいた、 雨降りだ、である。ここに「それ はなんの内容も表さない主語 しかし、 「I」において主語と話題が一 「主語 - 述語」型の言語 これは主語が省略され である。「私は」を それは基 しかも主  $\lceil \mathrm{She}$ . 顕

られ、その動詞は意味上の主語が何であれ三人称扱いだった7。それどころもよかった。天候や時刻の表現以外でも無主語文(非人称構文)がよく用いちがったのである。一〇〇〇年ほど前の古英語は虚辞の「it」をとらなくてちがったのである。一〇〇〇年ほど前の古英語は虚辞の「it」をとらなくてっている。「It rains.」をスペイン語に訳せば「llueve.」、イタリア語に訳せっている。「主語 - 述語」型の言語の中でも、虚辞をどのくらい利用するのかは異な

有名な例に、シェイクスピアの時代まで使われていた methinks (…と思

詞の対応関係(屈折語尾) \*を徐々に失ったことである。 もあった。このように、かつての英語では主語がない文もかなりふれ、動詞と名われていたのである。英語の主語の束縛が強くなった理由の一つは、度重なか、文の先頭には動詞がくるのが普通で、主語の人称代名詞が脱落すること

ら子を父が愛していること、とわかる。定冠詞が中性名詞なら「das」「des」を決めるのは語順しかない。ドイツ語では「Das Kind der Vater lieben」なを決めるのは語順しかない。ドイツ語では「Das Kind der Vater lieben」なのか子が父を愛しているのかとが知られている。「The 屈折の消失と語順の固定化には相関関係のあることが知られている。「The

っている(安藤 2002, p.108)。 使われるようだ。現代英語において、非人称構文は as 節の中に化石的に残も三単現の s がついた。現在は I think(It seems to me)のスラングとしてわれる)という動詞がある。これは無主語文になるが、意味上の主語が I で

ん。)I shall act as seems best. (最善と思われるように行動します。)

Her words were as follows that. (彼女の言葉は次のようであった。) の特徴をよく示している。 んかれ のが孤立語である。 は世がで、 英語と漢文が似ていると言われたひともいるのではないか)。 を変形して文法機能を示すことを屈折という。 ヨーロッパの との対応がないことである (人称代名詞の性や数とも無関係)。「話題・説明」との対応がないことである (人称代名詞の性や数とも無関係)。「話題・説明」との対応がないことである (人称代名詞の性や数とも無関係)。「話題・説明」との対応がないことである (人称代名詞の性や数とも無関係)。「話題・説明」との対応がないことである (人称代名詞の性や数とも無関係)。「話題・説明」との対応がないことである (人称代名詞の性や数とも無関係)。「話題・説明」という、対象に対している。

語ではなく話題をあらわす。あえて訳してみるなら次のようになるだろうか。ツ語の平叙文は動詞が二番目にくる V2 語順を取るのだが、一番目の語は主らだ。格関係を語順に頼らなくてもいい分、語順が別のことに使える。ドイらだ。格関係を語順に頼らなくてもいい分、語順が別のことに使える。ドイ

Das Buch lese ich. (その本は私が読む。)

Ich lese das Buch. (私はその本を読む。)

Nと感じられるようになったからだろう。
SVO 語順が固定化し、どんな文でも動詞の前に主語を置かなければならなたとされる1。同時期に非人称構文が虚辞の「it」を取るようになっている。数を区別できなくなって V2 語順を失い、顕著な「主語‐述語」型に変化し英語もかつては V2 語順を持っていた。しかし、一二○○年頃に単数と複

これから中動態を考察しようと思う。読者もお気づきの通り、私は『中動態本語と英語の例を挙げながら簡単に説明した。この切り口を利用して、私はこれまで、ある言語のなかで主語がどの程度幅を利かせているのかを、日

った。じられるようになり、it が主語と解釈されて現在の It is me.という表現になじられるようになり、it が主語と解釈されて現在の It is me.という表現になが文頭にくる V2 語順だったのだろう。しかし、文頭に来るものは主語と感り〔(それは) 私です。」は中世まで It am I.だった。主語は I で、話題の it

事情としては正しいが、日本ではずいぶん様子が違うのではないか。回帰」として顔を出しているという扱いである。それはヨーロッパの言語のの中動態は失われ、能動態と受動態の表舞台の裏方から「抑圧されたもののの 中動態は失われ、能動態と受動態の表舞台の裏方から「抑圧されたもののの世界」に大きな刺激を受けて本論を着想した。けれども勉強を進めるにつの世界」に大きな刺激を受けて本論を着想した。けれども勉強を進めるにつ

とに私たちはうまく気づけずにいる。そう、それはまるで「空気」のようにろが、それがあまりにも身近すぎて、ついさっきまで中動態まみれだったこであり、ようやく能動態と受動態の突き上げが始まったところなのだ。とこ私はこんな風に考えている。日本語の表舞台は今の今まで中動態の独擅場

#### 態と他動性

中心に述べるか、エルを中心に述べるかによって、る現象である。たとえば、キラさんがエルさんを殺すという内容を、キラを態(Voice)とは、どの動作主(Agent)の視点をとるかで文の形が変化す

キラにエルが殺される。 Lis killed by Kira

的語を主語に移し、動詞を過去分詞に変えて be 動詞の後に置き、前置詞「by」間接目的の標示)が交代し、動詞の語尾が「れる」に変わる。英語では、目キラにとるかエルにとるかで、を格(対格、直接目的の標示)、に格(与格、このように二通りの文を作ることができる。日本語では、が格(主格)を

の副詞句で動作主を示す。

Every boy loves a girl.

A girl is loved by every boy

能動文は、一人一人の男の子がそれぞれ別々の女の子が好き、と読むのがの意味があるが、「a」は一つという意味だけである。主語には話題化の機能の意味があるが、「a」は一つという意味だけである。主語には話題化の機能の意味があるが、「a」は一つという意味だけである。主語には話題化の機能の意味があるが、「a」は一つという意味だけである。主語には話題化の機能の意味があるが、「a」は一つという意味だけである。主語には話題化の機能の意味があるが、「every」を主語にとるならどちらの意味にも取れるのだろう。ところが受動文は、一人一人の男の子がそれぞれ別々の女の子が好き、と読むのが能動文は、一人一人の男の子がそれぞれ別々の女の子が好き、と読むのが

### 1 inch is defined as 2.54 cm.

記号の順番を入れ替えるという、巧妙な例である。 程、y」と、「□y, ∀x, Rxy」(ただしxは集合「boy」の要素、Rabは「aがbを愛する」という二項述語)の前者Rxy」と、「□y, ∀x, Rxy」(ただしxは集合「boy」の要素、yはっかけになった反例。なぜこれが強力な反例なのかと言うと、「∀x, □y, この例文は、チョムスキーが標準理論を改める(受動変形を放棄した)き

と考えているように思える14。目的語と主語を入れ替えたのだから、どこかに主語を置く場所があるはずだにおいて、動作主を明示的に示している割合は低い13。「by」を強調するのは、るとおり、「by」で動作主を示すことは必須ではない12。そもそも受身文全体典型的な、状態を示す受身文である。一般に、副詞句であることからわか

My heart is broken

だ(disappointed, shocked など)。これは感情表現一般の特徴である。の感情は自分が望んで湧き上がるものではないので、受動態が適しているのの感情は自分が望んで湧き上がるものではないので、受動態が適しているの感情は、心を叩き壊されるという被害を表しているのではなくて、「心が砕け散この文に「by my sweetheart」などと動作主をつけては大変である。これ

I am interested in English.

He is surprised at the news.

ょく指摘される (庵 2013)。 22 公文書で受動態が多用されると行為主体が明確にならないという問題が

13 有名なイェスペルセンの統計では、英文の受動態の八割程度が動作主を明3 有名なイェスペルセンの統計では、英文の受動態の八割程度が動作主を明

14 Maximum velocity was determined with an anemometer.を by an anemometer にすると、風速計が自ら進んで最高速度を測定したというニュアンスになる。(綿貫,ピーターセン 2006, p.109)by を取れるのは動作主だけである。(Shibatani 1985, p.832)

「Line Sports Control Trans T

「be born」がある15°

る。

そして最後に、能動文を規則的に変形しても受動態にできない他動詞があ

\*A car is had by me. (I have a car.)

\*Enough money is lacked for the project. (The project lacks enough money.)

い。

でから受動態を、目的語を主語に移す変形と考えても比較的問題が少なの言語において、能動文の主語・他動詞・目的語はかなり明瞭に捉えられという文法をとらえきることができない。とはいえ、英語やその他ヨーロッ 能動文の変形として受動文を定義しようとする冒頭の考え方では「受身」

ルミナス英和辞典の例文から。のだろう。能動文と受動文では微妙にニュアンスが異なるようだ。以下、のだろう。能動文と受動文では微妙にニュアンスが異なるようだ。以下、15 bear(産む)の過去分詞 borne から e が落ち、be born で熟語化した

She bore three children. (\*Three children were borne by her.) Margaret was borne by the queen. (\*The queen bore Margaret.) なお、後者は Margaret was born to [of] the queen.がふつう。

動詞の他動性を判断する議論もあるからである。 態を変形することで定義してみたが、反対に、受動態がつくれるかどうかである。ここで、さらに他動性について検討したい。先に受動態を、他動詞の能動

受動態を取れないことはこの定義に再考を迫る。だ、というわけである。しかし、先に見たように所有の意味での「have」が取ることができるように思われる。動詞の次に目的語の名詞があれば他動詞英語を見るかぎり、その動詞が他動詞か自動詞かは構文的にたやすく見て

窓が開いている。(自動詞

窓が開けてある。(他動詞

面白い。 の方に、受身の有無が程度問題であることから他動性を考察しているのがけたが、それは無理だった。」として撤回している。フーパーとトンプソンはたが、それは無理だった。」として撤回している。フーパーとトンプソン基準とすることはできない。わたしは前に、この基準で能動詞と所動詞を設したが、後に「受身の成否は難易の程度問題であって、それを動詞の分類の16 三上も、直接受動文を作れるものを能動詞、作れないものを所動詞と定義

い。英語の定義は完全に無力であるエァ。が格を主語の目印(主格)とすると、目的語を探そうとしても見つからな

である。BUMP OF CHICKEN でご存じ、ぶつかるという意味である。のではない。次に挙げるのは、ルミナス英和辞典の「bump」にあった例文英語でも、細かく見ていくと自動詞と他動詞の境は決してはっきりしたも

Something bumped against me. (自動詞)

He bumped his head against the wall. (他動詞)

だったということのはずだ。動作は自分の頭に向かっているのではなく、 アンスがでている。 一方で、後者を「His head was bumped against the wall に向かっている。だから、 自分の頭を壁にたたきつけたということではなく、壁にぶつかった場所が by him.」と書き換えるのにはかなり無理がある。 あえて「something」を主語にとることで、ぶつかってこられたというニュ 会うという意味になる。ばったり出会った。We bumped into each other.)。 に思われる。ふつう「bump」は人を主語にとる(目的語も人をとると、 本語でも、を格が場所を示すときはうまく受身にできない 前者を 「I was bumped against.」と書き換えてあまり違和感はないよう 自分の頭を主語にした受動文はおかしくなる。 元の文が言いたい 壁 日 頭

\*頭が彼にぶつけられた。(彼が頭をぶつけた。)

The window is open.

The window is still had opened

<sup>17</sup> 試みに英訳しておく。

\*宇宙がガガーリンに飛ばれた。(ガガーリンが宇宙を飛んだ。)

「AがBを~する」を「BがAに~される」と変形できない例は他にもたくさんある。(部下が失敗を謝る。\*失敗が部下に謝られる。) また、に格をくさんある。(部下が失敗を謝る。\*失敗が部下に謝られる。) また、に格を

る、 か。 かつ相手を変化させる19ということである。そうした動詞として、壊す、作 どうか。 的をもった動作かどうか。(F) 肯定文か否定文か。(G) 現実的か非現実的 行為の始まりから終わりがはっきりしているか漠然としているか。 続していると考えている。(A)動作主と働きかける対象とがそろっている な評価をしなくても、 総合的な評価をするという方法18をもとに、他動性が自動性へと意味的に連 な他動詞から、 フーパーとトンプソンは、  $\widehat{\mathbf{B}}$ 食べる、 Ĥ  $\widehat{J}$ 動作主がどう働きかけるか。(I)対象が動作を受けて変化するか 動作の激しさ。(C)動作が完了しているか、まだ途中か。 曲げる、 対象が具体的・個別的か、一般的・抽象的か。ここまで詳細 叩く、 他動性について一般に言えるのは、動作が相手に及び、 与える、 持つ、戦う、 他動性を一○の要素に分けてそれぞれの得点の 隠すなどが挙げられるだろう。こうした典型 話す、 分かる、付く、行く、開く、な (E) 目  $\widehat{\mathbb{D}}$ 

> 付く、へ行く)、で格(で死ぬ、で降る)にしたがって他動性が薄れてゆく。 取る傾向にあり(を殺す、を作る)、と格 こうした動詞の性質は格関係に反映している。 作主の中で完結するというグラデーションを描くことができる。 どのように、 構文にどのように反映させるかを調べている。 益であろう。フーパーとトンプソンは、 動性を定義しようとするのではなく、 とはいえこれもあくまでそういう傾向があるというだけである。格関係で他 11 動詞の典型は、 徐々に他動性が薄くなり、 死ぬ、眠る、降る、生きる、などであろう。日本語の場合、 他動性から格の機能を考察した方が有 世界の様々な言語が他動性を形態や 動作の対象が捕えがたく、 (と戦う、と話す)、に格、 他動性の強い動詞は、 他動性のな 行為が へ格 を格を

のように述べている。能動態だけをとる動詞を列挙し、それを対比して次能動態だけをとる動詞と中動態だけをとる動詞を列挙し、それを対比して次ところで、バンヴェニストはサンスクリット語とギリシア語で共通する、

作主]は、この過程の内部にあるのである。20 主辞がその過程の座であるような過程を示し、主辞のあらわすその主体[動との対立によって定義されるべき態であるところの中動態では、動詞は、主辞[主語]と過程との関係にかかわる一つの区別が現れてくる。能動態主辞[主語]と過程との関係にかかわる一つの区別が現れてくる。能動態

そもそも他動性 transitivity とは、動詞によってあらわされる行為が自ら

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> (P. J. Hopper & S. A. Thompson 1980)

いし、十分なお金がないことはお金に対する動作ではない。1992, p.65)。先にあげた have (を持つ) と lack (を欠く) の受身がつくれっ 目的語をとったとしても、相手を変化させなければ他動性は薄れる (角田

ころがある。 をとる動詞が自動詞なのだという。 反対に、能動態のみをとる動詞が他動詞で、 ンヴェニストが動詞の意味を踏まえてこの結論を引き出しているのは、 している。バンヴェニストが発見したのは、 を越えて他のものに及ぶ(transitive は、trans 越えて ire 行く²1)ことを指 ーとトンプソンのアプローチとも整合的である。惜しむらくは、態と他動 ていないように見えることだ。それに、この結論にはちょっと不思議なと 他動態と自動態の対立」(?)であったと読めば、とても腑に落ちる22。 の関係を議論しているということにバンヴェニスト自身がはっきり気づ 他動詞は受動態をつくり、 いったいこれはどうなっているのか。 自動詞はつくらない。ところがその 受動態の先祖である中動態のみ 能動態と受動態の対立に先立つ フー バ

動性仮説」によれば、と能動・受動について交通整理はしておこう。フーパーとトンプソンの「他と能動・受動について交通整理はしておこう。フーパーとトンプソンの「他バンヴェニストの主張についてはあとできちんと検討するが、自動・他動

と。23 こと、さらに、その文のどこかに文法的・意味的な違いが含まれているここと、さらに、その文のどこかに文法的・意味的な違いが含まれているこ動性が高い。先に上げたAからJの特徴のいずれかに従って他動性が高いある言語で、二つの単文が次の点で異なっていたら、その一方がより他ある言語で、二つの単文が次の点で異なっていたら、その一方がより他

> る。 他動性が高い。 言える。また、「ている」には状態の継続、「てある」には完了した結果のニ ってみよう。「窓が開いている。」と 反映する違いを突き止めることで、 ュアンスがある。 すなわち、 開くのは自発的だが、 他動性の意味的な特徴を比較し、ついで、 A・C・E・Iの点で「窓が開けてある。」 開けるのには人の動作があり24「窓を開ける」と 他動性を判定するのである。 「窓が開けてある。」を意味的に比較す 形の上でその特徴を が勝っており、 先の例でや

形態的・構文的な考察をするべきである。 んがらがってくる。意味的にはまず他動性を考え、しかる後に態やその他のれる。これを、能動態だが「意味的には受動態」などと言い始めると話がこ致するが、他にも他動性を反映する形態的・構文的な要素はいろいろ考えら動態は形式的な対立である。英語では他動性の強弱と受動態の有無がよく一重のように、他動性と自動性は意味的な対立である。対して、能動態と受

方の用法を持つ動詞よりもはるかに多かったと考えられている。ところが中から説明できるように思われる。古英語では、自動詞の数は他動詞や自他両については、なぜ能動態と受動態の対立が顕著になったのかを他動詞の発達話を戻そう。ヨーロッパの他の言語はよくわからないが、少なくとも英語

transitivity という。 transitivity という。

であると指摘している。(金谷 1998, p.62)22 金谷ははっきりと、バンヴェニストの外態・内態は他動性・自動性と同じ

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> (Hopper & Thompson 1980, p.255)

<sup>24</sup> 開 ki - ます・開 ke - ます、のように日本語には自動詞と他動詞が対をなる。

とする言語になっている。世から近代にかけて他動詞が大量に増加し、英語は今では他動詞表現を中心

例えば興味深いのが「help」である。 他動詞が発達した原因の一つとして、冠詞の屈折を失ったことで与格が対格と区別できなくなり、動詞の目的語はすべて対格(直接目的語)とみなされるようになったことが挙げられる。現在のドイツ語を想定すればよいが、お英語の名詞は冠詞と語尾が主格(が格)・属格(の格)・与格(に格)・対格(を格)に対応して変化した。一例を示すと、「the/that end」(男性・単格)は「se ende」「pæs endes」「pæm ende」「pone ende」と格変化した25。しかし、中世には属格の語尾を除いて格の変化を失い、「pe ende」になった26。この結果、与格と対格の混同が起こった。例えば興味深いのが「help」である。

The man helps the child. (現代英語)

Se mann healp **þæm** cild. (古英語)

Der Mann hilft **dem** Kind.(現代ドイツ語)

はその子どもにとって助けになる the man gets helpful to the child.」とい古英語では「cild」が与格である。「男がその子を助ける」ではなく、「男

a) ことでも他動詞化が進行した。 B) ことでも他動詞化が進行した。

も自動詞である。他にも「answer」「follow」などが与格をとり、ドイツ語「antworten」「folgen」の言い方なのだ。ドイツ語でも「helfen」が自動詞なのは注目に値する27。

上書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもしれない20。日本語なら、「アイスを売る。/アと書きされた例と言えるかもといるい。

割れる。/グラスを割る。 28 ドアが開く。/ドアを開ける。 布が広がる。/布を広げる。 グラスがれますか?であって、私は君を助けられますか、ではない!ということである。Can I help you? は Kann ich dir helfen? 君の助けになができない、その人の助けになるという関係性が生まれることが大切なのだができない、その人の助けになるという関係性が生まれることが大切なのだ別の的に言うなら、自分の「能動性」を発揮するだけでは人を助けること

Die Tür geht auf. / Er öffnet die Tür. Ein Tuch breitet sich. / Er breitet ein Tuch. Das Glas bricht. / Er bricht das Glas.

La porte s'ouvre. / Il ouvre la porte. Un tissu se répand (s'étale). / Il étale un tissue. Le verre se casse. / Il casse le verre. (ただし casser には

どうかも微妙で、売り手が意図しなくても自然と本が売れてゆくという自発 47に読まれる(読まれやすい)」としては変である。それに、意味が受動的か私は賛成できない。対応する訳を「アイスがよく売られる」や「その本は楽8 形の上で受動態をまったくとらない以上、これを能動受動文と呼ぶことに

のように他動性に合わせて動詞の形が変化するところである。 イスがよく売れる。」「この本を読む。/この本は楽に読める(読みやすい)。」

その動詞の他動性によって決まることを指摘しているao that 節をとる非人称構文の人称化である。 中尾と児島は、 それ以外にも、 英語は動詞の他動性を高めている。ここで取り上げるのは 動詞の取る補文が

けで、 ば受動態を取る可能性が生まれる。 that節を取る限り受動態にはできないが、それが分解されて目的語に変われ 節内の主語は主文の主語が働きかける対象という位置づけになる。もちろん、 しかし、to 不定詞や現在分詞では文の形が崩れ(I remember him saying so.) 補文に that 節をとるときは、完全な形の文に「that」が付されているだ 節の内容は主文の主語とは関係ない(I remember that he said so.)。

取ることは少なくなる。 ばしさの受け取り手であり、与格で表せた。しかし一四世紀以降、that 節を なら「it is agreeable (to me) that...」のような表現である。 のように非人称構文で that 節をとることができた。敢えて現代英語に訳す 例を挙げよう。「like」は古英語では「Ician」(喜ばしい)であり、「methinks」 目的語はその喜

私は宮廷人だ。)シェイクスピア God liketh thy requeste. (あなたの求めは神に喜ばれる。) Whether it like me or not, I am a courtier. (好ましかろうとなかろうと) チョーサー

> 喜ぶ。」とも読める。 できなくなったことも重要である。チョーサーの文は して主語の位置に移動した31。もちろん、格変化を失って主格と与格が区別 るようになると、与格にあった喜ばしさの受け取り手は喜びを感じる主体と ェイクスピアには「I like O」の用法もある。 格変化を失っているが、文頭の「god」や「it」は与格である。 that 節ではなく to 不定詞をと 「神があなたの求めを シ

在も進行中である。 配下に入ったというわけである。この動向は、 不定詞」の形でよく用いられるようになり、最終的に「to」が落ちて「make してほとんど用いられなかったが、中世以降「make O that 節」「make O to この現象は使役動詞についても言える。「make」は古英語では使役動詞と 原型不定詞」という SVOC の形に至った。 補文の内容が完全に主語の支 「have」や「get」において現

0

president decided tax increase.」ない、 の働きを現在は受動態が担っていることは強調されてよい。 的に「it」を主語にとる、と指摘している82。ここで、 ように表現するもの」であり、動作主を考えないので、 自然界・社会・個人の心理に生起するもろもろの現象をあたかも自然現象の 非人称構文についてもう少し掘り下げておこう。安藤は、「非人称構文は、 大統領から増税の指令が発せられて かつての非人称構文 無主語あるいは形式 例えば

32

(安藤 2002, p.106)

me to go.」のように to 不定詞の意味上の主語として解釈される場合があっ better to go.」のように主格として解釈される場合と、「It would be better for

人称構文「me were better to go.行く方がよかったようだ」は

接頭辞が与格と対格と主格で同形となったこともこの変化を後押しした。

せたほうがいいと思う。  $\mathcal{O}$ 解釈にして The door opens automatically.のような自動詞表現と対応さ

<sup>(</sup>中尾・児島 1990, pp.102-3)

受動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 学動態を発達させたのである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 大統領令によって決定されている。 しかし、官僚たちがよく利用している 学動態を発達させたのである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 特定や責任の追及には不向きである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 特定や責任の追及には不向きである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 特定や責任の追及には不向きである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 特定や責任の追及には不向きである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 特定や責任の追及には不向きである。 非人称構文の人称化とともに、英語は 特定や責任の追及には不向きである。 は他動性の声には不向きである。 は、増税

語特有の事情である。 動態を作れるかどうかが他動性の基準としてある程度有効だというのは、英助態の可能性を極端に狭めてしまったことがわかる。なぜなら、多くの言語動態の可能性を極端に狭めてしまったことがわかる。なぜなら、多くの言語とはいえ英語以外の言語に目を向ければ、英語は他動性の発達とともに受

ラテン語の自動詞の受身は非人称的な表現で用いられる。

Sic itur ad astra. (人は星へ向かう (天に昇る)。) アエネアス®

のような一般的なことがらを述べるときに受動態(無主語文)を用いる。が文脈から主題が人間であることがわかる。そこで、「人は死すべきものだ」が文脈から主題が人間であることがわかる。そこで、「人は死すべきものだ」テン語は主語の人称と単複に応じて動詞が整然と活用する)、sic は「このような」をです。

ドイツ語でも事情は同じで、自動詞の受身が非人称的な表現で用いられる。

注いている。) 34 Es **wird ge**sungen, es **wird ge**weint. (祝って、歌って、

ために受動態を使っているss。 動性の表現ではない。文中に動作主を出さず、できごとをそのまま表現する語の自動詞の受動態は、「祝われる」ではなく「祝う」と訳す。これらは被wird は受動の助動詞 werden の直説法・現在・三人称・単数形。ドイツ

にする。
トルコ語でも、非人称的な自動詞の受身によって動作主を特定しないよう

Ada da her akṣam yüz**ül**ür. (島では毎晩人が泳いでいる。) 36

ada は島、da は場所 (at the island)、her akşam は毎晩 (every evening)

<sup>34</sup> ベルリンの壁崩壊のときの様子。

http://www.coelang.tufs.ac.jp/mt//de/gmod/contents/explanation/072.html(2017/11/11 閲覧)

来るので無主語(無主格)文となる。 sb helfen のように与格を取る自動詞の受動態は、与格が与格のまま文頭に

Dem Kind wird vom Mann geholfen. (その子は男に助けられる。)

http://www.tufs.ac.jp/common/fs/ilr/contents/luncheon\_handouts/luncheon20150128aoyama\_resume.pdf(2017/11/17 閲覧)

る、という表現にする。を用いるのが普通である。それによって、その島はいつも人が泳ぐ状態にあた川いるのが普通である。それによって、その島はいつも人が泳ぐ状態にあトルコ語の自動詞の受動態では、属性や習慣を表す中立形(ここでは yüz-er)

惑のニュアンスを帯びるものが多い。この理由についてはあとで考察する。主語を消すための非人称的な受身は存在しない。日本語の自動詞の受身は迷日本語は「話題‐説明」型であり、そもそも主語を立てる必要がないので、

雨に降られる。(雨が降る。)

祝に死なれる。 (親が死ぬ。)

的な表現になるし、他動性の高い動詞の過去分詞をもってくれば、被動性も的な表現になるし、他動性の高い動詞の過去分詞をもってくれば非人称の基本は、SVCである。C(補語)とは名詞や形容詞が補われる位置である。C(補語)とは名詞や形容詞が補われる位置である。の基本は、SVCである。C(補語)とは名詞や形容詞が補われる位置である。の基本は、SVCである。C(補語)とは名詞や形容詞が補われる位置である。のも当然である。そこに他動性の低い動詞の過去分詞をもってくれば非人称のも当然である。そこに他動性の高い動詞の過去分詞をもってくれば、被動性のある。ではなくて、動詞そのを使った表現を入れたい。方法は現在分詞と過去ではなくである。とこに他動性の高い動詞を表現されてしまう。英動態の説明を以上をもとに、もう一度英語の受動態を見直しておこう。受動態の説明を以上をもとに、もう一度英語の受動態を見直しておこう。受動態の説明を

Winter is gone. (冬が過ぎ去った。)のような表現が残っている。自動詞の完了形に be が、他動詞の完了形に have が使い分けられていた。味深い。他動性を帯びた完了では have を用いる (現在完了)。古英語では、動性が完了(されてしまった)で表現されることは北京語と共通していて興歌、現在分詞と過去分詞は、進行と完了というアスペクトの対立と考える。被

その一つに過ぎないのだ。 passive という言葉の意味だろう。 に示される行為者が目的語に表れた対象に向かって働きかけているという に考えるべきではない。それは受動態の受け持っている働きの、 の一つの働きである。 ら働きかけられている、という方向性を持つ。これが能動 active と受動 方向性を持つ。受動態は、反対に、主語や話題となっているものが行為者か が気になるところである。そのときは、「by~」の副詞句で動作主を補おう38。 うまく表現できるのである。とはいえ、 英語における能動態の他動詞文は、 しかし、被動性をもって「意味的には受動態」 他動詞を利用した被動性の表現は受動態 その動詞が持つ他動性によって、主語 被動性を強調する以上、 あくまでも その動作主

#### 能格言語

くくりとしよう。 能動態と受動態の対立について、もう少し踏み込んだ考察を紹介して締め

能格言語という、一見奇妙な格組織をもった言語がある30。能格言語では、

38 日本語の他動性を利用した受身文は、「~に…される」という形を好むが、88 日本語の他動性を利用した受身文は、「~に…される」という形を好むが、38 日本語の他動性を利用した受身文は、「~に…される」という形を好むが、39 ケルニカがある、スペインのバスク地方で話されるバスク語が有名である。がルニカがある、スペインのバスク地方で話されるバスク語が有名である。がルニカがある、スペインのバスク地方で話されるバスク語が有名である。でかてヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中やイヌイットの言語、黒海とカスピ海に挟まれた地域のコーカサス諸語、中が大きないのでは、1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の1921年の

そして他動詞の主語を、能格として有標化する。あえて英語で表現するなら自動詞の主語と、他動詞の目的語が同じ格で表される。これを絶対格という。

(能格:he, ye 絶対格:him, you)、

Him dies. You die.(絶対格 - 自動詞)

Ye kill him. He kills you.(能格 - 他動詞

絶対格

他動詞のが格だけが残ったと考えてみるならば40の記事を見よう)。もし日本語で、自動詞のが格と他動詞のを格がなくなり、対格は無標で、能格が有標である(興味がある人は Wikipedia の「能格言語」対格が「you」だったので、それを踏まえてみた。多くの能格言語では絶といったところか。ちょっと面白いのだが、古英語の二人称複数の主格は「ye」

彼死ぬ。あなた死ぬ。

あなたが彼 殺す。彼があなた 殺す。

う。すると「A make B die」、Aが[B die]というできごとをつくりだした、考える。これを、AがBを死に至らしめる、という使役として解釈してみよる。つぎに、もうひとりAに登場してもらい、他動詞の表現「A kill B」をという格組織になる。このニュアンスを掴むのは難しいが、池上は次のよう

ける(「彼死ぬかな」「あなた、彼殺すよね」)ので参考にされたい。 c この設定は (角田 1992, p.32) による。日本語は話し言葉ではよく格が抜

るのかを理解できるというわけである。 役としてとらえる41なら、なぜ自動詞の主語と他動詞の目的語が同じ格をとという表現になる。この「B」の位置が絶対格である。他動詞を自動詞+使

easily.」も思い出してほしい。このように他動詞が自動詞になるというに絶対格の発想によって目的語が主語の位置におさまったのである。他動詞が自動詞+使役なら、他動詞から使役を引き算すれば自動詞になるというをでのいまななった結果、「A make」の部分が落ち、ちょうど能格言語と主を明示しなくなった結果、「A make」の部分が落ち、ちょうど能格言語と主を明示しなくなった結果、「A make」の部分が落ち、ちょうど能格言語とすを明示しなくなった結果、「A make」の部分が落ち、ちょうど能格言語とかけだ。

る。あえて先の例に当てはめてみるならば、自動詞の主語が他動詞の目的語にくるのと同じふるまいが見られると言えある。その逆に他動詞の受動態を能動態に戻す操作には、能格言語においてまた、他動詞から「A make」を引き算するという点では受動態も同じでまた、他動詞から「A

Him is killed.

Ye kill him. (by ye [Him is killed])

せる」を使って「死なせる(自動詞+使役)」の形にする。たない自動詞もある。それをあえて他動詞にするときは、使役の助動詞「さ対になっているものが多い。しかし、「死ぬ」のように対になる他動詞を持見える(自動詞)」「富士山を見る(他動詞)」のように、自動詞と他動詞が41この現象が日本語にも見られることは注目に値する。日本語は「富士山が

くるのである。こう考えると、受動態の「by」は能格と似ている。まず受動文を考え、そこに能格成分「A make」を入れることで他動詞をつ

る」という表現をつくる。 の発想である。先の例の類推でいけば、「彼殺し」から「あなたが彼殺しすい魚釣りする」「子どもが人形遊びする」「彼は本読み中だ」などは能格言語が魚釣りする」「子どもが人形遊びする」「彼は本読み中だ」などは能格言語の「雨降り(雨が降る)」に対して他動詞の「魚釣り(魚を釣る)」であっ詞の「雨降り(雨が降る)」に対して他動詞の「魚釣り(魚を釣る)」であっ詞の「雨降り(雨が降る)」に対して他動詞の「魚釣り(魚を釣る)」であっ

愛す」と言うことになる。要するに、高校生の訳は英語の動詞「love」を日 私なりに考えてみたい。「I love you.」をなんと訳しますか?高校生にそう聞 ころか。 が好き」をあえて英語に訳すなら、「For me, you are beloved.」といったと 本語の形容詞 なので(好きな人、と名詞を修飾する)、文法的には、「君を好く」か は?と聞く。 とか、それに類する答えが返ってくる。そこで重ねて、「君が好き」の主語 くと、「私はあなたを愛します」という答えは思いのほか少ない。「君が好き」 それでもまだピンとこないかもしれない。こんどは、 「君を好き」って変じゃないですか。 この 主語は (学校文法的には形容動詞) 「好き」 に言い換えていたのだ。 「君 for me 「君」だろうか。おかしい、 が能格にあたる43。 変なのである。「好き」は形容詞 君」 は目的語のはずだ。 能格のニュアンスを 「君を

ら派生したことも示唆的だ。非人称表現の与格は能格に通じると言えまいか。語を示すことも似たような発想かもしれない。これがもともと非人称表現かは (柴谷 1986) 英語なら ice breaking, cake cutting, bird watching など。

にする。 事を主語にとって表現する。「私は英語が出来る」は「I can speak English.」 に注意されたい。 ある。このように、 話題化されて補足的に補われており、この「は」が示すものはまさに能格で という表現にするのである44。たしかにこの方が元の文の形に近い。「私」は によれば、「As for me, natto is eatable.」 つまり、納豆の「食べられる性質」 発想である。 ではなく、私には英語がすらすら出て来る「English is speakable」という にとり助動詞 can を使って、「I can eat natto.」という「私の能力」 次に、 しかし、 「私は納豆が食べられる」の英訳も考えてみよう。普通は、Iを主語 他動詞が形容詞に置き換えられ、 日本語研究者アルフォンソの手になると言われる有名な訳 日本語は可能の表現を、 人間を主語にとるのではなく物 他動性がなくなっていること の表現

ろにある。この発想と深い関係にあるのが、他動詞の間接受身である。外から働きかける動作主を考えることで他動詞を説明している、というとこ池上と私の説明の勘所は、自動詞を中心に表現される〈できごと〉にその

太郎が泥棒に財布を盗まれる。

の受動文は「太郎の財布が泥棒に盗まれる。」でなければならない。実は、まく表現することができない。「泥棒が太郎の財布を盗む。」と書くなら、そ棒」をが格にとるはずだが、「泥棒が…」で始めると太郎と財布の関係をうこの文を能動文に書き替えることができるだろうか。公式どおりなら、「泥

pp.81-2) pp.81-2) pp.81-2)

この受身文に対応するのは能動文ではなく、使役文である。

太郎が泥棒に財布を盗ませる。

するとこのことがよくわかるであろう。ら、泥棒を主語にして能動文を作ろうと思ってもうまくいかなかった。英訳ら、泥棒を主語にして能動文を作ろうと思ってもうまくいかなかった。英訳盗まれていたり盗ませていたりするのは、泥棒ではなく太郎である。だか

Taro gets the purse stolen by a thief

Taro gets a thief steal the purse.

のだts。
のにはこのような理由が考えられる
して、太郎がやられ放題であったなら受身になり、むしろそうなるように仕
して、太郎がやられ放題であったなら受身になり、むしろそうなるように仕

らえた方が理解しやすいだろう。念のため、対応する使役文も付しておく。また、自動詞の受身(いわゆる迷惑の受身)はこの間接受身の観点からと

母が息子に死なれた。(母が息子を死なせた。)私は赤ちゃんに泣かれた。(私は赤ちゃんを泣かせた。)

はずである)。 構文を使役にも用いることができる(むしろ faire は使役動詞として教わるま フランス語も同様で、Taro se fait voler le portefeuille par un voleur.の

> ペクトが加わるま。このため、受動態は被害の文脈で好んで用いられる。 強い影響を受けその結果こうなった(なってしまった)、という完了のアス に迷惑のニュアンスが生じやすいのは、使役との対立があるからだろう。 中国語(北京語)の「被」を用いた受動態では、話題となっているものが があるからだろう。 は、かれたり死なれたりしているものは、私や母が

L被奇樂殺死了(エルはキラに殺された。L has been killed by Kira.)

受身が北京語にも存在する48。作主はしばしば省略される。結果に関心を寄せるため、日本語における間接「被」が受身のマーカー、そのあとにつづくのが動作主である。なお、動

我被婴儿哭得睡不着觉。(私は赤ん坊に泣かれて、眠れなかった。)

がその出来事によってどのような影響を受けたかを表すのだ。さらに、「殺「得」の後が結果を示している。日本語の間接受身と同様に、話題の中心

は He has died.と訳せる。 コランス語も受動態に完了のアスペクトを含むことがある。 Il est mort. た。/私は風を吹かせていた。」臆病風なら言えるかもしれないが。 天候の受身に使役を使うと意味的に無理が生じる。「私は風に吹かれている 天候の受身に使役を使うと意味的に無理が生じる。「私は風に吹かれてい

(陳 2015)

8

死」のような複合動詞では自動詞文がつくれる。

L殺死了(エルは殺されて死んだ。)

たせていると考えた方がよいくらいだ。を使った受動文は、自動詞文に動作主を付け加えることで受身の意味を際立このような自動詞文は、能動態だが受身の意味にとることができる48「被」

のような世界観があると考えてみたいのである。れるものとして〈人間〉が補足的に示される。能格や間接受身の背後にはこて来る事)を自動詞で表す発想がまずあり、それに働きかける・働きかけらいくつかの例を挙げてきたが、それらを要するに〈できごと〉(自ずと出

非人称構文となったはずである。 生物であって、動作主になることがない。それらが動きの起点となる場合は(単数)と「sie」(複数)に加えて、中性名詞の「das」(定冠詞)と「ein」(不定冠詞)の主格と対格が一致する。三人称の代名詞や中性名詞は本来無(不定冠詞)の主格と対格が一致する。三人称の代名詞や中性名詞(定冠詞)と「ein」を、では、代名詞「es」のである。 それは、英語の代名詞「it」が主格と対格で同じ形を取る、つまっている。それは、英語の代名詞「it」が主格と対格で同じ形を取る、つまっている。

称化と言えるのではないかと思えてくる。能格言語のバスク語は、動詞が絶このように考えていくと、能格型の衰退もまたある意味で非人称構文の人

ば同様の歴史的見解を述べている。 が格と能格(さらに与格)によって複雑に活用する多人称性をもつ。そこか対格と能格(さらに与格)によって複雑に活用する多人称性をもつ。そこかが、他と能格(さらに与格)によって複雑に活用する多人称性をもつ。そこかが、で歴史的見解を述べている。

階では、 う。 主語として定立されるという根本的な変貌を経るのである。 生じさせたきっかけは、やはり〈する〉主体としての典型的な〈人間〉と すら想像できるのである。 いうものに文構成の中心的地位を与えるようになったということであろ いう類型学的な変化を経たことが事実であるとすれば、 〈人間〉 もし印欧語がその歴史的な発展の途上で本来の能格型から対格型 それによって、任意的な要素にすぎなかった能格は文構造を統率する 言語は 中心の意識の発達が言語の性格を変化させる前の素朴(?)な段 〈なる〉的なものとして現れる方が自然なのではないかと そのような変化を 逆に言えば、 へと

私たちはいまや、中動態を考察するための包括的な見地に立っている。こ

9005)。 グラスを割った。」という他動詞に変えたものとみることができる(石村グラスを割った。」という他動詞に変えたものとみることができる(石村ともとれる。また、「他打破了玻璃杯」は自動詞文に「他」をつけて「彼が。「玻璃杯打破了」は文脈次第で、グラスが割れたとも、グラスが割られた

<sup>(</sup>石村 議論ではない。)「彼が まれる以前の憶測的な「名詞的構文」を仮定するもので、あまり根拠のある割られた 8 ただし、國分の依拠しているコラール『ラテン語文法』の記述は動詞が生

<sup>(</sup>池上 1981, pp.136-7)

非人称構文の人称化、 序曲にこそ、 語卓越へ、といった様々なレベルで進行してきた。そしてこの巨大な歩みの た、〈できごと〉から〈人間〉へという歩みを仮定してみよう。その歩みは、 を想定してみよう。そしてヨーロッパの言語、特に英語の歴史がたどってき 心に置くか、〈できごと〉(おのずから出て来ること)を中心に置くかターーー こで言語的思考の大きな二つの類型 「中動態の衰退」という物語はふさわしいのではあるまいか。 他動性の発達、 能格型から対格型へ、 〈人間〉 (みずからするもの)を中 話題卓越から主

なのに対し、「話題 - 説明」

は文の内容を考慮する意味論的な基準53ではない

#### 世界の世界性

#### 無主語の世界

ありうべきことである。 ないが、この語圏内の哲学者たちが、 価値判断と人種条件の呪縛でもある。 った目で「世界を眺め」、異なった途を歩きつつあることは、ひじょうに ウラル=アルタイ語においては、主語の概念がはなはだしく発達してい ある文法的機能の呪縛は、窮極において、生理的 インドゲルマン族や回教徒とは異な

フリードリヒ・ニーチェ『善悪の彼岸』

しかし、「主語 - 述語」 私は冒頭で「主語 - 述語」型と は構文・形態的に分析可能な、 「話題‐説明」型という類型を紹介した。

通路』にさかのぼる。

す動作」の動詞と「おのずから成る動作」の動詞を類別した本居春庭の『詞 「自ら」を「みずから」と「おのずから」と訓じる区別は、「みずから為 「本居春庭の動詞表現機能分担」(寺村 1982, p.319) 目で見て分かる指標 54 主格 nominative case ( ろう。以下、初歩的な確認をする。 ないが、それと命題論理の話とは関係ない。 語順と話題化において特別な振る舞いをしない。 英語の主語と日本語の主語とでは、 属格 genitive case、

54、そのほか「で格」「と格」「から格」「まで格」「より格」…などと比べて、 ができる。しかしが格は、対格に相当する「を格」や与格に相当する「に格」 という指標もあり、 語学習者(や日本語学習者)なら必ず押さえておかなければならないことだ ていこう。 沌としている。そこで、主語と話題の関係を、 かと思われるかもしれない。ある程度はそのとおりだが、話題を示す「は この、「しずかが」「のび太と」「電車で」「月見台から」「下北沢まで」「服 日本語文のなかに主語を探すなら、主格に相当する「が格」を挙げること しずかがのび太と電車で月見台から下北沢まで服を買いに行った。 主語にも動作主という意味的な側面があって、事態は混 非常に大きな違いがある。 日英語を比較しながら定義し これは、 英

「の」「に」「を」との対応関係がわかりづらくて良くないと思う。

があり、使い勝手がいい。ドイツ語の一、二、三、四格という呼び方は「が、accusative case あたりはヨーロッパの言語と日本語とでけっこう対応関係 53 アリストテレスの命題論理では、命題とは主語 - 述語の組でなにごとかに えてもよかろう。いずれにせよ、日本語では主語 - 述語は構文的に重要では 語 - 述語は実質的には話題 - 説明という情報構造のことを言っていると考 ついてなにごとかを判断する(真偽を決める)ものだった。しかし、この主 与格 dative case、

車では」「月見台からは」「下北沢までは」「服は」あるいは た。」なども、 ることができるが、 ている (適当な文脈を補う必要がある)。が格は基本的にすべての動詞が取 を削った文が情報として何か欠けているように感じられるところにも表れ 位に立っている。 でき(「しずかがは」「服をは」とは言わない)、その点で他の格に対して優 とができる。ただし、が格とを格は話題化により「は」に置き換えることが て非文法的な文になるわけではない。 聞き苦しいものもあるが適切な文脈を選べばすべて文頭で話題化するこ あるいは 階乗×二通りの文が可能である。さらに、「しずかは」「のび太とは」「電 「服を買いに」 が格がないので落ち着かない、とは感じられない。 が格とを格の優位は、 『雪国』 の冒頭のように、が格が欠けているからといっ の語順は自由であり、 「明日には着きます。」「晩ご飯は食べ 上の文から「しずかが」 聞き苦しいものもあるが 「服を買いには」 -p 「服を」

る(「明日、着きます。」「もう食べました。」)。して働くことができる。もちろん話題が読点や文脈で示されていることもあに応じて格助詞で補われた述語は、副助詞「は」で提示された話題の説明とは、「行った。」あるいは「買いに行った。」という述語を様々な格が補っては、「行った。」とは、述語を補う補語格の助詞、という意味である。先の文で

恋しい(形容詞文)」「君を、恋する(動詞文)」の三つの基本文がある。英して、その述語を大きく分類するならば、「君が、恋人だ(名詞文)」「君が、「ない」などの助動詞が接続して受身や使役や時制などなどを表現する。そ動詞の後ろに「れる・られる」「する・させる」「である・です」「だろう」「た」た述語を中心として、その前に様々な補語格や副詞句が補われ、また述語のこのように考えるならば、日本語の中心は述語である。文の最後におかれ

動詞 <u>\</u> るが、 compliment」としてまとめている。典型的には be 動詞や知覚動詞に対応し という構文的な概念に普遍性があるとは言い には大変便利である。 たくわからないからでもある。なお、「主語 - 動詞」に他動性がなく 強い影響も考えられるが、人称代名詞以外では語順に頼らなければ格がまっ 目的語の場所がくるという点で特異である。 がセットで立たなければ、 動詞以外では三単現の「s」がつくだけだが、動詞を活用する。 けのかたちでない限り、 語の五文型とはずいぶん違っている。 て、 英 様子や状態を示すものが補語に入る。こうした補語の地位も、 、語はこれとまったく異なっている。多くの言語で文頭は話題の場所である。 - 目的語」という構造を際立たせるものだ。この構造は英語を説明する 続く単語を目的語と取れないときは、それらを一括して 英語は基本五文型の全てで強制的に主語が文頭に来る。 しかし、 主語は形式的であっても必ず明示する。 英語は文を作れない。さらに英語は、 英語由来の 以上が日本語の基本的な構造である。 「主語 subject」と 同様の語順を取るフランス語 「目的語 object」 命令や呼 主語と述 動詞の後に 主語は、 主語 補 語

study.] ると、目的語にさらに行為 英語を「する」言語だと説明するゆえんである。この構文がさらに強められ wrong.」のように様子や状態にまで広がっていく。 を念頭に置いた他動性の高い構文である。 「Look what time it is.」のように他動詞化することも多い。 英語の特徴について少し補足しておくと、「主語 のように対象に何かをさせる、 (主語 動詞)が織り込まれ、 対象をそのように変える、という使 この構文が -動 また反対に、 <sup>↑</sup>My cell phone <sup>「</sup>Mother gets me to 池上や金谷が 的 語 は 行為

役動詞化にいたる550

べれば多少優位なところはあるが、英語の主語のような強力な作用は持って 語」の際立つことが理解できる。日本語のが格(主格)は、 日本語と英語を比較すると、日本語は「は」の作用が際立ち、 とを教えてくれる。 ない。また、次のような文は、 が格を主語と同一視するのが危険であるこ 他の格助詞に比 英語では 主

ウナギが好きだ。

ウナギが食べたい。

として現れているのである。 ころで述べた。この発話者にとっては、ウナギが好きなものや食べたいもの し、これを非文法的と考えるのは本末転倒である。そのことは能格言語 「ウナギが」は直接目的語を示していると解するのが妥当であろう。しか のと

反対に、主語に相当するものをが格以外で示す文も挙げておこう。

本社では今年も新卒学生を募集します。

私にはあの先生が怖い。

このような例を考えていくと、表層の構文や格関係と同時に、 意味的な基

Mary sung the baby to sleep. (メアリが歌を歌い、赤ちゃんは眠った。) 他動詞だけでなく、自動詞さえも使役化する。 (池上 1981, p.277) メアリはへとへとに 56 起点というだけでなく文の話題をも独占することによってこそ、「この行為 が指摘しているのは主語の卓越であることが理解されよう。主語が、行為の は誰のものか?」という問いは喚起されるであろう。もちろん主語になるの 以上、 この「行為者」を本論の 「動作主」と重ね合わせて理解するならば、

らない(この主語中心主義を、エゴ ego セントリックをもじってエイゴ eigc 動作主と原則的に一致する。これは主語の驚くべき強力さと言わなければな ぞれ「募集する」や「怖がる」の動作主である56。英語では、 たてる。これは意味的な概念であり、で格の「本社」、に格の「私」がそれ 準を考えた方がよいとわかる。そこで「動作主 actor, agent」という概念を セントリックという。ぜひとも広まってほしい概念である)。 主語が話題や

この主語の強力さと絡めるときに、 國分の議論が精彩を帯びてくる。

するだけではない、 態が受動態と対立するようになったときに現れたのは、 のだ、と。57 い意味で行為を行為者に結びつけるようになる。…中動態が失われ、 に結びつける発想の基礎がそこに生まれる。…だがその後、 動詞は後に人称を獲得し、それによって、動詞が示す行為や状態を主語 行為を行為者に帰属させる、そのような言語であった 単に行為者を確定 動詞はより強

nominative case」「主題 topic」「動作者 agent」を区別するのは大切だと思 摘はもつともだ。 う。日本語ではどれにも「主」のつく訳語があるので混乱が深まるという指 (角田 1992)を参考に議論を組み立てた。「主語 subject」「主格

(國分2017, pp.175-6)

John danced Mary weary.(ジョンがメアリを躍らせ、

って出来事をそのまま語るのがふつうだからだ。 ることは、「What made her do so?」のような、受験英語で言うところの無生物主語の多発でおなじみである。これは、「主語が行為する」という枠組みで出来事を語ろうとした英語の苦肉の策なのであろう。日本語でこのような、可能にはない。英語が猫も杓子も主語から発する行為で考えようとす

もらって構わない。や錯綜するので、議論を追うのが面倒であれば文法的な記述は読み飛ばしてや錯綜するので、議論を追うのが面倒であれば文法的な記述は読み飛ばして一歩広げて、能格言語についても考えておく。ただし、能格言語の説明はや英語における主語の卓越はこれで十分明らかと思うが、議論の視野をもう

とはおよそ反対のふるまいからも想像がつくだろう。能格はあくまで補足的を絶対格に「格上げ」するという、主格を落として受動態をつくる対格言語逆受動構文は「受身」の意味を表す構文ではないぬ。それは、他動詞の能格第一に、能格言語の中で逆受動構文を持つのは一部である。第二に、この

は何だろうか。 であり、統語上の優位が絶対格にあるのである。それでは逆受動構文の機能

が、目的語(対格)は省略できない。英語や日本語のような対格言語は、複文において主語(主格)は省略できる

キラがやって来て、Lを殺した。キラがLを殺して、どこかへ行った。Kira came here and killed L. Kira killed L and went somewhere.

 $^{st} \mathrm{L}$  went there and Kira killed. Kira killed L and went to heaven.

\*Lがそこに行くと、キラが殺した。Lをキラが殺して、天国へ行った。

るためには、受動態にする必要がある。されるため、非文法的になるのだろう。そこで「Lが」や「Lを」を省略する。対象を省略すると「and」や読点の前後で動作主が切り替わったと誤解る、対象を省略すると「and」や読点の前後で動作主が切り替わったと誤解ポイントは、動作主は省略できるが、対象は省略できないということであ

L went there and was killed by Kira. L was killed by Kira and went to heaven.

Lが行くと、キラに殺された。Lがキラに殺されて、天国へ行った。

語でもこのような目的で受動態を用いることはほとんどない。っきりわかるからである。ただし、確かに文法的だけれども、英語でも日本これが適切な文と感じられるのは、動作主が切り替わっていないことがは

のだろうか。これは、絶対格を省略するパターンと、能格を省略する(統語それでは能格言語においては、複文の絶対格と能格のどちらが省略される

#### 58 (角田 1986)

を省略する方である。以下に、オーストラリア原住民語の一つであるワロゴ Warrongo 語の例を示す60。[]は省略 においては対格型の) パターンがある。 逆受動構文が活躍するのは、 絶対格

Pama yani warrngu+ngku, [pama] palka+lku

男 (絶対格) 行く、女(+能格)[男(絶対格)]殴る(+目的形)

男が行って、 女がその男を殴った。

Warrngu+ngku pama 🏻 palka+n, [pama] yani+yal

(能格) 男 (絶対格) 殴る (+過去)、[男(絶対格)] 行く (+目的

女が男を殴って、 その男が行った。 形

ると非文法的になる。 わっているのがわかるだろう。 「女が」を省略したり、二文目を女が行ったという意味にしたりしようとす 動詞 - 動詞なら+lku、 の目的形はある動作の次に起こった動作であることを示す(能格 絶対格 - 動詞なら+yal)。 英語や日本語と同様の発想で一文目の能格 読点の後で動作主が切り替 ... 絶

受動構文を使う。 殴った」と言いたいときがけっこう(一〇回に一回くらい)ある。そこで逆 しかし、 ワロゴ語でも動作主を切り替えずに「**女が**行って、(**女が**) 男を

動が行われている。 ワロゴ語のネイティブは一人もいなくなってしまった。現在は言語復興運

60

warrngu yani , [warrngu ] pama+wu palka+kali +yal

目的)

女 (絶対格)

行く、

[女(絶対格)] 男(+斜格)

殴る (+逆受動) (+

女が行って、

男を殴った。

逆受動構文の使い方がわかったと思うgi。 読んでほしいのはここからであ

る。

対格言語で「主語 述語 型の英語 は、 複文で動作主を切り替えず、 動作

主を表し話題を示す 対格言語で 「話題 「主語」 - 説明\_ 」を持つ。 型の日本語は、 複文で動作主を切り替えず、 動

作主を表すが格と話題を示すは助詞を持つ。

動作主を表す格が自動詞の絶対格・他動詞の能格・逆受動構文の絶対格の三 つに分かれている。 能格言語のワロゴ語は、 複文で対象を切り替えず (動作主を切り替え)、

り上げられているかは、そのことがらのくり返し言及される回数によって判 れどれだけ言及されているかを調べる。 この三つの言語に対して、談話の他動詞文の中で動作主と対象とがそれぞ 談話中にあることがらがどれだけ取

<sup>61</sup> 逆受動構文は次のように従属節中でも使われる。逆受動構文を使わなけれ ば節中の 「女」を省略できない。

男 (+能格) Pama+ngku warrngu | mayka+n [warrngu ] kamu+wu pitya+kali+yal 男が女に水を飲むように言った。 飲む(+逆受動)(+目的) (絶対格) 言う (+過去) 女 (絶対格)] 水(+斜

ぞれ対象を表すとする。 を表し、絶対格・逆受動文の斜格が対象を表すとする。 ほど、談話中で重要であると推定される。 断する62。 ントする。その結果は以下のとおりである(連続するくり返しの起きた数/ (が格) くり返しが起きた回数が多く、 が、 それぞれ動作主を表し、 ワロゴ語では、 能格・逆受動構文の絶対格が動作主 また一度始まったくり返しの長い 英語では能動態の主語、 目的語と対格 もちろん省略はカウ (を格) とがそれ 日本語で

連続するくり返しの平均値)。

動作主 対象 英語 15 / 1.00 46 / 1.41 日本語 21 / 1.48 35 / 1.37 192 / 2.31 ワロゴ語 192 / 1.90 作主に集中していることが認められる。 主の言及のされ方に大きな違いはなさそうだ。 らないが、 動作主であることがまず注目される(逆受動構文の効果で 語の分布は明らかに異なっており、 あろう)。 絶対格を統語の中心とするワロゴ語でも、 ワロゴ語に話題のマーカーがあるのかどうかわか 対格言語の日本語と能格言語のワロゴ語で動作 話題が異常なまでに動 國分の指摘は正し 話題の しかし、英 中心は

う興味深い指摘がみられる。 そこには、 「話題 -思う。 ここでもう一度、 説明」 型の言語では受動態は重要ではない、 リーとトンプソンの論文に戻り とい

かったのである。

英語を通して「主語 - 述語」

型言語の内実が理解できた

化 1はまったく起こらない(ラフ語、 受動構文は主語卓越言語に共通する。 リス 一方で、 語 か、 話題卓越言語では、 発話ではめったに用いら 受動

> 詞句も、 構文上でより重要な働きをするのは主語ではなくて話題である。 語の選択をしたという印をつけなければならない。 する以外の名詞が主語となるとき、 主語の概念はたいへん基本的であり、 的に重要視されないことは、 れない周縁的な構文として現れる(北京語) 日 -本語における「迷惑の」受身)。話題卓越言語において受動態が相対 主語による指定を受けずに文の話題となることができる。63 次のように説明できる:主語卓越言語では、 その動詞には「いつもとは異なる」主 動詞がその主語[動作主]として指定 か、 特別な意味を持っている …話題卓越言語では、 どんな名

説明」 質の な構造をなしている。そこには、 は日本語における受身は周縁的だが、 とを指しているのだろう)。ただし、 ない(文中の指摘は自動詞の非人称受動文が存在せず、 語では迂言構文という主語の再指定の必要がなく、 えなければならないのである。 発・可能・尊敬の意味があり、 これは、 態の世界が広がっている。この認識に至るためにも、 型の構文をとること、 英語と日本語を対比するとき非常に腑に落ちる説明である。 主語は重要ではないということをしっかり踏ま 使役の 能動態と受動態という対立とはまったく異 能動文と対応する受動文という意味で 「れる・られる」には受身以外にも自 「する・させる」ともシンメトリック 自動詞か他動詞かも関係 迷惑の受身になるこ 日本語が 話題 日本

#### 非人称の世界

天気のいい日に戸外に出て涼しい風に当たり、 喜びがこみあげてきたと

Zubin-Givon 法

<sup>63</sup> (Hopper & Thompson 1976, p.467) []は引用者

あげてくる」と叙述できるような、 者」の喜びであるわけでもありません。 ません。まず、この喜びは決して「私」の喜びではありません。人称の存 でもないのです。 はいません。人称の存在しない世界では、 在しない世界には「私」はいません。かと言って、この喜びが、誰か「他 しましょう。人称の存在しない世界では、この喜びは、 ある事態が成立したこと以上でも以下 人称の存在しない世界に「他者」 この場合、ただ、「喜びがこみ 誰の喜びでもあり

森岡正博 「人称の存在しない世界」

詞を省略することが多い。 ラテン語では動詞の活用で主語の人称が特定できるため、 主語の人称代名

#### Cogito, ergo sum

てなくていいが、 フランス語でもかなり保存されている。 い。「sum」は英語の「am」(一人称単数)にあたる65° 言で「I think」である。「ergo」は接続詞「ゆえに」でもちろん活用はな こうした動詞の人称は、ラテン語の子孫であるイタリア語、 「cogito」は「考える」の一人称単数である㎝。したがって、「Cogito」の フランス語では主語が必要である。 イタリア語とスペイン語は主語を立 スペイン語、

> Pienso, luego soy. Penso, dunque sono.

Je pense, que je suis

ちなみに同じゲルマン語派であるドイツ語と英語では、 次のとおりである。

Ich denke, also bin ich

親戚関係にあると考えられている朝鮮語と日本語では、 I think, therefore I am

次のとおりである。

私は考える、ゆえに私は存在する。 나는 생각한다. 고로 나는 존재한다

みに中国語では、 ギリシア哲学やラテン文学の影響に比するものがある。というわけで、あえ 日本語としては て漢文調に訳したのが「我思う、ゆえに我あり。」である。 えに」、「존재」は 抜けているし、人間に対して「ある」は使わないのが普通である。こなれた ただし、日本語は漢文訓読の長い歴史があり、これはヨーロッパにおける 「 け」は 「 私」、 「 는 」 は 「私は考える、だから、 「存在」。語の並びがぴったり対応している いる。」くらいが良いと思う。ちな 助詞の「は」が ゅ

<sup>65</sup> 二人称单数 es、三人称单数 est、一人称複数 sumus、二人称複数 estis、複数 cogitatis、三人称複数 cogitant 64 二人称単数 cogitas、三人称単数 cogitat、 一人称複数 cogitamus、二人称

三人称複数 sunt

ら教えてください)。 漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英漢字がすべて対応するので、たいへんわかりやすい。ちなみのちなみに、英

候であったり場所であったり時であったり、〈人間〉以外のなにものか全般のであったり場所であったり時であったり、〈人間〉以外のなにものか全般の三人称単数をあえて意味づけするなら、一人称や二人称複数)で主語を置ない。イタリア語は「Piove.」、スペイン語は「Ilueve.」でやはり主語を置ない。イタリア語は「Piove.」、スペイン語は「Ilueve.」でやはり主語を置ない。フランス語は「Il pleut.」で、「il」は英語の「he」に対応するで、この三人称単数をあえて意味づけするなら、一人称や二人称複数)で主語を置ない。フランス語は「Il pleut.」で、「il」は英語の「he」に対応するで、この三人称単数をあえて意味づけするなら、一人称や二人称複数)で主語を深いない。フランス語は「Il pleut.」で、「il」は英語の「he」に対応するで、この三人称単数をあえて意味づけするなら、一人称や二人称複数)で主語を深いない。フランス語は「Il pleut.」で、「il」は英語の「he」に対応するのか全般をであったり場所であったり、〈人間〉以外のなにものか全般であったり、〈人間〉以外のなにものか全般であったり場所であったり、「人称や二人称複数)で主語を記述されている。

ということであろう68。

この「非人称のil」を使って以下のような文をつくれる。

II faut aller à l'école. (学校にいく必要がある。)

II reste encore de la naige. (まだ雪が残っている。)

「That reminds me a story.(話を一つ思いつく。)」のような表現である。だ私には仕事が残っている。)」のように動作主を示すこともできる。英語のが必要だ」といった意味の定型表現)。また、「I me reste encore à faire.(まきごと)を表現する構文である(「il faut」は「…しなければいけない」「…規則だったり状態だったり、誰が何をするという発想におさまらない〈で規則だったり状態だったり、誰が何をするという発想におさまらない〈で

Un grand malheur lui est arrivé.(人称構文)

Il lui est arrivé un grand malheur.

(非人称構文)

こうした「非人称の il」にはさらに特殊な用法がある。

文の意味はどちらも「彼にとても悪いことが起こった。A great misfortune

66 日本語の散文の半分くらいの言葉が中国由来であるように、英語の散文のCar は Semble...」が英語の「methinks (it seems to me...…と思われる)」に対応するのも押さえておいていいだろう。日本語を通して中国語を透かし見て対応するのも押さえておいていいだろう。

69 (東郷 1994)下線は私が補った。 69 (東郷 1994)下線は私が補った。

詞が多く、人を表わす可算名詞は少ない」。つまり、 する)」、「il est (il y a と同じ。There is...)」といった、存在・出現・消滅 するのか。この言い換えができるのは、 るのか。これを論じている東郷は、第一に「脱テーマ化」つまり文頭という happened to him.」である?。この言い換えにはどのような文法的機能があ 立っていると言えよう。 きごと〉を表すものであろう。フランス語にもこのような表現がしっかり残 のが選ばれている。これはまさに「自然の勢い」、おのずから出て来る〈で に置かれた名詞を統計的に調べてみると、「物を表わす非可算名詞と抽象名 の自動詞表現に集中していることがヒントになる。また、「il」によって後方 話題の位置から主語を格下げすることを挙げている。なぜそのようなことを っていたのである。これは人称化する前の英語の非人称構文を思わせるし、 'it happens to me that...」「it appears to me that...」などは同様の発想に (欠けている)」「il arrive (起こる)」、「il vient (来る)」、「il existe 「il reste (残っている)」「il manque 動作主になりにくいも (存在

は共起している。つまり、「Kira a tué L. (Kira has killed L.キラはLを殺きがその対象を変えてしまうということであった。そうではなく、動作主動性が高いということは、動作主と働きかける対象がそろっており動作主の動性が高いということは、動作主と働きかける対象がそろっており動作主の動性が高いということは、動作主と働きかける対象がそろっており動作主の動きかける対象を変えてしまうということであった。そうではなく、動作主の動きかける対象をぼかしたり調神には、動作主の動きが、

いにLの死となる。)」というわけである。東郷はこんな例を引いている。し了る。)」ではなく「Il se provoque la mort de L.(It causes L's death.つ

-Qu'arrivera-il de tout ceci? dit le bonhomme épouvanté.

—Il vous arrivera mademoiselle Flore Brazier dans quatre heures d'ici...

「フロール・ブラジエ嬢がやって来るんですよ、四時までにはここに…」「これからいったい何が起こるんだ?」男はおののきながら言った。

ると考えられる。 「脱テーマ化」に加えて他動性の低下、いわば文の「脱行為化」の働きがあとによる文学的効果を狙ったのだ。以上を要するに、非人称構文には主語のとによる文学的効果を狙ったのだ。以上を要するに、非人称構文には主語のとによる文学的効果を狙ったのだ。以上を要するに、非人称構文には主語のとによる文学的効果を狙ったのだ。以上を要するに、非人称構文には主語のとによる文学的効果を狙ったのだ。以上を要するに、非人称構文には主語のように襲って来る災厄」として表現されている。人間テーマ化」に加えて他動性の低下、いわば文の「脱行為化」の働きがある。上による文学の関係である。出れていず、の一のである。出れていず、の一のである。出れていず、の一のである。出れていず、の一のである。出れていず、の一のである。

#### 受動態の世界

…こういう観点から出来事を精神的に整理し理解することを通して、『受力ある。…行為中心の見方とは対照的に、世界は出来事として捉えられる。。…しかしまた、出来事を〈動作主〉と切り離して捕えることも可能で際立った役割を与え…、能動態の主語が…思考の最も目立った位置に現れ印欧語の人間中心的な能動態の動詞は、行為する〈動作主〉…に対して

外のことが起こるといったニュアンスになる。 arriver は英語の arrive に対応するが、非人称構文では、到来する・予想

動態』の世界が形成されるのである。

レオ・ヴァイスゲルバー「『受動態』の世界」

である72。

はとうぜん被動性を示すものとなる。と向かい、主語が動作主と、目的語が対象と対応するならば、目的語の昇格と向かい、主語が動作主と、目的語が対象と対応するならば、目的語をは、「主語 - 動詞 - 目的語」を「目的語 - 動詞」に変えることで、目的語を受動態の働きについて、大まかに二つの説が提案されてきた。第一のもの受動態の働きについて、大まかに二つの説が提案されてきた。第一のもの

すえるためではない、と説明される71。 
ない規則・法則」や「客観性」を表現するためであって、目的語をテーマにで受動態が多用されるのは、動作主を明示しないことで「曲げることのできを低めることが受動態の本質的な働きである。例えば、行政文書や科学論文を低めることは副次的であって、主語を脱テーマ化するとともに文の他動性性を表すことは副次的であって、主語を脱テーマ化するとともに文の他動性常二のものは、主語の降格と動作主の消去に重点をおくものである。被動

きるからである。常に広範な(しかし周縁的な)言語現象の中に受動態を位置づけることがで、「はな、「自発・可能・尊敬」の表現、そしてもちろん中動態という、非、人が構文の私は第二の見方を取る。なぜなら、この観点に立つことで、非人称構文や、私は第二の見方を取る。なぜなら、この観点に立つことで、非人称構文や

第二の見解の例証、すなわち、目的格を主語へと昇格しない受動文をつく

ッパの言語を念頭に考えられてきた受動態の概念を覆したのが柴谷の研究る言語が存在する。それはアイヌ語である。この驚くべき知見から、ヨーロ

を取ったことをφ-で表記する)。 を取ったことをφ-で表記する)。 ではなく、私たちが、で考える)。 このうち、包括的一人称複数が受動態にではなく、私たちが、で考える)。 定計の一人称複数(他動詞) に計り「包括的一人称複数(他動詞) は「e-'en-tak」(tak 招待する)という。 人称代のである。 また、主格は基本的に一人称複数(他動詞) は、一人称単数「ku-」、「除外のである。 は、一人称単数には「'en-」がある。 は、一人称単数には「'en-」がある。 のである。 なお、三人称を示す格はない(便宜上、主格や目的格に三人称代 を取ったことをφ-で表記する)。

nipsa 'utar φ-'en-tak

旦那さん たち が 私を 招待する。

nipsa 'utar 'or wa **'a-**'en-tak

旦那さん たち

から私は招待される。

Burada sigara iç**il**mez. (ここは禁煙。)

(青山 2015)

Burada「ここhere」、sigara içmez「タバコを吸う」。

(Shibatani 1985)

らそこまで不自然ではない。73 ここで人称代名詞が必要だと感じるのは英語的な感覚である。ラテン語なただし、アイヌ語の紹介は(佐藤 1995)によった。

似て、 -) であった「mipsa 'utar」が降格され、包括的一人称複数の主格 に自発の意味を与えることができる。 アイヌ語はそれが起こらないのだ。つまり、フランス語の「非人称のil」に 本語ならを格をが格に、英語なら主語の位置に昇格させるはずのところだが、 足す日本語の類推で考えられるが、問題は「'en-」である。 付け足される。ここまでは、が格をに格に降格して「れる・られる」を付け にあたるものはない) ただ主格の降格だけが起こる(したがって、アイヌ語の受動態に主語 は場所 (英語 at) のである。さらに、 を、「wa」 は方向(英語 from)を示す。 この「'a-」は以下のように他動詞 この場所は、 主格 「a-」が φ 日

#### chip 'a- φ -nukar

船を 私たちが 見る

な役割が与えられることは「非人称のil」を彷彿とさせる。後の研究者も「不定人称」と呼んでいる。一人称包括複数の主格にこのようてヌ語の先駆的な研究者である金田一(京介)は「'a-」を「不定称」と呼び、ことも重要である。この表現には「見ゆ」に通じるものがあると思うマィ。アことも重要である。この表現には「見ゆ」に通じるものがあると思うマィ。アこの直訳は正しくない。これは「船が見える A ship is visible」と訳さな

このような「不定人称」が受動態のマーカーとなる例を柴谷はいくつか紹

介しているな。

チューキク Trukic 語(ミクロネシア)

Waan **re-**liila-  $\phi$ 

Waan they-kill-him (ワーンは殺される)

インドネシア語

Adik-ku bias **di-**ajak

brother-my can pass-ask (私の兄弟は訪ねることができる)

できそうではないか。 きごと〉の世界に動作主を溶かしこむという受動態の起源を読み込むことがている。いずれにせよ、こうした「不定人称」の背景には、人称のない〈でている。のずれにせよ、こうした「不定人称」の背景には、人称のない〈で

文において目的語を主語に再指定したり、副詞句や斜格で動作主を示したり、現れない非人称受動文こそ典型的な「受動態」と言える。そこから、他動詞し込むことである。この観点からは、「Sic itur ad astra.」のような動作主の受動態の原型(プロトタイプ)を考えるとき、最も重要なのは動作主を消

<sup>《</sup>正保 1986》 - 『これにおりないでは、一日では、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、」」」」」」「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、「日本のでは、

太郎が殴られる

英語が必要に応じて「by」を補うのと同じである。 大いする表現ととらえなければならない。動作主がにれだかよくわからず、あいする表現ととらえなければならない。動作主がでれだかよくわからず、あいする表現ととらえなければならない。動作主がだれだかよくわからず、あいする表現ととらえなければならない。動作主がだれだかよくわからず、あいする表現ととらえなければならない。動作主がだれだかよくわからず、あいする表現ととらえなければならない。動作主がだれだかよくわからず、あいする表現ととらえなければならない。動作主がではなく、太郎を殴った動作主を隠ぺ

陛下が巡幸される。

ある。そもそも「陛下」という文字からして、宮殿の階段のもとにおられるいう表現ではなく、陛下を直接に動作主として名指すことを避けているのでこれは、陛下よりもさらに偉い誰かによって陛下が巡幸の対象となったと

とは、動作主を脱テーマ化し直接的な言及を避けようとする動機によって説ないことによって敬意を表現するママ。「れる・られる」が尊敬の意味を持つこ方といったつくりになっている。尊敬表現は一般に、尊敬対象を直接名指さ

故郷が偲ばれる。

明ができる78

これは、「偲ぶ」という行為の脱行為化である。感情は自動詞でおのずかたろう。

で話題化するという手の込みようである。格をに格に落とし、おくをおかれるにし、「ます」で丁寧にしてから「は」は「陛下が」を「陛下におかれましては」とするとより尊敬度が高まる。が

動態や、「je me demande」のように再帰動詞がつかわれる。 で、尊敬と結びつく例はあまり多くないようだ。 れるが、尊敬と結びつく例はあまり多くないようだ。れるが、尊敬と結びつく例はあまり多くないようだ。れるが、尊敬と結びつく例はあまり多くないようだ。れるが、尊敬対象を自然物のようにみなそうとする心理があるのかもしけることで、尊敬対象を自然物のようにみなそうとする心理があるのかもしる。アニミズム的な世界観では、行為を非人称的な〈できごと〉の表現に近づるアニミズム的な世界観では、行為を非人称的な〈できごと〉の表現に近づるアニミズム的な世界観では、行為を非人称的な〈できごと〉の表現に近づる。アニミズム的な世界観では、行為を非人称的な〈できごと〉の表現に近づる。アニミズム的な世界観では、行為を非人称的な〈できごと〉の表現に近づ

の店ではユッケが食べられる。」なども参考になる。 これを「Natto is eaten by someone.」と訳す人はいないだろうso。先に分の店ではユッケが食べられる。」という性質を表す文である。「可能」と同様に考えることができるだろう。能力という状態の表現にする。そのように納豆が現前する人が、納豆を食べるこという地の表現にする。そのような人は「私には、納豆が食べられる」という潜勢力が現れるのである。そのように納豆が現前する人が、納豆を食べることのできる人である。そのような人は「私には、納豆が食べられる。」と言うはずである。「可能」が、人やものごとのなかに持続的に備わっている潜勢力である。「可能」が、人やものごとのなかに持続的に備わっている潜勢力である。「可能」が、人やものごとのなが、納豆を食べられる。」と言うはずである。「可能」が、人やものような人は「私には、納豆が食べられる。」と言うはずである。「可能」が、人やものごとのないに対している。と言うはずである。「可能」が、人やものごとのないに対している。と言うはずである。「こる。そのような人は「私には、納豆が食べられる。」と言うはずである。「可能」が、人やものには、いるというない。」と言うはずである。「こる。そのような人は、人やものことができる人は、いるというない。」と言うはずである。「これをいる」というない。

#### 再帰と自発の世界

森一郎「自発性の回路---

ハイデガー『存在と時間』における世界概念の再検討

ったい何か?81 ではが手をあげる」とき、私の手があがる。ここに一つの問題が現れる。「私が手をあげる」ich meinen Arm hebe ということから、私の手があがるなが手をあげる」とき、私の手があがる。ここに一つの問題が現れる。

ける世界概念の再検討」 81 Philosophische Untersuchungen § 62-

http://www.geocities.jp/mickindex/wittgenstein/witt\_pu\_gm.html#LocalLink-c620

ので所有の感覚が生まれたのだろう。 ・ 地域もあるらしい)。 self-control のように self だけで「自分」を表す名詞な地域もあるらしい)。 self-control のように self だけで「自分」を表す名詞な。 目的語の位置にあることからわかるように、もともとは meself, youself, self 目的語の位置にあることからわかるように、もともとは meself, youself,

だ。これはなかなか面白い方法で、 か?と考えてみるのも一興である。ここで確認したかったのは、 動詞を自動詞へと変える方法だということである。 能動態から受動態を引くと何が残るの 再帰表現が

I found my key. (鍵を見つけ出した。)

found myself on the bed. (気が付くとベッドの上だった。)

もってくると、「手がおのずと上がった」という表現になる。 トゲンシュタインのように、 イスクリームがよく売れる」を考えてみよう。 てきている。これが「再帰」という言葉の基本的な発想である。 ここでは再帰によって目的語が消え、 「手を上げた」という他動詞文の対象を主語に 動作主の行為が動作主自身へと帰っ ふたたび しかしウィ ァ

Ice cream sells [itself] well. (ドイツ語 (英語

Das

Eis verkauft sich gut.

La crème glacée se vend bien. (フランス語

ある。 説はむしろこうした再帰表現によく当てはまるのではないか。これと関連し 買い手が現れてアイスがおのずと売れていくという状況の反転がここには 呼び込みに精を出していた売り手がふと気が付くと、いつのまにかどんどん て、 ウィトゲンシュタインがこれに思い当たったかどうかは知らないが、 自動詞を非対格動詞と非能格自動詞に区別する説も紹介しよう。 先に、 受動態は目的語のテーマ化であるという説を否定したが、この 客の

> 非対格自動詞 : 主語を消して作った自動詞

A seller sells ice cream. (主語 動詞 . - 目的

非能格自動詞 : 目的語を消して作った自 動 詞

eat <del>ice cream</del>. (主語 動詞 

語 とることができない 動詞の形が想定されるものと、「死ぬ die」「茂る grow」「腐る perish」のよ をしているという英語特有の事情がありそうだ。 型としては「なる」、非能格自動詞の典型としては「する」を考えると理解 るから)ことに由来するという(Wikipedia「自動詞」)。 動詞は対格言語において対格をとることができず 格自動詞は しやすいだろう。ただし、私はこれは大変にエイゴセントリックな発想と思 まり、 動詞 - 目的語」になるから)、 「壊れる break」 「広がる spread」 「開ける open」のように対応する他 第一に、この二分法が提案される背景には、 非対格自動詞は 「意味上の主語 (なぜなら「主語 - 動詞」の形をしている。この名前は、 「意味上の目的語 非能格自動詞は能格言語において能格を (能格) - 動詞」 - 意味上の主語 -第二に、「非対格自動 (なぜなら「意味上の目的 自動詞と他動詞が同じ形 の形をしており、 非対格自動詞 動詞」にな 非対格自  $\mathcal{O}$ 

所動詞と通じる)、私はこのような発想に賛成しない。「なる」自動詞は、非によるようだが(受動文の有無による動詞の分類という点で三上の能動詞・ 動詞は主語が意味上の目的語だから受動文を作れないという「非対格仮説」 83 要がないのである。 人称構文と同じ〈できごと〉 この分類は Perlmutter の、非能格自動詞は受動文を作れるが、 の表現だから、あえて受動態で動作主を消す必

の主語化をここに た概念であり、 の混乱のもとである84。 と呼ぶべきであろうし、 用語の問題である。 うに想定されないものとがあり、この区別はつけた方がいいと思う。 て結びつくのである。 ヨーロッパ言語の理解にとても役立つように感じる。目的語 「非対格性」と呼ぶならば、再帰と自発は非対格性を通じ 他動詞の目的語と自動詞の主語との転換は とはいえ、 「非能格自動詞」という屋上屋を重ねる用語は議論 「非対格自動詞」は再帰構文の本質をつい 「絶対格性 第三に

け持っていた。 自発・受動にまたがる幅広い働きをしている。 与格「sibi」)である。ラテン語の方言から発展したイタリア語、 していた。 フランス語、 示す代名詞と受動・中動態を示す動詞の人称語尾®とがそれぞれの機能を受 再帰構文の故郷はラテン語にある85。それは再帰代名詞(三人称対格[sē]、 ルーマニア語といったロマンス諸語で、かつての「sē」は再帰 この分担のために、 再帰代名詞はただ再帰の意味だけを果た しかしラテン語では、 スペイン語、 再帰を

Se quisque fugit. (誰もが自分自身から逃げる。)

とは、 単数 作主自身をとることである。 解できる(能格的だ87)。 を想定すればよい。 Quisque は男性・単数・主格「一人一人」、fugit は能動態・ 「避ける」。こうした使い方は理解しやすいものだろう。 動作主と対象が分離している他動性の高い文で、 英語なら「kill oneself」、 典型的には、 <sup>l</sup>occidere se 日本語も その対格や与格に動 「自分を殺す」と分 (彼は) 自殺する」 すなわち再帰 現 在・三人称

middle)だと考えられている。以下、 広がって用いられるようになった。まず広まったのは身体動作 しかし、人称語尾は衰退し、  $\lceil \mathbf{s} \bar{\mathbf{e}} \rfloor$ は再帰から中動そして受動の領域まで フランス語の例。 (body action

Paul lave la main. (ポールが手を洗う。)

Paul se lave. (ポールが体を洗う。 (自分自身を洗う))

Paul lève la main. (ポールが手をあげる。)

Paul se lève. (ポールが起床する。 (自分自身を起こす))

これも他動性が低くなり、 う「Je m'appele Paul.ポールといいます。」は たびバンヴェニストを思い出していただきたい。これはまさに、 他動性が低くなっているのがわかるだろう。フランス語学習者が最初に習 動作が動作主のなかで完結している。 「I call me Paul.」の形だが、 「他動態(外 ここでふた

要としない(他動性が低い)かを考え、後者を非能格自動詞と呼ぶのだと思定したうえで、動作が目的語を必要とする(他動性が高い)か、目的語を必

る」の意味があるとか、いろいろ問題が起きそう。私は、動作主に人間を想 84 古語の「去ぬ」には非能格自動詞の「去る」と非対格自動詞の「死ぬ」「腐

っている。

二人称複数-mini、

三人称複数-ntur

えられる (古ノルド語の sik)。 サンスクリット語も再帰代名詞を持っている 85 英語やドイツ語が由来するゲルマン祖語も再帰代名詞を持っていたと考 二人称単数-ris(-re)、 三人称単数-tur、 人称複数-mur

なのか。 (自発) 故意に自 へと移っていくかもしれない。 分の健康を害する(自傷 self-herm)の過程も、 とすれば、 自傷とは 再帰から中動態 「死に至る病」

みである。 るが、このように身体全体を使った姿勢の動作も非常に他動性の低い表現で 的用法を持たない典型的な自動詞であろう。 ,ヴェニストはサンスクリット語の「mriyate, marate」とラテン語の 動詞、 morior」を挙げている。 つまり動作者が行為の中で完結している動詞とは、 「自動態 また、バンヴェニストは (内態)」ではないだろうか。とすれば、 後者は「memento mori 死を忘れるな」でおなじ 「寝ている」「坐っている」を挙げてい その一つは 「死ぬ」であり、 中動態しかとらな そもそも他動詞 バ

程はイタリア語やスペイン語などでも進行した。 立を作り出し、 ともかく、フランス語はこのようにして再帰構文から他動詞 「se/me/te+他動詞」を代名動詞として文法化した。 自動 同 様 詞 (T)  $\mathcal{O}$ 過 対

途をたどっている。そして、再帰構文を駆逐しているのが受動態なのである。 って行うことが非常に多い。 フランス語は他動詞と自動詞の転換を、再帰構文を発展させた代名動詞によ それでは次に再帰構文と受動態の関係について考えよう。 自動詞の順に競合する形を並べれば、 これとは反対に、 英語では再帰構文は衰退の一 以下のとおりである。 見てきたように、

太字が最も使用されてきた・使用されている形である。 完全に熟語化して

ニストは中動態から他動性が生じたともコメントしているが、再帰は元が他 こちらは再帰代名詞によって出来事が行為に読み替えられている。バンヴェ い。「se coucher」は眠る動作を、「coucher」は寝ていることを表すから、 フランス語では 「se coucher 眠りにつく」「coucher 寝る」の対比が興味 たりすると、 動詞のニュアンスをそれぞれ取り出して熟語化するのは難しいのだ。

(秋元 2014, p.134)

動作を表すこともありうるのだろう。

動詞だったことを含意するから、典型的な自動詞に再帰用法を加えることで

| content oneself with | be contented toV   | *be content with NP |
|----------------------|--------------------|---------------------|
| avail oneself of     | be availed of~     | (it avails NP)      |
| devote oneself to    | be devoted to      | devote NP to        |
| apply oneself to     | be applied to NP   | apply to NP/NP to   |
| attach oneself to    | be attached to NP  | attach to NP/NP to  |
| address oneself to   | be addressed(to)NP | Address to NP/NP to |
| confine oneself to   | be confined to NP  | confine NP to       |
| concern oneself      | be concerned       | concern NP          |
| with/about/in        | with/about/in      |                     |

NP: 名詞句 \*それ以外の形

致するわけではない。「主語 -対 いう点でやや行為よりである。 語 口 詞 これらの表現は意味が完全に一 受動態や自動詞が優勢である。 いる トタイプを、 動

詞 -

主語」

の形にすると

目的語」という他動詞

のプ 主

再帰構文は

toV: to 不定詞 指定する点でより脱行為化しや 目的語」 で自動詞と共通している。 受動態はともに他動性が低い点 かもしれない。しかし再帰構文、 動文は行為のブーメランが戻っ てくる方に焦点があると言える して、 ブーメランを投げる方に、受 あるいは、再帰文は行為 を組み替えて主語 受動態は「φ-動詞 を再

化の過程で「oneself」が落ちた 被動性のニュアンスが失われ

表現としては自動詞と大差なくなってしまう。

再帰、

É

以外は

|avail oneself to|

ることをにおわせているのだ。を認めている90。つまり、自動詞表現ではあるけれどもどこかに動作主があるらしい。井口は、他動詞から派生した再帰形自動詞に非対格性があること絵が黒ずんできたという内からの原因のときに用いられるという違いがあにかけていて絵が黒ずんだという外からの原因のとき、後者は絵具の具合で

Le vin blanc se boit frais.(白ワインは冷やして飲むものだ。)

これは「This book sells well.」に「by Paul」を加えられないのと同じであ が込められている。 あくまでおのずと、 でも「生ま - れる」で、どれも受動態である。しかしいずれも「by my mother」 る。ここでバンヴェニストが中動態しかとらない動詞に「生まれる」も挙げ Paul ポールによって」という副詞を加えることはできない。 に当たる副詞句を付すことはできない。そこには動作主を匂わせながらも、 フランス語では「être né」ドイツ語では「geboren werden」そして日本語 ていたことを思い出したい。ラテン語では「nascor」英語では いていの人がワインはこうして飲む、 った迂言構文の被動性を示す受動態とも一線を画している。ここに「per もちろん誰かが白ワインを飲む。 しかし意図せずにこの世に生を受けたというニュアンス しかしこの構文は、 という非人称的な含意が重要だからだ。 être (be 動詞) なぜなら、 <sup>「</sup>be born」 を使 た

界を見てきた。このような考察を行った最初の言語学者として、私たちは細私たちはこうして、自動詞と受動態とが微妙に重なり合った再帰構文の世

いる。サンスクリット語の「namati 曲げる」について、(自動詞)」の法則として、印欧語の中相(中動態)を次のように説明して江の名前を記憶しておいて良いだろう。細江は「反照(再帰)、受動、自動

Namati(能動態 he bends)

Namate(中動態 he bends himself)(自動詞 he bows)(受動態 he is bend)

詞に下接して自動詞をつくるとして、「見‐見ゆ」「絶つ‐絶ゆ」「溺る‐ れも興味深く、 れる」「埋もる - 埋もれる」といった自他の転換をたくさん挙げている。こ て細江は、 にアイヌ語の「'a」にまで言及しているところには恐れ入ってしまう。そし 添えた反照動詞が自動詞的な意味を持つことをあわせて指摘している。さら という英訳を掲げ、 「ゆ・らゆ」は平安期に「る・らる」にとってかわったが、いずれも他動 日本語における中動態の標識として助動詞 真剣な検討に値する。 ロマンス諸語においては 特に、 四段活用の下二段派生を指摘し  $\lceil \operatorname{self} 
floor$ にあたる「se」「si」を 「ゆ」を提案する。

「中相」があって「能相」と併立関係にあったった事…その性状も亦予は我が国語の動飼に於ては極めて古き上代に於て「ゆ」を語尾とする

ていることは重要である91。

90

三)年であった。 であった。 ですがあるとしているからである。細江の論文は1928(昭和受身・尊敬の用法があるとしているからである。細江の論文は1928(昭和町時代の言語研究』で1929(昭和四)年にこのことを指摘し、そこに可能・発見の先取権争いがあったことを伺わせる。というのは、湯沢幸吉郎が『室発見の先取権争いがあったことを伺わせる。というのは、湯沢幸吉郎が『室

の発生となり、又一方に於ては後世の「所相」[受動態]の基礎を成した92とかを表はしたものであると信ずる。而して此「ゆ」 は…一方「自動詞」若しくはその主語たるものの状態がそのものの内部にありて移動するこに発動存在するか、又はその動作の影響がその主語たるものに反照するか、Atmane-Pada[中動態]と似て或動作又は状態がその主語たるものの内部

ねるなら当然だというわけである。る」に受動態以外の用法がいろいろあるのは、その由来を「原始中相」に尋の勢い(自発)から可能と尊敬が生じたのだろうと整理している。「る・らの勢い(自発)から可能と尊敬が生じたのだろうと整理している。「る・らそして、「原始中相」の機能を自動詞・自然の勢い・受動態に分け、自然

いる94。

し給わる手筈である(とは言っていない)。watch stolen.」に当たり、さらにそこには「I had my hair cut.」の使役が対をなすとして、受動態を十把一絡げに「be+過去分詞」としてはいけないまた、細江は日本語の間接受身を指摘し、それが英語で「I had (got) my また、細江は日本語の間接受身を指摘し、それが英語で「I had (got) my

どこに反照 の所産である。結構な話だが、しかし四段動詞の下二段派生は室町期で、 アス』は中動態の、『マハーバーラタ』は Atmane-Pada の、『万葉集』は なって発達したとして、 江は少々時代感覚を見失っている。 法則と並行して さて、問題はここからである。 (再帰) 「反照、 的な要素があるのかは疑問とせざるをえない。もちろん 使役、 それをすべて 他動」 細江は先に述べた「反照、 そこはご愛嬌としても、 の法則があり、 「中相」に由来すると考える。 また受動と使役は対に 受動、 「ゆ・らゆ」の 自 **『**イリ 動 ゅ 細  $\mathcal{O}$ 

> はないかと想像される。このことは本章で確認した通りである 応・自発・受身・可能・非人称といった多様な文法機能を認めて 目した理由は、 しかし再帰を示す形態的な特徴はないと思う93。 「見ゆ」 はフランス語の「se voir」ラテン語の 近代ヨーロッパの言語において再帰表現の とはいえ、 |videtur| う持つ、 だとは言える。 細江が再帰に注 いたからで 自 他 . の 対

本語で読むことができる。柴谷はその論文の中で次のように問題を提起して時代は下るが、中動態にまつわるもう一つの視野の広い研究を私たちは日

先するが、これはなぜか。 ⑥能動・中相の対立の方が、通時的にも共時的にも能動・受動の対立に優

のような力が働いているのか。 ⑦再帰・中相から受身への発達が広く観察されるが、この史的展開にはど

えられ、現に古典ギリシア語ではとする。極端な場合、文法関係を変えずに意味的対立を生じる態の変換が考られているか」「その結果が主語に帰属するのか」という意味的対立であるられているか」「その結果が主語に帰属するのか」という意味的対立であるい。というは明を退け、それは行為を対象とした「主語の行為が他に向け業のはまず、能動・受動という態の変換は文の指示的意味を変えない、と

92

<sup>94 (</sup>柴谷 1987) 15 (柴谷 1987) 15 (柴谷 1987) 16 (柴谷 1987) 17 (柴谷 1987) 18 (柴谷 1987) 19 (柴谷 19 (<del>1</del>188) 19 (<del>1</del>188) 19 (<del>1</del>188) 19 (<del>1</del>188) 19 (<del>1</del>188) 19 (<del>1</del>188) 19 (<del>1</del>18) 1

柵江 1928, pp.108−9)[]は引用者

## louo khitona (Active) 'I am washing a shirt.'

# louomai khitona (Middle) 'I am washing a shirt for myself

ない。また、人称受身と非人称受身に共通するのは「動作主が主語として現 受身が好まれるのは行為を表す動詞に集中し、状態を表す動詞は受身を作ら があった)。 の対立があったように、自動詞にも同様の対立が予測され、 う類型論の知見も取り入れることができる。また、他動詞に能動態と中動態 である。さらに、 めることができる。いずれも行為を主語と対象という点から特徴づけるから padam(自分へのことば)と呼ばれて区別されていた。これは本居春庭の れない」ことであり、 人称受身が英語以外の多くの言語に見出される(なお古英語には非人称受身 る。このように考えることで、態の体系に使役・他動詞・自動詞・受身を含 を/に然する」「おのづから然せらるる」という動詞の分類を思い起こさせ ている。また、サンスクリットでは rasmai padam(他へのことば)、 柴谷は態の意味的対立を以下のように要約する。 日本語は自動詞の人称受身がある点で特異である。 主語が卓越している言語ほど能動・受動の対立が強いとい 対して能動文は 動詞はいずれ も他動詞であり、 「動作主が主語として現れる」。以上 いずれも目的語をとっ 現に自動詞の非 自動詞でも atmane 他

能動:行為が主語の意思のもとに発生する。

受動:行為が主語の意思によらず、他の独立した要素によってもたらされ中相:行為が主語の意思のもとに発生し、その展開が主語の領域に納まる。

る。

こる(細江の「自然の勢い」)という自発の意味が生まれる。 そして、中相から受動への発達は、行為が主語の意思のもとに発したいで自然と起意思によらず他の要因による(受動)というように変化したものと考える。 どのような言語でも、そして再帰構文を再帰代名詞ではなく動詞から発達させた言語でも、再帰構文は中相範疇を形成する傾向にある。 再帰から発達させた言語でも、再帰構文は中相範疇を形成する傾向にある。 再帰から発達させた言語でも、再帰構文は中相範疇を形成する傾向にある。 再帰から発達させた言語でも、再帰構文は中相範疇を形成する傾向にある。 再帰から発達させた言語でも、再帰構文は中相範疇を形成する傾向にある。 再帰から発達させた言語でも、再帰構文は中相範疇を形成する傾向にある。 再帰から発達させた言語でも、 の発達は、 行為が主語の意思のもとに発したか(能のおそらく「非対格性」によって、 行為が主語の意思のもとに発したか(能のおそらく「非対格性」によって、 行為が主語の意思のもとに発したか(能のおそらく「非対格性」によって、 行為が主語の意思のもとに発したか(能のおそらく「非対格性」によって、 行為が主語の意思のもとに発したい(能を対して、中相から受動への発達は、 行為が主語の意思のもとに発したか(能

指して、再帰から自発へと中動態の意味を展開させていく、とする。れる受動態であると考える。言語は能動態から出発する。そして受動態を目が及ぶ他動詞能動態と、対象を主語に再指定してそこに外から行為が及ぼさ比最大化の原理」であって、その両端に位置するのが、主語から対象へ行為地定できるのかを考えている。それは、意味的対比を最大にしようとする「対想定できるのかを考えている。それは、意味的対比を最大にしようとする「対想定できるのかを考えている。それは、意味的対比を最大にしようとする「対

そこになんらかの標識を加えることで中動態や受動態が表現されるからで 詞も迂言構文も屈折語尾も不定人称も接尾辞の付加もおこらない) が言語表現の基本だということである。 重要な点で共通している。それは、能動態の他動詞 までを説明をしている点でより優れている。 江とは異なり、 以上、細江と柴谷との手になる中動態の発達史を概観した。柴谷の論 「対比最大化の原理」をもとに中動態が発達し受動態に至る なぜなら、 と同時に、 能動態は無標 「主語 -細江と柴谷の説明は 動詞 - 目的語 であって、 は細

ある。

ュタインだったら、こう言いたい気持ちに駆られる。繰り返すが、柴谷の説明はたいへん優れている。しかし私がウィトゲンシ

足されているのか?私の手があがることを、私が手をあげることにするとき、そこに何が付け私の手があがるとき、「私が手をあげる」。ここに一つの問題が現れる。

付け足されているものは、ウィトゲンシュタインが探しているものと同じいる。付け足されているのだ」という意思を付け足そうとした政治家を私たちは知ってかってのことが解放されたという、ただただそれだけのことであるが、「天使してくる。動作主は後から付け足されている。いわば意思の獲得である。生してくる。動作主は後から付け足されている。いわば意思の獲得である。

俚に、私はもう一度中動態を考察する必要を感じるのである。 (できごと)に意思はない。しかし意思に満ちている。この神話的思考の

#### 参考文献一覧

C.N. Li, S. A. Thompson 1976 "Subject and Topic: A New Typology of Language"

P. J. Hopper, S. A. Thompson 1980 "Transitivity in Grammar and

Discourse"

三上章 1960 『象は鼻が長い』

Y. Sato, C. Kim 2010 "Radical Pro drop and the Role of Syntactic

Agreement in Colloquial Singapore English"

保坂道雄 2014 『文法化する英語』

縄田裕幸 2012 「古英語・中英語における「空主語」の認可と消失

庵功雄 2013 「公文書書き換えコーパスの統語論的分析:受身を中心に」綿貫陽, マーク・ピーターセン 2006 『表現のための実践ロイヤル英文法』

エミール・バンヴェニスト 1983 『一般言語学の諸問題』

金谷武洋 1998 『日本語に主語はいらない』

金谷武洋 2002「日本語主語再論:タイポロジーと印欧語古典文法への寄与」

原沢伊都夫 2012 『日本人のための日本語文法入門』

渡辺実 1996 『日本語概説』

國分巧一郎 2017 『中動態の世界 意思と責任の考古学』

中尾俊夫, 児島修 1990『歴史的にさぐる現代の英文法』

安藤貞雄 2002 『英語史入門 現代英文法のルーツを探る』

池上嘉彦 1981 『「する」と「なる」の言語学―言語と文化のタイポロジー

への試論

角田太作 1986 「能格言語と対格言語におけるトピック性

角田太作 1992 『世界の言語と日本語―言語類型論から見た日本語

角田太作 2003 「オーストラリア原住民語のヴォイス」

M. Shibagtani 1985 "Passives and Related Constructions: A Prototype

Analysis'

柴谷方良 1986 「能格性をめぐる諸問題

柴谷方良 1997 「言語の機能と構造と類型」

陳陸琴 2015 「中国語と日本語「第三者の受身文」の対照研究:述語動詞と

結果的影響について」

石村広 2005 「類型特徴から見た中国語の受動文」

寺村秀夫 1982 『日本語のシンタクスと意味 I 』

東郷雄二 1994 「受動態と非人称の transitivity system ―日仏対照研究へ

向けて一」

青山和輝 2015 「トルコ語の非人称受身の成立条件」

佐藤知己 1995 「アイヌ語の受動文に関する一考察」

正保勇 1986「受動構文に関する一考察:日本語とインドネシア語との比較!

秋元実晴 2002 『増補 文法化とイディオム化』

井口容子 2005 「受動的代名動詞再考:叙述の類型とアスペクト」

細江逸記 1928 「我が国語の動詞の相(Voice)を論じ、動詞の活用形式の分岐

するに至りし原理に及ぶ」

を申し上げる次第である。インフォーマントもやってもらった。ここで重ねて google 先生に厚く感謝際 google 翻訳につっこんであたりをつけるなどした。簡単な文については執筆にあたって、日本語や英語以外にも様々な言語を考察に含めたが、その

#### 非思想非非思想天 第十二号

発効日: 2017年11月23日発行者: 京都大学哲学研究会

Mail : kyototekken@gmail.com

Twitter : @kyototekken

Web : http://sites.google.com/site/kyototekken2011/