

#### 非思想非非思想天

vol.13



#### 京都大学哲学研究会

ないのだ。開ける鍵がない、閉められた米倉は人民には何になろうか?人民は知識にうえ ている。そして一きれの心のかてを無邪気にわけあって食べようとする私にお礼をいって かく、びっくりするほど意味ふかくはあるけれども、またびっくりするほどわけがわから 君たちの論文はなるほど大そうおくふかく、そこ知れんほどおくふかく、大そう意味ふ

ハイネ『ドイツ古典哲学の本質』

くれるのだ。

| 論理学入門への道 |
|----------|
| 73 61    |

呼ばれるのも納得いく。 崇高な目的のために自分の生を使った。それは、 のか」と言う論争で、 んを確保するためだけに生きている人と比べれば確かに「偉人」と て、食べる事より遥かに崇高な目的がある」と断言した。 後に「人は食べるために生きるのか、それとも生きるために食べる られなかった「人生の意義」について考えずにはいられなかった。 う意味を込めて言ったのかもしれない。しかし、その時から、 かった。父としては「有意義な人生を送れるよう考えなさい」と言 かに歴史には数々の偉人達がいて、その人達は世のため人のため 何気ない「人生の意義って何だと思う?」の一言に答えられな 僕が最初に哲学について興味を示したのは、 父は断然「人は生きるために食べるのであっ 小学三年生の時。 ただ明日のくいも なるほど、 答え 父

とはできないのではないか を問わねばならず、 かした」と答えたら、 にやったことであり、「生きる意義」を問われて、「多数の他人を生 の人生から「有意義」とされる「偉人」以上の「意義」を見出すこ それは「他人のため」と言う修飾がつくが、 員がより良く生きれるように貢献した」ではないだろうが。 義なものと言えるのなら、 社会に貢献した」と出るだろうが、それが示す所は このような世論を一旦認めるとしよう。偉人達が送った生は有意 堂々巡りになるところか、 ならばその「生かされた多数の人生の意義」 その意義とは何か。 やはり「生きるため」 偉人ですらない多数 それは現代ならば 「社会の構成 ならば、

「観念論」及び「神学」から見れば必ずしも成立しない結論に至る。何かを検討し、「人生の意義」について論じたい。もちろん、それは、それでは唯物論及び進化論の「仮説」を条件に置き「意義」とは

をした。 「有意義」な行動を取り、 場面において適用されるようになり、あらゆる事の「意義」を論じ、 ことを確かめる必要がある。 作業と求める結果は一目では関係性がわからないことが多い、 る。 すなわち主体の意欲と結びついて始めていみをなすと言うことであ のか。それは、人間が複雑な作業をするようになり、現在やってる たらしたことにある。これは、「意義」は主体の達成したい「目的」、 ある。すなわち、「A」と言う結果がほしいから、「B」と言う行動 まず、「意義」と言う概念が意味をなすのは主体に対してだけで 人間は全体として意識的に行動でき、種族を発展させて行った。 絶えず今やってる作業の意義を論じ、それが無駄な労力でな 次に、どうして人間は「意義」と言う概念を持つようになった そこで、「B」と言う行動の意義は「A」と言う結果をも 「無意義」なる行動を放棄することによっ この「意義」の概念はたちまち全ての なの

人間活動の目的は何か」。なぜ「原始的な状態の時の目的」を考えができる。ならば簡単に考えて見よう、「原始的な状態においてのわれても、「何でその目的を達成しようと思ったのか」と問うことしたら) 行動に対して、その「意義」を問い詰めるように、実に全したらできる。 それが目的だと思るして、 意識の高い親世代がよく若者の訳わからない (彼らから

うかは別問題である)。ならば、原始状態での原初の目的は、 現代の状態は原始的な状態から、 きるため」(種族単位で)ではないか。 本能的な欲望ではないだろうか。 て来た結果だからである (それが本当に目的に近づいて来てるかど るかと言うと、 もし人間が絶えず目的を持って活動してきたなら、 かの目的のために行動を重ね続け そして、 動物的な欲望とは、 動物 生

で論ずる課題である)。 敢えて死を選択することもあるが、それは「種」と「個」の関係性 念の権限を超える行為である。 た全ての観念は「生」のために生まれたものであり、 めに生まれて来たのではない。「生」が前提として、「意義」を含め めるのは、自己矛盾し、無意味なことである。 を繁栄させるために脳の進化と共に出てきた概念であり、 '生」を規定し、 ·意義」は「生きる」ことに帰する (種としての生存のために個が すなわち、 結論はこうである。「意義」とは、 「有意義」な人生かいなかと評価するのは、 なので、「生きる」こと自体に「意義」 人間は何かをなすた そもそも人間種族 観念によって その観 全ての

問を投げたのに、「人生に意義などない」という結論にいたってし 可能性は広まった。 いう人生の決められた目的を排除することによって、むしろ人生の るのではないか。 まっては、「実は人生は空虚であった」という消極的な人生観に陥 しかしこれだと、 実はそうでもない。 何か成し遂げなければならないという縛りがな 積極的な生のために「人生の意義」 「何のために生きている」と について

> くなり、 より心のままに人生を送れることになる。

ことに意義がある」などの結論も出せるであろう。 よって生まれた」と言う、 もちろん、これは先に 観念論や神学から論じれば、 生 唯物論と進化論を前提仮説とした結果で があって 例えば「現世の生は魂を神に帰す 「観念」 は 脳 の 進

る。

### 革命詩人の誕生

場券」。 詩 的才能を持ち、 研究者の間でも見解は割れているという。 ユダヤ教に対する反感、 有力なものとしては以下の二つが挙げられる。 宗したことを機に名を改めた。 とはハリー・ハイネであったが、 デュッセルドルフに生まれた。ユダヤ系の家庭に生まれ、 人の生涯を追っていく。 インリヒ・ハイネ (Heinrich Heine) は一七九七年、 しかしながら詳細については解明されていない部分も多く、 同時にまた抑圧された民衆の解放を声高に謳う革命 ②「受洗証書こそヨーロッパ文化 改宗の動機については諸説あるが、 一八二五年にプロテスタントに改 今回は、 ①選民思想を持つ この類まれな詩 ドイツの 名前もも こへの入

## フランスからの影響

歳まで、 この地は一七九五年から一八○一年まで、つまりハイネ誕生から四 ツ西部のデュッセルドルフで生まれた。 配されていた。 八歳から一六歳までの間、 再度ハイネの誕生へと遡ろう。 そして一八〇六年から一八一三年まで、 言い換えれば、 ナポレオン軍率いるフランスによって支 フランス的変革を経験し、 先にも書いた通り、 フランスからほど近かった すなわちハイネの ハイネはドイ ドイツ国

> 受けることができた。 状態から解放され、そのためハイネもフランス的な自由主義教育を 内において最も進歩的でリベラルな地であった。ユダヤ人も奴隷的

授した。 ある。 これらの理念を、 自由 (liberty) や平等 (equality) といった言葉の意味するところを教 ンの忠良な臣下であった彼はハイネにフランス語や近世史を教え、 の家に下宿していたフランス兵ル・グランの存在である。 だがハイネの思想形成に最も大きく寄与したと思わ 当時の知識人たちが観念的 ハイネは実体験として理解することができたので /抽象的にしか知りえなかった れるのは、 ナポレオ 彼

は批 して、 法と行政の分離を実現し、 に市民権を与えることになる。 はデュッセルドルフを含むライン地方を封建的隷属から解放し、 偉大なる革命家ナポレオンへの崇敬の念を強めていく。ナポレオン 加えて、このフランス兵から伝え聞いたことを通じて、 (判的であったのだが)。 ハイネはナポレオンを大いに称揚する (後年のナポレオンに 信仰の自由をも認め、さらにはユダヤ人 このような「抑圧からの解放者」と ハイネは

### 革命詩人ハイネ

を育んできた。そうして、大学入学以後は様々な政治的実践にも携 イネは幼少期から青年期にかけて、 以上のような環境下で心身

司

映していることは言うまでもない。

単命詩人ハイネを特徴づけているのは、抑圧からの自由、すなわ、本の計画人の主意を色濃く反いて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、ないて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、ないて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、ないて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、ないて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、ないて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、ないて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想が、おいて特権化する教会的キリスト教への弾劾だ。このような思想がある。

旅」においてこう書いている。がなかった。ハイネは一八二九年の「ミュンヘンからジェノアへのとよりその詩作においても決して芸術的な形象にのみ耽溺すること知のようにハイネは政治家ではなかった。しかしながら、論考はもここで注目せねばならないのは、ハイネの強い政治性である。周

聖な玩具か、それとも天国へ入るための浄められた手段にすぎ文学はどんなに私が愛したとしても、それはつねに、ただ神

の棺の上に置いてくれなければならない。なぜなら、私は人類ほとんど問題にしていない。しかし、諸君は、一振りの剣を私なかった。(…)私は、自分の詩が褒められようと貶されようと、

解放の勇敢な一兵士だったからだ。

明らかにしているのである。 ここでハイネは、政治の文学に対する優越というある種の序列を

テは一七九〇年の「ヴェネチアの短唱」で、こう書き記している。でいたヨハン・ヴォルフガング・フォン・ゲーテ (Johann Wolfgang von Goethe) の存在があるといえる。ゲーテは言わずと知れたドイツ文学史上最大の作家/詩人だが、彼の書く作品に特徴的なのが、芸術的表象としての永遠不変の (=普遍的な) 美への志向性である。 この背景には、当時のドイツ文学界で紛れもなく王位に君臨しこの背景には、当時のドイツ文学界で紛れもなく王位に君臨し

に対して暴君となったのは、やはり民衆ではなかったか人々は没落した。だが、だれがそのとき民衆を守ったか。民衆なき人々は、なおいっそうフランスのことを考えよ。地位ある地位ある人々は、フランスの悲惨な運命をよく考えよ。身分

すことで、自分たちの求めるものを一時的に得ることができたりも命に対して否定的な立場をとっている。人民は蒙昧だ。革命を起こ一見すればわかるように、ゲーテは隣国で起こった民衆による革

者ゲーテは、 進国ドイツに対する諦念を見出すのは困難なことでは 節度ある秩序を重視したのである。 ゲーテはむしろ、 体には賛同していたが、 支配者の存在が必要である、といった調子だ。 するが、 偏狭、 結局は制御不能になってしまう。 錯乱を排し、 民衆を抑圧から解放せんとするフランス革命の 普遍的な純粋人間性の理念にてらして、 民衆の平等よりも、 現実としての革命には反対であったのだ。 ここにゲーテの非政治性や、 やはり統治には良識ある 教養と文化に基づいた 教養と良識ある大学 ない。 党派、 理念自 後 主

性を有する創作へと移っ 圧からの解放は、 焉」と呼んだりもする だったのだ。ゲーテ的な芸術への耽溺を抜け出し、 の手段であった。 政治的な論考に限らず、 がユダヤ人という被抑圧的な出自も関連しているが、 フランス革命の精神を正しく受け継いだ革命詩人であった。 対するハイネはというと、フランス的=自由主義的な環境で育ち、 故に現実の社会から遊離した創作などは問題外 自らに直接かかわる喫緊の問題だったのである。 詩や小説の創作も、「現実」を変えるため ていくこの時期を指して ハイネ的 「芸術時代の終 彼にとって抑 彼自身 的な政治

### ハイネの挫折

質であったハイネは体調を崩し、一八三〇年に喧噪から遠く離れ、けられたわけではないことも指摘しておきたい。もともと虚弱な体とはいったものの、ハイネもまた革命の可能性を信じて活動し続

という。闘う革命詩人にも内省的な一面があったのだ。で彼は日がな一日引きこもって本を読んだり絵を描いたりしていたヘルゴラント島という場所で静養している。自然に囲まれたこの地

襲う。 歌的 方での一 与えた出来事となった。 したのである。 しかし一八三〇年の七月、 な静養生活からは足を洗い、 七月革命だ。 揆にとどまったのであるが、 この革命は隣国ドイツにも波及してきたものの、 フランスでブルジョワ共和制が復古王政を打倒 再度ハイネは革命の可能性に身を委ね この地で静養していたハイネを衝 前進していく。 詩人の運命に決定的 撃が 牧 地

### パリへの移住

内部での成果を期待することはできない。」、「いくらかでも才能 Engels) はこう書いている。 クスの共著者として知られるフリードリヒ・エンゲルス (Friedrich どが検閲に引っかかったり発禁処分になったりしていたのだ。 もな出版活動ができなかった。 すことも能わず、 たっても非政治的で、 めには避けられない苦渋の決断だったとも言える。 批判もあったという。 ス・パリであった。 イネが革命的実践を行うための拠点として選んだのはフラン 言論の自由も保証されていないドイツでは、 祖国ドイツを捨てたことに対しては少なからず 隣国フランスとは対照的に革命の一つを起こ だがこの選択は、より効果的に実践を行うた 「ドイツ詩人にとってドイツそのものの 実際のところハイネの著書はほとん 民衆はいつまで まと マル

自由を手に創作活動に励み、政権への批判・民衆の啓蒙を行って勧めるのが最上の忠告であろう。」こうしてハイネはパリへ移住し、ある、あらゆるドイツ詩人にたいして、文明諸国へ移住するよう

# 民衆に語りかけるハイネ

や党派や集団みずからが、近代の英雄である。」と見身である。」、「個々の事業が卓越するような時代は去った。国民しよう。「近代の英雄はもはや栄冠をいただく頭領ではなく、国民の原動力であると考えていた。ハイネ自身の著作からいくつか引用ハイネは抑圧を受ける主体である民衆こそが、革命を起こすため

うにせよ」という一節からも、それは明らかだろう。中にあらわれる「だが/きみの詩はできるだけ/だれにも通ずるよい回しをするよう心掛けていたという。「ラザロ詩扁」という詩のそれ故にハイネは、創作においても常に民衆にも伝わるような言

人の共通点や差異について触れてみたい。しておく。以下ではハイネとマルクスの交流に焦点をあて、そのニロレタリアートによる革命」と近い位置にあることを念のため指摘配層を打倒せんとするというハイネの思想は、マルクスがいう「プかった一介の大衆/民衆が連帯することにより、数の力でもって支かった一介の大衆/民衆が連帯することにより、数の力でもって支

#### .

## 社会主義への傾倒

知っていたようである。 これら二つの社会主義思想に加え、ハイネが2以上も年下であっ

イネとマルクスそしてエンゲルスの交友が始まるのは一八四三

の思想から、富者は貧者を救済すべきだとする人道主義を説いた。する闘争は想定されない。後年はキリスト教への帰依を強め、人類愛/兄弟愛級」においては資本家も労働者も同列に扱われており、経済的な階級差に起因(1) 貴族や僧侶に対し、産業階級の優越を説く思想。ただし彼のいう「産業階

社会である。 成員たちが一つの大きな家族として土地や生産手段を共有し自給自足をするが「アソシエーション」である。これは二○○○人程度の共同体をつくり、構浮浪者を生み出すため、誰も幸せにはなりえない。そこでフーリエが目指すのシ)資本家による労働者への搾取は問題ではあるが、他方で革命もまた多くの)

ネは、 またマルクスだけでなく、 のあらゆる詩人のなかで、最も偉大な詩人であるハインリヒ・ハイ 産主義の急速な進歩」のなかでこう綴っている。「現存するドイツ ことは間違いない。 年からのことだとされているが、 ハイネは詩を書いた際にはしばしばマルクス夫妻にそれを読み聞か ンゲルスらが発刊していた「前進」誌に詩や論考を掲載してもいる。 われわれの戦列に加わった。」実際にハイネはマルクスとエ エンゲルスは一八四四年の「ドイツにおける共 その妻とも親密な関係にあったらしく、 彼らが思想的に共鳴したであろう

# シュレージエンの暴動とハイネの 織

意見をもらっていたのだという。

労働者が立ち上がり暴動を起こしたのだ。 められる厳しい搾取を受け、 起を題材にした一篇の詩である。領主に高額な税を支払うことを求 た)。これは一八四四年にシュレージエン⑶で労働者が起こした蜂 改稿を経て後に「シュレージエンの織工」というタイトルとなっ ともと「貧しき織工」というタイトルで出されたものだが、 かられている「シュレージエンの織工」を取り上げる (この 思想が最も顕著に現れており、また芸術と政治との優れた調和がは に昇華していったのかを見ていきたい。ここではハイネの社会主義 は、ここからは詩人ハイネがいかにして社会主義思想を芸術 ハイネが社会主義へと傾倒していたことは上で述べた通りだ。 餓死するものすら出ていたこの地で、 これまでに類例のなかっ 若干の 詩は  $\widehat{\parallel}$ 詩 で も

> 立場が明らかになる このような蜂起をどう捉えるかによって、 当時の知識人たちの

た、

定的 てみよう。 想や革命観のエッセンスが詰め込まれた著作であるともされている すぐに鎮静化するだろうと予想し、 ツ・イデオロギー』や一八四八年の『共産党宣言』はマルクスの思 強く自覚させる事件であった。一八四五~四六年に書かれた『ドイ はプロレタリアートこそが社会に革命をもたらす主体であることを 間性を取り戻すのだと理解している。マルクスにとって、この蜂起 ていること、 マルクスはこの蜂起を受けて、労働者たちが社会変革の使命を担 主義系の知識人たちも、 を政治的精神の伴わない労働者たちの突発的な暴動であると見做し、 他方のハイネがこの蜂起をどう捉えたか、 例えば、 そこにはシュレージエンの蜂起の影響が色濃く現れている。 /批判的に評価していた。 上で挙げた『ハレ年誌』を刊行していたルーゲ そして社会革命こそが貧困を根絶せしめ、 理由は様々であったが総じてこの蜂起を否 しかしハイネとマルクスは違った。 過少に評価していた。 実際に件の詩を参照し 奪われた人 他の社会 íţ

レー ジエンの織工」

三重の呪いを織りこんで― ドイツよ 機織にすわって歯を食いしばる くらい眼に涙も見せず お前の経帷子を織ってやる

頂ったひとひとの呪いは神にやる。寒さと飢えとにおののいて

願ったのに

たのめど待てど無慈悲にも

さんざからかい なぶりものにしやがった―

織ってやる 織ってやる!

ひとつの呪いは王にやる 金持ちどもの王にやる

俺たちの不幸に目もくれず

残りの銭までしぼり取り

犬ころのように射ち殺しやがる一

織ってやる 織ってやる!

ひとつの呪いは いつわりの祖国にやる

はびこるものは 汚辱と冒涜ばかり

花という花はすぐに折れー

腐敗と糜爛に蛆がうごめく

織ってやる 織ってやるー

| Poののでは、 しょうでは、 | 検は飛び機台はうなる

三重の呪いを織りこんで古いドイツよ おまえの経帷子を織ってやる日も夜もやすまず 織りに織る―

のであった。 のである。 のでる。 のである。 のである。 のである。 のでる。 のでる。



# ハイネとマルクス―その思想的差異―

<sup>(3)</sup> シレジア。現在のポーランドとチェコの国境をまたぐ地方

ように思われる。ここでは二人の差異について検討してみたい。

# 一八四八年革命の評価

ある。 神の貴族性があったとでもいえよう。 うに静かに暮らしたいのです。」また「打ちつづく太鼓の音、 れ を賤民として蔑まずにはいられない嫌いがあったのだ。 事実ハイネは民衆に共感を抱きながらも、 じて混乱し、 彼は民衆の解放を高唱したが、 の身体を持つ者としての人間ではなく、 のだった。言い換えるなら、 よりよい響きを圧倒してしまった。」などと書いている。 マルセーユの歌。(…) フランスの悪魔の歌は、 私は今までになかったほど意気消沈しています。 命―引用者注) は、 評価したかを確認したい。 人民の勝利を信じつつも、現実に彼らが勝利することを恐れていた を批判したとは言えないまでも、 まず最も決定的な違いとして、この二人が一八四八年革命をどう 友人に宛てた手紙にはこうある。「あの騒動 (一八四八年革 低迷したばかりか、 肉体的にも道徳的にもひどく私を弱らせました。 一八四八年革命を経験したハイネは、 彼が革命へと駆り立てていたのは生身 真実の民衆の勢力の前には暴圧を感 恐怖し憎悪していたとすらいえる。 やや五月蠅がったのは確かで 観念としての人間であった。 しばしば教養のない民衆 私の心中のすべての いまは、 詩人には精 ハイネは ほんと 銃声、

# 共和主義と共産主義

や平等といった「普遍的」 ろ日和見主義詩人であったのではないだろうか。 言わざるを得ないだろう。 命」を志向する、 われる。これはえてして粗野なプロレタリアートによる「暴力革 よる暴力的な革命についてはそれほど肯定的ではなかったように思 ハイネが語った言葉を見ればわかるように、 ら解放するということであった。しかし一八四八年革命を受けて、 きるのではないだろうか。 イネは共和主義者、 ハイネとマルクスの思想的立場の差異を端的に表すとすれば、 マルクスの共産主義とは一線を画すものであると マルクスは共産主義者であったと言うことが 革命詩人と称されたハイネも、 ハイネの思想の中心にあったのは、 理念の旗印のもと、 ハイネは粗野な大衆に 民衆を不当な抑 実のとこ 自

# キリスト教への帰依

いったのだ。
いったのだ。
なってからは、自らの苦難に直面し、救済の道を宗教に求めってイネだったが、晩年、とりわけ身体に様々な不調が見られるように社会主義思想への傾倒と同時に宗教一般に対して批判的であったハさらにハイネは晩年になるとキリスト教への帰依を強めていく。

ところで、ハイネは『ドイツ古典哲学の本質』のなかで、晩年に

う。自戒の意味も込めて、ここに書き記しておこう。
 う。自戒の意味も込めて、ここに書き記しておこう。

二千年後の君へ

からないのだ。 えなければ分からないようなことは、結局のところ考えても分、いつだって君は狂ってしまいたいのである。ああ兄妹よ、考

### 私とコウノトリ

イン1』) も無く官能的な体験だった。」(川原礫『ソードアート・オンラ戦闘意思となって剣を振りつづける――それはある意味、途方ほどの一体感を味わっていた。アスナと俺が融合し、ひとつの「その瞬間――限界ギリギリの死闘のさなか、俺はかつてない

のだと。 がった。 父と母がかつて手を繋ぎ、 口付けてしまったから誕生した 子供はキスをしたら出来る。 自分はもれなくそう信じていた子供

い。だがこの不変の真実、大人の現実こそが、最も疑うべきもので込んでいた。いや、そうではないと誰かに教えられたのかも知れなしかし、後に知る真実はそうではなかった。そうではないと思い

は無かったか。

また仕舞い込んだりして喜び合う、この様なものか。いやそうでは恋情というものは引出しに仕舞い込んだものを取り出して見せたり、例えばヒシャーブを取り去る時に感動を覚えるという。私たちの

ポップ』)の真実をあなたに隠している」(上遠野浩平『夜明けのブギーの真実をあなたに隠している」(上遠野浩平『夜明けのブギー「あなたが他人に何かを隠しているとき、世界はその何十倍も

いる。 人間の本質を。私は知りたい。キスで子が生まれる日も近づいてがて知るかも知れない。真に情熱的で官能的な、今はまだ深く眠るがのののあるものを覆い隠す外皮に風穴をあけ、人類が進むならばや

# 動物の生存権という倫理について

れらの思想はどこから来て、どこへ行くのか。 動物の生存権を認めるべき。知能有る種を食べてはならない。こ

を失う、こういう現象をあなたは知っているだろうか。 遠な力として現れる、またこれによって人間があるべき自己の本質 人間が作った物が人間自身から離れ逆に人間を支配するような疎

この道徳意識が発生し得る。

まい動物」が存在できる程に生産力が進歩する。そうして初めて、生きるために「食べなければならない動物」とは別に「食べなくてい。人間は衣食足りて礼節を知るもの。人間社会が発展し、人間がい。人間がいるところにいつでもこの道徳意識があった訳ではなるの道徳意識が発生しなかった。

まう。さもなければ消滅し、この問題が起きることすら無い。この剰余が発生していないならば、人間は有るだけ全て食べてし

い動物」。多様な在り方の方向に進んで行くならそれは前進の道。くことはない。「食べなければならない動物」と「食べなくてもよ上に立つ存在。人間社会の前進が引き出したものである。しかし嘆発展は新たな問題を必ず引き出す。社会から生まれ出で、社会の

## 禁欲思想の正体は

「……しかしすべての希望は、結局のところ実現するのは未来においてである。 どんなに人が夢を見て、実現を望んでも、それを手にするのはその本人ではなくその次の世代だ。 しかもその達成は手にしたものにとっては夢ではなく、ただの既成事実でしかない。 全ての願いは常にサクリファイス・オブ・でもいる。」(上遠野浩平『ブギーポップ・リターンズ VSイマジネーター PART 2』)

を示しているに過ぎない。が自らを犠牲者とは実感せず常に勝利者として総括するということが自らを犠牲者とは実感せず常に勝利者として総括するということ、そして人間もの人は大変だったねと哀れむ人がいる。しかしこれは間違って

『死の家の記録』) 人間に対する最上の定義であると思う。」(ドストエフスキー「人間はどんなことにもすぐ慣れる動物である。私はこれこそ

義の正体は、個人の保存を願う思想である。 、だが、ただ苦境を受容するのが人間だとするなら、どうして人類 というの自身が、どこかで永遠に保存されることを夢想する。禁欲主想は人類の歩みを止め、類的存在としての人間を否定する。人間を想と切り離し個として保存しようとする。やがて終わりある肉体と 想は人類の歩みを止め、類的存在としての人間を否定する。人間を 想と切り離し個として保存しようとする。やがて終わりある肉体と が、ただ苦境を受容するのが人間だとするなら、どうして人類

供を持つのなら、その青春の大半は子育てに追われるだろう。生だった。」と彼女は言った。子育ては大変なものだ。若くして子い。羊の親子の唄である。「私のお母さんの人生、途中から私の人あの唄声が聞こえるか。天の声でもなく、黄泉からの叫びでもな

野悦子』第四話) はならない。」(宮木あやこ『地味にスゴイ! 校閲ガール・河いだった。その温もりを手放さないために、私は頑張らなくて私はとっさに全てを手放していいと思った。けれどそれは間違しかし、母は言う。「その小さな温もりを抱きしめたとき、

を、あなたには友を。 史の針を逆に回し、思考の力を投げ捨てる他ないのだ。家族には子史の針を逆に回し、思考の力を投げ捨てる他ないのだ。家族には子類として実感しないなら、人間が救われることはきっとない。歴

時間でわかる近世哲学史

# 戦場ヶ原つかさ

# 第一章 デカルト

#### 懐疑の構造

否定できるんじゃないの」と思うのではないだろうか?それは、 が頭の中で考えてそうなっただけでしょ」「やろうと思えばそれも 至る。デカルトの『省察』はこのような構成になっている。 して「我思う故に我あり(コギト・エルゴ・スム)」という境地に できた。だが、「我の存在」についてはそれができなかった。こう と順に疑う。これらについては、それぞれ疑う理由を見出すことが 少しでも疑いうるものは偽と判断する、という徹底的な態度を取る。 これを説得力のある議論だと思う人は少ないはずだ。「デカルト デカルトは、 日常的な感覚に基づく判断からはじめ、身体的感覚、数学的真理 確実なものを見つけるために、懐疑を行う。 その際、 デ

> 論者である。 う少し詳しく見てみよう。 から同意を奪取しようとしているのだ。その観点で、先の議論をも に同意を奪取できること」を特徴とする。 相手を対象とし、「相手の用いる言葉と、 いて一致を積み重ねる」方法であり、 デカルトは、 懐疑論者の言葉と原理を使い、 「その特定の相手から絶対 その特定の相手は、 相手の認める原理の 懐疑論者 みを

がある。 的感覚は真なのでは」答「夢においてそのような感覚が生じること い塔が、近くで見ると四角いことがある。したがって真ではない」 問 問 「1+1=2といった数学的真理は、 「自分は手足を持っている、何かを手にしているといった身体 「日常的な感覚に基づく判断は真か否か」答「遠くから見て丸 「欺く神というものを想定してみよう。それが私が頭の中で したがって真ではない」 たとえ夢の中でも真で

は

答

真ではない」

計算をするたびに私を間違えさせているかもしれない。

したがって

だ」と同意するだろう。 ここまでは、 懐疑論者は「ふんふん」と頷きながら「そのとおり

は 三つの懐疑を順番に行ってきたが、そこで実際に行っていたこと ではなかっただろうか。すなわち、 は「提示された主張に対して、それに反する事物を想定する」こと その上で、デカルトは次のように懐疑論者に問いかける。 「過去に誤った例」を、 身体的感覚には 日常的な感覚に基づく判断に 「夢」を、 数学的真理に 私達は

カルトが用いた方法論について知らないからそう思うだけである。

デカルトは、ここでは総合的方法を用いている。

それは、

特定の

君はそうではない懐疑をしたことがあるのかね?その上で「これについて私は疑う」と言ってきたはずだ。それとも、ではない。提示された主張を否定する事物を頭の中で思い浮かべ、は「欺く神」を、というように。君は、懐疑を無条件に行えるわけ

# 規則コギト・エルゴ・スムと明晰判明の

存在」は真だと君も認めていることになるね? ち、それが何かを具体的に言ってくれ。もしできないなら、「我のち、「夢」でも、「欺く神」でも、その他何でもいい。もしできたなら、それに反する事物を想定しなければならない。君は、そのよこまで一致してきたことからして、もし君が「我の存在」を疑うここまで一致してきたことからして、もし君が「我の存在」を疑う

奪取する。 奪取する。 こうして、「我の存在」が真である、という同意を懐疑論者から

である。

である。

である。

の規則と呼ばれる。これまで「すべては疑いうる」を第一の原理としていたのは、懐疑の内容について真面目に考察しなかったことにしていたのは、懐疑の内容について真面目に考察しなかったことにしていたのは、懐疑の内容について真面目に考察しなかったことには真である」が第一原理の座を得ることになる。これは、明晰判明また、この過程により「それを否定する事物を想定できないものである。

### 神の存在証明

てしまうからだ。かない。なぜなら、「我の存在」は実際は脆弱で、すぐに否定されかない。なぜなら、「我の存在」は実際は脆弱で、すぐに否定されこれで話が終わったのなら非常にスッキリするのだが、そうはい

呼ぶ。 察をし、 とを認めざるを得ないだろう。 異なる原理に従うものの総体、すなわち自然全体に出会うのである。 悪化が意識させられる。生活の糧を稼ぐために他者や組織と接する が、一歩外に出たらどうだろう。冷たい外気が体を震わせ、 全く邪魔されないそうした状況ならば、 ならば、我が実体であると認めたように、 についても、それを否定する事物を想起することはできないだろう。 証明した。だが、今や自然全体という別の実体が意識される。これ 必要があり、そこで従属を強いられる。自己を否定しうる、自己と 独自の原理で動き、他に左右されないものを、デカルトは実体と デカルトは一室に閉じこもり、 先のコギト・エルゴ・スムの過程で、我が実体であることを 我の存在を証明した。 たしかに上の議論は、 数日を通して暖炉の前に座って省 通用するかもしれない。だ 自然全体が実体であるこ 外的なものに

然全体を意識しなくても済む、特殊な環境下にいたからに過ぎないるものなのではないだろうか。我が実体であると判断したのは、自至るだろう。我は、実際には自然全体の内部にあり、それに従属すさらに、これは「我の存在」と「自然全体」の相互関係の考察に

違いではないか。こうした考察に至るのである。のではないか。我を実体としたのは不当な普遍化であり、ただの勘

その上位の実体を、デカルトは神と名付ける。 併存を可能にしている。こう考えれば、矛盾は解消されるわけだ。が存在し、それがこの両者を産出した。そしてそのあとも、両者のう実体と、自然全体という実体の上位に、同じく実体性を持つものこの問題を解決するために、神の存在証明が必要になる。我とい

見えるだけなんだよ」と言って合理化できるわけだ。れに否定されえるように見えるかもしれない。でもね、それはそうむ。「確かに私はそこに含まれるように見えるかもしれないし、そを否定し得る自然全体を意識しても、我の実体性を否定しなくて済神の存在証明を一度してしまえば、たとえ暖炉の側を離れ、自分

由来する」という理屈が成り立つのである。がない、という強調をすることにより、「我は自然ではなく、神に神は全く別もので、自然からは我のような繊細なものが生じるわけっての神の存在証明の鍵になるのが、心身二元論である。物体と精

# 第二章 スピノザ

その上でデカルトを批判するのだが、その際スピノザは次のようかしている原因について無知だからに過ぎない、と。かない。精神が独自の原理であるかのように見えるのは、それを動後、決定論に至る。あるのは自然のみであり、精神はその一部でしスピノザは、デカルトと同じ道をたどり実体概念にたどり着いた

いて曖昧であることに起因するだろう。
に考える。自分とデカルトとは、実体概念にたどり着き、「唯一のに考える。自分とデカルトとは、実体概念にたどり着き、「唯一のした。これが相違点である。ここまでが共通点である。その後デカルをは、実体概念にたどり着き、「唯一の

そうすると、デカルトは黙るしかなくなるのだ。そうすると、デカルトは黙るしかなくなるのだ。そしてそれは「複数で動くものである」と定義しているだろう。そしてそれは「複数で動くものである」と定義しているだろう。そしてそれは「複数で動くものである」と定義しているだろう。そしてそれは「複数で動くものである」と定義しているだろう。そしてそれは「複数で動くものである」とに義しているだろう。そしてそれは「複数で動くものである」とに表しているだろう。そうすると、デカルトは黙るしかなくなるのだ。

「神」という語が残ってしまうのである。が、決定論と同じだ。ただ、相手の言葉を使って議論をしたために、そのうちの一部でしかない。これは、神という語を使ってはいる万物は神のうちに含まれており、他の実体は存在しない。精神もこうして、唯一の実体である神の存在を認めた時点で話は終わる。

# 第三章 ライプニッツ

# 精神を複数認めることで生じる難問

関係しか考察していないのだ。在する。それなのに、デカルトは「神、精神、物体」の三つの相互想定していないことである。精神を保持する人間は世界には多数存先のデカルトの理論には欠点があった。それは、精神を一つしかライプニッツは、デカルトと同じ方向性に進んだ哲学者である。

来るのだろうか。あと、植物や動物にも精神の存在を認めていいののではないだろうか。それに、人間は多数生まれるが、それはどこんでいく。それが死後も残るとしたら、世界は精神で溢れてしまうまた、死後の世界についての説明が必要になる。人間は日々多数死いるのに互いに影響しあっている。このことはどう説明されるのか。ことになる。例えば、個々の人間は、それぞれ独自の原理で動いてことになる。例えば、個々の人間は、それぞれ独自の原理で動いてだが、精神を複数認めてしまうと、いくつもの難問に突き当たるだが、精神を複数認めてしまうと、いくつもの難問に突き当たる

だろうか。認めるとして、それと人間の精神との間に相違はあるのだろうか。認めるとして、それと人間の精神との間に相違はあるの

## モナドと微小表象

ライプニッツは、これを微小表象というアイデアで克服しようと

する。

せばパンの表象を持つ、というように言えるわけだ。があるとすればコーヒーカップの表象を、朝に食べたパンを思い出表象とは、要はイメージのことである。目の前にコーヒーカップ

この表象は、意識できないくらい微小な表象によって形成されている。それには、明確なもの、曖昧なもの、全く意識されないもの、が、寝起き時や酩酊時には曖昧な表象しか持たない、というように。での微小表象が集まってできたのが人間精神である。私の精神がまら、今私が思い描いている表象は、もしかすれば私以外の誰かの精神を構成したかもしれない。もしかすればその誰かは、植物であったり動物であったかもしれないわけだ。

ろう。 は明確な違いはない。それは覚醒時と睡眠時の違いに近いものだ構成する微小表象が非活発化した状態と定義できる。生と死の間にこうして、先の難問のいくつか解決できる。例えば死は、精神を

持っているわけである。

間よりは曖昧な表象を多く持っており、植物はさらに曖昧な表象をを構成する表象が明確か、曖昧かという点でのみ異なる。動物は人微小表象によって成り立っているという点では同じだが、その精神また、人間と動物、植物との相違についても説明できる。どれも

だろう。
また別の人間か、あるいは動物、植物の精神を構成することになるまた別の人間か、あるいは動物、植物の精神を構成しるのは微小表象のみであり、それは新たに創造されることも、消えるのは、精神が死後どこに行くのか、という問題も解決する。あさらに、精神が死後どこに行くのか、という問題も解決する。あ

のである。 実体が微小表象によって成り立っていると仮定した場合の呼び名な範囲は広く、人間以外に、動物、植物も含む。モナドとは、精神的こうして形成される精神は、モナドと呼ばれる。それが指し示す

微小物質だって同じことじゃないか、というわけである。
、表象はただの想定であり、確認できるものではない。だがそれはの複雑な運動を一様に説明することが可能になった。これと同じこ数の微小物質によって構成されていると想定することにより、物質数の微小表象とは、つまりは微小物質のアナロジーである。物質が無

相互に影響を与えあっているように見えるが、それは実は見せかけ神がモナドを想像した時、同時にその相互関係も考慮した。それは微小表象を使っても説明がつかない箇所は、予定調和で説明する。

により、精神実体相互の関係という問題を解決するわけだ。であって、神がそう調整しているだけだ、という理論である。こ

### モナドロジー

ろう。の中で作り出した世界観の一つ、という以上の感想は持てないだの中で作り出した世界観の一つ、という以上の感想は持てないだ世界の真の姿を説明していると思う人はいないはずだ。空想家が頭こうしてできたのが『モナドロジー』だ。だが、この書物を見て、

ない、ということを知っていたからではないかと思う。しても、『モナドロジー』のように荒唐無稽なものにならざるを得の精神という課題には踏み込まなかった。それは、踏み込めばどうに実体性を認めることが不可能だからだと思う。デカルトは、複数これは、ライプニッツの能力の問題というよりは、そもそも精神

# 第四章 ロック

デカルトの前提を受け入れた上で、人間の認識について扱おうとい、スピノザ、ライプニッツはデカルトと同じ次元での話をしていた。

う理論が出てくる。それが認識論だ。

が生まれる。

の意図だ。
の意図だ。
の意図だ。
というのがロックが確実な真理かを判別できるようになるだろう、というのがロックだ。そして、人々の唱えている説のどれがただの臆見であり、どれ拠のないもので、どの観念が真なるものかがわかるようになるはずしたがって、諸々の観念が構成される様を見れば、どの観念が根

# 第五章 ヒューム

## 精神中心の二元論

象の存在を意識する、という形で捉えられる。く入り込むものとの二つに分けられる。この後者によって、外的対識するのは心に浮かぶ観念のみだが、それは静的なものと、勢いよ物体から直接与えられる観念の存在を認めたりはしない。我々が認ヒュームの場合、認めるのは精神のみである。ロックのように、ヒュームの場合、認めるのは精神のみである。ロックのように、

ろう。これがヒュームの意図である。れらの観念を無批判に使っている諸学問の基礎づけが実現できるだている観念が何に基づいたものかもわかるだろう。これにより、そどのように生じるかを見て行こう。そうすれば、諸々の学問が使っだのように生れる諸々の観念の動きを観察し、それから複雑な観念が

んなこと気にしないでおこうぜ」と言い出してしまう。論を放り出し、「世の中には楽しいことがたくさんあるんだし、こ礎も持たないことが明らかになってしまった。そしてヒュームは議在しない。ヒュームの試みが挫折したどころか、学問は全く何の基だが、因果律の段階でヒュームは躓く。どのように工夫しても、

### ヒュームの限界

たわけである。 確立したのが二元論だ。ロックも、それを前提にした議論をしてい説明する試みを行った。それが神の存在証明であり、それによってと、外に出て我を否定する物体に出会った。そして、それを含めてとがカルトは、暖炉の側でコギト・エルゴ・スムにたどり着いたあデカルトは、暖炉の側でコギト・エルゴ・スムにたどり着いたあ

と思い込み、それを試みた。そして当然のように失敗したわけで何の外的刺激も無い中、自分の頭の中だけで諸学問を構築できる、暖炉の側でずっと考えている状態にとどまっているわけだ。そして、暖炉の側でずっと考えている状態にとどまっているわけだ。そして、それに対してヒュームは、我の存在を意識した状態で止まっていそれに対してヒュームは、我の存在を意識した状態で止まってい

# 第六章 カント

## ヒュームとの相違

ことを認めていた。
相互関係を持ち、空間と時間のうちにあり、因果関係に従っているる限りでしか把握されないとは言っても、物体が人間外部に実在し、る限りでしか把握されないとは言っても、物体が人間外部に実在し、る限りでしか把握されないとは言っても、物体が人間外部に実在し、ないのは精神だけだ、という点でカントはヒュームを受け継ぐ。

である。
も、自然法則も、すべて自分の精神作用によるのだ、と主張するのも、自然法則も、すべて自分の精神作用によるのだ、と主張するのだが、カントはそれを否定する。空間も時間も、因果律も、数学

# アプリオリな総合的判断

カントによるヒューム批判は

- 一 主語のなかに述語が含まれていない
- 三(したがって、これを結びつけているのは精神である二)だが、これを結びつけているのは経験ではない

い」は総合的判断と呼ばれ、「主語のなかに述語が含まれている」という形式になっている。一「主語のなかに述語が含まれていな

ステリオリと対になっている。ない」はアプリオリと呼ばれ、「結びつけるのは経験である」アポ分析的判断と対になっている。二「これを結びつけるのは経験では

的に見てみよう。 起因することの証明になる、というのがカントの考えなのだ。具体足因することの証明になる、というのがカントの考えなのだ。具体アプリオリな総合的判断であることを示せば、それが精神作用に

### 空間論、時間論

概念は含まれていないからである。の精神が生み出したものである。というのは、物質のうちに空間のはその空間は、外的に実際に存在するものだろうか。否。それは私我々は物質を認識する時、空間の内にあるものとして捉える。で

えているのだ。そしてそれは、時間についても同様である。という枠組みを私が自分の中にもっており、それを介して物質を捉したがって、空間概念は私の精神が生み出したものである。空間、そして、それを結びつけているものは経験ではない。

#### 因果律

よって、それは私の精神が生み出したものだ。そして、それを結びつけているものは経験ではない。のうちには「朝」という概念は含まれてはない。「夜が来たら朝が来る」という言明において、「夜」という概念

#### 数学

ちには12は含まれていない。 7+5=12という式を考えてみよう。「7+5」という概念のう

よってそれは、私の精神が生み出したものだ。そして、それを結びつけているものは経験ではない

#### 自然法則

則」は含まれていない。
物質の概念のうちには、「質量保存の法則」と「作用反作用の法

よってそれは、私の精神が生み出したものだ。そして、それを結びつけているものは経験ではない。

#### 物自体

ば、物体の成れの果ての姿である。たない。もはやそれが何なのかを把握することすらできない。いわ残った。それは、「物自体」と呼ばれる。時間概念も空間概念も持く、ありとあらゆるものを削ぎ取られた絞りかすが、物体側に

### 二元論の前提

カントは特に、一般に通じる議論をしているわけではないのだ。よることの証明になる、というのはという二元論を採用しているか礎にあるのは経験と精神作用のみという二元論を採用しているかである。外部に実在するものの結びつきが直接与えられること発想である。外部に実在するものの結びつきが直接与えられることを記しているがはないから、すべての結びつきは自分の判断に還元されるし、基準のである。というのはヒュームの二元論を前提としたアプリオリな総合的判断であることを示せば、それが精神作用にアプリオリな総合的判断であることを示せば、それが精神作用に

## 批判だけで終わる

度には、カントは常識人だったのだ。

皮には、カントは常識人だったのだ。

皮には、カントは常識人だったのだ。

皮には、カントは常識人だったのだ。

のか?そんな主張ができない程望むように作りかえることができるのか?そんな主張ができることがありまな。

のはすべて人間精神ということい。

批判の結果、認識の基礎にあるのはすべて人間精神ということい。

出判の結果、認識の基礎にあるのはすべて人間精神ということができない。

出判の結果、認識の基礎にあるのか?そんな主張ができない。

出判の結果、認識の基礎にあるのか?そんな主張ができない。

出判の結果、認識の基礎にあるのか?そんな主張ができない。

とは、カントは常識人だったのだ。

り構成されている、という説である。カントは自説を常識的なものそうして出てくるのが、精神は「感性、悟性、理性」の三つによ

がすべて自身の恣意による、という主張をしなくて済む。そうし カント本来の主張は穏便で骨を抜かれたものになるわけである。 いう勿体ぶった宗教的な呼び方をする)」という名を与える。 て残ったものに、「悟性 に存在するものを把握する役割を持つ。そうすれば外部にあるもの なったわけだ。ついで、精神から「感性」を分離する。感性は外部 主張をしなくても済むようになる。 れば、自然法則その他が自身の精神に由来し、恣意的になるという 精神に属しながらも、 にするために、 そして、 今度はこの三つの関連を考察する必要が出てきてしまった。 自然法則その他を生み出す能力をこれに帰す。そうす まず精神から「理性」を分離する。 私の意識に上らず恣意的にならない領域であ (精神のことだが、日本では伝統的にこう 先の主張がすこし穏便なものに 理性とは、 私の

い。カントは、ヒュームを批判しただけで終わってしまうのである。を導くこともできなければ、諸学問の基礎づけを行うこともできなま『純粋理性批判』の紙幅が尽きてしまう。そこから重要な諸観念ああでもないこうでもないとやってるうちに、特に結論はでないまだが、今度はこの三つの関連を考察する必要が出てきてしまった。

「タイムトラベルもの」における歴史の構造

―「汎時間」を消去せよ―

馬空人

そして唯一の世界なのだ。」(1)「歴史が私にどんな関係があるというのか。私の世界が最初の、

ルートヴィヒ・ヴィトゲンシュタイン

\*

C98版ソフトとして発売され、その後、九七年に移植版として 訳ないが私は原作に関しては未プレイのため知らないが)。 セガ・サターン版ソフトとして発売されたようだ(もっとも、 原作はコンピュータ・ゲームで、そのうち初代は一九九六年にP タイムトラベルを扱ったSF作品と見ることができる。本アニメの の世の果てで恋を唄う少女YU―NO」(以下YU―NO)もまた、 ない。ただ、こと最近においては、 でと枚挙にいとまがないので、ここではわざわざ列挙することはし ムトラベルをテーマとする作品は古典的SFからアニメやゲームま タイムトラベル (時間旅行) はSFにおいて格好の題材だ。 昨年放送された深夜アニメ「こ 本作は、 申し タイ

り とおり、 もっとも、これまで同様の議論がなされたものが見当たらない ベルについて深く考察したことのある者なら、 少なくともこれと同様の議論は私が確認する限りこれまで見られな について、 留まることにはあらかじめ注意されたい。 いだろうと思っている は、すぐあとで三つ目のおことわりとして述べる内容からもわかる い当たったという人がいたとしても不思議ではないかもしれ 論をとりわけ専門としているわけではない)。 かった(②)(もっともリサーチ不足の可能性は十分にある。 てタイムトラベルの哲学に関する文献を少しはあさってみたものの、 の前に読者におことわりしておかねばならないことがいくつかある。 いってここですぐに本題に入ることができればよかったのだが、 ることはない。 まず一つに、本稿で紹介する議論は私の独自考察によるものであ 何かしらの先行研究に依拠したものではない。だいぶ後になっ 本テーマがそもそもはらんでいる問題点にある可能性 読者にはYU―NOについての予備知識を特に前提とす それでは、 まずは本稿の構成を概観しよう…などと したがって、 しかし、タイムトラ 同じような議論 私は時間 -稿の議論 な そ

これに倣い、 問題となりうることは否定しないが、 遡行の場合のみを問題とし、未来へのタイムトラベルは取り上げな されており、 けるタイムトラベルは過去へのタイムトラベル 二つ目に、「タイムトラベル」とはいうものの、 ものとする(3)。 本稿においても、 未来へのタイムトラベルについては扱われ 未来・過去双方へのタイムトラベルが哲学的 タイムトラベルについては専ら時間 親殺しのパラドクスに典型的 (時間遡行)に限定 Y U てい Ń O しにお ない。

トラベルの可能性を前提としたもとでの歴史の構造」について論ず

本稿で論ずるテーマは哲学的時間論だといえる。

数々の並行世界を旅するという魅力あふれるSF的内容となってい

私がこのYU―NOに触発されて考察した「タイム

本稿では、

Y U

·NO自体はあくまでも主題ではなく、

単に考察の題材に

ただ

よって、

イス」なる特殊な装置を用い、

史学者である父親、

高校生の主人公・有馬たくやが、(すでに故人と思われていた)

歴

有馬広大博士から託された「リフレクターデバ

過去への時間遡行を実現することで

十分に尽くされると思う。以上のような想定を以て、時間遡行のみ有に生じうる問題の側面は希薄であり、過去の場合に関する議論でながら、時間遡行というSF的なテーマがそうした常識を一変させ去の事柄は覆しようのない確定した事実の集積であると思われていいように思われる。こうした事情はやはり、未来とはちがって、過いように、過去へのタイムトラベルが問題とされることのほうが多なように、過去へのタイムトラベルが問題とされることのほうが多

を扱う一応の正当化としておきたい。

していただくための仕掛けだということで理解してほしい。 三つ目におことわりしておかねばならないのは、私は自分自身で を追ぶを が、本稿ではこれについても隠さず白日の下に晒そう。したがって、 ならない。そのような背景もあり、読者には、私の思考の道筋をでならない。そのような背景もあり、読者には、私の思考の道筋をでならない。そのような背景もあり、読者には、私の思考の道筋をでならない。そのような背景もあり、読者には、私の思考の道筋をでならない。そのような背景もあり、読者には、私の思考の道筋をでならない。そのような背景もあり、読者には、私の思考の道筋をであるで、 本考察の決定的な問題点に気づいてしまったということである。だ本考察の決定的な問題点に気づいてしまったということである。だれも、 三つ目におことわりしておかねばならないのは、私は自分自身で

## ₹ 本稿の構成について

の決定的問題点を指摘し、実はここでの議論は擬似問題であろうの決定的問題点を指摘し、実はここでの議論は擬似問題であろうの決定的問題点を指摘し、実はここでの議論はないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。(四)したがって、(三)から、汎時間はならないことを説明する。最後に、(五)これまでの議論に対したが、そこから消去される歴史構造(歴史修正モデルについて検討する。最後に、(五)これまでの議論に対したが、そこから消去される歴史構造(歴史修正を対したが、そこから消去される歴史構造(歴史修正を対したが、そこから消去される歴史構造(歴史修正を対したが、そこから消去される歴史構造(樹形図モデル)を紹介して、(二)まずというには、

その限界を追体験していただこう

以上の事柄を確認した上で、

読者には私の思索の過程

タイン全集1』(一九七五)、大修館書店、二七一頁)。+) 『草稿 一九一四一一九一六』、一九一六年九月二日より(『ウィトゲンシュー)

興味深い話題ではあるが、本稿ではこの点については扱わない)。 ・ は多くはないだろうが、たとえば挙げられる(物理学的側面も ・ なお、物理学的観点から論じた著書としては、J・リチャード・ゴット た。なお、物理学的観点から論じた著書としては、J・リチャード・ゴット た。なお、物理学的観点から論じた著書としては、J・リチャード・ゴット を、なお、物理学的観点から論じた観覧可能)。だが、これらのいずれにも、 私が簡単に確認した限りでは、ここで論じた観点からの議論は見当たらなかっ なお、からに、フ・リチャード・ゴット を、なお、物理学的観点から論じた著書としては、J・リチャード・ゴット を、なお、物理学的観点から論じた表は青山拓央『タイムトラベルの哲 のうち日本語で読め

時間遡行の前後でなんらかの間隔が生じる場合については考慮しない。

) なお、本稿の議論において、時間遡行は「一瞬」で行われるものとする。

本稿を瓦解の運命をたどった考察の供養の場とする旨、 ことを述べる。 願いたい。 かくして、 本稿での議論は水泡に帰す。 これを以て、 どうかお許

### Y U N O における歴史構

樹形図モデル

べておかねばならない。 るようだから、アニメ版準拠であったとしてもさほど問題はないで に関連するような世界観の根幹は、 以下の話はアニメでの内容に準拠したものである。 に述べたが、それでもまず最初にYU―NOのあらましを簡単に述 本稿の主題がYU―NO自体の検討にあるわけではないことは先 ただし、私はアニメ版しか知らないので、 原作からアニメまで共通してい タイムトラベル

父・有馬広大はかつてのたくやに次のような質問を突如投げかける。 提示されるのは第二話である。 アニメ版YU―NOにおいて、 第二話のたくやによる回想の中で、 時間遡行の可能性とそのモデルが

広大「たくやよ、 歴史とは何だ?

くやの回答を父は鼻で笑って一蹴し、 父親の突如の仰々しい質問に、 たくやは面倒そうに答えるが、 次のように話す。 た

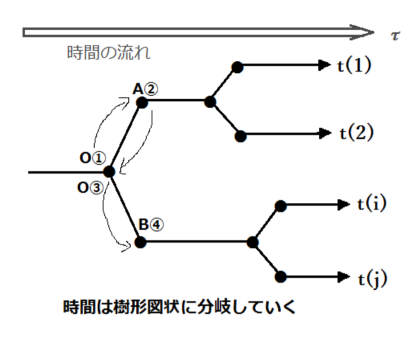
広大 「旧態依然とした教育では、 そのように歴史を時間的変遷

樹形図的には

憶なのだ。 の記憶(4)と解釈する。 時間の変遷それ自体にも、 しかし本来、 歴史とは、 歴史という概念は存 変遷の 経緯の記

する」

このような歴史観が物語の基盤となっている。 側) である (O→Bへと移行)。かくしてここに、ケーキを食べた世界 ここで、ケーキを食べる前の過去の世界に戻ることができた が与えられたとしよう(〇点)。まず、そのケーキを食べる(A点)。 先の発言内容の真意を説明する 呼称である)。そして、広大は、 ムトラベルの可能性が示唆されるとおり、 解明・記録すること、これこそが歴史である、という。本作品 した上で、そうした出来事の変遷がどのような経緯をたどったかを うな出来事の変遷の記録だけではなく、時間遡行の可能性を前提と 大によれば、 食べた世界の歴史が消えてなくなるのではなく、それもまた歴史の の歴史(A点の側)と、ケーキを食べなかった世界の歴史(B点 Aへと時間遡行)とすると、そこではケーキを食べないことも可能 モデル」と呼ぶことにしよう(「樹形図モデル」自体は筆者独自 められる。 部の構成要素として、歴史の中に組み込まれるということだ。広 クターデバイスーー 広大によれば、YU-NOにおける歴史構造は図1のようにまと が並立することになる。ここで重要なことは、決してケーキを 本稿では、 単にケーキを食べた、ないしは食べなかったというよ 種の時間遡行装置 図1のように表される歴史構造を「樹形図 次のようなたとえ話をもちだして、 (図1参照)。 ―を使って、 たくやはこの物語でリフ いま机の上にケーキ 広大の台詞からタイ ⊙ O



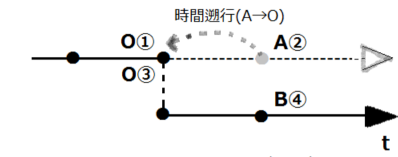
(樹形図モデル)

# りめぐらされた並行世界間を駆け巡るのだ。

#### 歴史修正モデルー トラベルと歴史構造 その他の諸SF作品におけるタイ

される。 呼び名である)。その名は次の事実に由来する。ここで注目すべき 例を援用すると、図2の〇でまずケーキが与えられ、Aでケーキを を正当なものとし、一部の時間遡行前の歴史は「なかったこと」と このように、歴史修正モデルでは、時間遡行後にたどった歴史のみ デルを、 いまましばらく経過してBへと至る。図2で表されるこうしたモ 食べる。そしてまもなく時間遡行してOへと戻り、ケーキを食べな かろうか。すなわち、図2のようなものだ。ここでも先のケーキの てがこうした樹形図的な並行世界モデルを採用しているわけではな ブカルチャーまで枚挙にいとまがないが、そのような諸作品のすべ 「正しい歴史」とされるのは0→Bの部分だけだということである。 ところで、 同モデルにおいては、○→A→○→Bという一連の過程のうち、 むしろ、 樹形図モデルとの決定的なちがいはこの点にあり、YU― 「歴史修正モデル」と呼ぶことにしよう(これも私による われわれにとって身近なのは、次のようなものではな タイムトラベルを題材にした作品は小説・映画からサ

<sup>(4)</sup> この部分は、 め、そのように表記する(間違っていたらすみません)。 箇所の台詞を何度も聞いた限りでは私には「記憶」としか聞き取れなかったた ほんらいであれば「記録」としたほうがよさそうだが、この



**t** O→A→O→Bにおいて、A→Oへと時間遡行。 O→Aは「なかったこと」になり、O→Bこそが「正史」に。

間論のお話である。

ら先はYU―NOの話ではなく、

ころで、

前節までで、

Y

U-NOに見られる樹形図モデル、

および通常

タイムトラベル作品において見られる歴史修正モデルを概観したと

いよいよ私の考察についてお話する準備が整った。ここか

純粋にタイムトラベルに絡んだ時

判して、先のような樹形図モデルをたくやに提示するのであった。NOにおいては有馬広大は、こうした「修正主義的な」モデルを批

# 樹形図モデルと「汎時間.

には、 につれ、 行な軸でを考えて、 だろうか?つまり、 軸を覆う全体の < 時間 > のことをいっているのだと考えられない なぜなら、 ら分かる。ところで、 いう「時」 られるため、なんらかの時間軸を特権的なものとしてみなす理由は たしてその「時」とはどの「時」のことだろうか?明らかに、 (少なくともここでは) 時」というのは、 ここで、 先の図1を簡略化したもの)。 絶えず時間軸が分岐していく構造をしていることが図か が指しているのはむしろ、分岐しつつあるすべての時間 分岐しうる時間軸はただひとつだけではなく、 図3の樹形図モデルに目を向けることにしよう 個々の時間軸に限定されたものではありえない。 「時が経つ」とはこのτに沿って左から右に進 図3のように、 私はいま「時が経つにつれ」といったが、は ないからである。 分岐する時間軸全体に対して平 樹形図モデルでは、 そうではなくて、ここで 複数考え 時が経 (基本的

図 2

歴史修正モデル

汎時間 <u>図</u> 3 A(2) 個 時間遡行 樹形図モデルと 別 01 的 03 時 「汎時間 **B**4 間 >Bにおい →Aの歴史もO→Bと同様刻まれる。

える。 とて、 だろう。 は、 れは全くその通りで、 性が前提とされていることを思い出しながら、 定して、 すでに存在するにもかかわらず、 私はここまで考えて少々ひっかかりを覚えた。いま導入した時間軸 形図モデルについて行うものとする。この点には注意されたい。 ない場合にも同様に適用される可能性はあるが)ひとまずあくまで 食べない未来のどちらをも想像することができる。そういう意味で れわれはいま自分の目の前にケーキがあって、それを食べる未来と、 無関係ではないかという疑問をもたれる方がいるかもしれない。 た理解は別に突飛なものでもなく、 てとはそもそもなんなのだろうか?われわれは、分岐する時間軸が に沿って左から右へと進んでいくことではないか、と話した。だが、 ここで、 なお、 話を元に戻そう。先ほど、図3において、 まさしく樹形図モデルのように、時間遡行ができないわれわれ YU-NOのように時間遡行の可能性を前提とした限りでの樹 現時点から未来が分岐していくさまを想定することはできる それに基づいて「時が経つ」などといっているように聞こ ただし、今後の話は、(こうしたタイムトラベルを考慮し ここで、 先に注意したように、 樹形図モデルの図式自体は、タイムトラベルには 別にタイムトラベルの可能性がなくとも、 樹形図モデルでは時間遡行の可能 あたかも新たに別の時間軸を設 素朴な話であると思う。 「時が経つ」とは、 まず図3の点〇に注

むことだと理解する。

まわりくどい言い方で申し訳ないが、

いる。

この〇の時点で、

目しよう。

O は、

未来に向かって時間が分岐するような点となって

目の前にケーキが与えられたとしよう。す

τ

すの 個 に思い浮かべる際に、 列的に描き入れることができるのは、 てこないだろうか?つまり、 もそも樹形図モデルとして図3のように描きいれてしまうことが可 に出現してしまうようにみえる。 史の可能性をいわば天から見下ろすような べての と思われる。 ていると見ること自体は、 表す矢印の終点側が 分岐せずひとつしかないものとされているわけだから、 的に思われるかもしれない。 遡行者が「O→A→O→B」 ままにしてしばらくしたあとの る。ここで、 々の時間軸は、 間 は、 へと戻っていることに注目されたい。 に異なる .軸がいくつも分岐し、 NOでの有馬広大による時間遡行に基づく歴史の ケー 造そのものに、 歴史を同 図3に示したように、 歴史修正モデルの項目でもそのように提示したように常識 キを食べることもできるし、 だが、 遡行者はA→Oと移動する際、 時 亚. 個別の歴史を表していると解釈される。 間 いま取り上げているのは樹形図モデルである。 面上に描きいれてしまうやい 「未来」 それら個別の これら各時間軸全体をまとめあげるような別 が、 異なる「歴史」 素朴な見方であり、 を、 食べたあとの時点をA、 あらかじめ前提されているように見え なる順番で各点をたどることに相当す 個 歴史修正モデルのもとでは、 々の 時点をBとしておく。 始点側が すると、 時間軸をそもそもこのように並 を要を表す時間とは別の、 われわれが樹形図モデル 食べ 個々の が並立する状況において、 時間遡行をこのように示 「神の視点」 「過去」をそれぞれ 図3でいえば「右から ないこともできる 特段の ・なや、 時間軸の東 が説明は、 このとき、 食べずにその が、 問題 あらゆる歴 それらす 時 時間軸は 必然的 を、 は 間 ない 表し 時間 を頭 軸 ゎ 何 そ か を Y け

> の時 見方が反映されているのではないかと私は考えた。 るからなのではないか、 間軸を、 そ れら個々の時間軸に先立ってあらか というわけである。 時 間軸 じめ想定して てにはこうした

表される時間のことを、 仰々しいネーミングにした。 それだと、 れでかまわない。 「汎時間」なるものが何を指しているのかを理解してもらえれ るように思われる可能性があることを危惧して、あえてこのような しよう。「全時間」ではなぜダメなのかと思われるかもしれない 体」を貫いているという意味合いを込めて そこで、これまで時間軸でで表されてきた時間 時間の束のうちの個別的な時間軸のこと全体をさして その一方で、 「個別的時間」と呼ぶことにする。 もっとも名前自体はどうでもよくて 分岐した各々の歴史を表す時 「汎時間」 を、 と呼ぶことに 時 間 間 軸 ば 軸 「 全

時間 れは ここまで思いついてそのように考えたのだった。 接的には) 間に関する直観からすると少し奇妙にうつるのでは 時間とは独立した身分をもって存在するとなれば、 どという代物は、 して時間を二元的に要請しなければならないのか?少なくとも私 個別 ħ 荷 がある」 .個別の時間軸の中で生きると同時に、 形図モデルにおいて、 ば 物 ?時間 どうすればよいか? ではない 生きることになってしまう。 ということになる。 (のうちの のか、 われわ ひとつ) というわけだ。 れが常識的に把握できると考えら このような汎時間が、 「オッカムの剃刀」(5) の観点から超越した しかし、 もしこうした問 簡単に言えば なぜわざわざそんな風に 汎時間全体の 要するに汎時間 個別の歴史を表 これ ない の 原則にしたが 形 「時 か。 !題があると 中 は 而 間 我 る限 上学的 0 わ 中に の れ す

す お の

れる。

「、これまでの議論は次の「汎時間消去仮説」としてまとめららない、と考える。ではどちらが?個別的時間を消去するというのは、汎時間だけを残すということになるが、それでは、時間遡行者は、汎時間だけを残すということになるが、それでは、時間遡行者は、汎時間だけを残すということになるが、それでは、時間遡行者は、汎時間だけを残すということになるが、それでは、時間遡行者は、汎時間だけを残すということになるが、それでは、時間遡行者は、汎時間だけを残すということになるが、それでは、時間遡行者は、汎時間だけを残すというのらない、こ元的に存在する「時間」のうちのどちらかが消去されねばない、二元的に存在する「時間」のうちのどちらかが消去されねばない、二元的に存在する「時間」のうちのどちらかが消去されねばない、二元的に存在する「時間」の

#### 【汎時間消去仮説】

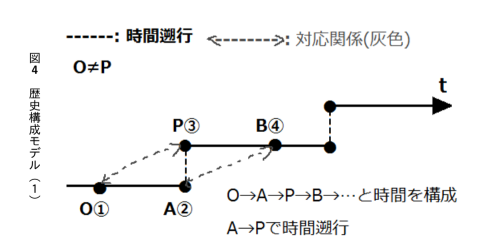
ルを諦めることを意味する。デルから消去されねばならない。これはすなわち、樹形図モデは独立の存在論的身分として現れるのであれば、汎時間は同モ樹形図モデルにおいて、もし汎時間なるものが、個別的時間と

を諦めて異なるモデルを採用すべきか?次にそれを議論しよう。それでは、以上のような仮説のもとで、いかにして樹形図モデル

## 四 汎時間を消去する

―代替的なモデルの提案および検討―

よう。ただし、ここでは全ての可能性を列挙することはせず、筆者さて、汎時間が含まれないような具体的なモデルの考察をしてみ





図**5** 歴史構成モデル(2)

いたい。 に考えられた限りのモデルについて言及するに留めることを了承願

ひとつある。 ようなモデルで、かつ汎時間を含まないようなモデルは少なくとも である。だが、次のような可能性も残されている――戻ってくる点 たケーキの例で、 先ほど提示した図3の点Oに注目していただきたい。先にも述べ 妙なものは含まれていないようなモデルだということができる。 モデルは、YU―NOでは拒否されているとはいえ、汎時間なる奇 にする <時間 > が出る幕はないであろう。このように、歴史修正 ないのであった。 参照)。歴史修正モデルでは、 「戻る」のであったが、ここで戻ってきた点はもとと全く同じO点 では、 まず注目すべきは、 もとの〇点と必ずしも一致しなくてもよいのではないか?その ほかにどのようなモデルが考えられるか?次に、ふたたび それを図4に示した。 時間遡行においては「A→O」のようにO点へと したがって、そこに汎時間なる存在論的身分を異 先に紹介した歴史修正モデルである 時間軸は分岐せず、ただひとつしか (図 2 を

のを仮定すべきではないという原則をさす。) 存在論的倹約性ともいう。ある事柄を説明する際に、必要以上に多くのも

順序に沿ってはじめて時間軸が構成されるということである 序とみなすというところだ デルは時間軸が平行に描かれているが、必ずしもそう描かなくとも でも一例であり、必ずしもそのように描く必要性はない(図4のモ かるようにしてある)。 遡行をしたところは実線ではなく点線でつなぎ、OとPの対応もわ モデルの最大のポイントは、○→A→P→Bという出来事の起きた B点に対応する。…このような具合で時間が経過する。 る。そして、そのあとケーキを食べずにしばらくしたあとの時点が とにかくO→A→P→Bのように、 大事なのは、 A点から点線で繋がれた先のP点へと移るということであ 軸自体がぐにゃぐにゃに曲がっていてもよい したがって、図4での表示の仕方はあくま (図5参照)。 出来事の順序を時間の順 さて、 (時間

軸が構成されていくという仕組のため、 遡行の前後の点は点線で結ぶことにして、単なる時間経過と視覚的 いっているように、 ではないという見方が可能である。 ここでお気づきの方もいるかもしれないが、 に区別することに決めれば、その回数は問題にはならない へ遡るということはない。なお、 何度時間遡行をしたとしても、 されるわけであるから、 このモデルでは、 こうした歴史構成モデルでは、 **間遡行」というのは実は時間を実際に「遡行」しているわけ** 時間軸は出来事の順序が与えられてはじめて構成 同モデルでは、 時間軸は単一しか存在しないためである。 図3のように時間軸を「右から左」 時間遡行をするたびに、その時間 汎時間は出現しない。 というのも、 出来事の順番にしたがって時間 別に 実はこのモデルにおい 「時間遡行」をしたと 先ほどから何度も なぜなら、 (図 5)。

> ころで、 なものとするところに特徴がある。 ルでは、 に属する同一の時点ではないのである。このように、 はやP点は、 こに、〇点とP点をわざわざ分離させたことが反映されている。 する際に、 (!)、その「新世界」に移動することだといえるかもしれ 一時間遡行」は、 時間を巻き戻しているわけではないためである。ここでの 汎時間を消去すると同時に、 元の〇点での状態とそっくりな世界を新たに創り出 〇点に「対応」こそするかもしれないが、 先の例で言えば、 単にA点から時間遡行しようと 時間遡行をいわば「擬似的 歴史構成モデ 同一の世界

する。ないことがわかっているので、簡単にこれについてふれることにないことがわかっているので、簡単にこれについてふれることにルだけなのか、と思われる方もいるかもしれないが、実はそうではここで、O点とP点を分離したようなモデルはこの歴史構成モデ

このモデルは単に図式上ではOとPとを分離してはいるものの、 点とされており、 先のモデルとはちがい、こちらでは、 は全く同じものではないことが強調されている)、 とを示しながらも(つまり、 うに配置させて点線で結ぶことで、 →A→P→B」と移行する点では、 く経過 置された時点Pへと時間遡行し、そのままケーキを食べずにしばら を食べたあと、 図6を見てほしい。 (B点) するという状況を表している。同モデルでは、 Oとは異なるが、 実際に時間を「遡行」していることを示している。 図6は、〇でケーキが与えられ、 時間遡行後の時点Pは、 Oと意図的に水平に並ぶように配 先の歴史構成モデルと同様だが 〇がPとは点としては異なるこ Pを意図的にOと並立するよ OとPは同一時 元の Aでケーキ 時点のと 歴

[6 OとPとが分離したモデルの別

図

ため、

その

前の、

同モデルは、

時間遡行後の歴史のみを「正しい歴史」

そもそも時間遡行の原因となっ

た出来事がモデル

としてしまう

し

かし、

つまり、

たとえば

なぜ時

時間が戻った時点で歴史が修正されているにもかかわらず、

に反映されないというデメリットはあるだろう。

も

あっており、

明

《快であるというメリットはあると思う。

歴史修正モデルのほうは、

わ

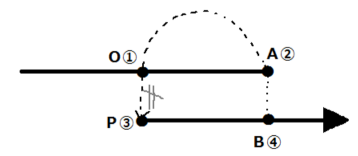
れわれが想定する時間遡行の

の直観に

これ以上扱わな 行前の0→Aの過程を「なかったもの」とみなす余地もあれ 必要な中途半端なモデルではないかと思われる。 史構造につい を含むモデルともなりうる。 →AとP→Bとに分岐したモデルとみなす余地もありうるだろう ほ かにも 解釈上の自由度が内在しているように思われるため、 何かいえるかもしれない)(6)。 ての哲学的含意を解釈するとなると、 このように、 解釈によっては、 同モデルが与える描像に すなわち、 さらなる制約が ここでは 汎時 時間 間 遡 O

に比較しておこう。 容を超えてしまうため、 あらためて両者の特徴をメリット・デメリットという観点から簡単 的に両者のうちのどちらを採用すべきか?これは、 ないかと考えている(だが、 性は否定しきれていないが、 史修正モデルと、 その中で、汎時間を含まないものとして筆者が思いついたの 以 汎時間消去には成功している点では両モデルは共通だが、 上、 樹形図モデルに代わる別のモデルをいくつか紹介したが 歴史構成モデルの二つである。 ここでは詳細に提示することはし この点については議論はしない)。 実質的にはこれくらいしかない ほかにもある可 本稿での議論内 ないが、 。 の は、 では さ 能 体 歴

O≠Pモデルの別バージョン



このモデルは、時間構造の哲学的含意を評価する上ではどうも これだけでは曖昧な点が多いように思われる。

味があるのかと投げかけることはできるかもしれない。味があるのかと投げかけることはできるかもしれない。中が表情に対する一応の理由づけが与えられる)。しかし、先にも指摘したように、このモデルにおける「時間遡行」は擬似的なものであり、実質的には時間遡行者が新たな世界を創造していると解釈されり、実質的には時間遡行者が新たな世界を創造していると解釈されり、実質的には時間遡行者が新たな世界を創造していると解釈されり、実質的には時間遡行者が新たな世界を創造していると解釈されり、実質的には時間遡行者が新たな世界を創造しているタイムトラでメリットかもしれない。もっとも、本稿で論じているタイムトラでルと比べて「世界創造」が途方もないという疑問がどうしてもつままとう。一方、歴史構成モデルでは、時間遡行の原因となった出間遡行者だけ記憶が保存されているのかという疑問がどうしてもつまないあるのかと投げかけることはできるかもしれない。

# 五 これまでの議論のまとめと問題点

慮すると、ある程度詳しくまとめておくのが有意義であろう。少々長くなってしまうが、これまでの論点が錯綜していることを考さて、これまでやってきたことをまとめると次のようになる。

> デルのように分岐していくことはない。 なされる。したがって、時間軸はただひとつであり、樹形図モすことで新たに実現される出来事の系列が「正しい歴史」とみちの一部の歴史はなかったこととされ、時間遡行ごとにやり直形図モデルと比較した。歴史修正モデルでは、時間遡行前のう(イ)歴史修正モデルと称されたモデルを提示し(図2)、樹

沿って左から右に進むことだと理解した。 (ウ)樹形図モデルと歴史修正モデルの双方を提示した上で、 (ウ)樹形図モデルと歴史修正モデルの双方を提示した上で、 (ウ)樹形図モデルと歴史修正モデルの双方を提示した上で、 (ウ)樹形図モデルと歴史修正モデルの双方を提示した上で、 (カ)樹形図モデルと歴史修正モデルの双方を提示した上で、

き、どの個別の時間軸においても、図3 のように、時間遡行(エ)(ウ)で、樹形図モデルにおいて時間遡行を考えると

思う。しかしいずれにせよ、これはあまり本質的な論点ではないだろう。場合は、ここでのモデルの一部の解釈に相当するといってよいのではないかとよっては歴史修正モデルでも、OとPを異なるものとみなせるであろう。そのはなく、単に便宜のために位置をずらして描いただけである。しかし、場合に描き方をしているが、ここでは、両者が異なることを特に主張しているわけであお、図2の歴史修正モデルも、時間遡行前後で時点が異なるかのような

るからなのではないか、 < 時間軸 > 際に、各時間軸をまとめあげるような存在論的に異なる身分の 束ねて描くのは、 ことに気づく。こうした各々の時間軸を、そもそもこのように 終点を未来、始点を過去とするような束の形で並べられ もある。そこで、 に、そのように図示されるといえる。 目する限りでは、 は「右から左」へと戻るように図示される。 をあらかじめ個 樹形図モデル全体を見渡すと、 「左側」(始点側) われわれが樹形図モデルを頭に思いうかべる と考えた。 々の時間軸に先立って想定してい がより過去に相当するため しかし、 時間軸は どの時 の )時間 問軸も、 開軸に注 ている ほ らかに

存在論的に異なる身分をもつような二つの た。すると、樹形図モデルは、 表す時間軸で表される時間を、 いを込めて、 うな時間を、 うした ^ 元的存立構造をしているのではないかという疑念が生じる。 
 7
  $(\mathfrak{I})$ 時 間軸 「汎時間」と呼んだ。それに対し、 樹形図モデル全体を貫く時間であるという意味合 のような問題意識に基づき、 > であると考える。そして、 この個別的時間と汎時間という、 「個別的時 間 時間軸てこそが、 「時間」 てで表されるよ と呼ぶことにし 個々の歴史を からなる二 そ

る必要などないではないかという問題意識をもとに、 元的存立構造は、 わざわざ存在論的身分の異なるふたつの時間が併存す 7 のような想定をすると、 奇妙な印象を与えるのでは 樹形図モデルがもつ二 ないか、 と述べた。 オッカム

> ばならない、 すなわち、 剃 刀の原則にしたがって、 汎時間か個別的時間かのどちらかが とした。 時間が一元化されねばならない、 「消去」 されね

の

汎時間を含まないような形に修正されねばならない。 あるから、ここで消去されるべきは汎時間であるとして、 であった。 樹形図モデルを諦め、 時間消去仮説」を提示した。 的にどのような描像を与えることに相当するのかが不明 個 別的 時 ?間を消去するという選択肢をとるのは、 別のモデルを提唱することを意味するの 同仮説によれば、 樹形図モデルは これは 具体

造 に時間の分岐はないという点で共通しているが、 は 意味での うなモデルを提示した。そこでは、 新たに「歴史構成モデル」を提案した。両モデルは、 に相当することも指摘した。 時間遡行」 (キ)に基づき、 「時間遡行」が実現されるのに対して、 は擬似的なもので、 (四)で実際に、汎時間を含まないよ 先に述べた歴史修正モデル 実質的にはそれは 後者にお 前者は通常 「世界創 とも

じ 的に汎時間を含まないモデルを提示し、 たからめでたしめでたし、 めにも述べたように、 以上、 7 5 (ク が、 これまでの議論には決定的な問題点がある。 と本当はいいたいところだが、 これまでの 汎時間 、議論のまとめとなる。 の 「消去」 が成功し 本稿のは

あるが、 おいて、 私は、 ないものなのではないか。 う。ずばり、その問題点とは、 頭におきながら読みすすめていただきたい。 と余計なので単にひとつだけで代表させた)。 ただし、 を私は考案した。それが次に示す、 じたが、そもそもそのような汎時間なるものは本当は実質的には には異質なふたつの時間が二元的に存立した構造となっていると論 時間に先立って存在していると考えられることから、 か?」というところにある。 当に、「汎時間なるものが、 いてしまったのだ。 。 と クの部分にまで到達してからようやくこうした問題点に気づ 7 b 以下の議論を紹介する前に、 双方で時間分岐の前後の描き方が異なっている。 7 a の間には、 と というわけで、 7 b 汎時間を描き入れてある 実は、 はともに樹形図モデルを表したもので 個別的時間に先立って存在しているの 私は先に、 樹形図モデルにおいて、 この点をより説得的に示す議論 いまからそれについてお話しよ 「汎時間ギャップ論法」 図7を参照されたい。 汎時間なるものが、 以下、 (ふたつも描く 樹形図モデル この図7を念 そもそも本 また(7 図 7 に 個別的 である。

#### 【汎時間ギャップ論法】

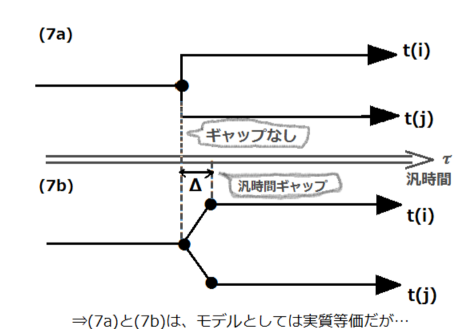
らなる背理法の構造をしている。汎時間ギャップ論法は、次の前提(い)~(に)および結論か

#### [ 前 提]

として存在すると仮定する。このとき、図7に示したように(い)汎時間なるものが個別的時間と独立に、実体的なもの

図 **7** 

汎時間ギャップ論法



53

に、 △が生ずる。 は  $\widehat{7}$ a  $\widehat{7}$ それが å と 7 b とは異なり、 汎時間上に反映されて、 この△を、 の双方に汎時間を描きいれると、(7 b) 時間分岐の前後の間に間隔があるため 「汎時間ギャップ」と呼ぶことにする。 汎時間の 側で「ギャップ」 で

時間ギャップ△もまた実体的なものであるはずである。(ろ)(い)で、汎時間を実体的なものと仮定したのだから、汎

ぞれ与える描像の間には、実質的な差異はないように思われる。(は)しかし、(ろ)にもかかわらず、(7a)と(7b)がそれ

(に)(は)は(ろ)と矛盾しているように思われる。

#### 結論

実体的なものとして存在するわけではないと思われる。あれば)(い)の仮定は誤りであろう。したがって、汎時間は:(に)により、((ろ) および(は)は不問として認めるので

ずだ(だって分岐部分が空いてるかどうかのちがいだけしかない なせるはずだ。 んだから)。 のように描こうが いうことだ。 以上が汎時間ギャップ論法である。 つまり、 樹形図モデルをわれわれが描こうとしたとき、 なんだけど、 (7b)のように描こうがどうでもいい問題のは 7 a と (7 b) 汎時間なるものを仮定すると、 要するにくだけていえばこう は実質的に同じモデルとみ 7 b 7 a

> 仮象なんじゃないのか、という次第である。 体的なものとして措定してるのなら、この△も実体的な何かじゃな かとおかしい。でも、実際問題こんな△あってもなくてもやっぱり いとおかしい。でも、実際問題こんな△あってもなくてもやっぱり いの?とすると、この△を生み出してる汎時間なる代物もやっぱり いの?とすると、この△を生み出してる汎時間なる代物もやっぱり いの?とすると、この△を生み出してる汎時間なる代物もやっぱり いの?とすると、この△を生み出してる汎時間なる代物もやっぱり いの?とすると、この△を生み出してる汎時間なる代物もやっぱり いの?とすると、この△を生み出してる汎時間なる代物もやっぱり

す。 つの ると、 説なる仰々しいテーゼをこしらえて、 的時間とは独立の存在論的身分を持って措定されているのではな 時間」という謎めいたものがあるらしいぞと、 見える。 いかと論をすすめ、 題にし、 まず、 そして、この汎時間なるものと個別的時間の存在論的関係 < 時間 > 樹形図モデルは個別的時間+汎時間という性格の異なるふた こんなのはおかしい!といって騒ぎたてて、 樹形図モデルにおいて、 樹形図モデル 概念が同居する奇妙な二元的構造をしているように この汎時間を実体として「でっちあげ」た。 の構造的な可能性そのものに汎時間 個別的時間とは性格の異なる この自らでっち上げた汎時 その存在をほの 汎時間消去仮 が 7個別 を問 Ø す

することになったのだ。

はうまく表現するのが難しいが、素朴なアタマで考えてもらいたい ず、単に仮象であることを意識してそう呼ぶうちはまだよいのだが、 て終点が未来、始点が過去をそれぞれ表しているという素朴な約束 で、単に個別的時間を束として表したときに、 東として図示することが不可能になるわけではないのだ。 汎時間なるものがあらかじめ措定されていなければ、 通の性質だけを抽出して図示した便宜的な構成物でしかない。 つ、「(たとえば図3でいえば) ほんらい、汎時間とは、樹形図モデルにおいて各個別的時間軸がも 立っているものだと断定してしまうところがまずいからだ。この点 そこを一歩踏み越えて、汎時間が個別的時間に対して存在論的に先 だろう。というのも、汎時間なるものを実体的なものとしてみなさ 謬は、先のまとめでいえば特に(エ)・(オ)の部分にあるといえる ではいったい私はそもそもどこで間違ったのか?私の決定的な誤 わかりやすくするためにひとつの時間軸で代表させただけな 右側が未来、左側が過去」という共 個々の時間軸におい 個別的時間を 事情は逆 別に、

のである。

もしない虚構を実体だとでっちあげて、あとはご覧のとおりである。の構造に「深淵」なものを読み取ってしまったようだ。そしてありしかし、どういうわけかかつての私は、何やらこの樹形図モデル

## いいです) 補足=その他の問題点(読まなくても

もついでに晒しておこう。目的は自分で自分の議論をボコボコにすることにあるので、その点と以外にも、私のこれまでの議論にはいくつか問題がある。本稿のれないが、汎時間が暗黙裡に前提されていると断定してしまったこ本稿をここまで読んでくださった殊勝な方はあまりいないかもし

# 樹形図モデルとタイムトラベルとの関係

いう印象をうけるかもしれない。した。しかし、なぜそのように限定されなければならないのか、ともタイムトラベルの可能性が前提されているような場合に話を限定もするのではないことをことわりながら、本稿での議論はあくまでまず、本文中で、樹形図モデル自体はなにもタイムトラベルに特まず、本文中で、樹形図モデル自体はなにもタイムトラベルに特

するという遡行の動きそのものに、汎時間の存在が暗示されているば図3において)A→Oと時間遡行する際に、「右から左」に移動一応、表向きの理由は、本文中でも示唆はしたように、(たとえ

間見えるひとつの歪みということになるのだろう。 ちない議論の運び方と思われても無理はなかろう。 うのがいちばんの本音だが!それはともあれ、 に行ったように汎時間など実体としては別に存在しないというのが を問題にして、他方については不問とするというのは、どうもぎこ はどちらもほとんど同じだ。それなのに、一方についてだけ汎時間 ては、タイムトラベルが前提とされていようがいまいが、見かけ上 いってしまったら、本稿のタイトルの趣旨からも外れてしまうとい もっとも、ここでタイムトラベルと無関係に汎時間が問題になると 提とした場合だけを問題とした裏の事情はこういったものである。 だとよくわからないように思える。タイムトラベルの可能性を前 ういうことに相当するのかが、 題にする余地はないわけではない(これも本文で同じことは述べ にタイムトラベルの可能性が前提とされていなくとも、 しないと思われるだろう。 だけのために限定されなければならないというのはなんだか釈然と のではない 「種明かし」であったから、これも無理な仮説を導入したせいで垣 しかし、その際に汎時間を消去するという操作が具体的にど という疑念の感を出すためであった。 実は、 タイムトラベルを前提としない場合 樹形図モデルについていえば、 樹形図モデルについ もっとも、 しかし、 汎時間を問 最後 别

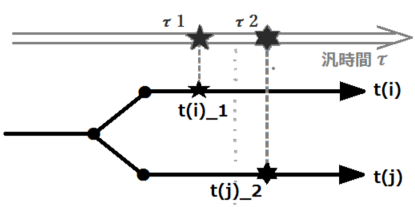
**のか?** 汎時間はなぜ「消去」されねばならない

もうひとつ。私は先に「汎時間消去仮説」の部分で、汎時間なる

唐無稽なら荒唐無稽なりに提示してしまえ、ということで、簡単に 唐無稽だということで、本文では結局これを提示しなかった。 うのはかなりお粗末な印象を与えるだろう。実は、もうひとつ別 る」といった程度のものであった。 ばならないと述べた。 紹介しよう。 根拠を考慮していなかったわけでもないのだが、あまりにそれは荒 先に述べた結論であったが)、それを消去する根拠がこれだけとい 実体として存在するのだとしても(実際にはそうでないというのが るモデルは直観的に奇妙であるため、一方が存在論的に余計であ として本稿で与えたのは、 ものが個別的時間に先立って存在するのであれば、これを消去せ 私にとってここは供養の場 しかし、よく見ればわかるとおり、 単に 「時間の中に時間があるように見 (少なくとも本稿だけはね!)。 荒 しかし、仮に汎時間なるものが その

 $\mathcal{I}_1$ ことができるはずだ。つまり、 $t^{(i)} = t_1^{(i)}$ に対応するということを 8のように、 れぞれ注目する。 でのある時刻  $t^{(i)}=t_1^{(i)}$  および  $\{t^{(j)}\}$  でのある時刻  $t^{(j)}=t_2^{(j)}$  にそ 目と j 番目の個別的時間軸をとる、ということ)。そして、 $\{t^{(i)}\}$ なふたつをとり、これらを $\{t^{(i)}\}$ , $\{t^{(j)}\}$ , としよう(要するに、 としよう。 時刻 > に対応するものとして表現することができよう。これを い ま 図8のような樹形図モデルにおいて、個別的時間軸の適当 個別的時間における時刻を、 そして、 もし、 個別的時間軸  $\{t^{(i)}\}$  における時刻  $t_1^{(i)}$  が、 汎時間が実体として存在するとなれば、 を、 汎時間軸上に反映させる 汎時間 上のどこかの 図  $\mathcal{I}_1$ 

図 8 個別的時間と汎時間との対応づけ



- ・樹形図モデルで、二つの個別的時間軸{t(i)},{t(j)}を選ぶ。
- · 二点t(i)\_1 (図の★), t(j)\_2 (図の本)をとると、これらはそれぞれ汎 時間軸上の $\tau$  1,  $\tau$  2 に対応づけられる $\rightarrow$ 図なら $\tau$  1 <  $\tau$  2 となる

(よって、t(j)\_2がより「未来」を表すことに)。

うこと。すると、71と72との間で成り立つ関係は、

方が他方よりも大きいか(あるいは小さいか)が決まっているとい 当にとったら、その二点の時刻の関係について、それらが同じか一 ない)、したがって、汎時間は全順序集合であると考えてよいだろ の右辺の 7 の方には個別的時間とは異なり上付き添字をつけてい

つまり、簡単に言えば、

普通の時間軸と同じように、二点を適

表現した)。

ここで、汎時間軸はただひとつしかなく(そのため

(1),

(2)

と表すことにする( $\{t^{(j)}\}$  上の  $t_2^{(j)}$  を汎時間軸上の

< 時刻 >

で

 $\odot$ 

である。 よって、(3) と (1), (2) から、たとえばいま、

 $\tau_2$ 

または $\tau_1 = \tau_2$ または $\tau_1 < \tau_2$ 

3

 $\tau_1$ 

 $< au_2$ 

なら、

と表すことにしよう。  $t_2^{(j)} = \tau_2$ 

同様の理由で、

 $t_1^{(i)} = \tau_1$ 

(1)

 $t_1^{(i)} < t_2^{(j)}$ 

が成り立つ行。 ほかの場合もそれに応じた関係が成立する

7

 $\widehat{\Box}$ 

, (2)

では、

個別的時間軸の時刻と汎時間軸の

<時刻>が

「対応

4

た問いは馬鹿げたものに聞こえるかもしれないが、ここでのポイン 同じタイミングと(なぜ)いえるのか、ということである。 君自身にとっての「一限」と、 まったβ君は、 後者の彼をβ君と呼ぶことにしよう。さて、寝坊して昼に起きてし 坊して休講してしまうという可能性 ずに時間通りに一限に出席する可能性(α)と、もうひとつは、 者にはもともと二つの可能性 この発言について、樹形図モデルを想定するのであれば、 きていただろう」(反実仮想)などといういい方をわれわ えば、「もし今日寝坊せず早起きしていたら、 るということである。 いことではないだろう(むしろ自然なことだ)。 α君が出席できるのは、 やや形式的な書き方をしたが、ここでいいたいことは要はこうい である」ということができるのだろうか?私の表現力が稚拙な のように、 この問いはポイントがわかりづらいかもしれない。 もし汎時間が実体としてあるのだとすると、 なぜβ君とは異なる歴史を歩むα君の行動について 異なる個別的時間軸の間で各時刻の関係を規定でき もっとも、 (β君の歴史から想像される限りの)《一 (歴史) があった。 α君にとっての「一限」 常識的に考えてこれは別におかし (β) である。 一限の講義に出席で ひとつは、 というの 前者の彼をα君、 は、 この発言 たとえば 要は、 れはする。 こうし 寝坊せ 本当に たと β 寝

関係に反映されることだろう。 としても、 汎時間での時刻同士の関係は、 とみなして等号で表しているが、 そのまま個別的時間での時刻同士の 別に単なる対応関係だ トは、

このような馬鹿げた問をして、

何の関係もないと主張することで、

汎時間を消去しようとする道が

α君とβ君との間の時刻には

ろう。 汎時 れば、 その自然な要請に対して確実な根拠がないから捨てろというのであ うが自然な考え方であって、 と答えるだけで、 する限りの時間経過から単に時刻のつながりを判断しているだけだ 突拍子もない質問をまともに受け止めて、 い未来を考える際の一種の最低限の要請なのではないか。となると、 ろ異なる個別的時間軸の間で各時刻の関係を規定できると考えるほ あまりに荒唐無稽であろう。上の問いに対しては、 刻を比較することが全くできないなどというのは、 関係を規定することができるからである。 |理的にはありうるということだ。 "間が実体として存在するのであれば、 むしろ捨てろという側がなんらかの問題点を提示すべきで 常識的には十分なように思われる。思うに、 これはわれわれがありえたかもしれな なぜなら、 異なる歴史の間 α君とβ君との間 しかし、さすが 先にも見たとお 自分自身が経験 常識的に考えて での での時 むし 時

0)

論

だが、 先の論拠だけしか提示しなかったのである(®)。 汎時間を消去する別の論拠として提示してもよいとは思っていた。 規定できないなどと主張できるだけのなんらかの可能 このように、 さすがにこれを主張するのは荒唐無稽だと感じ、 異なる個別的時間軸の間で各時刻の関係など本当 結果的には 性があれ

るだろうが、 なりそうなので、 ほ かにも、 いい加減ここで終わりにしておかないと大変なことに そもそもの議論運びの時点でお粗 これにて筆を置くことにしよう。 末な点はまだまだあ

もらえばおわかりかもしれないが、 なお、 ここでの汎時間消去の根拠についての話題で出した想定は、 別に時間遡行を前提とした議論にはなって

ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。 まするの間では時刻を比較することが全くできない」とする可能性はなおさら低くなるであろう。このように時間遡行が可能なか」とする可能性はなおさら低くなるであろう。このように時間遡行を前とくできない。 まずますだ唐無稽に聞こえる。 ますます荒唐無稽に聞こえる。

グラムシ「実践の哲学」再考

#### はじめに

展開、 力を与えることになる。 その反復を混沌の歴史のうちに位置づけることは、 さない理由には全くならないばかりか、 しかし、これらの困難や混沌は、 らゆる祝福の言葉が吟味された。現在の思考は過去の思考であるし る道徳を覚えこまされた。そして、あらゆる罵倒語が口にされ、 個人にとって市民社会は煩 右派ポピュリズムの台頭、 貧困の増大化。 あらゆる罪が犯され、 エコロジー/ジェンダー問題の新たな わしい。 主体が普遍史に向けて行動を起こ むしろ、その実践に大きな それに対して、 困難を極める。 あらゆ あ

続し 深い繋がりがある、 チェ (一八六六―一九五二) とジョバンニ・ジェンティーレ (一八七 光を当てることで、「実践とは何か?」を問い直し、グラムシとの シ (一八九一—一九三七) の「実践の哲学 (filosofia della praxis)」に られつつあるイタリアのマルクス主義知識人、アントニオ・グラム 本稿では、今日、悉く歪曲されつくし、その思想の本質が忘れ去 「実践の哲学」の意義を再検討してみたい。 九四四) の思想をもとに、 新ヘーゲル主義の知識人、ベネデット・クロー 現実の国家、 市民社会の論題を接

### 行動 的国家主義者ジェンティーレ

ムシも新ヘーゲル主義思潮の突破を果たす。 マルクスが青年ヘーゲル派の論客に対してそうしたように、グラ

かった(1)。 代的な制度を擁護するためには、 からすればヘーゲルは近代的自由の象徴であり、 していた勢力は「聖職権支持」の諸勢力である。そして、この勢力 (risorgimento)]」に起源をもつ。当時、リソルジメント勢力と敵対 かけて、イタリアに統一と独立をもたらした「リソルジメ グラムシによれば、 新ヘーゲル主義は、一八二〇― ヘーゲル哲学を拒否せねばならな 聖職権という前近 -七〇年

政治のうちで泥沼化していたためにファシストのつけ入る隙を与え ることになる。 イタリア王国は、 自由の近代が到来した。 た結果、 前近代的な聖職権支持勢力は、 封建社会は解体され、イタリアには外見上の民族的統 自由主義とキリスト教、 しかし、リソルジメント以降、 リソルジメントとの闘争に敗 社会主義の諸勢力が議会 統一された \_ と 北

になる<sup>(2)</sup>。 自由主義の立場から、 クローチェは、 初期のファシズムを支持していたものの、 ファシズムに対して強い批判を浴びせること 観念的

その精神を体現するものでないものとして退けた(3)。 発露として、 方、ジェンティーレは、 それを高く評価し、 リソルジメントの普遍性と国家統 リソルジメント以降の議会政治は、 の

みが必要なのであった。
た(4)ために理論上、市民の同意は不必要であり、国家による強制のしてのファシズムが、高度な政治形態へと止揚されていくと考えティーレは、既存の枠組みの内で、国家と私的諸組織の統合形態とリソルジメント以降の議会政治に対して好意的でなかったジェンリソルジメント以降の議会政治に対して好意的でなかったジェン

本質は主体であるから、精神に還元できる(6)、という。学』における自然と精神の区分は、便宜上の区分であり、論理学の第二部は、主にヘーゲル論に割かれており、ヘーゲルの『論理

れた。 み取ることは、 性が、その全体を貫いている。また、このような反唯物論的かつ能 にした唯物弁証法のダイナミズムの回復を目指したものであった。 ンティーレの主張である。 への情念が、マルクスの思想形成に強く影響したというのが、 動的行動主義の要素以外にも、 ヨハン・ゴットリープ・フィヒテ (一七六二―一八一四) に求めら 絶えず主張し、その「行為」概念の起源は、ドイツ観念論の哲学者、 この初期の論考から、ジェンティーレの哲学は、「純粋行為」を フィヒテ哲学には、「行為 (作用)〔Handlung〕」と自我の 純粋哲学の受動的観想と決別し、「純粋行為」 そして、 知識人の参加が存在でし、この行動 マルクスのうちにフィヒテを読 ジェ 能動

> 述とも相違が際立つ。 定であり、『小論理学』における「現実性 (Die Wirklichkeit)」の記しかし、「純粋行為」は、現実的なものと対置された、現実の否

ものである(8)。 現実性とは、本質と現存在との統一、あるいは内的なものの統一が直接的な統一となったものである。現実的なものの発の統一が直接的な統一となったものである。現実的なものの発現は、現実性とは、本質と現存在との統一、あるいは内的なものと

たために、本質を現実の主体から遠ざけ、ある部分において、ヘー新ヘーゲル主義者ジェンティーレは、「純粋行為」の概念を用い

 $<sup>(\</sup>neg)$ Gramsci,<br/>Cronache Trinesi 1913-1917, a cure di S.Caprioglio, Trino, Einaudi,<br/>1980,pp.392.

<sup>(2)</sup> B.Croce, Sulla situazione politica, «Giornale d'Italia», 27 ott. 1923, i id Pagine sparse, 3 ed., vol.2, Laterza, Bari 1960, pp.475-478.

 $<sup>(\</sup>odot)~$  G.Gentile, Manifesto, cit., pp.188

<sup>(4)</sup> Ibid.,pp.193

<sup>(5)</sup> G.Gentile, La riforma della dialettica hegeliana, 3 ed., Sansoni , Firenze 1954(以下 La riforma と略記), 25.

 $<sup>(\</sup>mathfrak{G})$  La riforma, pp.95-96.

<sup>(</sup>rc) Gentile, La filosofia di Marx 1974 , a cure di V.A Berrettsua , sansoni , pp.164.

一頁(8) G.W.F ヘーゲル『小論理学』、松村一人訳、岩波書店、一九九五年、八十(8)

まったのである。ゲルに依拠した自身の体系を俗流フィヒテ主義へと退化させてし

の立場をシュトラウスとバウアーの二つに規定した。事態が起こっている。マルクスは『聖家族』で、ヘーゲル主義思潮また、マルクスの時代においても、ヘーゲルの解体過程に同様の

還元したのである⑸。 シュトラウスはスピノザへ、バウアーはフィヒテへとヘーゲルを

にまたがって、 概念を基に記述している。「ヘーゲルはフランス革命と王政復古と で歩く人間』を再建した」(Q16 § 9)。 ンス唯物論という全経験を生かして弁証法的の綜合、 の創始者においては、 ヘーゲルの継承者たちはこの統合を破壊し、 証法化したが、この綜合は『逆立ちして頭で歩く人間』 グラムシは、『聖家族』の診断に対して、 「実践の哲学」についても、この事態との関連を歴史と弁証法の 他方では唯心論的な諸体系に立ち戻った。 唯物論と唯心論という思想生活の二つの契機を弁 ヘーゲル主義、フォイエルバッハ主義、 同意しながらも、 一方では唯物論的諸体 実践の哲学は、 すなわち『足 であった。 フラ 自身 そ

証法は、 によって、 弁証法は いう経験を尾につけており、 ティーレのことを指す。 スの時代においてはバウアー、 ここで記述されている唯心論的なヘーゲルの継承者とは、 制限を体現する王政と自由の発露としてのフランス革命と 「歴史的な行為 (atto storico)」とともに、 現実を止揚する哲学としての また、 その弁証法は未完の体系であったが、 グラムシが云うには、 グラムシの時代においてはジェ 「実践の哲学」が貫徹され 展開されること ヘーゲルの弁 マ 、ルク

るのである。

ジェンティーレの場合、「実践の哲学」は 現しなければならないために シとジェンティーレの えられ、「行為」の前に歴史は存在しなかった。 歴史的行為」とは本来、 「実践の哲学」 ジェンティ 「歴史的行為」は、 は明確に異なっている。 ] 「純粋行為」によって発 由 その点で、グラム はじまりとして捉 来のものであ いるが、

# 観念的自由主義者クローチェ

点から、高く評価した(û)。 した彼とは全く異なり、リソルジメントを、文明の再生と進歩の視ルジメントに起源を持つものの、国家主義の視点から、それを評価ジェンティーレと同様に新ヘーゲル主義者のクローチェは、リソ

かりとなる。 すべく、 の領域侵犯への 力を広げた際に、 ファシストが、政治的領域以外の文化的な領域、 観念的自由主義者クローチェは、 登場したファシズムに対して、 クロ 批判者となるのであった(1)。そして、 1 チェの批判は、 混沌としていた議会政治を改善 彼の哲学にとって重要な手掛 初期は好意的であったが、 教育の領域にその ファシスト

的に捉えた。第一が個性的な表現としての直感、第二が普遍性をてを現実の精神とみなし、これらの精神に備わる四つの契機を統合へーゲルを参照しながら、自然概念を否定するクローチェは、全

提とする⑵。 概念は直感を、経済活動は直感と概念を、道徳活動は経済活動を前概念は直感を、経済活動は直感と概念を、道徳活動は経済活動をあり、こには政治も含まれる)」、第四が有用かつ普遍的な道徳活動であり、持つ表現としての概念、第三が自己にとって有用な「経済活動(こ

はこのような自由主義思潮に対して、厳しい批判を向ける。性的に自己制限が可能になるというわけである。しかし、グラムシ身の利益を極限まで突き詰めると、全体への道徳的思考が働き、理体を措定し、活動することができれば、道徳的活動をしたことになと接続し、各々が自身の領域を保持しつつ、歴史的な観点で人類全と技にして、これら四つの契機は個人の道徳的行いを全体の道徳的へ

関係である(4)。

関係である(4)。

自由に道徳的な価値についての自覚を喪失してしまった今日

自由に道徳的な価値についての自覚を喪失してしまった今日

だに定着しており、資本主義社会が経済的、道徳的に新しい世界をが市民にも内面化され、経済成長=生活の質の向上という考えが未などには目もくれないというわけである。実際、今日、その世界観自由のみが道徳的であり、資本家は、高度な自由、自己制限の道徳資本が構築した世界においては、資本家階級のための資本蓄積の

創り出したことを如実に示している。

ざるを得ない。

であれるで、クローチェと全く同じ轍を踏んでいると言わりなかった。そして、今日にマルクス・ガブリエルが提唱する倫理がまかった。そして、今日にマルクス・ガブリエルが提唱する倫理がモニーを握られており、彼の自由主義、つまり経済的自由主義にへ義の概念は、既に資本主義の自由主義、つまり経済的自由主義にへるがでした。の点で、クローチェは前封建的な自由主義者であり、政治的なごるを得ない。

### 批判者グラムシ

批判から新しい国家と市民社会の概念を構築する。 がラムシは、新ヘーゲル主義者、ジェンティーレとクローチェの

ジェンティーレは、個人の自由の前に国家の自由を求めほ、教育

- (9) MEW2,21
- (2) B.Croce, La protesta contro il 《Manifesto degli intellettuali fasciti》, cit, 1925,pp490-1
- (二) B.Croce, La protesta contro il 《Manifesto degli intellettuali fascisti》, in id, Pagine sparse, 3 ed., vol.2,cit,pp.487-491.
- チェ思想の展開――」、年報政治学、二六二頁。(12) 倉科岳志「観念論としての自由主義――1910から25年におけるクロー
- (A) B.Croce, Frammenti di etica, cit,pp.94,134-136,165-168.
- (4) Gramsci, Socialismo e fascismo, L'Ordlne Nuovo, 1921-1926, Torino, Einaudi, 1971, pp162-4.

う自発性を重んじた。 市民に対して倫理的契機を見出し、その精神が歴史的進歩へと向か市民に対して倫理的契機を見出し、その精神が歴史的進歩へと向か化的、政治的、経済的領域という枠組みを保護することによって、政治社会がを通じて国家神学を国民に注入する(6)ことによって、政治社会が

存在し、これらは統合的である。「実践の哲学」には歴史とともに政治があり、政治とともに哲学が倫理の三つを「実践の哲学」の契機とみなす。また、グラムシの、これらの批判からグラムシは、客観的歴史を軸にした政治、経済、

みを継承する哲学を否定する哲学」(Q10 § 31)である。 学と自然諸哲学の理論を構築するためのみならず、 的な世界観、 の一つの統合的な哲学であり、 しているという根本概念に求められなければならない」 (Q1\$ 27)。 になるためにも、 実践的組織の活性化のため、つまり一つの全体的かつ統合的な文明 ここで記述されている、「実践の哲学」は、「実践的組織」のため 「実践の哲学は、『それ自体で事足れり』、 一つの全体的かつ統合的な世界観、 そのすべての基本的要素をそれ自身のうちに内包 普遍史へ向かう、「哲学的 一つの全体的かつ統合 ひとつの全体的哲 社会の統合的な な問題の

うのではないだろうか。それゆえにグラムシはいう。とができずに、ジェンティーレのようにファシズムに転落してしまの拒否のみを要素とするならば、悪しきイデオロギーを拒否するこしかし、「実践の哲学」が、全体的な歴史の発展と思弁的な哲学

の原理、 現ではなかった。なぜなら、このような表現は互いに闘争して な意識である (Q11 § 62 された哲学者であれ、そのなかで、 ようと努めている) 哲学であり、 ができなかったからである。……実践の哲学は……、 いるこれらの諸体系の全体によってでなければ与えられること れの哲学体系は、 会を引き裂いている内的矛盾の表現であった。 面的なイデオロギー要素から解放された (あるいは解放され これまでに存在したすべての哲学(諸々の哲学体系) 自己自身をその矛盾の要素として措定し、この要素を認識 したがって行動の原理に高めるところの諸矛盾の十全 それ自身としては、これら諸矛盾の意識的表 哲学者自身が、 諸矛盾を理解するだけでな しかし、それぞ 個人的に理解 あらゆる は、 社

ればならない。 はなく、自己を歴史の矛盾の内に規定した哲学として考えられなけが存在している限りで真であり、ジェンティーレ流の主観的哲学でこのように「実践の哲学」は、全体への「諸矛盾の十全な意識」

#### 実践の転覆

主体の意識を意味した。しかし、意識は無形の概念でしかない。 「実践の哲学」は現実=実践の定式を基に、矛盾の要素としての

フォイエルバッハに対して、その欺瞞を暴き出す。 的人間」を称揚し、啓蒙によってその意識を覚醒させようとした『フォイエルバッハにかんするテーゼ』第11テーゼにおいて、「感性影響を及ぼしたことに加えて、その現実化に貢献した。マルクスはを試みており、その作業はグラムシの「実践の哲学」の内容に強いグラムシは獄中で『フォイエルバッハにかんするテーゼ』の翻訳

わち『実践的―批判的』活動の意義を理解しないのである(j)。 ないないのである(j)。 これに対して実践はただその汚ユダヤ的な現象形態においての質』において、理論的態度だけを真に人間的な態度とみなし、質。において、理論的態度だけを真に人間的な態度とみなし、フォイエルバッハは、思惟客体から現実的に区別された感性フォイエルバッハは、思惟客体から現実的に区別された感性

よって、「実践の哲学」は行動を帯びることになる。 現実世界の変革のことを指すが、「実践の哲学」は、現実世界の変革のことを指すが、「実践の哲学」は、現実世界の変革のことを指すが、「実践の哲学」は、現実世界の意味で、既成の現実、既成の世界を反復再生産し続ける「慣習的行動 (praxis)」を意味する(宮)と言ってよいであろう。こる「慣習的行動 (praxis)」を意味する(宮)と言ってよいであろう。こる「慣習的行動 (praxis)」を意味する(宮)と言ってよいであろう。この意味で、実践は転覆しなければならない(印)し、転覆することになる。 現実を実践として包摂する「実践の哲学」は、現実を転換させ

#### 市民社会/国家

「実践の哲学」に残る問題は、行動を帯びた「実践の哲学」は、「実践の哲学」に残る問題は、行動を帯びた「実践の哲学」に残る問題は、行動を帯びた「実践の哲学」に残る問題は、行動を帯びた「実践の哲学」は、「実践の哲学」に残る問題は、行動を帯びた「実践の哲学」は、

倒でもあることは否定しようがないだろう。ジェンティーレ流の国家主義への拒否であり、ヘーゲル国家論の転が優位な位置づけにある。この市民社会の優位が意味することとは、それらはそれぞれの役割を持っているが、国家に対して、市民社会グラムシにおける市民社会と政治社会は、有機的な関係にあり、

国家であり、自由が認められていたが、市民社会は、必然性に加え、ヘーゲルは『法の哲学』において、国家 (政治社会) が、倫理的

<sup>(\(\</sup>frac{\mathcal{H}}{2}\)) G.Gentile, I fondamenti della filosofia del diritto, 3 ed. Riveduta e accresciuta, Sansoni, Firenze 1961, pp.111,120,123,131-132.

<sup>(4)</sup> G.Gentile, Politica e cura di H.A.Cavallera, 2 voll., Le Le lettere, Firenze 1990, vol,1,pp.367,416-417,421,425,450-451.

<sup>(7)</sup> MEW3,3

<sup>(9)</sup> 松田博編『グラムシを読む』(法律文化社、一九八八年)一〇〇一一〇一頁。(18) 鈴木富久『グラムシ「獄中ノート」研究』(大月書店、二〇一〇年)八八頁。

に二つの形式を作り上げる②

する、市民社会――ヘゲモニー――指導 (教育)――同意というふうれを逆転させることで、政治社会――独裁――支配――強制に対応強制される領域であり、外的強制の対象であった。グラムシは、こ

学説 初的 なった。 たもので、 当時の歴史的経験に応じて、 彼の議会制国家を政党制度によって理論化する。 てヘーゲルは、 私的なイニシアティブに委ねられた私的な機関である。 育」することもする。 よる統治。 るような、 立 ば 憲主義により大きな具体性をあたえることに役立つことに 玉 なものでしかありえず、 「家の私的な編成としての政党と結社に関するヘーゲル さらに政治的・ 同 これは、 非統治者の同意による、 Q 1 § 47 業組 この経験によって与えられた唯一の既成組織 あいまいで漠としたものでなく、 すなわち、 合的な」 ある意味では、 歴史的にはフランス革命の政治的経験に由来し 組合的な結社によって、 実例 ところが、 国家は同意を備え、そして同意を要求す (経済に接ぎ木された政治) この歴史的経験は非常に限定され 政治と経済にまたがる漠とした原 すでに純然たる立憲主義を超え、 だが、 これらの結社は、 選挙のおりに確認され 組織された同意に この同意を「教 彼の結社観は 指導階級の )だけで こうし の 実 の

の止揚の記述と同じような部分が見受けられる。自由主義者が奴隷ここの引用では、実践の哲学の弁証法化、歴史的行為による現実

は過去の経験に制約されている。会は、いわゆる経験的には逆の時代を生きており、ヘーゲルの哲学制を解体した時代に生きたヘーゲルとグラムシの生きた資本主義社

シは、 ことで、 モニー」(Q6§ つの動作によって生み出された成果なのである。 て完成された社会的順応は、 よって、 また、 「国家=政治社会+市民社会、 教育が可能になる。 国家は、 実践の転覆は、 88)という有名な定式を導き出す。 同意を獲得し、 資本家階級がそうしたように、 市民社会の教育と政治社会の強制、 ^ 組合などの私的諸組織を経 ゲル以後、 すなわち強制の鎧をきたヘゲ 経済的自由主義によっ それゆえにグラム 市 民 由する 社会

決定的な役割を果たすのが、知識人である。と政治社会による社会的順応主義を構築せねばならないが、ここでと政治社会による社会的順応主義を構築せねばならないが、ここでよって、実践の転覆は、資本家階級がそうしたように、市民社会

ぞれ 発展につ 文化の組織者、 的起業家は、 とその集団自身の機能についての意識とをあたえる。 かりでなく、 そしてこの知識人層はその社会集団に、経済の分野におい と同時に一つまたはいくつかの知識人層を有機的に作り ける一つの本質的機能を本源的な地盤として成立するが、 それぞれの社会集団 の `新しい階級が自分自身とともにつくりだし、その 社会的な型の れて鍛え上げる有機的知識人は、 社会と政治の分野においても、 自分自身と一緒に工業技術者、 新しい法律の組織者等々を創り出す。 本源的諸活動のある部分的側面の専門化 [社会階級] は、 経済的生産の世界にお たいてい 経済学者、 その集団 の場合、 資本主義 [の等質性 の前進的 てば 出 それ

## とみることができる (Q12 § 1)。

である。 よって、 諸矛盾の内に措定し、それらの矛盾に対する十全な意識を持たなけ ればならないし、啓蒙によって有機的知識人を再生産することに 有機的知識人は、「実践の哲学」をより高度に理解し、 人の概念は、それよりも広義の知識人である。市民社会で活動する 新ヘーゲル主義の伝統的知識人が、数多く存在したが、 有機的知識人によってなされなければならない。 政治社会の支配に対応するものとしての市民社会の指導は、 市民を理性的存在者たり得るようにしなければならないの 当時のイタリアは 自己自身を 有機的知識 この

かうように促すことによって、 ラムシの将来像の展望である。 社会」(Q7§ 33B)へと向かわなければならない。 を保護する。国家は市民社会の保護と協力は市民社会が全体へと向 同時に、資本を保護するような法を革新し、 政治社会から取り戻すようにして拡大する。 市民社会は、 有機的知識人によって、 一つの統合的な社会, 政治参加の領域を伝統的な そして国家は、 強制でもって市民社会 というのがグ ーーレゴラータ それと

#### 結び

らグラムシの「実践の哲学」を再検討することを試みた。 本稿は、 イタリア知識人のジェンティーレとクローチェ 0) 批判か

> えの歴史であったし、 ヘーゲル哲学が完成されて以来、 その読み替えは現実の歴史を大きく動かして 哲学史は大抵ヘーゲルの読み替

きた。

うに、 実が止揚されるまでの歴史の全てを実践の転覆へと接続すること かったように思う。 だったが、この読みは、これまでの歴史を顧みても間違いではな グラムシが、ヘーゲルから中心理念として読み取ったことは、 現代では、ジュディス・バトラー『欲望の主体』に代表されるよ ヘーゲルの読解から、 主体は欲望の奴隷と化した。この欲望 現

のは、 だろう。これもまた歴史の進歩のうちの退廃とみなすことができろ は資本と結びつくことによって、ますます奴隷の状態を深化させる 主体でしかないのに。

 $\widehat{20}$ 

鈴木富久『グラムシ「獄中ノート」研究』(大月書店、二〇一〇年)一二九頁。

アントニオ・グラムシの『獄中ノート』(全9冊、他翻訳ノート4冊。一九二九―三五年執筆) はエイナウディ版を用いた。Antnio Gramsci, Quoderni del carcere, Edizione critica dell,Istituto Gramsci, a cure di Valentino Gerratana, Giulo Einaudi editore, Torino, 1975.

いた。
 また『獄中ノート』においてのみ【Q2§ 5】などの略記を用

# 論理学入門への道 竹林筍

「倫理学」やない、「論理学」や、

発言者未詳

# 1 はじめに

哲学をやるのに論理学を知っている必要は多分ないが、知っていれば貴方の哲学生活がより豊かになることは確かだ. 論理学の初歩をやっておけば、議論の弱点が見えてくる、という効用がある. なお論理学での就職は難しいようなので、はまり過ぎるのはよろしくない\*1. ということで、「論理学入門への道」である. 回りくどい題名がついているのは、ページ数の関係で論理学の門の前までしか貴方を連れて行けないからで、論理学の豊穣な国土の案内は授業や教科書を頼りにして下さい(6節参照).

とは言え、論理学とは何なのか、「論理学、論理、logic、logik..」と言う言葉の歴史は長く、到底私の手に負えるようなものではない。ここで紹介するのは今現在最も普通に使われている意味での論理学、「現代論理学」と呼ばれる 19世紀末頃に出来上がった論理学である。「論理(学)」は概ね、形式的に言って、前提が正しければ、必然的に結論も正しい推論(妥当な推論 valid inference)ついての学だと考えられて来たが、現代論理学ではこのような推論について、数学的手法を駆使して分析を行う。なので、第2節では論理学を展開するために必要な最低限の集合論の基礎について紹介する。

妥当な推論とは例えば次のような推論である.

### 推論1

カントは今, 熊野寮生であるか, 吉田寮生であるかのどちらかである. (前提1)

カントは今, 吉田寮生ではない. (前提2)

よって、イマヌエル・カントは今、熊野寮生である. (結論)

上の推論の前提1と結論は明らかに偽である(イマヌエル・カントは18世紀の哲学者である). しかし, 論理学においては前提と結論が実際に真であるか, 偽であるかは気にしない. あくまでも, もし前提が全て真であれば, 結論も真であるかどうかが, 妥当かどうかの基準である. 一方, 妥当でない推論とは次のような推論である.

### 推論2

カントが京大生ならば、カントは哲学研究会に入る. (前提1)

カントは哲学研究会に入っている.(前提2)

よって、カントは京大生である. (結論)

この推論の前提が正しいとしても、結論が真であるとは限らない.カントは京大生でないが弊会の会員かもしれない (なお弊会は京大生以外も入会を受け付けている).前提が正しければ、結論も正しいような推論であっても妥当な推論 とみなされないものもある. 例えば

### 推論3

カントは 1804 年に死んだ (前提 1).

今は 2020 年である (前提 2).

カントは今, 熊野寮生ではない (結論).

<sup>\*1</sup> 論理学の研究は主に,文学部の哲学系,工学部等の情報学系,理学部の数学系で研究がなされている(本学の理学部・理学研究科では行われていないらしい.数理解析研究所には論理学の専門家がいる)ので,興味のある方は調べてください.

という推論である.この推論は,確かに前提が正しければ,結論も正しくなるように見える.これは「過去に死んでいること」と「今,寮生であること」が両立し得ないからだが,それは時間や死,寮生という概念の間の関係によるものである.一方で,論理学での妥当な推論とはあくまで「形式的に言って,前提が正しければ,必然的に結論も正しい推論」である.従って,時間や死,寮生という具体的な概念の間の関係は無視される.では何を見るのか,というとそれは文の形である.推論 1,2,3 はそれぞれ次のような文の形をしている.

- 推論 1' A または B (前提 1), B ではない (前提 2), よって A (結論)
- 推論 2' A ならば B (前提 2), B(前提 2), よって A(結論)
- 推論 3' A(前提 1), B(前提 2), よって C(結論)

推論 1'の A と B にどんな命題が代入されていたとしても,前提が正しければ,結論も正しいことが分かるだろう.2' と 3' はそうではない (例えば,A に「雨が降る」,B に「地面が濡れる」,C に「STAP 細胞は存在する」を代入してみよ).同じ形式の推論であれば,いつでも前提の真理性が結論の真理性を保証するような推論が,ここで言う「形式的に前提が正しければ,必然的に結論も正しい」である $*^2$ .

3節「統語論」、4節「モデル論」、5節「証明論」は古典命題論理 (classical propositional logic) における妥当な推論を厳密に数学的に与えるための作業である. 推論は、前提としての命題の集合と、結論としての命題の間の関係である. なので、まずそこで扱われる「命題」(式 fomula)とは何かが確定されなければならない. つまり、その論理が対象とする「言語 language」を定める必要がある. 我々は古典命題論理の言語を第3節で構築する. この作業は「統語論 syntax」と呼ばれる. 次にこの言語の中で妥当な推論を定める作業がある. この議論を行う方法は二つある. 言語に対応する数学的な構造を構築し、どの構造にも共通する性質により妥当な推論を定めるのが「モデル論 model theory」であり、公理や推論規則を定めて、その有限回の適用である「形式的証明」の概念を用いて妥当な推論を確定するのが「証明論 proof theory」である. モデル論と証明論のそれぞれが定める推論の妥当性が、結局のところ一致していることを示すのが完全性定理である. 紙面の関係上、証明論と完全性定理について詳しい解説を行うことはできない\*3.

# 2 集合論の基礎

本節は集合論の基礎とそれを基にした、函数の数学的に厳密な定義を与える. おそらく一般教養の微分積分学講義の第一回でやる内容とほぼ同じだと思われる\*4ので、関係や函数の定義を直ちに唱えることのできる自信のある人は次節に進んでもらっても問題はない.

集合とは何かという問いには取り敢えず、対象の集まりだ、と答えておくことにする。というのも集合の概念はとてもやっかいな問題を抱えており、集合の数学的に厳密な概念を理解するにはそれ自体論理学の基本的知識を必要とする。興味のある方は「素朴集合論」「ラッセルのパラドクス」「公理的集合論」などでググって欲しい。

さて,集合概念の中で最も重要なのは,集合に対象が入っているか否かという帰属関係である.

<sup>\*2</sup> 論理学における形式性をどんな風にとるのかというのは,それ自体難しい問題である.一つの答えは,統語論(3節)において採用する言語によって決まる,というものだろう.本稿で見る命題論理であれば,その命題は,命題変数と結合子からなる.よってここでの文の形は,どの文がどの文と,どの結合子(または,かつ,でない,ならば)で結ばれているのかである.述語論理であれば,命題は,項と述語記号,量化子,結合子からなる.これは文の中の個体(主語や目的語)と述語を切り離して分析できる他,「全て」や「少なくとも一つの」という量表現も扱える.これにより,述語論理が注目する形は命題論理のそれよりも格段に複雑になる.更に様相演算子を加えた様相論理では,様相(可能,必然)をも扱うことができるし,様相論理の解釈としての時制論理や義務論理では,それぞれ時制,義務・権利についても文の形の要素として見ることができる.その他の形式性についての議論は Beall&Restall (sec. 2.5) を参照せよ

<sup>\*3</sup> モデル論はしばしば「意味論 semantics」とも呼ばれるが、これは言語に対応する構造を定めることで、真理概念を経由して、言語に対して意味を与えているように見えるからである。しかし哲学的な立場によっては証明論こそが記号に意味を与えるとされる(証明論的意味論 proof-theoretic semantics)ので、ここでは哲学的立場に中立的な「モデル論」を使う。なお混乱させるようで申し訳ないが、「統語論」は一般的には証明論のことを指すことが多く、言語構築に「何々論」という名前がついていないこともあるということを付言しておく。ここで紹介した言葉遣いは筆者の周りでは普通に通用しており、この用法が分かりやすいと思うのだが、授業や本を読む時には注意して欲しい。ちなみに「統語論」「意味論」という言葉は共に言語学の術語である。

<sup>\*4</sup> 筆者は文系向けの微積しか履修したことがないので確かなことは言えないが.

### 定義 1 (要素)

集合 A にある対象 x がメンバとして入っている時,x は A の要素或いは元 element である,又は A は x を含むと言い, $x \in A$  と書く.そうでない時は  $x \notin A$  と書く.

例えば自然数全体の集合を  $\mathbb N$  とすると、 $1 \in \mathbb N$  であり、 $\sqrt{2} \notin \mathbb N$  である.

### 定義 2 (集合の定義法)

内包的定義 性質 P を満たすものの集まりとしての定義.  $\{x:x \text{ id } P\}$  などと書く.

**外延的定義** 要素を全て列挙することによる定義. 例えば1と59と78だけからなる集合は{1,59,78}と書く.

例えば 2 以上 15 以下の偶数の集合は内包的には  $\{x:2\leq x\leq 15\$ かつ x は偶数  $\}$ ,外延的には  $\{2,4,6,8,10,12,14\}$  と書ける.

次の公理\* $^5$ は集合どうしの同一性を定めるものである。下の定義で「 $^{\sim}$ の時,かつその時のみ…」という独特の言い回しが出現するが,これは「iff (if and only if の略)」の訳語で,「 $^{\sim}$ 」と「…」が必要十分条件になっている,ということを表している。数学では「 $^{\leftrightarrow}$ 、 $^{\leftarrow}$ 」という表記が普通だが,本稿では日本語で書くか,「iff」という表記をする。

### 定義 3 (外延性の公理 axiom of extensionality)

AとBを集合とすると、A=Bであるのは,AとBのメンバが完全に一致する時,かつその時のみである.

例えば、 $\{1,2\} = \{2,1\}$ 、 $\{x:2 \le x \le 15 \text{ かつ } x \text{ は偶数 }\} = \{2,4,6,8,10,12,14\}$  だし、1 つの角が  $45^\circ$  である直角 三角形全体の集合は、直角二等辺三角形全体の集合と等しい。全ての対象に対して、一方の集合に入っていれば、もう一方の集合に入っているし、一方の集合に入っていなければ、もう一方の集合にも入っていない時、その時のみ 2 つの集合は等しいと言われる。

### 定義 4 (部分集合)

集合 A,B に対して,全ての  $x \in A$  について, $x \in B$  である時,A は B の部分集合 subset であると言い, $A \subseteq B$  と書く.また A が B の部分集合であり,かつ或る  $y \in B$  に対して  $y \notin A$  の時,従って  $A \neq B$  の時,A は B の真部分集合であると言い, $A \subseteq B$  と書く<sup>a</sup>.

α著者により記号は異なる. 真部分集合を C とする人もいれば,部分集合を真部分集合と区別せずに C と書く人もいる.

例えば、正三角形全体の集合は二等辺三角形全体の集合の真部分集合であり、ヒト全体の集合は哺乳類全体の集合の 真部分集合である。

### 定義 5 (順序組)

順序 n 組 n-tuple とは以下を満たす、 $\langle x_1, \ldots, x_n \rangle$  のことである.

$$\langle x_1, \ldots, x_n \rangle = \langle y_1, \ldots, y_n \rangle$$
 iff全ての  $i = 1, \ldots, n$  について  $x_i = y_i$ 

順序 2 組を特に順序対 ordered pair と呼ぶ $^a$ .

 $^a$  普通,順序対  $\langle x,y \rangle$  は  $\{x,\{x,y\}\}$  として定義される.順序 3 組以上はこれを順次適用していく.外延性の公理からこの定義が上記の条件を満たすことを各自確かめて欲しい.

 $\{1,2\} = \{2,1\}$  を見て分かるように、集合の場合は外延的定義での要素を書く順序は関係ないが、順序組は順序を気にする。例えば  $\langle 1,2 \rangle \neq \langle 2,1 \rangle$  である。何故なら、 $1 \neq 2$  だからである。

<sup>\*5</sup> ここ言う公理は、集合という概念を定める定義のようなものだと考えてもらいたい.「公理」という言葉は普通、「誰の目から見ても正しい(ので推論の出発点として使っても良い)こと」という含みがあるが、現代数学は公理の正しさにかかずらうことは少なく、公理が定める構造にしか関心を払わない.実際、我々の日常的な観念としての「集まり」の同一性はメンバの同一性のみで決定されている訳ではないだろう.3年前の哲学研究会と今の哲学研究会とではメンバが全然異なっているがそれでも同じ集まりであろう(勿論、反論はありうる.実際、人間集団の通時的な同一性はそれ自体哲学的問題である).外延性の公理が言っていることは、こうした例は「集合」概念に含めないという宣言であって、それが正しいのか否かはとりあえずどうでもいいのである.

なお次節及び 5 節と関係するが,ここで言う「公理」はメタ言語の公理であり,証明論における形式的な意味での「公理」ではない.

# 定義 6 (デカルト積)

 $A_1, \ldots, A_n$  を集合とする。 $A_1 \times \cdots \times A_n = \{\langle a_1, \ldots, a_n \rangle : a_1 \in A_1, \ldots, a_n \in A_n \}$  を集合  $A_1, \ldots, A_n$  のデカルト積 Cartesian product,或いは直積 direct product と言う。

 $\{\langle a_1,\ldots,a_n\rangle:$ 全ての $1\leq i\leq n$  について $a_i\in A$ を $A^n$ と書く.

デカルト積については、座標を思い浮かべられたい.  $\mathbb R$  を実数全体の集合とすると、デカルト積  $\mathbb R^2$  は我々に馴染みの xy 平面である. この時、順序対  $\langle 1,2\rangle\in\mathbb R^2$  は xy 平面上の点 (1,2) を表している\*6.

### 定義 7 (関係)

 $A_1,\ldots,A_n$  を集合とする。この時,デカルト積  $A_1\times\cdots\times A_n$  の任意の部分集合 R を, $A_1,\ldots,A_n$  上の  $\mathbf n$  項関係 n-ary relation と呼ぶ。なお,R が 2 項関係である時, $\langle a,b\rangle\in R$  を aRb と略記することが多い.

デカルト積の部分集合が「関係」と言われるのは、その内容如何を問わず、その関係にあるものの組全体を特定すれば、その関係も特定できるという考えからである。ここで言う「内容」とは、例えば「甲が乙を憎んでいる」という関係(憎悪-被憎悪関係)を特定するのに「憎悪というのは相手を相手の所業を理由に嫌悪することである」等と「憎悪」の意味を検討する方法を指している。そんな面倒なことをせずとも、「甲が乙を憎んでいる」を満たす、甲と乙の順序対だけを人間全体の集合のデカルト積から漏れなく集めた集合を持ってくるだけでも、憎悪-被憎悪関係を特定できる。少なくとも数学的には、「意味」という哲学的な問題に踏み込まずに済むと言う点でこの定義が非常に便利である。

### 定義 8 (函数)

f が,集合 A から集合 B への函数(関数)function であるのは,A, B 上の 2 項関係 f が以下の条件を満たす時,その時のみである.

- 1. 全ての  $a \in A$  に対し、ある  $b \in B$  があって、 $\langle a, b \rangle \in f$ .
- 2.  $\langle a, b_1 \rangle \in f$  かつ  $\langle a, b_2 \rangle \in f$  ならば、 $b_1 = b_2$

函数 f が「A から B へ」の函数であることを明示する時は, $f:A\to B$  と書く.また, $\langle a,b\rangle\in f$  の時,f(a)=b と書き,b を f(a) の値と呼ぶ.

おそらく高校数学では「入力に対して,出力(値)が 1 つ定まる」ものとして函数を定義したと思う.これは条件 2 に当たる(この条件を値の唯一性と呼ぶ).例えば, $f\subseteq\mathbb{N}^2$  について, $\langle 1,2\rangle\in f$  かつ  $\langle 1,3\rangle\in f$  のように,同じ入力 1 に対して,出力が 2 つ(2 と 3)ある場合, $2\neq 3$  なので,自動的に f は函数から除外されるからである.条件 1 は集合 A のどんな要素に対しても f が値を持っていることを保証している(全域性).先程, $\mathbb{R}^2$  は見慣れた xy 平面であり,その要素  $\langle x,y\rangle$  は平面上の点 (x,y) であると述べた. f を  $\mathbb{R}$  から  $\mathbb{R}$  への函数とすると, $\langle x,y\rangle\in f$  である x,y について,平面上の点 (x,y) を全て集めたものが y=f(x) のグラフになっている.

# 3 古典命題論理の統語論

はじめにで述べたように、ここでは人工的な言語を構築し、古典命題論理の扱う命題の範囲を確定する.

### 定義 9 (古典命題論理の記号)

古典命題論理の言語における記号は以下である.

命題変数 propositional variable  $p_1, p_2, p_3, \ldots$  命題結合子 **connective**  $\land, \lor, \neg, \rightarrow$  括弧 (,)

 $p_1, p_2, p_3, \dots$  (無限個あっても良い) は非形式的には $^{*7}$ 命題を表す.命題結合子は,その名の通り命題どうしをつなぐものである.非形式的には, $\land$  は「かつ」(連言 conjunction)を, $\lor$  は「または」(選言 disjunction)を, $\lnot$  は「で

<sup>\*6「</sup>デカルト積」という名は、17世紀の偉大な哲学者ルネ・デカルトに由来する. 数学者、自然哲学者としても知られ、座標という考え方によって代数学と幾何学を結びつけ、解析幾何の道を開いた.

<sup>\*7</sup> この「非形式的には」という枕詞は、以下でかなり出てくるが、その記号がこの体系全体の中での働きに対する我々の意図のようなものだと 理解してほしい、形式的には命題変数は単なる記号である.

ない」(否定 negation) を,  $\rightarrow$  は「ならば」(含意 implication) を表す.

### 定義 10 (論理式)

古典命題論理の論理式 fomula は、以下のように定められる記号列である.

- 1. 命題変数  $p_1, p_2, p_3, \ldots$  は論理式である.
- 2.  $A \ B \ E$  を論理式とする. この時,以下の記号列はそれぞれ論理式である.

$$(A \land B), (A \lor B), \neg A, (A \to B)$$

3. 1,2 によって定められる記号列のみが論理式である.

論理式は、帰納的 inductive (再帰的 recursive) な定義と呼ばれる、非常に特徴的な方法で定義がされている。まず、1 で論理式を形作る最小単位を定義する(これが、命題変数が原子命題 atomic proposition とも言われる所以である)。そして、2 は既に組み上がっている論理式を、更に組み合わせて、論理式にする方法の列挙をしている\*8. 言葉での説明では難しいので例を見てみよう。

### 例 1 (論理式)

- $p_1, p_2, p_3$  は 1 より論理式である.この事実と 2 から, $(p_1 \to p_3)$  と  $(p_2 \lor p_3)$  も論理式である.もう一度 2 を適用して, $((p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3))$  も論理式であり,更に適用して, $\neg((p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3))$  も論理式である.(これらのように,2 によって作られた論理式は,原子命題と比較して複合論理式 complex fomula と言われる.)
- $p_1 \to p_3$  は論理式ではない (括弧がないから).  $(p_1 \Rightarrow p_3)$  も論理式ではない ( $\Rightarrow$  は古典命題論理の言語の記号ではないから).  $(\land p_1)$  も論理式ではない (2 と見比べよ).

お気付きのように、「 $((p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3))$ 」などと書いていては、煩わしくって仕方がない。そこで、最も外側の括弧は省略して書くこととする。つまり、「 $((p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3))$ 」の代わりに「 $(p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3)$ 」と書いて良い。但しこう書かれていたとしても、実際には記号列  $((p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3))$  を表していると考えて欲しい。

結合子の意図を考えれば、論理式  $(p_1 \to p_3) \land (p_2 \lor p_3)$  は非形式的には、「 $p_1$  ならば  $p_3$ ,でありかつ、 $p_2$  または  $p_3$  である」を意味する。ところで、 $p_1 \lor (p_2 \land p_3)$  と  $(p_1 \lor p_2) \land p_3$  は全く異なる論理式である。 $p_1, p_2, p_3$  がそれぞれ命題「カントは『純粋理性批判』の著者である」「カントは『人間失格』の著者である」「カントは『有頂天家族』の著者である」を表しているとしよう。この時、後者の式は「カントは『純粋理性批判』か『人間失格』かのどちらかの著者であり、かつカントは『有頂天家族』の著者である」になり、明らかに偽であるが、一方前者の式は「カントは『純粋理性批判』の著者であるか、カントは『人間失格』と『有頂天家族』の両方の著者である」となり、『純粋理性批判』はカントの主著なのでこちらは真なる命題である。このように、括弧の位置で意味が決定的に変化してしまうので、注意が必要である。

最後に対象言語 object language とメタ言語 meta-language の区別について述べて本節を閉じよう。我々がこれから探求するのは以上で構築した古典命題論理の言語である。これを「探求の対象とする」という点において「対象言語」と呼ぶ.一方で,対象言語を構築する時や,以下で推論の妥当性について議論する際に用いている日本語や数式等は「メタ言語」と呼ばれる。対象言語はメタ言語と似たように振る舞うように定められることが普通である。例えば 4 節で明らかになるように,対象言語の  $\wedge$  は,メタ言語である日本語の「かつ」によく似ている.しかし,この二者は明確に区別するべきである.その一つの理由は,全然似ていない振る舞いをする時もある,という点である.具体例については 4 節に譲るが,人工的な対象言語はあくまで理想化されたものであり,自然言語の全てを形式化することは不可能であろう.従って,「日本語ではこうなるから,対象言語もこうなっているはずだ」との議論は拙速である.対象言語の性質について何かを示したければ,それは数学的な証明に頼るしかない.もう一つの理由は両者の混同が混乱を招くからである.例えば,次節では  $A \to B$  などと,大文字のアルファベットが論理式の中に登場することがある.この記号

 $<sup>^{*8}</sup>$   $_3$  は正確には, $_{1,2}$  を満たす集合のうち,最小の集合が論理式全体であるという条件である.

列「 $A \to B$ 」自体は、あくまでも論理式ではない。定義 10 に当てはまらないからである。  $A \to B$  は対象言語でなく、メタ言語に属する。それは 「 $A \to B$ 」の形をした論理式一般に成り立つことを述べるために使われる。  $A \to B$  が論理式のように振る舞うからといって、命題変数が含まれない論理式が対象言語に存在する訳ではないのだ。勿論、メタ言語と対象言語が完全に没交渉であるのではない。 対象言語からメタ言語の改善を求める哲学的な立場もあるだろうし、その逆もありうる。もっと多様な関わりも存在している。しかし、この二者の区別をきちんと理解していないと、このような交渉は不毛なものとなってしまう。

# 4 古典命題論理のモデル論

本節では前節で定めた言語の中で、モデル或いは解釈を通して、妥当な推論の範囲を確定する.ここでは、古典命題論理のモデル論としては最も一般的で、単純なものを紹介する.

### 定義 11 (命題変数への付値)

古典命題論理の言語の命題変数全体の集合を  ${f PV}$  とする.この時, ${f PV}$  から  $\{0,1\}$  への函数 V を**命題変数への** 付値 valuation と呼ぶ.

この 0, 1 は**真理値** truth value と呼ばれ,非形式的には,それぞれ「偽」「真」を表す.命題に真理値を付する函数なので「付値」である.V を命題変数への付値とすると, $V(p_1)=0$  なら, $p_1$  は V の下で偽であり, $V(p_1)=1$  なら, $p_1$  は V の下で真である.

では $p_1 \wedge p_2$ などの複合論理式はどうなるのだろうか.

### 定義 12 (解釈)

古典命題論理の言語の論理式全体の集合を  $\mathbf{Fml}$  とする.この時,命題変数への付値 V を拡張することで以下を満たす, $\mathbf{Fml}$  から  $\{0,1\}$  への函数 v を定義できる.このような v を解釈 interpretation と呼ぶ.(以下, $A,B \in \mathbf{Fml}$ )

- どの  $p \in \mathbf{PV}$  に対しても v(p) = V(p)
- $v(A \land B) = 1 \text{ iff } v(A) = v(B) = 1$
- $v(A \lor B) = 1$  iff v(A) = 1 か v(B) = 1 の少なくともどちらか
- $v(\neg A) = 1$  iff v(A) = 0
- $v(A \to B)$  iff v(A) = 0 か v(B) = 1 の少なくともどちらか

v を  $v(p_1)=v(p_2)=1$  かつ  $v(p_3)=0$  である解釈とする.  $v(p_1)=1$  かつ  $v(p_3)=0$  なので、 $v(p_1\to p_3)\neq 1$ . v は  $\{0,1\}$  への函数なので、 $v(p_1\to p_3)=0$ . また、 $v(p_2)=1$  より、 $v(p_2\vee p_3)=1$ .  $v(p_1\to p_3)=0$  から  $v((p_1\to p_3)\wedge (p_2\vee p_3))=0$ . よって  $v(\neg((p_1\to p_3)\wedge (p_2\vee p_3)))=1$ .

さて、解釈が定義されれば、妥当性の定義ができる.

### 定義 13 (理論とモデル)

論理式の任意の集合を理論 theory と呼ぶ.  $\Sigma$  を理論とする. 全ての  $B \in \Sigma$  について, v(B) = 1 となるような解釈 v を理論  $\Sigma$  のモデル model であると言う.

### 定義 14 (反例モデル)

 $\Sigma$  を理論,A を論理式とする.解釈 v が  $\Sigma$  のモデルであり,かつ v(A)=0 の時,v を  $\Sigma$  から A を導く推論の反例モデル counter-model であると言う.

# 定義 15 (妥当な推論, トートロジー)

 $\Sigma$  から A を導く推論の反例モデルが存在しない時, $\Sigma$  から A 導く推論はモデル論的に妥当である valid と言い,  $\Sigma \models A$  と書く.そうでない(反例モデルがある)時, $\Sigma \not\models A$  と書く.全ての解釈 v について v(A) = 1 である(つまり  $\emptyset \models A$ )ような論理式 A をトートロジー tautology(恒真式)と呼ぶ.

ここで言う理論は,推論の前提である.以下で見るような少ない前提からの推論では「理論」感は出ないが,例えば,相対性理論という前提から,天体の位置などを結論として導き出す時などを考えて欲しい.相対性理論が成り立たないような世界は存在するかもしれないが,相対性理論を満たす解釈は,その全ての命題に真理値 1 を割り当てているという点で,相対性理論が成り立っている世界の内の一つのモデルであると言える.さて,1 節で規定したように妥当な推論とは「前提が真であれば,結論も必然的に真であるような推論」であった.反例モデルは,前提が真であるにも関わらず,結論が偽となるモデルである.従ってもし反例モデルがあるとすると,結論も必然的に真であるとは言えない.逆に反例モデルが存在しなければ,前提を真にして,結論を偽にするような函数が数学的に存在しないという理由で結論も必然的に真になる,と言えそうである.以上が,推論の妥当性が反例モデルの不存在として定義される理由である.以下  $\emptyset \models A$  を単に  $\models A$  と書く.

### 例 2 (妥当な推論)

A, B, C を任意の論理式とする時,以下が成り立つ.

- $\{A,A\to B\} \models B \text{(modus ponens)} \ \{A\to B,\neg B\} \models \neg A \text{(modus tollens)}$  modus ponens を背理法で証明する,  $\{A,A\to B\} \not\models B$  とすると, 反例モデル v が存在して,  $v(A)=v(A\to B)=1$  かつ v(B)=0 である.  $v(A\to B)=1$  だから, v(A)=0 か v(B)=1. しかし, v(A)=1 であるから, v(B)=1 である. これは結論 B について, v(B)=0 であったことと矛盾する(函数の値の唯一性). よって, この推論に反例モデルは存在しない.
- $\{A \lor B, \neg A\} \models B$  (選言三段論法 disjunctive syllogism) 同じく背理法. v を反例モデルとすると,  $v(A \lor B) = v(\neg A) = 1$ . よって, v(A) = 1 か v(B) = 1 であり, かつ v(A) = 0. 従って, v(B) = 1. これは v が反例モデルであることと矛盾する.
- $(A \to B) \to A \models A$  (パースの法則 Peirce's law)
- $\models A \vee \neg A$  (排中律 the law of excluded middle LEM)  $A \wedge \neg A \models B$  (爆発律 explosion)  $^a$  爆発律について証明する. 少し考えれば分かるように  $v(A \wedge \neg A) = 1$  となる解釈 v は存在しない. 従って、理論  $\{A \wedge \neg A\}$  のモデルはなく、 $\{A \wedge \neg A\}$  から B への推論の反例モデルもまた存在しない. よって、この推論は任意の論理式 B に対し、妥当である.
- ド・モルガンの法則 De Morgan's law  $(A = \models B \text{ は } \{A\} \models B \text{ かつ } \{B\} \models A \text{ の略記})$   $\neg (A \lor B) = \models \neg A \land \neg B, \neg (A \land B) = \models \neg A \lor \neg B$
- $\neg \neg A = A = A$  (二重否定除去・導入 double negation elimination/introduction)
- $A \to B \models \neg B \to \neg A$  (対偶 contraposition)

# 例 3 (妥当でない推論)

ある論理式 A, B について以下が成り立つ.

•  $\{A \to B, B\} \not\models A$  (後件肯定の誤謬 affirming the consequent) A を  $p_1$ , B を  $p_2$  として,  $\{p_1 \to p_2, p_2\} \not\models p_1$  を示す。解釈 v を  $v(p_1) = 0, v(p_2) = 1$  とする。すると,  $v(A \to B) = v(B) = 1$  である一方で v(A) = 0 なので,v は反例モデルである.

上記のように推論の妥当性は普通,反例モデルの存在を仮定して矛盾を導く背理法で,逆に推論の非妥当性は実際に反例モデルを構築することによって証明することができる.証明のないものについては各自証明して欲しい.

さて古典論理では、含意  $\to$  についてとても変な性質がある。例えば、 $\neg A \models A \to B$  が成り立つ。これにより、 $1+1 \neq 3$  なので、 $\lceil 1+1=3$  ならば、京大は自由」が結論づけられる。しかし、日本語ではこんな言い方はしないだろ

 $<sup>^</sup>a$  ex falso quodlibet (ECQ 偽からは何でも導ける) や (無) 矛盾律 the law of (non-)contradiction と呼ばれることもあるが,  $\models \neg (A \land \neg A)$  も矛盾律と呼ぶので注意.

うし,この文が正しいとは思わないだろう.これは  $A \to B$  の真理条件を,A が偽であるか,B が真であるかどちらか(A でないか,B であるかのどちらか),という定め方をしたからである.この定め方による含意を実質含意 material implication と言い,実質含意が引き起こす,自然言語の「ならば」との乖離を総称して(実質)含意のパラドクスと呼ぶ.他にも  $\models (A \to B) \lor (B \to A)$  などがある.実質含意は,modus ponens や modus tollens,対偶などの性質を  $\to$  が満たし,かつ  $A \to B$  の真理値を A と B の(意味を考慮せず)真理値だけに基づいて決定する場合には避けられない.この後者の条件をはずすことによって(具体的には可能世界における A, B の真理値を参照することによって),解決する試みは B Priest を参照せよ.

# 5 古典命題論理の証明論と完全性定理

本節では古典命題論理の証明論と完全性定理について、簡単に解説する.ここで見る証明論はヒルベルト (Hilbert) 式の形式的証明を採用する.古典命題論理の証明論には、自然演繹 natural deduction や推件計算 sequent cariculus などがあるが、ヒルベルト式が最も伝統的であり、かつ形式的証明の定義が最も単純であるからである.さてその定義をもっと簡単にするために、我々は記号を減らさなければならない.

### 定義 16 (略記)

∧,∨を以下のように略記として定義する.

- $A \wedge B$  は  $\neg (A \rightarrow \neg B)$  の略.
- $A \lor B$  は  $(\neg A \to B)$  の略

 $A \land B \dashv \models \neg (A \to \neg B), A \lor B \dashv \models \neg A \to B$  は両方成り立つことに注意しよう. この略記はモデル論的には正当化できる.

次に古典命題論理の公理を定める. ヒルベルト式形式的証明の特徴は推論規則が少ないことであるが, ここでは結合 子を二種類に減らすことで, 公理(図式)も少なくなっている.

### 定義 17 (古典命題論理の公理図式)

A, B, C を任意の論理式とする. 次の  $\mathbf{A}\mathbf{x}1, \mathbf{A}\mathbf{x}2, \mathbf{A}\mathbf{x}3$  を古典命題論理の公理 axiom と言う.

Ax1  $A \rightarrow (B \rightarrow A)$ 

Ax2  $(A \to (B \to C)) \to ((A \to B) \to (A \to C))$ 

Ax3  $(\neg B \rightarrow \neg A) \rightarrow (A \rightarrow B)$ 

A, B, C にどんな論理式を代入してよいので、 $\mathbf{Ax}1, \mathbf{Ax}2, \mathbf{Ax}3$  は単に公理ではなく**公理図式** axiom schema と呼ばれる (従って、正確には公理は無限個ある).

形式的証明は特殊な論理式の有限列として定義される.

### 定義 18 (形式的証明)

有限個の論理式の列  $B_1, \ldots, B_n$  が理論  $\Sigma$  から式 A へ至る形式的証明 formal proof であるとは,その列が次を満たす時,その時のみである.

- 1.  $B_n = A$
- $2. i \leq n$  を自然数とする. この時,  $B_i$  は
  - (a) 公理であるか,
  - (b) ∑ の要素であるか,
  - (c)  $1 \le j, k \le i$  なる自然数があって、 $B_j = B_k \to B_i$  である(この規則を MP と呼ぶ).

理論  $\Sigma$  から式 A へ至る形式的証明が存在する時,A は  $\Sigma$  の下で証明可能である provable と言い, $\Sigma \vdash A$  と書く. $\emptyset \vdash A$  の時,A を古典命題論理の定理 theorem と呼び, $\vdash A$  と書く.

つまり,A の  $\Sigma$  からの形式的証明とは,最後の論理式が A で,全ての論理式が,公理か,理論に入っているか,より前の論理式から MP により導けるかであるような,論理式の有限列である. MP とは,列のより前に C と  $C \to D$  という形の論理式があれば,D を並べてもよいという推論規則で,modus ponens の略である.

さてヒルベルト式の形式的証明は、その定義が単純であることに比して、実際に形式的証明を作る際には異常なまでの面倒さで悪名高い、例えば、同一律  $A \to A$  を証明してみよう.

- 1.  $A \rightarrow ((A \rightarrow A) \rightarrow A)$  [**Ax**1]
- 2.  $(A \to ((A \to A) \to A)) \to ((A \to (A \to A)) \to (A \to A))$  [Ax2]
- 3.  $(A \to (A \to A)) \to (A \to A)$  [1, 2, MP]
- 4.  $A \rightarrow (A \rightarrow A)$  [**Ax**1]
- 5.  $A \to A$  [3, 4, MP]

上の式を並べたものは、任意の論理式  $A \to A$  の形式的証明になっている.ここでは、どこで公理が使われていて、どこで MP が使われているのかを明示するために書く論理式に番号を付し、[] 内で解説を行っている.例えば式 2 は公理 Ax2 の一例である.3 は 1,2 から MP を使って導かれる.

さて、古典命題論理の証明可能性は、古典命題論理のモデル論的妥当性とどのような関係にあるのだろうか、結局この2つは等しいというのが次の定理である。

### 定理 1 (完全性定理 completeness theorem)

任意の理論  $\Sigma$  と論理式 A に対して、次が成り立つ、

 $\Sigma \models A \text{ iff } \Sigma \vdash A$ 

 $\Sigma \vdash A$  ならば  $\Sigma \models A$  であることを**健全性定理** soundness theorem と呼ぶ. また,その逆, $\Sigma \models A$  ならば  $\Sigma \vdash A$  であることを (狭義の) 完全性定理と呼ぶ. 健全性定理よりも狭義の完全性定理の方が遥かに証明は難しい.

完全性定理は、モデル論の与えた妥当性の定義と証明論の与えた妥当性(証明可能性)の定義が一致していることを示している。モデル論的に妥当な推論には、形式的な証明が存在し、逆に、形式的証明が存在する推論には、反例モデルは存在しないのである。

# 6 後記

私の拙い記述にお付き合いいただきありがとうございます.これで論理学に興味を持った方,全然分からないので嫌になった方も以下の授業に出て論理学への第一歩を踏み出して下さい.

- 学部一回生が受講可能な論理学入門授業 ―

論理学 I,II (山口尚, 般教, 前後期金3) 授業レジュメの絵が可愛い.

論理学Ⅰ(安部浩,般教,後期木3) 授業は結構ついていくのが辛いかも.

哲学(演習I)(大西琢朗,文学部,前後期月5) おすすめの授業.モデル論で古典論理から非古典論理をまでガンガン進む.(文学部生以外は卒業単位に認定されない可能性がある.)

以上は学内の論理学の授業を網羅した訳でないので自分でも調べてみて下さい. またコロナ禍により, 開講期が変更となっている可能性があります.

本を読みたい方は

### 論理学の入門書 -

- 戸田山和久『論理学をつくる』(名古屋大学出版会,2000)文系の京大生はこれで勉強している人が多い.かなり丁寧.通称「つくる」
- 戸次大介『数理論理学』(東京大学出版会,2012)本稿では紹介できなかった自然演繹やシーケント計算等の証明論的な話題がつまった本.通称「戸次本」
- 小野寛晰『情報科学における論理』(日本評論社,1994) 僕は読んだことはないですが、かなりお薦めされます。

などから読み始めるのがいいと思います。これらの授業、本は全て古典命題論理だけでなく、古典(一階)述語論理 classical (first-order) predicate logic までをも扱っている。3 節の注でも述べたように、述語論理では表現力がぐんと 上がり、数学の殆どを展開できるまでになる。また哲学史上の難問も一瞬で解けてしまったりする(飯田隆『言語哲学 大全 I 論理と言語』勁草書房、1987の第 1 章参照)。述語論理のモデル論までやれば、論理学の美味しさが十分に分 かるかと思います。集合論について、僕は赤攝也『集合論入門』(ちくま学芸文庫、2014)で勉強しましたが、集合論の 入門書、授業は他にも多数あります。手近なもので勉強しましょう。

含意のパラドクスに興味のある方は Graham Priest, An Introduction to Non-Classical Logic (Cambridge University Press, 2008) がモデル論的なアプローチをしている。この本は、「古典」論理よりも真に弱い(妥当な推論が古典論理の妥当な推論の真部分集合となっている)非古典論理の網羅的な入門書で、平易な英語で書かれている。古典論理の含意や、排中律、爆発律のことが気に喰わない方にお薦めです。また同じ著者のグレアム・プリースト著、菅沼・廣瀬訳『論理学超入門』(岩波科学ライブラリー、2019)は、怪しい題名ではあるが、哲学の中で論理学がどう使われるのか、ということに関しての唯一の入門書だと思われる。論理学を始めてみて、その数学的、技術的な面にうんざりした方は、この本を読んで哲学の中での論理学の活躍を見て、論理学勉強の動機を取り戻して下さい。

### 参考文献

• JC Beall & Greg Restall, Logical Pluralism (Oxford University Press, 2006)

# たって非思想非非思想天第十三号発行にあ

すろーだうん

か、Twitterやメールにてご連絡ください。 哲学研究会は約2年半ぶりに『非思想非非思想天』を発行いたし 哲学研究会は約2年半ぶりに『非思想非非思想天』を発行いたし

開講の延期などが相次いでいます。19)の流行が猛威を振るい、大学においても授業のオンライン化やさて、いま社会に目を転じれば、新型コロナウイルス(COVID-

を日々大量に奪っています。 ルエンザ・ウイルス…… 現代だけをみても、ウイルスは人類の命に思えるかもしれません。エボラ出血熱ウイルス、HIV、インフてきたわけですから、ウイルスというのは人類の天敵のような存在人類は有史以来、各種疫病とりわけてもウイルスと一貫して闘っ

しかしながら最近の研究は、ウイルスが人間を人間たらしめてい

が起こり、それが進化を手助けしたというのです。 が起こり、それが進化を手助けしたというのです。 それが進化を手助けた可能性を指摘しています。ウスリスはそもそも、核酸とそれを覆うタンパク質しか持たず、自己の内の下す。したがって、ウイルスは生物の細胞に侵入すると、当が不可能な存在です。「半生物」などと言われる所以もまたこののNAの転写の際にエラーが起こると、宿主の知名の転写の際にエラーが起こると、宿主の日的人の転写の際にエラーが起こると、宿主の日的人のです。 が起こり、それが進化を手助けしたというのです。

です。
守るだけでなく、実は人類という存在すらをも作り出してきたの守るだけでなく、実は人類という存在は、火星の侵略者から人類を無数に奪ってきたウイルスという存在は、火星の侵略者から人類を――しかし、なんとも皮肉な話ではないでしょうか。人類の命を

言及するときに毎回使われる言葉です。勝った証しとして」――これは安倍首相が東京五輪の開催について争などとも形容されています。「人類が新型コロナウイルスに打ちところで、COVID-19をめぐっては、「人類 VS ウイルス」の戦

類平等の危機であるかのように思えます。 ての属性を超えてウイルスは等しく襲いかかります。ウイルスは人を煽る極右民族主義者まで、国籍や民族、政治的立場や宗教、すべで治療に奮闘する医療関係者から、COVID-19 に便乗して排外主義 たしかにウイルスは人類すべてに対して襲いかかります。最前線

しかし、COVID-19 が反逆しているのは本当に「人類」に対して

では その際に言われていることは、 疎外の問題ではなかったでしょうか。 儲けとして現れ、 しろ人間活動を制御するものとなっている。人間生活の向上が金 としてある経済というものが、 また経済は人間を豊かにするものであったはず。 る――これがいまの状況です。しかし、これはなんともおかしな話 への影響ということです。「経済」と「人命」とを天秤にかけてい なのでしょうか。 ―正確な言葉を使えば資本主義として現象している人間社会の -COVID-19 が明らかにしたものは、むしろこの人間社会の矛盾 ないでしょうか。人間が生活するから経済があるのであって、 それが人間の生命と敵対的なものとなっている 各国政府は感染拡大防止に取り組んでいますが いつしか人間の制御下を離 移動制限や娯楽の自粛による経済 人間活動の総体 れ む

間社会のあり方について、考え行動していかなければならないと なく、「いまこの瞬間から」変えていくべきではないでしょうか COVID-19 が暴露した事実は、「危機が収まったあとに……」では 瞬間も、そして危機が収まったあとも、それは変わらないのです。 COVID-19 が変えたことではありません。 いるということ――これは COVID-19 が暴露した事実であっても ということ、そしてその社会の中で自らの利権を追求する人々が られてしまっている、いやそういう社会に人類が支配されている 強く感じます。この社会が人命よりも金儲けを優先するように作 あとに……」ではなく、いまから人間と自然との関係につい COVID-19 の拡大は当分収まらないでしょう。「危機が収まった いままでも、いまこの

> ですが活動をしています。 ずれにせよ、 哲学研究会は危機の最中も、 ぜひとも皆さんの参加をお待ちしてい 規模を縮小しながら

ます。

い

# 非思想非非思想天 第十三号

発行日: 2020年4月7日

発行者:京都大学哲学研究会

 ${\bf Mail} \quad {\bf : kyototekken@gmail.com}$ 

twitter: kyototekken