### 第四章 寫本與默誦--《別譯雜阿含經》的翻譯議題

### 1. 前言

在古代眾多經錄當中,T2146《眾經目錄》(594年撰)與《歷代三寶紀》(597年撰)最早著錄《別譯雜阿含經》,兩者都記錄為「《別譯雜阿含經》二十卷」。「梁朝(445-518)僧祐(502-557)的《出三藏記集》(西元 517年撰)與「敦煌殘卷 P. 3747號」雖有「雜阿含經五十卷」的登錄,2並未出現與《別譯雜阿含經》相關的記載。

水野弘元(1901-2006)認為《別譯雜阿含經》「可能抄自『大部之《雜阿含》 (五十卷本《雜阿含》)』,或者為「其他部派的《雜阿含》的全本或部分」,此 兩項都只是推測之詞,水野弘元既未詳細列舉相關的文獻依據,也未敘述他的推 理過程。該篇論文又說「巴利《相應部》與漢譯《雜阿含》十分相似」,3但是, 並未就此三者論列彼此版本譜系的親疏。4

<sup>\*</sup>本文曾以〈寫本與默誦---《別譯雜阿含經》的翻譯議題〉為題,發表於《新加坡佛學研究學刊》(2019) 5 期 41-91 頁,新加坡佛學院,新加坡。此處略有訂正。原論文係依據筆者的會議論文增訂而成,該篇英文論文發表於法鼓文理學院「阿含研究小組」在 2018 年十月底於阿根廷召開的「《雜阿含經》研究」國際學術研討會,並於 2020 年收錄於會後出版的《《雜阿含經》研究論文集》:Su, Ken, (2020a), 'Notes on the Translation and Translator of the Shorter Chinese *Saṃyukta-āgama* (T 100)', *Research on the Saṃyukta-āgama*, Dhammadinnā, Bhikkhunī (ed.), pp. 843-880, DILA, New Taipei City, Taiwan.。

<sup>《</sup>大正藏》收錄的《別譯雜阿含經》為 16:「[1]別譯雜阿含經」(T02, no. 100, p. 374, a3),[1] 此經十六卷宋元明俱作二十卷。《眾經目錄》成於隋開皇十四年(594),為法經所著錄。《眾經目錄》卷三:「《別譯雜阿含經》二十卷」(T55, no. 2146, p. 130, b19)。《歷代三寶紀》成於隋開皇十七年(597),為費長房所著錄。《歷代三寶紀》卷十四:「《別譯雜阿含經》二十卷」(T49, no. 2034, p. 116, c7)。實際上,北宋以前的經錄都記載《別譯雜阿含經》為「二十卷」,不曾出現過「十六卷」的記載。以下為行文方便,將《別譯雜阿含經》簡稱為《別譯》。

<sup>《</sup>出三藏記集》(T55, no. 2145, p. 12, c19),《大正藏》錄為「新阿鋡經」,本文取「宋、元、明藏」異讀作「雜阿含經」。潘重規(1979:71, 86),王重民與潘重規判讀「敦煌殘卷 P. 3747 號」為《眾經別錄》,年代約比《出三藏記集》早數十年。可參考方廣錩(1997),〈《眾經別錄》題解及錄文〉。

<sup>3</sup> 水野弘元(1983: 683, 七行), 〈部派佛教與雜阿含〉, 《佛光阿含藏》, 〈附錄(下)〉。

<sup>·</sup> 請參考本書第三章〈「讚佛偈」--兼論《雜阿含經》、《別譯雜阿含經》與《相應部》之 異同〉。

關於《別譯》所隸屬的部派,法幢的《阿毘達磨俱舍論稽古》認為是「飲光部」的經典,5水野弘元認為屬於「法藏部或化地部」,6馬德偉(Marcus Bingenheimer)則認為兩者所根據的理由仍然不夠充分。7

水野弘元於〈部派佛教與雜阿含〉文中敘述:

「屬於上座部的巴利《相應部》與屬於說一切有部之漢譯《雜阿含》十分相似,唯就內容而言,漢譯《雜阿含》若除去非本來所有之卷二三、卷二五(即阿育王譬喻 Aśokāvadāna),則兩者大體一致。至於約占兩者份量三分之一的《別譯雜阿含》,可能係抄自大部之《雜阿含》,或是其他部派之《雜阿含》之全本或未完全寫就者,此誠為問題所在。」8

《別譯雜阿含經》究竟是某一傳承的完整譯本,或是節譯本,還是戰亂後全 譯本的殘卷,或者僅是尚未定稿的初譯本,9目前的文獻資料尚不足以作出令人 信服的論斷。

由於現存佛教文獻對《別譯雜阿含經》所能提供的資訊微乎其微,關於譯者、譯地、譯時、譯後的傳抄以及譯後未經登錄如何傳承到後代等等問題,均無文獻可供參考;僅能倚賴「譯文」本身,而以「跨文本比較研究」、「解讀攝頌」、「推測原典語言」等方式進行其傳譯的探究。

法鼓文理學院的「阿含研究小組 Āgama research group」在 2018 年十月底於阿根廷召開「《雜阿含經》研究」國際學術研討會,會中宣讀的最後三篇論文依次為馬德偉、筆者以及辛島靜志(1957-2019)所撰,此三篇論文都涉及與《別譯雜阿含經》漢譯所據的印度文本相關的議題,而各自有不同的主張。

本文先論列「《別譯雜阿含經》、《雜阿含經》與《相應部》為平行文本」,其次詳述「《別譯雜阿含經》為譯自默誦」的理由,最後簡介並評論辛島靜志的主張。

<sup>5 《</sup>阿毘達磨俱舍論稽古》(T64, p. 446a-b)。

<sup>6</sup> 水野弘元(1983:686),或水野弘元(2000:436)。

<sup>7</sup> Bingenheimer(2011:23-40), Studies in Āgama Literature—with special reference to the Shorter Chinese Samyuktāgama 《別譯雜阿含經之研究》。

<sup>8</sup> 水野弘元(1983:683,7行)。

<sup>9</sup> 如果是尚未定稿的初譯,可能出於三種情況:第一種是譯出全經,卻只殘存部分譯稿;第 二種是文本為全經,因故僅譯出部分內容;第一種是現存的經數就是此一文本的全貌。

# 2. 《別譯雜阿含經》與《雜阿含經》的版本譜系

馬德偉在其書中主張,巴利《相應部》與某一印度文本源自共同的祖本,後來此一印度文本分成兩支,一支較早進入「經典凍結 canonical closure」而不再編改增刪,成為今本《雜阿含經》依據的「印度語言源文本 Indic sources」,另一支則陸續增加了一些阿毘達磨元素與其他後期的改變,成為今本《別譯雜阿含經》的「印度語言源文本」。他引述我的意見而作如下的敘述:

「上述蘇錦坤(參 2010b)顯示《別譯雜阿含經》與《雜阿含經》源自同一與《相應部》不同的文本,此一文本於後分成兩支傳承而形成 T99 與 T100。各個不同的例子顯示,傳自錫蘭的《雜阿含經》印度文本較早進入「經典凍結」階段;而可能來自中亞的《別譯雜阿含經》印度文本則在其後吸收了後期阿毘達磨的元素與經歷其他改變。」10

#### 他又說:

「蘇錦坤(2010b) 顯示《別譯雜阿含 140 經》與《別譯雜阿含 311 經》對其《雜阿含經》與《相應部》對應偈頌提供了此一謎語的解答。這樣的解答似乎不是翻譯過程或翻譯完成之後才加入,而是偈頌文本在此之前就已經有此改變,這也是《別譯雜阿含經》印度文本產生了後期改變的證據,而不是《雜阿含經》發生了後期改變。」11

以上兩段敘述,此處稱為「假說1」,請參考「圖1」。

Marcus(2011:49): '[t]he above [cf. Su 2010b] shows that the Indian originals of BZA [*Bieyi za ahan*, T 100] and ZA [*Za ahan*, T 99] once had a common ancestor, which was different from the SN [*Samyutta-nikāya*] and later forked into two different lines of transmission that eventually led to the ZA and BZA. Various examples show that the Indian ZA, which was transmitted to China from Sri Lanka, found closure earlier, while the Indian BZA, which presumably came to China via Central Asia, had continued to absorb elements from the Abhidharma and underwent changes after it had split from the ZA branch.' 引言中的 [cf. Su 2010b] 發表為「蘇錦坤(2014)」。

<sup>11</sup> Marcus(2011:49, line 10-18). 請參考蘇錦坤(2014:90-91, 98-99)。實際上,筆者從未主張「這樣的解答似乎不是翻譯過程或翻譯完成之後才加入,而是偈頌文本在此之前就已經有此改變」。

其實筆者的主張跟「假說 1」不同。為稱引方便,以筆者的下述主張為「假說 2」,也就是:「T99《雜阿含經》、T100《別譯雜阿含經》和巴利《相應部》的印度文本為平行三個的版本譜系」。請參考「圖 2」所顯示的差異。

圖 1:「假說 1」

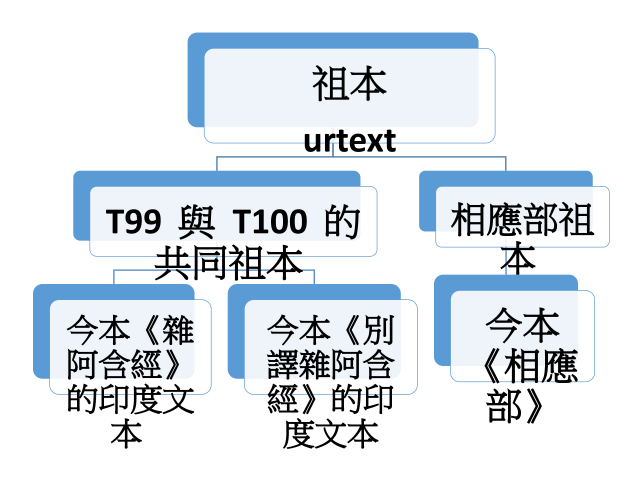
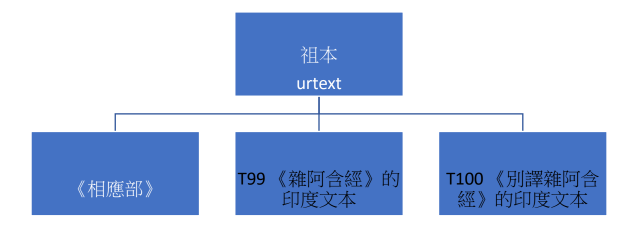


圖 2:「假說 2」



1. 在漢譯《別譯雜阿含經》與《雜阿含經》的對應經典有差異時,應該是兩者均與巴利《相應部》的對應經文不同,或者是先發生「經典凍結」的《雜阿含經》與《相應部》的近似。不應發生較慢「經典凍結」的《別譯雜阿含經》,在稍後的衍伸、變化,反而回到與《相應部》的對應經文相近。

<sup>12</sup> 少數例外,如《別譯雜阿含 139 經》(T02, no. 100, p. 427, b24),對應經典為《相應部 1.4 經》,缺《雜阿含經》對應經典。又如《別譯雜阿含 98 經》與《別譯雜阿含 99 經》是兩部世尊於孫陀利河岸說偈的經典,《大正藏》頁底註列《別譯雜阿含 98 經》為《雜阿含 1184 經》的對應經典、《別譯雜阿含 99 經》為《雜阿含 1185 經》的對應經典。實際上,《雜阿含 1184 經》與《別譯雜阿含 99 經》互為對應經典。《雜阿含 1185 經》在《別譯雜阿含經》無對應經典,《別譯雜阿含 98 經》在 T99《雜阿含經》無對應經典。關於漢巴對應經典的編列原則,請參考本書第一章。

<sup>13</sup> 請參考蘇錦坤(2014),文中也提醒:「雖然如此,仍然不宜概括認為各部單一對應經典,《雜阿含經》必定與《別譯雜阿含經》較為親近,而與《相應部》相距較遠。」(2014:97)。「但是,本文也強調不能以此組織結構的相近,而推論每一部對應經典都是前兩者較《相應部》親近,個別經典的異同會隨各部經文而不同,實際的異同仍須逐經比對。」 (2014:100)。

- 2. 當三者的對應經文出現或為偈頌、或為長行的情況,不應發生《別譯雜阿 含經》反而與《相應部》同為偈頌、或同為長行的情形。(應該是兩者均與巴利 《相應部》的對應經文不同,或者是先發生「經典凍結」的《雜阿含經》與《相 應部》的文體相同。)
- 3. 在部分帶有「謎語偈頌」的一組對應經典之中,不應發生《別譯雜阿含經》的譯文對問偈提供解答,而《雜阿含經》與《相應部》的對應經典均未出現 此類特例。

因此,僅有在「假說 2」與「圖 2」的平行版本或更複雜的情況下,才會出現上述三種情況。以下依次舉例說明。

## 2.1 《別譯雜阿含經》與對應經文的情節不同

在《別譯雜阿含經》、《雜阿含經》與《相應部》的對應經典之間,常有一些情節或細節的差異。不同經典差異顯示三者之間不同的相似程度,而無法簡單地作「《別譯雜阿含經》與《雜阿含經》較相近」或「《雜阿含經》與《相應部》較相近」之類的描述。

以下略舉四部經說明之。

# 2.1.1 《別譯雜阿含 287 經》

《別譯雜阿含 287 經》敘述世尊身受足傷,而能安住正智正念,有八位天子依序以八首架構相同的偈頌讚佛,依次比喻世尊為「獅子、龍象、乘牛、乘馬、牛王、無上丈夫、人中蓮花、分陀利」。對應經典《相應部 1.38 經》則只有六位天子分別比喻世尊為「龍象 (nāga)、獅子 (sīha)、優良血統的馬(ājānīya)、領頭的公牛(nisabha)、能負重的公牛(dhorayha)、已調御者 (danta)」,第七位天子所說的偈頌則直接讚佛「已善修定與心善解脫,既不自高也不卑下,不受強力的障礙所折服」,而沒有比喻。以上七位天子均為「誦優陀那(udānaṃ udānesi)」,而稱所

誦為「優陀那(udāna)」;菩提比丘的英譯《相應部》將所有偈頌依照出現順序編號,書中並未將此七首「優陀那」編列「偈頌編號」。14 對應經典《雜阿含 1289 經》則與前兩者不同,第一位天子比喻世尊為「獅子」,第二位天子則比喻世尊為「大龍、牛王、勇力、良馬、大士夫上首、大士夫之勝」,第三、四位天子則喻為「士夫分陀利」,第五位天子所說偈頌含「不踊亦不沒,其心安隱住,而得心解脫」與巴利經文第八位天子所說偈頌相當。巴利經文的文末有四首「正式」偈頌(菩提比丘書中編有「偈頌編號」),前三首偈頌在《雜阿含 1289 經》約當為第六、七、八位天子所說,而缺第四首偈頌;在《別譯雜阿含 287 經》則第八位天子的偈頌約當第三首,而缺另外三首偈頌。請參考<表1>。

從<表1>可見,三部對應經典的詳略不同,無法簡單判定哪兩部經典較為接近,更無法主張《別譯雜阿含287經》是出自後來的增刪。

#### <表1>

| 《雜阿含 1289 經》 | 《相應部 1.38 經》漢譯(括號 | 《別譯雜阿含 287 |
|--------------|-------------------|------------|
|              | 中的數目字代表各段的順序)     | 經》         |
| 第一天神說偈嘆言:「沙  | (2)尊!沙門喬達摩確實是獅    | 中有一天言:「沙   |
| 門瞿曇,人中師子,身遭  | 子,當生起苦的、激烈的、猛     | 門瞿曇實是丈夫人   |
| 苦痛,堪忍自安,正智正  | 烈的、辛辣的、不愉快的、不     | 中師子,雖受苦    |
| 念,無所退減。」(偈頌) | 合意的身體感受時,以獅子的     | 痛,不捨念覺,心   |
|              | 儀法而具念、正知忍受它,不     | 無惱異,若復有人   |
|              | 被惱害。(優陀那)15       | 於瞿曇大師子所生   |
|              |                   | 誹謗者,當知是人   |
|              |                   | 甚大愚癡。」(長行) |
| 第二天子復讚嘆言:「大  | (1)尊!沙門喬達摩確實是龍    | 第二天亦作是說:   |
| 士之大龍,大士之牛王,  | 象,當生起痛苦的、猛烈疼痛     | 「瞿曇沙門丈夫龍   |
| 大士夫勇力,大士夫良   | 的、尖銳的、刺激的、折磨      | 象,雖受苦痛,不   |
| 馬,大士夫上首,大士夫  | 的、不可意的身體感受時,以     | 捨念覺,心無惱    |
| 之勝。」(偈頌)     | 龍象的威儀具念正知地忍受      | 異,若復有人於瞿   |

- 14 Bodhi(2000:116-117)。筆者不明白其確切的原因。
- 巴利偈頌為: 'sīho vata, bho, samaṇo gotamo; sīhavatā ca samuppannā sārīrikā vedanā dukkhā tibbā kharā kaṭukā asātā amanāpā sato sampajāno adhivāseti avihaññamāno.' 請參考 Bodhi(2000:116)英譯: 'The ascetic Gotama is indeed a lion, sir! And when bodily feelings have srisen that are painful, racking, sharp, piercing, harrowing, disagreeable, through his leonine manner he endures them, mindful and clearly comprehending, without becoming distressed.' 漢譯為筆者參考英譯所譯,下同。此首偈頌在《相應部 1.38 經》其實是第二首「udāna 優陀那」,與第一首 udāna 的用字差別僅為將「sīha 獅子」替換為「nāga 龍象」。

| 它,不被惱害。(優陀那)16  | 曇 龍 象 所 生 誹 謗 |
|-----------------|---------------|
|                 | 者,當知是人甚大      |
|                 | 愚癡。」(長行)      |
| (5) 尊!沙門喬達摩確實是能 | 第三天復作是言:      |
| 負重的公牛,當生起痛苦的、   | 「沙門瞿曇如善乘      |
|                 | 牛。」(長行)       |
| 的、折磨的、不可意的身體感   | 1 7 (15(11)   |
|                 |               |
| 受時,以能負重的牛的威儀具   |               |
| 念正知地忍受它,不被惱害。   |               |
| (優陀那)17         |               |
| (3)尊!沙門喬達摩確實是良  | 第四天復作是言:      |
| 馬,當生起痛苦的、猛烈疼痛   | 「沙門瞿曇如善乘      |
| 的、尖銳的、刺激的、折磨    | 馬。」(長行)       |
| 的、不可意的身體感受時,以   |               |
| 良馬的威儀具念正知地忍受    |               |
| 它,不被惱害。(優陀那)18  |               |
| (4) 尊!沙門喬達摩確實是牛 | 第五天復作是言:      |
| 王,當生起痛苦的、猛烈疼痛   | 「沙門瞿曇猶如牛      |
| 的、尖銳的、刺激的、折磨    | 王。」(長行)       |
| 的、不可意的身體感受時,以   |               |
| 牛王的威儀具念正知地忍受    |               |
| 它,不被惱害。(優陀那)19  |               |

ināgo vata, bho, samaņo gotamo; nāgavatā ca samuppannā sārīrikā vedanā dukkhā tibbā kharā kaṭukā asātā amanāpā sato sampajāno adhivāseti avihaññamāno.' 請參考 Bodhi(2000:116)英譯: 'The ascetic Gotama is indeed a nāga, sir! And when bodily feelings have srisen that are painful, racking, sharp, piercing, harrowing, disagreeable, through his nāgalike manner he endures them, mindful and clearly comprehending, without becoming distressed.'

17

請巴利偈頌: 'dhorayho vata, bho, samaṇo gotamo; dhorayhavatā ca samuppannā sārīrikā vedanā dukkhā tibbā kharā kaṭukā asātā amanāpā sato sampajāno adhivāseti avihaññamāno.' 請參考 Bodhi(2000:117)英譯: 'The ascetic Gotama is indeed a beast of burden, sir! And when bodily feelings have srisen that are painful, racking, sharp, piercing, harrowing, disagreeable, through his beast-of-burden's manner he endures them, mindful and clearly comprehending, without becoming distressed.' 「dhorayha」意為「能負重的牛」。

in 語巴利偈頌: 'ājānīyo vata, bho, samaṇo gotamo; ājānīyavatā ca samuppannā sārīrikā vedanā dukkhā tibbā kharā kaṭukā asātā amanāpā sato sampajāno adhivāseti avihaññamāno.' 請參考 Bodhi(2000:116)英譯: 'The ascetic Gotama is indeed a thoroughbred, sir! And when bodily feelings have srisen that are painful, racking, sharp, piercing, harrowing, disagreeable, through his thoroughbred manner he endures them, mindful and clearly comprehending, without becoming distressed.'

<sup>19</sup> 請巴利偈頌: 'nisabho vata, bho, samaṇo gotamo; nisabhavatā ca samuppannā sārīrikā vedanā dukkhā tibbā kharā kaṭukā asātā amanāpā sato sampajāno adhivāseti avihaññamāno.' 請參考

|             | (6) 尊!沙門喬達摩確實是已調御者,當生起痛苦的、猛烈疼痛的、尖銳的、刺激的、折磨的、不可意的身體感受時,以已調御者的威儀具念正知地忍受它,不被惱害。(優陀那) <sup>20</sup> |                   |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|             |                                                                                                 | 第六天復作是言: 「沙門瞿曇無上丈 |
|             |                                                                                                 | 大。」(長行)           |
| 第三天子復讚嘆言:「  |                                                                                                 | 第七天復作是言:          |
| 此沙門瞿曇,士夫分陀  |                                                                                                 | 「沙門瞿曇人中蓮          |
| 利,身生諸苦痛,而能行 |                                                                                                 | 花。」(長行)           |
| 捨心,正智正念住,堪忍 |                                                                                                 |                   |
| 以自安,而無所退減。」 |                                                                                                 |                   |
| (偈頌)        |                                                                                                 |                   |
| 第四天子復讚嘆言:「若 |                                                                                                 |                   |
| 有於沙門瞿曇士夫分陀利 |                                                                                                 |                   |
| 所說違反嫌責,當知斯等 |                                                                                                 |                   |
| 長夜當得不饒益苦,唯除 |                                                                                                 |                   |
| 不知真實者。」(長行) |                                                                                                 |                   |
| 第五天子復說偈言:「觀 | (7)觀察他已善修定與心善解                                                                                  | 第八天復作是言:          |
| 彼三昧定,善住於正受, | 脫,既不自高也不卑下,不受                                                                                   | 「沙門瞿曇猶如分          |
| 解脫離諸塵,不踊亦不  | 強力的障礙所折服。(優陀                                                                                    | 陀利,觀彼禪寂,          |
| 沒,其心安隱住,而得心 | 那) <sup>21</sup>                                                                                | 極為善定,終不矜          |
| 解脫。」(偈頌)    |                                                                                                 | 高,亦不卑下。止          |
|             |                                                                                                 | 故解脱,解脱故           |

Bodhi(2000:117)英譯: 'The ascetic Gotama is indeed a chief bull, sir! And when bodily feelings have srisen that are painful, racking, sharp, piercing, harrowing, disagreeable, through his chief bull's manner he endures them, mindful and clearly comprehending, without becoming distressed.'「nisabha」意為「領頭的公牛、群牛的領袖」,權宜譯為「牛王」。

in El利偈頌: 'danto vata, bho, samaṇo gotamo; dantavatā ca samuppannā sārīrikā vedanā dukkhā tibbā kharā kaṭukā asātā amanāpā sato sampajāno adhivāseti avihaññamāno.' 請參考 Bodhi(2000:117)英譯: 'The ascetic Gotama is indeed tamed, sir! And when bodily feelings have srisen that are painful, racking, sharp, piercing, harrowing, disagreeable, through his tamed manner he endures them, mindful and clearly comprehending, without becoming distressed.'「danta」意為「已調御者」。

<sup>21</sup> 巴利偈頌: 'passa samādhiṃ subhāvitaṃ cittañca suvimuttaṃ, na cābhinataṃ na cāpanataṃ na ca sasaṅkhāraniggayhavāritagataṃ.' 請參考 Bodhi(2000:117)英譯: 'See his concentration well developed and his mind well liberated—not bent forward and not bent back, and not blocked and checked by forceful suppression.'

|             |                      | 止。」(長行)  |
|-------------|----------------------|----------|
| 第六天子復說偈言:「經 | 雖然婆羅門誦習五吠陀與苦         |          |
| 歷五百歲,誦婆羅門典, | 行百年, 他們的心不得正解        |          |
| 精勤修苦行,不解脫離  | 脫,那些低劣者不得度到彼         |          |
| 塵,是則卑下類,不得度 | 岸。(偈頌) <sup>22</sup> |          |
| 彼岸。」(偈頌)    |                      |          |
| 第七天子復說偈言:「為 | 他們為渴愛而顫動,被戒禁         |          |
| 欲之所迫,持戒之所縛, | 取所束縛,行粗苦行百年,         |          |
| 勇捍行苦行,經歷於百  | 他們的心不得正解脫,那些         |          |
| 年,其心不解脫,不離於 | 低劣者不得度到彼岸。(偈         |          |
| 塵垢,是則卑下類,不度 | 頌)23                 |          |
| 於彼岸。」(偈頌)   |                      |          |
| 第八天子復說偈言:「心 | 這裡,對慢之愛欲者來說,         | 時第八天即說偈  |
| 居憍慢欲,不能自調伏, | 沒有調御,對不得定的來          | 言:「非彼清淨  |
| 不得三昧定,牟尼之正  | 說,沒有牟那, 單獨放逸地        | 心,假使滿百千, |
| 受,獨一居山林,其心常 | 住在林野,不能渡死亡領域         | 通達五比施,為於 |
| 放逸,於彼死魔軍,不得 | 彼岸。                  | 戒取縛,沒溺愛欲 |
| 度彼岸。」(偈頌)   | 捨斷慢後善得定,由善心,         | 海,不能度彼   |
|             | 已於一切處掙脫,單獨不放         | 岸。」(偈頌)  |
|             | 逸地住在林野,他能渡死亡         |          |
|             | 領域的彼岸。(偈頌)24         |          |

# 2.1.2 《別譯雜阿含 106 經》

《別譯雜阿含 105 經》到《別譯雜阿含 109 經》依次序分別為《雜阿含 1192 經》到《別譯雜阿含 1196 經》的對應經典,除了第一部經的巴利對應經典為《相

<sup>22</sup> 請巴利偈頌: 'Pañcavedā sataṃ samaṃ, tapassī brāhmaṇā caraṃ; Cittañca nesaṃ na sammā vimuttaṃ, hīnattharūpā na pāraṅgamā te.' 請參考 Bodhi(2000:117)英譯: 'Though brahmins learned in the five Vedas/ Practise austerities for a hundred years./ Their minds are not rightly liberated:/ Those of low nature do not reach the far shore.'

<sup>23</sup> 請巴利偈頌: 'Taṇhādhipannā vatasīlabaddhā, lūkhaṃ tapaṃ vassasataṃ carantā; Cittañca nesaṃ na sammā vimuttaṃ, hīnattharūpā na pāraṅgamā te.' 請參考 Bodhi(2000:118)英譯:

<sup>&#</sup>x27;They founder in craving, bound to vows and rules,/ Practising rough austerities for a hundred years./ But their minds are not rightly liberated:/ Those of low nature do not reach the far shore.'

<sup>24</sup> 請巴利偈頌: 'Taṇhādhipannā vatasīlabaddhā, lūkhaṃ tapaṃ vassasataṃ carantā; Cittañca nesaṃ na sammā vimuttaṃ, hīnattharūpā na pāraṅgamā te.' 請參考 Bodhi(2000:118)英譯:

<sup>&#</sup>x27;They founder in craving, bound to vows and rules,/ Practising rough austerities for a hundred years./ But their minds are not rightly liberated:/ Those of low nature do not reach the far shore.'

應部 1.37 經》以外,其餘的對應經典都在第六相應〈梵天相應〉(6. Brahma saṃyutta)之中。

值得注意的是《別譯雜阿含 106 經》與對應經典《雜阿含 1193 經》之間的差異。請參考<表 2>。

《別譯雜阿含 106 經》敘述比丘瞿迦梨譏諷「梵主天」言:「阿那含名為不還,汝云何還?」<sup>25</sup>「梵主天」因而說偈:「欲測無量法,智者所不應,若測無量法,必為所燒害。」<sup>26</sup> 他稍後前往世尊處敘說此事,世尊為此說偈:「夫人生世,斧在口中,…口意惡故,入此地獄。」<sup>27</sup>

《相應部 6.9 經》則敘述比丘瞿迦梨譏諷「名為『杜盧 turū』<sup>28</sup> 的『辟支梵 paccekabrahmā (獨梵,無伴從的梵天)』」言:「阿那含名為不還,汝云何還?」辟支梵杜盧說了相當於《別譯雜阿含 106 經》偈頌的五首偈頌。雖然《相應部 6.9經》的說偈的是辟支梵,而不是「梵主天」與世尊;就對應偈頌而言,兩者相當接近。

《雜阿含 1193 經》則載明為比丘瞿迦梨譏諷「娑婆世界主梵天王」:「世尊不記汝得阿那含耶?…汝何故來?」<sup>29</sup> 梵天王因而說偈:「於無量處所,生心欲籌量,何有黠慧者,而生此覺想?無量而欲量,是陰蓋凡夫。」<sup>30</sup> 他稍後前往世尊處敘說此事,世尊並未說此偈:「夫人生世,斧在口中,…口意惡故,入此地獄」,而是重複梵天王的說偈。因此,較接近《相應部 6.7 經》而與《相應部 6.9 經》相差較遠。

也就是說,雖然《雜阿含經》和《別譯雜阿含經》在此一區段的經典次序相同,但是前者的印度文本在《雜阿含 1193 經》與《相應部 6.7 經》相近,而後者卻與《相應部 6.9 經》相近;所以,兩者的關係較類似「假說 2」與「圖 2」,而非「假說 1」與「圖 1」。

<sup>25 《</sup>別譯雜阿含 106 經》(T02, no. 100, p. 411, c5-6)。

<sup>26 《</sup>別譯雜阿含 106 經》(T02, no. 100, p. 411, c8-9),第四句「必為所燒害」,「宋、元、明藏」作「必為所嬈害」。

<sup>27 《</sup>別譯雜阿含 106 經》(T02, no. 100, p. 411, c14-19)。

<sup>28</sup> Bodhi(2000:244)依據 PTS 版作「tudu」。

<sup>29 《</sup>雜阿含 1193 經》(T02, no. 99, p. 323, b18-19)。

<sup>30 《</sup>雜阿含 1193 經》(T02, no. 99, p. 323, b22-24)。第三句「何有黠慧者」,「宋、元、明藏」作「故有黠慧者」,依巴利對應偈頌,作「何」字為適合。第四句「而生此覺想」,「元、明藏」作「而生此妄想」,應以「妄」字為妥。

#### <表2>《相應部》及其漢譯對應經典

| 《別譯雜阿含經》經號 | 《雜阿含經》經號 | 《相應部》經號     |
|------------|----------|-------------|
| 105        | 1192     | 1.37        |
| 106        | 1193     | 6.7/6.8/6.9 |
| 107        | 1194     | 6.6         |
| 108        | 1195     | 6.4         |
| 109        | 1196     | 6.5         |
| 276        | 1278     | 6.10        |

## 2.1.3 《別譯雜阿含 301 經》

《相應部 2.21 經》的漢譯對應經典為《雜阿含 1302 經》與《別譯雜阿含 301 經》,三部經典的天子名號都是「尸毘 Siva」,兩部漢譯經典都無「讚佛偈」, 偈頌都是簡單的一問一答形式。但是,巴利經文卻是由六位不知名的天子分別說 六首偈頌,最後由世尊說最終的偈頌;所以,《雜阿含 1302 經》與《別譯雜阿含 301 經》較為近似,而與《相應部 2.21 經》相差較大。

《相應部 2.21 經》還有一部巴利對應經典為《相應部 1.31 經》,兩者偈頌完全相同,差異是後者無天子名號;<sup>31</sup>《相應部 1.31 經》的對應經典為《雜阿含 1287 經》與《別譯雜阿含 285 經》,《雜阿含 1287 經》偈頌仍然與前述《雜阿含 1302 經》同是簡單的一問一答兩首偈頌(外帶一首「讚佛偈」),但是《別譯雜阿含 285 經》則有六首偈頌而與巴利對應經典相似:

「應共善人住,親近於善者;從彼人受法,得利不生惡。

應共善人住,親近於善者;從彼人受法,智者得利樂。

應共善人住,親近於善者;從彼人受法,智者得名譽。

蘇錦坤(2014:93-95),〈2.4 小結〉所陳述,〈1 諸天相應 Devatā〉為無天子名號,〈2 天子相應 Devaputta〉為有天子名號。〈1 諸天相應 Devatā〉與〈2 天子相應 Devaputta〉的漢譯對應經典,《雜阿含經》與《別譯雜阿含經》有天子名號者無「讚佛偈」,無天子名號者有「讚佛偈」。

親近於善者,從彼人受法;智者得解慧,是故應共住。

親近於善者,從彼人受法;親族中尊勝,能離於憂愁;於一切苦中,而能 得解脫。

遠離諸惡趣,能斷一切縛;純受上妙樂,得近於涅槃。」32

在同一組的六部對應經典之中,有天子名號的三部,《雜阿含 1302 經》與 《別譯雜阿含 301 經》比《相應部 2.21 經》親近。但是無天子名號的三部,《別 譯雜阿含 285 經》與《相應部 1.31 經》近似,而與《雜阿含 1287 經》差異較大。

# 2.1.4 《別譯雜阿含 307 經》

《別譯雜阿含 307 經》、《雜阿含 1308 經》與《相應部 2.30 經》同是敘述六位天子在世尊面前說偈描述六師外道的主張,後兩經敘述其中有一位天子被魔羅附身而說偈,《別譯雜阿含 307 經》則無此情節。

從<表3>的天子名號和<表4>的說偈次序及內容,無法簡單得出彼此有何 互相承襲的關係。

<表 3> 六位天子名號(相似程度: A, 《別譯雜阿含 307 經》與巴利經文相近; B, 《雜阿含 1308 經》與巴利經文相近; C, 代表三者不近似)

| 《別譯雜阿含307經》 | 《雜阿含1308經》     | 《相應部 2.30 經》      | 相似程度 |
|-------------|----------------|-------------------|------|
| 難勝 (Asama?) | 阿毘浮 (cf. Pāli  | Asama (1)         | A    |
|             | Abhibhū*)      |                   |      |
| 自在          | 增上阿毘浮          | Sahali (2)        | С    |
| 顯現          | 能求 (3? Niṅku*) | Nīka or Niṅka (3) | В    |
| 決勝          | 毘藍婆 (5?)       | Ākoṭaka (4)       | В    |
| 時起          | 阿俱吒 (4?)       | Vegabbhari or     | В    |

<sup>32 《</sup>別譯雜阿含 285 經》(T02, no. 100, p. 473, b6-18)。

13

|                   |    | Veṭambari (5)    |   |
|-------------------|----|------------------|---|
| 輕弄 (Māṇavagāmiya? | 迦藍 | Māṇavagāmiya (6) | A |
| 年輕的情人?)           |    |                  |   |

#### <表4>

| 《別譯雜阿含307經》   | 《雜阿含1308經》        | 《相應部 2.30 經》      |
|---------------|-------------------|-------------------|
| 第一位天子說第一首偈頌   | 第一位天子說第一首偈頌       |                   |
| 第二位工工的第二      | <br>  第二位天子說第二首偈頌 | 此首漢譯偈頌與 Sahali    |
| 第二位天子說第二首偈頌   | 另一位人丁就另一目简识<br>   | 天子說第二首偈頌相當        |
| 第三位天子說第三首偈頌   | <br>  第三位天子說第三首偈頌 | 此首漢譯偈頌與 Asama     |
| 另二位入   武另二目匈谀 | 另二世人   就另二目陶碩<br> | 天子說第一首偈頌相當        |
| 第四位天子說第四首偈頌   | <br>  第四位天子說第四首偈頌 | 此首漢譯偈頌與 Nīka 天    |
| 另四位入   武另四目匈谀 | 另四位人   就另四目简识     | 子說第三首偈頌相當         |
|               |                   | Ākoṭaka 天子說第四首    |
|               |                   | 偈頌                |
|               |                   | 此首漢譯偈頌與           |
| 世尊說第五首偈頌      | 世尊說第五首偈頌          | Vegabbhari 天子說第五  |
|               |                   | 首偈頌相當             |
|               | 第六位天子阿俱吒          | 此首漢譯偈頌與為魔所附       |
| 不具名天子說第六首偈頌   | (Ākoṭaka?) 為魔所附說第 | 的 Vegabbhari 天子說第 |
|               | 六首偈頌              | 六首偈頌相當            |
| 世尊說第七、八首偈頌    | 世尊說第七、八首偈頌        | 世尊說第七首偈頌          |
| 不具名天子說第九到十五首  |                   |                   |
| 偈頌            |                   |                   |

# 2.2 對應經文或為長行或為偈頌

藉助《雜阿含經》、《別譯雜阿含經》與《相應部》的比較研究,可以發現類似的情節或敘述在三者之間或以偈頌、或以長行的形式表達,<sup>33</sup> 這樣的差異似乎沒有規則可尋,請參考<表7>。

Nattier(2008), 'Rhymed Verse, Unrhymed Verse, or No Verse at All? The Treatment of Indian Poetic Passages in Chinese Buddhist Translations' 曾探討此一議題。Nattier 討論的漢譯佛典年代範圍僅到支謙的譯經為止,筆者此處則集中在討論《雜阿含經》、《別譯雜阿含經》與《相應部》對應經典之間的差異,為該文所未論及者。

例如前文<2.1.1>小節,<表1>顯示,雖然《相應部1.38經》敘述其中七位 天子均為「udānaṃ udānesi 誦優陀那」,而稱所誦為「udāna 優陀那」,但是七首 「優陀那」均未以「偈頌形式」呈現。<sup>34</sup> 對應的《別譯雜阿含 287經》中天子的敘 述也是作「長行」形式;但是對應的《雜阿含 1289經》除了第四天子的敘述作 「長行」以外,均為「偈頌形式」。此經顯示《別譯雜阿含經》與《相應部》的 對應經典較為相近。

又如<表5>顯示,在三部對應經典之間,《別譯雜阿含351經》表達的偈頌, 在《雜阿含1331經》則譯為長行:

- (1). 其他天神問「林中天神」為何愁憂,前者除了簡短的長行之外,尚有偈頌, 後者則純粹是長行。(<表 5>第三段)
- (2).「林中天神」回答自己愁憂的原因,前者以偈頌回答,後者則純粹是長行。 (<表 5>第四段)

#### <表5>

34

| 《別譯雜阿含351經》  | 《相應部 9.4 經》 | 《雜阿含1331經》 |
|--------------|-------------|------------|
| 爾時,眾多比丘在俱薩羅園 | 一時有眾多比丘住於憍  | 如是我聞,一時,佛住 |
| 竹林中夏坐安居。     | 薩羅國某處叢林中。   | 舍衛國祇樹給孤獨園。 |
|              |             | 時,有眾多比丘於拘薩 |
|              |             | 羅國人間遊行,住一林 |
|              |             | 中夏安居。      |
| 彼園林中,有天神住,天神 | 那時,雨季三個月安居  | 彼林中有天神住,知十 |
| 愁念,而作是言:「今僧自 | 已過,諸比丘出發遊   | 五日諸比丘受歲,極生 |
| 恣,月十五日已復欲去。」 | 行。          | 憂悶。        |
| 更有天神即問之言:「汝今 |             | 有餘天神語彼天神言: |
| 何故愁憂如是?」即說偈  |             | 「汝何卒生愁憂苦惱? |
| 言:「天神汝今者,    |             | 汝當歡喜諸比丘持戒清 |
| 何以懷愁憂?       |             | 淨,今日受歲。」   |

Bodhi(2000:116-117)。筆者不明白確切的原因。

| 淨戒諸比丘,       |            |                    |
|--------------|------------|--------------------|
| 今日當自恣,       |            |                    |
| 得遇如是事,       |            |                    |
| 宜應自欣悅。」      |            |                    |
| 彼林天神以偈答曰:「我亦 |            | 林中天神答言:「我知         |
| 知彼等,今日當自恣,   |            | 比丘今日受歲,不同無         |
| 非是無慚愧,同諸外道等。 |            | <b>羞</b> 外道受歲,然精進比 |
| 斯等皆精懃,具有慚愧者, |            | 丘受歲,持衣鉢,明日         |
| 收斂衣鉢已,自恣各散去。 |            | 至餘處去,此林當           |
| 比丘既散已,此林空無人, |            | 空。」                |
| 更無所聞見,是故我愁   |            |                    |
| 憂。」35        |            |                    |
| 時諸比丘既自恣已,各散出 | 那時住在叢林中的天神 | 比丘去後,林中天神而         |
| 林,還其所止。爾時,天神 | 見不到那些比丘,悲嘆 | 說偈言:「今我心不          |
| 見其四散,心懷憂慘,即說 | 著說這偈頌:     | 樂,但見空林樹,           |
| 偈言:「諸比丘去已,但見 | 「今天我覺得不喜,  | 清淨心說法,多聞諸比         |
| 遊居處,         | 見到許多空位,    | 丘,                 |
| 牟尼諸弟子,多聞有知見, | 那些巧說的多聞者,  | 瞿曇之弟子,今悉何處         |
| 善能具分別,種種清淨說。 | 喬達摩弟子何處去?」 | 去?」                |
| 如斯持法人,今者安所   |            |                    |
| 詣?」          |            |                    |

例如《別譯雜阿含 275 經》、《雜阿含 1277 經》與《相應部 1.35 經》三部經典為對應經典,內容都提到有「(諸)天」以偈頌嫌責世尊,世尊回答後,「(諸)天」向世尊表達悔過。在「(諸)天」悔過的偈頌之前,世尊的回答在《別譯雜阿含 275 經》是偈頌:「爾時世尊以偈答曰:『不顯己功德,不知他心行,知已復涅槃,能度世間愛。』」36 巴利對應經典《相應部 1.35 經》此處也是偈頌。37 此一 35 《別譯雜阿含 351 經》「收斂衣鉢已」,「宋、元、明藏」作「收檢衣鉢已」(T02, no. 100, p. 489, b19)。

<sup>36 《</sup>別譯雜阿含 275 經》(T02, no. 100, p. 469, c21-23)。

<sup>37 《</sup>相應部 1.35 經》: 'Na yidaṃ bhāsitamattena, ekantasavanena vā; Anukkamitave sakkā, yāyaṃ paṭipadā daļhā; Yāya dhīrā pamuccanti, jhāyino mārabandhanā.' 'Na ve dhīrā pakubbanti, viditvā lokapariyāyaṃ; Aññāya nibbutā dhīrā, tiṇṇā loke visattikaṃ.' (S i 24)。請參考

回答在《雜阿含 1277 經》則是長行:「爾時世尊告天子言:『汝今有所嫌責耶?』」<sup>38</sup>

接著,「(諸)天」悔過,三部經都是長行。《別譯雜阿含 275 經》:「爾時,此天聞佛偈已,而白佛言:『我於今者,實有罪過,唯願聽我誠心懺悔。』」《雜阿含 1277 經》:「天子白佛:『悔過,世尊!悔過,善逝!』」<sup>39</sup> 巴利對應經典《相應部 1.35 經》此處也是長行。<sup>40</sup>

又如<表6>顯示,《雜阿含1093經》與《相應部4.3經》同為偈頌,而《別譯雜阿含32經》為長行的情形。即使我們將此處的「長行」譯文解釋為「四字一句」的四言偈頌形式,也可以判定這首偈頌的後半段,《雜阿含1093經》與《相應部4.3經》較類似,而《別譯雜阿含經》提及「我今都無男女之相」,內容與另兩者不同。

#### <表6>

| 經 | 《雜阿含 1093 | 《相應部 4.3 經》經文與漢譯 | 《別譯雜阿含32經》 |
|---|-----------|------------------|------------|
| 典 | 經》        |                  | 的長行        |
| 對 | 長夜生死中,    | 經歷長久的生死輪迴,       | 汝於長夜生死之中,  |
| 應 | 作淨不淨色,    | 作或美或惡的形象,        | 具受如是好惡之形,  |

Bodhi(2000:112, verse 110, 111),或元亨寺《相應部 1.35 經》:「〔世尊:〕:『唯語此道跡,只是於聽聞,不能隨之行,此道跡堅固,賢者依道跡,以修於禪定,解脫魔之縛。』『賢者知世法,如不云不作,賢者依智慧,而入於涅槃,以度世執著。』」(CBETA, N13, no. 6, p. 34, a9-14 // PTS. S. 1. 24)。

- 38 《雜阿含 1277 經》(T02, no. 99, p. 351, a25)。
- 39 《別譯雜阿含 275 經》 (T02, no. 100, p. 469, c24-25)。《雜阿含 1277 經》(T02, no. 99, p. 351, a25-26)。
- 《相應部 1.35 經》: 'Atha kho tā devatāyo pathaviyaṃ patiṭṭhahitvā bhagavato pādesu sirasā nipatitvā bhagavantaṃ etadavocuṃ –"accayo no, bhante, accagamā yathābālaṃ yathāmūļhaṃ yathāakusalaṃ, yā mayaṃ bhagavantaṃ āsādetabbaṃ amaññimhā. Tāsaṃ no, bhante, bhagavā accayaṃ accayato paṭiggaṇhātu āyatiṃ saṃvarāyā"ti'. (S i 24)。請參考 Bodhi(2000:112, line 1-7),或元亨寺《相應部 1.35 經》:「爾時,彼天神等,下來立於地上,頭面頂禮世尊足,向世尊言:『世尊!是我等之罪、是我等之過。恰如愚者、迷者、不善者,我等想:可如是責難世尊否?願世尊饒恕我等之罪,為未來不〔再〕犯。』」(CBETA, N13, no. 6, p. 35, a1-3 // PTS. S. 1. 24)。

| 經 | 汝何為作此,   | 你這樣已經作夠了,弊魔波旬!            | 汝當云何得度苦岸?   |
|---|----------|---------------------------|-------------|
| 文 | 不度苦彼岸。   | 你這死魔已被擊敗了。                | 如是變化復何用為?   |
|   | 若諸身口意,   | 那些能夠調御身、口、意的人,            | 若有愛著於男女者,   |
|   | 不作留難者,   | 不受魔的控制,                   | 汝當變化作眾形相;   |
|   | 魔所不能教,   | 不會成為魔的忠實追隨者。42            | 我今都無男女之相,   |
|   | 不隨魔自在。41 | Saṃsaraṃ dīghamaddhānaṃ,  | 何用變化作眾形為?43 |
|   |          | vaṇṇaṃ katvā subhāsubhaṃ; |             |
|   |          | Alam te tena pāpima,      |             |
|   |          | nihato tvamasi antaka.    |             |
|   |          | Ye ca kāyena vācāya,      |             |
|   |          | manasā ca susaṃvutā;      |             |
|   |          | Na te māravasānugā,       |             |
|   |          | na te mārassa baddhagū.   |             |

<表 7>《雜阿含經》、《別譯雜阿含經》與《相應部》三者的對應經文, (p) 代表此段經文為「長行」,(v) 代表此段經文為「偈頌」,(N/A)代表無此段對 應經文。

| 《別譯雜阿含經》經號 | 《雜阿含經》經號               | 《相應部》或《增支部》    |
|------------|------------------------|----------------|
|            |                        | 經號             |
| 32 (p)     | 1093 (v)               | SN 4.3 (v)     |
| 35 (p)     | 1106 (v) <sup>44</sup> | SN 11.12 (v)   |
| 128 (p)    | 913 (v)                | SN 42.11 (N/A) |
| 151 (v)    | 926 (p) <sup>45</sup>  | AN 11.10 (p)   |

- 41 《雜阿含 1093 經》(T02, no. 99, p. 287, c14-18)。
- if 参考 Bodhi(2000:197)英譯: 'You've wandered on through the long course/ Creating beautiful and hideous shapes./ Enough, Evil One, with that trick of yours:/ You're defeated, Endmaker!//' 與 'Those who are well retrained/ In body, speech, and mind,/ Do not come under Māra's control/ Nor become Māra's henchmen.//'
- 43 《別譯雜阿含 32 經》(T02, no. 100, p. 384, b4-8)。此段文字筆者所查閱的《嘉興藏》及《大正藏》均未作跳行及壓低一格的「偈頌格式」排版,與其他偈頌不同。
- 44 《雜阿含 1106 經》偈頌與《雜阿含 1105 經》相同,《雜阿含 1106 經》:「爾時世尊即 說偈言……如上廣說。」(T02, no. 99, p. 291, a24-25)。

| 206 (v) | 972 (N/A)             | AN 4.185 (N/A)           |
|---------|-----------------------|--------------------------|
| 212 (p) | 978 (v)               | (N/A)                    |
| 275 (v) | 1277 (p)              | SN 1.35 (v)              |
| 287 (p) | 1289 (v)              | SN 1.38 (p), udāna       |
| 324 (v) | 1325 (p)              | SN 10.5 (N/A) 46         |
| 350 (p) | 956 (v) <sup>47</sup> | SN 15.20 (v)             |
| 351 (v) | 1331 (p)              | SN 9.4 (v)               |
| 358 (v) | 1338 (p)              | SN 9.14 (v)              |
| 364 (v) | 1344 (p)              | SN 9.8 (v) <sup>48</sup> |

<sup>45 《</sup>雜阿含 926 經》卷 33:「跋迦利!比丘如是禪者,諸天主、伊濕波羅、波闍波提恭敬合掌,稽首作禮而說偈言:『南無大士夫,南無士之上,以我不能知,何所依而禪?』」(T02, no. 99, p. 236, b3-7)。《別譯雜阿含 151 經》卷 8:「爾時世尊即說偈言:『汝今薄迦梨,應當如是知,習於坐禪法,觀察無所有。』天主憍尸迦,及三十三天,世界根本主,大梵天王等,合掌恭敬禮,稽首人中尊,咸皆稱斯言:『南無善丈夫!我等不知汝,依憑何法則,而得是深定,諸人所不了。』」(T02, no. 100, p. 431, a19-27)。

<sup>46 《</sup>別譯雜阿含 324 經》卷 15:「夜叉捉兒竟,捉已尋復放。時彼優婆夷,尋語其子言」 (T02, no. 100, p. 482, b8-10)。《雜阿含 1325 經》卷 50:「時,彼鬼神即放優婆夷子。爾時, 優婆夷說偈告子言」(T02, no. 99, p. 364, a27-28)。巴利對應經典《相應部 10.5 經》無此敘述。

<sup>47 《</sup>雜阿含 956 經》:「古昔長竹山,低彌羅村邑,次名朋迦山,阿毘迦聚落,宿波羅首山,聚落名赤馬,今毘富羅山,國名摩竭陀,名山悉磨滅,其人悉沒亡,諸佛般涅槃,有者無不盡。一切行無常,悉皆生滅法,有生無不盡,唯寂滅為樂。」(T02, no. 99, p. 243, c29-p. 244, a7)。《別譯雜阿含 350 經》:「爾時,世尊即說偈言:『婆耆半闍帝彌羅,阿毘迦羅朋伽迦,善邊之山赤馬國,毘富羅山摩竭提,諸山悉滅人亦終,佛入涅槃壽命滅。』以是義故,『諸行無常,是生滅法,生滅滅已,寂滅為樂。』」(T02, no. 100, p. 489, a26-b3)。

<sup>《</sup>相應部 9.8 經》中,天神想勸導跟民家走得太近的比丘,化成該民婦跟比丘說(第一首偈頌):「Nadītīresu saṇṭhāne, sabhāsu rathiyāsu ca; Janā saṅgamma mantenti, mañca tañca kimantara. 在河岸邊、休息處,集會所與延著道路旁,聚集的人們討論著,你和我之間到底怎麼了?」比丘回答了兩首偈頌:「Bahūhi saddā paccūhā, khamitabbā tapassinā; Na tena maṅku hotabbaṃ, na hi tena kilissati. 有許多不順耳的聲音言詞,苦行者必須忍受,不應該因此而氣餒,因為他不會因此而染污。」(第二首偈頌)。「Yo ca saddaparittāsī, vane vātamigo yathā, Lahucittoti taṃ āhu, nāssa sampajjate vata. 凡對聲音言詞害怕者,如林中的羚羊,他們說他是『輕心者』,他的修習不會成功。」(第三首偈頌)。相當於此,《別譯雜阿含 364 經》第一、第二頌都是比丘對化婦所說,第三頌為天神對比丘所說,但是顯得比巴利對應偈頌冗長。相對於巴利經文,《雜阿含 1311 經》第一首偈頌(化婦對比丘說)為長行,第二、第三頌則是天神以原形對比丘所說的偈頌。兩部漢譯經典在正文都敘述該比丘後來成阿羅漢,巴利《相應部 9.8 經》則否。

# 2.3 《別譯雜阿含經》對「謎語偈頌」提供解答

無著比丘在他的論文中列舉了 22 個例子,顯示屬於「註釋傳統」的敘述而出現在經文之中,這樣的現象分別出現在漢譯四阿含與巴利尼柯耶之中。<sup>49</sup>

他在文中引述 Malalasekera 的論點:「早期佛陀弟子的解說被編為經典,註釋…隨著經文…傳誦下來,…一部分的註釋在稍後被附在所註釋的經文,一起隨著經文傳誦,加上『初期佛教口誦文獻的形成階段,經文與註釋之間似乎沒有清楚的界限」,造成上述經文中出現『相當於註釋書敘述』的現象。」<sup>50</sup>

無著比丘文中所舉的例子都是在經文長行部分出現類似「註釋書」的敘述, 他在文中認為原因是出於「經文與註釋一起傳誦」,結果造成部分註釋被當成經文。51

以下所舉的兩部經含有其他傳承譜系的「註釋書」內容,為《相應部》與《雜阿含經》的對應經典所無。此項特點顯示《別譯雜阿含經》的「文本」與另兩者不同。西元 384 年僧伽跋澄和竺佛念所譯的《尊婆須蜜菩薩所集論》也有同樣的特色(詳見下文),代表可能是某些文本的特色,而不是誤譯或翻譯團隊將講說的註解譯入經文。

# 2.3.1 《別譯雜阿含 140 經》與《別譯雜阿含 311 經》

《相應部 1.5 經》有四部漢譯對應經典,分別為《雜阿含 1002 經》、《雜阿含 1312 經》、《別譯雜阿含 140 經》與《別譯雜阿含 311 經》,請參考<表 8>與<表 9>。《雜阿含 1002 經》與《雜阿含 1312 經》的差別為有無天子的名號、

<sup>49</sup> 無著比丘(2009:10-31), 〈註釋書對阿含經文的影響〉,也可參考 Anālayo (2010:1-20)。

<sup>50</sup> 無著比丘(2009:35)。

<sup>51</sup> 無著比丘(2009) 文中的 1.9,此例為《別譯雜阿含 140 經》與《別譯雜阿含 311 經》的偈頌, 將於後文討論。

偈頌的字詞和有無讚佛偈;52《別譯雜阿含 140 經》和《別譯雜阿含 311 經》的差別也是相同的三種差異。漢譯《法句經》(T210)與巴利《法句經》也有此一偈頌。

### <表8>《相應部1.5經》的漢譯對應經典

| 特性           | 天子名號 | 讚佛偈 |
|--------------|------|-----|
| 《雜阿含 1002 經》 | 無    | 有   |
| 《雜阿含1312經》   | 多羅揵陀 | 無   |
| 《別譯雜阿含140經》  | 無    | 有   |
| 《別譯雜阿含311經》  | 多羅健陀 | 無   |

#### <表9>

| 出現四次 | SĀ 1002 | SĀ 1312 | SĀ <sup>2</sup> 140 | SĀ <sup>2</sup> 311 |
|------|---------|---------|---------------------|---------------------|
| 「五」字 |         |         |                     |                     |
| 第一次  | 斷除五     | 斷五      | 斷於五蓋                | 除五欲受陰               |
| 第二次  | 捨五      | 捨於五     | 棄捨於五欲               | 棄捨於五蓋               |
| 第三次  | 增修於五根   | 五法上增修   | 增上修五根               | 增進修五根               |
| 第四次  | 超越五和合   | 超五種積聚   | 成就五分法               | 成就五分身               |

相關的偈頌引述如下:

《雜阿含 1002 經》:

<sup>52 《</sup>雜阿含 1312 經》首先稱此天子為「多羅揵陀天子」,經文末後卻稱為「陀摩尼天子」 (T02, no. 99, p. 360, c28),應該是抄寫時引自《雜阿含 1311 經》的訛誤。「讚佛偈」如《雜阿含 1002 經》:「久見婆羅門,逮得般涅槃,一切怖已過,永超世恩愛。」(T02, no. 99, p. 262, c24-25),細節請參考本書第三章〈「讚佛偈」--兼論《雜阿含經》、《別譯雜阿含經》與《相應部》異同〉。

「斷除五捨五,增修於五根;超越五和合,比丘度流淵。」53

《雜阿含 1312 經》:

「斷五捨於五,五法上增修;超五種積聚,名比丘度流。」54

《別譯雜阿含 140 經》:

「能斷於五蓋,棄捨於五欲;增上修五根,成就五分法;能渡駛流水,得名為比丘。」 $^{55}$ 

《別譯雜阿含 311 經》:

「除五欲受陰,棄捨於五蓋;增進修五根,成就五分身;如是之比丘,超渡 生死海。」<sup>56</sup>

《相應部 1.5 經》:

'Pañca chinde pañca jahe, pañca cuttari bhāvaye;

Pañca saṅgātigo bhikkhu, oghatiṇṇoti vuccati'

(應斷除五法,捨除五法,應更修習五法;

比丘能超脫五種執著,稱為超越瀑流者。)57

《法句經》:

「捨五斷五,思惟五根;能分別五,乃渡河淵。」58

與《相應部 1.5 經》與巴利《法句經》370 偈對照,顯然《別譯雜阿含 140 經》與《別譯雜阿含 311 經》的「五蓋、五欲、五根」,在巴利經文均未明指此

- 53 《雜阿含 1002 經》(T02, no. 99, p. 262, c17-22)
- 54 《雜阿含 1312 經》(T02, no. 99, p. 360, c23-27)
- 55 《別譯雜阿含經》(T02, no. 100, p. 427, c15-21)
- 56 《別譯雜阿含 311 經》(T02, no. 100, p. 479, a19-25)
- 57 Bodhi(2000:91)英譯為: 'One must cut off five, abandon five,/ And must develop a further five./ A bhikkhu who has surmounted five ties/ Is called a crosser of the flood.//'漢譯為筆者參酌英譯所譯。此頌與巴利《法句經》370 偈相同。
- 58 《法句經》(T04, no. 210, p. 572, a15-16)

「五」是什麼意涵,相關的解說僅見於巴利註釋書系統。《雜阿含 1312 經》未說明「五」的意涵,與《相應部》相同;而《雜阿含 1002 經》僅提及「五根」和「五和合」,並未解說「斷除五捨五」的意涵。

《尊婆須蜜菩薩所集論》也收錄了此一偈頌「五斷五已滅,修行五上者;五數比丘過,是謂已度流。」<sup>59</sup>並且保存此偈的四種不同的註解。<sup>60</sup>

此處顯示《別譯雜阿含 140 經》與《別譯雜阿含 311 經》的譯文明確地標示 此四個「五」的意涵,這些資料只出現於巴利《相應部註》與《法句經註》,但 是,巴利註釋並未與《別譯雜阿含經》的譯文完全相同。請參考<表 10>。61

#### <表10>

|               | 斷五   | 捨五   | 修五 | 解脫(成就)五  |
|---------------|------|------|----|----------|
| 《別譯雜阿含 140 經》 | 五蓋   | 五欲   | 五根 | 五分法      |
| 《別譯雜阿含 311 經》 | 五欲受陰 | 五蓋   | 五根 | 五分身      |
| 巴利《相應部註》      | 五下分結 | 五上分結 | 五根 | (解脫)五結   |
| 巴利《法句經註》      | 五下分結 | 五上分結 | 五根 | (解脫)五結   |
| 《尊婆須蜜菩薩所集論》1  | 五蓋   | 五下分結 | 五根 | (超越)五上分結 |

- 59 《尊婆須蜜菩薩所集論》(T28, no. 1549, p. 801, a1-2), 此論為僧伽跋澄與竺佛念等翻譯 於苻秦建元二十年(西元 384 年)。
- 60 《尊婆須蜜菩薩所集論》卷10:「五斷者,五蓋也。五已滅者,五下分結也。修行五上者是五根也。五數比丘過者,已越五上分結,是謂度流者,已度生死流也。復作是說,五斷者,五邪見也。五已滅是五身結也。修行五上者,五禪種。五數比丘過者,已度彼欲數,如所說著欲是謂欲數,是謂度流者已度欲流。復作是說,五斷者,五趣中結也。已滅五者,是五道也。修行五上者,五解脫入也。五數比丘過者,即越彼五趣。是謂度流者,度生死流也。復作是說,五斷者,五心縛也。已滅五者,心五穢也。修行五上者,五念結也。五數比丘過者,已度心五縛也。是謂是度流者,度生死流也。」(T28, no. 1549, p. 801, a3-15)。
- 61 《法句經註》:

'Pañcachindeti heṭṭhāapāyasampāpakāni pañcorambhāgiyasaṃyojanāni pāde baddharajjuṃ puriso satthena viya heṭṭhāmaggattayena chindeyya. Pañcajaheti uparidevalokasampāpakāni pañcuddhambhāgiyasaṃyojanāni puriso gīvāya baddharajjukaṃ viya arahattamaggena jaheyya pajaheyya, chindeyyā ti attho. Pañca cuttari bhāvayeti uddhambhāgiyasaṃyojanānaṃ pahānatthāya saddhādīni pañcindriyāni uttari bhāveyya. Pañcasaṅgātigoti evaṃ sante pañcannaṃrāgadosamohamānadiṭṭhisaṅgānaṃ atik kamanena pañcasaṅgātigo bhikkhu oghatiṇṇoti vuccati, cattāro oghe tiṇṇoyevāti vuccatīti attho.'

《相應部註》可參考 Bodhi(2000:345-346, note 12)。

| 《尊婆須蜜菩薩所集論》2 | 五邪見  | 五身結 | 五禪種 | 五欲數    |
|--------------|------|-----|-----|--------|
| 《尊婆須蜜菩薩所集論》3 | 五趣中結 | 五道  | 五解脫 | 五趣     |
| 《尊婆須蜜菩薩所集論》4 | 五心縛  | 五心穢 | 五念結 | (度)心五縛 |

### 2.3.2 《別譯雜阿含 141 經》

《相應部 1.6 經》的漢譯對應經典為《雜阿含 1003 經》與《別譯雜阿含 141 經》,巴利經文與對應的《雜阿含 1003 經》答偈均未指明此「五」的意涵。相關的偈頌引述如下:

《雜阿含 1003 經》:

「五人於覺眠,五人於眠覺;五人取於垢,五人得清淨。」62

《別譯雜阿含141經》

「若持五戒者,雖睡名為寤;若造五惡者,雖寤名為睡;

若為五蓋覆,名為染塵垢;無學五分身,清淨離塵垢。」63

《相應部 1.6 經》:

'Pañca jāgaratam suttā, pañca suttesu jāgarā;

Pañcabhi rajamādeti, pañcabhi parisujjhati'

(五者睡眠時,其他為清醒;五者清醒時,其他為睡眠;

以五法染塵垢,以五法得清淨。)64

同樣地,《別譯雜阿含 141 經》的譯文解釋此四個「五」分別為「五戒、五惡、五蓋、五分身」,《雜阿含 1003 經》與《相應部 1.6 經》(SN 1.6)經文則無

<sup>62 《</sup>雜阿含 1003 經》(T02, no. 99, p. 263, a7-8)。

<sup>63 《</sup>別譯雜阿含 141 經》(T02, no. 100, p. 428, a4-7)

Bodhi(2000:92)英譯為: 'Five are asleep when others are awake./ Five are awake when others are asleep./ By five things one gathers dust./ By five things one is purified.//'漢譯為筆者參酌英譯所譯。

此解說。《尊婆須蜜菩薩所集論》有此偈頌與其解釋:「五覺及眠寐,五眠寐及 覺;有五受塵垢,五是清淨行。」<sup>65</sup>

《相應部註》的解釋為「當五根清醒時,五蓋為睡眠;五蓋讓人染塵垢,五 根讓人清淨」。<sup>66</sup>《尊婆須蜜菩薩所集論》的註解與此近似,而與《別譯雜阿含 141 經》不同。<sup>67</sup>

這些註解請參考<表11>:

#### <表11>

|               | 雖睡為醒  | 雖醒為睡  | 染塵垢 | 得清淨 |
|---------------|-------|-------|-----|-----|
| 《別譯雜阿含 141 經》 | 持五戒   | 造五惡   | 五蓋  | 五分身 |
| 《相應部註》        | 五蓋睡眠則 | 五根睡眠則 | 五蓋  | 五根  |
|               | 五根醒   | 五蓋醒   |     |     |
| 《尊婆須蜜菩薩所集     | 五邪見睡眠 | 五根睡眠則 | 五見  | 五根  |
| 論》            | 則五根醒  | 五邪見醒  |     |     |

如上所述,《別譯雜阿含 141 經》的譯文所標明的「五」,與《相應部註》 不同,另一部漢譯《尊婆須蜜菩薩所集論》保留的註解反而與《相應部註》近似。

《別譯雜阿含經》的偈頌譯文所顯現的「額外」內容,雖然筆者猜測是出於「註釋傳統」,這譯入經文的「註釋」與《尊婆須蜜菩薩所集論》所保存的註解也不一致,這些議題都有待深究。<sup>68</sup>

<sup>65 《</sup>尊婆須蜜菩薩所集論》(T28, no. 1549, p. 801, a16-17)。

<sup>66</sup> 本文《相應部註》為參考 Bodhi(2000:346, note 13)。

<sup>67 《</sup>尊婆須蜜菩薩所集論》卷10:「五覺及眠寐者,五邪見睡眠五根興寐。五睡眠及覺者, 五根睡眠五邪見覺寐。有五受塵垢者,五見也。是五清淨行者,五根也。如是五身結力結念處 所,下分中禪數,上分中解脫,入阿那含凡夫人。」(T28, no. 1549, p. 801, a18-22)。

<sup>68</sup> 漢譯保留下來的《雜阿含經》〈八眾誦〉的註解相當稀少,除了有少數偈頌與《法句經》 偈頌相當,可以參考《出曜經》的註解之外,尚可參考《尊婆須蜜菩薩所集論》與《瑜伽師 地論》。

### 3. 《別譯雜阿含經》的漢譯出自默誦

馬德偉在《別譯雜阿含經之研究》書中,引述我的意見說:

「蘇錦坤(2008: 61) 認為(《別譯雜阿含經》)攝頌與對應經文之間的差異, … (原因是)來自依據默誦翻譯,而非根據寫本翻譯。我大致贊同此一假說。」<sup>69</sup>

此一引述的「**攝頌與對應經文之間的差異**」(見 3.1 節)之外,其實還可加上「佚失偈頌」和「偈頌的單句散落」兩個現象以推論:「《別譯雜阿含經》的翻譯出自默誦,而非依據寫本翻譯」。以下依次說明此三點理由。

# 3.1 《別譯雜阿含經》攝頌與對應經文的差異

從《別譯雜阿含經》的攝頌研究,可以指出它與對應經文的差異有「攝頌有 詞而佚失經文」、「同一區段內,攝頌無詞卻存在『額外的』經文」與「攝頌的次 序與經文的實際次序不符」等三個現象。<sup>70</sup>

《增一阿含經》攝頌與經文之間也出現類似的現象,而《增一阿含經》正是 譯自默誦。<sup>71</sup>

# 3.1.1 《別譯雜阿含經》攝頌有詞而佚失對應經文

Marcus(2011:20): 'Su [2008: 61] believes that the discrepancies between *uddānas* and text ... are a result of the translation being done not from a written manuscript but from an oral recitation. I generally agree with this hypothesis.'

<sup>70</sup> 詳見蘇錦坤(2008)。攝頌與經文之間的差異,其實還有一項「攝頌譯詞與經文譯詞不一致」,因與本文無關,故略去不論。

<sup>71</sup> 詳見蘇錦坤(2010a), 〈《增壹阿含經》攝頌初探〉。

我在此舉三個例子。一、《別譯雜阿含經》卷 8 有一首攝頌為(括弧中的數目字代表此詞所指稱的《大正藏》的《別譯雜阿含經》經號,下文也相同):

「惡馬調順馬(143, 144),賢乘(145)三(146)及四(147),

鞭影(148)并調乘(--),有過(149)八種惡(150),

迦旃延離垢(151),十事悉皆竟。」72

從<表 12>可以知道「調乘」兩字不是無意義的冗字,很可能是翻譯《別譯雜阿含經》時,在背誦過程忘失、或遺失此部經文。

<表 12> 在「鞭影」與「有過」之間的「調乘」兩字

| 相關的攝頌用 | 所指稱的《別譯             | 對應的《雜阿 | 巴利對應經典   |
|--------|---------------------|--------|----------|
| 字      | 雜阿含經》經號             | 含經》經號  | 《增支部》經號  |
| 鞭影     | SĀ <sup>2</sup> 148 | SĀ 922 | AN 4.113 |
| 調乘     |                     | SĀ 923 | AN 4.111 |
| 有過     | SĀ <sup>2</sup> 149 | SĀ 924 | AN 8.14  |
| 八種惡    | $S\bar{A}^2$ 150    | SĀ 925 | AN 8.13  |

#### 二、在《別譯雜阿含經》卷8的下一首偈頌為:

「云何優婆塞(152),得果(153)一切行(154),

自輕(155)及住處(156),十一(157)與十二(--),

解脫(158)并舍羅(176), 麁手(160)為第十。」73

從<表13>可以知道「十二」兩字不是抄寫訛誤或誤譯,很可能是翻譯《別 譯雜阿含經》時,在背誦過程忘失、或遺失此部經文。

<sup>72 《</sup>別譯雜阿含經》卷 8, (T02, no. 100, p. 431, b2-4)。

<sup>73 《</sup>別譯雜阿含經》卷8, (T02, no. 100, p. 434, c23-25)。

#### <表 13> 在「十一」與「解脫」之間的「十二」兩字

| 相關的攝頌用 | 所指稱的《別譯             | 對應的《雜阿 | 巴利對應經典《增 |
|--------|---------------------|--------|----------|
| 字      | 雜阿含經》經號             | 含經》經號  | 支部》經號    |
| 住處     | SĀ <sup>2</sup> 156 | SĀ 931 | AN 6.10  |
| +      | SĀ <sup>2</sup> 157 | SĀ 932 | AN 11.11 |
| 十二     |                     | SĀ 933 | AN 11.13 |
| 解脫     | $S\bar{A}^2 158$    | SĀ 934 | AN 3.73  |

#### 三、在《別譯雜阿含經》卷13的一首偈頌為:

「本如酒醉(252)四句讚(253),

龍脇(--)拔毒箭(254),

尼瞿陀劫賓入涅槃(255),

讚大聲聞(256)婆耆奢滅盡(257)。」<sup>74</sup>

從<表14>可以知道「龍脇」兩字不是出於疏失,很可能是翻譯《別譯雜阿 含經》時,在背誦過程忘失、或遺失此部經文。

# <表 14> 在「四句讚」與「拔毒箭」之間的「龍脇」兩字

| 相關的攝頌用字 | 所指稱的《別譯<br>雜阿含經》經號 | 對應的《雜阿<br>含經》經號 | 巴利對應經典 《相應部》經 號 |
|---------|--------------------|-----------------|-----------------|
| 本如酒醉    | $S\bar{A}^2 252$   | SĀ 1217         | SN 8.12         |
| 四句讚     | $S\bar{A}^2 253$   | SĀ 1218         | SN 8.5          |

<sup>74 《</sup>別譯雜阿含經》卷 13, (T02, no. 100, p. 463, c24-26)。

| 龍脇75     |                  | SĀ 1219 | SN 8.8 |
|----------|------------------|---------|--------|
| 拔毒箭      | $S\bar{A}^2 254$ | SĀ 1220 |        |
| 尼瞿陀劫賓入涅槃 | $S\bar{A}^2 255$ | SĀ 1221 |        |

# 3.1.2 《別譯雜阿含經》攝頌無詞,卻存在「額外的」 經文

我在此舉兩個例子。

一、《別譯雜阿含經》卷13有一首攝頌為:

「慢(258)優竭提(259),生聽(261)極老(262),

比丘(263)種作(264)及梵天(265), 佛陀(266)輪相(267)為第十。」76

《別譯雜阿含 260 經》並未出現在此首攝頌之中,有可能它是「攝頌定型之後 所加的經典」,或「背誦攝頌時忘失字句」。從〈表 15〉可以知道《別譯雜阿含 260 經》不是出於疏失而多出此經。

### <表 15>《別譯雜阿含 260 經》及其對應經典

| 相關的攝頌用字 | 所指稱的《別譯雜阿含經》經號      | 對應的《雜阿<br>含經》經號 | 巴利對應經典《增支部》經號 |
|---------|---------------------|-----------------|---------------|
| 慢       | $S\bar{A}^2 258$    | SĀ 92           | AN 7.15       |
| 優竭提     | SĀ <sup>2</sup> 259 | SĀ 93           | AN 7.47       |

<sup>75</sup> 對應經典《雜阿含 1219 經》「佛住王舍城那伽山側」(T02, no. 99, p. 332, b1-2)。有可能 《別譯雜阿含經》此處攝頌「龍脇」,「龍」指「那伽 nāga」,「脇」指「山側」。

<sup>76 《</sup>別譯雜阿含經》卷 13, (T02, no. 100, p. 467, b25-26)。

|    | $S\bar{A}^2 260$    | SĀ 94 | AN 5.31 |
|----|---------------------|-------|---------|
| 生聽 | SĀ <sup>2</sup> 261 | SĀ 95 | AN 3.57 |
| 極老 | SĀ <sup>2</sup> 262 | SĀ 96 | AN 7.14 |

#### 二、《別譯雜阿含經》卷15有一首攝頌為:

「因陀羅問壽(298),斷於一切結(299),

說善稱長者(300), 尸毘問共住(301),

速疾問邊際(306),婆睺諮大喜、大喜毘忸問(303),

般闍羅揵持(304),

須深摩問第一(305),有外道問諸見(307)。」77

《別譯雜阿含 302 經》並未出現在此首攝頌之中,有可能它是「攝頌定型之後 所加的經典」,或「背誦攝頌時忘失字句」。從<表 16>可以知道《別譯雜阿含 302 經》不是出於疏失而多出此經。

#### <表 16>《別譯雜阿含 302 經》及其對應經典

| 相關的攝頌用字         | 所指稱的《別譯<br>雜阿含經》經號  | 對應的《雜阿<br>含經》經號 | 巴利對應經典 《相應部》經 號 |
|-----------------|---------------------|-----------------|-----------------|
| 說善稱長者           | $S\bar{A}^2300$     | SĀ 1301         |                 |
| 尸毘問共住           | SĀ <sup>2</sup> 301 | SĀ 1302         | SN 2.21         |
|                 | $S\bar{A}^2302$     | SĀ 1303         | SN 2.11         |
| 婆睺諮大喜、大喜<br>毘忸問 | SĀ <sup>2</sup> 303 | SĀ 1304         | SN 2.12         |
| 般闍羅揵持           | SĀ <sup>2</sup> 304 | SĀ 1305         | SN 2.7          |

<sup>77 《</sup>別譯雜阿含經》卷 15, (T02, no. 100, p. 478, c1-5)。

30

### 3.1.3 《別譯雜阿含經》攝頌的次序與經文的實際次序不同

從漢譯佛教文獻中,顯示攝頌有三種主要功能:一是協助口誦傳承,作為經文的提示;二是避免經典前後次第錯亂,以利僧團齊聲合誦;三是維持此階段集結時的原貌,避免後起的經典混入原來的結集而變得駁雜。78

僧團在適當的場所與時機合誦經文,攝頌可以作為遵循的誦經次序,避免發生「前後參差乖次第」的情況。<sup>79</sup>因此,攝頌「提詞」的次序應與指稱的經文次序相符;否則,即無法達到「齊聲合誦」的功能。

以下列舉兩個今本《別譯雜阿含經》攝頌「提詞」的次序應與指稱的經文次序不符的例子,顯示或者攝頌「提詞」的次序背誦失誤,或者誦出經文的次序出了差錯。

一、《別譯雜阿含經》卷4有一首攝頌為:

「得勝(63)毀壞(64)從佛教(65),一法(66)福田(68)可厭患(67),

明闇(69)石山(70)著一衣(71),諸王(72)喘息(73)名跋瞿。」80

「福田(68)」與「可厭患(67)」的次序與實際經文的次序不同。

二、《別譯雜阿含經》卷15有一首攝頌為:

「因陀羅問壽(298),斷於一切結(299),

說善稱長者(300), 尸毘問共住(301),

速疾問邊際(306),婆睺諮大喜、大喜毘忸問(303),

般闍羅揵持(304),

<sup>78</sup> 詳見蘇錦坤(2008:9-14)。

<sup>79</sup> 如《根本說一切有部毘奈耶頌》:「我毘舍佉罄微心,結頌令生易方便,若於聖說有增減, 前後參差乖次第;」(T24, no. 1459, p. 657, b9-10)。此處「結頌」即為本文所稱的「攝頌」。

<sup>80 《</sup>別譯雜阿含經》卷 4,(T02, no. 100, p. 400, a21-22)。

須深摩問第一(305),有外道問諸見(307)。 181

「速疾問邊際(306)」所指稱的《別譯雜阿含 306 經》反而在「般闍羅揵持(304)」與「須深摩問第一(305)」之後。

# 3.2 《別譯雜阿含經》的佚失偈頌

《別譯雜阿含經》有幾首攝頌所含括的經典均帶有偈頌,他們的漢、巴對應經典也帶有偈頌;但是,此一區段出現一部不帶偈頌的經文,從體例與對應經典來判斷,很可能是背誦經文時忘失了偈頌。

以下列舉兩個遺漏偈頌的經例。

一、《別譯雜阿含經》卷2有一首攝頌:

「帝釋(33)摩訶離(34),以何因(35)夜叉(36),

得眼(37)得善勝(38),縛繋(39)及敬佛(40),

敬法(41)禮僧(42)十。」<sup>82</sup>

上一首攝頌所指稱的《別譯雜阿含 33-42 經》的經文均至少有一首偈頌,唯獨《別譯雜阿含 35 經》的經文未出現偈頌。從<表 17>可以見到《別譯雜阿含 33-42 經》的巴利對應經典均位於《相應部》〈有偈品〉的〈11 帝釋相應〉(Sakka saṃyutta)。從編輯體例來看,應該都帶有偈頌。參考<表 18>所列的對應內容,本經的現況可能出自下列的情況之一:「1.《別譯雜阿含 32 經》此處經文本為長行,與對應經典作偈頌不同」,「2.《別譯雜阿含 32 經》此處經文兼具長行與偈頌,翻譯時漏失偈頌」,「3.《別譯雜阿含 32 經》此處經文本為偈頌,翻譯時誤將偈頌譯成長行」。

<sup>81 《</sup>別譯雜阿含經》卷 15, (T02, no. 100, p. 478, c1-5)。

<sup>82 《</sup>別譯雜阿含經》卷 2, (T02, no. 100, p. 387, c11-13)。

以《相應部•有偈品》和〈八眾誦〉的〈魔相應〉的編輯體例來考量,較不可能是第一種狀況;至於第二與第三種狀況,較不可能發生在依寫本翻譯的情況,而可能是背誦出經文後才翻譯,較有可能導致現況。

<表 17>《別譯雜阿含 23-32 經》的漢、巴對應經典

| SĀ <sup>2</sup> | SĀ   | SN    | SĀ <sup>2</sup> | SĀ   | SN    |
|-----------------|------|-------|-----------------|------|-------|
| 33              | 1104 | 11.11 | 38              | 1109 | 11.5  |
| 34              | 1105 | 11.13 | 39              | 1110 | 11.4  |
| 35              | 1106 | 11.12 | 40              | 1111 | 11.19 |
| 36              | 1107 | 11.22 | 41              | 1112 | 11.18 |
| 37              | 1108 | 11.24 | 42              | 1113 | 11.20 |

<表18>《別譯雜阿含32經》可能與偈頌相當的內容

| 經 | 《雜阿含 1106 經》             | 《相應部 11.12 經》巴利偈頌          | 《別譯雜阿含35 |
|---|--------------------------|----------------------------|----------|
| 典 |                          | 與漢譯                        | 經》的長行    |
| 偈 | 佛告比丘:「然彼釋                | Mātāpettibharam jantum,    | 爾時,世尊告比  |
| 頌 | 提桓因本為人時,受                | kule jeṭṭhāpacāyinaṃ;      | 丘:「能具上七  |
|   | 持七種受。以是因                 | Saṇhaṃ sakhilasambhāsaṃ,   | 事,以是緣故,諸 |
|   | 緣,得天帝釋。…」                | pesuņeyyappahāyinam.       | 天號曰帝釋。」  |
|   | 爾時,世尊即說偈言                | Maccheravinaye yuttam,     | 佛說是已,諸比丘 |
|   | ·····如上廣說。 <sup>83</sup> | saccam kodhābhibhum naram; | 聞佛所說,歡喜奉 |
|   | 供養於父母,                   | Taṃ ve devā tāvatiṃsā,     | 行。86     |
|   | 及家之尊長,                   | āhu sappuriso iti.         |          |
|   | 柔和恭遜辭,                   | 當他能供養父母,                   |          |
|   | 離麁言兩舌。                   | 及尊敬家中長者,                   |          |
|   | 調伏慳悋心,                   | 柔軟慈祥語,                     |          |

<sup>《</sup>雜阿含 1106 經》(T02, no. 99, p. 291, a21-25)。

83

3:

| 常修真實語,   | 遠離兩舌語。      |  |
|----------|-------------|--|
| 彼三十三天,   | 當他能努力調伏慳吝,  |  |
| 見行七法者。   | 能真實語且無瞋,    |  |
| 咸各作是言,   | 三十三天的天眾稱他為, |  |
| 當來生此天。84 | 真正的超凡的人。85  |  |

二、在《別譯雜阿含經》卷13的一首偈頌為:

「本如酒醉(252)四句讚(253), 龍脇(--)拔毒箭(254),

尼瞿陀劫賓入涅槃(255), 讚大聲聞(256)婆耆奢滅盡(257)。 187

此首攝頌所含攝的《別譯雜阿含 252-257 經》都出現了「尊者婆耆奢」, 88 各部經之中他也至少說了一首偈頌,唯獨在《別譯雜阿含 257 經》出現以下的敘述:

「時婆耆奢白言:『此痛轉增,…。我於今日欲入涅槃,我於最後欲讚於佛。』佛告之曰:『隨汝所說。』

即說偈言(本無少偈)。」89

「本無少偈」為「小字夾註」,「元、明藏」此四字作「本云少偈」。似乎 是翻譯過程中,忘失了此經的偈頌。<sup>90</sup>

- 86 《別譯雜阿含 35 經》(T02, no. 100, p. 385, a3-5)。
- 87 《別譯雜阿含經》卷 13, (T02, no. 100, p. 463, c24-26)。
- 88 對應的《雜阿含經》譯做「尊者婆耆舍」(T02, no. 99, p. 259, a12-13)。
- 89 《別譯雜阿含 257 經》(T02, no. 100, p. 463, c16-23)。
- 90 脱落的偈頌應該是與《雜阿含 994 經》下列偈頌相當:「我今住佛前,稽首恭敬禮,於一切諸法,悉皆得解脫。…是故強其志,精勤方便求,觀察有恐怖,隨順牟尼道,速盡此苦陰,勿復增輪轉。佛口所生子,歎說此偈已,長辭於大眾,婆耆舍涅槃,彼以慈悲故,說此無上偈。尊者婆耆舍,如來法生子,垂心哀愍故,說此無上偈,然後般涅槃,一切當敬禮。」(T02, no. 99, p. 260, a17-c23)。從前後文脈來判斷,《雜阿含 994 經》自「佛口所生子,歎說此偈已」起,

<sup>84 《</sup>雜阿含 1106 經》所引之偈頌,即《雜阿含 1105 經》(T02, no. 99, p. 290, c13-17)。

語參考 Bodhi(2000:329)英譯: 'When a person supports his parents,/ And respects the family elders;/ When his speech is gentle and courteous,/ And he refrains from divisive words.//' 與 'When he strives to remove meanness,/ Is truthful, and vanquishes anger,/ The Tāvatiṃsa devas call him/ Truly a superior person.//'

## 3.3 《別譯雜阿含經》散落的偈頌單句

《別譯雜阿含 328 經》的對應經典有巴利《小部·經集》第一章〈蛇品〉第九經《雪山夜叉經》(Hemavata Sutta)、《雜阿含 1329 經》、《義足經》第十三經《兜勒梵志經》與《佛說立世阿毘曇論》第四品〈夜叉神品〉。91《義足經》第十三經《兜勒梵志經》的前半段與《雜阿含 1329 經》在故事框架與偈頌均十分類似,後半段在簡短的敘述後,銜接與《經集》《義品》第十四經《兜勒梵志經》(Tuvaṭaka Sutta)相當的偈頌。《佛說立世阿毘曇論》第四品〈夜叉神品〉的經文內容與《雪山夜叉經》相當。

從<表19>《別譯雜阿含328經》對應偈頌的「E欄」,可以看出該經的部分 偈頌脫落詩句或詩句散落他首偈頌,這應該是誦出經典時忘失偈頌的現象。92

<表 19>《別譯雜阿含 328 經》散落的單句(A 欄的數字代表巴利《經集》偈頌編號<sup>93</sup>)

| A.  | B. 《雜阿含   | C. 《別譯雜阿   | D. 《別譯雜阿   | E. 詞句的增減(括符 |
|-----|-----------|------------|------------|-------------|
|     | 1329 經》的對 | 含 328 經 》原 | 含 328 經 》更 | 内的數字代表此句在   |
|     | 應偈頌       | <b></b> 偈頌 | 動後的偈頌      | C 欄原本所屬的偈頌) |
| 154 | 彼有心願樂,    | 普於群生類,     |            |             |
|     | 慈濟眾生不?    | 若有慈等心?     |            |             |

到「說此無上偈,然後般涅槃,一切當敬禮」應屬後人的敘述。

<sup>91 《</sup>雜阿含 1329 經》(T02, no. 99, p. 365, c6)。《佛說義足經》卷 2:「兜勒梵志經」(T04, no. 198, p. 183, b16)。《佛說立世阿毘曇論》卷 1〈夜叉神品 4〉(T32, no. 1644, p. 176, c4)。

<sup>92</sup> 可參考蘇錦坤(2009c), 〈《雪山夜叉經》---漢巴經典對照閱讀〉的詳細解說。

<sup>93</sup> 如 A 欄「154」代表巴利《經集》154 頌:「彼對一切有情眾,善能平等確立否?彼對好惡 有思惟,善能自在統制否?」(CBETA, N27, no. 12, p. 40, a7-8 // PTS. Sn. 27)。巴利偈頌為:

<sup>&#</sup>x27;Kacci mano supaṇihito, Sabbabhūtesu tādino; Kacci iṭṭhe aniṭṭhe ca, saṅkappassa vasīkatā.' Bodhi(2017:180) 英譯作: '154 Is the mind of the impartial one, well disposed toward all beings? Has he mastered his intentions toward the desirable and undesirable?'

|     | 彼於受不受, | 於愛不愛覺, |        |             |
|-----|--------|--------|--------|-------------|
|     | 心想平等不? | 為得自在不? |        |             |
| 155 | 彼妙願慈心, | 心意極調柔, | 心意極調柔, | (+)         |
|     | 度一切眾生; | 於諸群萌類; | 慈愍眾生類; | 慈愍眾生類(156)  |
|     | 於諸受不受, | 了知一切法, | 於愛不愛覺, | (-) 於諸群萌類;  |
|     | 心想常平等。 | 為世大導師; | 心皆得自在。 | 了知一切法,      |
|     |        | 於愛不愛覺, |        | 為世大導師;      |
|     |        | 心皆得自在。 |        |             |
| 156 | 遠離於害生? | 若能真實語, | 除斷於殺生? | (+)         |
|     | 不與不取不? | 終不虛妄言; | 誰見物不貪? | 誰見物不貪?(158) |
|     | 為遠於放蕩? | 慈愍眾生類, | 遠離於放逸? | (-) 若能真實語,  |
|     | 不離禪思不? | 除斷於殺生; | 於禪而不空? | 終不虛妄言;      |
|     |        | 遠離於放逸, |        | 慈愍眾生類,      |
|     |        | 於禪而不空? |        |             |
| 157 | 常不害眾生, | 終不虛妄語, | 遠離於殺害; | (+)         |
|     | 不與不妄取; | 遠離於殺害; | 除捨貪欲心, | 除捨貪欲心,(159) |
|     | 遠離於放蕩, | 常捨諸放逸, | 常捨諸放逸, | (-)終不虛妄語,   |
|     | 日夜常思禪。 | 佛無不定時。 | 佛無不定時。 |             |
| 158 | 至誠不妄語? | 誰無別離惱? | 若能真實語? | (+)         |
|     | 麤澀言無有? | 誰能不綺語? | 終不虛妄言? | 若能真實語?(156) |
|     | 得無別離說? | 誰見物不貪? | 誰無別離惱? | 終不虛妄言?(156) |
|     | 無不誠說不? | 誰不生想見? | 誰能不綺語? | (-) 誰見物不貪?  |
|     |        |        |        | 誰不生想見?      |
| 159 | 至誠不妄語, | 久斷愛別苦, | 終不虛妄語, | (+)         |
|     | 亦無麤澀言; | 未曾無義言; | XXXXX  | 終不虛妄語,(157) |
|     | 不離他親厚, | 除捨貪欲心, | XXXXX  | (-) 久斷愛別苦,  |
|     | 常說如法言。 | 永無邪見想。 | 未曾無義言; | 除捨貪欲心,      |
|     |        |        |        | 永無邪見想。      |
| 160 | 為不樂五欲? | 若不著於欲, | 若不著於欲? | (-) 能捨諸煩惱,  |
|     | 心不濁亂不? | 心無諸擾亂; | 心無諸擾亂? | 得於解脫不?      |
|     | 有清淨法眼? | 為有法眼耶? | 為有法眼耶? |             |

|     | 滅盡愚癡不? | 盡於愚癡不? | 盡於愚癡不? |            |
|-----|--------|--------|--------|------------|
|     |        | 能捨諸煩惱, |        |            |
|     |        | 得於解脫不? |        |            |
| 161 | 心常不樂欲, | 超出欲淤泥, | 超出欲淤泥, | (-) 永離眾結使, |
|     | 亦無濁亂心; | 心淨無擾亂; | 心淨無擾亂; | 獲得於解脫。     |
|     | 佛法眼清淨, | 法眼甚清徹, | 法眼甚清徹, |            |
|     | 愚癡盡無餘。 | 得盡於愚癡, | 得盡於愚癡, |            |
|     |        | 永離眾結使, |        |            |
|     |        | 獲得於解脫。 |        |            |
| 162 | 為具足明達? | 頗具於諸明? |        |            |
|     | 已行成就不? | 戒行清淨不? |        |            |
|     | 諸漏永滅盡? | 為能盡諸漏? |        |            |
|     | 不受後有耶? | 不受後有耶? |        |            |
| 163 | 明達悉具足, | 明行悉具足, |        |            |
|     | 正行已清淨; | 持戒行清淨; |        |            |
|     | 所有諸漏盡, | 久斷諸結漏, |        |            |
|     | 不復受後有。 | 永不受後有。 |        |            |

# 3.4 小結

從上述三小節「《別譯雜阿含經》的攝頌有『有詞無經』、『有經無詞』和『次序不一致』的現象」、「《別譯雜阿含經》的翻譯佚失偈頌」與「《別譯雜阿含 328 經》散落的偈頌單句」推測,很有可能是出自手上無書寫文本為根據,純粹依賴梵僧或胡僧誦出經文而翻譯,如遇有忘失經文內容或次序亂置的情況,即可能出現上述的現象。

### 4. 寫本與默誦

辛島靜志分別在 2018 年 10 月底在阿根廷「《雜阿含》研究」國際學術研討會,與 2018 年 11 月初在韓國「第十二屆漢文佛典語言學國際學術研討會」發表了同一篇論文。就會議資料來論,前者為英文而後者為中文,前者詳盡而後者簡略。本文引用內容以其英文論文的為主。94

#### 辛島靜志在文中提到:

「如上所見,根據法顯自己的敘述,我們可以認為,他得到的《雜阿含》寫本大約是化地部的經典。水野(弘元)在對其結構及其原語的考察基礎之上,《別譯雜阿含經》屬於化地部。此外,通過讀解《別譯雜阿含經》中出現的全部音譯詞,我們能夠更清楚地看出,與《雜阿含經》(SĀ)相比,《別譯雜阿含經》原語梵語化的程度低得多,換言之,《別譯雜阿含經》中存留了較多的中期印度語,但幾乎沒有西北印度方言犍陀羅語的元素。因而以上事實皆表明,《別譯雜阿含經》是法顯從斯里蘭卡帶回的寫本的漢譯,該原本是化地部的經典。」95

關於法顯從錫蘭帶回的《雜阿含經》梵本,格拉斯(Andrew Glass)的論文有詳細的討論。<sup>96</sup> 他依次檢討了五十卷本《雜阿含經》(T99)源頭文本的三種可能情況:「法顯攜回的梵本」、「求那跋陀羅默誦出經文」與「求那跋陀羅攜來的梵本」最終的結論為前者為最可能,後兩者的狀況會出現更多問題。<sup>97</sup> 因為筆者前文論

Karashima(2018): 'As we have seen above, this manuscript most probably belonged to the Mahīśāsaka school, judging from the description given by Faxian himself, while Mizuno assumed that the bSĀ(T100) belonged to the same school, based on its structure and underlying Indian language. Moreover, from the overall analysis of the transliterations found in the bSĀ(T100), it becomes clear that its original text was much less sanskritised than the SĀ, while retaining Middle Indic forms other than the dialect of North-West India, namely Gāndhārī. All these seem to indicate that the bSĀ(T100) was translated from the manuscript, which Faxian brought back from Sri Lanka and that it belongs to the Mahīśāsaka school.'

<sup>96</sup> Glass, (2008, (2010)), 'Guṇabhadra, Bǎoyín and the Saṃyuktāgama'.

<sup>97</sup> Glass, (2008, (2010):200),實際上,格拉斯明白《出三藏記集》記載了法顯梵本:「雜阿鋡經(梵文未譯)」(T55, no. 2145, p. 12, a5),也清楚《出三藏記集》登錄「新阿鋡經五十卷(T55, no. 2145, p. 12, c19)」時,並未聲明梵本出自何方。他認為寶雲是法顯摯友,所以求那跋陀羅初抵京師,馬上請求那跋陀羅翻譯亡友攜回梵本為最可能。格拉斯此篇論文其實僅是漢語文獻的摘錄與英譯,除了漢語資料,他並未提出額外的證據;他此篇論文仍有可以商議之處,此處暫不討論五十卷本《雜阿含經》的翻譯議題。「宋、元、明」藏「新阿鋡經五十卷」作「雜阿鋡經

述《雜阿含經》與《別譯雜阿含經》出自兩個平行文本,如果格拉斯的推論成立 則辛島此文的結論「《別譯雜阿含經》是法顯從斯里蘭卡帶回的寫本的漢譯」就 不正確。

印順法師對此一議題的主張較為審慎,他說:「《歷代三寶紀》與《大唐內典錄》依據道慧的《宋齊錄》說,《雜阿含經》的梵本是法顯所賷來的。但僧祐《出三藏記集》、慧皎《高僧傳》都沒有說到,所以當時依據的梵本,是法顯還是求那跋陀羅賷來,是難以論定的」。98

筆者在此暫時擱置上文格拉斯的推論,此處純粹討論辛島靜志作此主張的三個依據:

1. 「根據法顯自己的敘述,我們可以認為,他得到的《雜阿含》寫本大約是 化地部的經典」:

辛島靜志此處應是引用《高僧法顯傳》:「法顯住此國二年更求得彌沙塞律 藏本,得長阿含、雜阿含,復得一部雜藏。」<sup>99</sup> 而且解釋作「法顯住此國二年更求 得彌沙塞律藏本,得(彌沙塞)長阿含、雜阿含,復得一部雜藏。」

以漢語遣詞用字來說,如果上述《高僧法顯傳》的「彌沙塞」三字也同時是描述「長阿含、雜阿含」的話,應該寫作:「法顯住此國二年更求得彌沙塞律藏本、長阿含、雜阿含,復得一部雜藏。」也就是說,不需於「長阿含、雜阿含」之前贅一「得」字。如《高僧法顯傳》的傳主因不明原因而蓄意在此加一「得」字,則應作「法顯住此國二年更求得彌沙塞律藏本,得彌沙塞長阿含、雜阿含,復得一部雜藏。」

所以,法顯並未強調上述兩部阿含隸屬彌沙塞部,<sup>100</sup>從僧祐《出三藏記集》 記述法顯「復得彌沙塞律、長阿含、雜阿含及雜藏本,並漢土所無」,<sup>101</sup>又於同 書他處說「其長、雜二阿鋡綖經、彌沙塞律薩婆多律抄,猶是梵文,未得譯出」, <sup>102</sup>可見僧祐對《高僧法顯傳》此段的文字的解讀也與辛島靜志不同。

五十卷 . 。

<sup>98</sup> 印順法師,(1983:1),《雜阿含經論會編》。

<sup>99 《</sup>高僧法顯傳》(T51, no. 2085, p. 865, c24-25)。

<sup>100</sup> 筆者認為此處未強調「上述兩部阿含隸屬彌沙塞部」,是因此兩者並非出自彌沙塞部。審稿 老師則認為:「古人是否習慣注明經典的部派歸屬」也是一個應列入考量的因素。

<sup>101 《</sup>出三藏記集》(T55, no. 2145, p. 112, a25-26)。

<sup>102 《</sup>出三藏記集》(T55, no. 2145, p. 12, a12-14), 《大正藏》「阿鋡綖經」, 「宋、元、明藏」

2. 「水野(弘元)在對其結構及其原語的考察基礎之上,《別譯雜阿含經》屬於 化地部」:

在《水野弘元著作選集》第一冊《佛教文獻研究》有一個章節〈關於《別譯雜阿含經》〉,水野弘元(1901-2006)在西元 2000 年還為此書的漢譯本寫了〈譯序〉,因此,此一章節應該可以當作他的晚年定論。<sup>103</sup>

他在此處將各類「雜阿含經」分為三類,第一類屬法藏部《四分律》、《毘尼母經》(法藏部或雪山部)、化地部《五分律》所描述的品目,是包含「比丘相應、比丘尼相應」等以人物類別為名的相應;第二類屬大眾部《摩訶僧祇律》所描述的「根雜、力雜、覺雜、道雜」四篇品目;<sup>104</sup> 第三類屬說一切有部《四分律》,兼有「蘊界處相應、緣起食諦相應」及「依八眾說眾相應」兩類。<sup>105</sup>

他下結論說,「《別譯雜阿含經》屬於第一類,五十卷《雜阿含經》和巴利 《相應部》屬於第三類」。由於第一類與第三類都至少包含兩個部派,因此,這一 段敘述不能用來判定《別譯雜阿含經》的部派歸屬。

在〈關於《別譯雜阿含經》〉稍後,水野弘元依據《別譯雜阿含經》幾個音譯詞而判定「《別譯雜阿含經》的原語是比較傾向梵語的西北印度地方的俗語。」<sup>106</sup> 最後他總結說:「根據以上從種種方面所做的檢討,可推想《別譯雜阿含》是流行於西北印度地方的法藏部或化地部之流所傳的雜阿含。也許《雜阿含經》是新有部即根本說一切有部的經典,而《別譯雜阿含》或許屬於使用俗語式梵語的古時代有部。」<sup>107</sup>

綜合以上所述,水野弘元估量今本《別譯雜阿含經》是法藏部、化地部或「古代有部」,並未肯定地主張此譯本就是出自化地部。

作「阿含綖經」。

- 103 水野弘元(1996),許洋主譯(2003), 〈關於《別譯雜阿含經》〉,417-436頁。
- 104 《摩訶僧祇律》卷 32: 「文句雜者集為《雜阿含》,所謂根雜、力雜、覺雜、道雜,如是比等名為雜」(T22, no. 1425, p. 491, c17-19)。筆者認為「文句雜者集為《雜阿含》」不是對巴利saṃyutta, 梵語 saṃyutta 的恰當字義詮釋。
- 105 水野弘元(1996),許洋主譯(2003),417-421頁。《瑜伽師地論》卷 85:「蘊、界、處相應,緣起、食、諦相應,念住、正斷、神足、根、力、覺支、道支、入出息、念、學、證、淨等相應。又依八眾說『眾相應』。」(T30, no. 1579, p. 772, c12-15)。
- 106 水野弘元(1996),許洋主譯(2003),435頁14-18行:「在上揭諸音譯語中,有很多是接近梵語甚於巴利語的略形,這令人想起《別譯雜阿含經》的原語是比較傾向梵語的西北印度地方的俗語。」。
- 107 水野弘元(1996),許洋主譯(2003),436頁4-7行。

3. 「通過讀解《別譯雜阿含經》中出現的全部音譯詞,我們能夠更清楚地看出,與《雜阿含經》(SĀ)相比,《別譯雜阿含經》原語梵語化的程度低得多,換言之,《別譯雜阿含經》中存留了較多的中期印度語,但幾乎沒有西北印度方言犍陀羅語的元素。」

根據漢譯經典的音譯詞來判斷該部經典所隸屬的部派,這一推論方法至少在 目前此一階段仍然大成問題。即使我們暫時擱置此一關於「推論方法」的質疑,從 他的敘述也無法得到「出自化地部」的結論:

「通過以上三部漢譯《雜阿含經》中音譯詞的考察,我們可以得出以下結論:

- (1) 求那跋陀羅(Guṇabhadra)誦讀,寶雲及法勇於西元 435/436 年前後漢譯的《雜阿含經》(T2, no. 99),其印度原本雖仍存在一些中期印度語言的形式,但已在相當程度的梵語化了。
- (2) 無名氏譯《別譯雜阿含經》(T2, no. 100) 印度原本無疑也同樣梵語化了, 但其中中期印度語(俗語)元素多於前者。
- (3) 安世高選譯,後世修訂的《雜阿含經》(T 2, no. 101)原本保留著中期印度語 (尤其是犍陀羅語)元素。」<sup>108</sup>

如上所述,憑著 (1) 與 (2) 所敘述的些微差異,並不足以推論前者屬說一切有部,而後者屬化地部。

通過上述三點檢討,可知「《別譯雜阿含經》譯自法顯攜回梵本」的推論不夠堅實合理,應該詳細檢閱筆者此處列舉的三個現象:「經文與攝頌之間的差異」、「佚失偈頌」與「散落的偈頌單句」,而考量、檢驗是否「《別譯雜阿含經》的漢譯出自默誦」。

# 5. 結語

《別譯雜阿含經》存在諸多與翻譯相關的問題尚待深入探討與解答,例如:

<sup>108</sup> 辛島靜志(2018)。

- 1. 《別譯雜阿含經》是誰翻譯的?在那一年翻譯的?在何地翻譯的?
- 2. 《別譯雜阿含經》是依據闇誦翻譯的?還是依據寫本翻譯的?
- 3. 《別譯雜阿含經》原本的語言是梵語 Sanskrit?俗語 Prakrit?還是犍陀羅語? 還是其他中亞語言?
  - 4. 《別譯雜阿含經》的印度文本(不管是譯自闇誦或是寫本)隸屬哪一部派?
- 5. 一般認為《別譯雜阿含經》是古譯,比五十卷本的譯出為早,也就是早於 西元 435 年。在古經錄中,最早著錄《別譯雜阿含經》的為《眾經目錄》(西元 594 年)與《歷代三寶紀》(西元 597 年),為什麼遲至此時才見於經錄?
- 6. 在《別譯雜阿含經》被著錄之前,此經保存於何處?如何被發現而見諸經錄?
- 7. 《別譯雜阿含經》是單獨而完整的譯本?還是某部《雜阿含經》的節錄本?這是全本於翻譯後有部分缺失後的殘本?
- 8. 《別譯雜阿含經》的攝頌,與《別譯雜阿含》的經文本身是同一團隊翻譯的?還是不同團隊的翻譯,後來才編錄在一起的?《別譯雜阿含經》漏失的攝頌是翻譯時就沒有原文?還是漢譯之後才遺失的?
- 9. 《別譯雜阿含經》的攝頌,與經文本身的差異,是翻譯時造成的?還是本來這兩者就來自不同的源頭?
  - 10. 為何《別譯雜阿含經》攝頌與經文會有大落差?
  - 11.《別譯雜阿含經》的原來經文次序是怎樣的次序?
- 12. 《別譯雜阿含經》比較接近五十卷本《雜阿含經》?還是較接近巴利《相應部》?

筆者在〈《別譯雜阿含經》攝頌的特點〉一文探討第9項,<sup>109</sup>在〈「讚佛偈」--兼論《雜阿含經》、《別譯雜阿含經》與《相應部》異同〉一文探討第12項,<sup>110</sup>本文則探討第2項議題。

<sup>109</sup> 蘇錦坤,(2008)。

<sup>110</sup> 蘇錦坤,(2014);本書第三章。

在第 4 項的議題,馬德偉在其書中列舉諸多學者將《別譯雜阿含經》歸屬不同部派,或列為「迦葉遺部」(Kāśyapīya),<sup>111</sup> 或列為「法藏部 (Dharmaguptaka)或 化 地 部 (Mahīśāsaka)」, <sup>112</sup> 或 列 為 「 (根 本 )說 一 切 有 部 」 ((Mūla)sarvāstivādin), <sup>113</sup> 他自己則主張《別譯雜阿含經》與《雜阿含經》應歸屬「(根本)說一切有部」的傳承。<sup>114</sup>

筆者認為《別譯雜阿含經》翻譯及傳抄過程,尚有諸多問題懸而未決。目前,既未發現其他部派較完整的「雜阿含文獻」存世寫本,現存的《別譯雜阿含經》、《雜阿含經》與其巴利對應經典也未進行完整的逐經比對。在此情況之下單憑隻字片語及部分音譯詞的解讀,尚不足以評定《別譯雜阿含經》的部派歸屬。就《別譯雜阿含經》與其對應的《雜阿含經》的經典次序而言,顯示兩者有非常緊密的對應關係;同時,就兩者對應經典「讚佛偈」的有無而言,也顯露出兩者之間較為近似。即使如此,兩者的譯文並沒有一方承襲或參考另一方的跡象和證據。

本文指出,諸多證據指向《別譯雜阿含經》可能是出自默誦,而非根據「寫本」翻譯。就譯文內容而言,《別譯雜阿含經》有一部分經典與《相應部》的對應經典相近;而另有一部分經典,其《相應部》與《雜阿含經》的對應經典相近反而本身與另兩者差異較大;或者三者之間均出現明顯差異。所以,無法作概括性的判定。

也就是說,由於無法簡單地概述「《別譯雜阿含經》與《雜阿含經》的對應經典比《相應部》相近」或「《雜阿含經》與《相應部》的對應經典比《別譯雜阿含經》相近」,顯示這三者的版本譜系關係頗為複雜。目前尚不宜作如此的推論:「《相應部》與『共同祖本』為平行文本,『共同祖本』稍後『text closure 經典凍結』而成為漢譯《雜阿含經》的源頭文本,未經『經典凍結』的『共同祖本』稍後摻入後期阿毘達磨的元素,而成為《別譯雜阿含經》的源頭文本」。筆者主張此三個文本應視同三個平行文本。

- 111 Bingenheimer (2011:23-32).
- 112 Bingenheimer (2011:32-40).
- 113 Bingenheimer (2011:40-44).
- Bingenheimer (2011:44): 'Although further evidence would still be welcome, for the time being, the attribution of the BZA to (Mūla)sarvāstivādin literature must be considered well established, both by itself and by the lack of competing theories that can be substantiated. Considering that there probably never was a clear-cut differences between the Mūlasarvāstivāda and Sarvāstivāda, it is for now best to regard the BZA and the ZA as two different Saṃyukta collections belonging to Sarvāstivādin literature in the wider sense.'