华藏文库十三

华藏文库十三

弥勒 瑜伽真实义品 瑜伽菩萨戒本 上生经



慈宗三要

藏图书馆 Hua Zang Library 功德无量 欢迎助印

0 北京华藏图书馆印赠

瑜伽真实义品

0

北京华藏图书馆印赠



南无当来下生弥勒尊佛

# 瑜伽喜萨戏本弥勒上生经

# 目 录

| 弥勒上生经00   |
|-----------|
| 瑜伽菩萨戒本020 |
| 瑜伽真实义品06  |
|           |
| 附录        |
| 慈宗的名义101  |
| 慈宗要藏目录108 |
| 慈宗修习仪113  |



## 佛说观弥勒菩萨上生兜率天经

宋居士沮渠京声译

如是我闻。一时,佛在舍卫国祇树 给孤独园。尔时,世尊于初夜分举身放 光,其光金色,绕祇陀园周遍七匝,照 须达舍亦作金色,有金色光犹如段云, 遍舍卫国处处皆雨金色莲花。其光明 中,有无量百千诸大化佛,皆唱是言: 今于此中有千菩萨,最初成佛名拘留 孙,最后成佛名曰楼至。说是语已。尊 者阿若憍陈如即从禅起,与其眷属二



百五十人俱:尊者摩诃迦叶,与其眷属 二百五十人俱:尊者大目犍连,与其眷 属二百五十人俱: 尊者舍利弗, 与其眷 属二百五十人俱:摩诃波阇波提比丘 尼,与其眷属千比丘尼俱:须达长者与 三千优婆塞俱: 毗舍佉母与二千优婆 夷俱。复有菩萨摩诃萨,名跋陀婆罗, 与其眷属十六菩萨俱: 文殊师利法王 子,与其眷属五百菩萨俱。天、龙、夜叉 乾、闼婆等一切大众,睹佛光明皆悉云 集。

尔时,世尊出广长舌相放千光明, ——光明各有千色,——色中有无量 化佛。是诸化佛异口同音,皆说清净诸 大菩萨甚深不可思议诸陀罗尼法,所 谓阿难陀目佉陀罗尼、空慧陀罗尼、无 碍性陀罗尼、大解脱无相陀罗尼。

尔时,世尊以一音声,说百亿陀罗 尼门。说此陀罗尼已,尔时,会中有一 菩萨名曰弥勒,闻佛所说,应时即得百 万亿陀罗尼门,即从座起整衣服,叉手 合掌住立佛前。

尔时,优波离亦从座起,头面作礼 而白佛言:"世尊,世尊往昔于毗尼中 及诸经藏说阿逸多次当作佛,此阿逸 多具凡夫身未断诸漏,此人命终当生 何处?其人今者虽复出家,不修禅定不 断烦恼,佛记此人成佛无疑,此人命终



### 牛何国土?"

佛告优波离:"谛听!谛听!善思念 之。如来、应、正遍知,今于此众说弥勒 菩萨摩诃萨阿耨多罗三藐三菩提记。 此人从今十二年后命终,必得往生兜 率陀天上。尔时兜率陀天上,有五百万 亿天子,——天子皆修其深檀波罗蜜, 为供养一生补处菩萨故,以天福力造 作宫殿,各各脱身栴檀摩尼宝冠,长跪 合掌发是愿言:我今持此无价宝珠及 以天冠,为供养大心众生故,此人来世 不久当成阿耨多罗三藐三菩提,我干 彼佛庄严国界得受记者,令我宝冠化 成供具。如是诸天子等各各长跪,发弘



### 誓愿亦复如是。

"时,诸天子作是愿已,是诸宝冠 化作五百万亿宝宫, 一一宝宫有七重 垣.——垣七宝所成.——宝出五百亿 光明, 一一光明中有五百亿莲华, 一一 莲华化作五百亿七宝行树。——树叶 有五百亿宝色, ——宝色有五百亿阎 浮檀金光,——阎浮檀金光中,出五百 亿诸天宝女,一一宝女住立树下,执百 亿宝无数璎珞,出妙音乐。时,乐音中 演说不退转地法轮之行。其树生果如 颇黎色,一切众色入颇梨色中。是诸光 明右旋,婉转流出众音,众音演说大慈 大悲法。一一垣墙高六十二由旬,厚十



四由旬,五百亿龙王围绕此垣。——龙 王雨五百亿七宝行树。庄严垣上,自然 有风吹动此树,树相振触,演说苦、空、 无常、无我诸波罗密。

"尔时此宫有一大神,名牢度跋 提,即从座起遍礼十方佛。发弘誓愿, 若我福德应为弥勒菩萨造善法堂,令 我额上自然出珠。既发愿已,额上自然 出五百亿宝珠,琉璃、颇梨一切众色无 不具足,如紫绀摩尼表里映彻。此摩尼 光回旋空中,化为四十九重微妙宝宫, ——栏楯万亿梵摩尼宝所共合成。诸 栏楯间自然化生九亿天子五百亿天 女, 一一天子手中化生无量亿万七宝

莲华,——莲华上有无量亿光,其光明 中具诸乐器,如是天乐不鼓自鸣。此声 出时,诸女自然执众乐器,竞起歌舞, 所咏歌音演说十善四弘誓愿, 诸天闻 者皆发无上道心。

"时诸园中有八色琉璃渠,——渠 有五百亿宝珠而用合成, ——渠中有 八味水,八色具足。其水上涌游梁栋 间,于四门外化生四花,水出华中如宝 花流, 一一华上有二十四天女, 身色微 妙如诸菩萨庄严身相,手中自然化五 百亿宝器。——器中天诸甘露自然盈 满,左肩荷佩无量璎珞,右肩复负无量 乐器,如云住空从水而出,赞叹菩萨六



波罗蜜。若有往生兜率天上,自然得此天女侍御。亦有七宝大师子座,高四由旬,阎浮檀金无量众宝以为庄严,座四角头生四莲华,一一莲华百宝所成,一一宝出百亿光明,其光微妙化为五百亿众宝杂花庄严宝帐。

"时十方面百千梵王,各各持一梵 天妙宝,以为宝铃悬宝帐上。时小梵王 持天众宝,以为罗网弥覆帐上。尔时百 千无数天子天女眷属,各持宝华以布 座上。是诸莲花自然皆出五百亿宝女, 手执白拂侍立帐内,持宫四角有四宝 柱,一一宝柱有百千楼阁,梵摩尼珠以 为绞络。时诸阁间有百千天女,色妙无 比,手执乐器,其乐音中演说苦、空、无常、无我诸波罗蜜。如是天宫有百亿万无量宝色,一一诸女亦同宝色。尔时十方无量诸天命终,皆愿往生兜率天宫。时兜率天宫有五大神。

第一大神名曰宝幢,身雨七宝散宫墙内,一一宝珠化成无量乐器,悬处空中不鼓自鸣,有无量音适众生意。第二大神名曰花德,身雨众花弥覆宫墙化成花盖,一一花盖百千幢幡以为导引。第三大神名曰香音,身毛孔中雨出微妙海此岸旃檀香,其香如云作百宝色绕宫七匝。第四大神名曰喜乐,雨如意珠,一一宝珠自然住在幢幡之上,显



说无量归佛归法归比丘僧,及说五戒、无量善法诸波罗蜜、饶益劝助菩提意者。第五大神名曰正音声,身诸毛孔流出众水,——水上有五百亿花,——华上有二十五玉女,——玉女身诸毛孔,出一切音声胜天魔后所有音乐。

佛告优波离:"此名兜率陀天十善报应胜妙福处,若我住世一小劫中广说一生补处菩萨报应及十善果者不能穷尽,今为汝等略而解说。"

佛告优波离:"若有比丘及一切大 众,不厌生死乐生天者,爱敬无上菩提 心者,欲为弥勒作弟子者,当作是观。 作是观者,应持五戒、八斋、具足戒,身 心精进,不求断结,修十善法,一一思惟兜率陀天上上妙快乐。作是观者名为正观,若他观者名为邪观。"

尔时,优波离即从座起,整衣服, 头面作礼,白佛言:"世尊,兜率陀天上 乃有如是极妙乐事,今此大士何时于 阎浮提没生于彼天?"

佛告优波离:"弥勒先于波罗捺国 劫波利村波婆利大婆罗门家生,却后 十二年二月十五日,还本生处结加趺 坐如入灭定,身紫金色光明艳赫如百 千日,上至兜率陀天。其身舍利如铸金 像不动不摇,身圆光中有首楞严三昧、 般若波罗蜜字义炳然,时诸人天寻即



为起众宝妙塔供养舍利。时兜率陀天 七宝台内摩尼殿上师子床座忽然化 生,干莲华上结加趺坐,身如阎浮檀金 色,长十六由旬,三十二相、八十种好, 皆悉具足。顶上肉髻发绀琉璃色,释迦 毗楞伽摩尼, 百千万亿甄叔迦宝以严 天冠。其天宝冠有百万亿色, 一一色中 有无量百千化佛,诸化菩萨以为侍者。 复有他方诸大菩萨,作十八变,随意自 在住天冠中。弥勒眉间有白毫相光,流 出众光作百宝色。三十二相,一一相中 有五百亿宝色, ——好亦有五百亿宝 色,—一相好艳出八万四千光明云。与 诸天子各坐花座,昼夜六时常说不退

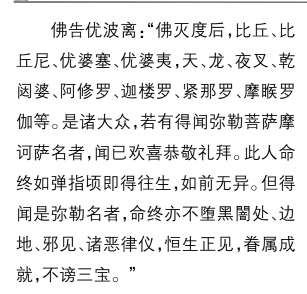


转地法轮之行。经一时中成就五百亿 天子,令不退转于阿耨多罗三藐三菩提。如是处兜率陀天昼夜恒说此法,度 诸天子。阎浮提岁数五十六亿万岁,尔 乃下生于阎浮提,如弥勒下生经说。"

佛告优波离:"是名弥勒菩萨于阎 浮提没生兜率陀天因缘。佛灭度后我 诸弟子,若有精勤修诸功德,威仪不 缺,扫塔涂地,以众名香妙花供养行 众,三昧深入,正受、读诵经典,如是等 人应当至心,虽不断结如得六通,应当 系念念佛形像,称弥勒名。如是等辈若 一念顷受八戒斋,修诸净业发弘誓愿, 命终之后譬如壮士屈申臂顷,即得往



牛兜率陀天,干莲华上结加趺坐,百千 天子作天伎乐,持天曼陀罗花、摩诃曼 陀罗华,以散其上赞言,善哉!善哉!善 男子,汝于阎浮提广修福业来生此处, 此处名兜率陀天,今此天主名曰弥勒, 汝当归依,应声即礼。礼已,谛观眉间 白毫相光,即得超越九十亿劫生死之 罪。是时菩萨随其宿缘为说妙法,令其 坚固不退转于无上道心。如是等众生 若净诸业行六事法,必定无疑当得生 于兜率天上,值遇弥勒,亦随弥勒下阎 浮提.第一闻法干未来世值遇贤劫一 切诸佛,于星宿劫亦得值遇诸佛世尊, 于诸佛前受菩提记。"



佛告优波离:"若善男子善女人, 犯诸禁戒造众恶业, 闻是菩萨大悲名 字,五体投地诚心忏悔,是诸恶业速得 清净。未来世中诸众生等,闻是菩萨大 悲名称,造立形像、香花、衣服、缯盖、



幢幡,礼拜系念。此人命欲终时,弥勒 菩萨放眉间白毫大人相光,与诸天子 雨曼陀罗花,来迎此人,此人须臾即得 往生。值遇弥勒头面礼敬,未举头顷便 得闻法,即于无上道得不退转,于未来 世得值恒河沙等诸佛如来。"

佛告优波离:"汝今谛听,是弥勒 菩萨干未来世当为众生,作大归依处。 若有归依弥勒菩萨者, 当知是人于无 上道得不退转。弥勒菩萨成多陀阿伽 度阿罗诃三藐三佛陀时, 如此行人见 佛光明即得授记。"

佛告优波离:"佛灭度后,四部弟 子、天龙鬼神,若有欲生兜率陀天者,

当作是观系念思惟,念兜率陀天,持佛 禁戒,一日至七日,思念十善行、十善 道,以此功德回向。愿生弥勒前者,当 作是观。作是观者,若见一天人见一莲 花,若一念顷称弥勒名,此人除却千二 百劫牛死之罪:但闻弥勒名合掌恭敬. 此人除却五十劫生死之罪: 若有敬礼 弥勒者,除却百亿劫生死之罪。设不生 天,未来世中龙花菩提树下亦得值遇, 发无上心。"

说是语时,无量大众即从坐起,顶 礼佛足,礼弥勒足,绕佛及弥勒菩萨百 千师。未得道者各发誓愿:我等天人八 部,今于佛前发诚实誓愿,于未来世值



遇弥勒,舍此身已,皆得上生兜率陀 天。世尊记曰:汝等及未来世修福持 戒,皆当往生弥勒菩萨前,为弥勒菩萨 之所摄受。

佛告优波离:"作是观者名为正 观,若他观者名为邪观。"

尔时尊者阿难即从座起. 叉手长 跪,白佛言:"世尊,善哉!世尊,快说弥 勒所有功德, 亦记未来世修福众生所 得果报,我今随喜。唯然世尊,此法之 要云何受持? 当何名此经?"

佛告阿难:"汝持佛语,慎勿忘失, 为未来世开生天路、示菩提相、莫断佛 种。此经名弥勒菩萨般涅槃,亦名观弥 勒菩萨生兜率陀天劝发菩提心,如是 受持。"

佛说是语时,他方来会十万菩萨, 得首楞严三昧。八万亿诸天发菩提心, 皆愿随从弥勒下生。佛说是语时,四部 弟子、天龙八部,闻佛所说,皆大欢喜, 礼佛而退。

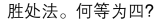
佛说观弥勒菩萨上生兜率天经

# 瑜伽菩萨戒本

——出《瑜伽论·本事分》中菩萨地 弥勒菩萨说 沙门玄奘奉 诏译

若诸菩萨已受菩萨所受净戒,应 自数数专谛思惟,此是菩萨正所应作, 此非菩萨正所应作。既思惟已,然后为 成正所作业,当勤修学。又应专励听闻 菩萨素呾缆藏,及以菩萨摩呾理迦,随 其所闻,当勤修学。

若诸菩萨住戒律仪,有其四种他



若诸菩萨为欲贪求利养恭敬,自 赞毁他,是名第一他胜处法。

若诸菩萨现有资财,性悭财故,有 苦有贫、无依无怙、正求财者,来现在 前,不起哀怜而修惠舍。正求法者来现 在前,性悭法故,虽现有法而不舍施, 是名第二他胜处法。

若诸菩萨长养如是种类忿缠,由 是因缘,不唯发起粗言便息,由忿蔽 故,加以手足块石刀杖,捶打伤害损恼 有情,内怀猛利忿恨意乐,有所违犯。 他来谏谢,不受不忍、不舍怨结,是名 第三他胜处法。



若诸菩萨谤菩萨藏,爱乐宣说开 示建立像似正法,于像似法,或自信 解,或随他转,是名第四他胜处法。

菩萨于四他胜处法,随犯一种,况 犯一切,不复堪能于现法中,增长摄受 菩萨广大菩提资粮,不复堪能于现法 中,意乐清净。是即名为相似菩萨,非 真菩萨。

菩萨若用软中品缠,毁犯四种他胜处法,不舍菩萨净戒律仪。上品缠犯,即名为舍。若诸菩萨毁犯四种他胜处法,数数现行,都无惭愧;深生爱乐,见是功德,当知说名上品缠犯。非诸菩萨暂一现行他胜处法,便舍菩萨净戒

律仪,如诸苾刍犯他胜法,即便弃舍别 解脱戒。

若诸菩萨由此毁犯,弃舍菩萨净 戒律仪,于现法中堪任更受,非不堪 任。如苾刍住别解脱戒,犯他胜法,于 现法中不任更受。

如是菩萨安住菩萨净戒律仪,于 有违犯及无违犯,是染非染,软中上 品,应当了知。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于 日日中,若于如来,或为如来造制多 所;若于正法,或为正法造经卷所,谓 诸菩萨素呾缆藏,摩呾理迦;若于僧 伽,谓十方界已入大地诸菩萨众,若不



以其或少或多诸供养具而为供养,下 至以身一拜礼敬,下至以语一四句颂 赞佛法僧真实功德:下至以心一清净 信随念三宝真实功德:空度日夜,是名 有犯,有所违越。若不恭敬懒堕懈怠而 违犯者,是染违犯。若误失念而违犯 者,非染违犯。无违犯者:谓心狂乱;若 已证入净意乐地,常无违犯。由得清净 意乐菩萨,譬如已得证净苾刍,恒时法 尔干佛法僧,以胜供具承事供养。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,有 其大欲而无喜足,于诸利养及以恭敬 生着不舍,是名有犯,有所违越,是染 违犯。无违犯者:谓为断彼生起乐欲, 发勤精进,摄彼对治,虽勤遮遏,而为猛利性惑所蔽,数起现行。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,见 诸耆长,有德可敬同法者来,憍慢所 制,怀嫌恨心,怀恚恼心,不起承迎,不 推胜座。若有他来语言谈论、庆慰、请 问,憍慢所制,怀嫌恨心,怀恚恼心,不 称正理,发言酬对,是名有犯,有所违 越,是染违犯。非憍慢制,无嫌恨心,无 恚恼心,但由懒堕、懈怠、忘念、无记之 心,是名有犯,有所违越,非染违犯。无 违犯者:谓遭重病:或心狂乱:或自睡 眠他生觉想而来亲附,语言谈论、庆 慰、请问:或自为他宣说诸法论义决



择:或复与余谈论庆慰:或他说法论义 决择属耳而听:或有违犯说正法者,为 欲将护说法者心:或欲方便调彼伏彼, 出不善处,安立善处;或护僧制;或为 将护多有情心而不酬对,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,他 来延请,或往居家,或往余寺,奉施饮 食及衣服等诸资牛具,憍慢所制,怀嫌 恨心,怀恚恼心,不至其所,不受所请, 是名有犯,有所违越,是染违犯。若由 懒堕、懈怠、忘念、无记之心,不至其 所,不受所请,是名有犯,有所违越,非 染违犯。无违犯者:或有疾病;或无气 力:或心狂乱:或处悬远:或道有怖:或

欲方便调彼伏彼. 出不善处. 安立善 处:或余先请:或为无间修诸善法,欲 护善品令无暂废:或为引摄未曾有义: 或为所闻法义无退: 如为所闻法义无 退,论义决择当知亦尔;或复知彼怀损 恼心, 诈来延请: 或为护他多嫌恨心: 或护僧制:不至其所,不受所请,皆无 讳犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,他 持种种生色、可染、末尼、真珠、琉璃等 宝,及持种种众多上妙财利供具,殷勤 奉施,由嫌恨心,或恚恼心,违拒不受, 是名有犯,有所违越,是染违犯:舍有 情故。若由懒堕、懈怠、忘念、无记之



心,违拒不受,是名有犯,有所违越,非染违犯。无违犯者:或心狂乱;或观受已心生染着;或观后时彼定追悔;或复知彼于施迷乱;或知施主随舍随受;由是因缘定当贫匮;或知此物是僧伽物、窣堵波物;或知此物劫盗他得;或知此物由是因缘多生过患;或杀或缚、或罚或黜、或嫌或责,违拒不受,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,他 来求法,怀嫌恨心,怀恚恼心,嫉妒变 异,不施其法,是名有犯,有所违越,是 染违犯。若由懒堕、懈怠、忘念、无记之 心,不施其法,是名有犯,有所违越,非 染违犯。无违犯者:谓诸外道伺求过



短;或有重病;或心狂乱;或欲方便调彼伏彼,出不善处安立善处;或于是法未善通利;或复见彼不生恭敬,无有羞愧,以恶威仪而来听受;或复知彼是钝根性,于广法教,得法究竟,深生怖畏,当生邪见,增长邪执,衰损恼坏;或复知彼法至其手,转布非人;而不施与,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于 诸暴恶犯戒有情,怀嫌恨心,怀恚恼心,由彼暴恶犯戒为缘,方便弃舍,不 作饶益,是名有犯,有所违越,是染违 犯。若由懒堕、懈怠、弃舍,由忘念故, 不作饶益,是名有犯,有所违越,非染



违犯。何以故?非诸菩萨于净持戒身语意业,寂静现行诸有情所,起怜愍心欲作饶益。如于暴恶犯戒有情,于诸苦因而现转者。无违犯者:谓心狂乱;或欲方便调彼伏彼,广说如前;或为将护多有情心;或护僧制;方便弃舍,不作饶益,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,如 薄伽梵于别解脱毗奈耶中,将护他故, 建立遮罪,制诸声闻令不造作,诸有情 类,未净信者令生净信,已净信者令倍 增长。于中菩萨与诸声闻应等修学,无 有差别。何以故?以诸声闻自利为胜, 尚不弃舍将护他行,为令有情未信者 信,信者增长,学所学处,何况菩萨利他为胜。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,如 薄伽梵于别解脱毗奈耶中,为令声闻 少事少业少希望住,建立遮罪,制诸声 闻令不造作;于中菩萨与诸声闻,不应 等学。何以故?以诸声闻自利为胜,不 顾利他,于利他中少事少业少希望住, 可名为妙;非诸菩萨利他为胜,不顾自 利,于利他中少事少业少希望住得名 为妙。

如是菩萨为利他故,从非亲里长 者居士婆罗门等,及恣施家,应求百千 种种衣服,观彼有情有力无力,随其所



施如应而受,如说求衣,求钵亦尔。如 求衣、钵,如是自求种种丝缕,令非亲 里为织作衣。为利他故,应蓄种种憍奢 耶衣,诸坐卧具,事各至百,生色可染 百千拘胝,复过是数,亦应取积。如是 等中少事少业少希望住制止遮罪,菩 萨不与声闻共学。安住净戒律仪菩萨, 干利他中,怀嫌恨心,怀恚恼心,少事 少业少希望住,是名有犯,有所违越, 是染违犯。若由懒堕、懈怠、忘念、无记 之心,少事少业少希望住,是名有犯, 有所违越,非染违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,善 权方便, 为利他故, 于诸性罪少分现 行,由是因缘,干菩萨戒无所讳犯,生 多功德。谓如菩萨,见恶劫贼为贪财 故,欲杀多生,或复欲害大德声闻、独 觉、菩萨,或复欲造多无间业。见是事 已,发心思惟:"我若断彼恶众生命,堕 那落迦,如其不断,无间业成当受大 苦,我宁杀彼堕那落迦,终不令其受无 间苦。"如是菩萨意乐思惟,干彼众牛, 或以善心,或无记心,知此事已,为当 来故,深生惭愧,以怜愍心而断彼命。 由是因缘,于菩萨戒无所违犯,生多功 德。

又如菩萨,见有增上增上宰官,上 品暴恶,于诸有情无有慈愍,专行逼 恼。菩萨见已,起怜愍心,发生利益安 乐意乐,随力所能,若废若黜增上等 位。由是因缘,于菩萨戒无所违犯,生 多功德。

又如菩萨,见劫盗贼,夺他财物,若僧伽物,窣堵波物,取多物已,执为己有,纵情受用。菩萨见已,起怜愍心,于彼有情发生利益安乐意乐,随力所能,逼而夺取,勿令受用如是财故,当受长夜无义无利,由此因缘,所夺财宝,若僧伽物还复僧伽,窣堵波物还窣堵波,若有情物还复有情。

又见众生,或园林主,取僧伽物, 窣堵波物,言是己有,纵情受用。菩萨 见已,思择彼恶,起怜愍心,勿令因此 邪受用业,当受长夜无义无利,随力所能,废其所主。菩萨如是虽不与取,而 无违犯,生多功德。

又如菩萨,处在居家,见有女色,现无系属,习淫欲法,继心菩萨,求非梵行。菩萨见已,作意思惟,勿令心恚,多生非福,若随其欲,便得自在,方便安处,令种善根,亦当令其舍不善业。住慈愍心,行非梵行。虽习如是秽染之法,而无所犯,多生功德。出家菩萨,为护声闻圣所教诫,令不坏灭,一切不应行非梵行。

又如菩萨,为多有情解脱命难、囹



圄缚难、則手足难、劓鼻則耳剜眼等 难,虽诸菩萨为自命难,亦不正知说干 妄语,然为救脱彼有情故,知而思择, 故说妄语。以要言之,菩萨唯观有情义 利,非无义利,自无染心,唯为饶益诸 有情故, 覆想正知而说异语, 说是语 时,于菩萨戒无所违犯,生多功德。

又如菩萨,见诸有情,为恶友朋之 所摄受,亲爱不舍。菩萨见已,起怜愍 心,发生利益安乐意乐,随能随力说离 间语,令离恶友,舍相亲爱,勿令有情, 由近恶友,当受长夜无义无利。菩萨如 是以饶益心,说离间语,乖离他爱,无 所违犯,生多功德。

又如菩萨,见诸有情,为行越路非 理而行,出粗恶语,猛利诃摈,方便令 其出不善处安立善处。菩萨如是以饶 益心,于诸有情,出粗恶语,无所违犯, 牛多功德。

又如菩萨,见诸有情,信乐倡伎吟 咏歌讽,或有信乐王贼饮食、淫荡街衢 无义之论。菩萨于中皆悉善巧,干彼有 情起怜愍心,发生利益安乐意乐,现前 为作绮语相应种种倡伎吟咏歌讽、王 贼饮食浮衢等论,今彼有情欢喜引摄, 自在随属,方便奖导,出不善处安立善 处。菩萨如是现行绮语,无所违犯,生 多功德。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,生 起诡诈虚谈现相,方便研求假利求利, 味邪命法无有羞耻,坚持不舍,是名有 犯,有所违越,是染违犯。无违犯者:若 为除遣生起乐欲,发勤精进,烦恼炽 盛,蔽抑其心,时时现起。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,为 掉所动,心不寂静,不乐寂静,高声嬉戏,諠哗纷聒,轻躁腾跃,望他欢笑,如 此诸缘,是名有犯,有所违越,是染违 犯。若忘念起,非染违犯。无违犯者:若 为除遣生起欲乐,广说如前;若欲方便 解他所生嫌恨令息;若欲遣他所生愁 恼;若他性好如上诸事,方便摄受,敬



顺将护,随彼而转;若他有情猜阻菩萨,内怀嫌恨恶谋憎背,外现欢颜,表 内清净:如是一切,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,起 如是见, 立如是论, 菩萨不应忻乐涅 槃, 应干涅槃而牛厌背: 干诸烦恼及随 烦恼,不应怖畏而求断灭,不应一向心 牛厌离:以诸菩萨三无数劫,流转牛死 求大菩提。若作此说,是名有犯,有所 违越,是染违犯。何以故?如诸声闻,干 其涅槃忻乐亲近,于诸烦恼及随烦恼 深心厌离: 如是菩萨干大涅槃忻乐亲 近,于诸烦恼及随烦恼深心厌离,其倍 过彼百千俱胝。以诸声闻唯为一身,证



得义利勤修正行:菩萨普为一切有情. 证得义利勤修正行。是故菩萨当勤修 集无杂染心,于有漏事随顺而行,成就 胜出诸阿罗汉无杂染法。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于 自能发不信重言,所谓恶声恶称恶誉, 不护不雪。其事若实而不避护,是名有 犯,有所违越,是染违犯。若事不实而 不清雪,是名有犯,有所违越,非染违 犯。无违犯者:若他外道:若他憎嫉:若 自出家因行乞行,因修善行,谤声流 布:若忿蔽者:若心倒者:谤声流布,皆 无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,见

诸有情, 应以种种辛楚加行, 猛利加 行,而得义利,护其忧恼而不现行;是 名有犯,有所违越,非染违犯。无违犯 者:观由此缘,于现法中少得义利,多 生忧恼。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,他 骂报骂:他瞋报瞋:他打报打:他弄报 弄:是名有犯,有所违越,是染违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于 他有情有所侵犯:或自不为,彼疑侵 犯:由嫌嫉心,由慢所执,不如理谢而 牛轻舍:是名有犯,有所违越,是染违 犯。若由懒堕、懈怠、放逸、不谢轻舍, 是名有犯,有所违越,非染违犯。无违



犯者:若欲方便调彼伏彼,出不善处安立善处;若是外道;若彼希望,要因现行非法有罪,方受悔谢;若彼有情性好斗诤,因悔谢时倍增愤怒;若复知彼为性堪忍,体无嫌恨;若必了他因谢侵犯,深生羞耻,而不悔谢;皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,他 所侵犯,彼还如法平等悔谢,怀嫌恨 心,欲损恼彼,不受其谢,是名有犯,有 所违越,是染违犯。虽复于彼无嫌恨 心,不欲损恼,然由禀性不能堪忍,故 不受谢,亦名有犯,有所违越,是染违 犯。无违犯者:若欲方便调彼伏彼,广 说一切,如前应知。若不如法不平等 谢,不受彼谢,亦无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于他怀忿,相续坚持,生已不舍,是名有犯,有所违越,是染违犯。无违犯者:为断彼故,生起乐欲,广说如前。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,贪 着供事增上力故,以爱染心管御徒众, 是名有犯,有所违越,是染违犯。无违 犯者:不贪供侍,无爱染心管御徒众。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,懒 堕懈怠,耽睡眠乐卧乐倚乐,非时非量,是名有犯,有所违越,是染违犯。无 违犯者:若遭疾病;若无气力,行路疲弊;若为断彼生起乐欲,广说一切,如 前应知。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,怀 爱染心,谈说世事,虚弃时日,是名有 犯,有所违越,是染违犯。若由忘念虚 弃时日,是名有犯,有所违越,非染违 犯。无违犯者:见他谈说,护彼意故,安 住正念须臾而听;若事希奇,或暂问 他,或答他问,无所违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,为令心住,欲定其心,心怀嫌恨,憍慢所持,不诣师所求请教授,是名有犯,有所违越,是染违犯。懒堕懈怠而不请者,非染违犯。无违犯者:若遇疾病;若无气力;若知其师颠倒教授;若自多



闻,自有智力,能令心定;若先已得所 应教授;而不请者,无所违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,起 贪欲盖,忍受不舍,是名有犯,有所违 越,是染违犯。无违犯者:若为断彼生 起乐欲,发勤精进,烦恼猛利,蔽抑心 故,时时现行。如贪欲盖,如是瞋恚、惛 沈、睡眠、掉举、恶作及与疑盖,当知亦 尔。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,贪味静虑,于味静虑见为功德,是名有犯,有所违越,是染违犯。无违犯者:若为断彼生起乐欲,广说如前。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,起

如是见,立如是论:菩萨不应听声闻乘相应法教;不应受持;不应修学;菩萨何用于声闻乘相应法教,听闻受持,精勤修学?是名有犯,有所违越,是染违犯。何以故?菩萨尚于外道书论精勤研究,况于佛语。无违犯者:为令一向习小法者,舍彼欲故,作如是说。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于菩萨藏未精研究,于菩萨藏一切弃舍,于声闻藏一向修学,是名有犯,有所违越,非染违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,现有佛教,于佛教中未精研究,于异道论及诸外论精勤修学,是名有犯,有所违

越,是染违犯。无违犯者:若上聪敏;若能速受;若经久时能不忘失;若于其义能思能达;若于佛教如理观察,成就俱行无动觉者,于日日中,常以二分修学佛语,一分学外,则无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,越菩萨法,于异道论及诸外论研求善巧,深心宝玩,爱乐耽味,非如辛药而习近之,是名有犯,有所违越,是染违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,闻菩萨藏,于甚深处最胜甚深真实法义,诸佛菩萨难思神力,不生信解,憎背毁谤;不能引义,不能引法,非如来说,不能利益安乐有情,是名有犯,有所违

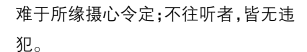


越,是染违犯。如是毁谤,或由自内非 理作意:或随顺他而作是说。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,若 闻其深最其深处,心不信解。菩萨尔时 应强信受,应无谄曲,应如是学,我为 非善, 盲无慧目, 干如来眼随所宣说, 于诸如来密意语言而生诽谤。菩萨如 是自处无知,仰推如来,干诸佛法无不 现知,等随观见,如是正行,无所违犯。 虽无信解,然不诽谤。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪.干 他人所,有染爱心,有瞋恚心,自赞毁 他,是名有犯,有所违越,是染违犯。无 违犯者:若为摧伏诸恶外道:若为住持 如来圣教:若为方便调彼伏彼,广说如 前:或欲令其未净信者发生净信,已净 信者倍复增长。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,闻 说正法论义决择, 憍慢所制, 怀嫌恨 心,怀恚恼心,而不往听;是名有犯,有 所讳越, 是染讳犯。若为懒堕懈怠所 蔽,而不往听,非染讳犯。无讳犯者,若 不觉知;若有疾病;若无气力;若知倒 说:若为护彼说法者心:若正了知彼所 说义,是数所闻所持所了;若已多闻, 具足闻持,其闻积集:若欲无间干境住 心:若勤引发菩萨胜定:若自了知上品 愚钝,其慧钝浊,于所闻法难受难持,



若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,干 说法师,故思轻毁,不深恭敬,嗤笑调 弄,但依于文,不依于义,是名有犯,有 所违越,是染违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于 诸有情所应作事. 怀嫌恨心. 怀恚恼 心,不为助伴。谓于能办所应作事,或 于道路若往若来:或于正说事业加行: 或于掌护所有财宝:或于和好乖离诤 讼:或干吉会:或干福业:不为助伴,是 名有犯,有所违越,是染违犯。若为懒 堕懈怠所蔽,不为助伴,非染违犯。无



违犯者,若有疹疾;若无气力;若了知 彼自能成办:若知求者自有依怙:若知 所作能引非义能引非法: 若欲方便调 彼伏彼,广说如前;若先许余为作助 伴:若转请他有力者助:若于善品正勤 修习不欲暂废:若性愚钝,干所闻法难 受难持,如前广说;若为将护多有情 意:若护僧制,不为助伴,皆无讳犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,见 诸有情, 遭重疾病, 怀嫌恨心, 怀恚恼 心,不往供事,是名有犯,有所违越,是 染讳犯。若为懒堕懈怠所蔽,不往供 事,非染违犯。无违犯者,若自有病;若 无气力:若转请他有力随顺令往供事:



若知病者有依有怙: 若知病者自有势 力,能自供事;若了知彼长病所触,堪 自支持:若为勤修广大无上殊胜善品: 若欲护持所修善品令无间缺: 若自了 知上品愚钝,其慧钝浊,于所闻法难受 难持,难干所缘摄心令定:若先许余为 作供事。如于病者,于有苦者为作助伴 欲除其苦,当知亦尔。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,见 诸有情,为求现法、后法事故,广行非 理,怀嫌恨心,怀恚恼心,不为宣说如 实正理,是名有犯,有所违越,是染违 犯。若由懒堕懈怠所蔽,不为宣说,非 染违犯。无违犯者:若自无知:若无气

力:若转请他有力者说:若即彼人自有 智力;若彼有余善友摄受:若欲方便调 彼伏彼,广说如前:若知为说如实正 理,起嫌恨心,若发恶言:若颠倒受:若 无爱敬: 若复知彼性弊忙戾. 不为宣 说,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,于 先有恩诸有情所,不知恩惠,不了恩 惠,怀嫌恨心,不欲现前如应酬报,是 名有犯,有所违越,是染违犯。若为懒 堕懈怠所蔽,不现酬报,非染违犯。无 违犯者, 勤加功用, 无力无能不获酬 报:若欲方便调彼伏彼,广说如前:若 欲报恩而彼不受,皆无违犯。



若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,见 诸有情堕在丧失财宝眷属禄位难处, 多牛愁恼,怀嫌恨心,不往开解,是名 有犯,有所违越,是染违犯。若为懒堕 懈怠所蔽,不往开解,非染违犯。无违 犯者, 应知如前, 干他事业, 不为助伴。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,有 饮食等资生众具. 见有求者正来悕求 饮食等事,怀嫌恨心,怀恚恼心,而不 给施,是名有犯,有所违越,是染违犯。 若由懒堕懈怠放逸,不能施与,非染违 犯。无违犯者:若现无有可施财物:若 彼希求不如法物,所不宜物;若欲方便 调彼伏彼,广说如前:若来求者王所不

宜,将护王意;若护僧制;而不惠施,皆 无讳犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,摄 受徒众,怀嫌恨心,而不随时无倒教 授、无倒教诫:知众匮乏,而不为彼从 清净信长者居十婆罗门等, 如法追求 衣服饮食诸坐卧具, 病缘医药资身什 物,随时供给,是名有犯,有所违越,是 染违犯。若由懒堕懈怠放逸,不往教 授,不往教诫,不为追求如法众具,非 染讳犯。无讳犯者,若欲方便调彼伏 彼,广说如前;若护僧制;若有疹疾;若 无气力不任加行:若转请余有势力者: 若知徒众世所共知有大福德,各自有

力求衣服等资身众具;若随所应教授教诫,皆已无倒教授教诫;若知众内,有本外道,为窃法故来入众中,无所堪能不可调伏,皆无违犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,怀嫌恨心,于他有情,不随心转,是名有犯,有所违越,是染违犯。若由懒堕懈怠放逸,不随其转,非染违犯。无违犯者:若彼所爱非彼所宜;若有疾病;若无气力不任加行;若护僧制;若彼所爱虽彼所宜,而于众多非宜非爱;若为降伏诸恶外道;若欲方便调彼伏彼,广说如前:不随心转,皆无违犯。

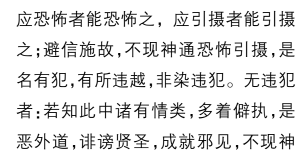
若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,怀

嫌恨心,他实有德不欲显扬;他实有誉 不欲称美:他实妙说不赞善哉:是名有 犯,有所违越,是染违犯。若由懒堕懈 怠放逸,不显扬等,非染违犯。无违犯 者:若知其人性好少欲,将护彼意:若 有疾病: 若无气力: 若欲方便调彼伏 彼,广说如前:若护僧制:若知由此显 扬等缘, 起彼杂染憍举无义, 为遮此 过:若知彼德虽似功德而非实德:若知 彼誉虽似善誉而非实誉: 若知彼说虽 似妙说而实非妙:若为降伏诸恶外道: 若为侍他言论究竟,不显扬等,皆无违 犯。

若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,见



若诸菩萨安住菩萨净戒律仪,具 足成就种种神通变现威力,于诸有情



又一切处无违犯者。谓若彼心增 上狂乱:若重苦受之所逼切:若未曾受 净戒律仪。当知一切皆无违犯。

通恐怖引摄,无有违犯。

若诸菩萨,从他正受戒律仪已,由 善清净求学意乐,菩提意乐:饶益一切 有情意乐, 生起最极尊重恭敬, 从初专 精不应违犯。设有违犯,即应如法疾疾 悔除,令得还净。

如是菩萨一切违犯,当知皆是恶作所摄,应向有力,于语表义能觉能受小乘大乘补特伽罗,发露悔灭。

若诸菩萨以上品缠,违犯如上他胜处法,失戒律仪,应当更受。

若中品缠,违犯如上他胜处法,应 对于三补特伽罗,或过是数,应如发露 除恶作法,先当称述所犯事名,应作是 说:长老专志,或言大德,我如是名,违 越菩萨毗奈耶法,如所称事,犯恶作 罪。余如苾刍发露悔灭恶作罪法,应如 是说。

若下品缠,违犯如上他胜处法,及余违犯,应对于一补特伽罗发露悔法,



当知如前。

若无随顺补特伽罗,可对发露,悔除所犯。尔时菩萨以净意乐,起自誓心,我当决定防护当来,终不重犯。如是于犯,还出还净。

复次,如是所犯诸事菩萨学处,佛 于彼彼素呾缆中随机散说,谓依律仪 戒,摄善法戒,饶益有情戒,今于此菩 萨藏摩呾理迦,综集而说。菩萨于中应 起尊重,住极恭敬,专精修学。

菩萨戒本一卷



# 本地分中菩萨地 初持瑜伽处真实义品第四

云何真实义?谓略有二种。一者、 依如所有性,诸法真实性。二者、依尽 所有性,诸法一切性。如是诸法真实 性、一切性,应知总名真实义。

此真实义品类差别,复有四种。一者、世间极成真实,二者、道理极成真实,三者、烦恼障净智所行真实,四者、所知障净智所行真实。

云何世间极成真实?谓一切世间,

干彼彼事随顺假立、世俗串习、悟入觉 慧所见同性。谓地唯是地,非是火等。 如地如是,水、火、风,色、声、香、味、 触,饮食、衣、乘、诸庄严具、资产什物, 涂香、华鬘、歌舞妓乐、种种光明、男女 承事、田园、邸店、宅舍等事,当知亦 尔。苦唯是苦,非是乐等;乐唯是乐,非 是苦等。以要言之,此即如此,非不如 此:是即如是,非不如是。决定胜解所 行境事,一切世间从其本际展转传来, 想自分别共所成立,不由思惟、筹量、 观察,然后方取。是名世间极成真实。

云何道理极成真实? 谓诸智者有道理义。诸聪叡者、诸黠慧者、能寻思



者、能伺察者、住寻伺地者、具自辩才者、居异生位者、随观察行者,依止现、比及至教量,极善思择决定智所行、所知事,由证成道理所建立、所施设义。是名道理极成真实。

云何烦恼障净智所行真实?谓一切声闻、独觉,若无漏智、若能引无漏智、若无漏后得世间智所行境界,是名烦恼障净智所行真实。由缘此为境,从烦恼障智得清净,于当来世无障碍住,是故说名烦恼障净智所行真实。

此复云何?谓四圣谛。一、苦圣谛, 二、集圣谛,三、灭圣谛,四、道圣谛。 即于如是四圣谛义极善思择,证入现



观。入现观已,如实智生。此谛现观,声闻、独觉能观唯有诸蕴可得,除诸蕴外我不可得。数习缘生诸行生灭相应慧故,数习异蕴补特伽罗无性见故,发生如是圣谛现观。

云何所知障净智所行真实?谓于 所知能碍智故,名所知障。从所知障得 解脱智所行境界,当知是名所知障净 智所行真实。

此复云何?谓诸菩萨诸佛世尊入 法无我,入已善净,于一切法离言自 性、假说自性平等平等无分别智所行 境界。如是境界为最第一、真如无上、 所知边际,齐此一切正法思择皆悉退 还,不能越度。

又安立此真实义相,当知即是无 二所显。所言二者,谓有、非有。

此中有者,谓所安立假说自性,即 是世间长时所执, 亦是世间一切分别 戏论根本。或谓为色、受、想、行、识,或 谓眼、耳、鼻、舌、身、意.或复谓为地、 水、火、风,或谓色、声、香、味、触、法, 或谓为善、不善、无记,或谓生灭,或谓 缘牛,或谓过去、未来、现在,或谓有 为,或谓无为,或谓此世,或谓他世,或 谓日月,或复谓为所见、所闻、所觉、所 知、所求、所得, 意随寻伺, 最后乃至或 谓涅槃。如是等类,是诸世间共了诸法



假说自性,是名为有。

言非有者,谓即诸色假说自性,乃 至涅槃假说自性,无事无相,假说所依,一切都无。假立言说依彼转者皆无 所有,是名非有。

先所说有,今说非有,有及非有二 俱远离,法相所摄真实性事,是名无二。由无二故,说名中道,远离二边,亦 名无上。佛世尊智于此真实已善清净, 诸菩萨智于此真实学道所显。又即此 慧,是诸菩萨能得无上正等菩提广大 方便。

何以故?以诸菩萨处于生死,彼彼生中修空胜解,善能成熟一切佛法及

诸有情。又能如实了知生死,不于生死 以无常等行深心厌离。

若诸菩萨不能如实了知生死,则不能于贪瞋痴等一切烦恼深心弃舍;不能弃舍诸烦恼故,便杂染心受诸生死;由杂染心受生死故,不能成熟一切佛法及诸有情。

若诸菩萨于其生死以无常等行深 心厌离,是则速疾入般涅槃;彼若速疾 入般涅槃,尚不能成熟一切佛法及诸 有情,况能证无上正等菩提。

又诸菩萨,由习如是空胜解故,则 于涅槃不深怖畏,亦于涅槃不多愿乐。

若诸菩萨深怖涅槃, 即便于彼涅



槃资粮不能圆满。由于涅槃深怖畏故, 不见涅槃胜利功德;由不见故,便于涅 槃远离一切清净胜解。

若诸菩萨于其涅槃多住愿乐,是则速疾入般涅槃;彼若速疾入般涅槃,则便不能成熟佛法及诸有情。

当知此中若不如实了知生死,即 杂染心流转生死;若于生死深心厌离, 即便速疾入般涅槃。若于涅槃深心怖 畏,即于能证涅槃资粮不能圆满;若于 涅槃多住愿乐,即便速疾入般涅槃。是 诸菩萨,于证无上正等菩提无大方便。

若能如实了知生死,即无染心流 转生死。 若于生死不以无常等行深心厌离,即不速疾入般涅槃。若于涅槃不深怖畏,即能圆满涅槃资粮;虽于涅槃见有微妙胜利功德,而不深愿速证涅槃。是诸菩萨,于证无上正等菩提有大方便。是大方便,依止最胜空性胜解;是故菩萨修习学道所摄最胜空性胜解,名为能证如来妙智广大方便。

又诸菩萨,由能深入法无我智,于 一切法离言自性如实知已,达无少法 及少品类可起分别。

唯取其事,唯取真如。不作是念, 此是唯事,是唯真如;但行于义。如是 菩萨行胜义故,于一切法平等平等。以 真如慧如实观察,于一切处具平等见、 具平等心,得最胜舍。依止此舍,于诸 明处一切善巧勤修习时,虽复遭遇一 切劬劳、一切苦难,而不退转,速疾能 令身无劳倦、心无劳倦。

于诸善巧速能成办,得大念力。不 因善巧而自贡高,亦于他所无有秘吝。 于诸善巧心无怯弱,有所堪能。所行无 碍,具足坚固钾铠加行。

是诸菩萨于生死中,如如流转遭 大苦难,如是如是于其无上正等菩提 堪能增长。如如获得尊贵殊胜,如是如 是于诸有情憍慢渐减。如如证得智慧 殊胜,如是如是倍于他所难诘、诤讼、 這杂语论、本惑、随惑、犯禁现行,能数观察深心弃舍。如如功德展转增长,如是如是转覆自善、不求他知、亦不希求利养恭敬。如是等类菩萨所有众多胜利是菩提分。随顺菩提,皆依彼智。是故一切已得菩提、当得、今得,皆依彼智。除此更无若劣若胜。

又诸菩萨乘御如是无戏论理,获得如是众多胜利。为自成熟诸佛法故,为成熟他三乘法故,修行正行。彼于如是修正行时,于自身财远离贪爱,于诸众生学离贪爱,能舍身财,唯为利益诸众生故。

又能防护、极善防护由身语等修

学律仪, 性不乐恶, 性极贤善。

又能忍他一切侵恼,于行恶者能 学堪忍,性薄瞋忿,不侵恼他。

又能勤修一切明处令其善巧,为 断众生一切疑难,为惠众生诸饶益事, 为自摄受一切智因。

又能于内安住其心令心善定,于 心安住常勤修学,为净修治四种梵住, 为能游戏五种神通,为能成立利众生 事,为欲除遣精勤修学一切善巧所生 劳倦。

又性黠慧成极真智,为极真智常 勤修学,为自当来般涅槃故修习大乘。

又诸菩萨即于如是修正行时,于

·瑜伽直实义品·



具功德诸有情所,常乐现前供养恭敬。

于具过失诸有情所,常乐现前发 起最胜悲心、愍心,随能随力,令彼除 断所有讨失。

于己有怨诸有情所,常起慈心,随 能随力,无谄无诳,作彼种种利益安 乐,令彼怨者意乐加行所有过失及怨 嫌心自然除断。

于己有恩诸有情所,善知恩故,若 等若增现前酬报, 随能随力, 如法令其 意望满足。虽无力能,彼若求请,即于 彼彼所作事业示现殷重精勤营务,终 不顿止彼所悕求,云何令彼知我无力, 非无欲乐。

如是等类, 当知名为菩萨乘御无 戏论理,依极真智修正加行。

以何道理应知诸法离言自性? 谓 一切法假立自相,或说为色,或说为 受,如前广说乃至涅槃。当知一切唯假 建立,非有自性。亦非离彼别有自性, 是言所行、是言境界。如是诸法,非有 自性如言所说,亦非一切都无所有。如 是非有,亦非一切都无所有。

云何而有?谓离增益实无妄执,及 离损减实有妄执,如是而有:即是诸法 胜义自性。当知唯是无分别智所行境 界。若于诸法诸事随起言说,即于彼法 彼事有自性者,如是一法一事应有众 多自性。

何以故?以于一法一事制立众多假说而诠表故。亦非众多假说诠表决定可得。谓随一假说,于彼法彼事有体、有分、有其自性;非余假说。是故一切假说若具不具,于一切法、于一切事,皆非有体、有分、有其自性。

又如前说色等诸法,若随假说有 自性者,要先有事,然后随欲制立假 说,先未制立彼假说时,彼法彼事应无 自性;若无自性,无事制立假说诠表, 不应道理;假说诠表既无所有,彼法彼 事随其假说而有自性,不应道理。

又若诸色未立假说诠表已前,先

有色性,后依色性制立假说摄取色者, 是则离色假说诠表,于色想法、于色想 事应起色觉,而实不起。

如说其色,如是受等如前所说乃 至涅槃,应知亦尔。由此因缘由此道 理,当知诸法离言自性。

有二种人,于佛所说法毗奈耶,俱为失坏。

一者、于色等法、于色等事,谓有假说自性自相,于实无事起增益执。二者、于假说相处、于假说相依离言自性胜义法性,谓一切种皆无所有,于实有事起损减执。

于实无事起增益执, 妄立法者所



有过失,已具如前显了开示;于色等法 实无事中,起增益执有过失故:于佛所 说法毗奈耶甚为失坏。

干色等法实有唯事起损减执坏诸 法者所有过失,由是过失,于佛所说法 毗奈耶其为失坏,我今当说。

谓若于彼色等诸法实有唯事起损 减执,即无真实,亦无虚假。如是二种 皆不应理。

譬如要有色等诸蕴,方有假立补 特伽罗,非无实事而有假立补特伽罗; 如是要有色等诸法实有唯事. 方可得 有色等诸法假说所表, 非无唯事而有 色等假说所表。

若唯有假,无有实事,既无依处, 假亦无有,是则名为坏诸法者。

如有一类,闻说难解大乘相应、空 性相应、未极显了密意趣义甚深经典, 不能如实解所说义, 起不如理虚妄分 别,由不巧便所引寻思,起如是见,立 如是论:一切唯假,是为真实,若作是 观名为正观。

彼于虚假所依处所实有唯事,拨 为非有,是则一切虚假皆无,何当得有 一切唯假是为真实。由此道理,彼于真 实及以虚假二种俱谤都无所有。由谤 真实及虚假故,当知是名最极无者。如 是无者,一切有智同梵行者不应共语、

不应共住。如是无者,能自败坏,亦坏世间随彼见者。

世尊依彼密意说言:宁如一类起我见者,不如一类恶取空者。

何以故?起我见者,唯于所知境界 迷惑,不谤一切所知境界;不由此因堕 诸恶趣。于他求法、求苦解脱不为虚 诳,不作稽留;于法、于谛亦能建立;于 诸学处不生慢缓。

恶取空者,亦于所知境界迷惑,亦 谤一切所知境界;由此因故,堕诸恶趣 。于他求法、求苦解脱能为虚诳,亦作 稽留;于法、于谛不能建立;于诸学处 极生慢缓。如是损减实有事者,于佛所



说法毗奈耶甚为失坏。

云何名为恶取空者?谓有沙门、或婆罗门,由彼故空亦不信受,于此而空亦不信受,如是名为恶取空者。

何以故?由彼故空,彼实是无;于此而空,此实是有。由此道理可说为空。若说一切都无所有,何处、何者、何故名空?亦不应言由此、于此即说为空。是故名为恶取空者。

云何复名善取空者?谓由于此彼 无所有,即由彼故正观为空;复由于此 余实是有,即由余故如实知有。如是名 为悟入空性,如实无倒。

谓于如前所说一切色等想事、所

说色等假说性法,都无所有,是故于此 色等想事,由彼色等假说性法说之为 空。

于此一切色等想事,何者为余?谓即色等假说所依。

如是二种皆如实知。谓于此中实有唯事,于唯事中亦有唯假;不于实无起增益执,不于实有起损减执。不增不减、不取不舍,如实了知如实真如离言自性。如是名为善取空者,于空法性能以正慧妙善通达。

如是随顺证成道理,应知诸法离言自性。复由至教,应知诸法离言自性。如佛世尊转有经中,为显此义而说



#### 颂曰:

云何此颂显如是义?谓于色等想法,建立色等法名;即以如是色等法名; 即以如是色等法名,论表随说色等想法。或说为色,或说为受,或说为想,广说乃至说为涅槃。

于此一切色等想法、色等自性都 无所有,亦无有余色等性法,而于其中 色等想法离言义性,真实是有。当知即 是胜义自性,亦是法性。

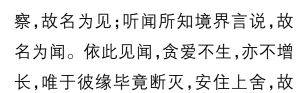
## 又佛世尊义品中说:

世间诸世俗年尼皆不着无着孰能取见闻而不爱

云何此颂显如是义?谓于世间色等想事,所有色等种种假说,名诸世俗。

如彼假说于此想事有其自性,如是世俗牟尼不着。何以故?以无增益、 损减见故,无有现前颠倒见故,由此道 理名为不着。

如是无着,谁复能取?由无见故,于事不取增益、损减,于所知境能正观



名不爱。

又佛世尊为彼散他迦多衍那作如是说:散他苾刍!不依于地而修静虑,不依于水、不依于火、不依于风、不依空处、不依识处、不依无所有处、不依驻想非非想处、不依此世他世、不依日月光轮、不依见闻觉知、不依所求所得、不依意随寻伺、不依一切而修静虑。

云何修习静虑苾刍,不依于地而 修静虑,广说乃至不依一切而修静虑? 散他苾刍!或有于地除遣地想,或有于水除遣水想,广说乃至或于一切除一切想,如是修习静虑苾刍,不依于地而修静虑,广说乃至不依一切而修静虑。

如是修习静虑苾刍,为因陀罗、为 伊舍那、为诸世主并诸天众遥为作礼 而赞颂曰:

> 敬礼吉祥士 敬礼士中尊 我今不知汝 依何修静虑

云何此经显如是义?谓于一切地等想事,诸地等名施设假立,名地等想。即此诸想,于彼所有色等想事,或

起增益、或起损减。若于彼事起能增益 有体自性执,名增益想;起能损减唯事 胜义执,名损减想。彼于此想能正除 遣,能断、能舍,故名除遣。

如是等类无量圣言,名为至教。由此如来最胜至教,应知诸法离言自性。

问:若如是者,何因缘故,于一切法离言自性而起言说?

答:若不起言说,则不能为他说一切法离言自性,他亦不能闻如是义。若无有闻,则不能知此一切法离言自性。为欲令他闻知诸法离言自性,是故于此离言自性而起言说。

又诸愚夫, 由于如是所显真如不

088

了知故,从是因缘,八分别转,能生三事,能起一切有情世间及器世间。

云何名为八种分别?

一者、自性分别,二者、差别分别, 三者、总执分别,四者、我分别,五者、 我所分别,六者、爱分别,七者、非爱分别,八者、彼俱相违分别。

云何如是八种分别能生三事?

谓若自性分别、若差别分别、若总执分别,此三分别能生分别戏论所依、分别戏论所缘事。谓色等想事为依缘故,名想言说所摄、名想言说所显分别戏论,即于此事分别计度非一众多品类差别。



若我分别、若我所分别,此二分别 能生一切余见根本及慢根本萨迦耶 见,及能生一切余慢根本所有我慢。

若爱分别、若非爱分别、若彼俱相 违分别,如其所应能生贪欲、瞋恚、愚 痴。

是名八种分别,能生如是三事。谓 分别戏论所依缘事,见、我慢事,贪瞋 痴事。

当知此中,分别戏论所依缘事为 所依止,生萨迦耶见及以我慢;萨迦耶 见、我慢为依,生贪瞋痴。由此三事,普 能显现一切世间流转品法。

云何名为自性分别? 谓于一切色

等想事,分别色等种种自性所有寻思。如是名为自性分别。

云何名为差别分别?谓即于彼色等想事,谓此有色、谓此无色,谓此有 见、谓此无见,谓此有对、谓此无对,谓此有漏、谓此无漏,谓此有为、谓此无 为,谓此是善、谓此不善、谓此无记,谓此过去、谓此未来、谓此现在。由如是等无量品类差别道理,即于自性分别依处,分别种种彼差别义。如是名为差别分别。

云何名为总执分别?谓即于彼色等想事,我及有情、命者、生者等假想施设所引分别。于总多法总执为因,分



别而转。于舍、军林、饮食、衣乘等假想施设所引分别,如是名为总执分别。

云何名为我、我所分别?谓若诸事有漏有取,长时数习我、我所执之所积聚;由宿串习彼邪执故,自见处事为缘所生虚妄分别。如是名为我我所分别。

云何名为爱分别?谓缘净妙、可意 事境所生分别。

云何名为非爱分别? 谓缘不净妙、 不可意事境所生分别。

云何名为彼俱相违分别? 谓缘净 妙不净妙、可意不可意俱离事境所生 分别。

此中所说略有二种。一者、分别自

性,二者、分别所依、分别所缘事。如是二种,无始世来,应知展转更互为因。谓过去世分别为因,能生现在分别所依及所缘事。现在分别所依缘事既得生已,复能为因,生现在世由彼依缘所起分别。于今分别不了知故,复生当来所依缘事;彼当生故,决定当生依彼、缘彼所起分别。

云何了知如是分别**?** 谓由四种寻思、四种如实智故。

云何名为四种寻思?一者、名寻思,二者、事寻思,三者、自性假立寻思,四者、差别假立寻思。

名寻思者,谓诸菩萨于名唯见名,



是名名寻思。

事寻思者,谓诸菩萨于事唯见事,是名事寻思。

自性假立寻思者,谓诸菩萨于自性假立,唯见自性假立,是名自性假立,寻思。

差别假立寻思者,谓诸菩萨于差别假立,唯见差别假立,是名差别假立,寻思。

此诸菩萨于彼名、事,或离相观、或合相观。依止名、事合相观故,通达 二种自性假立、差别假立。

云何名为四如实智?一者、名寻思 所引如实智,二者、事寻思所引如实



智,三者、自性假立寻思所引如实智,四者、差别假立寻思所引如实智。

云何名寻思所引如实智? 谓诸菩萨于名寻思唯有名已,即于此名如实了知。谓如是名为如是义,于事假立,为令世间起想、起见、起言说故。若于一切色等想事,不假建立色等名者,无有能于色等想事起色等想;若无有想,则无有能起增益执;若无有执,则无言说。若能如是如实了知,是名名寻思所引如实智。

云何事寻思所引如实智? 谓诸菩萨于事寻思唯有事已,观见一切色等想事性离言说,不可言说。若能如是如

实了知,是名事寻思所引如实智。

云何自性假立寻思所引如实智? 谓诸菩萨于自性假立寻思唯有自性假立已,如实通达了知色等想事中,所有自性假立非彼事自性,而似彼事自性 显现。又能了知彼事自性,犹如变化、影像、响应、光影、水月、焰水、梦、幻相似显现,而非彼体。若能如是如实了知最甚深义所行境界,是名自性假立寻思所引如实智。

云何差别假立寻思所引如实智? 谓诸菩萨于差别假立寻思唯有差别假 立已,如实通达了知色等想事中,差别 假立不二之义。谓彼诸事非有性、非无 性。可言说性不成实故,非有性;离言说性实成立故,非无性。如是由胜义谛故,非有色,于中无有诸色法故;由世俗谛故,非无色,于中说有诸色法故。如有性无性、有色无色,如是有见无见等差别假立门,由如是道理,一切皆应了知。若能如是如实了知差别假立不二之义,是名差别假立寻思所引如实智。

愚夫于此四如实智有所阙故,不 现前故,便有八种邪分别转,能生三 事,能起一切有情世间及器世间。谓由 如是邪分别故,起诸杂染;起杂染故, 流转生死;于生死中常流转故,恒有无



量随逐生死种种生老病死等苦,流转不息。

菩萨依此四如实智,能正了知八 种分别;于现法中正了知故,令当来世 戏论所摄所依缘事不复生起;不生起 故,于当来世从彼依缘所起 分别亦不 复生。如是分别及依缘事二俱灭故,当 知一切戏论皆灭;菩萨如是戏论灭故, 能证大乘大般涅槃。

于现法中,胜真实义所行处智极 清净故,普能获得一切自在。谓诸菩萨 于种种化,获得能化神通自在;于种种 变,获得能变神通自在。普于一切所知 境智,皆得自在。若欲久住,随其所乐

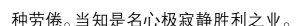


自在能住:若欲终殁,不待害缘,自在 能殁。由诸菩萨得如是等无量自在,于 诸有情最胜无上。

菩萨如是普干一切得自在故.获 得五种最上胜利。一者、获得心极寂 静。由住最静故,不由烦恼寂静故。二 者、能于一切明处无所罣碍,清净鲜白 妙智见转。三者、为利诸有情故,流转 生死无有厌倦。四者、善入一切如来密 意言义。五者、所得大乘胜解不可引 夺、不从他缘。

当知如是五种胜利,有五种业。

一者、菩萨成就最胜现法乐住,能 灭一切为趣菩提精勤加行所生身心种



二者、菩萨普能成熟一切佛法。当 知是名干诸明处无碍清白微妙智见胜

三者、菩萨普能成熟一切有情。当 知是名流转生死无有厌倦胜利之业。

利之业。

四者、菩萨能下除遣所化有情随 所生起一切疑惑:护持如来妙正法眼. 令得久住:于能隐没如来圣教像似正 法,能知、能显、能正除灭。当知是名善 入如来密意言义胜利之业。

五者、菩萨能摧一切外道异论,精 进坚牢,正愿无动。当知是名大乘胜解 不可引夺、不从他缘胜利之业。

如是菩萨所有一切菩萨所作,皆 为如是五胜利业之所摄受。

云何一切菩萨所作? 谓自安乐而 无杂染, 普能成熟一切佛法, 普能成熟 一切有情,护持如来无上正法,摧伏他 论、精进勇猛、正愿无动。

当知如是四真实义,初二下劣,第 三处中,第四最胜。



#### 附录:

# 慈宗的名义

太虚大师 二十五年四月在奉化雪窦寺讲

"慈宗",就是"弥勒宗"。梵语弥勒, 此译为慈氏,依据慈氏为宗,乃立"慈宗"的 名义。民国十二年元日,我在武昌佛学院, 选集《瑜伽·真实义品》以明其境,菩萨戒本 以轨其行,弥勒上生经以明其果,叫做慈宗 三要。在叙文有几句话:"远稽乾竺,仰慈氏 之德风: 迩征大唐, 续慈恩之芳焰, 归宗有 在,故曰慈宗"。是定这个慈宗名义的缘起。

103

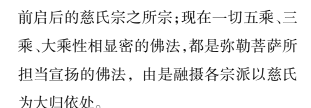


在平常看起来,慈宗似乎就是慈恩宗,其实 不然, 慈恩宗是唐高宗皇帝建大慈恩寺于 陕西长安,时玄奘三藏大宏新译经论,高宗 请玄奘法师住持大慈恩寺, 其高足窥基法 师继起,都称慈恩大师,主弘法相唯识教 观,此慈恩宗之所由立名也。但与慈宗虽不 无小异,亦实有密切关系,然慈宗最重要者 在宗奉慈氏菩萨,以上生内院,比如念阿弥 陀佛以求生极乐世界, 专以阿弥陀佛为宗 奉,持名、观想之所念皆在阿弥陀佛,此亦 如是,专在慈氏如来。玄奘、窥基法师虽亦 生兜率, 然习法相唯识者不一定以上生弥 勒内院为宗: 也有宗慈氏生兜率的不习法 相唯识。中国净土初相庐山慧远大师的师 父道安法师, 已经宗奉兹氏宗以求生兜率



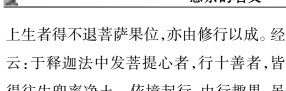
内院, 这是慈恩宗以前早有慈氏宗流行的 事实。考求生西方弥陀净土的盛行中国,在 唐朝善导大师以后, 唐朝以先还是修弥勒 宗的特多:如中国唐以前的古像以弥勒为 多,后唐以后才雕刻弥陀或西方三圣像,所 以现在依慈氏为宗的慈宗渊源甚古。

法相唯识教观,都依慈氏为根本。故慈 宗可以包括慈恩宗; 慈恩宗则不能概括慈 宗。今慈宗三要乃举其最宗要的三种,已备 经律论三藏:《直实义品》明教理、属论、《菩 萨戒本》轨行持、属律、《上生经》修证上生 果、属经。再推而广之,则唯识宗所依的六 经十一论——《华严经》、《解深密经》、《厚 严经》、《如来出现功德庄严经》、《大乘阿毗 达摩经》、十一论谓《瑜伽师地论》、《大乘庄 严论》、《显扬圣教论》、《辨中访论》、《成唯 识论》、《百法明门论》、《唯识二十论》、《集 论》、《杂集论》、《摄大乘论》及《观所缘缘》 等,慈氏菩萨所说《金刚经论》、《现观庄严 论》等法性经论,以及经、律、论三藏中之宣 说慈氏行果者,都是慈宗的法藏。然这还不 过就慈宗的主体上说,若依全体广用来说: 凡本师释迦牟尼佛所弘扬的法门, 教化之 生类,都付嘱兹氏菩萨。在各种经律上也都 讲到弥勒菩萨的因缘:如《无量寿经》中,佛 以弥陀净土付嘱弥勒菩萨盲扬: 禅宗的初 相迦叶尊者,也肩持释迦佛衣入定鸡足山, 以待弥勒当来下生成佛时候出来交付。所 以,凡是本师释迦牟尼佛所称大小性相显 密禅净等法门, 皆为当来下生弥勒佛所承



观察古今流传世界之佛法, 在印度流 行有三个五百年不同,初五百年三乘或小 乘的佛法,现在流行世上是锡兰缅甸暹罗 等处。第二五百年,龙树、马鸣、无著、世亲 等出世,将佛灭后隐没的大乘佛法发扬光 大出来,即现今流行中国、日本、朝鲜等者 皆是。第三五百年,显密大乘并行而密宗独 盛的时候,今流行中国西藏、西康、青海、蒙 古地区之佛教皆是,此诸佛法皆应各时各 地之机官而差别,溯其根源,都从释迦佛大 圆觉海之所流出,而皆会于一生补处慈氏 菩萨为承前启后之总枢。如是观察随机摄 化的佛法,皆可得证无上菩提之果,而向来 宗派的区别,也可不须执定的是一非余了。

由是以观一切佛法,可分三类:一、为 世出世间共修之五乘法,二、为出世共修之 三乘法,第三、为不共大乘法。一大乘法于 其偏胜又可分境、行、果三,其实仍是互摄 互涵的:例如真实义门理境,其中也有所修 法空观及四摄六度等行, 由行趣证离言法 性,终得涅槃菩萨妙果。《菩萨戒本》注重于 行,但是也有境与果的意义,先观境、发大 菩提心,才修菩提戒行,行满自然得果。《弥 勒上生经》属于得果,然慈氏之现在一生补 处果、当来究竟佛果,也莫不由自证离言之 理境,而方便设立教化有情之内院净土使

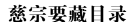


云:于释迦法中发菩提心者,行十善者,皆 得往生兜率净十。依境起行,由行趣果,虽 然互相通摄,也有各各特殊处以分齐限:大 略可分五乘、三乘、一乘,即一乘的境、行、 果的区别。也有经论可为共不共佛法总纲 要之概论者, 慈宗即以此共不共法总明一 切佛法义理浅深之意旨,故慈宗就是一切 佛法的总枢机。也就是从释迦佛大圆觉海 中, 流布干世上以度生成佛之佛法全体大 用、皆会归宗依于当来下生慈氏佛,谓之曰 慈宗也。(智定记)(见海刊十七卷第六期)

(附注)此文原为"兜率净土与十方净土之比观" 的第四节,今离出独立,题目仍旧。







### 一 经藏

- (一)佛说观弥勒菩萨上生兜率天经
- (二)弥勒佛法身咒印(佛说陀尼集经)
- (三)观上生经要及诸疏摘要
- (四)弥勒诸经

佛说弥勒大成佛经 罗什译 佛说弥勒来时经 失名译 佛说弥勒下生成佛经 义净译 (以上皆舍利弗问周本异译六译在三)

佛说弥勒下生经——法护译或否 佛说弥勒下生经——罗什译



(此阿难问与舍利弗问稍异)

弥勒问八法经——有异译

弥勒所问经——有二译

弥勒菩萨所问本愿经

慈氏菩萨所说缘生稻芊喻经

一切智光明仙人慈心因缘不食肉经

佛说慈氏菩萨誓愿陀罗尼经

佛说慈氏菩萨陀罗尼经

#### (五)诸经摘录

法华经普贤菩萨劝发品

心地观经——四则

大灌顶经——礼药师亦见弥勒

七佛所说神咒经——文殊咒

佛说陀罗尼集经——大势至咒

首楞严三昧经一

(以上诸经皆导归兜率见弥勒者)





佛本行经

华严经善财见弥勒章

楞严经弥勒圆通章

悲华经

十住断结经

狮子月佛本牛经

贤愚因缘经

(以上诸经有关说,弥勒行果者)

### 二律藏

- (一)菩萨戒本
- (二)菩萨戒羯磨仪
- (三)菩萨戒本讲要及诸疏摘要
- (四)菩萨戒本旧译
- (五)菩萨戒诸文摘录 瑜伽菩萨地戒品



菩萨戒决择分

菩萨璎珞经大众受学品第七

梵网经十重四十八轻戒

菩萨优婆塞戒经受戒品第十四

受十善戒经

真言受菩提心戒仪及受五戒八戒文

## 三 论藏

- (一)真实义品
- (二)真实义决择分
- (三)真实义品讲要及诸疏摘录
- (四)宗释诸论

大乘五蕴论

三十唯识论

二谛章显名辩体门——义林章

唯识童出体门——义林童

因明学概论

八识规矩颂讲要 佛法总抉择谈 法相唯识学概论

(五)诸论摘录 佛地论 发菩提心论

### 四 杂藏

- (一)弥勒佛礼赞文四首——奘译
- (二)慈氏菩萨略修愈誐念诵法
- (三)应化灵感略
- (四)上生嘉言略
- (五)宗祖史传史 宗派源流之慈宗略史 瑜伽师地论叙之慈宗略史 婆薮槃豆法师传 玄奘法师传 窥基法师传〔单行本〕



# 慈宗修习仪

一 要仪

二 略仪

三 本仪

四 胜仪

五 大仪

慈宗以慈氏净土因果贯摄群机,普收闻 名称一名之念,上齐等觉入妙觉之行,故言修 习仪轨,未可一例,今别开五门以说之。



### 一 要仪

每日一次,十分钟或数十分钟可毕;日日 行之不辍,命终决定得生内院。

南谟本师释迦牟尼佛,一拜:一切皆依释 尊贵教为根本故。

南谟十方常住佛法僧,一拜:依释尊教皈 命一切佛法僧故。

南谟本尊弥勒如来,一拜:普摄一切归慈 氏尊为宗主故。

合掌跪或立诵偈:

弥勒菩萨法王子,从初发心不食肉,以是 因缘名慈氏。为欲成熟诸众生,处于第四兜率 天,四十九重如意殿,昼夜恒说不退行,无数 方便度人天。

南谟兜率内院一生补处当下生弥勒如来。



南谟弥勒如来(坐念或经行念,四十九声、百零 八声、或千声)。

南谟弥勒如来, 当来下生, 愿与含识速奉 慈严。一拜。

南谟弥勒如来,大悲加持,愿资现身修增 福智。一拜。

南谟弥勒如来,所居内众,愿舍命时得生 其中。一拜。

按:此三回自他现未俱足,乃依奘师临终所 唱改成。

### 二 略仪

此以诵观弥勒菩萨上生兜率天经,随文 立观为宗:而持名或持咒,得入三摩地为趣。

- (一)三拜同要仪。
- (二)坐或跪诵观弥勒菩萨上生兜率天

经一遍,或加诵弥勒法身咒印三遍。

(三)同要仪唱偈,持弥勒如来名五百声 至千声数千声,或改为结印持弥勒菩萨法身 咒百零八遍至百千遍。(咒见经藏)。

(四)回向三拜,同要仪。或唱弥勒佛四礼 愿文、四拜。

## 三 本仪

此通境行果三,义境理观,戒行理事观, 天果事观。初习诵文入观,习至纯熟,则理事 常相应矣。

甲、晨课 宜在天未明以前。

- (一)三拜同要仪。
- (二)趺坐默诵真实义品,静观其义。
- (三)闭目澄心观照诸法离言自性,成习 修四寻思观数十分钟。



(四)回向三拜,同要仪。

乙、午课 午前午后均可。昔窥基法师 所行者,盖在乎此。

- (一)三拜同要仪。
- (二)坐唱:瑜伽论主,内院慈尊,契经 散说集能仁,菩萨戒敷陈!觉路金绳,共遵出 迷津!南无瑜伽戒菩萨摩诃萨。三称。
  - (三)趺坐诵菩萨戒本。
- (四)诵毕反省所行有违犯者,依羯摩文如法悔除。

(五)回向三拜,同要仪。

丙、夜课 宜初夜分。

- (一)三拜同要仪。
- (二)诵经同略仪。
- (三)持名或持咒同略仪。
- (四)唱诵赞弥勒佛,四礼愿文,四拜;



或回向三拜,同要仪。

#### 四 胜仪

- (一)成满十信,阶进初住。
- (二)历三贤位,修四加行。

其道在广集福智之资粮,相应解行之殊 胜。宜熟察玄奘大师,世亲菩萨一生之所行, 遵依以为楷式,而未遑言说陈也。

## 五 大仪

- (一)入真见道,得妙转依。
- (二)满菩萨心,趣如来觉。

其道在深证二空,圆修十度,求菩提于 五明,充涅槃之四德。近依无著大士,遥瞻慈 氏本尊,则高山仰止,景行行之,虽不能至,而 心向往之矣。(见《真实义品讲录·附录》)

# 助印芳名

8000元 重庆众居士

2000元 朱亚军

1330元 无名氏众

1030元 肃宁华严念佛堂

1000元 正静、正寿全家

549元 王淑丽、边丽琼等

500元 吕 辉 法界众生 孙景民

424 元 陈 见

300 元 陈桂霞

225 元 陈雁

220 元 刘钢志

200元 李传哲 胡天舜 郑 岚

100元 梁瑞强 刘绍辉 杨 玲 常 闻

陶莉萍 张 维 张丽林 增 旺

葛 新 李迎春 陶学伟之亲人

20元 张 盟 余化林 张 健

10元 曹爱平 何胜豹

#### 普为出资及读诵受持展转流通者

# 回向偈曰

愿以此功德 消除宿现业 增长诸福慧 圆成胜善根 所有刀兵劫 及与饥馑等 悉皆尽灭除 人各习礼让 读诵受持人 展转流涌者 现眷咸安乐 先亡获超升 人民悉康宁 风雨常调顺 法界诸含识 同证无上道

佛法难闻 经书难得 虽免费送 切勿轻慢 劝请发心 法布施最 积福增慧 解脱资粮 获赠经书 请谢佛恩 布施善款 功德不虚

## 华藏书库目录

#### 一、经论系列

《六祖坛经》、《地藏菩萨本愿经》、《楞严经》、《法华经》、《圆觉经·维摩诘所说经》、菩提心之修心法要集》、《经典合集:心经·药师经·金刚经·十善业道经·大悲咒·阿弥陀经·文殊师利所说般若波罗蜜经》、《唯识经典合集:八识规矩颂·百法明门论·大乘五蕴论·唯识三十论颂·唯识二十论》、《解深密经》、《慈宗三要:弥勒上生经·瑜伽菩萨戒本·瑜伽真实义品》、《摄大乘论》、《佛说佛名经》(精装)、《瑜伽师地论科句披寻记》(精装四册,成本 200 元)

#### 二、大德著述

《慧明法师开示录》、《心经诠注》(周止庵) 太虚大师著述:《人生佛教文集》、《药师经讲记》。 惟贤长老著述:《华严要义》、《楞严大义》、《普贤行愿品讲要》、《观音普门品讲记》、《十善业道经讲记》、《心经讲记》、《佛法在人间》、《实修问答集锦》、惟贤长老之《慈云全集》(精装五册,成本 200 元)

#### 三、其它

《禅与禅修指南》、《弟子规》(读诵本)、 《弟子规教材》、《佛教常识100问》

#### 另有惟贤长老光盘结缘:

| 2003年 |
|-------|
| 2004年 |
| 2005年 |
| 2005年 |
| 2007年 |
| 2008年 |
| 2008年 |
| 2008年 |
| 9年3月  |
| 09年6月 |
| 2009年 |
| 9年8月  |
| 2009年 |
| 2009年 |
| 2009年 |
| 9年11月 |
|       |

北京华藏图书馆是由热爱公益事业的民间有志之士于 2007 年 8 月在北京市民政局正式登记注册的国内首家国学主题公益图书馆,致力于弘扬中华儒释道传统文化。现藏有儒释道、中医、哲学、心灵等各类书籍供借阅。本馆经常举办各类讲座活动,每周六、日为学习读书日。我们真诚期望通过图书借阅及活动开展,唤醒和激发人们内心深处的美好情感,发起止恶行善之广大心、平等尊重之悲悯心、健康进取之精进心,减少犯罪,净化人心,促进社会和谐、世界和平。

#### 北京华藏图书馆

开户行: 中国光大银行股份有限公司北京方庄支行

账 号: 35170188000070510 户名: 北京华藏图书馆

地 址:北京市西城区新街口西里一区六号楼 6-2

邮 编: 100035

电 话: 010-67671974 13910384628

网站: <u>www.huazang.org.cn</u> 邮件: hz67671974@163.com

QQ 群: 53429333 13901992 QQ: 442672958

### 诸供养中 法供养最 欢迎助印