### 佛海樞要①

◆心經與禪密修行◆心經與義析微一心經顯說

42E

系

列

新逍遙園譯經院 發汗釋 成 觀 法 師 撰註

美國·遍 照 寺 敬台灣·大毘盧寺

ΕP



| <b>壹、心經顯説</b> 中、楔子  一、我  二、心經顯説 |
|---------------------------------|
|---------------------------------|

|           |             | 肆、      |           |           |      | 參、     | 貢い   |                |                                                    |             |                |                                  |                |                |         |         |           |          |                   |
|-----------|-------------|---------|-----------|-----------|------|--------|------|----------------|----------------------------------------------------|-------------|----------------|----------------------------------|----------------|----------------|---------|---------|-----------|----------|-------------------|
| A、總原則 185 | 一、心經與習禪 182 | 心經與禪密修行 | 丙、釋經文 130 | 乙、釋經題 122 | 甲、引言 | 心經奧義析微 | 心經奧義 | 出 從「以無所得故」起 95 | 伍 役一無眼耳鼻舌身意」起 ************************************ | 处「無尽手奉子身意一兜 | 四 從「是諸法空相」起 59 | <ul><li>三 從「舍利子,色不異空」起</li></ul> | □ 從「度一切苦厄」起 42 | ○ 從「觀自在菩薩」起 17 | 第三節:釋經文 | 第二節:釋譯者 | 第一節:釋經題 6 | 乙、正釋本文 6 | 五、心經「顯說」與心經「奧義」 5 |

目 次 3

### 心經系列自序

名 之 爲 鄙 人今將歷年來在美國各地所開示之「般若心經」之闡釋文字, Ü 經 系 列 , 此 亦 爲 佛 海 樞 要 \_\_ 之第一 集 。本集中包 括 彙集成 \_ N'S 經 册 顯

説 \_\_ 此 ` 中 Ú زن، 經奧義 經顯説 ` \_\_ 一文 Ü , 經奧義析微 大抵為 依 一般傳統 \_\_ ` \_ Ú 所說之義 經與禪密修行』 , 而 解 釋 四 文 5 經 之 文 字與

義

理

0

以

其理

較為

明顯易解

,

且為

般所

知

,

故名之爲「心

經顯

説

0

解 法 奥義 於此密語密意 , 其二 而 開 闡 ` 又 ·U 經中之 ど , , 心經之甚深旨趣 經 即 奥義 於 如來密義 如來 \_\_ , 一切甚深 此 ,以 所 ,乃在隱現此三乘不共之 謂 如來密義甚深秘奧,凡俗不能 奥 法藏 , 者, 速得悟 秘奧之義也。是爲依 A 通 達 0 如來密義 得窺 0 若 於禪門 , 得 故 名 知 見信 之為 無上

茲篇之作者 其三 ,蓋 Ü 以有人表示「心經奧義」一 經奧義 析 微 , 此篇 爲 將 文 Ü 經奧義 ,善則善矣 」一文所示者 ,然文字精簡 「,詳加 , 義 剖 理深 析

ري، 꽾 买 列 自 序 2

奥,中下根 奥義析微」 人無由得窺知解之門,是故再為逐段詳為解析,俾令皆解 ,名之爲

密即 門既 是故依於 其末復歸於一 已為 其四 禪 , 心經 、「ツ 别 如來無上法 而 密咒 不 而 修 别 經與禪密修行」,為 , 故 , , 不 則習禪甚佳 ,故爲禪中之無上禪 别 知 而 心經實亦為 别,行者心自精進通達而不取著,悉皆成就 ,修密亦勝 闡 如來法身之秘密境界,所謂「密法 示 如何依 ,可知矣 , 禪密並修尤勝; 於心經而習禪 八。心經 中又 爲 此 ` 隱現 爲 修密。蓋心 即 禪 如來密義 」是也 即 , 密 疾 趨 經法 , 無 即

願 以 此 編 與諸同道 ,速入佛智,同證菩提,令法久住,眾生聞者 , 同 出苦

輪 , 證 一於無上 上菩提

,

故有

斯篇之作

佛曆二 (一九九七年,民 五 四 一年佛 歡 國86年) 喜 日

釋成觀識於美國密西根州

遍

照寺

### 甲、楔子

### 一、我與心經的一段因緣

他 樣 經 到 所 他 以 . 對 的 是 的 , 位當場 在開 精要 註 這 佛學就 今天與大家 解 始 本也都是文言文的,實在看得不甚了了,這是我個人與心經過去的 部 默寫給 , 而它卻 學 經是我第一 )經有 ·佛的時候 講 我 很深的: 只有二百六十幾個字 的 一 }心 , 經 部看 ,最先接觸的便是心經 因他早就會背了)。接著我也 接 觸 , 1的佛經 首先將心 ,幾乎都快出家了;有一天他介紹我 0 那時候連註解本也看不很懂 經作 0 我跟 \_\_\_ 心經 :我在 番簡 有 介 高 中時 開 點 心 始背 點 經 大 , 有 緣 般說是六百 , 並 , 找 位同 這 , 就 一部經 再 註 是 加 . 學 解 和 部大般 上 本 , 很 所 在那 多人 來 段 那 能 看 因 找 時 時

緣

### 二、心經的重要性

部都 作法 還是在學, 經雖然是發心學佛的人一開始就學了,中間的人也在學, 學佛乃至於成佛 是只要唸一句 使你是學淨土宗的也好 或缺的。你學顯宗、學密宗、學律宗……任何一宗的修行,都一定有心經 只是大般若經的綜要;事實上,它可說是整個佛法的心要。它的重要性在那 一言以蔽之, 聖誦心經-則更加 , 在 晚課也有心經,放蒙山還有心經……處處都有心經!真言宗的全軌法本,每一 自從高中時看了心經以後 「事」上與在 難能稀有 但是真正能透徹了達此經之義理, 你只要學佛 阿彌陀佛」就行 ,都離不了心經。一切佛法的精要都在這裡面 所以,心經是任何宗派都必須要受持的經典-「理」上也都需要心經;在佛寺的早晚課誦中,早課裏有心 , 對,即使是淨土宗也一樣,雖然現代的淨土宗有些人說 你就處處離不了心經 一直到現在 但還是離不了心經。再者,各宗種種的法事 ,覺得這部經實在太重要了 實在不是很容易的事 ! 不管你學那一宗, 一直到大菩薩果位的時候 ,所以甚深微 ·舉要言之,從你初 若能 心經 , 都是不可 。甚至即 因為它不 深裡呢? 妙 , 本

地方 能在短短的篇幅裏, 上的 以心經的特點是:既精要、 從佛理上來講 般若心經」。至於在「理」上,則它不但是最高深的, 0 道理都涵蓋 以上簡單介紹了 由於這個原因,所以初學佛的人通常都先學「心經」,其道理之一 了 ,這怎麼說呢?因為佛法中的基礎名相, ,心經所闡示的理不但是最高的 包括得這麼完整、簡要,並且不讓人覺得繁雜,這是最難能的 一下心經在「事」上的重要性, 且廣博, 又高深, 實在不可思議 而且還包含了三乘的 也就是作種種的佛事都 其他沒有任何一部經 而且它從最基礎到最無 在此 要理 0 再 ,

### 三、譯本

「心經」在大藏經中總共有七種譯本:

- 姚秦鳩摩羅什三藏法師譯: 「摩訶般若波羅蜜大明咒
- 2、 唐玄奘三藏法師譯:「般若波羅蜜多心經」
- 3、 法月三藏譯:「普遍智藏般若波羅蜜多心經」
- |般若||三藏與||利||||三藏共譯: 「般若波羅蜜多心經

- 5、 唐智慧輪三藏譯:「般若波羅蜜多心經.
- 6、 法戒三藏譯:「般若波羅心經」
- 7、 施護三藏譯:「佛說聖佛母般若波羅蜜多經」

般來講 有譯 奇怪 是沒有人超過他 唸起來比較 原文的譯法 可 `說是在 筆的痕跡 ,偏偏這 這七種 ,在佛 不那麼順暢,比較「不像中文」,很容易一看就覺得是翻 他譯經事業中的一個異數:因為玄奘法師對於譯經, 也就是說, 譯 經漢譯中, \_\_ , 部心經卻是玄奘法師所譯的最典雅 本 歷來大家都最喜歡這個本子 好像原文就是中文一樣。連鳩摩羅什法師譯的 中 流傳最廣的 他的譯文比較接近「直譯」,雖很忠實, 譯筆最流暢的 就是玄奘法師的這個譯本。玄奘法師 , 可說非鳩摩羅什 所以傳誦最廣 簡 捷 法師所譯的 ` 明快 都 不 流暢 但 向 如 譯的 莫屬 也 主張 他 大 , 因此 作品 此 比 的 , 點也沒 可是很 較忠 這 而 **可說** 常常 0 \_\_\_ 於

### 四、譯者

玄奘大師 生於 **隋文帝**開皇二十 车 西曆600年 卒於唐文宗麟德元 年 西元

664年)世壽六十五,留學印度十七年,譯經二十年。

# 五、心經「顯説」與心經「奧義」

的心經 文字很 以, 無解 有些解釋的 (看此經 而  $\sqsubseteq$ 不 地 -輕易講 ,此文曾在 。現在 把它講解 講 因為我 一定是要對因緣與根基成熟的人 講解 多人說看了之後還是不很懂 的 , 然後 我們 諸位不要以為顯宗就沒有 應包括兩部 人偏偏跳過去, 常常只是看了很多的名相 一直覺得這部 或者很少講 一下,今天可說是因緣到了。由於這一部經 便一起來探究一下 由弟子整理之後發表的 『慈雲雜誌 份:一 0 「般若心經」實在很深、很好, 我曾講了 或者顧左右而言他 』上發表過, 、是顯 。此外還有一點 ,所以還是須要再更詳 八才能講 說 ,至於 「密」法, \_\_ 部「心經奧義」, 、二、是密說 0 那一 心經之密 , 「理」方面 部作品原本是我在康州 因為這裡面有很多 , 其實讓 所以讀者還是不容易搞清 義 ,因為這 雖然已經著作 ,所謂密說 你看不出 , : 細講解 實在 所以 其中所述便是心經的 在經文的某些緊要關頭, \_\_\_ 是很深 部經實在是太深 一直希望有箇 一如 \_\_ 番 的 亦 成 印所謂 來密義 文 密密 0 應幾位信眾之 • 因此 , 」才真是 可是那篇 楚 因緣好 , , 完整 如來 遍索 「密 , , 我 所

深邃無比,與唯識學比起來,心經中的名相少得很,可是義理卻十分深奧,故稱為 容易掌握要領,然而一旦把握住了原理之後,就不難精通。而心經看來簡單 經深就深在這裡。像「相宗」-「如來密義」。總而言之,心經所闡示的東西,主要是要靠「 若讓 就好 ,而受持心經的難處也就在此 你 —看起來令人覺得很深,事實上不見得,只不過名相很多、很繁複 一眼看來十分工巧的作品,通常都不是深刻、偉大的藝術作品 人 寫 ,沒有雕鑿之相,不著斧痕的那 -|玄奘法師他最擅長的就是「法相宗」、又稱 悟 才是最高 ,一時間不 所以這部 其層次相 的 ,其實 識

### 乙、正釋本文

### 第一節:釋經題

現在請看經題「般若波羅蜜多心經」。

般若 這兩個字唸「クモ ろメで」 りて 回

兩個音合在一起,(也就是將回音加以鼻音化 nazalization,有如西班牙文的 Espñol 中 字同音,這也很接近梵文原音,但是這兩個中文音都正好只唸了原音的一 方言唸,或許更接近些,方言中我只會台灣話,台語中「般」字唸成幺メY(ㄉ), 音字」,如果照字面以國語唸應是「ケラロメで」,這就更加 可說是約定俗 「 つて ろメて 」還是比較接近,「 つて 回せ 」 則離原音稍遠一點 「ñ」音,或法文 champagna 中的「gn」音)才是完整的原音,不過比較而言,念 成地 把 1.「般若」 兩字念成字典上所沒有的音,而 成為佛法才有的 離梵音遠了;若是照 半,若將

譯的 生混淆 故只音譯 不譯其義;二、多含義不譯,如「薄伽梵」這種名詞因意義太多,不好取捨, 不 「五種不譯」的原則:一、秘密不譯 「般若」的意思是「智慧」,然而佛法中的「般若之智」跟一般的 一樣,而且由於「般若之智」有別於世俗的「智慧」,為了不讓人誤會或產 ,所以就直接翻譯出它的音,而不譯其義。 ( |玄奘|法師提倡且確立了 ,不譯其義;三、 此 無不譯 (中國沒有的東西) ,如「陀羅尼」真言咒語的字句 , 如 「閻浮 智慧 , ,佛經漢 便只音 四 順

思想 伏 古不譯 般世間的有學問,或「有智慧」的人,不管是科學家、藝術家、文學家、 以令人斷煩惱 生尊重之感 瘋狂邊緣 「般若之智」就是佛所自證及開示的智慧,這種智慧因「不與染法相應 可 的人 其煩惱都辦不到-因為與染污法 詩詞 自己家裡的 增進有形的 世間現象以及自身、自心也都看不透,因而不能超脫自心的煩惱痛苦 思想家, 」或「思想家」呀!然而這些「思想家」因為沒有佛智慧, 如 ` 苦惱無量,不能自解,乃至於自殺的都有一 而 Ŧi. ` 丽 都沒有辦法斷他自己內心中的煩惱,不但不能 得解脱的,所以, 眷屬都搞不好 或無形的、物質的或精神的;或身、或心等方面的滿足 ` (聲明 「智慧」則比較輕淺,為了令人生敬故, 數學、 多羅三藐三菩提」;五、生善不譯 (五欲六塵) 相 ` -進而言之,歷來很多文學家、哲學家、 物理……等等,這些智慧可以增進世間人生活 工巧明、醫方明、因明、內明), 猶有進者, 「般若之智」才是真正的大智慧。 應,所以不能夠令人斷煩惱 有的外道的導師或開 -可是這些人都被看作是「有 所以不翻其義 種種工藝、 斷 思想家連自己都 二之意 所以他們對於 , 乃 所以 脫 0 0 0 的充滿 音樂 你看 然而 至於 乃至於哲 ,故是可 出世間的 而且常 三至還被 瀕於 降 一世 , ` 文 \_\_

相對的 思想家等 誰能賣得了他一 「智慧」的不同 ,佛法的智慧(簡稱 脱、 得菩提, )的智慧,或外道(各種其他宗教)的 賣了 這種事情在佛法中就不會有 由此可知,世間人的種種智慧,不論是凡夫(哲學家 這種究竟的智慧便叫 「佛智」)便可對治我們心中的種種苦惱,使我們斷煩 『般若智』。 佛法 智慧,都 中的 以上簡單 無法斷 自他的 煩惱。 、文學

可互 兩個字是一樣的,這在訓詁學(或「小學」)上稱 個詞若以義譯的方式而譯成「到彼岸」, 祖通用 到彼岸 「度」是沒有三點水的「度」,在現代的國文,「度」與「渡」有別,而古 ,所以古人就只翻音而不翻義而成為「波羅蜜多」。波羅 波羅蜜多」:梵文為(ザモハイ pāramitā)其意義為「到彼岸 就是 假借稱為「同音通假」,中文中有很多這種字詞)。既然 意思, 「乘著智慧 所以「般若波羅蜜多」整個翻成中文,意義就是「智慧到彼 的 寶筏得到彼岸」 會令人覺得怪怪的,而且也容易引起許多 到達什麼「彼岸」呢?所謂 「同音通假」 盤多、 (音同、 也是 「波羅蜜多」 義亦同 度」 的意 時這 , 故

即是「此 這只是箇 岸 二之對 .譬喻,表示一個修行成就的境界,並不是真正有一箇「岸」 治 , 丽 「此岸」就是生死煩惱的 地方, 故「彼岸」就是指

然而 指佛所說的法,一方面既要合於道理,另一方面也要適合現前的聽眾之「機」 二箇特性:第一,它都是契合道理的-修多羅的意義有二:一、貫串,二、契合;貫串什麼呢?貫串佛所說的一切法, 是最重要的一箇部份(heart-core)。「經」,原文叫「修多羅」(考え Sutra) 是「對什麼樣的人說什麼樣的法」,這之中往往會有問題產生,因為與不同根器 切道理都把它貫串起來,才能稱為「經」。而「契合」的意思是指「契合道理」與 「緣」,對什麼樣根機的人,就為他說什麼樣的法,令他容易領解而依著修行 人講不同的法, 「契合根機」,簡言之即是「契理」與「契機」;這就是說,佛所說的經法都有 對 「 <mark>心 經 」 :</mark> 這箇「心」是「心要」,或是「精要」(Essence)的意思, 不 -會有衝 而言就不會有這種現象,因為佛一切所說皆是根據背後最高 對凡夫來講,便很容易產生前後所說不一致、或自相矛盾的情況 突 , 這就難了 般世間: —佛不會違於道理而說法;第二,契機就是 的 凡夫講法, 如果他對甲 說 的道 適 合 理 於 而來 甲的 也 0 的 可 與 ,

興趣 知道 要兩 這種 乃至 樣的 對下 能夠令他真正 為這太簡單了 个起我一樣」, (此即是「知機 根機的 種性質 問題, 所修皆趨向菩提 法 對乙說適合 ,你要先搞清楚你的讀者是什 (此即是「解理」 ,更加不會受用。 一些與 以便 法 因為 人 同時具備才行 本文沒什 的  $\neg$ , , 契機 這樣便是「不契機」, 於乙 大 講經說法有兩大原則 你若講上根機的法 他根本不想聽,甚或會覺得「你對我 瞭解、接受。對「上根機」的人 為 的 , 」,令他受用 -麼相干 修多 而不是只為一時的 話 因此「講經」(演說契經)時,須對什 。所以當 因為對不 時,這中間 然而我們又必須要知道 且粗俗的 有 我們 此二 , , 麼樣的讀者 同的對象有不同的說法 但同時也要合於道理,以達「契理」,令他 那他根本就聽不懂, 可能就 :一方面 種 事 即使所講的道理沒有錯 閱讀 契合之義 「契機」,因而信 或笑話 二部經時 既要契理,另 ,然後才能決定用什麼方法去寫 , ,那便有 你若講「下根機」 ,這部經佛是對什 講這麼簡單的東西, 突,然而佛所說的 , 有 經中所 所以 ,就好像我 忧 他也不 |胡言 譁 方面又要契機 麼樣根機的 , 也是不適當; 開示 取寵 ` 亂 扯 麼樣的 契經 ·會產 的法 的 們寫文章也是 道理 之過, 生很大的 二通的 入講什 簡直是瞧 ,他會認 對象講 至於 而且 , 才 所 麼 要 而

提之門徑 (亦即: 祖 惠能 佛經才是真正的「成佛之道」), 大師解釋作 因為佛所 這個解 說的 釋非常精當 三是真正: 成

段落 智慧度一切煩惱生死」的道理,故稱其論文為「大智度論」 智慧的人。 理了。這話說來簡單,然而卻是非常深的:你若能體悟到這其中的真義,就是有大 不能令人得到究竟的解脱,甚至也不能令人生起智慧(唯有修智慧才能生起智慧, 修智慧,因為唯有智慧才能令眾生到生死的彼岸,若沒有智慧是絕對到不了彼岸的 度」,這就是佛法的精要!現在順便告訴你,佛法是修什麼的呢?修學佛法是為了 如是因, 示 在佛法中若作種種修行,而不修習智慧,是可以得到世間的福報;然而 他並不是把大般若經從頭到尾一個字一個字註解的,而是抽樣地把經中重要的 以大智慧令行者到達彼岸的心要之經」。 清髓。 取出 如是果), 一所說 一、二段或幾段,然後把它解釋一下,發揮一番, 龍樹菩薩為了闡釋共有六百卷的大般若經,而寫了一部大智度論 如是,菩薩以其「論述」,來發揮大般若經 此經題 「唯有智慧才能度煩惱、得解脫」,這就是最直捷而重要的道 「般若波羅蜜多心經」 合起來而言就是: 「以智慧到彼岸」的省稱 大智經」)中「以大以此方式而發揮大般 「這是 即是 「福」並 , 事 實 智

不一樣, 「奧義」方面,則要等我們 以上所講經題的意義 又更深入了)。 , 講到『心經奧義』 是依照一般「顯說」 時再講 的意義來交代的 以奧義而言 至於本經經題的 , 則其意義又

### 第二節:釋譯者

### ▲「大唐三藏法師玄奘譯」

天所說的 種發揮 藏 佛外 的寶藏。一切佛法共分為經、律、論三種 口所說的 中所集的 , ,他人皆不能制律。但是也有註解律的律疏,也收集在律藏裡面 接著講譯經者:「大唐三藏法師玄奘譯」, 經藏與律藏 我們凡夫或根器差的人不能很瞭解,所以後世的大菩薩就把他發揮一下, ;但是「經」有時也有菩薩說的, 這些經文聚集在一起,統稱為「經藏」。 \_ 論」典就是闡揚「經」和 的道理的文字,統稱 為「論藏」。 , 「律」中的道理的,因為有很多佛 或是聲聞 一是佛 「三藏」就是經 後世有些人說 一律 `` 大阿羅漢說的 口親宣的 」則完全是佛所制 , 律 0 , 另外 論三種佛 甚至也有諸 也 -是佛 的 , 所說 「論 , 除 親

字稱 都有 是為 行將 戒經 發揮與闡釋 「定學」, 說 」,為什 , 手段」 「經律 論 了智慧, 龍樹菩薩 中來」。再者 為 的 三論宗的 但若說「論」就是專講 : 有 」才是處理 戒經 戒 論」與「 麼呢?因為顛倒了是非與因果。大家都 而菩薩與聲聞所說的 ` 「經」與「律 戒與定可說是手段、方法 袓 而菩薩與聲聞所說的反而 **,** 有 無著菩薩 定 面 吉藏 所以菩薩戒 戒定慧 慧」的 更嚴重的 有 慧 師 ` 」二藏的 來「 慧學的 世親菩薩 ,這很 若 在 是: 他的 比丘 論 明顯 若說 配對」, 的 0 這就不對了 戒 (復次, ,在他們的論文的 佛說的 反而是專門 、比丘 當然也有 疏 變成是究竟的 ,而智慧才是究竟 的是顛倒說 中 實在無此必要; 如上所說 尼戒 說 也這麼說 「經」只開示「定 法是不 , 知道: |闡釋 的戒本 而且那樣的說法十 , 連 。至於律藏則是專 ,這不是顛倒是什 二開始 慧學」 -中都說 戒定慧三學中 律 其實 請參閱此 ,怎麼佛所說 若說佛說的 事實上 的 也 , 這 是 都是這麼說 : 分勉強 而菩薩 半月半月誦 「經」只闡示 一論 麼? 戒律 的法變成只 戒定二學 種 戒 ? ·關於這 應該是 的沒有 與聲聞 律 , 顛 要強 的 目 倒 文 麼

樣會誤導眾生,乃至「非法說法」,是有很大過咎的。 講經說法的 [人一講到] 等。 不知為何後世的人, 經律論三藏,常常毫不慎思明辨 要這樣違於佛與菩薩而說 地, 就 依 樣 畫 , 乃至以 葫 蘆 , 傳 不

的時 發揚佛法的; 只會念咒整人、 刺道教 神 聖之過。 把受持 寫出 知道, 候,千萬不要演西遊記來慶祝佛菩薩聖誕, 其次談三藏法師|玄奘|是怎麼樣得到這部經的。|玄奘|法師到西天求法, , 一部小說,來諷刺佛法的修行人與佛教的,所以把「三藏法師」 可是那樣做也沒什麼意思;而且,既然學了佛, 因為 「八戒」的人寫成跟豬一樣;所以不要以為西遊記是一部佛教的 事實上,正好相反,它是諷刺佛法的。(所以佛教徒若演戲或園遊會 附及,後來又有人, 聽小話的膿包;把「悟」到「空」理的人(「悟空」) 西遊記大家都很熟。事實上,西遊記是道教的人(吳承恩)不信佛 為了報這「一箭之仇」,就 或扮演「三藏取經」 就不應該再去寫 寫了一部 如是則有 比喻成猴 寫成 封神榜 小說 書 這 , 0 個 冒 是

度 話 歸 時 正傳 候 要到 0 玄奘大師去西天求法 印度 , 須經過很 多困難危險 「,所謂 的地方 「西天」就是天竺,也就是現在 至於什麼孫 悟 空、 豬 的 同 盯

壸

یں،

經

顯

漠中,沿路看到許多白骨,他沒有得吃、也沒有得喝,又餓又渴,風沙、烈日難 也有許多位同志結伴 老人授他這部經, 時候他還沒有學梵文,不過以中文字拼出來的梵文本,他還是能念得 得經文的意思,只是照著拼音背誦。昏過去之後,他夢見<u>觀世音菩薩</u>手拿淨瓶 不能解其義 所 親手把這一 有的 。據玄奘法師說:其實那位授經給他的老人就是觀世音菩薩 部經是他的譯作中譯筆最好的一部。以上是一些關於玄奘法師翻譯這 前 所以他當時便發願:學成歸國後,一定要把心經翻譯成中文。而且如前所說 接著就力竭而昏倒了。昏倒之前他心裡還一直在唸著「心經」的原文 他在沙漠中曾經遇到一個老人,給他一部經,是用中文拼音的梵文本 在烈日之下 渴與累都消失了,於是便再奮力繼續前行,終於能度過大沙漠而逃過一 上 ,(譬如說:「觀自在菩薩」,本子上就寫「阿伐羅祇提濕伐洛 部經授給他的 本 叫他沿路背誦,便可以逢凶化吉。|玄奘大師本來是騎馬出關的 是沒有的 ,他覺得好像有幾滴露水滴在他身上,不久他便悠悠醒轉 而行,但後來同伴與馬都死了, 所以 都是小說家虛構出來的。 可說是得到觀世音菩薩的親傳與特 他便獨自徒步而行 據玄奘大師在 , 因此是觀世音菩 別的 , 只 其 7,雖不 他走在 傳 一部經的 因為那 持 可能 中所 而 到 懂 沙 尚

譯者 得這麼精妙 接著正釋經文: 而且 其風格比之於玄奘大師的其他譯作 都大不相同 以上簡

### 第三節:釋經文

### () 從「觀自在菩薩」起

### ▲觀自在菩薩

修行時 叫做 他可能比較知道你在講什麼 麼看的?是用慧眼看,而不是用凡夫的肉眼 まりであるです Avalokitesvara, 而是「異體同名 有人說: ,是以慧眼觀這世間的一切法相, 觀自在菩薩就是觀世音菩薩 」。先解釋 , 但你若講"Avalokiteṣvara" 「觀自在」,「觀」就是 而得到自在 0 事實上 你若跟老美講 , 所謂: ,所 依密教而言 以叫作 「觀音」 「慧眼 他反而 「看」的意思 **觀世間** 會搞得一頭霧水 觀自在 兩者並非完全一 (Kuan-Yin), , 「看」是 \_ 。梵文 此菩薩

叫做 便這 大謬不然!「自在」是一切舉止動靜都符合法理,不違法相、然而同時卻能超越法 自 「自在」更不是「隨便」:有人以為自在就是瀟洒、隨便、「一切都不甩」 不為法縛-樣講,很容易犯了 「自在解脫」 「符」而「不縛」:身處於其中, \_ 0 大妄語罪,都不自知,因為「自在」就是「解脫 有人學佛以後常講: 「我現在覺得好自在 而不為其所縛、 不為其所礙 !」千萬不要隨 而且 其實

「自在」有十種:

- 命自在 生緣,而示現活多久,就可活多久,無有障礙。 即是壽命自在;亦即菩薩修行至此, 已能於壽命得 自 在 , 要想隨眾
- 心自在-而出入任何禪定,住任何三昧,以自莊嚴,且加持眾生,無有障礙 即「定自在」;亦即菩薩可於一切禪定三昧得自在, 可 隨 心之所欲
- 業自在 謂菩薩於身語意三業皆得自在,隨於智慧,不隨煩惱而轉 有
- 資具自在 即菩薩於一 切自修 教他之資糧 莊嚴具 皆能自在充滿 無有

- 五 受生自在 ,乃至欲生何佛國土,以供養那一尊如來,皆能自在而往 謂菩薩於受生之時間與處所皆能自在, 欲於何道受生, , 無有障礙
- 六 神力自在 事,無有障礙。 菩薩之神通廣大無量,能隨其心之所願 , 以其神通力成就不思
- 願自在 菩薩於所發之大願,皆能自在成就,無有障礙。
- 解自在 謂菩薩已得勝解成就,善能演說種種妙法,化度有情 無有障
- 法自在 菩薩於一切法皆得通達證悟 ,無有障礙。
- 成等正覺 智自在 無有障礙 菩薩之智慧具足,於一念中能現如來之十力 四無所畏 乃至示現

生自在 自在所現的化身自在 就什麼時候出生。你說你已「自在」了,有沒有辦法如此?生死自在 百萬個;要化到那裡就化到那裡;來去自如。有沒有辦法如此?這比神足通的法 觀自在菩薩 ,他要生在那裡就生在那裡;要生在那一國就生在那一國;要什麼時候出生 的 「自在 ·要化一個就化一個;要化二個就化二個;要化 」,具體而言,就是指這十種 「自在」之義; ` 一百萬個就化 乃至以 譬如 說 神力

不要再隨便講 力還更高得太 經「生死自在」了。 : 我現在覺得好自在」也不要隨便說某人(不論他是法師 簡言之,這十種自在是十地及等覺、 妙覺的境界 0 所 以 或居士) , 自 今起

去救你 裡去 在河 是他 喜歡游泳 憶過 一次-力想要游出 尋 自受用身」 觀世音菩薩普門品』中說:如果有人在苦難之中稱念觀世音菩薩之名 !」接著 就這樣 邊沙灘上 ,也好;接著就不省人事了。過一陣子,醒來的時候, 聲救苦」之義 再者 ,當然你必須以至誠心稱念聖名,而不能有一點點疑心 , 想:既然我現在就要死了 漩渦,可是根本辦不到,只覺身體一直在往下沈,他想: 他在十幾歲時,有一次到新店溪游泳,忽然被漩渦捲到水中去, ,就在幾秒鐘之內 , 而 這時不知為什麼、他忽然想到他祖母常叫他念觀世音菩薩這件事 觀自 , 他 . 一回想 在菩薩」與「 , 「觀世音菩薩」則是「他受用身」,亦即是應化身。 亦即是「觀世界的音聲而去度脫眾生」之義 便覺得: ,他很快地把他短短的 觀世音菩薩 , 不如念念觀世音菩薩 觀世音菩薩來救了我!」這就是「尋 」的差別 一生中重要的事,幾乎全都回 在 於: 「 發覺自己並沒 , 死後到觀世音菩薩那 0 觀自 我有 0 譬如, 在 \_ 「這下子死定 個 , 是所 他 觀世音是 有死 朋 他很努 友 一定會 法 聲救 華 , , , 於 很 經

此一 所得 遮那 令眾生離苦得樂),又如: 則是此菩薩的 在菩薩] 可說是此菩薩的「法身」(「法身菩薩」自受法樂) 是其他眾生, 上是 無法分享,故「 可以受用之變化身)。而「 ,世間 。 四聖諦 講 釋迦牟尼佛」則是此佛之「他受用身」,亦即是應化身 佛」(又譯作 觀世音菩薩」即是此菩薩的「 到的法樂, 「應化身」意義皆同, 一切法相,而得自在 觀自在菩薩」之義 世音菩薩會化三十二種應身 八正 不是觀世音菩薩本身!我們換成另 「應化身」(「應化身菩薩」為應於眾生之心、 只有你自己能受用 觀自在」是菩薩的 道、六波 「<u>大日如來</u>」); 羅 觀自在 1,這是: 釋迦牟尼佛是佛之「應化身」,而他的法身叫做 。至於 蜜 即「應眾生之所求而化現之身」) 、十二因緣…… 他受用身」; 他自己本身得到 」則是「自受用身」,亦即菩薩以 , 「自受用法身」 (應化 他人絕對受用不到, 因此「毘盧遮那佛」是此佛之「自受用身」, 觀世音菩薩 等等這些法 \_\_ 亦即,受用的 \_ , 0 自在 種名詞你就 則是觀世間 這是菩薩的 譬如你若得禪定 , 所以是你 只 令我們 有 的音聲 願 「他受用 , 能比較了解 人是誰呢?受用的人 他自己能受用 (「應身」與「化 0 而 ` 自受用 機 受用 化身佛所講的法  $\neg$ 而去救 智慧觀 ,你在 觀世音菩薩」 • 身」 緣而 7: [觀自 所 一毘盧 苦 禪定中 化 ; 以 , 他人 現 ` , 大 以 ,

自行 也是一樣的 的境界 們眾生的 所自住之境界。再則,|觀世音菩薩 意思。 皆是無上之法,顯教中如楞伽經,密教中如大日經 因 「光」是以智眼之光明照了之義 ` 機而 來的 故叫 ,古代還有一種譯 「應化身」。 而法身佛所講的 法叫做 ` 金剛 光世音菩薩 法 演 , (經等, 則

聲之藝術,是一切藝術中最抽象的形式,卻最能感動人心。故音聲對凡夫而言, 最接近於意義,也最能表達意義 香、味等?一、音聲功德最大, 凡夫之六識境界。又,六塵之中,觀世音菩薩為何選擇聲塵來修?為何不選色、是用「聞」的?因為一、菩薩已達六根圓通,已能六根互用;二、用耳聞聲,乃 聲修法,以音聲度眾生,具有無量方便。 所不在:生活、求知、 再者, 「觀世音 」是「觀世間之音聲」,為什麼「音 傳達、智慧、感情、育、樂等,都要靠音聲, 障礙最小,詳如俱舍論中及楞嚴經中說 故音聲是傳達訊息最重要的工具。三、音樂為音 聲 是 用  $\neg$ 所以菩薩以音 \_ 0 的 音聲 乃是 或 不

(प्रे म 「觀自在菩薩」的「菩薩」二字是什麼意思呢?菩薩的原文是「 Rodhisattva) , 「菩提」是「覺」 或「覺悟」 之義 , 菩提 薩埵」 薩埵 的 意

是 文來講,就是:第一種等於是「進行式」的(現在分詞 enlightening) 經發了廣大的道心、大菩提心的有情。 及物動詞」(不定詞 to enlighten) 覺悟有程度之別,在此並非指完全開悟的「大徹大悟」);第三種的 覺有情」,即是「菩提薩埵」。中國人很會省略,把「提」跟「埵」兩字省 句話,就是一般所說的「上求下化」的人:上求菩提,下化眾生,這樣的人叫 的有情;第二種是「完成式」的(過去分詞 enlightened)-已經覺了的有情,三、能令他人覺悟的有情,都叫做「菩提薩 人是一定聽不懂的。 便成 「菩薩」,這就是中國版的「菩提薩埵」, 合起來就是「覺有情」, 「菩薩」古代還有翻譯成「大道 這有三個意義: -「令人覺悟」。這三種意義合起來, 但是這個 心有 「漢化」後的名詞 正在 - 「已經覺悟」的有 的 埵 求覺的有 」。這以英 覺 「正在求 他是已 簡 則

# ▲行深般若波羅蜜多時,照見五蘊皆空

打坐 ·時是用: 行 1] 即修行 心在 觀 , , 所以 這裏特指心行 Щ 一心 行  $\sqsubseteq$ , 在內心裡修行, 0 「深 , 是很深入之義 也就是作禪觀 0 菩薩很 0 因為 深 入

有在 七八 的 照 呢 `  $\neg$ , ` 昆蟲都 慧之光 陰暗無 心 糟的 ?是用 深 當 陰濕 了 , , 那防空洞室 整個 老鼠 如我 字 下 以 不 ` 淨、 室內 智眼 明的 髒 即照 們 , 而 ` 會跑 蟑螂 亂 照 的 惡念垢穢充斥,裏面因此 如老鼠 裏就都 便都 照的 地方才能藏身 見 是 一心 「 時 掉 行 這些煩 ` 這黑暗、陰濕、髒亂比如我們長時不了自心心」,我們的心,因無「智慧之日」照射, 頓 了 蜈蚣等 悟 可看得 \_ 五 0  $\sqsubseteq$ 你以這樣的譬喻 智眼 字也 一蘊皆 ` 看得清清楚楚了 : 蟑螂 惱  $\neg$ 是 正 垢 , 一清二楚; 就好像一把手電筒 這些老鼠 、蝙蝠、 很 穢 ,才能滋長 當 便 重 他 要的 會 在 很 頓 無 去觀想,便 蟋蟀、 ,或者好有 、 蟑 ,就是 時 深 所 。防空洞裡 ` ()。一旦有 悟 遁 藏匿、長養了 的 鄉等, 形 修行 了 面 螞蟻 當 五 , , 的 你若在 蘊皆 般 頓 上比 略知 就比 三 天, 時 ` 下 若 面都是很潮濕 走避 · 」 之 義 蜈蚣等, , 空 波 行 「照見」 之義 二個暗 如 種 你若拿手電筒 行者得 我們 種 蜜 煩 。「照見 剎 多的 若 0 、所 你這麼一照 時 心 惱 室 」 在 的意義 中的 垢穢 糊里 以長 裡面 間 了 , 本 慧 消 - 來還有許 眼 煩 糊塗 年 , 到 , ∟ 浙 , , : 拿著手電 惱 有 防 , 無 ,  $\overline{\phantom{a}}$ 累劫 那一 空洞 蹤 而 如 無 是 重 在 , , , 他們 怎 要的 防 以 那 , (慧眼 逃動 多亂 空 防 明 大  $\overline{\phantom{a}}$ 裡 為 只 洞 覆 黑 空 面 筒 照 是 剎 Ŧi.

見 光 慧之光,這就是所謂上智 利根大菩薩的  $\neg$ 頓 斷 煩

身心再細分 合相」,就是 旁邊 相貌 其 他  $\neg$ ),他放 四蘊就 子 說 「我覺得我 )。上一次 色 印 肯定 法 ` 見 就是「 受、 迷迷 五 0 東西 自 概 體 我說 ·棄了已當了五年多的大學教職,要來<u>美國</u>留一次我回來<u>美</u>國的時候,在飛機上,碰到一位是「心」。身心或五蘊合在一起就是「我」, , 就是「五蘊」,也就是色受想行識 我 念 糊 蘊 [,且覺得] 而 一大集合、 , , 糊 : 們 ` , 然 則 而 「 好 人最重要的,就是要肯定自我。」這是很流 是可以分析的 八什 模 模糊糊 啊! 麼是 般 識 更 這 有 • 不可分割 那 只 個東西是不可分割 五五 如  $\neg$ (要提到「: 你怎麼界定 ` 甚至對: 大 ,最簡 蘊」呢 \_ 憲章 是蘊 之義。 自我」 於 集 ? 單的分法, 我們最 -` 五 自我 積 , 這個 然而 的 集 蘊 w。此中所說的 公,即是分成「a 記呢 親 (集合 \_\_ 」換言之就是 佛以智 切的 然不 詞 個 7一位淡,或 整體 ? , 二 之義 都 」 所 可  $\neg$ 學。 侵 會覺 我 眼 , 以 江一的 照了 在 犯 \_\_ 大學的 我相」 他 我「色」 身 得 字 , 行 金 ; — 0 跟 我 不 好 \_ 我 , ` , 剛  $\neg$ 我 觀 們 過 們 與 經 也 很有思 聊 講 (我 就是 心 你 嚴 只 此 裡 眾 一般 若 師 了 身 面 ` 有 的相狀 五五 眾生都 ",坐在 二二者 問 好 起 並 稱 個 想 來 神 非 為 狀 一者 不一 很 , , 模 是 的 他我 看

是用 在一 者中遍求,實無一個實體可得,亦無一個『我』可得,因為都念念不住的緣故 剎那不住,在這兩者中間,你實在找不到一個實體。你所說的『我』,若是指身與 可得,既是念念無常,便無實體可得。所以,在身、或心,或身心合在一起,這三 心合在一起而言; 身』的 ,一個法緣 關於這點,等一下再詳細講,因為這跟「五蘊皆空」有關係— 起,還是無常-另一種語言在跟他講「五蘊皆空」之義,雖然他並沒有能夠聽得出來 自 是指『 I話,身· ? . 身 。 \_ 他卻 既然身與心分別都是無常迅速的,則兩個無常念念變遷的東西合 -念念都在變,無常啊!若是指『心』而言,而心更是無常迅速, 呢?還是指 -不會『無常』加『無常』等於有常。須是『有常 又講不出個所以然來了! 『心』呢?還是『身心』兩者合在一起 那時我就問那位 講 事實上 師 說: <u></u> 呢? **一,那時我** 才有實體 , · ·

人 我也搞不清那一個機件是幹什麼的;那一部份壞了, 關於 都對車子很有研究,至少對我來講,那就只是一輛車:引擎蓋打開來 八一合相 「車」對我來講是「一個整體的概念」 」,在此再作 一個譬喻: 在 美國差不多每 ,是「不可分割」的, 我也弄不清 個 人 都開 裡面 楚, 車 , 反正車就 的詳 但 , 都是機 並 副

乃至 此一 還可 於自 聽就 亦即 有深 個修車匠 一分成 心」又可分析成「受、 以清清 己此身這部 個部份是做什麼用的,都清清楚楚, 並且是很確實的,甚至好像是個活的、有生命的東西一樣。對他 入的瞭解。以佛慧觀察,知此身並非是不可分割的一個整體,不但如此 搞不清楚它各部位在那裏,究竟如何運作— 個是分電盤 我實在不清楚,我只有一個模糊的 是物質與精 知道是哪裏出了問題。但是,對一般人來講,大概都沒什麼差別 「五位 0 (Technician)來講,便不是個「 因此 叉可 楚楚地分別、了知身心二者之差別與關連,甚至於知道, 分 神兩大「集合 凡夫所謂的「我」字, 百法」中所陳述的八種心王、五十一種心所法、及二十四種心不相 「大機器」-,那一個是發電機……都一目瞭然;若有一個部位聲音不對 為 大 及 想、行 六 根 」,再詳 ·這一輛「肉車」— 、識」四大部分,再進一步則可分為「八識 則 可以分成「受、想、行、識」細則可分成五大集合(五蘊) 實在可以分成 、抽象的 因此他將引擎蓋打開來,那一個是引擎 抽象」的概念, -惟有以佛慧來觀察, 總概念: 「色」(身)、 也是一樣 而是一個很 ,我們 以 作 方能 也是模模糊糊 . 「具體 而言,車子 「心」二法 0 至於 能對此身心 車對於 用 7,他一 是「色 來看 我們 凹的 , 丽 目 對 的 東 ,

國憲法 且進而 麼? 實上 等會無常變壞的樂。 亦云:「快樂是最大的善」;甚至在佛法中,所謂的 能達到沒有苦樂的話,就得到解脫了. (感受): 佛所說 不過佛所說的 **一,心的** 為的是什麼呢?就是為了所謂「追求快樂」,一般小老百姓追求快樂,甚至]美所以在一切心行(心的作用)中,「受」最重要。我們眾生這樣一輩子苦苦追 言之 也 |制定「人人皆有追求快樂的自由」;乃至|希臘史多噶派(Stoic)的 的 因為有「受」,所以才有苦 , 心的 本體 把 ·快樂是指「涅槃樂」與「菩提樂」,而 各種作 「快樂」,與世間凡夫及外道所說的「快樂」,名雖同 」是「識蘊 二分成 用裡 四 面, , 對 「受、想、行」三蘊是心的 我 因 們凡夫來講 為心的作 、有樂;如果沒有受,就沒有苦樂可言;若 也不用解脫了。因為既然沒有苦樂 裡面 ,最親切最 非 「離苦得樂」,還是講追求快 吃飯樂、 ,最重要的 親切的 一用 睡覺樂、 莫過於 玩 ,解脫什 用 の要樂等 而義不 哲學家 一受 , 而

就有多繁複 、樂受、不苦不樂受。故佛法是很微妙、精細的,也是最繁複的 為有 「受」 (Perception) 的關係,所以就有種種感受。 繁複到把你層層套住,令你跑不掉。「苦受」是什 「受」可分作三 :麼呢 ? ,你要多繁複 違逆於情 種 的 :

呢 ? 得到 的情 受」,就是有一種感受,並不是苦、也不是樂,謂之「不苦不樂受」。凡夫人 感受」,故是由此「樂想」而得「樂受」。又有一種情境,我覺得很苦,譬如 「樂想」, 如 我喜歡音樂, , 就稱為樂(樂受);還有一種中性的(Neutral)受,是不苦不樂受,又翻成 做苦受,某種感受若違背你的心意,就會起一種「苦受」; 果聽 種苦受:同樣是 Rock and Roll,我可以生「苦想」, 「一切受皆由想生」,故「受」是由「想」中來的。譬如:一幅畫,我看了 以前當我聽到那些音樂的時候,就會起一種「樂想」,覺得很快樂,可是我現 境之下,你若起「苦想」,就會得到苦受;若起「樂想」,就會得到樂受, 種種「受」 「受」是由「想」而來的 而 嗯!這畫看起來令人覺得很愉快」,若生這種「樂想」, 到 Rock and Roll的話,只覺得很吵而已,而起一 因而 甚至不只是 宝生樂受— 乃至於也喜歡某些 Rock and Roll(搖滾樂) (為我所「消受」),所以有種種追求,而此「受 Rock and 對於同一件事,而有如是差別的感受,可見 -經云:「一切『受』皆由 Roll 而已,幾乎所有的音樂我以 從而生出苦受 種「苦想」, (有一些, -想』生」:在某種特定 於你的 前都很喜歡 我就 」是怎麼來的 不是全部的 苦想就 一一一一一 (;也可 會有「樂的 「受」是由 以生 為了 會生 以 , 所

想生 , 而 喜歡 我也會聽到音樂時 「不苦不樂受」。其次,即使你再怎麼喜歡音樂, 彈得很大聲,那時,那琴聲對你而言,也會變成一種苦 「想」又是怎麼生的?一切「想」皆由「行」生。 以 生 不理它 一歡喜之想 , 因此那音樂對我來講 生種 「樂想」, , 如果你 因而 就沒有什麼苦樂可言 就 在 得 靜坐的 到種 ! 所 以一 種 時候 切受皆· 所以  $\mathbf{H}$ 壁

之 俗俗 為什麼又要特別標出「受」與「想」而成為五蘊呢? 只要一個「行」字就可全部代表了,一切「心行」都完全包括在這裡 叫 ,具有樞要的地位;從出世間法(真諦)中來看 體」,「行」是心之「用」,「識」與「行」已完全包含了心的體與用 ,五蘊中的心法應該只要「行蘊」和「識蘊」兩個蘊就夠涵蓋了 想蘊、行蘊三者都是心 行 行行」, )中來看 」是什麼?行就是心行(Mental Operation Functioning),一 換句話說, , 脱最有關係。其實五位百法中,所有的心法 我們眾生日常生活最有關係,也是在凡夫眾生累劫生死流 (或心體)之「用」,然而事實上, 一切「心的作用」都叫做「行」,我們前 ,「受」與「想」也跟 因為「受」和「想」 [,除了 \_ 切 識 面 , 切 面說 , \_ 從世間法 因此嚴格 我們的 識 的 ,然而 是心 作用」 過 轉 受

「五蘊 蘊」,一定要明了這五位百法;換句話說,如果你不瞭解這百法,就無法真 而事實上,「心相應行」與「心不相應行」也都是「行」蘊所攝 用 都包括在這「行蘊」裡面, 。現在 我們就來看看剛才發的講義五位百法表,你若真正想要瞭解 行蘊還可分為 「心相應行法」和「心 , 所以 不相 心也都是心 所謂 正 五 瞭

有 間 讓 為法包括: 」以及「出世間」的法, 我搞清 我當初 為法」,「有為法」也就是世間法,「無為法」就是所謂的出世 , 到處找資料,到處查 楚了 在 \_ 用 功的 。「五位百法」是什麼呢?五位百法乃「一切法也」 心法,二、心所有法,三、色法,四、心不相應法 時候 ,就為了解 ,到處問,都追索不出個所以然來,菩薩慈悲, 總稱為「一切法」。而「一切法」包括 決「色受想行 識 三 中的這 個「行 間法 字 有 為法」 , 0 ---後來總 追求 世 世 的 和

\_ 識 耳、鼻 心法 ` 鼻識 舌識 舌、身,這五種是感官的,由感觀之作用而生出識別, 指八識。我們這個心體可分成八個區域 ` 身識 , 這五種 識 稱 為 一前 五識 \_ 0 、或八種作用與層 第六識是 一意 便成為眼 識 次 , 就

|            |                                                                          | 法                                          | 百 位                                                | 五                                                                    |                                                                       |                            |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 五、無爲法(六)   | 四、心不相應行法                                                                 | 三、色法 (十二)                                  |                                                    | (五十一)                                                                |                                                                       | 一、心法 (八)                   |
| 想受滅無爲、眞如無爲 | 時、數、和合性、不和合性無常、流轉、定異、相應、勢速、次第、方、無想報、名身、句身、文身、生、老、住、得、命根、眾同分、異生性、無想定、滅盡定、 | 法處所攝色  ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 6.不定(四)——悔、睡、尋、伺信、懈怠、放逸、失念、散亂、不正知害、憍、無慚、無愧、掉舉、惛沈、不 | 5.隨煩惱(二十)——忿、恨、覆、惱、嫉、慳、誑、諂、4.煩惱(六)——貪、瞋、癡、慢、疑、惡見4.煩惱(六)——貪、瞋、癡、一疑、惡見 | 3.善(十一)——信、慚、愧、無貪、無瞋、無癡、精2.別境(五)——徐、惭、愧、無貪、無瞋、無癡、精2.別境(五)——作意、觸、受、想、思 | 阿賴耶識眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意識、末那識、 |
| 無爲法        |                                                                          |                                            | 有<br>爲<br>法                                        |                                                                      |                                                                       |                            |
|            |                                                                          | 法                                          | 切                                                  | _                                                                    |                                                                       |                            |

註 本表 心所有法」之次序係根據

的心體出生「前七識」 七識是「末那識」、第八識為「阿賴耶識」,阿賴耶識是最終的心體 ,又稱為「心王」。 (又稱 「七轉識」) 0 所謂的「心法」也就是「 心識」(心 由此最根本

思」 蘊 是一 稱為 個都是行蘊 與第四項的「心不相應行法」,也就是五十一法加上二十四法總共七十五法 「百法 蘊 法是屬於「心體的」作用,故稱「心所有」,例如「光」是屬於「燈」體的 」下面的一個「小法」而已-; 而 所攝。雖然在「五位百法」裡面你找不到「行蘊」這個詞(因為「五蘊」 裡面 識蘊」,心所有法就是「行蘊」,色法就是「色蘊」,心不相應行法也是「行 所以才叫作「心所有法」;為什麼說是「屬於」(belonging to)呢? 「燈光」(或「燈之光」)一樣。我們若用五蘊來表示「五位」 」是兩種不同的分類) 「受」與「想」是在心所有法的第一項「遍行」-心所有法-,因此可知「受」與「想」二蘊也是屬於「心所有法的」,所以也是「行 ,五蘊中的「識蘊 -共有五十一種 ,而其實「行蘊」就是包括了第二項的 」是百法中的第一項「心法」,受蘊及想蘊是「行 它雖然小,可是,它影響眾生的「生死」與 ,這些法是「屬於」(belonging to) 「觸、作意、受、想、 ,則:心法就 「心所有法」 ·因為這些 作用而 [,這整 與

壹

یں،

還有 「受」, 百法 裡面就是以五蘊來講解「百法」,很值得研讀。那什麼叫 端了,故也是屬於「果」;那麼,我們將末求本,來推究一下 死之主因。「受」雖然是造成眾生生死之主因,可是它在 樂「受」,追求耳根的樂「受」,追求鼻根、舌根 百法」其實就是比較詳細地闡發與分析「五蘊」的。有一部論典叫 來的呢?「想」是屬於「行」(心行)的,亦即是行蘊。 「因」是什麼呢?「受」的上面就是「想」— 」卻是舉足輕 的時候,就能證得「百法明門」,也就是:那時候就能真正悟了 末法時 地論中 一個方法可以悟了百法:你可以求生兜率淨土,去親近彌勒菩薩 ;因為一千多法對一般凡夫來講,實在是太多了,不容易解 旨法 由於追 代,大家都 |彌勒菩薩所說的一千多種法,|世親菩薩||把它簡化成一百法 兜率淨土比較近一點 重 求種種的覺 , 因為眾生貪愛虛妄的 京、生淨土,求生淨土幹什麼呢?經中說:花 「受」,故有生死輪迴-,不過有的人又害怕 ]感受, 「受」由「想」生。而 所 的 以 樂「受」, --所以「 介會有 整個 這麼一看就知道,「五 化成一百法,就是這五位「百法」呢?百法就是瑜 因為兜率 種 :這個 心行中 受」即是造成 追求 以及追求身根 、悟、受持 大乘廣五蘊論 開見佛 百法 淨土是在 ,請他老人家 : 「果」之前 ,已經是在 「想」是怎麼 · 此外 求 眾生生 。我們 我們 , 無 位 的 末 ,

脆就去西方淨土比較好,遠一點-娑婆世界裏的 六欲天中, 離這麼近, 要留學的話, 而 且將來還要再下來, 就乾脆跑 遠一 太麻煩也太危險了 點 0

部分 因為 所以比較不好度 又可分成「眼、耳、鼻、舌 所 ,這兩大集合又可分成五大集合一 相 ,比較而言 以 們 , 現在再 就以 若用佛智把它判別一下,就分成身、心兩個成分, 其智慧把這個 ,因為第一、萬法由心造,心是生死之本;第二、心比,要度這個「身」比較容易,要度這個「心」比較困難 把 7. 「五蘊」 簡單復 、身」五根。為什麼這五根之身只說一個 習一下:我們凡夫所見到的 再分析得更細 -色、受、想、行、識 微 更清楚一 第二、心比較 人的 。 而 亦 即是 色 精 比較容易修治 「色」字呢? ; 神 相 或「身」 複雑 「心」之 與物質兩 \_ 我 的

## ▲照見五蘊皆空,度一切苦厄

個字 早課的「楞嚴偈」裡,「舜若多性可空」字梵文是(Sunyata)(舜若多) 偈 銷亡,爍迦 ,這個字可 羅 以說是佛法裡 心無 動 轉 \_\_ 面 , 此 最 難解的 若

我們 的河水 便的 它已經在這裏了 要「肯定自我」,便是要肯定這個「身」——然而此「身」有什麼好肯定的呢 表或省稱。又,什麼叫「無自性」呢?無自性即是「無我性」。|希臘原子論哲學家 空」或「無自性」、或者「空無自性」都可 Emptiness 的話,老美跟老英準會莫名其妙,絕對不能翻成 Empty 或 Emptiness;若翻 再放進去的時候,第二次放進去的那隻腳,已經不是前面的那隻腳;第二次放進去 自我』的 「Void」,還比較類近。再說,什麼叫做「空」呢?「空」的全義應是 .不要把它當「普通名詞」作「空蕩蕩」的意思來解,若把「空」字翻 剛 譯法,事實上, 剛講我在飛機上跟那位準留學生的談話中,我曾說:「你說要肯定自我 ,也已不是同樣的河水。」這跟佛法所說的「一切法剎那剎那變滅 這是禪宗頓法的論辨。再從一般佛法來論:你實在沒有辦法肯定這個身 7 我』字,你是指『身』,還是『心』呢?」如果是指「身」,則你 ,肯定是在這裏了,還要肯定什麼?不須再肯定;頭上安頭,床上 應該把「空」字當作一個「專有名詞」,它有特殊的意 麼叫做「舜若多」呢? 以上 我們中文把它翻成 「空」其實就是「無自性 相 抽出 「無自性 成 英文的 ?因為 二的代 那 來, 近。 因 說

個就 當你在指陳說:「這就是『 在沒辦法在任何一剎那中指出說:「這一個就是『我』!」再者,你若說: 先所指陳的「相」不一樣了,你原先指陳的那個「我相」,早已不在了 這個就是『我』的 「我」),乃至有三個的「我」,如此就變成 -Stop! 或 是 但它一定要定住不動,才能夠抓得住,也才能指陳(indicate)出來 那頃,你便有辦法「抓」得住它(Catch it),而可以指陳出來:「諾 , 因此你 各有  $\neg$ 我 二個 · 一些物質所構成的 Wait a minute!— 無法令它「定」住不動,甚至在極短的一剎那中,叫它「定」住 1 | 我相 」緊接著它就變了樣, 變成好像有兩個 『身相』。」-」來看,你實在無法肯定它。以上是談「我」 三,所 「我」(再加未來之「我」), 我』」的那一剎那,那個 以你若要「肯定自我 都辦不到。如果真能令它們停在 其中的電子、質子、中子每 「我」(過去那一剎那的「 -因為「我相」可以分為「身相」與「心相 原先的「我」,不見了 「我」已經又變了 或無數個「 到底要肯定哪一個 我」, , 那裡一下下 卻出現了 我」,甚至每 的 與當下現前 , 所 跑 ,又與你原 \_ , 你 -然而正 「 這 一 以 你 兩 看! 使 的 新 實 只 ?

時候 我常可一擲千金 便把它稱為 因為 上皆非? (的個性 |加||法 的 心 它 變滅不定 可善 「自性」, 身與心 相 那 固 到底是什 國啟 兩者 定下 亂 中, 可悪 如果以佛的智 \_\_\_ 茫無頭 都沒 剎 蒙主義的盧梭 「空」,故「空」又可稱為「無自性 就是有很多自相衝突的品質,這些品質常互相衝突、自相矛盾 麼屬性? 那 」?或是「不善不惡」?或是「亦善亦惡」?或是以上皆是 , , 相 那 有 沒有一個固定的自體 ;但如果我 又過去了 而 \_\_ 麼我 緒 個個 指 可 陳說 慧來看 固定的 尋 理 們的「身相」(或「我相 如果我們更進一步說:是「性惡」 , 你 , , 心 , 他在他的自傳懺悔錄中自述說:「 所 小氣起來的時候, 「這就是『我』的『心相 1、不動的 相 ,這些都是「言說戲論 可以指陳出說: 很 也隨之而變。綜上所述, 的 難 講 (Entity) ?、不壞的 那 個 」也實在 人是絕 「這就 我會 \_ \_ 自體」可得 對 或「無自性 變成一毛不拔……」等等 )到底是什麼屬性 無從肯定。 沒有一個固定的實體 , 是我 , 什麼樣子 因為 的 呢?還是「性善 也就是說 因為正 心相 我 「自性 的 空 慷慨 」嗎 人 | 這 | 夫之心 當 , : 字心相也 既然 起 無 ? 來的 種狀 在 -如 :找不出身 有定相 ?或是 沒 \_ 可 身 實 , 時候 呢 ? 得 指 在 剎 有 態 相 , 0 顯得 其實 是一 , 0 <u></u> 陳 以 或 佛 和 的 法  $\sqsubseteq$ , 0

你自心 於世間 等種種戲論言說。所以  $\neg$ 想」,念念不定,故其性亦如是,無有定性 真相無關 為什麼?因為你怎麼講都可以;你不那麼講也可以 中的一點點煩惱 一切法,都沒有自性 眼觀之, ,都是愚夫妄想分別,攀緣附會,依於無始言說戲論習氣,而產 性惡 也都是凡夫的言說戲論,佛法裡面 自性可得,因為一切「性」都是由「想」而成,然而,或得生死解脫!所以,綜上所說「身」「心」二法,凡夫辯得口沫橫飛,即使你辯贏了,也絲毫無助益 乃至於唯心論 唯物 論、一元論、二元論、 知道根本不須去辯 都沒關係; 多元論等 因為都 論 這 生如是 些問題 於降伏 與事 眾 , 生之 乃至 實

物沒有 般所講 切學說(如性善說、性惡說、一元論、二元論 要度 其次 *,* \_ 我很 \_\_ 個 , 的 一切心 空性 「空性 固定的性質 也都是由於心行中的「想蘊 會說 0 己,為了 還有 話 」是指什麼?是指一切法都沒有一個 , 我辯 佛 可以指陳或確說 ,要度眾 才 為什麼開示這種空性呢 無 生 0 , 也不是要故知 二造成的 ,我們 便把這種 ,因此也是無自性 作驚故 ?你 、多元論 人之語 要 一自性 而  $\neg$ 說的 焼得 性 ` ,他也 ,佛說 叫作 唯 一可 , 讓 心 的 說 論 你  $\neg$ 空性 欽 不是  $\neg$ 0 ` , 佩 若 唯 切法 , , 他 為 某 物 至 7 事 於 要炫 不 是 這是 ` ` 是 某 原

他」、「 種種 們的 以就不去「得」,不去得就不會去執著,不去執著就會放手,放手就得輕鬆,放手 個固定的 步成為內外雙重繫縛。因此可知所謂 以後 物性後 這些物之「 三 有 是為了令眾生悟法性、證解脫而說的 , 因此 物我」都沒有障礙的境界。故佛之所以說「空性 , 自性可得— 個 一樣東 如果是已達大菩薩果位者,就立刻能任運自在, , ,又更進一步於外執著此「性」、於內執著此「想」,故 性 西都 「性」實是在於我們自心,而不在於物。 」實在都不是彼物本身所有的 以 —請注意「可得」這兩個字,因為沒有一個固定的  $\sqsubseteq$ 有 開 , 個自 示 每一樣東 因此而 一」最重要的 西我 「性」實是自心妄現,故須了 們都執 不得解 0 原因是: 著它有 脫 , ,而都是我們眾生依 例 個個 大 如 再者, ,不是沒有因緣 也就自在 質 我們 達一切法實無一 心想而 無礙 由一 由心想而賦予 但 個 自性可得 事而進一 ",達「自 以佛 賦予它 而說 , 所

這不單是對凡夫眾生而言,乃至也可對治二乘行人對於涅槃與禪寂的貪著。因為我於「對治門」,以其為對治「有」之病,對治眾生對種種境界(「有」)的貪著。

能見此「 涅槃就 說 : 等世間的貪著以後 定也一樣是有自性可得,不管是苦受、樂受都是有自性可得。若能信解了達佛所 故我 是指「可讓 大乘菩薩 , 不 生執著「色、聲 然而並非聖賢就能完全離一切貪著,因為像二乘之人,他離了 「一切法皆無自性」,就不會去貪取任何物、及貪取任何受。然而眾生,都 可以取得到;我在取得而且受用之後,便生一種感受,而且那個 」,而二乘則執著涅槃的寂靜之性,而貪取之。這裏所說的 住涅槃」就是大菩薩 好像變成了 其道理在此 的智慧方能照見,連涅槃亦無自性可得, 無自性」之空性,故不離貪著,若離六塵貪著,即離凡夫位,而入賢聖 我受用」,因為肯定這「色聲香味觸法」具有自體性 一樣東西,是可以取得的一樣 ,卻又執著有涅槃可得,因此涅槃也變成有自性; 的 味、觸、法」等六塵境界都是有自性可得 |境界 0 心經是大菩薩 , 故連涅 因此二乘人才會取著涅 的 法門 操亦不住 ,乃至於諸 , 因為 可得 「色聲香 是故 因為有自性, 「感受」我確 有 成 是什 自體性 「不取生 槃 也 麼 唯有 不 , ? 其

### (二從「度一切苦厄」起

### ▲度一切苦厄

是「 如你 超越」(Transcend)。如此說來,「度一切苦厄」,就是超越一切苦厄 划船, 「度」與「渡」同音同義;度過、度脫之義。不過這只是一種比喻的 從此岸渡到彼岸一樣,也就是橫渡(Traverse)的意思, 它的抽象意義就 說法 譬

不得苦、五陰熾盛苦。以下解釋「八苦」: 類是三苦。「八苦」就是:生苦、老苦、病苦、死苦、愛別離苦、 生死輪迴。二、其次有「九橫」,此為種種橫死,都是災難。藥師經中即講有此九 。三、佛法中又有「八難」。現在首先講「苦」,苦有二大類: 「苦厄」代表一切苦,「厄」是指災難,什麼是災難呢?一、 最大的 怨憎會苦 類是八苦,一 災難就

#### 1. 生苦

生 是一 種苦 但是我們眾生通常都 把生當: 作 是 種 \_ 快 所

其是以前 好的人 子有什麼苦?若不是佛開示 家的實驗與統計,人的「痛」感, 就是趕快檢查看他二十個指頭是不是都完整的?看有沒有兔唇?眼睛、鼻子、耳朵 關禁閉 都諸多不便。還有,母親最苦的時候是臨盆之苦,也不知道會死還是會活, 六根有沒有俱全?很害怕缺了一兩件,故「生」人者是很苦的。 能不能五官完整、 被生的嬰兒也很苦。母親之苦顯而易見:十月懷胎、害喜、行動不便……等, ,須多吃營養品, 常 ,喝二手酒 ,則還好,如果是有特殊嗜好的,如喝酒、抽煙……那可慘了 吸大麻 其他的痛受的強度,都沒有這麼大一 , ,昏天暗地的,「氣候」又陰濕,又悶熱;母親如果是沒有什麼特殊嗜 難產很多, 以苦為樂, 吃麻 、不抽也要嗆、不喝也會醉:母親醉薰薰,他 四肢俱全?以前的人,孩子剛一出生,母親做 即使現在還是有難產之事。再者,母親很擔心孩子生出 一個人要吃兩個人受用的份量,所以就很累啊 即是此義。「生」有什麼苦呢?生人家的 ,我們都不會有此智慧瞭解到 或鎮定劑 若依最高為十級來講, , 胎 兒就倒霉了 人間唯有生產最痛!至於被生的孩 則分娩時的「產痛 還有 -孩子實在很苦: 也跟著醉 :胎 其次,依科學 的第一件事 兒天天抽 睡、坐、 至於如 二是十 十個 尤 來

麼痛苦 後不 染了 國德州之大城 車場悠哉遊哉地走進醫院, 行房」這一條開示,她並且常誦地藏經。她說她到了要分娩之前的十分鐘 「這孩子怎麼這樣乾淨啊!」因為一般孩子剛生出來時,都是血肉模糊 「好像大個便一樣, 兒 東西時 , 很難看 沒有, 行房的好處 ,孩子的本身也沒被糟蹋折磨。至於生產的過程很快,而 最嚴重的是 便有若身 所以如果是佛教徒 ! ,就生下 他要從一 並且皮膚光潤光潤的,這就是因為她沒有行房,所以沒把孩子的 ,而且全身表皮都是縐巴巴的;然而那個孩子就不是這樣 在 云 ),有一位同修女眾 ,以下 ,有的 寒冰 來,這一點是跟誦地藏經有關係。生的時候母親固然痛苦 : 個很窄的門 地 一點痛苦都沒有」。而且生出來的時候,醫生好訝 的話 獄 人 是我在家時的一位同修的親身經歷 兒有 進了病房才躺下來三分鐘後,孩子就生出來了 了 ,應該懷了孕以後,以慈悲故 如 0 母親 比他的頭 後還行房 , 她很信佛 如果走動稍快 地獄 、身體都窄的門 , 佛說 , 而 且非常篤信 , 那時 胎 如 胎 兒就 果喝 : , 就 那 兒 像受到 時我住 且母子都沒 有 佛所教示的 不要再行房 如萬 冷的 來 地震 東西 ,身上一點血 在達拉斯 針 穿身 那 異地說 1,孩子也 有經歷什 5,才從停 是比 ,亂七八 , 「孕後不 ! 的 她說 環境污 懷 學以 在 · () |美 0 台 :

難過的 恭喜 怎麼這麼糟糕 受難日」, 其中毫無樂趣可言 那是因為溫度不對 大難的時候。有一些不信佛 難 考大學還要難 這樣 過,他 · 每年還要辦慶生會 好好的 才是佛弟子, 而不是大肆歡慶的 所以 沒有 , 禁語、 又來了 辦 0 ,那一天其實應該好好的在佛 孩子出 , 法 , 母體體 而 表 受持佛 禁足 達 我們眾生顛倒 0 來以後 , , 故那一 慶祝生日 就 內很熱 , 的人猶能知生日那 , 法。 修行 沪 有 因此佛教徒不應作慶生會, 一整 哭了 會哭一 天不要買大蛋糕 , 而 , , 天 一祝你 卻 外面 0 所以應知, , 直 看看能 空氣較冷 前懺悔 把生當作 有些哲學家就 生日快樂! 一天是「母難日」, 不能早點離 ,更不要吃豬腳麵線  $\neg$ , 誦 生」實是一個巨 孩子一出來驟然碰 \_\_\_ 反而 經禮佛 種快樂 」殊不知那一刻才是生死 講了很 生死苦 應該好好受持八關齋 , 還拼命 多原 作 其實應是「母子 如是念: , 證 大 因 , 應該是要 地 的 到冷空氣 慶祝、 苦難 而 「我 ,

#### 2. 老苦

以上談 老了 以 後 生 \_\_ , 身體衰弱 **書**。 接下 來談 , 多病 老苦 , 大 為  $\Box$ 這 部 機 器 是件很苦的 用了幾十. 事 年 , 這沒問 也磨得差不多了: 題 ,

常常都 等的 老了 是念 其現 把這 轉不 種苦惱就是「寂寞」:子女都長大了, 明 症 關 , , 0 · 靈 光 的 就是膝蓋及腰骨彎不下去;而拜佛一定要彎腰 佛 現象 節不易老化 令人變成癡呆,甚至也不會變成「老蕃」。事實證明,大多數念佛的老人家, 因為念佛可以消業障 在有很多所謂的「老人痴呆症」,精勤念佛 天天念佛 則更是常常精 種現象稱 、學佛 能一 人就不太會寂寞, , 而且 直保持耳聰目明。所以依我所知, 其實那根本不是記憶力減退 衰 作 。再者, 念經 新 退 二記 的 了 神奕奕。 拜佛的老人家,雖然年紀大了 東西都灌 億力減退」。 , 如果經常拜佛的話,筋骨也不會老化; 因為你能到道場去, 功課 , 因此學佛的 故心中的 世也 不進去了 因為積的業障太多了 不過來了 然而如果是念佛的人,就不會有這種問題。 各自成家立業去了,丟下年老的 業」不會積得那麼多,不會多到遮蓋 人其身、心都不容 , , 是因為裡面 所以學新東西比較慢;凡夫之人 有師父、同修 唯一可以避免老人癡呆症的 哪還有時 、修行佛法的 ,也仍筋骨柔軟 , 也要彎膝蓋 的垃圾 所 間寂寞? 以 易老。其次 便有 (業) , 可 人老化時最明顯的徵 人就不會犯老人痴呆 ,以共同 所謂 所以學佛 太多了 所 , () 老了 以拜佛之人骨 記 如果再加上 1多娘 砥 億 方法, 勵 不 力 道業, 公;然而 還有一 心中之 減 好 解 以運 , 打 就 尤 便 可

**度「老苦」,可度老時之身苦與心苦** 

#### 3. 病苦

邊緣掙扎多次。 經年纏綿 生病當然很苦, 病場 ,當藥罐子 然而病苦卻是誰也逃不了的 這不消 , 那真是很痛 說 , 而人一生中總要生些病 苦。 有的 人 則 \_\_\_ 生要被開 如果不幸的話 刀 好幾 次 , 有的 , 在 人還

#### 4. 死苦

令人痛 抽拔 樣子 是遍佈全身的 0 」不說 出來, ,好安祥 死是很苦的 得要命 然後 別 的 , ! 要抽離: 而 才走得掉的 」其實大謬不然: 然而 你有沒有拔過牙? 且 拔 好前 的時 有 的 候 還得 。佛說 入又生 ,是從每一根毛孔 打 人臨 : 顛 麻 藥 倒 死的時候 神 見 顆牙只有一 , 否則 識 • 邪見 抽離身體時 無法 ` 根神經 神識 忍受 每根 : 必 , , 神 也是跟 更何 : 光 經 須 死 要 了 ` ダ離開這· 是 每 況 最 一顆牙出 萬箭 個細 好 神 識 要從 穿心 身 胞 你 看 ` 二樣的痛 他死時的 問 纖 全身幾千 , 題, 而 維 裡 神 就 面 識

有心理上的恐懼 萬根的神經 則是愚癡的人顛倒之見。 田產等,所以死實在是一件唯有痛苦, 中抽 、怖畏、以及貪愛、捨不得,放不下親人、眷屬 出 來 , 你說痛不痛?人臨死前 而毫無一點快 ,除了肉體上的 火樂的事 痛苦及 ` 事業、責任、家 因此若說死 扎外 是快

### 5. 愛別離苦

此生壽命欲盡之時,必須捨去此「愛得不得了的」 愛的,莫過於我們自己這個色身,因此佛所說的 別 」之事總是難免,因此人生處處有苦惱。我們眾生所愛之物很多,然而我們所最 相愛相悅的人要分別,這是件很痛苦的事,然而人生之中,「生離」或 「愛別離苦」,主要的是指 身體所產生的痛苦

### 6 怨憎會苦

眾生最怨憎 討厭的人卻偏偏要聚會在一起, 的莫過於墮於三惡道 成為三惡道之身 冤家路窄,這的確是非常苦的一件事 因此佛所說的 怨憎 會苦 0 而我們 主

要也是指此而言,而不只是指你碰到你討厭的人。

### 7. 所求不得苦

血賁張 指此而言 求,修行難有成就,涅槃難證,菩提難得 追求,但所追求的卻偏偏常不易得到滿足,所以一定會有 你所要求取的,常常很不容易得到,這種苦也是相當惱人的;不管是求愛情 、求利、求學位、 、緊張兮兮,飯不思、茶不飲 求功名利祿……求不到的 ,輾轉反側 因此佛所謂的 詩候 。而在這世間,我們一定都會有所 ,實在是好苦啊 「所求不得苦」主要亦是 「所求不得苦」。佛道難 **!**常常令人熱

### Σ 五陰熾盛苦

這是八苦中的最後一項,此為總說 或稱「五盛陰苦」。五陰是什麼?五陰就是五蘊, 是「集」之義), 因為一 切苦都 「一切苦」,故一切苦都叫做「五陰熾盛 是這五蘊所 產生的 最古的翻譯稱為 事實上, 「五陰」

會」、「所求不得」,也都是依五蘊身心而說,故都是屬於「五陰熾盛苦」。為何 老、病、死這四種苦很明顯地,也都是五蘊的變化現象,至於「愛別離」、 畏懼等等這些由生理及心理(精神)所產生的苦,都是五陰熾盛苦。此外,生、 生種種苦, 面的苦如:煩、悶、焦燥、焦慮、擔憂、懊惱、失望、絕望、嫉妒、 則如得甘露,便得清涼,止息熱惱,五陰不熾燃,便得離苦。 熾盛」?以貪愛執取熾盛,故生熱惱,名為苦。若得涅槃、菩提、般若 總稱之為五陰熾盛苦。色身方面例如冷、熱、饑、渴、失眠等等 」五蘊的運轉 (working) ,生、住、異、滅 ,十分劇烈 憤恨、緊張、 , 以致會產 「怨憎 ;心方

上所談的是八苦,此外還有「三苦」 ,即苦苦、 壞苦、 行苦

#### 1. 苦苦

賤等也都是「苦苦」 得等這些事,其本性就是苦的 種東西其本性就是苦的 , 謂之苦苦,例如八苦中的生、老 稱為「苦苦」 0 外 如 失敗 ` ` 受傷 ` 死、 貧窮 所求不

#### 2. 壞苦

苦。 變壞 移情別戀、要好的朋友反目成仇、龐大的事業破產了,都是「壞苦」。 「失」,失去所得的東西,而產生的苦便是「壞苦」。好的東西變壞時、 、或消逝,因而變成一種苦,這種由於改變而成為我們的苦惱的, 有些事物本身原來並不苦, 例如:得到東西時固然很快樂,但失去時就很苦;然有「得」一定有 然而因為它可樂的時間不能持久,它會改變、 相愛的人 稱為「壞

#### 3. 行苦

不居,令人無法把握,為其所捉弄,這種苦叫做「行苦」,而 一切苦的, 行苦即變遷不定, 因為一切苦都是由無常之行而起。 也就是「無常」所產生的逼惱之苦。因為世間一 「行苦」 切法都變動 其實是包括

脱這 一切苦厄。以上是解釋「苦」,接下來講「厄」 因此總說世間一切法,處處都是令人生苦惱的!只有得到 般 岩大智 才 能 夠度

厄」是什 麼?厄就是災難 , 世間有水難 ` 火難 空難 船 等 等 這些

外事件 三、 饑渴 非人 而感生種種障難,不得見佛, 八奪精氣 所困。另外, 謂之 一厄」 四、 自然而生的 火焚,五、水溺 佛法中有「八難」,亦屬於厄 藥師經中講有「九横」:一、 叫做「苦」, 不聞正法。八難是: ,六、惡獸啖, 不是自然而 七、墮崖, 得病無醫 生的 ,因為眾生由於造種 也就是accident(意 ` 王法誅戮 毒藥咒咀, 種惡 ,

- 一、在地獄難——受苦
- 二、在畜生難——受苦
- 三、在餓鬼難——受苦
- 四、在長壽天難——受樂
- 五、在北俱盧洲難——受樂
- 六、聾盲瘖啞難——身殘
- 七、世智辯聰難——我慢妄想

八、佛前佛後難——不見佛、不聞法

這

都是依

學佛修行

而說的

0

眾生依業所受的

太苦不能修

好修行 得善知識 教授, 時間 不對 修行如來正法,這種因緣實在甚為難得 (佛前佛後) 修行正法也困難。 是故 能得 人身、 有正 知見、 又

不可得 會痛 出來 到 還是只是「很投入」, 之不可得 五蘊  $\neg$ 入乎其中 心又不盤腿 ,度一切苦厄 上加痛的 ,怎會覺得痛?故知「痛在身」實為虛妄。若說痛是在心,而盤起來的卻是 來說 正 」其實也就代表了一切法, 「痛在那裡? 眼來 來解說 如是觀了 故知 盤腿會 ! 觀 出乎其外」這個道理,便可立刻減少痛苦。其次, 你若不要那麼投入於痛受中(整個心為痛苦所吸引、佔據 「痛處」虛妄, ,怎會說『盤者在腿、痛者是心』?故知兩皆虛妄。以痛處全身求 」,因為以智眼觀察覺了一切五蘊法皆空,故能超越 那個痛 即能超越『痛受』, 痛是在身?還是在心?或是在腿?若是在身,而身是物 不會痛?初學者都會很痛 如何以般若之觀智「超越」五蘊、 而把全心的注意力都放在那個 ,以一種有如科學家的精神,拿著顯微鏡仔 『痛處』虛妄不可得故, 如上所說 如此即『度』了 0 「五蘊皆空」換句話說 但你有沒有去觀察過那 「痛」上?若是那樣 或超越 痛受之苦 7 痛受』也就 切 痛 痛的時候就抽 <u>\_</u> 也就是「身心 個 照見五 細觀察 切苦厄。 , 的話 是虚妄 ,本無 而想 蘊 身 魟

越了一切苦厄。」 的時候(大智慧到彼岸),當下就照見、 以上經文整個 來講, 即是: 「觀自在菩薩在很努力、且深入地修行大智慧 徹悟 了身心都沒有自 性 , 因此 而 脫

# 三 從「舍利子,色不異空」起

# 舍利子,色不異空,空不異色,色即是空,空即是色

就是印度種姓社會中最高階層之人,(印度人把修行者看作是最高貴的,比帝王-有出生的時候就很聰明-「舍利 (鶖),他是|舍利的兒子,所以稱為|舍利子(鶖子),以母之名為名。|舍利弗還沒 剎帝利 留的,講給你們聽。 這一段是最有名,也是最難解釋的,你我有緣,也算是你們有福氣,我現在毫 1.」是鶖的意思,「子」是中文,兒子之義,亦稱鶖子,因為他母親叫 還高貴) 他母親是位有學問之人,他母親的哥哥 「舍利子」即是舍利弗,佛的十大第子之一,智慧第一。 -這句話有點矛盾,對不對?|舍利||弗的家族是婆羅門種,也 ,也就是舍利弗 舍利 的

得了 妙的是,還沒有懷孕之前, 然變得很喜歡吃 sauerkraut,然而等生下他以後,他母親就不再喜歡吃了,而且更奇 腦公司上班,他有一位老美同事,非常喜歡吃一種 sauerkraut ( 美國式的醃小黃瓜, |利弗還沒出世之前,|大膝就趕快去拼命修行。順便講一下,我有一位同修,他在電 這孩子懷在母親身體裡,由於他的智慧的影響,乃至令他母親都變得聰明了!這還 忽然再也辯不過|舍利|弗的母親了,|舍利|弗的舅舅心理很納悶:奇怪,她以前 的舅舅辯論, 婆羅門。|舍利弗的母親有點像|蘇東坡的妹妹|蘇小妹一樣,是位才女,常常跟|舍利弗 也不再吃了 特別。他每次吃 sauerkraut的時候,都會情不自禁地瞇起眼來,讚說:It's heavenly! 味道很酸),他吃 sauerkraut 的方式,幾乎跟我們磕瓜子一樣, (「此樂如在天上」)。他跟我這位同修說:當年他母親懷他的時候,不知如何忽 現在怎麼都辯贏我呢? !他還沒出世就這麼厲害,一旦他出世以後,我這個舅舅怎麼辦?於是, 可是,他卻從 不過每次都辯輸她哥哥;然而自從懷了|舍利弗以後,|舍利弗的 .,中文義為「大滕」,又稱長爪梵志),也是一位非常有學問的 他母親從來也沒有喜歡吃sauerkraut過;生了他之後, 小就喜歡吃 sauerkraut, 哦!她懷孕了!可見這孩子一定是很聰明的人,因為 樂此不疲。 由此 當作零嘴來吃 可見,業力這東 都辯輸 1舅舅就 ,很是 趁|舍

壹

یں،

西實在是不可 就已經顯 示出來了 呀 , ,乃至於影響到 甚至還會感染到別 他母親 入; 舍利弗的大智慧在他還沒有

講經 即是空,空即是色」 觀自在菩薩在修行大智慧的時候, 不異空,空不異色」 經佛主要是對他講 一切佛法的最深的總原理,就是:色不異於空,空也不異於色,色即是空,空即是 (在此插 「舍利子」的前 |舍利子, 「)舍利子 因為法的本性如是,故觀自在菩薩能夠「照見五蘊皆空,度一切苦厄」。 這是大前題;然後再說為什麼呢?此時佛喊了 會場上, 入一句話, 為什麼呢?」然後再自釋其原因:「因為色不異空, 面 在這 以他為 面 直 呼某 的一般,這時, ,若加上「何以故」三個字,則更容易明白什麼原故?前 ,就是色和空 are 諸位須知 ,那豈不是重複嗎?並非如此 人之名 大眾之代表 修辭學上稱 ,在西洋及印度哲學及宗教中, 。在本經中舍利弗是「當機 就悟了五蘊身心都是空無自性 他就被稱為是本經的「當機」。此外 ,作為宣講的最直接之「對象 為 not different(並非不一樣)。 (appostrophe) ,因為這是從形式邏輯來看的。 一下「舍利子」, 二,所 都很講究「邏輯 空不異色」,這是 謂 , 而度脫 下面又接著「色 , 這等於是佛問 就 好像這 , 經文中在 了一切苦 面是說 一色 是在

學; 嚴密 因此 這兩 日常 並不等於「一樣」("not different"≠ "the same"),邏輯上,為了陳述的表現正確且 等於「就是」("is"),亦即: "is not different"≠"is", 因明學,則更能通達佛理。)從論理學來看,「非不同」("is not different")並不 ; 又 , 方面 守 所有 第二個陳述是絕對必要的 種 的語言看來好像是差不多的,可是在邏輯上而言,不能當成是一樣的 ,避免曖昧、糢糊不清,所以必須要這樣換個方式再敘述一下。雖然在一般人 , 又更進一步從「積極」方面來講,「其實它們是同樣的東西」 陳述相輔相成之下,便令整個立論嚴密完整(有如密不通風) 心 , 經中這段經文,就是依照因明學的方式來提出立論的。有心者可研究一下 的思辯 來說:消極而言,它們「並不是兩回事」。然後 色就是空,空就是色。再進一步講 :法也一樣遵守這些邏輯規矩來作論說,而佛法中的邏輯學稱為「因明 都必須合乎邏輯,且有很嚴謹的規律及形式,論說之人絕 。所以,「色和空不是不一樣的 ,「色不異空,空不異色」是從「消 換句話說,「不是不一樣」 ,「色即是空 ,空和色也不是不一 無懈 , 0 因為在 空即 可擊 不 可

畫 個等 我現在 直 來作 徑 紅 -個譬喻 色的 同心 。 例 如: 圓 ,又畫一個 我在圓形的白板上畫一 藍色 的 同 心 員 , 個紅色的 於是白板上就有三 同心 圓 , 另 個 同 外 心 再

「玄學」 心圓 的同 果不了這個是真如 是故不同而 不能了解下 異」,故是 紅紅 , , 又 等圓周 「色」和 、及「空」與「色」,三者皆等直徑、等圓周、等面 色的同心圓」就是「藍色的同心圓 一。為什 等到我們講 圓 0  $\sqsubseteq$ , 而 、等面 同 面這個譬喻,則這一段經文根本無法通達,會變成只是一個玄之又玄的 不過我現在一講, 一樣」。這樣講你們可能稍微懂了一 .麼?因為等直徑、等圓周、等面積 , 「空」都是在真如本性上所畫出來的兩個「同心圓」,所以 但也同而不同。這樣有趣味吧?夠深嗎?很深且又很 是空 「藍色的同心 本性的話, 積,是指「內涵」相同,在同一平面上,義指「本體」 員 心經奧義』 , 空即是色」 你再怎麼說,也都是言說戲論,辯 圓」也不異於 你們可能馬上就懂了:這一個 的時候 藍色的 換 二,而 句話 再更詳細地發揮 圓 代 紅紅 說 表 「藍色的同心圓 色的 , 點 紅色的 而且同在一平面上,所以是「不 同心 。我現在再作一 同心 然而 積、同在一平面 員 ; 圓形白板代表真如本 員 」也就是「紅 色不異 來辯 其實 [] 實不異 個譬喻 去, 有 更進一步講 趣味 還是搞 相 於 「真如本 E , 色的同 。你 一(等直 同 你若 如 色

### ▲受想行識,亦復如是

是想 不異空,空不異受;受即是空,空即是受。想不異空,空不異想;想即是空, 空即是識 。行不異空, 這句經文是簡化(省略)的說法,若把它完整地陳述出 來之筆!今天先講 0 」你看他(玄奘法師)翻譯得多漂亮: 空不異行;行即是空,空即是行。識不異空, 到這裡。請合掌念回向偈: 「願消三障諸煩惱 「受想行識 來, 則有 空不異識 如這樣 亦 復 如是。 ;識即是 : 空即 一受

## 四 從「是諸法空相」起

今天繼續講般若波羅蜜多心經,昨天講到「受想行 因為也許有 人昨天沒有來, 前面一段沒有聽到 識 亦復 如 是一 簡

全句即 波羅蜜多』 「大智慧到彼岸」 「般若」是智慧的意思, 之義 波羅蜜多」 是到彼岸或度彼

△『心經』:「心」是心要;「經」是貫串或門徑

壹

為法身之名,後者為應化身之名 **:** 觀自在菩薩和觀世音菩薩是同一尊菩薩, 同體異名; 前者

蘊都是空無自性(無自性空),因此而能夠超越一切的苦難、苦災厄。 身心五 陸

世尊在此呼|舍利|弗,可以等於表示如下的意思:「|舍利|弗,為什麼呢?為什麼|觀自 利弗 | 完全是翻譯梵文的音,「弗」即是「子」的意思,「子」是翻譯它的意思。 開始先像講故事一般地作了一個陳述,講述過去已發生的一段事實,然後再回到現 在菩薩照見身心五蘊都是空無自性的時候,能夠度一切苦厄呢?」 **『舍利子』:**這句話是佛說的,其意涵:「<u>舍利子</u>,為什麼呢?」佛 問舍利弗。 舍利弗是佛的大弟子,舍利弗就是舍利子,是同樣的意思 () () () () 經文

空,空也就是色,因此可說是「色空一如」。不但是「色空一如」,受、想、行 理)。因為色和空是無異(沒有不同),空和色也是無異,更進一步說,色就是 『色不異空,空不異色,色即是空,空即是色,受想行識, 』:此即是世尊回答為何「行深般若」之後能「度一切苦厄」之原因(或原 亦復如

空, 方面 空,空不異色,色即是空,空即是色」之進一步闡釋,請參看本書末 識。整個的陳述|玄奘|大師就用「亦復如是」簡單概括了。(附註: 是空,空即是行。「識蘊」也是一樣:識不異空,空不異識;識即是空, 是表示:受空一如、想空一如、行空一如、識空一如。整個陳述起來,在「受蘊」 再釋 ] 213頁—223頁。 ) 空不異想;想即是空,空即是想。在「行蘊」上:行不異空,空不異行;行即 .即是:受不異空,空不異受;受即是空,空即是受。在「想蘊」上:想不異 因為五蘊是色、受、想、行、識, 那麼受、想、行 、識也是一樣 跋文 色不異 空即是

△『舍利子』:這是以下另外一個陳述。

### ■是諸法空相

但是它還是有一個相 個也常常很不易解, 「是諸法空相」也就是這一切法空之相, 狀 , 佛 到現在為止 在 此即 是說 : ,還沒有發現很理想的解釋  $\neg$ 現在 我 們來嘗 「空」有一 試描 個形狀 述 下 這個 我現在試著詮 雖然是空, 自在

|薩所證 文中的 文,下面的經文即是解釋此空理之相狀。這「空理」長得什麼樣子呢?請看: 到 「是諸法空相」的「相」字下面,應該打個冒號(colon兩點:)表示總起下 的 -空 言的 相狀 也就是試著申論一下『空』的樣子是如何呢?

# ▲不生不滅,不垢不淨,不增不減

之,諸法的無自性空,其相狀是什麼樣呢?即是:「不生不滅,不垢不淨 」現在來解釋這三個對子: 這三個對子,可以用引號把它括起來。這就是「諸法空」的「相狀」,換言 ,不增不

便非 生有 因此,「有來有去」即是「有生有滅」,此即是世間法。然而諸法無自性空的相 是「去」。我們在這個世間出生,便是「來」,我們死掉的時候,就是「去」, 無常。 是沒有 死是世間法,亦是無常法,法若「無常」,就表示有生有滅-「不生不滅」:「生滅」就是有為的相狀、或生死的相狀 「生」沒有「滅」的,也就是「沒有來也沒有去」,究竟無來去,這些 「生滅」之義換個說法,就是「來去」:生就是「來」,死 , 生滅即是 若無生無滅, (滅) 生 死 就

不生不滅」等)指的都是究竟之法性,而不是表面上所現的 相

說它是污濁、垢染的,或是清淨的,因為諸法的空相,是離於清淨或垢染的 「不垢不淨」:這一切法空之相狀,其中除了沒有真正的生、滅之外

聖之際, 不減。」其義即是: 究竟的空相之中 你試自問:「我獲得(增加)了什麼東西呢?」你或許學到了很多東西。但是在諸法 什麼呢?那就是真如本性。真如本性於凡於聖都無增損:修道、悟時成聖 「不增不減」:茲舉個例子來解釋此句。我們現在不是在學佛嗎?學佛之後 其真如本性並無任何增加;在凡夫位愚迷之時,其真如本性也未曾減少 -沒有什麼增加,也沒有什麼減少。有句話說:「在聖不增,在凡 即使在聖人之中也沒有增加,在凡夫而言也沒有減少。那是指 **一,於彼** 成

性而言 裡講的 非是究竟的 如本性」,唯有「真如本性」才能夠具如是的功能、如是的相狀,所以在般若心經 我在前面已經點出:「不生不滅,不垢不淨,不增不減」,根本指的就是「真 。如果有生有滅,那是無常法,有染有淨,也還不是最高的; 「空」,根本可以和「真如本性」畫一個等號(equivalent),指的 唯有真如本性才能不生不滅,不垢不淨, 不增不減 我們可 有增有減 是真如本 公回顧六 也

性是本來就 墮於生死 ]期自性 無量言說揣測 寶壇經 ,所以見有生滅 。然而 本自清 沒有 淨」。 生滅! 這些都是無上法,講的都是最高的 也還是茫然。 、有染淨 真想不到真如本性本來就是清淨無染的 .期」即是一種 surprise「想不到 大悟的 ,因此,才會跟有生滅、染淨的有為法相 詩候 講了 個 東西, 喝子: 若不能作 二之義 何 ,但是,因為 期 自 真想不 如是 性本不生 解 應, 到 則即 凡 真 因此 夫迷 如本

# ▲是故空中無色,無受想行識

法空的相,是不生不滅,不垢不淨,不增不減,有這樣的性能,故 「色」,亦即,在這空無自性之中,你找不到「色」的自體性 這又是另一個陳述(statement),前面所說的「是諸 法空 相」,乃指這一切 說「空」中

想、行、識 「無受想行識」,即無受、無想、無行、 是指 。因為諸法空是不生不滅,所以它裡面就沒有這些受想行識;所謂 「究竟無」,並非「幻相無」 。讀到這裡 無識,也就是講沒有五 你 可能又是一 蘊 頭 色

麼? 是月 水面 緣生法 ] , 水就 月亮,而空中的 但是你還是明明 個月亮 要是平 湯漾 晚上的 亮明明並沒有從天上來到這盆裡,我們清醒的時候 不能放在屋裡,如果放在屋裡的話,還是看不到月,而且那盆水還不能 那「因緣」就是:你要拿一個盆,裡面要裝著水,而且要端到戶外、 沒有 種因 可 不定了 的 緣會合而確能成就 即是:因緣而生的,但實在是「生而不生」 「實在的月 時候 盆 中看到 而盆裡 月亮有沒有跑到盆裡面 ,若有如是種種因緣具足和合之下 ,此時你還能看到月亮嗎?便看不清了。 可以在盆裡看到月亮!如果把盆裡的水攪一攪或是晃 ,你拿一盆水, , 例 月 如喝醉時, 到底有沒有一個月亮呢?沒 了 雖然盆裡 在月亮下放著 「盆裡有個月亮顯現」這件事 恐怕就 怎麼會沒有 並 來呢?沒有。空中之月實在沒 沒有 會像李白 實月 呢? ,你看到空中有 現在我 ,你才 ... 樣 有 然而 。可是你 , 知道盆 我們 到水中去撈月了 可以在盆裡 。 這 所以,盆裡的月亮是「 再作 裡的「 一個月亮 明明看 還是因為 可是 裡實沒有月亮 因緣 在 看到 有跑 到 種 ,盆裡也會 ] 是指什 '。然而因 到盆裡 月亮 明之 當 放 ,盆裡的 晃動, 在 有 月 0 但 可 亮 大 個

意思呢? 出月的 的, 的相 沒錯 意思 從本以來就沒有:不只是現在沒有,而是以前沒有,將來也不會有;since就有這個 月乃因緣生法 面 前沒有」, -也是錯的 ? 有 你若說 沒有月 那個盆裡面 ,其動詞要用完成式,那完成式是包括過去、現在、未來三際。所以,從本以 那個「究竟」即是六祖大師所說的「本」字:本來是沒有的;「本來」是什麼 因 此 「究竟無月 「影像」來,然而「實月」還是沒有的,可是雖然沒有,看來卻像有啊!這 的 是因緣生法、即是幻相,無實;所以, 「本來」是禪宗的話,禪語的「本來」不是 originally 的意思,不是指 而是「從本以來」就沒有,用英文就很容易解釋,since或 ever since, ? :「有 !盆裡有月,是對的,沒有錯啊!你看到盆裡有月,由於此表象所現之 「諸法不可思議」之處:有而非有 ,此時你所看到的是因緣所生之幻法;然而盆裡沒有月,也是對的 裡 ,根本究竟沒有月亮的實體可得,但是,因為種種因緣和合 你若答說:「沒有 有 」,注意這個「究竟」二字,我們不看那個幻相, 沒 有 月 這是錯的!再問,「盆裡有沒有月?」你說:「沒有 ?你說 」,也是對的。然而,反過來說 ,這是對的; ,非有而有 以究竟來講 又對同樣的 因諸法具如是性 ,ultimately 是沒有月 2,盆裡 問 因為盆裡所 題 面 1,而生 育沒有 以以 \_ 是 現

# 才會令愚癡不解法性的眾生迷惑顛倒

問的 恢復其各自的本來性相 全相 嗎?再反過來說,氫加氧變成水以後,H₂和O₂的性與相都沒有了,甚至於轉變成完 都完全不一樣, 2H<sub>2</sub>O,即是水, 且正好相反:水性非但不自燃,也不助燃-性及相都失去了,而變成了「水」性和「水」相。因為氫氣(H<sub>2</sub>)本來的性是能夠 「自燃」,而氧氣(O<sub>2</sub>)本來的性是能夠「助燃」;但是水的性就完全不一樣 ?藏在哪 反的性質之物,它們的本性與本相都完全失去了,而且變成完全相反性質的東 ,氫氧之本性在和合成 可是很奇怪,當你把水電解以後,它又會回復原狀,氫還是氫 。為什麼?因為實驗如此;可是你能不能告訴我,為什麼H2+O2 初中就知道:H<sub>2</sub>+O<sub>2</sub>-再講一個一般人都沒有注意到,諸法不可思議的奧妙之處。就化學而言, 裏?電解之後,氫氧各自之本性,又從哪裏跑回來?能回答這問題嗎? 好像都失去了?有沒有注意到,「氫」H2和「氧」O2各自本來的 而原來H2(氫)的「性」和O2(氧)的「性」以及「相」都變了! 。但是請問:在還沒電解以前 水之後,有沒有失去呢 →2H<sub>2</sub>O,我們把它視為當然,一定是這樣子 -而且還可「滅燃」!這豈不是太奇妙了 ? ,氫和氧各自之性跑 可說是「失而不失 , 氧還是氧 到哪裏去 →(變成) ,毫無疑 (),不失 , ! 又 而

信受 到某個程度 人甚至問到砂鍋都已經打破了 諸法 ,世間· 生都有 ·可思議 一定很苦惱 (垃圾), 入不思議境界,凡夫的這些種種思議、推理的過程對他來講, ,這種就是「鐵齒」的人。因此,唯有大根器、善根、智慧具足的 如是故」或「法爾如是」的甚深不可思議境界。 奇 一個最大的問題: , 覺得可以了, 世間一切法皆「不可思議」,這就是禪宗最 妙 他都不需要,而直接一門頓超,當下離言, 有 是不是?一 或很懊惱,而且非打破砂鍋問到底不可。可是很奇怪 幻 化, 就信受了;有的人則須問得多些,有的人問得少, 所以, 切諸法亦復如是, ,不但打破而且還打碎了,他還是想不通,還是不能 我們都喜歡「思議」,我們 經中說:眾生界「不 可思議 到 如果沒把事情 深的一個道理 頓入不思議境界,頓然了 的 」,佛界 都是 rubbish, gar-人 , 0 有些人問 (), 才能直 想通 然而 如 有的 可思 的 我

功能主要是「分別」(Differentiate),分別一切性 陳述種種意見,主要是依第六意識的功能; 頓入不思議」 即是議論 所謂 就是放棄一切凡夫、 「思惟」是什麼呢?思惟 世間、 外道的思惟和 ´但是, -是第六意識的功能 我們種種的 相等。我們之所以能夠發表 議論 0 邪見 妄想…… 第六意 思

是因為第六意識 分別,讓我們不要墮在凡夫依於六識的妄想言思議說境界, 也都是依 的關係; 於第六意識的 如來說種 運作 種法 , 所 以 ,主要也都是為了 我們 在念佛、 破除 打坐的時候會打 而入 我們的第六意識 (如來境 妄想 界 0 之妄

緣覺 一切言說 ,就是因為他們思議。」所以,禪門有句話-集起來共思惟 法華經裡 戲論, 不復思議, 佛 說 : 二、思議-如是即能契入如來聖智。 諸佛智慧無量 如來之智慧,都不能測知。」佛又說:「不能測的原 , 而三千大千世界的諸大菩薩以及聲聞 「當下 放下」。其義謂「當下 放下

如幻者 但是因為 然沒有色受想行識 現出 ` 心經裡面講 不增不減,所以,諸法空之相, ,是如幻而 因此 如幻,所以其「有」也是空無自性可得的 色受想行 色受想行識 「是故空中無色」,因為諸法之本相 「有 識,然而因為皆是因緣生法的關係,所以仍然是幻化不實;所謂 , 但是也因為有種種因緣的關係, 二,亦如幻而 在法性的 「空」。例如 是沒有色受想行識。 「 空 」 中,是畢竟無的 :盆裡的月亮是「如幻而有 而現出有色受想行識的 所以 盆中 然而應該加一段話 空相 -的月相 ,是不生不滅 亦 即 ,也是「如幻 以「究竟 幻 ` 不垢 ; 雖

是沒有 面則是再分別詳細講: 的 0 無 「色受想行 是講五蘊空無自性 為總說一 切法皆無自性

# 五 從「無眼耳鼻舌身意」起

### ▲無眼耳鼻舌身意

死之根 意」六根之實自性可得,眼耳鼻舌身意亦是如幻如化。 在這諸法實相的空相之中,照見眾生所依持的有為的六根 「如幻而有, 本 \_ 耳鼻舌身意」是六根 故稱之為「根」。在菩薩摩訶薩(大菩薩)證入了諸法的空相之後, 如幻而空」。所以說,於此諸法空相之中 (。為何 稱此六法為「根」?因為此六法是眾生「生 也究竟實 ,也是有如幻化的 「無眼耳鼻舌身 也是

### ▲無色聲香味觸法

性可得 們的 六塵亦如幻而 「心鏡」與「心日」,令失其本明之性,而成 色聲香味觸法」謂之六塵 有 如幻而 空。所以於真如空性之中, 0 為何稱為六塵?因為此 「無明」。故稱之為 實「無色聲 八六法有 :如塵垢 香味觸法」之自 「六塵」。 能覆蓋我

# ▲無眼界,乃至無意識界

塵」加 六識又合稱為「十二入」或「十二處」,為何稱為「入」呢?因為外在的一切法都 義。十八界就是十八個界限、或十八種範疇。佛在總說「一切法」的時候, 名亦與六根同。十八界是什麼意思?「界」就是界限、範疇(Realm or Domain)之 身識、意識。六識之名只在六根之下加一「識」字,因為六識是依六根而起,故其 「十八界」,此六根與六識是有情界之法,而六塵則是無情界之法。再者,六根加 一項(意識界)為代表,中間省略了十六項。「十八界」是:「六根」加「六 這裡是講 「六識」。六根和六塵上面已說過。六識即是:眼識、耳識、鼻識、舌識、 個孔 「十八界」亦空無自性。但經文只提十八界的第一項(眼界)及最 道 ),進入 我 有情 的身 心 以稱 之為「十二入」。 便常講

稱為 又 ,就簡稱為「十八界」。十八界為: 此有情界、無情界合在一起的十八界即是代表「一切法」 我們有情攝 「十二處」 0 受 有情界的「十二入」再加上無情界的「六塵」, ` 領納外塵, 以及消受這外塵之「處」 ,故總說一 這十二個 即是十八界。 地方 的時

六根界——眼界、耳界、鼻界、舌界、身界、意界:

六塵界——色界、聲界、香界、味界、觸界、法界;

六識界· 眼色識界、耳聲識界、鼻香識界、 舌味識界、 身觸識界、

界」,表示一切法有十八個範圍,或範疇 因此 ,「六根界」加上「六塵界」,再 加上「六識界」 , 合在一起就是「十八

連六 空, (六塵)無自性空,眼識、耳識、鼻識、舌識、 一法各別是無自性空,其總合之相 〔根、六塵、六識三者和合而成的『十八界』其中一一法, 眼、耳、鼻、舌、身、意(六根)也是無自性空;色、聲、香、味、觸 綜上所說 ,此段經文之義為:「不僅是色、受、 也仍是無自性空。 身識、意識 想、行 ( 六識 ) 亦無自性空; 亦皆無自性空; 識 五 蘊 不但 ` 自 法

# 無無明盡,乃至無老死,亦無老死盡

以及依十二因緣而證聖道的「還滅門」也都是空無自性的 界是無自性 一段是指連「十二因緣法」亦無自性空。十八界屬於世間法 空;連一切法的生滅之總原理(十二因緣法)中的 「生滅 不但凡夫境界 門

這個 定有一個點是當初畫時的起點;但是也可說沒有起點,為什麼呢?因為你 終,亦無終無始。這「有始有終」亦「無始無終」的現象,好有一比,例「因」和「緣」,此十二法形成一個循環,輪迴不斷,彷彿一個圓形一樣 圓規畫一個圓,然後分析此圓之圓周是由無量的點構成,在這無數的點之中,一 這因果法是出於那裡?即是出於這「十二因緣」,「十二因緣」即是十二種 起點了。 亦無終無始。這「有始有終」亦「無始無終」的現象,好有 觸緣受,受緣愛,愛緣取,取緣有,有緣生,生緣老死、憂悲苦惱 」我們常說:「佛法是講因果的」,而佛所說的「因果法」是很深的道理跟智 「十二因緣法」是:「無明緣行,行緣識,識緣名色, 也有 然而當時在畫的時候,必定是從某個點開始畫起,所以說, 個終點 有 始有終  $\overline{\phantom{a}}$ 但 是, 也已無法指陳出 名色緣六入 上比 者為起點 例 必定有 已找不 如數學家 ,有始有 , , 一大苦 \_\_\_ 到

也已無法指陳何者是因,何者是果 最初必然有一個開始;因有開始,故亦有個結束, 好像一個環環(Link)一樣: 始 無終 這正好說明了十二因緣:眾生的生死、 因復為果,果又成因 有頭有尾 , 煩惱 因又成果 , 有因 |有果 這 但是 因



明道 」接著生起, 理的時候, (惑) 而 有行」。「無明」是什麼意思?無明是一種狀態,當眾生心中產生愚 產生時 而有…… 此狀態即稱為「無明」。而 \_ 「行」即是行蘊之「行」-的 這個心就開始動 」;因此「無明緣行」這句話用白話來說 緣」是什 ·麼意 故稱 ? 「無明」一產生的時候,馬上就 無明心動」 指心行、 \_ 此處是及物動詞 亦即是心的作用 以佛智來看 , 即 是 「 0 因為一念 會有 不不 為

要動 那是因為他 死還難過 它一動 都是因為無明的關係 心中無始以來所積集無明業力的關係,令他一定要動 -其實我們大人也差不多:沒辦法坐著,身心一動不動 例 小孩子,教他靜靜的坐著,那是沒辦法的事關係,一切的動都是「妄動」,我們沒事兒 我們沒事兒的 , 詩候 要叫 他會受不了 他不 身或 動 ,

分別」了 稱為 表示 力之故, 西時,只是粗略地知道其為何物,尚未對它有任何價值判斷 因此 生 得到 其次 」,此識即為本識(「阿賴耶識」) 心開始活動, 「七轉識」。「識」即是分別、識別、了別之義。例如:你在街上看到 0 其次, 你會在一剎那之間,馬上會去分析、研判它,那時候就是開 , 一個結果,就是「行」。接著講「行緣識」,因為有「心行」的關係, 即是物質,亦即 一定要「用心」(起心行),而這「心」一「行」 起先光是看,沒有用心去分辨,是不會去分別外物的美貌 「緣」的意義,也是條件,因為無明的關係,以無明為緣(為 開始運轉,於是就有「識」產生 緣名色」有「識 因為有分別產生,所以有「精神 別」產生以後, ,接著又據阿賴耶識生出「前七識 就會有名色, 換句話說,心動之後即生 然而由 就 和 有 識」之了 物質」 始所謂 「名」就 於無 、高下等價值 始的業習 二樣東 的 別作 一起 又

生起 生、老死」,擁有以後,以此為緣就會有生老病死、憂悲苦惱等「一大苦聚」之果 貪愛為緣)就會想要把它抓取來。「取緣有」,取來以後 有感受以後,(以受為緣)就會產生種種貪愛。「愛緣取」,產生貪愛以後,(以「觸緣受」,六根接觸六塵以後,以此為緣,就會有感受之果產生。「受緣愛」, 生起。以上 六根生起以 心,六入即是「眼、耳と法産生。接著,「タ 簡單扼要說明了眾生生死煩惱的整個循環(cycle)。 , 以六根為緣,就會有「觸 耳、鼻 、舌、身、意」,亦稱六根 精神 」產生。「觸」就是和 和物質之對立產生之後 。然後 就佔有 外界的六塵接觸。 ,「六入緣觸 ` 擁有 1。「有緣

陰身還沒有去投胎之前,它完全由業識所驅使,由於無明心動的關係,它又會去投 精神的存在 中陰身雖然沒有與我們一樣的這種色體,但是它還是一種「色法」,並不是純然 ;「中陰身」即人死後還沒有去投胎之前,七七四十九日之間的生命狀態, (假如它不墮入鬼道的話),到了該投胎時,它就會去投胎,其實去投胎就是 更進一步說 ,就稱為「中陰身」,再去投胎以後叫「後陰身」。「陰」即是五陰、五 ,而且它還是有知覺,也還是有種種的苦惱、恐懼、期待……等 ,生命開始的時候也是如此:我們這個色身叫「前 陰身」, ?。在中 蘊

志」) 愛就會有「取」、「有」……等等,這是在母體中就會有的現象與過程,這便是眾 識。識有了 為總共有十二項,十二有支的「有」就是「有法」,也就是因緣法、生滅法。生生命的發生之源起(origin)與過程,亦是「十二因緣法」,或「十二有支」, 陰身只有神(識)而已,現在身心支分都有了,「名色」就成就了。有了名色以 「受」,有受就有「愛」,因為有所受——苦受、樂受……,就會有貪愛產生,有貪 識 眼耳鼻舌身意。而六入緣「觸」,因為和母體有所接觸,就是一種觸,有觸就有 ,漸漸就產生,所謂羯邏藍位,第七天以後,開始產生六根(亦即「六入」) 「無明緣行」所產生的動作。「行」亦是「意志」之義,(所謂「求 阿賴耶識)與父精母卵和合在一起成為所謂的「受精卵」,然後生出 以有此「心行」產生,它就會想要去投胎,入母胎之際, ,漸漸的 ,頭、腳……等身分都漸漸成形,那就是「名色」。本來中 即由 本識 (指第 七 轉

無明」一項, 「無明盡」。「無無明」是指十二因緣中的「生滅門」空,而本經此處, 眾生界雖然有這十二因緣法— ,但是在諸法的「畢竟空」、「無自性」之中,實在也沒有 代表了「無明緣行 ` 行緣識……」等十二有支整個過程,所 無明緣行, 行緣識,識緣名色……等等 無明」, 謂 也沒 即以

盡故 行佛 \_ , . + -。而 以受盡故愛盡,以愛盡故取盡,以取盡故有盡, 識盡 法 門 」而本經此處就 , 以識盡故名色盡,以名色盡故六入盡,以六入盡故觸盡 有支的「逆因緣門」,若整個說出來, ,就是反方向而行,即是「無明盡 亦無無明盡」,即是說:十二有支的還滅門亦空。 滅 門  $\sqsubseteq$ 以第一句「無明盡」代表整個的還滅門 亦 即是順著無常的 因緣  $\sqsubseteq$ , 所謂 , 而 應是:「以無明盡 以有盡故生盡, 隨 \_ 順 逆因緣門 流 轉生 : 死 以 \_ 無明 以生盡故老死 然而 ,以觸盡 , 行 亦 盡 盡 是 如 果你 故 , 故受 以行 行 盡

貪愛 可是 妄」,體入 才能 怎 0 。然而 夠真正 一不取 要怎麼修不佔有呢?就要修「不取」,你如果要「取」的話, 麼修呢?若依十二有支來修,首先, 以 前 不學佛時 由「觸」而來的,追根究底,進而參「觸」也是虛妄的 種 你 」又要怎麼修呢?那就要修行「不愛」,不愛是指不貪愛, 「不取」。而不貪愛,要怎麼修呢?那就必須修「諸受無實 又要怎樣才能看破「受」是虛妄的呢?那就須要去觀察, 種感「受」都是虛 , 「愛、取、有」 妄的。如果看破「受」是虚妄之後 , 所以會有「生老病死」; 修「不有」, 即是不擁 有 一定會 現 ` 怎麼修呢? ,自然不會去 在 開 佔 1,諸受虛 去參這個 以不貪愛 「有 有任 始 行 何 \_\_ 等 0

**找們談「心經與禪密修行」時再詳細講** 

果很高 身口二業, 子 如是漸次修到第七識, 識 連根拔起」的意思是轉變業識 \_ ` 就是指 是從種子到根 逆因緣 的 (現行 話 因 為那個 漸漸 無明 , 門 很難一下子連根拔起,要先砍掉一些,  $\overline{\phantom{a}}$ **汽**無 , , 的 漸 由外而內,再修到心 「本」是很 ` 次修到 即 莖 再分斷 朔種 是解 ` 果, 子」在我們 脫 「種子」, 深的 [ ] 俱生我: 菛 。現在開始起修的時候 , 然而 就是一步 , 沒 有辦法 執 業識 最後才連根 識的前六識,斷「分別我執 我們要修時 , /一步返 的 深處 如此一路修下去 一下子觸及 拔 ,要修到最 回去修, , 然後再慢慢治它的 起 則須從末而 , 0 此處所謂: 只能 0 例 後才能 如 , 修最外圍 上 最後 本 : 除野草 脱, 」,由末而本 的 , 連根 先從 才達本識 根 本來生出 ` 0 最粗顯的 拔起 ` 花 , 果、 (第  $\neg$ 如 , 種

意 思 明本來也是無自性」,便是證了 第二 無無 逆因緣門 明 個 , 亦 [「無」和 一而修 無 明 盡 到最後一項時, 明」字是連在  $\overline{\phantom{a}}$ , 義即 「無無明」,第一個「 : 不 二起的 迫 亦即是修到最初 沒有 無明 ,是一個專詞 也沒有 的一 無」是沒有 (without) 無明緣行」, 無 : 明 「無明」,又稱為 盡 0 無 朔盡 而 到

之事 即是我們藉著修行 也是空無自性。 之力 把「無 朔 惑都滅盡了。若見諸法空相 , 則見連這

正解脫 有解脱」!因為那便還是「被解脫所縛住」,所以沒有真正究竟解脫; 盡」。換句話說 都滅掉了,也就是超脫 ,又再更進一步,照見「其實也沒有所謂解脫這回事」,這就更高了,這才是直 「乃至無老死 、大解脱了,亦即是所謂「無餘涅槃」、 ,例如已證到了解脫以後, 亦 脱,然而超脱了以後 奶無老死盡」,「盡. 無老死 看到 認為「這就是解脫」,那樣便「還是沒 即 或「大般涅槃」 也實無超脫之事 也 , 老死 盡  $\sqsubseteq$ 就是修 這稱為 若證到解脫 到 「無老死 老

因緣」而得到覺悟的 修十二因緣的 明 , 亦 謂之「緣覺乘」,亦即是以修行十二因緣, 無無 明盡,乃至無老死, 稱為「緣覺」 。緣覺乘這 亦無老死盡」,這是十二因 「緣」字 觀察世間 即是指這 這 十二因 十二

# 穴 從「無苦集滅道」起

### ▲無苦集滅道

證的 諦 真理,故謂之聖諦。所以, 呢?「諦」就是「真理」之義。這真理是聖人所證,聖人是指佛 這是聲聞乘人所證的境界 ,即是四聖諦-「四聖諦」即是聖人所證的四種真理 苦諦、集諦、滅諦 ` 道諦 0 , 何謂

#### 、苦諦

這種種苦 多麼高,也是有這種種苦,學識多麼低, 管你多麼富有 會有這種種苦;即使沒有子孫,也一樣有這種種苦;儘管 會苦、所求不得苦、五陰熾盛苦,因為一切世間都不離此 「苦」是什 多麼短壽 ,也會有這種種苦;不管你多麼貧賤,也是有這種種苦; 麼呢? 「苦 也照樣有這種種苦-」即是八苦 也一樣有這種種苦;不論你子孫多麼的隆 生苦、老苦、病苦 -世間上每個人都一 種種苦,所以世間不 ` 定會碰到這些苦 你活的多長壽 死苦、 愛別 不管你學識 會有 苦

沒求 關係 相反的 到之時固然很好,但是,還沒求到的時候,現在不是很苦嘛! 會不會有?老、死之苦,有錢人會不會有?答案顯然是肯定的。有錢 還是一樣有這八種苦;然而有財、位、權、勢的人,會不會比較少受一點?以及 能夠幸免、而離於這八種苦:再怎麼有錢、有權、有名、有位 最尊貴的 堆;有錢 ` 苦? 到 愈是有錢愈愛錢」!什麼是「所求不得苦」?例如:你們現在讀書求學位 有錢人會不會有怨憎會苦?一樣有的,如:情敵、政敵、商界之敵……等等一 五陰熾盛苦,不一定較多或較少。舉例而言,如:生病、產難……等,有錢人 ;有財位權勢的人照樣有生、 的 八苦,所以佛說:「人生即是苦。 無財 帝 會有的,例如:有錢人也會因離婚、出國、出差……等而受「愛別離」之 候很 王 間 人會有「所求不得苦」嗎?也是會有的,有句俗話說:「人欲 、大臣,下至士、農、工、商,甚至奴、僕、娼 \_\_\_ 苦 位 切眾生必 、權、勢的人, 連正 在求的時候也很苦 然遭遇的現象 其所受苦會較多或較少一點嗎?這並沒有必然的 老、病、死苦,以及愛別離、怨憎會、所求不 此 There is l 亦即是眾生界的 , 而且得 no escape.(逃不掉 到的時候也不見得快 · 共業」。 、優等 、有勢,也沒有用 其實是:不但還 人會不會有愛 , 的 樂到 節節高於 有 0 )上從 個 , 裡 求 ,

永遠有 遠有 有成 實不夠多,  $\sqsubseteq$ , !所以 長 那快樂也不見得能持續多久!因為當你得到的時候,通常都會覺得 所 求 ,企業就會完蛋。我們缺的是小錢,他是缺大錢,因此他可能比 「所求不得苦」。又如:一個資產數十億的大企業家,他的錢夠不夠多?其 ; 他必須還要再多,他若不繼續不斷增多的話,他就會「死掉」-,拿破崙亦因為如此,才會遭到最後的失敗-而每個人都是一個「 小拿破崙」,永遠不會滿足,故永遠有所追求 —因為永遠沒辦法滿足,永 我們更苦 也不過 -業績沒 也也 0

有錢 的 除 此以 人當然也會有的;因此世間一切的人,都會有這些苦惱 會不會有呢 外 , 五 ??不管你多有錢,照樣會有飢、渴、寒、熱、淫欲等的苦惱,沒一陰熾盛苦的飢、渴、寒、熱、淫欲……等,這些生理上的苦惱, ?不管你多有錢,照樣會有飢、渴 熱 0

` 常忘掉 才想到 墨客 所 「為賦 的 乃至我們自己身上,天天、時時都在發生的;我們身在其中, 苦 或沒有注意到,也沒有想到過,甚至常不知不覺;直至到佛 且認為極有道理 新詞強說愁」的那種苦。佛所說之苦,是實實在在的,就 ,不是假想所生的苦,不是「拜倫式」或「雪萊式」的 0 順 便 講一下 , 佛教不是「悲觀 的 , 世間 那 提出來以 然而 在我們 也 沒有 我們 所 週

它 正好是最積極的 產生「佛教是悲觀消極的」這種愚癡的想法,佛法不但不是所謂的悲觀消極 些才是世間人最須要立刻解決的問題-八苦這些問題,而佛法是在闡釋與解決這些最實際、最迫切的問題的 悲觀 進而 解決它 或是樂 觀 0 : 因為只有佛法才能不逃避這些問題, • 「悲觀」或「樂觀」也都是凡夫妄想分別的詞語 -不要因為聽到佛說「人生即是苦」,就馬上 而去正視它、 面對它、了 , , 事 大 實上,這 為真是有 · 反而

驗出 等苦之方。然而 因」是什麼?諸苦生起之因便是「集諦」 人生即是苦。 人生即是苦 聲聞乘四聖諦的第一個聖諦 , 」這是佛深入觀察 苦諦只是「果」 為要解決此苦, 因此佛便去修道,以求能解決一切眾生生老病死 ` (結果), -苦聖諦 體驗人生世相以後 至於 即是指以上所說 此 . 苦是怎麼來 , 而得 到 的 的結論 的呢?諸苦生起之 苦 , 因此 大 為佛 /佛說 體

#### 二、集諦

集」 即是聚集之義 (assemble) 亦即是十二因緣, 眾生的苦從那裡來?

超脫 個, 來的 由眾緣積集和合而起,故稱 「果」,集是「因」,集諦就是講眾苦生起的原因;因為諸法的生因不會只有一 所謂 於此 是從 0 換句話說,若瞭解十二因緣,就能知道眾生的苦是怎麼來的 眾苦的發生、以及受到苦報的結果 ,就要達到 「法不孤起,眾緣和合而生」,所以諸苦生起之因也一定不只一個 無明緣行 「滅諦」的境界。 」……一直到「愛、 「苦生起之因」為「集」諦。 取 要怎麼才能超脫這些呢? 乃至生老病死 故集諦是指出有情眾 1。所以, , 這十二 說 · 而是 你 生的 苦是 因緣 若 想

#### 二、滅諦

煩惱、 界。 的意思,有人誤以為佛涅槃是佛死掉了,其實是寂滅之義。 「滅」又稱為涅槃,涅槃(梵文Nirvana) 「滅諦 生死的境界呢? 滅怨憎會苦, 」,即是滅苦之義,把所有的苦都滅掉 滅五陰熾盛苦……等 那就要修證「道諦」了 , 超越這些苦的總結果就是 即是滅煩惱 滅生、 `` 然而要怎樣才能 生死之義 「滅諦 死苦 , 而 不是死掉 , **混達到滅** 滅愛別 一之境

壹

### 四、道諦

法之義 說明如下: 八正道。八正道即是: 「道諦」,是指八聖道、或八正道,或稱「八聖道分」 ,八種修道的方法,讓你身語意三業都能夠是正確、 正見、正思惟、正語、 正業 、正命、 正精 無偏 。八正道的 進、 ` 無缺失的,謂之 正念、正定。 道 二即方

不當 知見」 佛所開示的正知見去修行,最後也是為了要親證此正知見-我們學佛,事實上,是以「正見」為始,也是以「正見」為終:亦即開始時 見,而離於凡外邪小的知見。因此八正道首先標出「正見」,其深義在此。是故, 為最高的正知見就是「佛知、佛見」,而我們學佛的最終目的,就是要悟入佛的知 「正知見」,這在修行菩提來講是最重要的;有一些學佛者,因為知見、 ,所以,其所修的都不對。正知見是八正道之主體。正知見其實就是智慧 1. 正見: 即是成佛 「見」即知見、觀念,學佛修行,知見要正確無偏差 悟入佛之知見: ,稱為具有 觀念不確 便要依 大

所修的 惟, 道  $\sqsubseteq$ 若思惟其他, 四聖諦理, 「慧觀 正思惟:即思惟要正當, 」而言,而非一般的思考。二乘行人在禪定中,應依法思惟「苦集滅 如此才能增長道力與道心,而成就聖智,若如是思惟者,方是正思 例如思惟世間法或外道法,即是「不正思惟」,不正思惟 才能增長聖智。此處所說的思惟, 在禪定中 便違佛

語 若為人說法 3. 正 語 : , 即言語要正確無失,不作一切非理、非法 必須不違佛所說,乃至無一字違於佛說, 、惡濁之語 不可非法說 法 0 要如法而

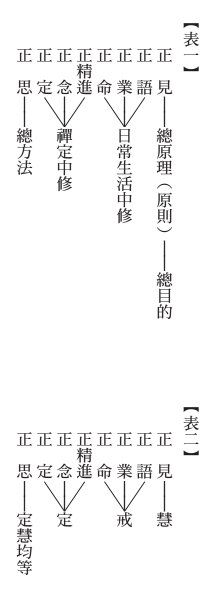
4. 正業:指身業、口業、意業三業都是正當而無缺失的

妄等 法而活命, 5. 為業,都是不正當的,稱為「邪命」。 以盜為業而活命、以淫為業、以妄語為業而活命等……來做為職業;以殺盜淫 正命: 離於一切不正之活命方式 指謀生所做的事業、職業要正當。例如:不能以殺為業 修行者應清淨身、 ` 意三業 , 而 自活 依正

- 間法 力而 6. 一心修定 求名聞利養 正精 進 , 思 : ,便是「不正精進 惟四聖諦 即努力、 用 即是 功 精進要正當 正精 進 若是精進修外道 才能速證菩提 乃至成佛 0 ?營求世 例 如努
- 正 慧 7. 正 念 即智慧要是正當的 : 念 即念頭之義 因為外道之人有邪 0 正 念  $\overline{\phantom{a}}$ 即 是 ` 念念之間 而世間之人有世智辯聰 都 要正 當 又 有 譯 成
- 冷、 定為依四念處修 道 熱等,或有人 方是正觀、 的禪定。 8. 定 正定。 如 , 觀 或修五停心觀 「靜」 有的 定 修習正觀、正定方能斷惑、證真 要正 (打坐時 ` 觀丹 (不淨觀、數息觀 田 能 兼練氣 . 等 ,皆是雜修、 要修 或修 盲修 的 大 精 無漏清 緣觀 氣神 皆非佛之正 慈心 或修 觀 定 定 念佛 氣 不 。佛之正 脈 可 觀 `

正語 綜 È 所 正 說 總說 正 命 三項為在日常生活中 正道 , 即是開始的第 行 項 的 住坐臥中所 正 見 修 持的 正 見 其次 起修 正念 中 的

的要則 若以表解 進 來顯示 正定」 須念 三項為 念皆正 即為 在 禪定中 念 念皆 -修習的 在 正 法 之 中 此 中 正 念 之聖諦 項 即是指修行 正 法 方 念



即開 的 知 見 佛知見、示佛知見、悟佛知見 法華經 令眾生能夠悟入佛的知見 云 諸佛世尊唯以 大事因緣故 入佛知見; 因此 切修行都是為了證入「正 亦即 , 出現於世 為了 要開示眾生正知見 開 示悟 入佛之知 知 見 正

見」。「佛知佛見」即是佛自身所證的智慧境界:

可自拔 正 否則的 依正 只是善根尚未成熟而已;學佛的難處就是在這裡:一開始時就必須要具正知 , 即所謂 知見 話 知 ,會走岔路,或是走彎道、繞冤枉路,浪費功夫,乃至誤入歧 丽 見大都 「正遍知」,亦即是無上菩提(阿耨多羅三藐三菩提) 修戒定道,即得正念之慧。)但是,開始修的時候, 有所偏差 ,因而要修學佛法,修到最後,方能 即必須 證得佛之最 (表二即顯 知見要 途 , 不

無色界定 0 可以 不但成佛時是坐在金剛座上修成,連由凡到聖 中修 ,若說是在行、住、坐、臥中修,那是方便的輔修,正修則必定是指 其次談這八正 的 」的。進一步而言,其實一切佛法中所說的「修行」,主要都是指 把它當作表面的意思,但是事實上四聖諦主要還是要在打坐中精進地修 ,並不是我們平常所講的所謂「在行住坐臥中修」。當然 由無色界定入滅受想定,由外凡位到內凡位 道的修行 時所取之相。如果依二乘的修法,主要都是 ,由欲界定到色界定, 由小乘之初果到二果、 , 在 這八 由 於 打 色界定 /禪定中 **程打** 正道 坐

相應」,而不是「與定心相應」,一定要與定心相應的佛法, 麼?若不入定, 心念佛」等等。 才能深入契合清淨之法性 」,為什麼?因為你若不打坐,心是散亂的,所以你所修的法,都是「 以及菩薩從初住至十地的修證, 即是散亂心,散亂心不可能證無漏道,而斷有漏 。或者再更進一步講,若無打坐,就沒有佛法了 , 因此我們末法時期所修 都是在定中修, 也多是以散 才是真正的佛法, 亂 的煩惱 在定中成就 心 ,而只有 在 修行 , 而 與散亂心 相 , 成就無 似佛 也

夫所 是不 只在前五識 更 因為你 依於前 是前 住地在妄想、分別而不為法所熏染。然而要怎麼修行呢?平常我 「昨天明明修得好好的 剷 五 心就好像波浪起伏不定一樣,念念變滅 通常只能 五 識 修行時的心是散亂的,所以「法」所能達到的 識 (眼耳鼻舌身)以及五塵(色聲香味觸), 眼、耳、鼻、舌、身的層面上,甚至還達不到第六意識 而 起第六意識 達到前五識的境界,至於第六識則已是二乘所修斷 ,今天一覺睡醒,怎麼就都不見了 ,於是又更令心動蕩不定,更加妄想、分別 , 念念遷謝 這些都是波動不定的 深度 , 因此 , , 乃至 只在 i的境界 你的 一無蹤 們凡夫所依 , 因 ?。我們凡 無影?」 為心中還 心 浮 面, , 我 據

成智 觀法門是很深奧的,不只是盤腿就可以 否就是真正在修行?那可就不一定了, 所修的境界 生 慧 無法真正 就把善法阻 的 ,而照破之 末那識 我執 而 成就 菩薩摩訶薩轉業識為清淨識 中心 斷惑證真 止在外面 ,因為入禪定,心才得靜止 「大圓鏡智」 我執 一破 中 ,故可說只是稍微結緣、熏習、長養善根而已。 , 進不去了。至於第八識 即是無 。所以 這是菩薩所修斷的境界 二我相 , 要看怎麼坐,須有方法才 如果學佛而不靜坐 ,將第八業識的 ,善法才進得去,否則心 當然是要先入禪定才 阿賴耶識 因為菩薩才能 無明之業習整 ,還只是五根表面 行 ,則是大菩薩成佛 0 的表 而 真 然而 個 佛 댵 教 轉 面 ` 破 禪定 語坐是 上的修 動蕩 明見此 我 掉 止 變 不

怎麼 那是道心還沒有生起, 可以睡大覺, 個夜裏都在 法講 的 「正精進」 **静坐;那麼白天做什麼呢** 所以如果坐個二、三十 ,是指初夜分 須努力精進 ` 中夜分 分鐘 ? 睡 大覺嗎? 就受不了 ` 後夜分勤行 連晚上都 要動 精進 精進不息 動 , 的 大 話 了 可 , 怎麼成 說是幾 白天

現在解釋完了 四諦 , 話歸正 題 , 口 到 心 經 上 面 0 這段 心 經說 苦

因皆是一真如心所現之境界故 苦聖諦 道 無自 即是說二 性空、 集聖諦無自性空 乘境界的苦集滅道 ` 滅 四諦 聖諦 無自 也都 是無自 空 道聖諦 性 空 分別言之 也 是 即是: 空

### ▲無智亦無得

三界之三毒煩惱 證到之十六種智慧。這是在修苦集滅道時之觀法 乘修行八正道,得到「八忍 行所得之聖智與道果。先說 六心智慧 修這些觀行 有二義 , 以及所得到的聖道、解脫 成就時 而度三界之生死苦, 是指小乘修行人所 , 便生起八忍八智十六心, 小乘的 、八智」之聖智,八忍八智合稱 境界 0 得的聖智與道果;二、 證了苦集滅道四諦以後 涅槃也是無自性空 聖道 「十六心」生起時即能依之而斷 -苦諦觀、 <del>-</del> 集諦觀、 經上說 是指大乘菩薩行者 · 六 心 即得 滅諦 2到聖智 是小 乘 觀 所 ` 乘所 道諦 , 小

亦無得」 洹 、二果斯 , 陀含 得 是特指小乘人所證得之四道果及涅槃 三果阿 那含 果 呵 羅 漢 乘所證

壸

的聖人, 果須陀洹 七次往返生於天上人間 又稱 預 流 或「入流 即證到阿羅漢果 「入流」 即是入聖人之流。 證到初果

果 果斯陀含:又稱  $\overline{\phantom{a}}$ 來 即是再來此欲界受生一 次做 人 就能 證 到 阿 羅 漢

漢道。 報盡時 三果阿那 便化生於色界的 含 :又名  $\neg$ 不  $\neg$ 無頂天」 來 因三果的聖人不須 (阿迦尼吒天) 繼續修行 海到 此 人間 一來受生 丽 在那 裡 證 而 得阿 於 此 羅 生

最後身,此身報盡 四果阿羅漢: ,即入涅槃。 證了四果之聖人 , 便已經了 ,脫生死 , 不再來三界受生, 這一 生 是

賢聖 乘菩薩修行有五十三階位,三賢十聖,階階地地皆是菩薩之果位 其 次 , 「無智亦無得」 ,同時也指大乘菩薩所修證到的智慧與所得的 ,皆是有所證得之 果位 大

心 與 四雙八輩等皆無自性空 而 般若心經在此總說 無智亦無得 連大乘菩薩所修行 」即是說: 的 不但小乘所證的 諸波羅蜜 四 [無量 八忍八智的十六 心 及三賢十

·種種道果階位也皆是空無自性,唯是一如所現。

# 七 從「以無所得故」起

#### 無 罣 礙 所 故 得故, 7 無有恐怖,遠離顚倒夢想, 菩提薩埵, 依般若波羅蜜多故 究竟涅槃 , 心 無 罣 礙 7

是: 得 實在沒有得到什麼 承 「因為於理上究竟無所得故,所以於一切事也實無所得」,這樣即是畢竟無所 上而言 , 從「以無所得故」開始, 是講菩薩的究竟境界。菩薩的究竟境界

很 **监普通的** 乃至 「無所得 才不會錯解佛義 拿 例子而言, 到 種 」的境界很深 種學位 例 如我們· ,否則反而墮入斷滅空的邪見,變成誹謗正法。 得種 , 種榮譽 在座的各位這一生都還算過得不錯 很難體會, 照古 而且要智慧開了 人的說法 可算是已 得正解 )成就 能到美國來留 現在舉一個 至 功

是你 順便 功德 布施 著業識而去; 臨命終時 因為你拿到多高的學位 的 提 事 給孤兒院 生死恐怖 成就自他 會得幾分安慰,離幾分恐怖 怖畏地走,這完全要看你所做的事中,包含了多少利他的功德而定: 對於未來臨命終時,你能不能沒有遺憾、尚且有些微安慰,甚至能沒有絲毫恐 在這一輩子畢竟也做了 而且至少有 積些德 下 然不 因 的事 這種 如果欲求 你最好能常常作如是思惟:「我這一世要走的時候,能 、供養三寶,舖橋造路等有漏之功德,大至於精進持戒,修六度、 俗話說 這些都是讓你能夠在人生的最後一刻,真正覺得有點 都 定 一點點安慰的走? 狀況 知道 ,其他的事,都靠不住。所以,此生行有餘力 有 什 我們 ,或發了多大的財,也不是因你的子孫多麼好、 麼利 : 簡言之,即是「 知  $\neg$ 多做一些積陰德的事。 什麼都 一些對他人有益的事!因為功名利祿都是為「你自己」 就會有可能只是為了 不 沒有 過已經很 」如果真能沒有遺憾而且有點安慰 -面對死亡的時候,過去所作的功德善事 無所得」 , 這 一切的 不錯 , 讓別人知道 」所謂 有 麼也得不到 一陰德 報了 是做了 有 都帶 ,就應努力的修此 為求名聞 而 安慰 多麼多 地走 如幻 不走 等 到 而 ,而令你 有幾分功 , 沒有遺憾 , 不求人 小至於 那不是 泡影 唯有 四 0 而

至利 能還是在 養 造罪 而 做 0 所 那 以 修功德應不 種事做來 , 不但是否能成就功德或福德 求 人知 , 雖 然也未必要「 偷 偷 是一 地 \_\_ 問 題 或 怕 有 時 人 知 可

人 詳 菩提薩 細 的解釋 埵 , \_ 如前所說 , 此乃直譯 簡稱 菩薩 。義為「大道心有情」 , 或上求下 化 之

是 究竟涅槃」 餘依涅槃」 ,成就究竟(ultimate)的涅槃, 此為菩薩 摩訶薩成就法性生身的境界。 即完完全全滅掉煩惱之 「究竟」在此為及 義 , 物 亦 動 即

道果, 得故 六 時 塵 以智眼 因 現 、十二入、十八界,乃至於緣覺境界的十二因緣 乃至菩薩境界的階地果位,全都是無自性空 在 為 菩提薩埵於是依循著般若波羅蜜多而自修教他 心 口 無罣 照見了五蘊身心皆是空無自性等等,乃至修證 過 頭 礙 來 的 總說 關 係 \_\_\_ 次這 , 所 以 一大段經文之大義: 心 中 便 無 任 何 恐 懼 怖 , 因此 畏 , ,聲聞境 觀自在菩薩在 所 以便能 到 因此 無有少法可得 一切凡夫境界的六根 界的四聖諦 而 達到 遠 離 修證 心 無罣 切 甚 的 由 之聖智、 一礙的 於無所 境 `

是夢想 計淨 能完完全全地滅掉煩惱,達到無上大涅槃的境界。 **\** ,而二乘雖是聖人,但不究竟,也有四倒。)因為遠離了一切顛倒夢想 因為凡夫有四倒 倒 是指 夫 《『四種顛倒』-『夢想』是指二乘, -無常計常 其實,凡夫、二乘都是顛 , 無樂計樂、 無我計 1我、不淨 倒 , 故

法相」的 用修了」, 達到最高 所得 「自在 即是放逸,放逸即是煩惱, 在看了這一 」。有愚人,聽聞了此經,不解經義,望文生義,以為「既然無所得 前 ,隨便啦!」— 是菩薩境界,且是最高的境界,然而 「以無所得故 大愚夫— 的修證境界, 口說「無所得」,相反的,反而是一定要有修有證 很「灑 他這一不修,就變成懈怠、成就散亂心、放逸行等 篇經文以後,千萬不要把經文隨便變成口頭禪,開口 脱」 ,菩提薩埵……」,這一句話修行般若的 -這樣他還以為他是在修「般若」、「無所得」呢**!**也自以為很 那反而是「有所得」,得了什麼呢?得了 但又不自以為高 其實自己已經錯解佛義,捨修佛法 在五位百法中,放逸本身就是一種煩惱,稱為「隨煩 ,才會證得「無所得 「無所得」,並不是說 人 , 而 應常常 , 的 ,於是就墮為 不修不學 墮於凡夫法及 , 隨 極理 且已通達一切 ` 閉 便」 憶 0 都 因此 , 那 ! 啊 , 不 什麼都 我就不 取非 而隨便 大家 法 , , 渞 無 因 ,

莧 , 都不自知 !六祖大師說:「修即聖人,不修即凡 怠、放逸等煩惱法, 遠離般若、正 見, 夫」, 心 心離佛法而 其語重心 長 處, 亦 夫 在 • 茈。 消

不正)的 修行 修 不要空喊「無所得」,這麼一喊會變成口號。怎麼修才能真正「無所得」呢?須先 「不憎」,因為 「厭離」, 「無所 , — 有」,所以有「得」,「得」即是「有」;而「有」是從「取」來的...」去修。無所得的「得」與十二有支中「愛取有」的「有」支是一樣... 好的 也就是說:「得」即是從「取」來;因此欲要「不得」,就須先要「 如同禪門所說的譬喻 ,才是真正的在修「無所得」-怎樣才能 的 也 「不愛不憎、 取」,欲無所取則須修「無所愛」,即是不貪愛;不但「不愛」, 好 係 便成非菩薩道。所以要「不愛不憎」方是佛菩薩所行中道 真正 , 壞的也 ?「不愛」以後,常常會生起憎厭之心,那樣反而! 而 應修一 無所 · 好, 不取不捨」的中道上,便還是「有所得」, 得, 切善法 ···「一絲不掛」,此譬喻之義為 善法,廣積一切功德,利益一切眾生,什麼都不取不捨,才是真正的「無所得 必須真正完全明了十二有支,且依十二有支的 -即使只偏了一點點,不是正 裡 面 不含一粒沙子 成為類似. 方 所以 好在 . 能 。如果能如是 然而 零度 成 要修得這個 不取 ,換句 就 的 (不負 小乘的 ,也因 : 還要 逆因 **,** 大 話 為

造了 自度 怠等染法 ;妄語 的 因 此 , 千萬 , 何 得凡夫的貪愛、 況 因為實在還沒有「無所得」, 不 你 光喊 要太 輕易地喊 「無所得」,又放逸、 無明等,以及得外道的邪見 無所 \_ 你還是在「得」 又懈怠 充其量變成小乘人 , 即會 變成 大凡夫、 , 小 麼 ?得 乘人還是要求 放 道 ,且還 逸、

修行 在沒 來說 是故其心中毫無罣礙 以學生怕考試考不過,博士班學生怕 preliminary 不過 各方面 要怎麼修? 有 所 和 、對於學業 綜上所說 平常 出 , 點點法 世間 所 菩提薩 人每 以這是很深的 都有些恐懼感; 的 , 因為 你 可 個人都會有 一切境界,都明 對於職業 會不 以讓 埵依這種 , 「無所得」的關係,菩提薩埵觀察法 會有恐怖? 自己真正把捉 由於沒有罣礙的 , 而且正好打在每個人心上, 為什麼會有恐懼感 、對於功名 「恐懼感 「大智慧到彼岸」 了覺知沒有 我們 ` 取得 1、利祿 , 關係 每個人多少都會有些恐怖 恐懼 點點法(「 ?因為心有貪愛,若心不貪愛, (利益) 也就沒有恐怖 什麼呢?對於人生、 而擁為己有 摩訶般若波羅蜜多」 好像每個人都挨了 ` 怕論文寫不 對於前途、 無有 界 ,這叫做 中 0 附帶講 少法 夫與 心 對於事業 出 , 依現代 對於愛情…… 到 聖 來 所 可 人 怕教授 一巴掌 「無有恐 以 的 的 智慧, `心理學 ` 的 就不 對於 境 實 ,

恐怖 因為 乏。 徒弟 正的超離世出世間 不貪著有 乃是對於一 為度生之資 而 就會心 跑掉 凡夫是貪著「有」;而二乘是貪著「空」, 唯有菩薩 一切凡夫、二乘的 人怕 ,不貪凡夫的境界 切眼 解脫 生 這便是菩薩心廣如海的境界。下面則是講菩薩 修不好 摩 顛 種 倒 耳鼻舌身意 訶薩依於般若正智 種 因此勤修一 ` 但是, 恐怖 作 境界都是心生顛倒的夢想,凡夫的境界是什麼?凡 種種夢想 有 的 , 離而不離;因為菩薩還是依於悲願而度眾生, 就是心有貪愛 、色聲香味觸法……等 (不取) 切佛法、 不能 , 乃至於 ,方能遠離這 ,也不貪二乘的境界(不捨 廣積無量福智 會做 法師 有貪愛即有罣礙 惡夢,令心生病 都是沒有超脫; 怕 切顛倒夢想 信 , 種種五欲 徒不 來 成佛 一切法皆得 , 有罣礙 、六塵境界 ,達到究竟的涅槃 ,令身生病 唯有菩薩 道場經費 , 大 便有 達證 此 不著空 才能夠真 恐怖 憐愍眾生 不足 生貪愛心 夫的境界 , 身心具 ` 也 0 有

#### 三世諸 佛 , 依 般 若波羅 蜜多 故 得 阿 耨多羅三藐三菩提

「三世」,即過去世、現在世、和未來世。

「阿耨多羅」,即無上之義。

起

「三藐三菩提 即正等之義; 「菩提」 即正等正覺之義 即覺也,「三菩提」, 0 「三」是翻譯音, 即正覺之義 是「正」 的意思

亦即是佛菩提,或稱為無上菩提、大菩提;簡言之,即是成佛 阿耨多羅三藐三菩提」 ,梵文是 Anatana-samyak-sambodhi,即無上 ` 成正 覺 正 等正 覺之

撈月 而有月, 悼 可以 現在 可是我們都是|李白啊!不要忘掉,我們也都是「醉仙」,所以,我們都在水中 -然而三世諸佛皆如實了知「六道之水」中無「月」, 因此也隨眾生緣,而如幻生出一切妙法,度化眾生 為到,究竟沒有實自體性, 、過去、未來的一切佛 ,都是依照般若波羅蜜多的緣故,觀一切法都沒 好像水中月一樣,若要在水中撈月,正 0 亦如實了知以水之因緣 如學|李 有

等正 為大菩薩呢 : 覺。三世諸佛, 綜上而言:「三世諸佛,因為依靠般若波羅蜜多的緣故,所以得證 因此這一句話,是指菩薩成佛 菩提薩埵即是大菩薩之義; ? 以無所得故 過去在因地菩薩位的時候,因為依靠般若波羅蜜多,方能成 ,又「依般若波羅蜜多故」 在怎麼樣的情況之下, 。然而上面那一句: 「以無所得故 凡夫能夠轉凡成聖 才能成為菩薩 菩提薩埵 摩訶 上正 成

大菩薩 復次, 因為依般若波羅蜜多故, 最後轉大菩薩成佛。 如此步步昇進諸地 而轉凡夫為二乘 ` 諸位, 次轉二乘為菩薩 都是依靠般若波 再轉菩薩成 羅蜜多。

#### 等等咒 故 知般 ,能除 若波羅 一切苦, 密多, 是大神咒, 眞實不 是大明 咒 7 是無 上 咒 7 是

顯密合流 以上所說是顯教的 法 , 這裏所講 的是密教的 法 , 所 以 , 心經 到最後 為 由 顯入

要,所以就變成像「 一切法之菁華, 咒」具有什麼意義?中文本來就有 所以沒有辦法以一句話涵蓋盡了 是總持之義 「咒」,是中文 」,又稱為「真言」(真實不虛之語言)。 如同濃縮的果汁(concentrated juice)一樣, , 而總持的意思是什 密語」一樣,因為其中深藏「如來密義」;因此,陀羅尼稱為 (漢語 , 梵文是「陀羅尼」 咒 麼呢?因為佛所證的智慧太多太多, ,因此證到最後,即以一句話來代表佛 這個字 然而中文把「陀羅尼」 q 因為中國土產的宗教 但因為太過於濃縮 Dharani) 又太深太 所證的 詞翻 ` 精

壹

菩薩 至於 法裡 的成 咒與其他外道不同之處在於 有 0 果之菁 心力 時說出 即可度六道眾生 的 的 令眾生成就大智慧 (意即 則 即 ) 更別 切世 咒既皆是善咒, 有 咒 即是把他所修 華 的 間 有 任 : -和神髓 其實 何 \_\_\_ ` 觀世音菩薩 一心 種 出 \_\_ 句 便會很奇 世 量在其中 話 間 切 , \_\_\_ 證的 都攝 意祈 所以 的 外 來 大菩提。 修 道 , 成 自證的 都 涵 願 : 妙 那 亦 果都 在那 不會 地產 他死 佛法的咒皆是善咒 句 那 話 有 攝 換句話說 六字大 短短的 害人 生一  $\overline{\phantom{a}}$ 就 就 在這六字裡 具 是所謂的 0 若其心 種力量 有 , 反而 明咒 字句 威力 與 禪 打 , 所謂 很專 定以 坐有 裡 都是為了成就眾生的善心 「咒語 面 , 尤 此力量可影響 唵 , , 那短短: 而 其是那 咒者 注 後 關 且這六個字 係 外道的咒則有很多是惡咒 呢 , 而 0 , 由 叭 的字句 且用心 例如 即是將某些佛或菩薩所修 無論 隬 句 心 哞 某 話 到 清 , \_\_\_\_ 岩是一 便稱 別人 很切 人說 淨 每一字可 ঔ ` , 為某尊佛 0 म 種 然而 道 心 ` m 善願 我 因為心是 度 願 專 都 7要咒他 佛法 有 4 或 或 Ł 某 甚 佛 的 祈 ,

誦 真言」 果沒有師親傳 , 即真實不虛的 自己私念謂之盜法 語言 0 切 密教的真言一定要有 , 亦是犯「三昧耶戒 \_\_ 阿 闍梨傳承 其罪很 重 才 可 以 在 念

咒才 裡學 要持 因為 常有 上發 有師 尼 打 可 表文章 能生效 來的也 不妄語 手印 佛 短期出 戒。 傳 聽 承 來世便會到第 制 聞 有 , 這是佛 而且 女眾 若 兩  $\sqsubseteq$ ` 種法不 為居 沒 戒 家 讀  $\overline{\phantom{a}}$ , 若沒有合格的密教阿闍梨面傳 誦 用 取材自律 0 手印不 制 生只能出家一次, 如 如果是女眾 時盜看 乃至即 可 果 的 而 無師 且 八層去報到 邊 口 要亂 要持 部 且 有 僧 而擅自修學 使 ` 說 說 咒 很 打 戒 已出了家 , 之前 安語 深的 受過短期出家後 , 一切有部 , 若亂 便遮其出家 , 原因 還俗 以犯密部律儀故 , 先 打 ,而未受大戒之人不可盜 即出家戒法和真言密法 邊持咒 |如來制 要淨 的話 後便不能再 ` 毘奈耶等 身 (不許出家 , 這些戒 護法 便不 , , , 那 至少要先 一旦還俗 個咒即 ·能唸咒 出家。 神 ,那是害很多人犯 , 就會 果報很重 0 此 。 文 刷牙 無效 來打 同樣的 外 , , 便不 也不能私結手 , 要持咒: 漱 你 , 看 0 有些人 即 戒法 能再真正  $\Box$ • 使 你 盜 真言密法 家戒 是從 與密 會成就 的 禁 聽比 在 0 法 又 乾 阿 法 印 出 報 丘 , 必須有 必須要 闍 無量惡 家了 亦必 , 戒 淨 章 へ 俗 最 梨那 雜 ` 家 須 稱 近 誌 0

通 用之義 大神咒 \_\_ 是神 妙 , 大 是無 上之義 0 是指此 咒 有 無 上不 可 舳

大 八明咒」 是此咒有無上威力 , 能破無明 , 故稱 一大明」

是無與 與它勢均 無上咒 力敵 比 (unequalled) ,威力相等的意思。亦即 無等等咒」 「無上」 等等 \_ 譯成英文為 :「極高極高」之義 兩個字重疊, supreme (至高 表強調之義, 0 即沒 無上) 有任 何咒語 等

語可與它威力相等,並且能拔除一切苦,其威力真實而不虛妄。 蜜多是神妙的咒語,神妙的真言,亦是能夠破除無明的真實語 曲 再轉菩薩 於「般若 為大菩薩 波羅蜜多」有大威力,它可 復轉大菩薩成佛。 以轉凡夫成為二乘聖人 有如此的大威力 言 , 所以 , 甚至沒 , 知道 一乘聖 有任 般 岩波羅 何 咒 為

有大善力量 平常不善不惡的人,講出來的話,大都沒什麼威力;因此要努力修行 而 才是咒語; 綜上所說 不要修學惡咒想害人 成就自他兩利的大善事業。 ,心清淨之人所說的真實語言,便是咒語,並非一定要佛菩薩 當 然心惡的人,他以惡心講出來的話,也可能變成咒語的 、整人, 變成毛道 當然我們要修變成大好人, ` 惡人。 令所持善咒成 , 三業所作 ?;像我們 講 才 的

從前 魏晉南北朝的時 候 佛法剛傳入中國沒多久 有 位 大 師 名 吅

跑掉了, 蜜多』, 咒語 直不斷 外的 皆得崇敬。也因此佛寺每天作早課的時候 外圍 **兵幾十** 他有 圍兵注意到 樣 , 地唸 於是城圍 如是即可 有大威力。為什麼呢?因為這是諸佛最大的法 了 通 萬 一日一夜。 , 0 就解了 1在後晉 忽然看到很多兵將 他即對王說 \_ 國王信 到了半夜的 石虎軍 0 因此, 受, : 中 此時光是「摩訶般若波羅蜜多」一 即教 ]時候 , 全城的 好像天兵天將一樣 國人齊聲 , ,忽然, 都要稱頌「摩訶 圍 人 晉王 徹 滿城四圍通天光明 起念 液齊聲 石虎去請  $\neg$ 摩訶 , ,從空而降 般若波羅蜜多」 有大威德 起念 |般若波| 問 他 7 句話 羅 , 故 有 如 蜜 訶 嚇得他們 多」, 火燄 諸 般若波羅 , , ? 如 神 同 都 城

#### 波 羅 故 僧 揭 般 諦,菩提薩婆訶 若波羅蜜多咒 即 説 咒 日: 揭 諦 揭 諦 7 波 羅 7

咒語 你 是有 算是有緣 但是你不能教 意 義 的 ,我教你們 不過咒 人, 因為你 唸 語 , 的全部意 你們就 不是師父, 可以 義 唸了 , 乃至真實意義 你 如果也是阿闍梨的話, 我教的是梵音: 不只是字面上的意 也可以教人。 (Gate 義而 0

更何況還有許多言外之義及「如來密義」 也就是因為有「如來密義」 故稱

「密咒」

揭諦揭諦」 ,揭諦是「度」的意思

波羅揭諦」 疾速度去之義

波羅僧揭諦」 ,大眾疾速度到彼岸之義

菩提薩婆訶」 ,菩提成就

全咒大義即是:「度呀!度呀!大眾疾速度到彼岸,令菩提成就!」趕快度

但是如果修行怕吃苦的話,就「沒法度」了!

九九二年八月二十三日講於美國愛荷華州立大學「蓮光學佛社」

九九七年二月十八日校訂於台北「大毘盧寺」

### **貳、心經奧義**

天人 本體 經深妙之義如下 大師大悟之後 師 即本性 六祖· 佛 大師說 .,亦即. 。 \_\_\_ , 五祖大師對他說:「不識本心,學法無益,若識本心 行者修習此般若波羅蜜門,亦當如是,識達本心。 : 如來藏體、妙真如性。修 離體說相, 是為相 說 。 \_\_ 一切法,亦皆應如是 因此 ,諸佛之法 , 應不 —不離 是故嘗試闡發 ·離本 ,即名丈夫 本 體 體 而說 六 此 祖 `

稱 作:一切眾生有 為 專有名詞 大 此 「心經」,此為 般若波羅蜜多心經」:一般都說心經是大般若經的 般若波羅 種種心, 又因為本經之主旨在於闡發此甚深之「 一解。不過這可說只是表面上的意義;若更深一 蜜多」與「心」,兩個 在此種種心之中,有一種心叫做「般若波羅蜜多心 詞要作一氣讀 般若 , 大 波羅蜜多心 為它 們已 層說 心 要」, 形 , 亦可解 故簡 成 故 稱 個

之為「心經

0

此

「心」與黃蘗大師

「傳心法要」所欲傳述的

「心」是一樣的

此

說的 處隔 所明即是究 是起信論與楞伽 人心」之心 三界立 ,對治 ),故非 若波羅 礙 「淨圓 不通 從外來 覺 蜜 有 竟了義的第一義諦實相 ` 而 十法界成 多心  $\sqsubseteq$ 一病故 經 , 非 亦是大 所說的 謂 ,  $\sqsubseteq$ 非修而! 他 即是 0 心 故 。此心亦 若是對治 般涅 得 真 六 八祖大師說 槃經 如 ,不修亦不能悟得 \_ 門 。又,這「般若波羅蜜多心 所 , 是楞嚴經 非如有些人所誤 說 , 則非究竟了 是 :「不修即凡夫, 的 切眾 所 生之本 說 , 」,亦是六祖 義 以不修即迷故 的 。若不從此處見 解的「空」門。以「 本 修即聖人。 -妙覺心 所說的 」因是一切眾生本自 即 以;迷之 是達 因此 亦 摩 ,  $\neg$ 本性 是 浦 則於本經處 , 空」是對 則凡聖相 圓 師 覺經所 , 此經 直 亦

# 觀自在菩薩行深般若波羅蜜多時,照見五蘊皆空」

差別 何 相 五 如是五相皆非實有, 0 蘊皆空?以諸法一相;一相故非實有種種相, 所謂 「五蘊相」者 但是「一如」所現,如空中華、 , 「色相」、「受相」、「想相」、 是故五蘊皆成一相 水中月 , 非有五種

異」; 異」 之本性,本無差別,皆是一如所現;然其表相,則現有別 復與「空」非一非異, 與「即」就是非 來看,且須契會如來藏深意,方能了得觀自在菩薩所證之意,不復妄想 然而本性起用,能顯萬象差別,故「非一」:性本不差 色不異空, 空不異色; 以色與空皆以如來藏「本性」為其本體,非不同體 、非異。 「色」與「空」二者非一非異 色即是空, 空即是色 (),受、 ,其相 想、 有別 這句話要從 行、識亦 , 故 ,色與空 ! 非 不不

即遍 是別 不是「什麼都沒有」的外道凡夫之斷滅空, 「空」下的定義:離於生滅 文 一切處 得 是 而 的,而是:「不生不滅」、「不垢不淨」、「不增不減」!這是觀自在菩薩給 是這不 阿耨多羅三藐三菩提 解釋什麼是「空」的最究竟意義。因此可知, 是諸法空相 ,這是什麼?這就是「 變而 能隨緣、 ,不生不滅,不垢不淨, 隨緣而 ! ,無有染淨,在聖不增 試想以偏空智, 如來藏妙真如性 能不變的妙真如性,所以能 或小乘壓制一切令不起的 或以 在凡不減 斷 觀自在菩薩所說的「空」, 滅空 所以觀自在菩 不增不減 , , 其體 如 「度一切苦厄」, 何能 偏空 虚寂 |薩| 證阿耨菩提 」 : 這段 ; 或分析 照見的, ? 乃 用 不

**貳、心經奧義** 

111

N.

是「 大用 不有 無淨,不增不減等。是故乃至下面的十二入、 所以「五蘊皆空」 空如來藏性」之用 無, 離於有無 是指 , 這才是離於四句的聖諦第一義大空; 「 五 蘊 因此轉「空如來藏」為「不空如來藏」 」皆是本妙明心所 十八界,以及世出世間一切法,也皆 類之相 如虚空華 以如是故 而起「無作意」 , 故能 非有 非無 究竟無垢

所以了了知見如來藏空性之中, 是故空中無色, 無受、想、 實無色、受、想 行、 ` 識 行、 <u>-</u> 識五蘊之法可得 由於已證入如來藏本 性

法 無眼 如來藏本性之中亦無六根 耳 ` 鼻 舌 、六塵之實法可得 身 意 7 無 色 ` 聲 ` 香 ` 味 ` 觸

上為破凡夫執著 無眼界 7 令離凡夫所行境界 乃至無意識界 空如來藏中 亦無十八界之實法可得 以

如來藏性中亦無十二因緣之生滅門, 令離緣覺乘所行境界。 無明 7 亦無 無明盡 乃至無還滅門之實法可得 7 乃 至無老死 7 亦無老死盡 0 此為破緣覺乘之執 在

聞所行境界 無苦集滅 道 如來藏中 無有四諦之實法可得 , 皆如空華 此 為 破 聲

是指 與如來藏真性相應,以眼中仍有少微塵 此即三乘皆離,並皆化城,唯一佛乘。 「得」菩提, 無智亦無得 亦無一法稱為菩提之可得 此為破權教菩薩之執著。 無 「 智 」 遮障智眼故!以已破權教菩薩境界故, , 這個 若仍有少法可得者 「智」是指無上智 , , 則 仍不 至

的智 阿耨多羅三藐三菩提,永斷二死,究竟超過一切世出 慧之精華 以 無所 ,如來以此無上金剛智,而破九法界一切無明執著, 得 故 這 「無所得」三個字 世間 可說三世諸佛如來所證最高 ,故稱無上士、天 迥超三世, 入師 頓證

113

菩提 故此 。」此即是言:以無所得心,具修一切善法,即得無上菩提 芸:「 來 經之 切 以無我、無人、無眾生、無壽者, 「般若波羅蜜多心」者,即是「三世佛心」, 教諭 : 不論顯 相諸法, 修一切善法, 其究竟 ,皆悉歸入此無 亦即是「 則得 0 阿 無所得心」; 耨多羅三藐三 上甚 深法

是故 世佛 上根 自以為是在修最高的 麼?! ]甚深不 當知 慧 而落斷滅空見, 不取所修所積 人且廣積福慧之人而說 有愚人不解 廣積 他 反而妄肇大禍 卻因此而 , 可思 無量智慧福德之後,令之上上增進,頓入如來無上廣大覺海 不但不再修行,甚至還更進一步,再回到五欲六塵中去打 佛說此甚深「無所得」傳心要門, , 福德智慧 以為佛經說「無所得」 ,不是對未修、初學 「得」了世間染法!所以他這樣還是「有所得 更墮於愚痴煩惱深淵 「無所得」呢!殊不知他這樣復墮五欲六塵 0 , 莫錯會佛 是故言下 、或淺根 - 頓忘能所 意 。因為他認為: ,於是他便不再精進學佛 若錯解 是為大根器 ` , 薄福 頓契如如 如 來真實義 ` 少智之人而說 「既然無所得 、根熟眾生 0 因此 而 , 用心 固然不能 , 此 並 轉 , ,甚至不 非 , 無所得 加 乃是對上 故 遍 S 勸令不 修眾妙 且反而 我還修 派所得 證得  $\sqsubseteq$ 出 0

求 ? 念 ` 八真如, 淨界域 正念唯 先說 不生不滅、 須常修六念,念念不斷,久之即能正念常得現前 ?若欲無所緣,須心不往外馳,須心常起正念。如何能心常正念? 須知有所求即是貪。欲無所求,必須心不攀緣, 無所 取 頓見本性,則頓了無有少法可得, 。以上是漸修門。二、頓悟門 心所現,而不執不取,知念如幻,幻體亦真,則頓入無有少法 。 無所得」甚深心 不垢不淨,是為頓根人之所修 修 何 修「無所取」?若欲無所取,必先「無所求」。 若中下根人, 法, 應如何修?此有二門 福慧未充,須先修此門: -至於福智圓熟之大根人,若一念心通, 頓覺了諸法究竟本自清 即「無所緣」。 。正念得現前之後 若欲 如何修 , ` 平等 可得 欲心常正 何 復 以 正智 無所 無所 ` ` 不 究

復次當知,此 而只是不執著 能「有而 「無所得」, 無礙」 、不貪著、不矜 ,是名得而 並非要把所修集之一 、不誇、不求其果報; 不得、 不得而得 切智慧福德全部 運用 以 萬端 不執 而 :無罣礙 不貪 |抛棄 不矜 才叫 `

菩提薩埵 , 依 般若波羅蜜多故 這 「菩提薩 埵 \_\_ 即 是指實

頓修 之智 文之次第 看來,好像是先從凡夫法開 八界 乘的菩薩摩 人根之人 如是則 心、頓證 然後再修大乘權教之法,最後再修一乘實法-人,你堅持教他小乘法, 遍觀世出世間一 而倡言學佛必須從小乘開始修起,這是不正確的, 緣覺十二緣、 ,根性力用大, 以後大乘心便很難發起 有時空的限制, 訶 頓悟;而不是從凡夫法開始修,漸修到小乘、大乘、佛乘。 0 從上 聲聞 切法 面 所以能一體遍觀諸法 不得不如是。其實是: 始起觀 四諦、 以來 ,所謂一念三千,無有漸次, 則會令他於小乘法有先入為主的觀念, 乃至權教菩薩之「智」與「得」 ,故是不當。 大菩薩歷觀凡夫五蘊、 (亦即起修觀 觀世音菩薩法門大都是頓教法門 此非小機者能知能行 此大菩薩, 行),漸漸修行到聲聞 -其實不是這樣:這是因為經文行 應依個人根器而定。若大 因此,這是頓門 一開始就以甚深般若 六 這樣 而壞其大乘根 • 十二入 有人於法 、緣覺之 從表面上 : 頓觀、

心 無罣礙 心中不著一 點塵, 如實知見無有少法可立可破 故

無有恐怖 此即無有凡夫之恐怖 無有二乘之恐怖 亦無有權教菩薩

之恐怖 簡言之, 即 : 無有凡、 外 小之恐怖;詳而言之, 即

- 怖 得禪失禪 ⑴ 無有凡夫之恐怖 、得定失定之恐怖 無有凡夫得失五欲六塵之恐怖 生於三惡道 、難之恐
- 三界 ` ② 無有二乘之恐怖 離分段生死之恐怖 無有二乘能不 能 得 證 四 雙八輩道果之恐怖 能 不 能 出 離
- 至能不能得如來智之恐怖 ③ 無有權教菩薩之恐怖 無有能不 能證菩薩 智 ` 斷 無明 惑 ` 離 變異生 死 乃

顛倒 外權小,世出世間一切法,皆是自心所現、如來藏自性之用, 之夢想, 遠離顚倒夢想 以此「倒想」 如夢,非有非無,故稱 總說凡外權小之「 得一 「夢想」 與「失」, 則頓從此夢中覺了 ,若了知一切賢聖 皆為自 心不覺 , `

盡 明心息 究竟涅槃 故涅槃現前 以無凡 , 全體即是涅槃真境 外 ` 權 小之一切顛倒夢想 此為等覺與妙覺菩薩之境界 簡言之, 即塵沙

貢

ري،

蛵

提 苦厄!(「度一切苦厄」是指自度度他。苦厄,通指凡、外、 離於凡、外、權、小,三乘一切境界,而頓入一佛乘,乘如來寶筏而度一切眾生之 因中所修與果地所證不異。是故,此如來藏般若真智實為一切諸佛菩薩所依,乃能 明寂照之無上大涅槃,即三世一切諸佛如來,亦是依此般若大智,而得作佛 三世諸佛依般若波羅蜜多故, 不但菩薩從初發心開始,即依此甚深般若之智觀一切法,而速能證得圓 得阿耨多羅三藐三菩 小一切迷中之苦 此表

切法也。以諸佛菩薩所證境界,甚深不可思議 故此般若波羅蜜門 可以智知,不可以識識,乃至其究竟則離言說相,心行處滅 **揭諦,揭諦……薩婆訶」:**此甚深般若法門,非凡、外、 故知般若波羅蜜多是大神咒,是大明咒… 普令眾生由聞 以如來神咒總結之。「咒」者,陀羅尼 [持此神 完 故 , 得疾入如來所證真如不可 ,故經末常以 世間言語有時而窮, 思議解脫境界 神咒總持此一法,或 是總持之義 、小境界,不 説咒 。又以

顯宗、密宗即在此離於言思而會通。

九九一年刊載於台北『慈雲雜誌』十月號九九〇年十二月校訂於美國・克里夫蘭「大慧精舍」九八六年初講於美國・達拉斯「楞伽精舍」

**貳、心經奧義** 

119

## 參、心經奧義析微

### 甲、引言

的說 過的文章。今天就依著這個本子來詳細闡明心經的奧義。 法來解釋心經 今天我們來講心經的奧義。上次我們已經講過心經的 0 「心經奧義」則是我在『慈雲雜誌』 「顯說 (八十年十 , 大概是照一般 月號)上發表

#### 奥義

體 六祖大師説: 而説;本體即本性 --不離本體  $\neg$ 離 體 0 説 , 相 亦即如來藏體 ,是爲相説 ` 0 妙眞 因此 如性,修一 , 諸佛之法,應不離本 切法,

#### 析微

說一切法相 「離體說相 的 則 「體」是指本體而言。 切說法也都變成了著相之說 「相說」即是著相之說。如果離開本體 或取相之說 0 因此 切諸

切佛法時,也應如此· 來藏」之體、本妙「真如」之性。不但說一切法時不可離本體 佛之法,皆應不離本體而說。這裡所謂的本體, -不可離本體、本性而修。 即是指 「本性」而言 而 說 , 我們 也就 在修學一 如

#### 奥義

是 本心,即名丈夫、天人師、佛。 **六祖大師大悟之後,五祖大師對他説:「不識本心** ,識達本心。是故嘗試闡發此經深妙之義如下: 」行者修學此般若波羅蜜門 學法無益 , ,若識

#### 析微

前在 果沒 裡去也不知道。所以,學法就必須要「識本心」,所謂「識心達本, 曰沙門。」(見佛說四十二章經)若能真正了知自己本心的話,就是「大丈夫」、 小學作文章時常說: 有抓住這個目標 一切修行都有 一個根本 船要有舵,若是沒有舵,則會失去方向,到時你 抓住你的「本心」-行 ,這個根本即是「本心」, 者若欲修行般若波羅蜜法門 你再怎麼學也都沒用 它是你修行的 應當先識達本心 解無 一個目標 為法,名會漂到那 我們以

یں،

般若波羅蜜多心經也是屬於般若波羅蜜門 所以在此將般若波羅蜜多心經的奧義解

### 乙、釋經題

#### 奥義

之主旨在於闡發此甚深之「般若波羅蜜多心」故簡稱之爲 叫做「般若波羅蜜多心」, 故稱爲『心經』,此爲一解。不過這可説只是表面上的意義;若更深 個詞要做一氣讀,因爲它們已形成一個「專有名詞」。 一層説,亦可解作:一切眾生有種種心 般若波羅 蜜多心經 ( 因 此 一般都説心經是大般若經的「心要 ,  $\neg$ 般若波羅蜜多」與「心 ,在此種種心之中, 『心經 又因爲本經 有 一種心 兩

#### 析微

般認為心經之所以稱 為 心 經 是因為它是大般若經的 心 , 這是一

「精要的 在闡發此甚深微妙之「般若波羅蜜多心」, 蜜多心」是一個專有名詞,必須連在一起讀。由於般若波羅蜜多心經的主要目的是 若波羅蜜多心」即是在這許多不同的心之中, 心上字 則應將 (essential) 在這裡是個名詞 般若波羅蜜多心」視為一個專詞 這種說法只是 」之義。從奧義而言, 「顯說 ,並非形容詞 也就是表面 因而簡稱為 則是名詞 0 以顯說而言 其中的一種心。所以此處「 。因為眾生有種種不同的 ,指「般若波羅蜜多心」 上的意思 7 , 心經』。所以 心」是個形容詞 0 若是其更深密的意  $\neg$ 心經 般若波羅 , 而 <u></u> 中

#### 奥義

若 妙 師  $\neg$ 佛性 波羅蜜多心」即是三世佛心 心」與黃蘗大師「傳心法要」所欲傳述的「心」是一 直指人心」之心, 亦是六祖所説的 亦是圓覺經所説的「淨圓覺 而非謂 本性」 他心 , 亦 即 0 亦是起信論與楞伽 此心亦即是楞嚴經所説的 一切眾生之本心 , 亦是大般涅槃經所説 經所 即達摩祖 0 的 的 本

#### 析微

界來描述同一件事情。所言雖不同,所指則是一。 性」、「真如」,這些都是用不同的詞來講同一個東西,用不同的 「心」、「本妙覺心」之「心」。此「心」也稱為「淨圓覺」、 」的「心」、 說的 「直指人心」之「心」、 「般若波羅蜜多心」 ,就是傳心法要的 「三世佛 心」之「心」 方便、不同的境 「佛性」、 諸佛 眾生本心 心印 二之 本

#### 奥義

修而得,不修亦不能悟得,以不修即迷故;迷之則凡聖相隔 又 、十法界成。故六祖大師説:「不修即凡夫,修即聖人。 ,這「般若波羅蜜多心」因是一切眾生本自有之, 故非從外

#### 析微

不會有。如果說它是從外得來的, 所以不是從外面得來的,也不是因為修行而有的。 此「般若波羅蜜多心」是一切眾生本來就具有的心,因為眾生自己本來就有 那就變成了外道-如果本來沒有, 「心外見道」 你再怎麼修也都 而且

行的目的 更是不能悟得 來具足的 的裹腳布 惡之繩纏縛住了 必定要「本自有之」,才能夠由於修而顯現出來。金子之性在金礦中本來就有 猶如想要「蒸沙成飯」 出金子的作用 在, 才能提煉得出金子來。 二隔 本來沒有金子的話 所以才能夠修習成佛(提煉出金子)。只不過我們的真如本性目前 就是要「離纏」,是要悟得顯現我們本來的真心-· 樣 , 。這般若波羅蜜多心雖然不是「修 ,則欲、色、無色三界就自然建立起來,法界之六凡(六道-則永在迷位,迷就是凡夫,一迷則「凡」與「聖」便相隔離、相 那還只是一塊礦石而已。 就好像金山中的金礦,你雖挖了出來,但不去提煉, 把真如本性給裹住了,令我們的真如本性顯現不出來。 ,楞伽經稱之為「煩惱垢布所纏」 而佛法是「自心證道」 ` 畜生) , 眾生也是如此:因為我們本來就有寶貴的真如本性 磨磚成鏡」 任憑你如何開採、如何提煉, 四 聖 (佛、菩薩 ,縱經塵劫,終不能得 但是金子是在金礦中本來就有的,如果那 」便可以得到的,但是你若「不修 所以它是心內之法, 聲聞、 -煩惱好像是一塊又髒又臭又長 緣覺四? 你也煉不出半絲金子來。 -「般若波羅蜜多心」。 (見楞嚴經)。所以 種聖人) 是本自有之、 它也還不能發 如今我們修 也因 夫、人 對立。 被煩惱 余 所

一種授記。 「修即聖人」, 所以六祖· 就有機 會成聖人,只是時間的早晚祖大師說:如果不修的話, 並非指 馬上就 可成為聖人,而是指尔告多,新艺术,間的早晚而已,但終究是會成為聖人的 則永遠是個 大凡夫; 如果修 當來必定成聖 的 0 話 此處所說的 , 就能 ,這也是

#### 奥義

因此 究竟了義。若不從此處見,則於本經處處隔礙不通 空」門。以「 ,此經所 明即是究竟了義的第一義諦實相,非如有些人所 空」是對治門,對治「有」病故。若是對治門 0 誤解的 , 則

#### 析微

就是假的 有兩 實教,不了義經即是所謂的權法、權教。「權」就是方便、權便之義。方便,並非 以通達最高的道理叫做「了義」。不能通達最高的道理則是「不了義」。佛說的經「了義」即是究竟的意思。「了」是完全、通達之意。「義」是道理之意。所 種:一種是了義經 莫錯會義 它還是真的 、一種是不了義經。了 (法門 , 義經換個詞來說 只不過與實教法門比起來 ,就是究竟的 , 它的 實法、 次

便法門· 有言說 義言 中依 但也能上得去。所以你若不能頓悟的話,就須修所謂的方便法門。其實 語諦實不虛 的方便法門 餘的三乘法,包括菩薩 乃是究竟了義的第一義諦實相 可 '試著從頭往下看經文,不須看多少,你很快就會被「卡」在那裡(Get stuck), 進退不得, , 因為眾生無法一步登天,所以佛才設下此等方便之階梯,讓我們雖然慢慢地, 口都談「空」,這是不正確的。如果你認為心經只是在講普通的「空」的話 本願力所流露出的方便。為什麼呢?因為在真正最完全究竟的實 丽的 頓悟的法門也是一種方便。以最究竟的意義來說, 。一旦有言說,則皆落入方便之中。而這部般若波羅蜜多心經所要闡述的 、境界的高 非是像有些人所說的「空」門。許多人誤以為心經是講「空」的,所以 不 ),它是一個確實的方法,讓眾生能一步一步地往上升, 。而此方便法門並 是 空。 不知如何解釋才好,好像碰到了一則則的謎語一般。為什麼說本 低不一樣罷 門呢? **陸、聲聞、** 因為 不是隨便說的(方便不是隨便),更非是虛妄的(佛 (所謂「第一義諦」, 了。若以三乘佛法來配 緣覺,此三乘皆是佛的慈悲方便攝受,也就是所謂 「空」是個對治法門 即是最高的道理 實教即是一佛乘 ,是用來對治 一切法皆是如來薩婆若海 相 「 有 。),而非方 就像上階梯 中, , ,權教是其 以究竟實 根本 開 , 無 \_\_ ,

128

就能解 是在我 開示 有法 「空」與「有」既 , 或簡稱 的 有 管「它」是空、是有, 根 后病 0 「空無自性 秘密 脫 本就空無自性可得。既然沒有自性可得,便不再對它起貪著之心 邊是「有」, 自 「有」是 了 , 0 貪著 若是著 (所謂 心 0 「入法界」,而「入法界」即是|普賢境界,即是華嚴 所 。 以,如來說空無自性, 世 cure 「有形相」的意思。由於世人皆貪著一切有形相的東西 」的道理來對治這個 間的 也就是說,如來講「空」是為了令我們的心得解脫 「如來密語密義」)!在此一 不相妨礙,便入「空有無礙門」,空有無礙門 邊是「空 一切,認為真實而有 都沒有什麼關係了 則落入「空」這一邊,而 對症治療之意 「有」病 你若是著「有」, 目的不是在 , 句為你道破 令我們了 有色、 ·「空」與 「它」」 患「空 有聲、有香 則落 知內外之一 「有」也都 -色聲香味 一入, 境界 有 切色聲香 **海等** 0 不 , 心解脫 就 所 , 不貪著 是入 妨礙 外法 所以 凡夫皆 邊 以 有觸 法界 這是 有 如 而 了 , 味 以 而 觸 來 是 患 ,

義 因為 既然是用來治療「有」 「對治」就是表示有 病的對治法門,自然它只是個方便法 「病」,有病當然就不可能是究竟的 門 其目 , 而 的 非

多心經 及 「法」, 再貪著不捨「法 背著筏一起上岸 筏登岸才對, 於解經時 「空」之法 如來的 0 0 太妙了 剛經中說 既至河之彼岸 』並不是講 便不能 \_ 為 法 法所 能渡 便會處處隔礙不通 ` , 或 於是就緊抓著「法」不放 」而捨世間上的諸有 , 應貪著此 「空」之筏 縳 入涅槃境界。但是我們 而 ` , 「我說法如筏喻 能過河 而且扛著它東奔西跑 已 「空」的 0 所 即不應再貪戀不捨此 因為涅槃之中是沒有 以圓覺經上 筏甚 , 得至彼岸; , 既是對治方便法門 好, 至此已相當明顯了 能渡 0 , 說 最 不必 · 菩薩修行 我過河 後就 眾生學了法 「法」 如 0 1. [法] 的 门筏」; 我們 如 來所 變成貪著 本來是貪世間上的 乘筏 能度自心過 , 對 說 , 而 。行者若不從此處正 以後, 或乘船 同樣的 的 我 , 亦即 如來的 有 非究竟了義 「法 「生滅河 功用 渡河 常會覺得佛這個 , 就像渡 既至涅 無有  $\neg$ 縛, 法 「有 了 一法 , 操彼岸 不求法脫 以佛 則 \_ 到 \_ 水 以 可得 甪 到 彼岸 7 , 後來 這就 的 。 若 至涅槃彼 以 一法 , 「 筏 即不應 因為 不捨  $\sqsubseteq$ , \_\_ 這 太 就

## 丙、釋經文

#### 奥義

相,非有五種差別相。所謂 何五蘊皆空?以諸法一相;一相「觀自在菩薩行深般若波羅 想相」、「行相」、「識相 ,如空中華、水中月。 「五蘊相」者,「色相」、「受相」、 一相故非實有種種相 」;如是五相皆非實有,但是一如所 ,是故五蘊皆成一

#### 析微

解釋 以探討其深一層的道理。為什麼五蘊皆是空?因為一切諸法就只有一個相,由於都 說是什麼意思?」(What does it mean?)而這篇「心經奧義析微」,則完全是在 屬同一個相 「為什麼?」(Why?),亦即「經上為什麼這樣說?(Why is it said so?), 以前那篇「心經顯說」主要是在解釋「是什麼?」(What?),亦即「經文所 所以諸法所現的種種不同之外相皆非真實, 故此五蘊亦同為一

空中的花 非有五種 實無花 目的人 種花 想、興起迷惑,就用手去捏自己的眼睛,捏了之後,眼一花,便於虛空之中見有種 「空中華」一詞主要出自楞嚴經。楞嚴經說:有一個人好端端地沒事,突然忽發奇由「一個真如」所現出來的,所以這五種相就有如空中之花、水中之月一樣虛妄。 毫沒有被月亮所染-「捏目」的因緣,就會於空中見花。然而縱使你於虛空中見有花 雖無實體 ,而這空中之花只有捏眼的人自己才看得到,別人都看不到 虚空之體絲毫不為所見之空花所染。相同的,你雖於水中見月 確實見空有花, !雖然空中實在是「沒有花」,但它卻也不妨礙「有花」 「如幻而 難的 那個花本身,與水中有月,那個月的本身,都是因緣如幻所生 但亦如幻而現一 部 現」是其「相」,在此「性」與「相」二者並 」五者。然此色受想行識五種相 水中確實也有月亮的形相(如幻而現)。「本無實體 水上並沒有真正印個月亮在那兒,永遠退不掉 融合無礙。 「五蘊相 空花、水月雖非真花、真月(本無實體 佛所說的 相,都不是真實而有的,它們全是「色相」、「受相」、「想相」、 切法可分作 沒有互相 ,但是空體本身不 。為什麼?因為空 出現,只要是有 部 。由此而 但此水卻絲 妨礙 它們全是 ,本無實 一是其 但捏 , 知

花之性 有沒 即是指此。 卻能由種種虛妄因緣而現出花相來。究此「花相」有還是沒有呢?答:沒有。再問 夠建立一切法真正的實相 相兩樣都能 就會變成敵 可以擦得掉的話,就不是真有字,為什麼?字非白板本有故,才擦得掉。字雖不是 腿是會痛的! 而且要合併在一起看才圓滿。又,我們再舉一個最現成的例子:你們看這塊白板上 一次,「花相」有沒有?答:有!所以禪宗行人常說:「有而非有, 這是它的實相 本有 因為這字既屬於板有, 有字?有字!可是板上也實在沒有字!如果板上真的有字,這字一定是擦不掉 但是它也能由於種種因緣而產生妄花之相,亦即空中實沒有花性 通達 體而 你可去好好地參一參,深深地參一參!參這個,當然要打坐嘍。打坐 但以因緣故 「腿痛」有沒有?有!「腿痛 。兩者皆通達之後 相對立、彼此隔隔 ,也是它的「性」。所謂實相 ,板上還是現有字相。 0 所以, 除非把板子打碎,否則無法去掉此字。若板上的字是 空中無花 不入,互相攻擊; 一般而 把它們二者合在一起、 」有沒有?沒有!所以性與相 什麼因緣呢?你們要看 ,就是指其「性」。空中雖然沒有 如果行 空中本是一大虛 ·但是如 示 果學得好 而 空, 且相 攝相入 非有 無實花可得 , 我要寫 要融合 而有 ,但空中 ` , 才 , 實 能

幻化 有幻相而已。所以古德常說 非是真有,故說:以因緣故而現有,以因緣故有亦空。何以如此說?因為因緣就是 有因有緣的關係才出現,不是本來就有的 再拿起筆,用手寫上去,由此種種因緣皆具足故 打坐也不能悟得 「有」(有字),完全是因緣而有 意思,它就只是句口頭禪。 ,因緣就是和合, ,若善根不具足,雖打坐也不一定能悟得 , 讓你們能聽得明白, 和合而成的東西皆無自體 :「有而非有 )昨天有人問什麼是禪? 1。所謂 你們又準備了筆, **一因緣而** 。也正因為是因緣具足才有字,此「有 ,非有而有 ,其性是空,只不過暫時假合而 ,板上才「有」字出現 有 。」(你若不能深入了 ,因緣而空」。因為字是由 把白板安置在 這就是禪 ! 這種 我旁邊 。所以這個 ,解這句 你 不 現  $\sqsubseteq$ 於

#### 奥義

不復妄想!「不異」與「即」就是非一、非異。「色」與「空」二者 從本性來看,且須契會如來藏深意,方能了解觀自在菩薩所證之意, 一非異, 色不異空,空不異色;色即是空, 受、 想 行、行、 識 亦 復與「空」 非一非異 空即是色」:這句話要 ,以色與空皆以如

顯萬象差別, 無差別,皆是一如所現;  $\sqsubseteq$ 爲其本 故「非一」:性本不差, 然其表相,則現有別 非不同體 , 故「非異 其相有別 0 , 然而本性起用 色與空之本性

#### 析微

即是色」這句話的意思是說「色」與「空」兩者非一 意後,就能遠離顛倒而不會再有妄想了。句中之「不異」與「即」就是[印度|邏輯學 果我等了好久,下卷一直都沒出來。這句話一定要從本性來看,而且你必須能契會 是空,空即是色」,碰到這句話,他說:「這句話很深,我等下卷再來解釋。」結 「如來藏」之甚深道理,才能悟得觀自在菩薩所證的意思。悟得觀自在菩薩所證之 (因明學)裡所講的「非一、 「非異」是相同的意思,相同就是「即」。「色不異空,空不異色;色即是空,空 到 識 「色不異空,空不異色」,已經解釋得差不多了,但難的是下面 「色不異空 人的 一個句子。有 ,空不異色;色即是空, 位佛學家寫了一本書,書的 非異」。「非一」是不同的意思 空即是色」 ,這是心經中難倒天下 、又非異, 上卷已經出版 ,不同就是「異」。 也就是:二者也 , 在 那句:「色即

當頭 如何 因為 識與 常接著就是給你一棒— 你說 不是一個,但也沒什麼不同。進一步說,你若說它們「是一個」,這也是不對的: 個同心圓,一為紅色、一為黑色,再加上原板白色的圓周,如是共有三個同心圓 「色」與「空」的本體既然是同一體——根本是同一樣東西-白圓、紅圓、黑圓。在此我們可以很明顯地看出這三個同心圓是「非一非異」-,也是對的。到底答案是什麼呢?那就要看你怎麼講了,那就要看對方的知見 了 無二無別(非異)。譬如有一白色的圓形板子,我延著這塊圓板的周圍劃上兩 棒喝。何以說這三個同心圓沒什麼不同(非異)呢?因為它們三個等直徑 「空」亦皆非一非異。為什麼說「色」與「空」實際上是相同(非異)的呢? 「色」的本體即是如來藏「本性」,而「空」的本體也是如來藏「本性 「不是一個」, 等圓 。所以,你若悟了的話,你怎麼說就怎麼對。如果沒悟的話,你怎麼說 不管你怎麼說,禪師都有辦法睹住你的口,讓你欲說無話 周 表面不同,實際相同。同樣的, 等面 也是錯的。又,你說它們「是一個」是對的;你說「不是一 –因為你沒悟了,沒有通,他為了要給你「打通」所以才 等 員 心 ,故是相同 何以說它們非一? 「受」與「空」非一非異 —故說「色」「空」二 因為白圓 (沒話可講 () ,通 就怎 來個

有相 成三千大千 一種 楞嚴經 會 面 \_ 員 0 所以說 步說 浮現出 也有 有 表 當你心中有 非 , 有相 \_ 色 空 上 , 是 「 一個思想, 世界 所說 : 片 如 「空」差不多也是屬於「色」的  $\sqsubseteq$ 來藏有 是也屬於 也是 0 「色不異空, , 個 有 黑色的 的「晦昧為空」那一句話 「空」的 一個概 在 。「空」既然也是一 不 「顯說 」的一種 如空體 它甚至還有 非異 的 念存在時, 圓 「有 圓 [一樣子] \_ 空不異色」 裡 一樣 0 \_ 。它並非什麼都沒有,而是有一個概念存 。 為 什 是有 面 \_\_\_ 這 , 那個概念本身就是一種 它上面 • 個例 別 個相貌存在 「空」是什 種微 |麼?因為 由 是而 子 可以 細 如 中 三種了 知, -由於心思一糊塗, 「色」,「色」與「空」又都 顯 麼都 0 藏 白 「 空 當我們 色  $\sqsubseteq$ 色 法 空」是屬於 沒 的 。如果你懂 」本身就是一 板子 有的意思 圓 0 道 然而 二講到 理 很 「有」。所  $\neg$ 深 而 了空」的 晦昧 得這 種 空 , , 個字 但在 二 在 它是 同 來藏 小為空, 有 在 以 這 可 不 ` 「奧密之義 ]時候 裡 以 或是一個概 司 ,  $\sqsubseteq$ ` , 也有 空」也就 是一如所 因此 就能看得 也 無 而 , 或者 變成是 相 同 心中 個個 色的 而 而 再 現

色即是空」 的意思是說: 色 與「 空 因為都是一 如所 現 所 它們

來表示 呢 ? 也都 全沒 沒有 大浪 用等量代換 中 它 色即是空 是由於 別 , 浪 甚至濤天巨浪 同 大浪就是「色」,小浪是「空」,水是「真如本性」。大浪小浪皆是水 有波浪的 水 , 一定會有微 0 浪 它才從無差別變成有差 本無差別,是我們「見」有差別——「見」, 色」, 就不會· 的 所 即可知: 以說 風 本體皆同為水。小浪的水與大浪的水是沒有差別的 空即是色」。說得更詳細一點,我們見浪有大小 的 因緣而 波盪漾 有浪 小浪 : 就是黑色同 「色即是空 這是不可能的 來表示 ; 大有 這種種不同的浪,都是我們心所生的分別 來 只要有水 色」與「空」皆是「真如本性」 , 乃至於漣漪的現象產生。這些浪、微波 大浪 ,空即是色。」就以 別,而事實上,大浪 風吹水面就會造成波浪,所謂 心 員 。即使是湖 , 0 (空) \_\_ 定會有 水即是「 也就是白色 浪 例如五大湖, 0 其實它 來藏體 因為海 、小浪 上面所舉之同心圓 有分別之意, 同 ` 以,它的 水永遠 由風鼓 圓 , 如 甚或 它是 :是海 ,是完全 , 來藏體」 其實不 本體 由於 不 ` 其他 浪 漣 會 微波 漪是怎 的 都是 平 0 我 相 在 再 靜 例 管 水 子 水 同 小浪 小浪 這 小 的 無 0 來說 所 麼來的 的 波 心去分 的 個 0 以說 我們 例子 而 湿是 湖 0 ` ` 水 所 大 完

就是· 故說「色」與「空」二者「非異」。 小浪  $\overline{\phantom{a}}$ 就是水 (真如) 同理, 色」就是「 空」, 就是「 真

所起的 的水能 對不會把一個男女交媾的像放在你的佛堂上拜,除非你是顛倒,如某些愚癡顛倒之 呢? 的相 起敬;另一個匠師則把它打造成一個淫女,或男女交媾的形像, 亦如是: **沁起敬**, 來說 金子是一樣的!金性不變,但因其形體有差,亦即,所現之相有差別,所以它 同 同樣的, 但是當它起作用時,便能顯出種種萬象之差別 功用也就不一樣了 卻都是有差別的。因為它所現出的相有差別 現出天上的月亮一樣 一個真如本性所變現出來的, 「性本不差, 反而 與「空 同樣 「色」與「空」這兩樣東西的本性,本來是沒有差別的, 一塊九九九純金, 有不堪入目的感覺,甚至讓人起淫穢之心。 二同為 其相有別」-「真如本性」, 同一塊金子,能引起兩種完全不同的感受— 水能將外物影現其中, 一個匠師把它造成一尊佛像 但是它們的表相卻現有差別。因其表相現有差 -一切法的性 沒有差別 ,它的作用自然也就有差別了 0 本來是沒有差別的 這是水的作用 故說 如 本 可是金子有沒有差別 ,我們看了 我們看了 因為它們 真如的 -所以你決 但其所 不 便會肅然 好 ·但不 作 都 會 現 用 中 0

們都實在是朽木,佛菩薩就根本不用來度我們了: 化眾生。因為佛菩薩看到這一切皆是真如,所以我們都有希望成佛,否則 ·所現出來的相 、愚 其作用也有種種差別 (愚痴) 都現出有所不同,然而智慧與愚痴也都是同一個心識 。佛菩薩因為已證得這個境界,所以能夠不捨本願、不捨大悲來度 。因此世間的一切染(污染) ·朽木不可雕也,無有希望故 淨(清淨 如來藏一 如果我

#### 奥義

經文是解釋什麼是「空」的最究竟意義。因此可知,觀自在菩薩所説 麼?這就是「 不減」!這就是觀自在菩薩給「空」下的定義!離於生滅 的「空」,不是別的,而是:「不生不滅」、「不垢不淨」、 ,在聖不增,在凡不減,其體虛寂一相,用即遍一切處, 是諸法空相, 如來藏妙眞如性」 不生不滅, 不垢不淨,不增不減」: 這是什 無有染 「不增

#### 析微

此處所說最究竟意義的 應該把它當作一個專有名詞來看,而不

的定義 是 : 在凡 臧妙真如性 的 中  $\neg$ 不減 文的 諸法空相 「不生不滅 。也就是說: , 的境界,它的本體是虛寂 . 空 則是 **,**  $\sqsubseteq$ `` 字 (見楞嚴經: 這 \_\_ 0 一切法空的 中  $\neg$ 個  $\neg$ 不垢不淨 空」的境界如何呢?就是離於生滅 專門 文 中 名詞 的 「本如來藏, `` 相狀 空」是空空洞 無相 且已經遠離了它本 到底是什麼呢? 「不增不減」 的 , 妙真如性。 應用之時則能 洞 ` 。這便是觀自在菩 來的 麼都 我來嘗試 沒有的 遍 意思 • 沒有染淨 切處 把 0 觀自在 它描 意思 • 這就 |薩| 繪 ` 0 菩薩 在聖不增、 下 是「 空」下 而 所證得 這 , )裡所 那就 如 來

#### 奥義

緣 空 所 耨多羅三藐三菩提 以 , 隨 或 觀自在菩薩 小乘壓 緣而能不變的妙眞如性 制 所照見的 切 令不起的 , 不是「 , 偏空, 所以能「 什麼 或分析空, 都沒有 度一 切苦厄 的外道凡 而是這不變而能  $\sqsubseteq$ , 夫之 至 斷 得 隨 冏

#### 析微

觀自在菩薩 所 照見的諸 法 空 非是斷 滅 非是偏 空 非是分析

就不成 的理論 零件 再把這些零件拼揍起來才有的 來的 rowed)一樣 西也是如此, (功用) 小乘 不復存在 而 可 ` 0 如果是 ,是由 有引擎、 已 妙真 行者壓制六識心 湊在一起, ~一輛車了 因 , 0 為 譬如將一個電扇拆開後, 並沒有完全斷掉)。「分析空」是分析一物,見其喪失原貌 , 如 , 種 「本來具有 因為電扇的本體已被拆散 不但沒有電扇的「樣子」或「相狀」(體), 種 開 馬達等種種的零件拼起來, 因為它可以分析開,所以它是空的,它沒有一個自性 它才有自性。一切法的自性亦皆如此 就 東西湊起來才有的 -是「借」來的 變沒 斷 -不可再稱它為「車」。所以這輛 , 滅 , 有 令暫不起, 空」是外道及凡夫所 了 而 會 且「不可破壞 ,所以「車性」不是本來就 ,而不是本來就有的。 毁 只見葉片、馬達等各在一處,電扇原來的 ,也就是說, 丽 的 ,所以說電扇是空的。 將其視 才構成一輛 這便 」,才能 為是涅槃境界的空(事實上只是 不是本 「車性」是由各 麼都沒有 叫做 車 , 「車」的 譬如一輛車子, 0 就好像是「借 以具有的 而且也沒有 「本性 若把這些零件都 進一 一的空 切可以分析 「性」其實是「借」 步 |處張 َ ، , 說 也不是不可 , 羅 來的 必須 電扇 而 本來沒有 必須要有個 零件 達成 凡 把所 是 拆  $\overline{\phantom{a}}$ 開 之 開來 來的 形貌 用 bor-空 破壞 有的 壓制 然後 而 重 東 \_ 已

說它是 在修道 意義 性的 又能隨緣而變現 是這不變而能隨緣、隨緣而能不變的妙真如性。 加上一句「 而 常常掛 空所影 不變) ?妙用。 差 則是要我們隨緣行 大 別 「空」。這是解釋「空」的一種權法, 種 而 0 它能 隨外在的因緣改變,而我修道照常不變 造惡去了 不變」才行 在嘴上的 有 變化,這才 夠隨緣 也 。所以這「 「空」的方法 就 例 是, 子 \_\_ 來說 句話 善 0 ,  $\sqsubseteq$ ` 叫做 如果只是一味地「隨緣」的話,那就隨緣而墮落下去了, 因為隨緣是隨著因緣而 但是本身並沒改變, 、隨緣修道, 隨緣」與「不變」二者是要合在一起說的 0 可是我們 不管再 |因時間 。而觀自在菩薩所證的 本 性」。「 是 怎 ` 地點 麼 也就是說,不管在什 於因 要知道,當我們喊「隨緣」的 砂 人 變的 分析空」是把東西分開來變成沒 也可說是顯說裡面最低層次(low lev-我都 (仍舊不離真 改變的意思。 「不變隨緣、隨緣不變」是真如本 可 ` 風俗 '以讀書 -它不會受因緣 空 隨 因緣而 這才叫真正 、語言、習慣 麼樣的因緣之下 如)。它永遠不變 則是最高層次的空 然而 或是: 立的「隨緣 所影響 「隨緣」的最高 i 時候 0 , -管人多 「隨緣 ` 以,還必須 、不會受 3」(隨 有 種 , 我都 等種 , , 是 仴

儘管 能這樣 點如何變, , )沒有染在白色的螢幕上而 你仔細 人、事 (音樂才能讀 投影膠片(transparency)】你們看這投影機所投射的螢幕上面有沒 個樣子,絲毫沒有變化。所謂 應是無論什 有的人喜歡在咖啡廳讀書; 打個比 , 那就是真能善用真如本性了-本身是白色的,雖然由於種種因緣的關係而現出 我讀書不變、 白 看螢幕上真的有字嗎?其實沒有字。螢幕雖沒有字 ` 方 時、地等起種種變化,而真如本性的「本性」不起任何變化, 如 :麼地方, : 書; 【此時師 有的人要有搖滾樂(Rock-n-Roll)當背景才能讀書 0 是什 有的人要在旁邊放個電視機才能讀書,雖然讀書 可以讀 他都可以讀書 或是我修道不變。此處所言真如本性永遠「 麼因 父將投影機的開關打開 退不掉 書,這才是真能讀 緣令字消 有的人要在圖書館才能讀書。可是真正最 「沒有變化」,是「不著」、「不染」 , 失呢? 當因緣失去的 ,如果把「讀書」二字改成「修行 -真能「隨緣而不變」:不管因緣如 書 時 ,並且在投影 有的 時候 師父將投影機 有字 ,這些字就 要人多時, ,但還是可 ,但是這些字實在 機上放 的 時他並 照射 會消 不變」,是指 • 有字?有字 了 有的 一張教 的意思 失 以 何變 , 能 燈 (現出字 它永遠 不看電 1人要放 讀 書的 ,地 而還 0 學 0

影膠片 不染」的 沒有 性。 有字 法真正的成佛 部的牛仔 是這些「業」實在從來也沒有跟本心真的和合在一起、永遠去不掉。 上又沒字了 上又有字了 沒有真染 關掉 為什麼呢?因為,已經「染」了,就不可能再成 我們雖從無始劫來造作了種種罪惡 再怎麼洗 。如果「業」真的有「烙」在本心上,或本心真的有被業所「染著」的話 , 「烙」在我們的本心本性上過。因為我們的本心本性是「本自清淨 但是那些字從來也沒能染在螢幕上面。這裡「螢幕」就代表我 螢幕也還是沒字。 (cow boy)一樣把印「烙」在牛身上成為永久的標幟 是「不染、不著」的。以此緣故,我們 螢幕上 所以才可能讓它「不染」 , ,你或許可以因修行而稍微變好一點點,但沒辦法真正地完全清淨 【此時師父將一張空白的投影膠片放在投影機上 【此時師父將投影膠片(transparency) 也洗不乾淨,至少還是會有一點痕跡存在-沒有字了 ……所以有種種的因緣可令螢幕有字出現 時師父又將投影機的 ,而令結業之罪垢附在我 既不實 才有可能可以恢復自己的 抽掉】若把投影膠片 「不染」;然而因為從來實在 不染即是「其實」 [燈打] 也就是說 一,放 。這些「業」從來也 們的 本心 它不像美國西 們的 一張 ,永遠也沒辦 ` 拿 本心 以 空 本 面 因緣而 一白的 一從 螢幕 心、 , ` 本 無 那 來 可 本

之本性 五蘊 隨緣現出一切若染、若淨之相; 現出 , 、乃至一切諸法皆是妙真如性之用 所以在凡夫位時 一向清淨 個真正修道人的樣子,這都是真如能隨緣不變, 以是緣故,所以能 從沒染著 , 碰到染緣, 當然就 「度一切苦厄」,乃至得成無上正等正覺 雖然隨緣現出種種相 就造惡事, 「沒有真的 其本性皆本自清 變化 在賢聖位 、種種業,但其實不變其清淨 不變隨緣的 0 淨 觀自在菩薩 碰到淨緣 染 (不變) 原 因 因 , 0 也正 就 為體證到 **%能造善** 因為

#### 奥義

空 試 故能究竟無垢無淨,不增不減等。是故乃至下 ·有無 及世 」是指「五蘊」皆是本妙明心所顯之相, 想以偏空智, 爲 出世間 ,離於有無 不 空如 來藏 切法 或以斷滅空, , 這才是離於四句的聖諦第 , 也皆是「 而起無作意大用 如 何 空如來藏性 能證得阿耨菩提?所以 如虛空華,非有非 之用 面的 一義大空; 计二人 因此 以 + 如 五蘊皆 是故 八界 空如來 無 , 非

#### 析微

ري،

蛵

奥義

析

溦

丙

釋

蛵

文

145

兩種: 們練習得很好以後 乃至一切法其實就是如來藏起無作意大用而將「空如來藏」轉為「不空如來藏」罷 空如來藏」。 變化,但它並沒真的改變,因為沒變,所以是空的,因此這種如來藏之用稱為 藏」,隨緣不變是「空如來藏」。何以隨緣不變是空如來藏呢?因為雖然表面隨緣 出世間一切法也都是如此一 句之言說戲論而屬第一義大空,所以五蘊才能如前面所舉螢幕的比喻一樣,究竟 因緣而變現一切法,因為隨緣變現,所以不是空的,因此這種如來藏之用稱為「不 如來藏」。 「非有非空」四種不同之論。此處是說因為「五蘊」皆是如來藏所顯之相,離於四 「無垢無淨」、「不增不減」。不但五蘊如此,六根、六塵、十二入、十八界、世 」相當於「如來藏」。「四句」是分別諸法為「有」、「空」、 「無作意」即「不思議」之意-一是「空如來藏」,一是「不空如來藏」。前面說的不變隨緣是「不空如來 何以不變隨緣是「不空如來藏」呢?雖然它從來也沒變, (這個名詞本身就是密宗的詞,密宗才講「不空」。)因此「五蘊」 十 已經十分熟練 空 其中最後一個空就是「第一義諦大空」 –皆是「如來藏性」之用。如來藏依其功用而言,可分為 熟得不用去思想 -不必去想就自然而然能起那種作用。就好像我 即自然能做出來一樣 「亦有亦空」、 但它還是能隨 空空

#### 奥義

之法可得。 本性,所以了了知見如來藏空性之中, 是故空中無色, 無受、 想 、 行、 實無色、 識し 受、 • 由於已證入如來藏 想 ` 行 識五蘊

#### 析微

滅去時,它也就沒有了 受、想、行、識可得,因為色、受、想、行、識這五蘊都是因緣妄動而已,當因緣 再回到前面所舉螢幕的例子,從螢幕上看,如來藏(螢幕)本身實在沒有色、 ,所以真實而言,是沒有五蘊之實相的

#### 奥義

法 「無眼、耳、鼻、舌、身、意, 」:如來藏本性之中亦無六根、六塵之實法可得 無色、 香 • 觸

得 無眼界 以上爲破凡夫執著, , 乃至無意識界 令離凡夫所行境界。 : 空如來藏中亦無十八界之實法可

یں،

#### 析微

為一切凡夫所執,為破凡夫境界故,故說如來藏性中無有六根、 塵」,六根、六塵、六識合起來則產生「十八界」。 十八界之實法可得。 「實法」,故說在空如來藏中,這些因緣法皆不可得, 耳 、身、意為內「六根」 色、聲 這些皆是「 皆非真實。 六塵、十二處、 因緣法」, 因為根、 法 塵、 而非 識

#### 奥義

破緣覺乘之執著,令離緣覺所行境界。 如來藏性中亦無十二因緣之生滅門, 無無明,亦無 無明盡 ,乃至無老死,亦無老死盡 乃至無還滅門之實法可得。 此爲

#### 析微

因緣之「還滅門」為:無明滅則行滅 、觸緣受、受緣愛、愛緣取、取緣有、有緣生 十二因緣之「生滅門」是: 無明緣行 行滅則識滅 、行緣識、識緣名色、名色緣六入、六入 、生緣老病死憂悲苦惱等。十二 識滅則名色滅、名色滅則六入

生滅 中無有十二因緣之生滅門可得,亦無有還滅門可得。為什麼呢?因為這些都是因緣 緣「生滅門」,及有「還滅門」可出離世間之生死,為破此執故,故說在如來藏性 ,而非是實法。此處之經文漸轉增進,從凡夫到緣覺、聲聞,漸次一一擊破 六入滅則觸滅、 、生滅則老病死憂悲苦惱滅,是為還滅門。 觸滅則受滅、受滅則愛滅、 愛滅則取滅 緣覺乘行者執實有世間之十二因 取滅則有滅 、有滅 則

#### 奥義

爲破聲聞所行境界。 無苦集滅道 • 如來藏中無有四諦之實法可得, 皆如空華 此

#### 析微

覺乘的十二因緣、及聲聞乘的四諦,都非實法。也就是說,凡聖一切境界皆是空華。 實不可得。 苦諦、集諦、滅諦、道諦是聲聞行人之四聖諦法。此之四諦在如來藏中猶 所以如來藏中不但沒有凡夫的六根、六塵、六識、十八界,乃至於緣 如空

#### 奥義

149

則 已破權敎菩薩境界故 稱爲菩提之可得 智 느 仍不與如來藏 無智亦無 , 這個 智 」是指無上智, 性相應, • , 此爲破權敎菩薩之執著。 至此即三乘皆離 以眼中仍有少微塵 得 是指「 , 並皆化城 若仍有少法可得者, 得 菩提 遮障智眼故! 唯 , 佛 乘 無 以

#### 析微

宗派 般也有 的文字,雖然經典還是須要研讀的 字言說來慢慢引導。這並非是說禪宗就 。因為禪宗的教法是直指人心,直達本性之源頭, 「教」有權 「宗門 與「教下」之說 教 實教兩種 。實教是最究竟的 0 「宗門」是指禪宗 不須文字言說 , 凡 不是最究竟的 只不過禪宗不這麼依靠經典 而其他的教下都必須依靠文 「教下」指其他 都屬權教 切所有的

得來的一樣),為了要破權教菩薩的這種執著-所以此處指出: 因為權教菩薩還一心想要修證、想要得無上菩提 如來藏性中實無有一切種智可求, 有一 切種智可得、有無上菩提可證 也沒有無上菩提可得 (如是「菩提」好像是從外面 因為若

有即使少如微塵之法可得的話 也會造成障礙 而與如來藏之真性不能相應

真實、 增進。 「三乘」即聲聞乘、 究竟 如法華經所言,三乘並皆化城 緣覺乘、與權教菩薩。此三者皆是如來的方便 ,非是實有。離此三乘 唯有 引導眾生 佛乘才是

#### 奥義

性、相諸法,其究竟 世出世間, 證最高的智慧之精華,如來以此無上金剛智,而破九法界一切無 羅蜜多心」者,即是「三世佛心」 以無所得故」 迥超三世,頓證阿耨多羅三藐三菩提,永斷二死, **」此即是言** 無人、無眾生、無壽者, 故稱無上士、天人師、佛。 以無所得心, , 皆悉歸入此無上甚深法門 這「無所得」三個字, 具修 亦即是「 一切善法, 如來一切敎諭: 切善法 無所得心 可説是三世諸佛如來所 則得 即得無上菩提 故此經之「 阿 不論顯 究竟超過 ;金剛經云: 耨多羅三藐| 般若波 密、 明執 切

#### が微

畜生界、地獄界九者,連佛在內總為十法界 以下之菩薩界、 緣覺界 聞 界、 天界 人界 界 餓 鬼

究竟的菩提,有別於聲聞菩提與緣覺菩提。 阿耨 多羅三藐三菩提」 即是無上正等正覺 , 簡 稱 無 菩 提 0 它 是 佛 所 證之

多段 在 的 地受,所以叫 一般所說的 生死之相還是存在 受之生死, 存在 第七識也還在-來受, 所以 二死 (稱為「 , 所以他們還是有剎那剎那的微細生死相,因為這種生死是非常 「出三界」即是離「分段生死」之意。雖然不再受分段生死 才能報盡,(通常造一個業,要很多次受生才能報盡) \_ 這種生死是一生一生的受, 是兩 「分段生死」。變易生死是已離分段生死之二乘及菩薩所受之生死 變易生死」 種生死: -因為還有微細的我執在。既然有微細的我 因為第八識阿賴耶是不會消失滅去的 0 又, 分段生死」與「變易生死 凡夫的體質粗 一輩子為「一段」。凡夫所造的 , 他們的體質則很微細 0 執 。不但第 , ,就會有 因為是一段一 生死 是 、阿賴耶識 1業要分很 變粗 但其微細 細 道 的生 的 為 戀 0 段

有 佛才超脫了這兩種生死,故說佛「永斷二死」 把生死之相變得很微細。凡夫有「分段生死」,二乘與菩薩有 雖然微 但還是有生死之相, 故稱「變易生死」--變成不一  $\neg$ 變易 樣的 生死 生死 ,

深、 因為它失去了本體 能完全、究竟地破除「我相」。「我執」與「我見」一破 然後再去執著這個「我見」,因此才產生「我執」。所以「我見」又比 的 ` 我見 更微細些,「我執」則比較粗顯。如果只破「我執 但以「我執、我見」為相。離開我執、我見,就沒有我相 即 相 而 「我見」較細 「無我、 使自 且還覺得它滿可愛的,這就是一種執著我相。又,我們對自己的長 、壽者相 己長得並不怎麼英俊蕭灑,可是在鏡子裡面看自己時 無人、無眾生、無壽者」又叫做無「四相」, , 。什麼是「我相」呢?有我執、 深深愛著 以淺義而言 , 「我執」是根據「我見」而 我相是以我執、我見為其本體的 ,我相就是我們執著自己的相貌 例如我們常會有一些小毛病 來的一 我見,即是有我相 0 \_ 以深義而言 , 因為我們先有 , 而沒破「 ,自己不但不覺得它不 也就是: 我相 可得了 為 我 」自然就 也總覺得長得 我見」,則不 0 我相就是我 我執 我見 相 對 也是一 自己種 一般。 本  $\sqsubseteq$ 更 較 ,

這就是著我相 , 是對表面的 「身相」之執著

畜生相 子為尊為貴 自身表面的執著,「人相」則是指與其他眾生道相對比較時而言 即 「眾同分」),這種「人」的共相就稱為「人相」。以淺義而言 「他」的對立。「人相」的第一個意思是:凡是「人」都有一種共相 其他的全是他「人」。這兩種都是對人相的執著。 除了「我相」以外 相 「我」是內 ,人道就有「人」的樣子,而我們人就喜歡「人」的樣子, ,這就叫做著「人相」。但是以深而言, 在的 的話 , 除了 代名詞中的 ·,都是「人相」。在此處「我相」與「人相 ,就一定有 「我」以外,其他的 「你」與「他」二者, 都是外在的 有兩 種意思 「人相」是指除了「我 是與 , , 總以「 例如畜 「我相」是指對 是指 「 人 相 (唯識學上稱 生道就有 人」的樣 對 自 以 亦

他道 些其他的眾生, 的眾生: 「眾生相」亦有兩種意思。以淺義而言,與「人」道相 天、地獄、餓鬼、畜生、阿修羅,這些就稱為「 也會產生愛、 憎等種種執著, 這就是對眾生相 對的 眾 的 執著 生相 其他 有  $\sqsubseteq$ 0 情 眾生相 我們對這

生貪愛, 相對 一個意思是:我們 的複數則是「眾生相」 這也是著「眾生相」。又, 「人」也是屬於「眾生」 的一 相 對 種 的 單 數 以對整個眾生界也會產 是  $\neg$ 人相

希望有較長的壽命,這種對壽命的貪著稱為著「壽者相」 壽者相」, 玄奘大師在大般若經中翻為「壽命相 ... 切有情 都有壽

菩薩 菩提心)以 云何降伏其心?」所以金剛經是在教大菩薩已經發了大菩提心(阿 度化眾生而講的,不是對初機學佛的人講的,所以經中]須菩提問: 我們要知道,金剛經的「當機」是大菩薩,佛是為了教大菩薩 破了 要了解:金剛經是佛對什麼樣的人講的?把誰是「當機」弄清楚 、善付囑諸菩薩。 後的 ` 可 2修法。 人、 。發菩提心是很深的,一個人如果真的發了大菩提心 以粉身碎骨、 眾生、 世尊,善男子善女人發阿耨多羅三藐三菩提心 一般的人恐怕連「菩提心」是什麼都還不太清楚, ·壽者」 在所不惜, 四相之貪著後能達到什麼樣的 這就是發了菩提心之相 境 如 「如來善護念諸 何修行 耨多羅三藐三 , 為了 應云 ? 金 更 -分重要 何住 別 如 說 何 ,

自度 到那一道去,六道中那一道有因緣,他就到那一道去受生、去度化眾生。這一輩子 ANCE)就不再有執著 概也是做狗王,這樣才能度眾生,當貓的話, 叫 \_\_\_ 不是講空理的 「老哥 修的 度眾 所 切貪愛就沒有了, 相 中第九項「恆順眾生」即是指此隨緣受生之意— ,全世界都 、下一輩子當狗、當羊,再下一輩子當人, 「恆順眾生」並不是一般人所誤解的永遠順從他人之意,例如,你的朋友跟你 」,就不再有 可 阿耨 呢 ,菩薩摩訶薩降伏了「眾生相」之後,才能做到「恆順眾生」 , ? 我們去喝點酒吧!」於是你想:「我雖然學佛,但是佛說 他去 聽到, 必須降伏 ,這點要弄清楚, 三藐三菩提心以後, 我執 0 , 不但聽到,還又聽又搖!一笑)。所以金剛經法 對人我之際也不會有執著了。破了「眾生相 「眾生相」一降伏,才能乘願再來、 或者, 四種 、我見。破了「人相 相:降伏我相、人相、 你 它是講大菩薩自度、度眾的 朋友打麻將三 怎麼樣住 一定是「貓王」了,(所以 」,對「人」的外表相貌 都是可能的事。如果當狗的話, 缺一, 、怎麼樣降伏其心的 眾生相、壽者 邀你去搓 隨順眾生而受生、 隨緣受生 方法。大菩薩 圏 」,則對眾生界 相。 法 門 門 你 -不一定要 (APPEAR-是菩薩 如 應恆順眾 而 「 貓 王 」 說 , 0 普賢十 果破了 医如何 度化 眾 犘 大

還短 為了 生為 眾生皆貪戀壽命 恆順眾生 眾生 麼呢? 個最 壽者相」, 度得了 ,要度他 遠離顛倒夢想」了 要度羊, ,人壽現在通常是七、八十 好的 ; 來去自. 因為 . 他 例 可是他也沒活到一百多歲 羊的壽命能活多久,  $\sqsubseteq$ ,這就 子 所謂 這是最深、最難 他已經到達了人中之上壽 ,希望活得久長 如 順眾生 他活到八十歲,正好是最恰當、  $\neg$ 已經破了四 與「 恆 , , 所以活的長命也好、短命也好, 順 也生為畜 沒關係 同事攝」有關係了 生」, 0 (降伏)的一個 相 歲, 生相 你就跟著它活多久,也不在乎長命或是短命 但是菩薩降伏了 應該是: 我也去搓 , 而 那你就跟著他活七、八十歲。 , 跟他 ,所以外道不能毀謗 讓 悪心 0 一搓。」然而這並 菩薩降伏了眾生相以後 順著眾生 0 為什麼 壽者相以後 為什 人毀謗他「貪生怕 最理想的年 一的因緣 只要是能度眾生就好。 呢?壽命有長短 呢? 他說 一齡 ,對壽命便 因為 不是普賢 (perfect age 他是畜 :「修得這麼好 釋迦牟尼佛 順著 死」,這就 , (「無有恐 而一 最後還要 生 十大願的 他 的 因緣 , 是 就 若 例 切 0

莊 了 眾生相」 , 但是因為 與前 他 面說的 破了 我 我相,所以他不一定會現出他的「「我相」也是有相互關連的。本來 。本來菩薩早已修得 相好莊嚴」之本相 好

無我相 mont) 也是指「慧命」無量。 了無量福德,所以得以壽命無量。此處的壽命無量, 他投生別道 跟 ,而「壽者相」是四相的總結。「壽者相」可說是眾生福德的高潮(denu-「眾生相」有關連,「眾生相」當然跟「壽者相」有關連。「我相」是四相 。所以這四相其實都是相關的 如果福德昌盛,則壽命延長,例如阿彌陀佛又稱無量壽佛,就是因為他修 或者在人道中的落後地區時 ,他也會現出 「我相」與「人相」有相互關連,「人 不但指其色身壽命無量 那一帶人的下劣之相 , 且

得有無 提。 是說:以「無所得心」, 即是具修一 就跟楞伽經上的偈子是一樣的意思,楞伽經云:「世間離生滅,猶如虛空華 三藐三菩提。」我、人、眾生、壽者這四相都破除了以後,還照樣修一切善法 「究竟無所得」,二是指「不為自己得任何一法」。這裡是「性」上無得 如果墮於任何一邊一 剛經云: ,而興大悲心。」「智不得有無」即是金剛經的亡四相,「而興大悲心」 切善法,這樣才能得阿耨多羅三藐三菩提,亦即,才有資格證無上菩 「以無我、無人、無眾生、無壽者, 具修一切善法,則能得無上菩提。所謂無所得 - 「 空 」 邊或是 「 有 」 邊--都無法證菩提。這意思也就 修一切善法, 則 ,一是指 ,並不是 十,智不 [,這

很敏感、 都是「相」,所以不能沒有相,沒有相是不能成就任何一法的。所以不貪著任何 言,就得 正,而有惡取空、斷滅空之虞。 「相」,但也「不怕」有相,而拒斥任何相;若因修學「無相法」, 這件事了。 都懼如草繩,甚至忌諱一切有相 |相成身」,所以顯密兩宗都有成佛之相,成佛後的「相好莊嚴」也 因為成佛是「八相成道」,要成佛還是得具足八種相 相 」上還是有得的 如果「相」上都無得的話 ,深怕落於有相 則是不善修 那就沒有 而對任何相都 學而 若以密宗而 渦

#### 奥義

呢 再 再修行,而 回到五欲六 無所得嘛 不知他這樣復墮五欲六塵,固然不能證得出世佛 世間 ]染法 塵中去打轉 我還修什麼 以爲佛經説 ! 空見, 所 以他這樣還是 ,而且反而 「無所得 ?! 」他不但不再修行, 更墮於愚痴煩惱深淵 <u>,</u> 「有所得 自以爲是在 於是他便不再精進學佛 修最高 0 , 因爲 甚至還更進 並 的 他 無所 慧 認爲 卻因此而 所得 , 0 甚至

遍修眾 當知, 修 所 福慧之人而説。莫錯會佛意,若錯解如來眞實義而錯用心,不但不能 上廣大覺海, ,反而妄肇大禍。 初學、或淺根、薄福、少智之人而説,乃是對上上根人、且廣積 頓契如如 妙法門 故勸令不執、不取所修所積福德智慧,是故言下 甚深「無所得」傳心法要,是爲大根器、根熟眾生, 0 , 因此 廣積無量智慧福德之後,令之上上增進, , 此「無所得」法門甚深不可思議,不是對未 頓入 -頓忘能 ,如來無

#### 析微

知,「無所得」乃是諸佛甚深的傳心法門,是為上上根器人所說的,令他們聞此 答說:「我是無所得呀,一切皆空嘛!你不知道嗎?四大皆空!四大皆空!」殊不 因此落入斷滅空。例如有些人受了五戒以後,還是照樣喝酒,人家問起時 「無所得」法門之後,能「頓忘能所,頓契如如」。初機或小根小智之人,豈能契 「無所得」之甚深義理 本段指出有些人誤解佛意,以為「無所得」就是不得果報 不但不能契入, 反而曲解如來真實義 、或不受果報之意 而招致 ,他便回 來生無量

## 之苦惱。可不慎乎!

的法 個 所」。有「能所」的缺點何在?其缺點在於:有能所,就是「我相」還沒破除 能所 有」-「能」造者就是「我」——即有我相;如此,不但「我相」存在,而且還有 了「能所」之心,才可能契入真如 ,或有能證的人、有所證的法,或有能得道的人、有所得的道,這叫做 」是受詞 二的話 」是能修 -既然有所修、所證、所得之法,就表示對法有愛、有取、有有;又,有 ,即有能愛、所愛,能取、 ,一個是主, .、所修,或能證、所證,或能得、所得之意。「能 一個是客。所以,「有能所」就是有能修的人、有所修 所取,能得、所得 ,故非是究竟 」是主詞 。一定要 一爱、 「有能 這

也 如 頓契如如」中的「如」就是真如。 稱 如。 「如如」是清淨、平等 為何重覆 , 兩個「 不動之意。 呢 ? 大 為 内 法

#### 奥義

又 二是頓悟門 此一 0 先 説 \_ 甚深心法, 一、漸修門 如何修?此有二門, 若中下根人,福慧未充,須先修此 一是漸修門

求 取 復以正智觀此正念唯心所現,而不執不取,知念如幻 須常修六念,念念不斷 無有少法可得、究竟清淨界域。以上是漸修門 須心不往外馳, 必先「無所 須心常起正念。如何能心常正念?欲心常 0 即一 ,久之即能正念常得現前。正念得現前之後, 修無所求?須知有所求即是貪 0 如何修 如何修「無所緣 「無所取 0 , ? 」?若欲無所 欲無所 正念

#### 析微

夠做到「無所取」-很多人都會喊「無所得」,可是叫他「無所求」時, 。這就越來越具體、明顯了,要有真工夫才能做得到,不是嘴巴一喊就 步地循序漸 因為 「無所得」甚深、 求呢」?首先要能了知:有所求就是貪, 進而 修, 不取任何一法。欲達「無所取」,則又必須先能做到 便可漸次而入其甚深之妙義。欲達「無所得」,先要能 甚難, 對福慧尚未具足充滿的中下根人來說 而且不管你求什 他就被嚇倒了 麼 我們應如 能做到 「無所

the 造她先生,而且夫妻兩人對自己的下一代也是如此。所以,每個人都想當上帝(play 跟自己完完全全一樣的配對(counterpart),「妻子」也同樣想以她自己的形像來改 我希望他好,於是就想把他「改造」(remode)一下,再重造(reconstruct) 如果真正愛的話,就要愛他目前的樣子(To love him as he is.) 你的期望標準比較低,那你根本就不用期求了;若是同樣的標準,他目前的情況已 都是件苦事 苦事。這裡的「求」是期望之意。例如你期望你的妻子、 經達到了你的標準,你當然也不用再期求了。所以|弗洛姆|在愛的藝術一書中說:你 心目中所構想好的他,像|耶和|華造人一樣,耶經上說:|耶和|華是以他自己的形像造 (此非深著我相與?)。 你就這樣愛他,否則便談不上是愛他。一般人的做法卻是:因為我愛他,所以 即使「求自己」-如何才能達到「無所求」呢?這就必須要心不攀緣才行,也就是「心無所 心不攀緣」要怎麼修呢?除了打坐以外,恐怕是沒有別的辦法了 ,所以都有無窮的苦惱。唯有真正解了真理之後,才能「無所期求」。 。為什麼苦呢?因為你所期求的一定是比較高的標準(standard),若是 -所謂求好心切— 不但先生要以自己的形像來改造他的「妻子」-也是很苦的 ;「求他人」, 或期望你的兒女要學好, -他現在是什麼樣 當然更是件 一個你

麼了 你就 坐的 還是糊里糊塗的,等你修到某一個境界之後, 時候 能覺知它在攀緣了 0 攀緣 所謂 的 心 太 你才可能看得比較清楚-「攀緣」 : 攀搭外緣 散 亂 ` 太 ,其實就是一種 粗 0 當然這也要 躁, 所以 你 你的慧眼開了以後,才能看得到 根本觀察不到你自心的 「動相」,當心往外動、 在靜坐中當你的 你就會知道所謂心的「 心的 [[觸角] 攀緣 要去攀取的 稍 攀緣相 , \_ 微 平常 伸 出去時 只有 是什 的 候 人也 , 在

久之, 所現,既然都是真如本體所現,那還要求什麼?得什麼? 觀察到「唯心所現」,所以就能不執不取,了知念念皆幻,而此幻體 而達究竟清淨境界。以上是漸修而入無所得的法門 如果要做到心不攀緣、不外馳, 則能夠常住於正念。這時再以正智慧觀察這個「正念」但是唯心所現 念法、念僧 念戒、念捨、念天-必須令心常起正念。 而且要修到念念不間 想要心常 如是就能頓入無有少法可 正 念 也是真如本性 這樣. 就須修六 因為 久而

#### 奥義

#### 頓悟門 至於福智圓熟之大根 人 , 若 念 心通 , 體 如 頓

見本性 ` 不生不滅 , 則頓了 ` 不垢不淨, 無有少法可得, 是爲頓根人之所修 頓覺了諸法究竟本自清淨 ` 平 等

#### 析微

師的 專聯考或研究所不 決不是「漸漸」亮起來 開電燈的開關 了 且在那七 地方時 段漸修。至於「悟」本身,則一定都是頓悟的。悟是沒有漸悟的 0 「傳心法要」 一事當然是有的 頓悟門是上上根 雖然先漸修 日七夜當中 ,亮了就是立刻亮了 真是歡喜得不得了 人一念 那時我看經常常都是通宵看的 等你悟了的時候,也是稱 但是一般人都是先漸修 我是看得不忍罷手, 點煩惱都沒有 那樣慢慢才亮的電燈大概很少見。我在很久以前看黃蘗大 心 通 , 頓見本性 (頓時亮了起來),不亮就是不亮 ,等我整個看完之後 ` 所以就一直看下去了。 為 頓入實法 , 然後有朝 頓悟 , (不是故意要通宵 \_ , , 日 而了 大法喜七日七夜 只不過你 實無 , 因緣成熟 在頓悟之前 當我看到某 當它亮時 就好像你打 可 ,這跟考大 ,

#### 奥義

165

報 棄 次當知 , 不得而 以不執、 叫 , 得 不貪 ,運用萬端而無罣礙 得 無所得」 , 、 不 矜、 而只是不執著、 , 不誇故 並非要把所修集之一 0 , 不貪著 故能「 ` 有而無礙 不 矜 切 智慧福德全部拋 不誇  $\sqsubseteq$ , 是名得而不 ` 不求其果

#### 析微

滅見可怕之處 果律整個破壞以後,便令人無法修行,不修行則永遠墮入生死輪迴之中,這就是斷 它能令人墮入斷滅見。所謂「斷滅」是指因果斷滅而言,也就是破壞因果 我什麼都不要了 」那並不是無所得, 所謂「無所得」 並 非是什 經書也不看了 那是惡取空、斷滅空。 :麼都不 要, , 佛也不要念了, 才叫無所得 「惡取空」 假如你說 切都拋棄了 是以惡知見而取空見之 為了修 這就是無所 因

別 惡取空就是斷 滅空的話 , 那 麼阿羅漢所證的無我的空, 與斷 滅空有什麼差

阿 羅漢 所 證 的 空叫 偏 空 邊的 空 0 问 羅漢 (並不謗) 因 果

累積 己成 因果 若不修也還是不行 而說 好!」因為世間一切皆有因果,佛是已經斷除了我見、我相的人,所 只是他們 欲天的神 大家都開悟 來說 同樣的 的業習 一來吃 佛; 自己能創造萬物等等。佛沒有這種想法,佛所作的只是引導眾生自己修行、 那也只是剎那成佛而已,因為沒有任何他人能轉眾生的業習, 0 ,有些病你 的 在大般若 話 這是一點,另外一 (God) 不 初機學佛常有這樣的疑問 飯,但她一下就跑掉了 知道而已。):「佛菩薩既然有如此大的威神之力, ,那為什麼佛菩薩不幫我們全部都加持一下,讓 若是他力能變 他終究還是要跑掉的 若佛把眾生「抓」到正道上去, 加持以後就會好, 經及其他許 一 樣 , 。又,在海倫凱勒傳裡,海倫凱勒的老 認為自己能變化神通、主宰一切, 點是: ,也是一下子而已, 多經裡都說:菩薩修行 但是有些病是你加持以後還要自己修才行 (初機學佛的人問的問題常常都是很深的問 如果佛以神力加持眾生,令眾生立刻都全部成 不會長久住於正道 沙利文老師又把她抓 如果眾生並沒有主動想要改變他自己 不能經久、永恆 不壞相 ;;回來吃飯 師沙利文小姐 ·因為他 於是便依自己的我見, 我們全部都 一不壞因果之相 可以加持眾生 0 心 密宗的. 那是無始劫來所 裡 , 以佛 她一下又跑掉 面沒 成佛 有改 海倫凱勒 加 不會像六 游也是 題, 自己 , 自 令

有如校長 報佛恩的唯一方法就是以他所得的法度眾生,因為佛唯一不能放心的就是眾生 報到 之人是 能度多少人!所以小乘行人非但沉空滯寂,更可說是忘恩負義了,不知要報 的分段生死結束了,變易生死還是在的,他便在那兒自享其成了(enjoy himself), 家說聲再見(bye-bye), 雖看到眾生受苦, 也 多少次了 事 眾生的沉淪痛苦,他可以不管,你看這樣的心有多狠。這就是佛之所以說二乘 也就是懶惰 沒壞因果, 力量終有個 若要眾 「燋芽敗種」的原因。雖然法華經中說二乘也畢竟成佛,但那是二十萬劫以 一劫就 , 但校長不能每一科目都教,他需要很多教授(professors) 枉受生死沉淪不知多少次,一尊大阿羅漢如果能發心的話 只不過是小乘行人自己落於空見,所謂沉空滯寂而已, 限度,沒有辦法完完全全地改造你,這樣才能不壞因果。 (assistant) 等,所以大菩薩、 有好幾千萬億年,而在這二十萬劫中,我們不知要到閻羅王 (lazy),懶惰的原因是由於沒有發大悲心。因為沒有大悲心,所 也無動於衷。自己畢業了,自己沒問題了(I'm OK) 變行業 ,則必須是自心自度才行。佛 便離去。阿羅漢的入涅槃便是這樣。所謂「涅槃」只是他 小菩薩都是需要的 可以引導你 , 可是你 亦 他也需要很 ,於是對大 可 的 |那兒去 你想他 更明白 恩。 ,

裡所謂: 眾生的悲心是最重要的一點。有人問:小乘國家的法師也是有說法、也是有度眾生 如果沒有佛菩薩的悲願,就不會有佛法,沒有佛法,眾生就無法脫離沉淪 沒錯 的 眾生就沒 「悲願」是說即使他得道了, ,那是因為他還沒出輪迴,等他一旦能出輪迴的時候,他就立 有人照顧了 。大乘、小乘最大的差別就在這裡 他還要再來,也就是: 不捨眾生 度眾生的悲願 刻走了。 ,所以度

福德 也嚇 ` 不要, 是「不貪愛」的意思-0 不求果報 所謂 不是光是無所得就可以成佛的,如果什麼都不要,什麼都拋棄,經也不看 、也不念佛,這樣是成不了佛 | 佛說: 地說: 不矜、 跑來問我說:「菩薩受不受福德?」我就依經而回答說:「 而是要你對自己所修的一切智慧福德全不執著、不貪著、不驕矜 無所得」並 0 金剛經上佛說:「諸菩薩不受福德。」 須菩提問:「云何菩薩不受 「菩薩所做福德不應貪著,是故說不受福德。 「您也這麼說呀!」事實上,菩薩是應該不受福德的 不誇,所以 不是要你把所應修或已修得的一切智慧、福 能「有而無礙」 菩薩不是為了要求福德而修行的。惟因對己之所修不 的 成佛必須廣積無量的福德 雖然擁有,但也沒有罣 」有一個人看了以後 德全部 亦即是以 不受」。 ,這個「不 礙 。菩薩成 、不自 抛 , 也 他

的 功德而得成 菩薩摩訶薩廣積無量福德、廣度無量眾生已, 佛 ` 而 得作佛, 並非光有抽象的道理即可,而是要有具體的事實才行 然後方成佛道。

因為 因為「得而不得、不得而得」,所以能夠運用萬端而無有罣礙。 菩薩擁有無量福德智慧而不為其所礙 ,所以稱為「得而 不得 不得

#### 奥義

之智 空的限制 最後再修一乘實法· 起修觀行),漸漸修行到聲聞、緣覺之法,然後再修大乘權敎之法, 與「得」,這樣從表面上看來,好像是先從凡夫法開始起觀, 塵、十二入、十八界、 乘的菩薩摩訶薩。 菩提薩埵,依般若波羅蜜多故」:這「菩提薩埵」即是指實敎 遍觀世出世間一切法,所謂一念三千,無有漸次, 頓觀、頓修、頓證、頓悟;而不是從凡夫法開始修 不得不如是。其實是:此大菩薩,一開始就以甚深般若 從上面以來,此大菩薩歷觀凡夫五蘊、六根、六 **緣覺十二緣、聲聞四諦、乃至權敎菩薩之「智」** —其實不是這樣:這是因為經文行文次第,有時 因此 ,漸次修到 ,這是 (亦即

乘法 起, 則以後大乘心便很難發起, 小乘、大乘、佛乘。 行 這是不正確的 以頓根之人 則會令他於小乘法有先入爲主的觀念 根性力用大 , 有人於法不了, 應依個人根器而定。若大乘根人 故是不當 , 所以能 而倡言學佛必須要從小乘開始 0 觀世音菩薩法門 一體遍觀諸法 , 侕 環其大 , 、乘根 此 大都是頓敎法 你 堅持敎 非 性 小機者能 , 他小 如是

#### 析微

所拘泥 沒有佛的大乘 基礎。」這是不正確的;而且是顛倒說。為什麼呢?因為 遍觀世出世間一 [度度他] 此段指出菩薩摩訶薩的修行並非是先從二乘的 然後再修大乘權教之法 。最近有些佛學家主張:「學佛一定要從小乘開始修起 這 切法, 個問 那有 小乘? 題 亦即天台宗所謂的「一念三千」, 知 道 曾經有法師 他 最後才入一乘實法 們 般 的 到中南半島去訪問 法師 都 主張要「 聲聞四諦修起 ,而是一開 先求自 大乘才是小 以其根器大故 就 始就依 跟當地 , 因為 度 進而修緣覺十二 乘的基礎, 小乘是大乘的 甚深般若之智 小乘法師辯 , 不為小法 他說 若

藏菩薩 就會 可是當你 因為已經很 tense(緊繃著的關係), |迦牟尼佛所行是符合的 了那麼多苦 (乘著重 切眾生的 , 如此 放開來 而不是為了度他自己一個人。 自然也就很廣大一 「自求 。大乘則先發度無量眾生之大願 大願 以 只為自 度 小苦都 才說 他 那樣廣大的 生老病死苦 了脫」是小乘。 你 因為還有「我相」在。而這「我相」會令你很tense 要先求 , 吃不了 三的時 但 所修是為了一切眾生界時, 關 係 自度。 你 **腕力**, 要度他 啦 候 , ,那談得上什麼大苦。 0 釋迦太子出四城門 乃至無量無邊。 他才出家學道 , 那 小乘人只發 事實上, 樣就 那麼這一點 你若坐了五分鐘 也要先能自度才行 如果只是為了 可 以 大乘也 你就無法容受那麼大的苦。可是當你 以此大願為基礎, 。所以他的出家修道, 「自求度脫」的願 你 **小** 因為你的心胸很廣大 如果發了像普賢菩薩那樣 是要自 所以 於是 的苦算什麼呢?再大的 觀見眾生有生老病死之苦, 腿痛得要死 度他自己一個人的話 很 度的 若是只求自度, 容易就滿 然後再去修行 他們 , 但不 ,就要馬 是為了 足 可 ·發 能 自 (繃得緊緊的 所 是 度度 容易就 上把腿 吃了 以你 苦 的 廣 怕 要度一切眾生 , 大願 他恐怕受不 也能忍受。 度眾生」的 自 0 這也跟釋 他 為了度脫 所能容受 己 一點點苦 把「我 鬆下 、或地 放 棄目 不 來

菩提願 或降 低 標準 0 所 以必須要有大願的支持才行 這個 願就是 悲 願 也 就

視個 大故 不是小根機的 連串的menu(選單) , 人根器之大小 由 此可 所以能依甚深般若而一體遍觀諸法 知 人所能了 , 學佛 , 及有沒有發廣大悲願而定。 並不是人 一 樣 , 所能做得到的 整個都列了出 八人都必 須先從 來 小 你看心經時 乘開始學 呈現在眼 因 本經是為頓根 前 , 要先學大乘還是 就好像看電腦 ,讓你能一體 人說 的 遍 打出來的一 以其根機 小 乘 這

#### 奥義

#### 無罣礙。 心無罣 儗 心中不著一 點 塵 , 如實知見無有少法可立可破 , 故

#### 析微

<u>,</u> 心中 則無法可 一塵不染、 心中若還存 破 有 如實了知沒有少法可 一點點任何東西 所以無有罣礙 , 都會有罣礙。然大菩薩以依般若波羅蜜多故 建立、 可獲得 , 乃至無可破除 因本既 無

#### 奥義

即 敎菩薩之恐怖 無有恐怖 0 簡言之 此即無有凡夫之恐怖 , 即:無有凡、外、 無有二乘之恐怖 權、 小之恐怖; 詳而言之, 亦無有權

- 無有凡夫之恐怖 八難之恐怖 ,得禪失禪、得定失定之恐怖 無有凡夫得失五欲六塵之恐 怖 7 生於三惡道
- $(\underline{-})$ 無有二乘之恐怖 能不能出離三界 ` 離分段生死之恐怖 無有二乘人能不能得證 0 四雙 八輩道果之恐 怖 ,
- (三) 生 死 無有權敎菩薩之恐怖 乃至能不能得如來智之恐怖 -無有能不能證菩薩智 斷 無 明 ` 離

#### 析微

類 凡夫的恐怖 菩薩摩訶薩 由於心中已無有任何罣礙 二乘的恐怖 及權教菩薩的恐怖 所以能無有一切恐怖 凡夫的恐怖包括得到五欲 恐怖 可分為三

身 去五欲; ·得禪定、 得 到六塵 失禪定等種種患得患失的恐怖 失去六塵;得到 名利 失去名利 喪失人道之身、 墮三惡道

得 乘的 恐怖 包括能不能證道果 四 雙 輩 能不能 出 [生死輪 迴 能不

- ⑴ 初果——須陀洹
- ② 初果向——須陀洹向
- ③ 二果——斯陀含
- ⑷ 二果向——斯陀含向
- ⑥ 三果向——阿那含向

(5)

三果-

-阿那含

- ⑦ 四果——阿羅漢
- 8 四果向——阿羅漢向

得「須陀洹果」之前 英文講就是 pre-證得此四向 四果的八種聖人,稱為「八輩」 的意思 有一個果位叫 例如 「初果」 「須陀洹向」 叫First Fruition的話, 「向」是趨向(toward)的意思。 這是向著須陀還果之因位, 「初果向」就叫Pre-用 在

向加上一果,合為一雙,總共有四向四果,故稱「四雙」;總共有八種聖人 得果的次第是: First Fruition • 「八輩」。 (醫學院)一樣, 就像我們先上 pre-med (醫學院的先修班) 初果向、初果、二果向、二果、三果向、 小乘行人先得 「須陀洹向」, 然後再進而得 三果、 ,然後再上 medical school 「須陀洹果」 四果向、四果。一 故稱 所以

生死 於般若波羅蜜多的菩薩摩訶薩所沒有的 ,乃至能不能得如來之一切種智。 權教菩薩的恐怖包括能不能得菩薩的道種智、能不能斷無明惑、 如是等種種凡 外 權 小之恐怖 能不能離變易 都是住

奥義

不覺、 若了知一切賢聖,凡外權小 藏自性之用 遠離顚倒夢想 顚倒之夢想, 則頓從此夢中覺了 以此 」:總説凡外權小之「得」與  $\neg$ 倒想 世出世間一  $\sqsubseteq$ 如 夢 , 切法 非有非 , 無 皆是自心所現 , 故稱  $\neg$ 夢想 皆爲自心 如來

析微

語 凡外權小一切不正之顛倒夢想 身行「正」行,了知一切法皆是自心所現 因為菩薩身、 口、意業皆依般若波羅蜜多而行 皆是如來藏自性之用 心住 「正」念 口說 所 正 遠離

奥義

薩之境界 究竟涅槃 無明心息 故涅槃現前 以無凡外權小之一切顚倒夢想 , 全體即是涅槃眞境 , , 此爲等覺與 簡言之, 即塵沙惑 妙 覺菩

析微

真境即便現前,此時內外一切世出世法,無非皆是涅槃真境 「究竟涅槃」是等覺菩薩與妙覺菩薩的境界。 顛倒夢想既已遠離, 則不再有 「塵沙惑」與「 無明惑」 , 故 無明滅盡之後 說 究竟涅 槃 涅槃 0

數之法門,若不通達,則不能自在地教化眾生 成為菩薩度眾修真之一大障礙 「塵沙惑」可障礙菩薩度眾生。菩薩欲教化眾生 以心中劣慧未除, , 必須通達如塵如沙 故 不能度此 、無量 塵沙 無

「無明惑」則為迷於如來藏根本理體之惑,可障礙菩薩使不得入於中道實相

問 : 涅槃不是佛的境界嗎?何以說是等覺、妙覺菩薩的境界呢?

已。所以經上說:等覺如佛。 答:等覺、妙覺菩薩已跟佛是一樣的 ,只是還沒有加冕(灌頂) 入於佛 位 而

#### 奥義

而得作佛,此表因中所修與果地所證不異。是故,此如來藏般若眞 圓明寂照之無上大涅槃,即三世一切諸佛如來,亦是依此般若大智, 不但菩薩從初發心開始,即依此甚深般若之智觀一切法,而速能證得 」是指自度度他。苦厄,通指凡、外、權、小一切迷中之苦厄。) 三世諸佛依般若波羅蜜多故,得阿耨多羅三藐三菩提 而頓入一佛乘,乘如來寶筏而度一切眾生之苦厄!(「度一切苦 實爲一切諸佛菩薩所依,乃能離於凡、外、權、小,三乘一 切境

#### 析微

乘,而得度自己及眾生之一切苦厄。 果所證是一般無二的。佛與菩薩皆是依此如來藏般若真智,而得出離三乘,入一佛 切諸佛,也是依此甚深般若大智,故能成就無上正等正覺,所以菩薩因地所修與佛 切顛倒夢想,乃至究竟證得圓明寂照之無上大涅槃。此段則說在果地之十方三世一 前面說在因地修行的菩薩以依此甚深般若,故能心無罣礙 、無有恐怖

#### 奥義

證境界 之。「咒」者,陀羅尼,是總持之義, 權、小境界,不可以智知,不可以識識,乃至其究竟則離言説 普令眾生由聞持此神咒故,得疾入如來所證真如不可思議解脫 揭 行處滅,世間言語有時而窮,故此般若波羅蜜門,以如來神咒總結 諦,揭 故知般若波羅蜜多是大神咒,是大明咒…… ,甚深不可思議,故經末常以一神咒總持此一法,或一切法 , … · · 薩婆訶 」 · 此甚深般若法門,非凡、 總持一切法也。以諸佛菩薩所 即説咒曰 境界 相 外 心

یں،

蛵

#### 又以此神咒故 , 禪法 密法、 顯宗、 密宗即在此離於言思而 會通

#### 木行

眾生由 宗的 或小根 之意 以如 顯與密實在 或相中有性 這純是相宗 來最後便以一「般若神咒 ,亦即將一 根本是離於言說之相 可以凡外權 典裡有神咒 聞持此神 人所能知、能解 1甚深 無法完完全全分離 礙 切法全都攝持在這裡面 咒之因緣 小的智慧來測知, 性中亦有相 諸法不是這樣隔絕孤立不通的 若波羅蜜多法 即使是顯宗的經典, ,是故諸佛如來特設此方便,用一神咒來總持這個法 斥 , 速能入於如來所證之真如不可思議解脫境界。 -沒辦法用言語道說-」來總持此甚深般若波羅蜜門。「咒」即是 只是眾生自心 , 只是成份比率的配搭 你沒辦法說這純是顯宗、這純是密宗 門 也不可以意識 , 不是凡 。因為諸佛菩薩所證之甚深境界 也常常用咒來總持那個法門 愚痴不 夫 • 0 外 一切心 諸佛說法, 第六識) 通 道 依當機而有不 反於如來 乘 來分別, 到 ` 常顯中· 此 所說 也 都 ·同而 有密 :使不上 甚至它的究竟 門 所 或這純是性 , 以佛法中 ~「總持」 已 不止是密 非是凡夫 的 門 密 亨 法實 中有 , 令 所

法與密法 而 互 祖是非 (顯與密) , 真乃愚不可及也 在此結合, 令顯宗與密宗二者在此 0 又 此經末之般若神咒 |離言說而會通 另 個 密義 是

習甚 言說 密示 深般若之菩薩摩訶薩 諸佛無上甚深法門 諸法皆為一相 諸菩薩摩訶薩修習諸如來甚深般若之後 末所 加 如來親 若顯若密 ,究竟皆入如來自住之不可思議秘密境界,非有言說 ,於法斷除法執 盛讚之陀羅尼 會歸一相 ,法執斷盡 (密咒 並無二法, 亦應如是入住於如來秘密陀  $\overline{\phantom{a}}$ , 速泛如來大覺智海 是為不二法門 此有三層密義 其二為令久 , ·其三為 、非不

——一九九二年講於美國·愛荷華州立大學

# 肆、心經與禪密修行

## 、心經與習禪

一禪 0 既要做 法門 」,故研習 修行法門 , 學者須常依經作如是觀, 一系列的禪觀 我 們 心經亦即是在修習一系列的「禪觀」。所以整篇心經就是 。其實如法研習心經就是一系列的 來講 心 經與禪密之修行 , 那麼我們現在就把全經的主要觀法再細 如是思惟、如是薰修、 探討 如 何以 「思惟修」,而 「般若心經」來作 如是自省 細 一思惟 地思惟 以期 為 \_\_ 修 番番 如是自整套的 」就是 0 龃

在菩薩 總原 ? 首先先點出菩薩起修的總觀。 因 .行深般若波羅蜜多時」為何能「照見五蘊皆空」,且能因而 度一切苦 「舍利子 0 更進一步說 厄 色不異空,空不異色, 0 」這一段是「總觀 此總原因是由於 「觀自在菩薩行深般若波 ÷. 色即是空,空即是色 「色空一 以下是解釋它的原 如、 受空一 羅蜜 如 0 大 」這是解釋 , ٠, 多時 想空一 度一 何以 故 , 照見五 切苦厄」 如 ? 為何得 觀 行 卆 自

度一 切苦厄」。 空一 如 此處所要思惟觀察的 因此 才能 「色不異空, ,主要就是這個 空不異色」 亦 由 於此觀行成 就 方

般若 恐怖 變現 香味 厄 凡夫境界皆是如來藏之所幻化 如 如交響樂曲 如此 觸法 不增不 的原理, 波羅 何能照見五蘊皆空。 無苦集滅道 0 遠 面 蜜 , 是 0  $\neg$ 無眼界 減 多故 無所得故, 更由此總原理 觀 倒夢想, 也就是空如來藏的本性。「舍利子,是諸法空相 0 察觀 切苦厄 , 」這就是指空如來藏之性。在此再次回過頭來 到最後時 , 無智亦無得。」這就是觀自在菩薩如何能照見五蘊皆空的原因。 , 乃至無意識界; 自在菩薩如何修證 :阿耨多羅三藐三菩提。」 究竟涅槃 菩提薩埵 \_ , 「是故空中無色,無受想行識; 進 樂器 就是解脫 而觀察內外根塵 。連聲聞、緣覺、權教菩薩的境界也是空如 , \_\_\_ 依般若波羅蜜多故 陣猛烈齊奏 無無明 到此為止,是這部 五五 世間及出世間的一切繫縛。 蘊」以及「空」本 (六根 亦無無明盡 , 這句話則是全經高潮 也就是所謂的 Coda, 1、六塵 , 經的高潮 無罣礙 無眼耳鼻舌身 乃至無老死 :不生 、十二入 闡述一 ; 0 以下 無罣礙 「三世諸 以後 示 然後 滅 是解 意 而 ` , 的 十八 故 來藏之所 亦 欟 , , 不垢不 無老死 無色聲 自在菩 、界的 東全 無有 色空 切 0 依

於「密」 密境界 與旨趣了 可說 在本經一開始的 參禪參到最後是「入不思議境界」,或說 一切苦厄 「如來不可思議 明, 蜜多而轉識 ` 是無上 番舗敘開展 文可說 是全經的 Ĺ 如此 0 0 , 中的 至於 而入於 咒 由 為覺 於是交響樂 文 「變奏曲」。在這一 ` 顯入密。 是無等 來 也 時候,經文「觀自在菩薩行深般若波羅蜜多時 秘密境界」,所以是「密」。以其不可思議 如何是「密」呢?密也者, 切苦厄」 最後還是回到開始時的 如來 。「能除一切苦」在此處可說有如音樂中的「主題重現 , 「度一切苦厄」與此處的「能除一切苦」有如首尾 更是名符其實的不可思議解脫境界; 等咒 爭 所自證自行 「大明咒」 中 同 的 ,能除一切苦, 變奏曲 的 段變奏裏 之深義為:諸佛甚深般若,能轉眾生之無明為 自住之秘密境界。這已經暗示了一切修行 式 . 命題 「入不思議解脫境界」, 究其義 全經 ,經文的 真實不虛…… 知 劃 這也是全經的主題或主旨 , 般若波羅 其實也是「不思議 明言之,也就是依 一轉 \_ 員 蜜 滿 , 故此經由 直 多是大神咒 的 ,照見五蘊皆 , 即 到 旬 或是 全 由由 呼應 經完 0 禪 :經文經 禪 ۰ 入如來秘 0 入密 , 這 下 へ 此 的次第 因為是 是大明 空 般若波 」轉入 因為 主 。 , 度 題 段

其心。」在經文中「 至於佛如何作答呢? 「住」與「降」就是金剛經的兩大法門。心經所闡發的 別 要如 云何降伏其心?」。「云何應住,云何降伏其心」就是問:「怎麼辦 的 技 , 另 是住」,這是指依 巧 的 0 是密 在金剛 觀法流覽過一遍後, 0 如是住 「菩薩 在禪的部份, 經裏 ,須菩提問:「菩薩發阿耨多羅三藐三菩提心,云何應 以下所說的法門而住。 摩訶薩發阿耨多羅三藐三菩提心 如是降伏其心」之後 我們再來看看如何起修。 我們以「A」表示總括的原理; , 接著應該 , 也不外乎是這二大法門 這可 , 應如 有 個冒 是住 以  $\neg$ , 如是降伏 В ? 份 • 」表示  $\smile$ 這 0

### A、總原則:

修習心經 發 必須發心 「無上菩提心」。你要修行之前 必須具備為了次第如實作禪觀的初發心;以及欲求頓悟無上道之心。 。發什 所須發的心,與修其他經所須發的心不同之處在於 麼心呢?答: 須發兩 , 種心, 一定要先發心。 須發欲作般若禪觀之心 無論修 任 :修心經 |何法都必須 所 須發 **一般心** 的 0

- (二) 惟。 理來思惟 如理思惟 經 , 不 是 義 , 自己 以便對於全經之大義明瞭 胡思亂想 ` 攀緣附 會之妄想分別 無疑 0 說  $\neg$ 如理思惟 , 就 不能說 \_\_\_ , 是說 是 要依 理思
- (三) 納法於心 不忘不失。將經文及法門都 吸收在 心 裏, 不時或忘, 念茲在茲
- (四) 依經文的次第, 一一真實深入觀察其中理相、 事相 , 及教、 行、 果等
- (五) 滅惡增善。 深入觀察之後, 以此觀察力在自心中確實滅惡及生善
- (六) 調柔其心 圓修其心。 修調柔、 降伏、 、降伏其心、增長其心、堅固其心, 如何圓修呢?就是進一步「調心」 增長、堅固四法,悉令通達。 。以「滅惡生善」所 恆住善法及第一義諦 生道力 , 此 |時必 須堅 進而
- (七) 時須以 所修為 把握全經的主旨與精 總一, 「總相觀」之法門深入、 務須「見樹亦見林」 神 亦即是「總持」般若之旨,以上所修為 趨進、 ,達法總相,故並非片面或局部的 趣向、契入全經法門之鑰 一別  $\overline{\phantom{a}}$ 是故此 此 時

## B、個別之技巧:

二相 至於 ,了然不生。 不復妄想分別「空」與「有」 常自思惟「諸法一如」四字, 0 而 並令此義理之念常現在前 依 「諸法一如」之智光照見 , 不復妄想分別,乃 空。

安全感 是一切 令住 一遍 心經法門的人, 離身心貪著 依心經而修,就不應再貪著自身心相,須離身心的貪著,方能真與般若相應 即是取相 正 便得安穩無事 恐怖即除,亦不會有事。 如實修行 見。我們都是因為貪著自身自心之相,所以才自障自隔於聖道。 」。若真離身心貪著,即除一切恐懼,習禪者必須 「恐懼」的代表 、方能真「無有恐怖」,乃至不怕死,亦不怕鬼。很多人既怕死、又怕 ` 更應該不貪著身心才對。若是半夜走暗路 著相之人,與般若斷不能相應。此處所說的「怕死」與「怕鬼」只 「不貪著自身自心」 為什麼呢? 代表一般人在現實生活中都有很多的 倘於無意中有什麼事令你 因為此經法門是「 , 若起貪著 , 大神咒 於如是處如 公如是修 起雞皮疙瘩時 ` ,心生恐怖時 是大明咒 實訶 。尤其是修習般若 「恐懼感 責 ` 若真正 降 把心經念 及「不 立 伏 **耶誦** 自 一發心 0 若

等等咒」之故 波羅 僧揭諦,菩提薩婆訶。」更得以安然無事 0 經文念完之後,繼續念般若波羅蜜多咒: 「揭諦 • 波

- 習般若必須有堅實的身語意三業支持,才不架空,如樹無根 「六塵」的貪著。 六塵的貪著 • 此非言說所及,必須真正努力去做。說 若要如實依心經而修,不但要內離 自身心 0 食 矛 的 飽 貪 , 著 般 , 如
- 呢 ? 我眼 義 ? 指的是「眼根」往外緣,跑到電視上去,然後「取」其相,入眼根 仔細去體察一下:「此時到底是我這眼根去就那畫面呢」?還是「外塵的 所 睛裏呢」?抑或是「我的眼根與電視的畫面兩者各走一半路程 現在教你們觀察一種現象,以便了解此義。大家都看過電視;當你 泛指之有形物體的相碰觸。唯識學上說:「根塵相觸,而生『 (四) 」。到底是那一種情況才對?第一種狀況所陳述的命題是:「眼根 ,眼睛注視著電視螢幕上的形象,此時由於根塵相接,就有所了知 領納螢幕上的色塵於心,更進而了別其色。第二命題是色塵主動來入於 為速離貪著 應勤觀「觸」。此處的 「觸」指的是「根塵相 識 , 接 ,因此你才能 而在中途相遇 就 在看電視 畫 0 然而你 塵」, 面 為何 跑進

counter);如果沒有「觸」-定然無所了知。更進一步而言,「觸」是一切生死輪迴的根本,以有「觸」故生 一種「互動」的作用。這三種狀況中到底是那一個才對呢?請詳細參究參究 「有」之心,於是乎在三界中輪轉不息 「受」,有覺「受」故有「愛」,有「愛」故生執「取」,以有「執取」,故 第三種命題為:根塵於中途相會,不是「根」主動,也不是「塵」主動 觀察思惟,然後抉擇,這就是在修習「觀觸」,看根塵二者如何「觸」(en-指色 塵自己跑到我的眼睛裏去,不是我的眼根去執取它, -根塵二者沒有碰到一塊兒--一切有情對一切境界 0 如是 其色 而是 擁

知覺的 在痛 在痛 得腿痛。現在大家把腿盤起來試試看。有人盤腿盤不起來,因為筋骨太硬或太胖 樓? 初學者盤腿多半會痛、會麻,此時可作如是觀察:這是「誰」在痛呢?若是「腿」 參過了「觸」,接下來我們再來參「受」。這是更加實際的觀察。 腿怎麼會覺得痛?如果身中沒有「心」的作用, 腿痛極了 ,怎麼會痛?這麼一來,你再一想:既然不是「腿」在痛,那麼便是「心」 如果這樣說的話,只有一半是對的。因為痛的時候,心會往上抽 時 全身都會往上抽: 雙手會往上抬 雙腕、 腿即如同「無情物」,應是無 雙肩都往上收 盤著腿時 , (事實 久了

痛有常 或痛 在痛 有常 是有常?如何是無常?」若痛受無常,無常即無有体,既無有体,便應不覺痛; 怎麼會痛? 其中關連何 不會中斷而有時不痛。然而痛實有增減,有時亦因心專注於他處而中斷 「腿若無心 自了 只是腿 膜也往 的強度減少 非無常 應常痛 知 ,即是依心經之般若波羅蜜門, 疼 痛如何起?又「痛在何處? 在?所以若說是「心在痛」,是不對的。然而這到底是怎麼回事呢? 腿不自痛;若說心痛,而心無盤」,參一參看 起來的卻是「腿」,並不是「心」在盤 往 , , 有時· 而且雙「腿」與「心」的距離又那麼遠,怎麼會「此盤而 非有体,亦非無体。 內 (一直在痛,從頭痛到尾,且從頭到尾一直一 收縮到心上去,)這更令人覺得好像是心在痛 亦會因心取著而增強「痛度」。)是故「痛觸」(痛受)非 因緣和合,幻生 」「痛有常?」 修習禪觀, ,心既沒盤 幻滅。行者如是自參究、 亦即是「以般若入 「痛受無常?」 1,到底是 樣 痛 , ,怎麼心會 不過若 不增不減 (不痛) 禪 三 在痛? 痛受如何 彼痛 痛 說真是心 ? 自觀 ? 所以 亦 若

則不足為難 (五) ,以期頓入中道第一義諦。這是最為困難的, 離於對內 根外塵之貪著之後,更須進而修習於一切法「不愛不憎 然而不是做不到的;若有大願 不取

所求」及「無所依」 等正覺相應的「無上智」 方得發起, 「無所依 以修習「不愛不憎」 如是即可入如來 」。這部經最高的道理是「無所得」, , 於 「 , 「自覺聖智」 無所求」、「無所依」得正住堅固 如是稀有難得的智慧是不會憑空而降的 有得 有根 增長 堅固 然而 故能真正發起修習 無所得 後 , 「無所得」之智 須先修習「無 」是與無上正 無所

以上所說 成 戲論 欲習般若禪者,皆須如實修學 方得 有 成 否則般若與禪 只是言

## 二、心經與修密

接著講心經中「密」法的修行:

# A、心經與密軌及密敎觀想之關係

經 上次曾講過,不管是在顯宗或在密宗裏 在密宗的法本 一開 始通常都要誦心經 0 不論是作什麼功課 法本中間 , 在 「散念誦 都要用到 之前則有心

RA來講 心經的神髓。 是「字輪觀」。還有一個「 不可得故,VAM字言說不可得;VAM字言說不可得故,AM字諸法本不生也。這就 HAM字因業不可得也;HAM字因業不可得故,RAM字染淨不可得也;RAM字染淨 字因業不可得故,KAM字等空不可得也。再反過來觀:KAM字等空不可得故, 得故,RAM字染淨不可得也;RAM字染淨不可得故,HAM字因業不可得也;HAM VAM、AM」。觀:AM字諸法本不生故,VAM字言說不可得也;VAM字言說不可 ,所以都要觀這些悉檀字母所代表之法「不可得」, 「AM字諸法本不生故,VAM字言說不可得也……」等等  $VA \cdot A$ 都離不開 由此可知, 字輪觀」 心經 [AM·VAM·RAM·HAM·KAM;KAM·HAM·RAM· 是要觀兩套字輪 修密法不管儀軌的架構 阿字觀」。「阿」字,其意乃諸法本不生。我剛才所講  $\lceil \land \rceil$ (事相 VA, RA·HA· 來講 而這「不可得」 ,其中都有個「不可 KA:K 欲修 > 即是般若

#### 持咒

再者 除了 若要以修密的 方法來修 另

再者 持誦 「般若波羅蜜多咒」 持咒要如何持呢? 「揭諦揭諦 波羅揭諦 波羅僧揭諦 菩提薩婆訶

- 咒音要正確 每個字都須念得正確無誤
- 念咒聲量之大小,與誦經不同, 誦經可高聲誦 但念咒只須自己念自己聽到即
- 有四種念誦方法
- 音聲念誦 以一般的聲量來念的念誦法
- 金剛念誦 誦」那樣大聲,而是有如耳語一 又稱「金剛持」。此種誦法,誦時聲音要小 般 不是如 「音聲念
- 即是「心念」,唇與舌皆不動, 而只於心中 念
- 蓮花念誦-舌頭微動,嘴唇不動的念誦法

3.

例 如 念咒 般作 「三昧念誦法」則比較少用, :功課時 兩三千遍 ,先用「音聲念誦」法持誦。等心比較定時則 , 以咒力及念力攝心 而 於靜坐修密觀時,就可用 不散亂 後 不 可 「三昧念誦法」。 聲 以 用 但 金金 心中 剛念

到能 用? 沒有什麼「氣」發出來,此時的好處是:容易攝心 例 念 用 如 「三昧念誦 在佛堂有其他 法 時 所 地步, 的人 用的 即是「三昧念誦法」。 , 你很想誦 此時就可只舌頭微動 咒,又怕打擾別人,但心又不 , 那 地念, 又不打擾他人 麼 「蓮花念誦法 若有若無 0 , 因 ·夠靜 在 什 , 尚未靜 平

## 四、持咒最重要的是須滿遍數。

還是嫌少了一點 可 以發廿萬、三十萬、四十萬,乃至於到九十萬 這要先發願 ,通常至少要持到四十萬遍才夠 0 例如發願持十萬遍或一百萬遍 0 通 ` 常十萬遍是發願 百 萬 0 專持 個咒 起 碼 的 遍

五、以三密加持的方式來持咒。何謂「三密」?

「身密」 合格的阿闍 這是很重的罪 好無論任 出家眾則以袈裟覆蓋。禁止當眾擅結手印,否則即犯密法之「三昧耶戒 梨灌 所謂 何時候結手印, 0 頂、親傳,才能修學;而且結印 「身密」就是手結印契(結手印 「三昧耶戒」 都依法用布蓋起來,通常修法時著縵衣, 包括: 不當眾擅結手印 然而 不可讓沒修此法的 若自非阿闍梨 結印必須經過有正 以縵 人看到 可 衣覆 把自 0

- 不夠資格教 己學過的 而 私自任教的人是「黑市教師」,那就犯了三昧耶戒。 真言及手印 人密法( ·擅自教 阿闍 的職位是密教的 再強調 \_ 次 : ?「教師· 倘若不是有 資格」 阿闍 |梨資格 有 的 資
- 二「語密」:即是口持密咒;持法如前所說。
- (三) 者) 本尊即是觀自在菩薩 「意密」:即是意作觀想,主要是作 來觀。 是故修「密」 0 「觀自在菩薩」 須一邊念咒 「本尊觀 所現法相 邊觀想本尊 \_ 便 可 對於修般若心經的 以 觀世音菩薩 聖觀音」 盤 入而言 花上

觀想菩薩有四種觀法:

- 一觀本尊在行者面前。
- 2. 觀本尊在行者頂上,結跏趺坐。
- 3. 觀本尊在行者心中。
- 4. 觀本尊與行者合而為一。

約 如 是 因 為大家尚 下 的 就 未入密壇受灌頂 要靠 自己去修 證 , 所以這一部份就簡單 0 至於 **逆** 要正 式 修 密 還須正 介紹到此 式拜 為止 阿 闍梨為 0 行方法大 師

法修行 先受其害 , 不可 師 心 還不 自用 如 , 不 閉 修 門造車 要修 就要好好如法修 盲修瞎練 0 與其如是而有種種大過 且未蒙其

\* \* \* \*

而且我又在一 邊學打手印;結果覺得全身都起雞皮疙瘩, 某甲問 可以念各種密咒及打手印。我就在念了廿一遍大輪金剛咒之後 : 本關於大悲咒的書中看到手印圖形 我曾經聽過一位 師父的錄音帶 出了 0 他說念廿一遍的 很多問題…… 就依樣畫葫蘆 , 「大輪金 一邊念大悲 , 念大悲 剛

師】: 那是你還有些善根才會有這種反應。 後來你還有沒有再繼續打手印 ?

【某甲】:沒有了。自從那次以後……。

【師】:就不敢打了,是不是?

【某甲】:對。

闍梨傅 教授了 於今 抓藥 剛咒 文中 所著的密教通關這本書上的一句話說:當今有些人看大輪金剛陀羅尼經 **唐練**」。 必須覺知: 且 為烈 念廿一 \_\_ 會打得好歡喜 ,據密林阿闍梨說: 上述那句話 ,其中包括教人放蒙山等等, 切密咒 這些都是胡鬧,想如實修學的人, 而 , 如果都 所以 有一位長老大德會性法師在他的大藏會閱中 且 **月**下 第 遍 佛弟子就可以念大輪金剛陀羅尼, 心 那是你還有些善根 , ` 即可一 點 , 自 密軌皆可自學 坊間有許多錄影帶 ,就望文生義 不求師傳授 用 大輪金 這是佛的慈悲。第二點, 我慢 切自學 若如此, 剛陀羅尼經 如 就私自修學, Щ 。這有如自己生病 , 。那種情 才能 錯以為學密便都可以不用拜師學了 , 不吃錯藥而死,已算幸運。 自己當自己的師 ,教人種種密法 只要花一些錢買帶子,便 如此 形是說 裏講 切勿如是。這種作法是不尊重法 0 你若善! 即是我們所說的 · 若人持誦大輪金 在末法時期 「大輪金剛陀羅尼」本身 以免正法整個都 , 自己當醫生 父, ,教念咒、教結印 引 這便是最大的 薄 民國初年時的密林阿闍梨 , 已經 「師心自用 可一切密法 這種問 , 你 滅絕。 自己開藥方 都沒 陀 不但還會 |羅 , 題以前 過錯 有 尼 , 只要把大輪金 也必 這裏 而 時 呵 及 之處 如入灌 且 闍 「無師自 , 把法當 是成 就有 須要阿 有兩 製可以 「盲修 讀 自己 到經 打 套 點 頂

照著修 無師 有許 可思 很 : ` 了 自通, 請擁有 多所謂 議 外 確 許多多的地方,常將實修與實際的作法隱去或簡化等 這些要很 防止不如法修學的人盜法、擅自修學;只有在阿闍梨面傳的時候,才會傳與正 尤其是手印的結法,常有面授之密,不同於一般顯示;所以若是私閱秘藏而圖 。若是胡亂 切的 (密教學術 。實際上差得很遠-人,在坊間買了幾本有關密法的書,就依樣畫葫蘆地修去,還自以為在 , , 那是會出錯的。因為正統密法都是師承、面授的,甚至大藏經裏的 絕不可以胡來。)此外,有的人,弄到一本密教法本,便不分青 。所以當你正式學密時,你會覺得很不可思議、也很 在密教中是絕對行不通的, 那些書的人把它銷毀。據說那個人後來著了魔,到處求醫。 「古梵音楞嚴咒、大悲咒」的小冊子,今年看到他在某 謹 修 慎 如 , 研究家)居多, 學,鬧出 因為那錄梵音的人,其梵音也不知是從何而 問題來,誰 -再者,大部分坊間買得到的密軌,其編者本身多是「研 ()現在 他本身都沒修過密 因此絕不可能學到那些師 給你負責呢?(前幾年美國有一位 市面上有很多所謂 所編的書也大都是從大藏經 「梵音 ,因此與實際法本頗為不 二念咒的 師相承之秘 來,其正 有意思。不知內情 雜誌 如來密法不 上登 確性非常 紅皂白 居士 。這是 密軌 , 就 事 ,

便宜 勤作 抄小 法故 我是不是也可以不用那麼辛苦,到處求法、拜師 法是沒有定價的 常錯得很離譜 於念大輪金剛陀羅尼,我也會啊!更何況我早已正式從阿闍梨處如法學得此真言 亦即盡己所能 一些我自己的親身經歷:我向來求法,都是謹依如來法教,首先 (日本),受盡各種苦辛 、水果等 沒好貨 ۰ 徑 自己也是道場主持人,還是一樣「有事弟子服其勞」。世上那有 務:不管是掃地、抹地、拖地、掃廁所、洗碗等都做,縱然我自己早就在講 0 來 既然如來這麼說,我就盡力這麼做,不肯一念欲佔小便宜,求「 怎麼教 。修行是不能貪便宜的。總而言之,我們既是佛弟子 , , ,就如同不是醫師所編的醫學或醫藥治病的書,怎能 其結果實是不可思議,修學的效果就是不一樣: !)如法頂禮、拜師。求到法之後,若在師父處修法 準備豐厚的供養,每求一法都是如此:至少準備一些供養金 這都是我自發的,並不是阿闍梨有所規定:在正宗的密法中, ,你就乖乖學 , -為什麼我不那樣做呢?只為「依如來教故 皆非師授, 不 要跟佛抬槓 自己更非阿闍梨。這種 、學法,甚至遠涉重洋 也不要鬧彆扭 , , 就要做 \_\_\_ 「盡形 恆 不誤人?現在講 順 便宜 , 佛 修法之餘即 」、「尊重 , 方便」, 身入異國 供養 的 事: 的 , 至 傳 ,

不符 應承 因此 怎能 其它宗教的教主差不多 這佛法就可以不用學了 大堆合理化的 己之短: 時 合時 地學 認是自己 度人出生死苦輪? 佛所說法, ,佛是一 唉呀 承認 障 藉 切智人 是超越三世三界、 重 做 這個 等等現代愚夫推拖 ` 福薄 誑 如法如實地學 惑他 已經 那就不學也罷 , 已斷除 只是個凡夫, 因為它還會受時空限制 而深發慚 過時了 人、自欺欺人 不到 能拔眾生出苦輪的真理。 超越三界煩惱 <u>,</u> 0 的藉口 那就不值得我們這麼敬仰了。 那樣 怎麼說我們 並非佛的 自害害人。 不同 這樣才能算是修行 悔 永出輪 標準太高 即表示它並 佛也不是「 迴、 果佛法真的會過時 方 因此我們 , 或是佛 證得無上菩提涅槃。 有 不是普遍的真理 切智人 時如果實 若做 但是 法已經過時 才算是佛 不到, 在 理由護 我堅定 ,那麼 而跟 , 那 `

就是個密 般若波羅蜜 最後 , 不須再更求其密 關於般若心經的 詞 即是在修「密法」 , 「密法」 以其有無上秘密威神力故 , 還有一點說明:其實「般若波羅蜜 摩訶般若波羅蜜 ,如上所說 即是密咒 ,若光持誦「 一本身 摩

足無 是四悉地 摘錄於 上功德威力 後, 皆可成就 讓讀者參考、修習 可上求菩提 0 詳如 小品般若波羅蜜經所說 下化眾生 祝各位速得般若正智, 可自息災 , 今茲將小品般若波羅 速證無上菩提 亦可降伏 蜜經之經

——一九九二年講於美國·愛荷華州立大學

# 【 附錄 】:「般若波羅蜜」之威神力之

誦 三藐三菩提 人學此咒術 終不能 若波羅 傷 蜜 , P , 得薩婆若智 不自念惡、 , 迦: 0 若住若出 何 以故?般若波羅蜜是大咒術 「善男子善女人,受持讀誦般若波羅蜜,若 ,能觀 不念他惡、不兩念惡, ,若失壽命、若被惱害, 一切眾生心 、無上咒術 學是咒術 無有是處 0 , 得 善男子 。若 阿 耨 刀 人 多雅 善 箭 軍陣 向 女

—摘自小品般若波羅蜜經・塔品第三

# 【 附錄 】:「般若波羅蜜」之威神力之二

羅蜜 以是 受持 讀誦 因 若 時 釋提 般 阿 修羅 若波 桓 阿 生念 羅蜜 修羅惡 因與四萬天子在會中者 , 0 欲 N) 與忉利 佛告釋提桓因: 滅 0 諸天共門 釋提 桓 與釋 因 , 爾 憍 白 提 時 P 汝 言 迦 桓 當 因 , 誦 汝 言 受持 念般 世尊 若 讀 波 誦 羅 若 般 迦 若波 蜜 波

羅三藐 現在 十善 出現 蜜是 波 是 所有善行正行皆從菩薩 現 道 於世 諸 出 **犯三菩提** 於世 出 蜜是 佛 如 明咒 現 是 世 , 亦 於世, 無等等咒 0 , 四 因是咒 , 襌 般若 譬如月不 但 。未來 因菩薩 P 四 迦 波 四無量 得 襌 諸 出 故 阿 般若 蜜是無上咒 何 時 , 四 ら い 耨多羅三藐三菩提 亦 以 無量心 出生。菩薩方便力皆從般若波羅蜜生。 因是咒 波羅 十善道、 故 ` ,星宿光明照於世間。 ? 四無色定 蜜是大 ` , , 四 四無色定 當得 迦 襌 明咒 若波 , 、五神通 過 ` 阿 去 羅蜜是無等等咒 0 耨多羅三藐三菩提 四無量心 , 憍 諸 、五神通出現 出 P 佛 現 迦 因 如是憍尸迦, 是 於世 ` 因是 蜜是 四無色定 明咒 0 明咒 於世。 無 因菩薩 , 0 0 咒 世 十 今 阿 若 善道 五 故 神 諸 方 ,

德 ? 次 得是 迦 P 現 迦 世福德 是善男子善女 若善男子善女人供養般若波羅蜜 釋提桓因白佛言 , 毒不能 傷 , 火不能 世尊 經卷 燒 , 得 , 何等現 終不 世福

神

カ

從 是釋 何 是諸 所 因 道 提桓 受般 出家百 緣 時 外道來至佛 短 外 0 因 道 若波羅 , 是故外道各各復道而 誦念般若波羅蜜 出 是諸外道見佛而去。 家百 欲 蜜 求 所 0 時諸外道遙見佛 或 短 欲 能 來向佛所 求 斷 0 佛 説 短 如是外道 去 般若波羅 , \_\_ 0 我 向 知 從 佛 舍利弗 復道而 乃無 蜜 所 所 0 \_ 心所 去 人有善 如 提 是思惟 0 若波羅 桓 念 舍 因 利 N) , 作 弗 告 蜜 是 者 己 念 , 是 今 利 念 誦 當 惡 是

時惡魔作是念: 「今是四眾及欲色界諸天子在 佛 前 坐 其 中 必 有

菩薩受 娑羅 誦 所 無有 道而 王 去 若 之 提 阿 今是兵 所 波 桓 耨多羅三藐三菩提記者 無 因 有 是念 相 僑薩 必是惡魔所 提 國波斯 魔嚴 桓 因 作 即 四 兵來至 匿王亦 0 我當壞亂 是魔長夜欲 所無 波 所 有 0 求 蜜 四 佛 諸 種 短 其所 惱 所 四 誦 亂 無 種 眾 有 兵 惡魔 向 陀 諸 國 黎車 稍 我 當 稍 婆

自 小品 般若波羅蜜經 明 咒品第四

經

# 【附錄】:般若心經梵漢對照本

|    |     |      | ار               |    |       | Т   |    | • |      | 1  |    | •    | 1  |   |          | 1          |   |       |    | <b>~</b> | Т    |     | A D | $\overline{}$ |    |   | $\Box$ |    |     | $\Box$ | П  | •1  | abla |      |
|----|-----|------|------------------|----|-------|-----|----|---|------|----|----|------|----|---|----------|------------|---|-------|----|----------|------|-----|-----|---------------|----|---|--------|----|-----|--------|----|-----|------|------|
| 我攘 | 537 | ٥    | 1:<br>122<br>223 | 縛  | 4     | va- | 爾也 | 3 | nya  | 野  | j  | yā   | 燔  | 4 | pā-      | <br>  <br> | N | Su Su | 失也 | N        | 'sya | 畔   | यं  | paņ           | 左  | 4 | са     | 嚴  | ग्र | ga     | 阿  | 컨   | ΝI   | 6    |
| 喃  | 7   |      | nā               | 弭  | भ     | me- | 多  | 1 | tā,  | 典  | 7  | na   | Ą  | 3 | nna      | 爾焔         | 3 | пуа   | 底  | (7       | ti   | 左   | 4   | са            | 羅  | Į | ra     | 鼻  | 和   | mbhī   | 理也 | J   | ryâ  | 7    |
| 爾  | (3  | ) !! | ni.              | 縛  | 1     | va  |    | 7 |      | 比梨 | 2  | bi   | 比梨 | 컬 | þr       | 怛          | べ | 14,   | 娑麼 | 纠        | sma. |     | 弘   | ska           | 麼  | 北 | ma     | 覧  | Į   | ra     | 縛  | 4   | va   | 习    |
|    | 4   |      |                  | 吠  | 4     | ve  | 夜  | J | yā   | 他  | 8  | tha- | 他  | 8 | tha      |            | 1 |       |    | 4        |      | 建駄纵 | 3   | ndhā-         | 廼  | ध | oû     | 鉢羅 | 길   | pra    | 魯  | J   | lo   | 科    |
| 伊  | 000 | )    | i                | 那  | 3     | da  | 戍  | A | ns.  | 薩魯 | F  | grū  | 衢  | 子 | <b>k</b> | 戍          | A | Su    | 伊  | 00       | 1 1. | 坐怛  | がし  | stā-          | 尾也 | 3 | vya    | 諮切 | ざれ  | jñã    | 枳  | (A  | ki   | न    |
| 賀  | 7   |      | ha               | Ą  | イ     | nā  | 爾也 | 3 | nya  | 畔  | 2  | paņ, | 成  | N | 'sũ      | 爾          | 3 | пуа   | 賀  | h        | ha   | 室左  | 37  | sca           | 縛  | 4 | va     | 播  | य   | pā     | 帝  | 7   | te   | Krit |
| 捨  | 3   | 32   | , sa             | 散  | 刊     | sam | 他  | 7 | ta   |    | 1  |      | 爾也 | 3 | nya      | 加 帯        |   | Lai   | 摿  | 31       | , sa | 娑縛  | 걸   | sva           | 魯  | T | 10     | 羅  | I   | rā     | 湿縛 | N   | 'sva | 긴    |
| 哩  | I   | ;    | r.               | 我接 | Sist. | jñã | 娑  | 7 | ta-  | 夜  | Z  | ya-  | 多  | * | tā,      | 縛          | 4 | 42    | 里  | (I       | ri   | 婆   | 有   | bhā           | 迦  | A | ka     | 弭  | (H  | mi     | 路  | Į   | ra   | T    |
| 補  | 2   | 7    | nd               | 散  | 刊     | sam | 魯  | 3 | dru  | 怒魯 | 34 | drū  |    | 7 |          | 魯          | k | ru    | 補  | 길        | nď   | 縛   | 4   | 1.5           | 也  | 긴 | уа     | 夛  | ぞ   | tā     |    | य   | bo   |      |
| 怛羅 | 3   | , ,  | tra.             | 娑迦 | 浙     | skā | 畔  | 1 | paņ, | 畔  | Ż  | pam  | 戍  | श | 'sū      | 畔          | 킫 | pam,  | 怛羅 | 3        | tra  | 戍   | R   | 'su           | 底  | 7 | ti     | 行  | 过   | yāņ    | 地  | (2) | dhi  |      |
|    | 1   | -    |                  | 羅  | 1     | ra  |    | 7 | -    | 娑  | 7  | sā   | 爾也 | 3 | nya      |            | 1 |       | 魯  | k        | rū   | 爾焔  | き   | nyam          | 娑麼 | 纠 | sma.   | 左  | 4   | са     | 娑  | H   | sa   |      |
| 薩  | 7   |      | Sa               | 尾  | 4     | vi  | 殪  | 7 | 0    | 戊  | S  | 'sū  | 多  | * | tā       | 魯          | F | i i   | 畔  | य        | pami | 跛   | य   | pa            |    | 4 |        | 里焔 | j   | ryāņ   | 怛侮 | X   | ttvo |      |

| , | فس. |       |    | • |      |    | 7   |               |    | •        |      |               | - |       |    | <b>at</b> |      |
|---|-----|-------|----|---|------|----|-----|---------------|----|----------|------|---------------|---|-------|----|-----------|------|
| 惹 | X   | ja    | 乞义 | व | kṣa  | 都  | 3   | tu-           | 蒭  | <u> </u> | ksu- | 彦             | 红 | ga    | 賀縛 | S         | hvā  |
| 羅 | ľ   | rā    | 喩  | ध | yo,  | ķ  | 7   | r,na          | 駄  | d        | rdhā | <b>彦</b><br>駄 | 3 | ndha- | 迦  | K         | kā   |
| 麼 | 긔   | 11112 |    | 7 |      | 尾  | 19  | vi            | 都  | 3        | tu-  | 羅             | Į | ra    | 野  | 리         | ya   |
| 羅 | 1   | ra    | *  | メ | nâ   | 爾也 | *** | d <b>yā</b> , | 哩也 | ij       | ryā  | 裟             | H | sa    | 麼  | 긔         | ma   |
| 嘝 | 7   | iam,  | 尾  | 2 | ψi   |    | 1   |               | 縛  | 4        | va-  | 裟煩羅           | 켓 | spra  | A  | 3         | nā   |
|   | 1   |       | 爾也 | ぞ | dyā  | A  | ブ   | nâ            | Ą  | 3        | n na | 瑟咤            | ひ | șţa   | 勍  | (3)       | ņsi, |
| Ą | 7   | na    | 乞叉 | 孙 | kşa  | 尾  | (1  | Vi            | 麼  | 山        | mа   | 尾也            | 3 | ууа   |    | 1         |      |
| 惹 | ど   | ja    | 喩  | H | уо,  | 爾也 | 3   | dyā,          | 怒  | X        | ОП   | 達             | 1 | dha   | Ą  | 7         | na   |
| 羅 | 1   | ra    |    | 1 |      |    | 1   |               | 尾我 | (4       | νi   | 麼             | 北 | rmāḥ, | 魯  | ¥         | rū   |
| 麼 | 긔   | mа    | 野  | 北 | yā   | A  | 7   | вn            | 接  | ぎれ       | jñã  |               | ٣ |       | 畔  | य         | ра   |
| 羅 | I   | ra    | 縛  | 4 | va-  | 尾  | (4  | νi            | 我按 | 7        | na   | Ą             | 7 | na    | 摂  | 37        | *sa  |
| 喃 | TLO | ņa    | A  | 3 | n'na | 爾也 | 3   | dyā           | 喃駄 | 4        | dhā  | ₽ij           | 4 | са    | 摂那 | 72        | bda  |

| 尾  | 1    | vi   | 那  | *     | nā,  | 怛羅 | 3 | tra  | Ą  | ブ  | nā    | 典 | ** | nnā  | 羅縛 | 10  | rva  |
|----|------|------|----|-------|------|----|---|------|----|----|-------|---|----|------|----|-----|------|
| 麝  | K-1- | jñã  |    | 7     |      | 戍  | श | 'su  | 阿  | 1  | na    | 阿 | 社  | а    | 達  | 1   | dha- |
| 那爾 | オ    | naņ, | A  | 7     | na   | 鮹也 | が | пуа  | 燔  | य  | pa    | 寧 | 9  | ni   | 羅麼 | 代   | rmāḥ |
|    | 7    |      | 散  | 抖     | sam  | 多  | ず | ta   | 哩  | (1 | ri    | 魯 | ŀ  | ru   | 戍  | U   | , sū |
| 典  | 7    | na   | 我擦 | To Ta | jñã, | 焔  | 北 | yaņ  | 補  | यु | pū    | 駄 | 3  | ddhā | 爾也 | 3   | nya  |
| 矿  | 1    | ca   |    | 7     |      | Ą  | 7 | na   | 羅拏 | di | rņāḥ. | 阿 | 刘  | а    | 多  | *   | ta   |
| 乞蘅 | 夺    | kşuḥ | Ą  | 7     | na   | 魯  | j | rū   |    | 4  |       | 麼 | 以  | ma   | 落  | 1   | la   |
| 魯  | N    | sro  | 散  | 刊     | sam  | 畔  | 김 | paṃ. | 多  | 7  | ta    | 羅 | げ  | la.  | 乞叉 | 奇   | KSa  |
| 怚羅 | 3    | tra  | 娑迦 | 张     | skā  |    | ٢ |      | 娑毎 | 刘  | sam-  | 尾 | (4 | νi   | 拏  | ate | ņа   |
| 迦羅 | 캠    | ghrā | 羅  | T     | rō,  | A  | 7 | па   | 捨  | 4  | c chā | 麼 | 习  | ma   | 阿  | 过   | ಬ    |
| 拏  | M    | ņa   |    | 1     |      | 吠  | 1 | ve   | 哩  | (1 | ri    | 羅 | 4  | 12   | 怒  | 3   | nu   |
| 鼻  | (X   | ji   | Ą  | 7     | na   | 多  | * | da   | 補  | य  | pu    | 妻 | X  | nô   | 多燔 | 4   | tpa  |

| 2 | 1 | 0 |
|---|---|---|

| 拏  | 33 | , nu | 弭  | 田  | mi  | 駄  | Ž.    | ddhāḥ. | <b>拏</b> | 33  | , nu | 縛  | र्व | rva   | 瑟咤  | 정   | ștha  |
|----|----|------|----|----|-----|----|-------|--------|----------|-----|------|----|-----|-------|-----|-----|-------|
| 夛  | 3  | tta  | 夛  | ず  | tā  |    | 4     |        | 夛        | 3   | tta  | 没  | 3   | bu    | 寧   | (7  | ni    |
| 羅  | I  | ra   | 麼  | म  | ma  | 夛  | 7     | ta.    | rine:    | ×   | rāņ  | 駄  | ざさ  | ddhāḥ | 哩也  | #   | rvā-  |
| 満  | 븨  | maņ  | 燔  | か  | hā  | 娑毎 | 外     | smā-   | 惨        | H   | sa   | 鉢羅 | य   | pra   | 縛喃  | (1) | ņķа.  |
| 怛羅 | N. | tro  | 湍  | 븨  | maņ | 我接 | Corre | jjñã   | 藐        | 到   | шуа- | 我接 | KA  | jñã   |     | 거   |       |
| 娑  | H  | sa   | 性編 | K  | tro | 夛  | 7     | ta     | 也慘       | 并   | ksam | 燔  | 2   | ра    | 底哩也 | 3   | trya- |
| 麼  | 긔  | ma   | 麼  | 긔  | ខាឧ | 尾演 | İ     | ууаџ.  | 没        | व   | ьо   | 羅  | Į   | ra    | 駄縛  | 3   | dhva  |
| 娑  | H  | sa   | 賀  | か  | hā  |    | ᅬ     |        | 駄        | 0   | dhi- | 弭  | 田   | тъi   | 尾也  | 3   | νуа   |
| 麼  | 긔  | ma   | 尾  | (4 | vi  | 燔羅 | 길     | pra    | 麼        | 山   | ma-  | 多  | ず   | tā-   | 縛   | 4   | νа    |
| 満  | 出  | mam  | 爾也 | 多  | dyā | 我攘 | 257   | jñã    | Ļ        | (4) | bhi  | 麼  | 斗   | mā-   | 悉体  | स्र | sthi  |
| 怛羅 | 3  | tra- | 満  | 当  | maņ | 燔  | 2     | pā     | 慘        | 刊   | saņ  | 室哩 | A   | 'sr   | 夛   | べ   | tḥā   |
| 薩  | 孙  | ssa  | 怛羅 | Z  | tro | 羅  | J     | ra     | 没        | 3   | pu   | 底也 | か   | tyâ   | 娑   | 刊   | sa    |

|    |    |      |    |     |       |    |    | $\overline{}$ |    | ) ha |      |    |     |      |    |     | T   |
|----|----|------|----|-----|-------|----|----|---------------|----|------|------|----|-----|------|----|-----|-----|
| 坦哩 | 5  | tra  | 羅  | Į   | ra    | 珥  | 田  | шi            | 鉢羅 | 4    | prā  | 駄  | 1   | dha  | 乞叉 | व   | kşa |
| 素都 | *  | sto, | 拏  | ji) | ņḥa.  | 多  | ず  | tā-           | 比底 | 25   | pti  | 麼  | 工   | mā   | 喩  | Ħ   | yo, |
|    | 1  |      |    | 4   |       | 麼  | 以  | mā-           | 怛縛 | KO   | tvā- | 我穣 | 次   | rgo, |    | 7   |     |
| 尾  | (4 | vi   | 只  | (4  | ci    | 室哩 | शु | , sr          | 冒  | X    | dbo  |    | T   |      | *  | 7   | na  |
| 燔  | 4  | ра   | 多  | 1   | tt'ā- | 底也 | 3  | tya           | 地  | 0    | dhi  | Ą  | 7   | na   | 耨  | Ž.  | duḥ |
| 哩也 | J  | ryā  | 縛  | 4   | νа    | 尾  | (4 | νi            | 娑  | H    | sa   | 我纏 | KA  | jñã  | 去  | 列   | kha |
| 娑  | 7  | sa   | 羅  | Į   | ra    | 賀  | h  | ha            | 性縛 | 3    | ttvā | 喃  | オ   | nam, | 娑  | 7   | sa  |
| 底  | (7 | ti   | 拏  | (M  | ņa    | 羅  | Ţ  | ra            | 喃  | オ    | nāņ  |    | 1   |      | 敏  | 된   | mr. |
| 伽  | 个  | krā- | 典  | 7   | na    | 底也 | 3  | tya           | 鉢羅 | 4    | pra  | A  | 7   | na   | 那  | Z   | da  |
| 蘭多 | *  | nto, | 悉底 | (7) | 'sti  | 只  | (4 | ci            | 我擦 | がえ   | jñã  | 鉢羅 | थ   | prā  | 野  | 괴   | уа  |
|    | 1  |      | 怛縛 | 3   | tvā-  | 多  | 7  | tt'ā-         | 燔  | 21   | ра   | 比底 | (2) | pti- | 章  | (3) | ni  |
| 擎  | (7 | ni   | 拏  | 3   | da-   | 縛  | 4  | νа            | 羅  | 1    | ra   | 羅  | Ì   | ra-  | 备  | Ť   | rō  |

| 怛覧 | う         | tram, | 伊  | 39  | i   | 羅  | Į        | ra  | 満  | 刘 | maņ   | 贊哩也 | \$1  | thya | 縛  | 1  | rva  |
|----|-----------|-------|----|-----|-----|----|----------|-----|----|---|-------|-----|------|------|----|----|------|
|    | T         |       | 敄  | (7  | t i | 我  | N        | ga  | 怛羅 | ふ | traḥ. | 怛縛  | ă    | tvā- | 耨  | Ž. | фuþ  |
| 娑  | 러         | sa    | 鉢羅 | 길   | pra | 諦  | 7        | te  |    | 4 |       | 茶   | *    | cca  | 去  | 列  | kha  |
| 嘛  | 긔         | ⊪a.   | 我摄 | KAT | jñã | 燔  | 21       | pā  | 怛  | 1 | ta    | 鉢羅  | 김    | pra  | 鉢羅 | 길  | pra  |
| 幢  | 刘         | ptam. | 燔  | य   | рā  | 羅  | Į        | ra  | 爾  | 3 | dya   | 我攘  | ET 1 | jñã  | 拾  | भ  | 'sa  |
|    | 4         |       | 羅  | Į   | ra  | 僧  | 抖        | sam | 他  | B | thā,  | 燔   | T    | ₽ā   | 麼  | म  | ma   |
|    | */<br>*/* |       | 弭  | 田   | mi  | 我  | ग        | ga  |    | 1 |       | 羅   | Į    | ra   | Ą  | ぞ  | nḥa. |
|    |           |       | 多  | ず   | ta  | 諦  | 7        | te  | 我  | 列 | 82    | 弭   | 田    | mi   |    | 山  |      |
|    |           |       | 乞哩 | ğ   | hŗ  | 冒  | य        | 8   | 諦  | 7 | te    | 多   | 7    | ta   | 娑  | 7  | Sa   |
|    |           |       | 那  | بخ  | ďa  | 地  | <b>a</b> | dhi | 我  | 列 | ga    | 也   | 간(   | уа-  | 底也 | か  | tya- |
|    |           |       | 野  | 괴   | уа  | 娑縛 | 걸        | SVa | 諦  | 7 | te    | 目   | 귀    | -nu  | 麼  | 山  | ma   |
|    |           |       | 素  | 정   | sī  | 賀  | ñ        | hā. | 燔  | 4 | pā    | 乞妬  | 举    | kto  | 弭  | (4 | mi-  |

書至今二〇一〇年則已為第四版矣。) 公案式難題 印此書;以此 ○○三)六月中,忽蒙美國佛教會沈家楨居士 心經系列自從一九九七年初版及初版二刷以來,於今已六易寒暑矣。今年 (空義 勝 緣 , , 故 再次略加闡 再發起本書初版三刷之出 發 ,冀有心之讀者得於此 ,來函謬讚 版 0 筆者 並藉 ,並發心美金一千元以助 目瞭然 此 機 緣 0 , 再將 附 註 此 千 : 本

教授來訪,談論 此文寫作之緣起 佛法。 ,係於本年 (二〇〇三) 席間,有C君問: 四月間, 斗六雲林科技大學有三位副

麼叫 作空?有沒有 請問 師父 : 關: 一簡單扼要的方法,能對初學者解釋清楚?」 於心 經的 -色不異空, 空不異色;色即是空 , 空即 是色 什

學者 經 菂 但這四句話實非初學者所能理會的 我 境界 回答說: 0 初發心人於此經文, 「首先, 這問題決非初學者所能弄清楚的 熏習一 些智慧善根是可能的 因為這四句話已達空有無礙 ;雖然初發心的 , 但要真 的 正理 地 1人都讀 步 解 非初 恐 心心

怕甚

難

0

而令初學者亦能一窺此深理,作是念已,我於是作如下之闡釋 如此 說 , 但隨即 想:我何不試看看, 是否能更言簡 意賅, 更深入淺

的意涵 物」、「空空如也」之義;但佛法中的「空」,卻非如是;佛法的「空」有它特殊 自體空」,這就是「空」最基本的定義。所以並非「什麼都沒有了」叫作「空」 一中 空」字,不是平常或日常語中的「空」;平常語言的「空」是表示「空無 要瞭 ,表示:「無自性」,或「無自體性」,故「空」又稱「無自性空」, 專有名詞」、術語,而非「普通名詞」或形容詞,乃至動詞 解 院這四句話,首先須瞭解「空」之義。而要瞭解「空」, 須 0 知 換言之 : 無っ

水之自性,因「水之自性」是從二氫一氧中「借來的」,故所謂 水之性實不可得。 一法是由單一元素成就,而能獨立存在的。例如水,須由二氫一氧合成,故水實無 若是本有之性,應不必靠二氫一氧結合, 呢?因為一切法都是因緣和合而成,也就是:諸法都是集眾緣而成; 其次,什麼叫「無自性空」?以佛的智慧來看,一切法都是「無自性」的。 即本自存在;然而 「水性」,並非本 離於二氫 世間沒有 二氧 為

請 再進一步觀察水之性 : 經云: 水之性為溼 0 然而 請 看水 的 組 成 分子

自性 然而此亦非然;是故深觀「水之自性從哪裏來?」這命題之後,即知:小性既非從了呢?水性卻完全既不自燃、也不耳然,正則,以 個理論又不對了。再者,氫與氧的自燃與助燃之性,經合成水後,各自又 「和合」中來,亦非離「和合」而有-與氧 」的命題得以確立。(即因明所言:「此立量極成」。 」:氫與氧之性為:氫能自燃, 滅燃!是故再深入而言:「水之自性為從其組成份子的氫與氧中來 氧能助燃 , 然而二者所合成的 水 (到哪裏· , 二,這 去

其水性亦不可說是從和合中生;故水性亦非從和合而有。因此, 是理而顯現;如來一切顯、密、性、相,權實聖教,亦皆依如是究竟極理而 因緣法爾,如幻顯現,因緣幻生,因緣幻滅,本不生滅」:三界一切法皆依 端是「因緣法爾, 因此依聖教而言, 水本無自性,水性於氫氧和合之前非有 如幻顯現」,並無實自性 「三界一切有為法 , 水之為物 於氫氧和合之後 2、及其自 建立 , 悉皆 0 加 如

之和 察過無情界的水,再以有情之身而言。色、心二法,或色受想行識 為「有情身」,然有情身亦是無實自性;因為既是由五蘊合成 到底 哪 一個蘊之自性 ,才能代表有情身的自性?不 可 五個 《,而五蘊 ,此五蘊 蘊 的

215

跋

,有情身實無自性 代表有情身之自性 可得。 ,否則一有情身便有五個自性,此理不成。 然而,離於五蘊

說此法無自性、或說無自體。那麼,什麼是「我」呢? 」、即有自性;若有「我」,即有自體。反之,若任何一法其中無「我又,所謂「自性」,或「自體性」,在佛法中,即是「我」的代名詞 : 若有 便

佛說:「是心無主」,或「是身無我」,乃至「此身無我」、「一切法皆悉無我 作不了主 括我們自己的身 可以作得了主,便可决定一切,包括我體的生死、壽夭、存亡、來去, 都是指「作不了主」而言— 我所」的人、事、物,我們都作不了主;甚至連我們自己的身心,我們自己都 作主。然而,在這世間之中,實在沒有一樣東西是任何人可以自己主宰的, 根本沒有 一、「主宰」者為我——某物若是「我」.「我」,在佛法及宗教或哲學上的意義為:: 它要喜、要悲、要愁、要惱,要病、要死,我們都作不了主; 「所有權」,也沒有「自主權」!是故言: 、家、性命、財產、妻子、兒女,亦即, 某物若是「我」、或「我的」(我我所 —若作不了主,怎能說是「我」或「我的」的呢? 一切原來被認定為 「是身非我 , , \_ 我皆可以掌 我」 因此 包

無自體 道的 以世間一切法皆無常變滅、剎那剎那生滅,其體不可捉摸、執取,故諸法之「無 現象,總名為「空」;亦即「空」之一字,即代表諸法的「無常 佛以一切智觀察一切法實相,而說「一切法皆悉無常」,沒有一法是恆常不變的: 「相」還是「因緣如幻而現有」! 二、「恆常」者為我 即是其「體性不可得」,亦即諸法中「無我」,以無「我體」故,亦稱無自體 因梵天或上帝是永恆的,所以其所創造的神我或靈魂,也是永恆不變的 神我或靈魂是永恆不變的,因他們說「神我」或靈魂,是梵天或上帝所 」就是指印度外道所說的「神我」,亦即西洋宗教所說的靈魂。印度或西洋外 —如是「無常、無我、無自性、無自體、自體性不可執、不可取、不得可」等 自體性不可執、不可取、不得可」等性質。雖然諸法其「 -任何一法,若能常住不壞的,才能稱為 , 無我 性 是空,然其 ` 無自性、 。然而 創造

不可分割的一整體」(an indivisible whole);這不可分割的一整體, 三、「不可分割」者名我-切萬物雖皆是「一合相 —外道乃至世間哲學,都將「我」或靈魂 (眾緣和合而成一相 即是金剛經所 然此 ,認定為

跋

文

可得,而眾生貪著其事。」 實是假相 , 並 無實 係托眾緣假合而妄現之相 故經云: 合 相 者, 實

體不可執 故空 合等概念的總稱 「生」由因緣合, 0 而言之,三乘「空」理, ` 不可 取 。一切諸法「無自體性」,以無自體性故空;諸法以「 、不可得 「滅」由因緣離,是故緣起性空;諸法性「無常」 ,是故 實是:無自性、無自體、無我 其體性空;諸法無我 ,不可自主 ` 無 , 常 以 因緣起」: 無 以無常故其 大 主 ` 我

是為了 故佛說:「應知我所說法如筏喻」。 之義,不是「目的」。同樣, 藥來對治它 「佛所說的法 二(貪著 其次 ,「治病 , )。所謂 示 習般若 「三有 可輕謗此法門 ,不是為你一人而說」, 」,若病已癒 對治 一之病 空慧者  $\overline{\phantom{a}}$ ,或本來無此病 , 須知「空」是對治門,為對治「有 因為佛 即知它不是「究竟」;對治即是「方法 佛為令度此病,以脫三有之繫縛, 吃藥是「手段、方法」,不是「 因此,「莫把手段當目的」。然而 說 因此 法 , , 不只是為 ,即不用服此藥。 即使你很幸運,沒得此病 你 而 目的」。其「目的」 說 如來正法亦復 故開 ; 不 以 「空」這帖 眾生有 又更須知: , 「手段」 為 不需要這 如是。 度 你 「 有

上心人 智慧法門,亦皆如是。離諸分別愛憎,等心修學。此即是楞伽經偈所言: 般若空慧」,你應不作「『空』是有、還是無?」之分別解。乃至於 ,而興大悲心」。亦是密契金剛經所言:「是法平等, 而是為度無量眾生而說此法門。因此 ,你即應發願 「誓學一切法門,等心修學無量法藥,誓濟無量眾生」。至於 更進一步說 你若真是發大心人 無有高 下 /如來一切 「智不

最後,問:「應如何習『空』?」

知 : 滅空 也 答 : 「法是為了心,不是心為法」。 須知,此「空」理就專為度你的「心中貪」而建立;汝心不貪,空有無礙; ,且以此等邪見,而貢高我慢、劣慢、邪慢,目空一切-,空亦礙、有亦礙-0 ; 你若不貪任何一法,空與不空有何干係?有何妨礙?『空與不空都 修習般若空理亦復如是: 學有執有、學空計空、乃至成就偏空、頑空、惡取空、 學者須勤求一切法,以法照心, 所謂「行深般若,照見五 蘊 即一切成 , 即是此 如是即是「心 礙 。是故須 法門之 汝心 ! 斷

其次 言之 何 , 這並非莊子式 說 色不異空, 的 「重言」 空不異色」 (重複 repetition) ? 又說 色即是空, 或強調 空即是色」?其旨 , 而 是在 體 悟的

層次上有所不同, 及為了顯示「色空」 如 的境界。詳言之, 即

界繫之一切苦厄。 色不異空」--菩薩以此觀行而 破 「色貪」, 因而得起「空智」 , 而 度欲 界

大覺一實境界。 而 不空智起一切因緣如幻不空妙法,而 「空貪」,因而得度無色界繫之一切苦厄,及度世出世一切「空執 「空不異色」--菩薩於色貪既 破 度脫九法界有情之無始苦厄 ,再悟 入「空不異色」,以 ,令入本不生滅之 起「不空智 」;復以此

體」:色空二者不只是「一體兩面」,而是「即色即空」-性質相同(同質),而且是「同體」、 二者是「同質性」(Homogeneity),此乃消極的層次,以其用否定詞「不」字來表 (色不異空) — (one and the same),完全無別,即如數學中之「等號」。前面已說「色空同質 「色即是空」 ·句用「即是」這肯定詞,來進一步地表示積極的層次:亦即色空二者 而且 已經不能分出彼此 -兩個分開的東西,具有同樣的性質——現在更進一步說「色空同 前二句之「不異」(not disparate from),表 , 二者已融合為一體; 「恒!」 (identical) 如來開示此 -色空二者已不但重疊、 ,亦即是同 色 二物 二與 ` 同 \_\_ 伯

定力或三昧、神通、智慧等力,令諸法成「空」,而但觀其實相、自性本空),是 分別執著, 大乘不思議「空如來藏」的無上大涅槃境界。有別於二乘之有餘依涅槃 令菩薩能捨一切分別 離於法執,悟入「不空而空」(「不空而空」之意為: ,當下觀入「即色而空」, 不復思議 ,而斷除色空之微 菩薩並不作意以 0

故令觀「空即是色」, 來藏」,即證三世一切如來無上菩提。 「不空而空」的境界, 了知一切法亦隨因緣和合、變現生滅來去。)契入大乘最深密無上之「不空 空而不空」之意為:菩薩雖悟一切法實相本空,清淨本然,不生不滅,然亦照 「空即是色」-今復為令菩薩不厭生死、不住涅槃、不落於偏空、頑空, 而開覺「即空是色」、更進一步頓悟「空而不空」之極理 前此,菩薩以智深觀「色即是空」而悟入「即色即空」之 *‡*∏

即是色」二句是大乘不共法,以斷除最深微細無明法執,悟入大乘 , 乃至五蘊貪,度脫我苦、生苦,悟入三乘共涅槃解脫道。 綜上所說 證得三世如來無上涅槃菩提道。 , 「色不異空」、「空不異色」二句是三乘共法,用 「色即是空」、「 「空不 斷除三界色 -空如 空

法非單向 亦非絕對 敵 對 不 相容 如 色 與 空 非 絕

對 , 「色、空」乃不可分,實為一體。 或不相 而 是互 色中 有 空, 空中 有 色  $\Box$ ; 乃 至 , 以 佛 智 眼

為的 智」與「法空智」(即「人無我」與「法無我」)。故「空」與「有」是認 不殺、不盜 , , 境界問題,非但在口說。 與空智不相應:但有言說,都無實義。若修行戒定智慧,不貪、不瞋 如同外道人:若貪瞋痴慢惡見不斷,不論如何談「空」 又,習般若者,不要口但說空,而身語意照樣 、不淫、不妄、不邪見、不兩舌惡口等,即與空智相應,速得 行 惡 , 作 ,亦落於 殺盜淫 妄 「 有 ` 飲 、不痴、 知與行 一人空 的 洒 `

最後,如何修證契入空智?由於篇幅所限, 在此只能略為提示

。故知一切法不可執、不可取、不可得。 、理上觀--深入觀察、思惟一 切法之「如空自性」。 所謂  $\neg$ 行

執取 二、事上修— 不可得;如是覺悟已,是故自離無始以來依於自心無明所生之一切貪愛、 己 抽 ` 離 迷戀、執著,而起修「不愛不憎」 (detach, disinterest) .. ——必須實修:「於一切法不愛不憎 以將 ,以不愛不憎故情亡, 自己從現前 ; 情境 以了 1 抽 知 一切 離 法無 以情亡故即是 從 自性 , 中 不

有恐怖 故有 皆有恐懼感,或多或少而已;若修菩薩「不愛不憎」悲智雙運深法,即得速入「無 世之大用。又, 言:菩提薩埵由久修不愛不憎,速得契入如來無所著等正覺之無上空慧,起世出 也 一切法、不住 經 0 又憎 :「菩薩從: 照見五蘊」無自性空,速度九界一切苦厄。易而言之:「空慧」是可以 「於虛空中住」者, 文中所謂 如何作? , ,遠離顛倒夢想」之空慧。此即空慧之理事實修法門,以此深自修習 故二 如法 華經 地湧 即修不愛不憎:賢聖以不愛不憎,故見一切法空,度脫自他  $\neg$ 一切境之大智也。而此「住」者,即契入、契合、不動也。此即是 切法雖本空,亦成 以修不愛不憎故,度眾之時,於諸世間無常之事 地」者,眾生自本源心地也。以此本源心地,本具佛性 出」。「湧出」者,理事成就,因緣具足, 「從地湧出品」中所說:  $\neg$ 虚空」,即是離於空有,不著兩邊,不著一切法、不染 「不空」,自纏纏他!此其大要。是為跋 「有菩薩從地湧出 水到渠 ,無有恐懼 成 空中住 ,自然而 ` 菩薩性 愚夫以 l,故得 心凡人 現

以上簡釋般若「空」義了。

二〇一〇年一月二十八日修訂二〇〇三年七月四日跋於台北・大毘盧

# 跋文二——「心經深度對談」

問題。觀自在菩薩所悟到、所觀照的「空」,師父說是「真如自性 多法師的註解 理解的「性空」之「空」義,直接講就是「真如自性」 將海水比 少很少,所以想來向師父請法。書中有很長的一部份是談 。後來看到這本 師父的大作六祖 |喻為 ,講到重要關鍵部份時都一語帶 「真如自性」,「色」與「空」喻為大浪、小浪。而 壇經DVD, 「心經系列」,覺得很不簡單。 四 年多以前我 屏東淨 過,像師父解釋這麼清楚的 因為心經很深, ;可以這麼說 圖書館看過 「色」跟「空」的 二,並且 以前 我看過很 嗎? , 我所 很

父 不可以這麼說。因為這麼說只講到「真如自性」裡的一半: 空 不空」的部份 二了 ,否則真如就不能起任何作用;因為什麼都沒有,完全是 · 「空」 0 它還有

陳居 士 : 我剛剛所說的  $\neg$ 空 不是指「真如自 性  $\sqsubseteq$ , 而是代表不變、是本體 是不

父 可以這麼說 那是大般若經所 講 的第 義 大空」 那 是一 個 總說 它還

較不 說像楞伽經與大乘起信論都講「空如來藏」與「不空如來藏」,總說 (再分析 不空而 如來藏」。所以你如果說「真如」就是「空真如」,就有一點點語病、比 圓融 0 空」。所以不能很簡單地以一個「空」字來取代這兩種意思。譬如 、再深入去體會;真正體會之後,第一義大空是「空而不空」 但如果你說「真如」就是「如來藏」,那就沒有缺陷、抓 不到語 就是

陳居 ± : 比喻 會比較清楚、容易懂。 不變。俗諦是一切法本體所起的作用。一是理體, 如果以真 「真如」,用大浪、小浪來比 、俗二諦來說,真諦是「性空」,也就是「真如自性」 喻 「有」、「空」, 一是相用 我覺得 0 用二 相較於用水 , 諦 來解 亦即是 來

用二諦來比喻的話,還是比較低層次的。因為 真如」,真如包含了「空」與「有」。然即使「空」也是一種 真如」本身是「無對」的、不是「對法」。我以水來比喻 現出來類似 本 無法言說 言說,甚至也沒有這「空」的概念可以產生。眾生界「有」的一種現象。因為如果不說「空」這個字的話 甚至也沒有這「空」的概念可以 空 有 」還是相 ,水的本 現象 對 若 1, 「空 的 ·性是 ~ | 0 這 但

有 的 它比喻為水性。大浪、小浪都是「浪」,都是「現象」。不動的水或小 即使「空」也是幻化的 的境界; 漣漪、 \_ 空」之理  $\sqsubseteq$  $\neg$ 、乃至大乘空, ,那它依什麼而起?它們是依不動的本體而起, 有」的話, :他們冥想要與所有萬物合而為一。 小小波浪喻為「空」,大起大落的浪喻為「有」。 那是|老|莊的想法。然而在佛家「真如本性」或是「如來藏」裏面 字 念便不 ` 也不會有「空」,所以它們是相對的。這兩個既然是「對 沒有能 也都 -可理解 。為什麼? 有境界可以證入。例 它相對應的 ,乃至於最後也無法證入。而從外道 因為「空」是相對於「有」的 那是道家「 如外道空,道家說 概念可以思惟 空靈」、 也就是「真如」, 「物我兩忘 空 「與萬 : 如果沒 到 所 我把 小 冥 ,

是一體。但是有人說「色」「空」是一體的兩面,我很難理解 心經裏講 「色」求「空」,離「色」沒有「空」、離「空」也沒有「色」,它本來心經裏講「色即是空、空即是色」。我認為「色」是由「空」所生,不能 0

不對! 「色」「空」當下是一體。而且「色」不是由「空」所生;因為 如何還能生任何物? 如 何 無 中生「有」?這是違反 空 所 說  $\sqsubseteq$ 

的「因緣生法」的

陳居士:我也覺得不對,它是一體,不是兩面。

師父:這個 「空」、「有」是一體的兩面,那是理解上的大錯誤 很難跳脫、很難突破。 因為很多講解心經的人 提到 空 都

法不對 法。 : 以前剛學佛時,我也認為「色」跟「空」是一體的兩 ?。「色」 跟「空」是一、不是二,稱為不二法 門 面 , , 而 現  $\neg$ 在 色 知道這 就 個 是 萬想

師 父 不對! 如無 個 為法」及「 (知見)上,一點點差錯都不可以有 空上。 為」),然而連「六無為」也是包括在「一 「色」不是萬法。「空」也不能離開萬法,不是「萬法 你看「五位百法」裡,最後是「六無為」(第六個 無為法」合稱為一切法,簡稱 為 萬法 切法」 \_ 0 裡其中 你 看 的 無為法是「真 」之外還有 在 一法 的 ;  $\neg$ 念 有

居 父:最廣義可以說,但是有個問題, 士 我是指 可不可以這樣講:「空」就是佛性、 「真 如 空」 「空」有種種不同的層次 、法身、 如來藏、 自性 清淨

真如 不要把「 空 真如」跟「空」扯在一起。你 「真如空」就變成好像它們是一樣東西,那問題就大了 「空真如」 本身就會造成一個問題:你若只說「 可以說「真如與空」, 真 這是可以 0 如

陳居士:「緣起性空」是不是「真如」?

父 : 空」或權教菩薩空。 「緣起性空」的層次很低,是聲聞乘法,在通教是用它來開 而 「真如」是大菩薩法,兩者境界差很遠。 「緣起性 空」 解 可 說 ` 接引眾生 是「二乘

士 : 生法,我說即是空」一樣嗎? 「緣起性空」與龍樹菩薩大般若經 按 :應為中觀論】 中所 說的 因緣所

父 講法不一樣 菩薩空、大乘空、第一義空等,而每一種空的層次跟性能都不同 很多股絞在一起。所以雖然同樣稱為「空」,其種類卻有凡夫空、 -如果沒有智慧便很難分辨出來;像高空電纜在地上看似一條,法不一樣,內涵是一樣。對初機可以這麼講,但到高階層證解時 二乘空、 會 面卻有 淆

陳居士:我覺得用「二諦」來解釋很清楚。

父 用 「二諦」 解釋 到最後講到性能時 必 須歸元; 否則 猶 如 平行 永遠不

遠是「二法」,若是「二法」便永遠無法入不思議的「不二法門」。然而修 會交叉: 佛法 ;就是所謂的「超越空有」。 ,一定要入不二法門,才能跳出「空」與「有」或是各種二法 如此,真俗二諦、空有、真假、善惡互相之間便不能有交集 框

陳居士: 「色」、「空」本來是二法,要如何圓融才有中道?

父 一色、 浪」。 可以 不僅派別不同而鬥爭,即使是修行者本人心中也鬥爭,因為無法融合 譬喻,不是我發明的,是佛在楞伽經所說的如海起波浪:「藏識海起八識 突 意 圓攝一切,各行其道而不相妨礙。楞嚴經中「虛空不妨諸 ,所以就有「諍」,「諍」即是煩惱。那如何化敵為友?唯有 0 如何圓融「色」、「空」?即是要去掉它們之間的鬥爭 但是其所產生的「相」「用」則大不相同 空」、「有」之所以能發揮其性能,乃因其各具有「真如」的 「空」表面是二法,它們須用「真如」來圓融。 像海水與波 相發揮 ,這二個概念 1 真如」 二即是 · 常有 部

師父 : 「隨緣不變、不變隨緣」是「不二」嗎?如果用「本體」來解 後。不變是不變,隨緣是隨緣 。也就是它有 「不變」的 ? 性

它 也有 如」而來的 隨 不變」的作 , 二者對立 緣 的 用是從「真如」而來的;而其「隨緣」的作 ,對立是二法。但是它們有共同的來源 0 本體」 來解釋並不完美,因為有 那就是「 「本體」就有 用也 是從「 真如 . 真

陳居士:師父, 呢? 如果用 實體 來解釋呢?比如說一個杯子,是空也是有 , 「真 如

是可以 依最 空之中。 鑄造、塑造的,是可以變化的 如」本來的「空」之性質。所謂「空」的意思不是指「不變」 並不是虛無飄渺的 「有」;當它容色時,便是「空」,所以一切的「色」都在 , 究竟的 「性宗」與「相宗」都是同樣的講法,「真如」雖然不可 「現色」 既然一切「色」都是從「真如」幻化出來的,它必然仍具有「真 說石頭不空, 講法 ,二是可以 , ,它是由二個因素所組成的, 「真如」本身並不空, 只是依於表面的意義 「容色」;當它現色之時即稱為 除非像石頭那樣硬梆梆 它確實有一個 或亦可說它有 真 如 能動 ,因它是可以 色 二種 以 「真如」的體 肉眼 功能 見 就是 : 這 \_\_\_ 仴

陳居士:「不變」是我們眼睛看不到而已嗎?

表面 它。 有大小。就如楞嚴經所講「非方圓大小、青黃赤白」,乃至於非長非短、非 非今等等, 智慧去體會, 無法描摩、定義而言說之,即所謂 上 是如此,但「真如」是確實存在的,只是它沒有形體、沒有 也就是說:你不能用任何一個語詞或概念來含攝住 直接趣入;除此之外, 「言語道斷」 別無他法 只能以自己 預色、 、界定住

陳居士:「真如」可說是法身、還是佛性呢?

師父: 「真如」就是法身,也是佛性,乃至於可說就是 圓覺」

陳居士:那就是金剛經所講的「諸法如義」?

師父:對! 「如來」 即以如是的證悟而來,乘如來的法身而

陳居士:證到「真如」體性而來?

師父:對!「如來」依此理體而開覺眾生, 他來的目的就是這樣

陳居士:這是「來」的意義?

父 對!這是 如 來」來的意義跟目 的 他不是來玩的 丽 是為 大事因緣

「萬法本不生」 「萬法本空」是講什麼?

師父:是指狀態。

陳居 一:比如說這個桌子本來沒有 成。這種講法,我容易理解。 麼它現為有?是由很多的因緣條件 ·所構

師 父 於損 前 但若嚴格推究而言,這個說法是錯誤的、是會誤導人的 麼?指東西本身「當體即空」:桌子存在時就有「空」 0 、毀,稱為「壞」,但是「壞」之後的空, 或已毀滅了,空無一物時叫「空」。更深一層,從成、住、 一件東西從「成」開始,持續存在的階段為「住」 「當體即空」是不思議空,離於一切思議的空。 則是表相的空,不是當 , , 0 所謂 如果其形質漸漸趨 而非桌子還沒製造 的 壞、 空」是甚 空來 體 即

陳居士:我聽了非常相應。有時覺得東西明明存在,卻說「萬法 幻 呢? 如 幻  $\sqsubseteq$ , 如 何

父 物體若如「水中月 它是幻化呢? 初學佛者說這桌子是「幻化」的 再來 二、如 我們 在街上 「空中華」, 看 , 他想不通 到 一些東西 即表 ,因為這桌子明明 本來沒有 粗略 地 ,當然是 知 道它 是有 是甚 幻  $\overline{\phantom{a}}$ 怎麼說 但

師

值判斷 別 於無 明的 , 所 以一切見 業習之故 聞 , 覺知的想頭 剎那間就馬上開始研 , 都稱為 「六塵緣影」 判 起分別 , 依安識 ,產生種種 所起之分 的 價

0

陳居士:十二因緣裡的 受、愛、取之後開始造業,因有業識就有來世的生。 有」, 我以前看的資料中, 說 有  $\sqsubseteq$ 是指業識種 子 `

父 這個不相應心所法所攝。我有時為了方便大家理解, 法, 「有」是生。在五位百法表中「心不相應行法」有個稱為 ? 十二因緣中的「有」就是五位百法中所稱的「得」不相應行法 得五陰身,以及得六根、得定、得道、得解脫、 但以「相宗」來講「有」是指「得」 得神通等, 而將 有 的不 都是「得」 解釋 , 為擁 计麼 應行

中陰身雖然沒有肉體,但有色相存在嗎?

父 中陰身有肉體(色身) 能穿衣服 界天 甚至鬼 、色界天的天人也是有色身的;阿修羅與天人作戰 ?只是我們凡夫人的肉眼看不見他們而已。不只是欲界的中陰身, 也會死 ,但它的色身跟我們人的色身不同 一般人認為鬼不是已經死了 嗎?怎會再死 ` 若無色體 互相 ? 砍 **於殺也會** 它怎

奇的 眾生 「萬死萬生」 從佛法來看, 鬼道眾生再受生死 , 這不是

:這很難 想像! 原來它們也 百肉體 ,只是跟 我們人的性質不一樣 而 Ë

受天福 道眾生若是 有! 陽眼的 去, 生的 馬上 ·有肉體 ? 無肉體 眾 鬼道、 化作另一個形體出來。阿彌陀佛極樂淨土的眾生也是蓮華化 生, ,只是我們看不到。地獄眾生如果沒有肉體 我們凡夫肉眼都看不到 地獄道的眾生是化生, , 怎會肚子餓?欲界天、色界天眾生如果沒有肉體 , 除非是已得天眼通的聖人 期報盡 肉體壞掉之後 ,怎麼會受苦 , 生 ? 何享 識出 0 這 陰

陳居士:「無明緣行」的「行」可以解釋成造業嗎?

父:說造業也可以 初的一念「無明妄動」。 , 但是那太廣泛了 造身、 , | 意業也是造業。 行 是指

師父在書中提到在母胎裡就有觸, 我沒有聽過這種講法 0

父 沒入母胎之前也是有觸的 一切眾生不離色、 聲、 香、 味 入母胎之前是 、觸;只要是有情 中 -陰身」 ,不要說在母胎 為 有 祭 中 拜 即 使還

故 不舒 位百法中稱 動 , , 須受祭饗才能 故 一切眾生不論在任何階段的生存中, 中如果沒有 服的感覺即是苦受,而這苦受就是由胎兒與母體之間 ,導致胎位不正, 「觸」為五遍行心所之一 觸 存活 為 那是因為業力所使,令他在母胎中覺得 因為 觸食」他們只接觸(吸取) 如何能吸收母體 他 無法自造食物 其身心 養分而得成長? 都 所以一定有 有 食物  $\neg$ 的 的氣 心 觸 有 不舒 的胎 味之菁華 存 而 服 兒不乖、 在 才 ;他這 來 0 0 是 Ŧ. 在

陳居 書上說若無打坐即無佛法。學佛一定要打坐嗎?

父 你如果已經 身是在定中的 心 天 等等 靜下 人心煩亂時 靜 ,去作 下 「永處那伽定」,行住坐臥都在定中, 站著也 0 些活 般人 這是很不可思議 則通常會想靜下 (跏趺坐 可以於定中接引眾生。可知阿 心煩悶的時候 來暫時忘掉煩悶的心境;通常凡夫都是這種情形 相與定相還是要有的 的 來。 ,會想出去玩 事 當你 靜 ディ 下 |彌陀佛 那就 心時 或是去看電影 坐 只是一 不必 現接 只要盤起腿 打 個方便 引相 坐 ` 或 可 找朋 打 讓你 0 友 本 而

跋

文

陳居士 若不入定即生散亂 心 師 (父的意思是入定才能修觀嗎 9

事; 為壓抑便會反彈。其實修定時都是以修「觀」的手段來達到「 亦即是用 般來講 」(止息妄心)的實際作法 0 這也是我的獨得之祕。 以止來壓抑心思。但佛法不一樣,佛法很微妙, 佛法中沒有真正的一個法稱為「止」。 是這樣 「觀」來「攝心」;最顯著的例子是「五停心觀 0 但是不一定要「入定」 ,其實都是「觀」,這是很令· ,只要心清 外道所說的止是「 它不教人壓 淨 不亂 \_ 止」的 人意 這五種 壓 抑 想 煩 可 不 目的  $\sqsubseteq$ 起觀 到  $\neg$ , 的 停 的 , 大 意

陳居 士:有一次我打坐覺得坐得很好,很輕鬆、 定 ? 「 我 」在哪裏也不知道了, 因此 沒辦法觀 很舒服,好像沒有心 , 因為沒有 我 了 跳 0 這算不算入 ` 呼 吸 , 連

算不 個 像是泰山站。 「未到地定」 算入定不能 0 那 麼快 就像開車北上, 判定。 所謂 未到台北之前會先到泰山 入定是指 初 禪 ` 二禪 等 , 站 初 禪 未到 之前 地定就 還有

陳居士:「未到地定」是不是「輕安」?

父 為輕 勞在 覺受 凡夫之「 輕安」不是這個意思。所有的禪定為什麼會產生 安。 定中 0 猶 重濁不安」。大智度論裡講說「以禪定水洗煩惱垢 止 如經過沐浴 二而 止息亂 一般, 心以後,進入 感覺很潔淨 更深 、清爽、如釋重負、 一層的定境 「輕安」, , \_ 便會產生輕安的 非常 因為 凡夫色心塵 是相 舒 服 對於 , 稱

陳居士 :我感覺入定後就不能觀,因為沒有了 `「我」 如何觀呢 ?

父 定。 是為了追求外在的境界, 都知道自己在作什麼 兩忘」,或「我」不見了。反而是:永遠清清楚楚地明覺、自覺 了要所謂 六意識所生的妄想境界。凡夫定則為追求肉體的種種覺受、感應 「正定」一定可以起觀。 所謂 佛的 求。 「陰神 「充電 「正定」則不如是,佛之正定一定是攝心、在意 知。 出竅」,或「陽神出竅」,也一定不會「忘我」、 即。 或求種種 靈異之境, 不。 ·是。 求。 跟上帝、上天、神靈或外境合一; 正定有別於「外道定」或是「凡夫定」。 念念自覺,故稱佛法為「自覺之道」或「 「忘我。 即 那都是凡夫貪著內外境界所 使 以莊子的 一忘 ` 時時覺知 這是外道 」境界而 , , 永遠念 覺道 或 乃 至於為 道入定 修的 利用 . 物 所 念 我 以 禪 第

為佛弟子不應貪求計著其境。 因此 。因此「忘我」絕非佛法 [實在 並沒忘 我」-明覺」的 若真忘我,則連這「忘我」之念也不可能產 境 如是 界 , 而 其實便仍 是外道 有 「忘覺」 個個 境 0

陳居士:在入定的境界中可以觀嗎?

定中 大樓那種觀 是「內觀」,即便是觀外法也是「內觀 女「為入定觀」嗎?)因為入定後心很清淨、很安定, 把 能 , 看。 作 遮著的布拿掉,心眼睜開來,便可以起觀。此時的觀不是 知覺變得很微細 一定能觀;而且唯有入定才能真正作觀行 觀 凡夫的心煩惱混濁,其心眼猶如被布罩遮蓋住 0 什麼是「觀」呢?觀就是看, 很敏銳,所以一定能觀;因為定中沒有 的延伸, 看是用「心眼」看 0 (地藏經 不是像 ,所以 心很 一般人觀看台 中羅漢不是 明 無法內 煩惱 「觀外 ,不是用 遮 心 觀 障 北 心 0 肉 而 現 眼 101

陳居 ±: 師父說沒有阿闍梨教授 典就照著念 不 能 隨 便念咒 0 顯教 的 經典裡都 i 有咒語 人

父 但他卻由: 合法的 又正確 近善 摸索 如果要隨 樣若非盲修瞎煉 更不會有意無意間 上所獲功德甚少,因為不如法故。試想:「不如法的法 因緣如法受法、 因緣 阿闍梨 [知識 、自己學 也要有 如法的 於種種緣由而不肯去求法 世間法 也不懂得要求法 因為 福報 如法修持的人就不用擔這個心;這是因緣福報 起來心裡便會很安穩。 也是師心自用 也 有 他便信知只要努力去持 傳統 早晚課誦若有正統的 ,但福 擔心自己因盲修瞎煉而 因此會感覺所行 你跟 報還是要自己去修來的 。我曾說過:若沒有 。二者皆是有很大的過錯 他學也是可以 不是很 例如懶惰或我慢心重之故 即使只學一個咒,但是他有傳承 顯 , 一定有效 有著魔或出 實 的 如法的 父教 0 :有時即使 請法而 一沒有福 問題的 能有什 而 的 不 師父雖然不是密 而且 的問題 危險 私自修行 知有善知 會起疑煩惱, :麼功 或是即 德? 於菩提道 父所 0 使親 既要 教的 自己 能有 , 是

士 師父說不可以隨便打手印,打坐不是都會結手印嗎?

陳居 父 士 不可以隨便打手印是確定的。打坐時結的手印是顯教通用 何 修六念 念 念法 、念僧 念戒 念捨 念天 ? 的 沒有關

觀像念佛 現在 、持名念佛等方法,依根器大小而修法有所差別 多半是指念聖號 亦即持名念佛。 然而經上則說念佛 0 有 實相 念

法、 說 忘 進廁所去呢?所以雖然我們還沒達到觀自在的「自在境界」, 經義而言 神聖,隨業造業了(密教稱為「犯淨」,地藏經中稱為「不護淨」)。 念僧 不斷地思惟佛理。以唯識學來說,有意識的思惟就是「業」。換句話 部地藏經,那是行相上的「念法」;而「勝義」的念法則是心 但至少要能夠覺知、自主、 以實義而言 「念法」則含二種意義:一、讀誦經典,二、思惟經義。 ,人若正思惟佛法,天龍八部都會守護你,那你怎麼可以請護法神 。有的人自以為很用功,連睡覺或上廁所也在念佛、念法;然而依 思惟佛法就是在與佛菩薩「感應道交」,就是念佛 如法, 因此在染處不要修淨法,否則就是污 譬如 能一切隨意自 心念念不 我今天 、念

得到解脱苦難的目的,故戒又稱為「別解脫」。 念戒」是思惟、不忘佛戒,及思惟持戒功德,佛戒之功德,確實能 一令眾生

為世間上有人行 念捨」,即是念施 「樂善好 。一切世間 施」之事 `` 出世間的善法都是從「布施 所以才會有好 人 好 事 中 出 世 間 因 的 為有 因

佛菩薩布 施佛法, 眾生才得以出離生死, 所 以佛法行人應當「念捨」 或

「念天」是感念天人護持佛法、護持行人、及守護國境之功德

陳居士:我想持楞嚴咒,但是沒有阿闍梨教,這樣念咒是不是就沒有功德了

**父**:

只要是課誦本裡面的咒語都可 要專持時 傳授 0 例 如: 等於專修密法,若不謹 我現在 發願持楞嚴咒十萬遍, 以念。如果你要更深入地學 慎 (、如法 那就要有阿闍梨教 ,很容易著魔 ,那就要求 如果有 0 所 有 的咒語 傳

阿闍梨

我打坐時, 腿常酸痛,甚麼運動有助於修行?

不會有魔事

父 打坐腿會酸痛 跑步當中,每一步、每一個呼吸都能觀心習禪,對修行很有益處 的食物;一定要運動,但不能太劇烈,要懂得保護自己 可以打 打太極拳,因為它動靜調合,是很溫和的運動。 ,那是血氣不通 。這跟運動方式、飲食都有關係 , 或也可 不要運動受傷 少吃 以 跑 0 平 在

請問師父, 地藏經裡講無間地獄, 「無間」是不是無有窮盡?

父 雖然表示很 久很久 但 也總有盡期的。 就像 阿彌陀佛 稱 無量

跋

音菩 以無間地獄 地獄會空嗎 遠太久, 薩 為補 像是無量無邊。又如 也是無常的;既是無常,就表示它還是有盡期,而非絕對無盡 ?永遠不會空的,因為眾生持續在造業,永遠有人墮在 處而接位 壽 就表示永遠當極樂世界的 呢?所以 地藏菩薩所說 「無量」是以凡夫的 「地獄 教主 不空、誓不成佛」。 知見來衡量而言 如此 怎麼 輪迴。 會 , 因為太 有 然而 觀世

乙居士 請問師父, 「未到地定」也是定嗎?念佛能得定嗎?

師父: 定 證初禪以前, 「未到地定」也是一種定,等於是初禪的前哨站。修習禪定一 。修「觀」要在禪定中修。三昧是止、觀均有 有一「五里亭」讓行者稍事休息,再繼續前 進 , 稱為 路很辛苦, 「未到 地

定 外息一 ` 以念佛要入三昧, 煩惱 還不是真正的禪定(唯識學及定學上稱為「根本定」); 如 切諸緣),且一天須持數萬遍佛號,才能達於一心不亂 《入禪定。注意這個「如」字,意思是「類似」禪定 息, 得與阿彌陀佛的定境「相應」, 則一定要類似閉關的修行,與外界完全沒有 所以能感得佛菩薩的接引而 但因 , 相 塵緣 為 如 二心不 似 此 )則臨 禪

## 陳居士:如何轉八識成四智?

轉了 就是 就想開佈道大會 如在實生活上 ? 丽 ` 重的 除 房子 它的 智慧。六祖壇經上講「五八六七果因轉」,只要第六 成智的方法 起分別;如果是染污識就要轉 一學佛後就少了些,再進一步學習之後,意見卻反而 連同第八識也轉為清淨 與 才能斷煩惱。由於有「我見」就起「我執」, ` 人易於凌犯、欺壓他人; 來源是我見(分別)、我執 ,驕傲就是「我慢」。傲慢本身是以不慈悲為體 二去除了 職業、子女、地位、權力;於內貪愛我身、我命等等 我法 , ,相宗講得很清楚。所謂 不要太執著自己的「寶貴」意見。有些人沒學佛前意見很 ,那就是「我見」在作祟。「我愛」指於外貪愛錢財  $\sqsubseteq$ 相 ,再修去除 應 , 這個 。所以要轉識 無我 「我執 所以以修行人而言 , 法通於 不染污就 、我愛、 「識」是依我見 繼 大 成智,最終還是要下 而去除 我慢所起的 不用轉 小乘 , 0 我見 「我慢」是最 執著非常厲害時就會 金 三轉多了 、七識 煩惱 ,慈悲心薄弱 的 硬 如 , 的 煩惱去除了 一碰到人 工夫。 [煩惱無] 種 因是甚麼 安不得 種貪愛 若菩 ` 我 譬 明

跋

文

「 心

經深度對

談

指能 通 達 看破 無 我 法 ` 放下 者 , 如來 ` 清 淨 說 名真 , 不為魔所染 (是菩 薩 ; 如此 這 無我 , 就能體悟 不 是 菩薩 我 無 空 我 掉 1 而 加 是 利

益一切眾生。

陳居士:頓悟與漸悟如何區別?

師父 : 亮了 「悟」一定是頓悟 , 沒有說 燈 漸漸亮起來 ,集小 悟 而為 大悟 燈亮了就是亮了;不亮就是不亮 0 悟就像開 電燈 樣 : 開關 開 0 所 燈就 以

陳居士:一般人說「漸漸懂了」,那是悟嗎?

非迷即

悟

,

非悟即迷,只有悟的局面之大小與層次的高低之不同

加

師父 :那叫「解」 很 理 7 事通 解 , 但 達 |是還 、不是「悟」 能 做不 知 能 到 行 , ,相差很遠;不能「以解 便 0 稱為 解 的人 解 (所說的) 0 悟了就一 法 , 是別· 定能 作悟」。簡 做 人的境界 到 , 因為悟者必定 而言之,若已 ; 悟 的

個境界,才能說得出。

人所談

的

是自己

的

境

界

即

使那本

來是佛菩薩

的境界

, 則

他必然也已入了那

一二○○一、十二、十二初校畢—二○○八年於台北大毘盧寺



## ◎作者簡介◎

(民國七七)七月於美國紐約莊嚴寺披剃。同年於台灣基隆海會寺釋成觀法師:台北市人,民國三十六年(一九四七年)生/一九八八年 受三壇大戒。

**學歷:**國立台灣師範大學英語系畢業/台大外文研究所肄業/美國德州克里 斯汀大學(Texas Christian University)英研所研究員

現任:(台灣)大毘盧寺住持、(美國)遍照寺住持

美國德州閉關三年(一九八四——一九八七年)、俄亥俄州閉關半年(一九九〇年

佛學經歷:

日本高野山真言宗第五十三世傳法灌頂阿闍梨(一九九六年—)

▼ 賢首宗兼慈恩宗第四十二世法脈傳人(二〇一〇年―)

中文著作:◆美國心戰綱領 (譯作:中華民國國防部,一九七四年)

◆說服:行為科學實例分析(譯作:水牛出版社,一九七九年)

高雄文殊講堂,一九九五年二版;毘盧出版社,二〇〇七年三版;二〇〇八年二刷)楞伽阿跋多羅寶經義貫(大乘精舍,一九九〇年初版;佛陀教育基金會,一九九四年二 刷

三乘佛法指要 卡盧仁波切手稿 (譯作:大乘精舍『慈雲雜誌』 ,一九九〇年)

◆毘盧小叢書(毘盧出版社,一九九二—一九九五):

世心不可得』;『禪法述要與心經奧義』;『三皈依要義』;『五戒與在家律學示要』

作者簡 介 246

- 四版;新逍遙園譯經院,二〇一二年五版)(經系列(毘盧出版社,一九九七年初版;二〇〇五年二版;二〇〇八年三版;二〇一〇年
- 北美開示錄□、□(原名北美化痕□、□), (毘盧,二〇〇一年初版;二〇〇九年二版)
- 大乘百法明門論今註 (毘盧,二〇〇二年初版;新逍遙園譯經院,二〇一二年五刷 )
- 因明入正理論義貫(毘盧,二〇〇二年初版;二〇〇九年三刷)
- |大佛頂首楞嚴經義貫(毘盧,二〇〇六年初版;二〇〇七年二版;二〇〇八年二版二刷)
- 唯識三十論頌義貫(毘盧,二〇〇七年初版;二〇一〇年三刷)
- 觀所緣緣論義貫(附「唯識學與百法概要」,毘盧,二〇〇七年初版;二〇〇九年二刷)
- 八識規矩頌義賈、六離合釋法式義賈(毘盧,二〇〇八年初版;二〇一〇年二刷)
- 地藏法門系列(毘盧,二〇〇九年初版;新逍遙園譯經院,二〇一一年初版二刷)
- 英文著作: The Sweet Dews of Ch'an 禪之甘露(慧炬一九九〇年初版(英文版);毘盧,一九九五年二 二〇一一年二版二刷) 一年:新逍遙園譯經院禪之甘露(漢譯第一版,毘盧,一九九五年;修訂第二版,二〇一〇年;新逍遙園譯經院
- 新逍遙園譯經院,二〇一一年四版三刷)版(英漢合訂);毘盧,二〇〇二年第三修訂版(英文版);二〇〇五年四版(英文版); Three Contemplations toward Buddha Nature 佛性三參(英文版,毘盧,二〇〇二年初版:
- 新逍遙園譯經院,二〇一一年初版四刷)

- Tapping the Inconceivable 入不思議處 (英文版,毘盧,二〇〇二年初版;二〇〇九年四刷)
- 七年第二版;二○一○年第三版英漢對照,與英譯般若心經合刊) 七年第二版;二○一○年第三版英漢對照,與英譯般若心經合刊)
- 〇〇五年初版;二〇〇七年二刷;新逍遙園譯經院,二〇一一年二版) 毘盧,二
- The Sutra of Consummate Enlightenment 圓覺經(英漢對照,毘盧,二〇〇九年)
- The Sutra of Terra-Treasure 地藏經(英漢對照,毘盧,二〇〇九年初版;新逍遙園譯經 院,二〇一一年初版二刷)
- 曾 任 : 「國防部光華電台」翻譯官、編譯小組小組長
- 台北·光仁中學、中山女高英文教師
- 紐約· 美國佛教會「莊嚴寺、大覺寺」 講師
- 萬佛寺「慈明佛學研究所」講師
- 照善寺「淨園學苑」講師

作 杳 簡 介 247

### 心 系 列 (二)第五 版

### 助 印 $\neg$ 華嚴法 門 集要」(初版二刷)

德名錄

248

### (乘百 法 明門論今註」(初版五刷

### 台幣部分 : (NT\$)

一○○○○元:陳淑慧、一二四○○元:吳碧凉、四三五○○○元:吳碧凉、四 三五 周賢奇

一消防企業行、澎安、陳淑慧、許漢卿(往 生)、

三五

玉

蘭

、顧家豪、陸恒

宇

有限公司、中大消防工安材料一消防企業行、澎安消防企業

、余佳真

セ 0 ) 〇元: 亞熱帶事業股份有限公司 員工)、范月娥、 宋勇徵 (全體

陳莊悦、京鄭國懷 陳英崧

四〇〇〇元: 張飛、 陸美、 張競文 `

三○○○元:釋見心、趙之上二八○○元:縣正昌、李素怡二八○○元:張昭枝二八○○元:縣昭枝 一〇〇元 玲、黄玲珠、黄文忠、宋巧鈴、黄則裕、李仁杰、黄雅忠武、李陳紫、張芯語、鐘愛:釋道十、程誌廷、李淑媛、葉 君 、李佳、吳居恩 陸佩君 、李雲昌 陸揚

邱

昕芸、范美麗、陳玉燕雯、正法船船員、范永 蔡源興、周仁華 邱文真 、陳玉燕、鄧瑾貝、范永鼎、范 明文怡、張怡

七八 張瓊媛

元五〇元: 連怡婷、易士武、林思坊

沂潾、 趙爽妙、 陳美紅

涂貴香

·袁家娣、曹常明·釋真行

劉福珍

雯、林俊榮、林慧雯、林博明霞、林福榮、林湘芸、蔡淑正城、林祈均、林吉大、林詹:釋法界、吳正添、葉玲玲、陳

:釋體智、釋湛本、劉秀華、陳文、張瑜甄、林壽榮、林鎮詮要、林俊榮、材書等

000元: 、盧清裕、楊福乙 劉春姮、翁芳鑾、

> 七〇〇元元 : : : ·李韋緯、張嘉眞川、鄭桂花、黄維凱、廖逸姗、廖 玉蘭、 楊丁泉、林世杰、顏麗娟周君、王滔、曹博聞、陳坤 蕭惠玲、 周君、王滔、曹博聞、 張麗珠、陳永昌 、鄭桂花、黄維禎 、王天健、王甫、 江淑瑩、林鎮達、張容、劉白江、林秀英、王 一、曾春惠、梅妹、陳遵淵 廖李貞、 陳學 林惠 山

五〇〇元 : 世珍、黄夏興、邱柏翔、釋真願、廖林玉碧(往生) 廖康

清(往生)

三四五〇 〇元 :

一〇元 ·釋眞道、釋本地·孫輝助、李悦辰 誠、潘美鳳、: 惠環、黄忠川 珍秋 7、陳冠名、 (季、林秋彤 石、陳冠宇、張進秋彤、張圓、林碧穗、川、黄文隆、黄炳 黄文隆

財、曾櫻蘭、呂世煌、李美慧、洪秀霞、陳富雄、陳玠源、蘇俊男

二〇〇元:陳昭翰、 陳乃慈、陳思穎、陳思均、王俞

○元:楊萬祥

## 美金部份:(US\$)

三〇〇元 : 慧彰

一五〇元: Fang Hang、顏誌緯、

一〇〇元: 紅寶石餐館、吳宛儒

五〇元: 李錦潤、圓雅、李卓漢

慧錦、慧本、明現

一五元:四五元: 何曉嵐、圓善、圓璧、袁炳亨、圓恆、Kawasaki's baby、慧忻、慧然、慧上、圓真、圓節、簡朱英、林斌、阮琼仙、圓純、圓盛、圓心 (胡) 、圓至、慧瑩、慧淳、圓持、 圓慧、圓愍、圓忠、圓孝、圓仁、圓鈺、明誠(往生)、李鳳安(往生)、盧麗霞(往生)

盧熙宜(往生)、盧松(往生) 、黄用小(往生)、盧萬全(往生)、唐定均(往生) 、盧順

### 隨喜助印名單

美金部份:(US\$)

(2012,2,5止)

慧儀(\$14)、 圓壁(\$20)、圓鈺(\$50)、蘇孟志(\$33)、圓西(葉,往生)(\$10)、 明決(往生)(\$10)

## 「毘盧印經會」基本會員名單

真、李沛錦、程誌廷、鐘居士、林迺興、連建國、李欽隆、丘祖毅、黄淑玉、陳坤山、陳學通藍宜助、何啓政、黎家煌、謝邦珍、丘聿台、唐雅琴、莊志佳、劉芊瑩、楊居士、陳妙音、謝寶 有親、藍翊瑋、余崇佑、簡麗姑、蘇榮瀧、諸葛珍、王惠照、藍玉玲、藍宜建、藍順、藍偉誠、洪妙珍、廖世宏、王韻蕙、曾萬金、廖偉成、鄭惠貞、黄靜汝、藍翊豪、藍進士、藍秀鳳、藍謝館、顏藹珠、張春榮、曾簡娥、張進財、邱泰華、江素絹、趙文璋、張正昌、賴照雄、黄萩惠、 昌、李陳紫、李淑媛、李宗憲、陳慧真、李淑瑩、李怡欣、李啓揚、張大政、王月英、張金員、釋成觀、釋信覺、釋真行、釋真願、釋真力、釋體智、釋傳藏、釋通離、林秀英、張淑鈴、李錫 蕭惠玲、吳蕭幼、王元傑、宮林玉蘭、王文君、宮貴英、宮桂華 、吳龍海、蘇金滿 、秀羽素食

## 遍照印經會」基本會員名單

川、謝昆霖、陶姗姗、高斐、吳厚萱、吳朝暉李郁芬、李安怡、陳慧瑜、謝幸貞、劉嘉仁、黄育英、劉慧上、劉圓眞、盧麗鴻、劉文娜、侯國清江、唐永良、詹朱界宗、Lavern Dean Loomis、詹雅如、嚴愛民、何林鈞、李宗勳、許碧鳳、純、陳雯萱、陳怡仲、陳怡寧、唐永念、陳國輝、吳秀芬、葉潔薇、邵俊雄、李應華、林斌、蘇釋成觀、釋信覺、吳曉、簡慶惠、陳衍隆、陳遠碩、陳慧玲、邵豐吉、邵陳世玉、陳永瑞、邵千





### 回向偈

莊 願 嚴 以 佛 此 淨 功 土

> 送 印

濟 絜 Ξ 也 塗苦 重 思

若有見 聞 沓

悉 發 菩 於 提 際 ري

發 行 者: 者:釋成觀法師

|:① 台灣:新逍遙園譯經院、大毘盧寺 : 大毘盧寺 公益信託新逍遙園譯經院 (台灣)・遍照寺

(美國

者

 $Tel: (02)29347281 \cdot Fax: (02)29301919$ 11691台北市文山區福興路4巷6弄15號

贊助專戶:

、華南銀行公館分行

戶名:釋成觀 帳號: 118-20-090652-0

郵政劃撥:15126341 釋成觀

(2)

美國:遍照寺 Americana Buddhist Temple 10515 N. Latson Rd., Howell, MI 48855,USA

者:東豪印刷事業有限公司 Tel:(517)5457559 • Fax:(517)5457558

第五版恭印一千冊

次:佛曆二五五五年釋迦佛出家紀念(2012年2月)

修亓無上道

未

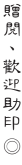
來

版承

印

國際書碼:ISBN 957-9373-08-6

非賣品





### 南無護法韋馱尊天菩薩

Namo Wei-to Pusa, the Honorable Celestial Guardian of Mahayana

