

## 北美開示的

毘盧出版社即行釋成觀法師 撰

美

敬 EP

#### 目 次

|             |              |          |                    |                           |             |            |              | <u> </u>     | 原<br>序 |
|-------------|--------------|----------|--------------------|---------------------------|-------------|------------|--------------|--------------|--------|
| 3. 身外的進步 17 | 2. 「心」的進步 16 | 1.「身」的進步 | 五・「三世心不可得」與「進步」 11 | 四·「三世心不可得」的實際應用 ······· 8 | 三·無所得與時、空 5 | 二・三世心不可得 4 | 一・「覓心了不可得」 1 | 諸佛心法·三世心不可得1 |        |

| 1二、「音       | 二、夢的 | · · 「 音    | 甲、弗洛依德    | 一、佛敎心理        | 十三、修心、     | +=, [+=       | 十一、業力之車 | 十、「修行轉業」 | 九、十善業・ | 八、十惡業: | 七、「命運」   | 六、「業力」 | 五、「業習」 | 四、「業習」 | 三、業 | 二、「命」與 | 一、引言—— | 一、佛教徒—   | 六・結論 ··· | 6. 其他: | 5. 「歷史」 | 4. 聖賢所見        |
|-------------|------|------------|-----------|---------------|------------|---------------|---------|----------|--------|--------|----------|--------|--------|--------|-----|--------|--------|----------|----------|--------|---------|----------------|
| 意識流」與「自由聯想」 | 夢的解析 | 「意識」與「潛意識」 | 弗洛依德心理學概說 | 理學與弗洛依德心理學之比較 | 明心、與「熏轉業力」 | 「十二有支」與「轉變命運」 | 車       | 業」與「算命」  |        |        | 與「共業、別業」 | 與「熏、變」 | 與「八識」  | 與「命運」  |     | 與「運」   | 戒定慧三學  | - 反叛命運的人 |          | 其他的進步  | 文」的進步   | <b>所見,東西略同</b> |
| 63          | 62   | 59         | 59        | 59            | 56         | 50            | 47      | 46       | 39     | 36     | 34       | 33     | 30     | 29     | 28  | 27     | 26     | 26       | 24       | 22     | 21      | 18             |

82 82 79 79 76 74 73 71 70 70 68 68 66

114 113 108 106 99 95 93 92 90 90 88 86

|                   | 六、    |                                  |         |         |        |             |                               |                                                            | Ħ.               | 四、                          |
|-------------------|-------|----------------------------------|---------|---------|--------|-------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------|
| 第三章:苦悶的象徵——逃避者的心聲 | 冥想三部曲 | 知識份子學佛最難突破的一關——知識障 1693.學佛與做人處世; | 簡單速成的修行 | 1. 佛法難修 | 丙、隨機釋疑 | •儒、釋、道三家修身論 | 六、「有為」與「無為」··············· 14 | 日、標子       135         143       140         143       140 | 從儒、釋、道三家的比較談學佛要旨 | 浩然之氣——試論中國文化之一大特質 18文化論衡之一: |

| 四、「悟」與「靈感」(靈機一動) | 二、世學中之領悟 255 | 一勺意卷 | 丙、禪與生活 252 | 乙、禪那 250 | 甲、戒定慧與無上禪 248 | 八、禪法述要——六祖壇經開講緒言 | ▲ 夫妻如果離了婚,怎麼辦? |  |  | ▲「佛教中夫妻相處守則」 235 | E、佛教徒如何處理「感情」的問題 232 | 生老病死之因:「十二因緣」 227 | D、佛教徒如何面對「死」的問題 218 | C、佛教徒如何面對「病」的問題 ················ 215 | B、佛教徒如何面對「老」的問題 212 | A、佛教徒應如何面對「生」的問題 ············ 204 | 「五陰熾盛苦」 201 | 「所求不得苦」 201 | 「怨憎會苦」 200 | 「愛別離苦」 199 | 七、佛教徒如何面對生老病死與感情生活 |
|------------------|--------------|------|------------|----------|---------------|------------------|----------------|--|--|------------------|----------------------|-------------------|---------------------|--------------------------------------|---------------------|-----------------------------------|-------------|-------------|------------|------------|--------------------|
|------------------|--------------|------|------------|----------|---------------|------------------|----------------|--|--|------------------|----------------------|-------------------|---------------------|--------------------------------------|---------------------|-----------------------------------|-------------|-------------|------------|------------|--------------------|

271 268 266 266 263 261 261 261 260 260 260 258

|              |                   |       |            |                   |                    |                 |             |                    |                  |                        | 九     |   |
|--------------|-------------------|-------|------------|-------------------|--------------------|-----------------|-------------|--------------------|------------------|------------------------|-------|---|
| い 男子 八芸 うぎここ | 3. 曷永疾汋下昜——朿世或主惡道 | 1. 破法 | 十一、學佛者喝尿之過 | 十、若干喝尿人妄想攀緣佛法以為依據 | 九、漢譯編者妄想攀緣中藥理論以為依據 | 八、喝尿須依「愚信」與「迷信」 | 七、尿療依靠催眠與洗腦 | 六、喝尿的根本精神——反科學、反理性 | 五、喝尿會有「副作用」——尿中毒 | 四、並非對每個人都有效——要以「信心」來喝尿 | □、五味禪 | • |

292 289 287 286 286 282 279 277 276 275 274 273

| 作者簡介 |        |   |            |  |                              |                                           |                                           | Д     | 七     | 六     | 五       | Щ          | =         |      |      | 十、蓝         |
|------|--------|---|------------|--|------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|-------|-------|-------|---------|------------|-----------|------|------|-------------|
|      | 4. 信真如 |   | (b) 信「一佛乘」 |  | <ul><li>(a) 信「三乘法」</li></ul> | 2. 信法 ::::::::::::::::::::::::::::::::::: | 1. 信佛 ::::::::::::::::::::::::::::::::::: | 八、四信心 | 七、不退轉 | 六、精進根 | 五、信根與修行 | 四、信根與大乘菩薩道 | 三、善根之本:信根 | 二、善根 | 一、福德 | 菩提根本——大乘四信心 |
| •    |        | • |            |  | •                            |                                           | •                                         | •     |       |       |         | •          |           | •    |      |             |

312 310 307 307 305 304 302 300 298 295 294 294

324 321 319 317 316 314 313

#### 原 序

篇爲 與在家律要」一篇是用在台開示的稿子。又此中講稿共有六篇是筆者出家前 昧道,不得一切諸法,離於有生,知一切幻化,是故世稱觀自在者。」 云:「生佛平等」,即此義也。又大日經云:「復次秘密主,八地自在菩薩三 他;諸佛 跡 夢幻」、「幻化」,是故密教契經云:「心佛眾生,三平等也。」宗門亦 ,實亦 。此中大部分為筆者多年來在美國對信眾的專題開示或文稿,僅只「五戒 化化 在 所言「化痕」也者,幻化之痕跡也,以一切法皆如幻如化,故過去之陳 此集子中,共收集了十七篇文稿,分為二集。上集計七篇,下集共收十 如來千百億化身,度化無量有情。又,夢即是幻,幻 如是如幻如化。經云:「眾生如夢,菩薩如幻,諸佛如化。」故名此 痕」。是故眾生醉生夢死,長夜不覺;菩薩修習如幻三昧,自覺覺 即是化 , 故言曰

的作品。其中,以時間上來講,最早的是「浩然之氣」(1981),那時我正在

四信心 於休斯頓 (1983)「德州華商報 「佛光寺」及紐約「莊嚴寺」所作的專題講稿 (1983)(1987)及「大乘信位菩薩的修行」 「三世心不可得」(1983)、為在閉關前 」任專欄作家 係為護持「徳州佛教會會訊」而作 , 此文本欲登於該報 (1987,7 , 後因事未果 及關中的作品 四) 則是出關 0 此外, 0 其次 。而 禪法述要」 後 , 「大乘 , 分别 冥想

認識 意在於通過對主題的敘述,令讀者能對西方的心理學及一般文化能有進一步的 與西 法之比較,則更能顯示佛法之殊勝與稀有,從而建立對佛法無上之信心 ,且對中國固有的儒道二家思想,亦能有較深入之洞察;然後再經過與佛 方心理學(弗洛依德心 本集的下册中,有幾篇是從文化上的比較,來突顯佛法的殊 理學)之比較,儒、釋、道三家之比較等。 , 如 作者之

之解行 嚴偈義解 又,在篇章的編排上,上册以「大乘信位菩薩的修行」爲首篇,而 修證。 」為總結,表示修行「以信為能入」,而 下册以 「三世心 不可得」爲首篇, 入於楞嚴經的無上究竟正理 止於「大乘四信 Ü 以

四信 言 無上菩提之行。 暗示 詞彙 心:信佛、信法、信僧、 修行乃依於「 於正解乃至勝解。此則修行得以真實般若為前導,最後乃終於大乘之 、思維模式 茲爲序 ,闡發此甚深般若之智, 無住生心 信真如, 」之本: 以此四信成就,得成就一切善根 「三世心不可得」之極 以期眾生得聞此深理 , , 以 不驚不 :,得入 現

——二○○五年十月更名爲「北美開示錄」(西元二○○○年,民國89年8月)佛曆二五四四年佛歡喜日——釋成觀識於美國・遍照寺

# **諸佛心法:三世心不可得**

### 一.「覓心了不可得」

各位法師大德、各位居士:

案 : 今天跟 慧可斷臂,達摩安心。」因爲這個公案跟我們的主題有直接的關係 大家談談「三世心不可得」 。首先要和大家一起來參究一個 禪宗的 公

沒遇 竟 慧 報 中 師 可 國 , 大師 於是便出 出 知 於是達 來 話 記說中 音 家 發現與梁武帝志不同、道不合,因爲梁武帝實無心求正法,只好求 前 , 去參訪達 多言無益 摩 或 家 大師 即 禪宗第一代祖師菩提達摩大師,在六朝梁武帝時從西天(印 飽 精 便離開梁 讀 摩 研 0 中 祖師 後 三藏論典 國諸 來 朝京 , 子 現 有 ·百家 在順 城 \_ ,並修習禪定法門 位 到中嶽嵩 ,尤長老莊 年 便介紹 輕的 和 一下慧可大 尙 Щ 名 , 後來接 0 Щ 面 之後他聽說嵩 神光 壁九年 師 觸 0 , 佛法 神光 也就 0 爲 法師 是後來 何面 方 山 知 來了 壁 老 的 九年 亦 莊 即 禪 位 宗 人天 慧 ? 度)到 並 印 不 可 大 度 祖 福 究 大 爲

的決 甚至 對 露  $\neg$ 心 開 站 師 , 這麼 你是何· - 惜身命 達摩 始下 定不 自 終日長坐 還是不理睬他。到了第二天早上,達摩看他還站在那兒不動 0 良久 要 雪仍然不斷 的手臂 告訴 袓 雪 , 動 諸聖賢 , 點微行薄福 天 以身餵虎 , , 我諸 ? 欲 神光法師還是繼續站在原地不動 說 等達摩祖師 砍 光 達摩祖師都不理睬他,也不跟他講話 爲了 地下 佛心 下來奉上 何所求?」神光於是把握機會說:「請大師慈悲,爲我及眾生 人累劫勤苦, 弟子心未安 , 我是什 法 語 表示自己求法心的堅定與虔誠 , ,不久已經雪深及膝, 甚至輕心慢 開示。 不食 要門,以便廣 。達摩這時才再 麼人?我更應一心 ,便想去參學。 難行 , 他站了 乞師 2能行, 心,就想得知諸佛 安心 度群品 \_\_ 整個白天, 次問 難忍能忍, 但他依 1。」達摩 於是就到嵩 , 精誠 因爲他想: 他 意思是說 : 舊不動 。這麼一  $\neg$ 0 , 有 心要? 聞言 現 於是拿起 都不見得能夠 時正 在 山 天 地站 你 去 古人求法布 , 想之後 」達摩說 便訶 値 又 , 隨身帶 臘 **注摩祖** 有 在那 他 ,才首次 心 斥他說 月天 很 便下 何 不 所 裏 得聞 安寧 求 的 罷 更 髪掩 , 定 , 開 堅 到 外出 決 ? 可 , 是 定  $\Box$ 泥 達 間 他 用 不 而

它在 師 哪 安 我安心 裏 0 神 0 光說 達 摩 0 達摩祖 : 師  $\neg$ 覓心 回答說 師 了 說 不可  $\neg$ : 得  $\neg$ 吾爲汝安心竟 心 0 來,吾爲汝  $\sqsubseteq$ 意思就是說: 安 0 」意思是說: 0 ·我到處找 」意思是 我的 我已經 你 心 把 心 , 但 都 你 把 找 不 到 安

睛 不 有了 有 可 心 不管這 如 於 好 什 果你 ·毛病 就好 : 麼意義 我已經幫 了 不 當 , 可得」的 顆 找得 到 慧 , 其道 才會時時覺得我們有一隻眼睛 可大師 心是物質的 此 ? 到 有 爲 理 把心安好了」呢? `` 何 止 般人都 1重要性 道理。深一層來看 , 或常覺知你的 說 ,這就 是因爲心沒有方所 :「我到處找 肉團心, 不會覺得我們 是有名 ?現在我 還是精神的八識 心 的 因爲你的心好好兒 ,那你 「慧可 都找不到我的心」時,達摩祖 們就一齊來參一參這千古名 , 有 「覓心了不可得」 也沒有形相 斷臂, 的心一定有 隻眼 或有 、睛或一 一個胃 達摩安心 , 你 的 , 問題。 個胃 不在 時後 便找不到 (或者 因此 山的 內 , 你 當 旦 簡單地 案 公 你有 你的 不會 不 這是 師爲 我 案 在 0 此 覺 0 心 公 這 顆 好 的 ` 案的 麼 不 成 淺 心 好 胃 的 0 的 或 有 口 案 說 反 時 到

間 心雖是如是不可得,但一定還是有的 如是無形相 切法也確實是因它的作用而有的 也沒有 方 ` 無方所 ` 圓  $\overline{\phantom{a}}$ 看不到、摸不著、聽不見、 大 小小 (體積)、青、黃 ,是存在的 嗅不出 因爲我們確實能覺察出其作 ` 赤 , 所以說「不可得 つ 白 (顔色) 0 此心既  $\sqsubseteq$ 用 0

### 二·三世心不可得

就是金剛經中所說的「三世心不可得」之濃縮與脫胎。 大綱領簡言之就變成:「三世心不可得」 一個大綱 也就是般若心經所說的「無所得」的最終究之道理。 「三世不可得」, ,這就導入我們的正題了。事實上,慧可大師的 現在心不可得 領 0 所謂「三世」就是現在、 但最簡要的概念, 、過去心不可得、未來心不可得」這三句話的濃縮 過去、未來三個時間 就光是「不可得」三個字;這個 再簡化之就成: 「三世心不可得」是金剛經 「覓心了 心經與金剛 「心不可得 , 而 不可得 「三世心不可 的 這句話 道 \_ 理 「不可 這個 也可

在此會通 要道理 剛經是六百部大般若經的濃縮 亦不爲過。 丽 「不可得」三個字即是心經兩百六十多個字的最精髓、 , 因此說: 不可 得 \_ 的道理是大般若經 最究竟的道 的最

### 三·無所得與時、空

其實「 心都不可得;而 過去 未來」指出 過去」 心已過, 在來闡釋一下「 爲什麼不可得?因爲無形相、無方所。爲什麼說「三世心不可得」? 出來給我看 「現在」這一剎那早已過去了;同樣的道理, ` 來 , 現在心不住,未來心未至」;所以「過去心、現在心、未來  $\neg$ 「現在 現在」 與人說:「瞧!那就是『 . 說 : 、過去、未來」三時也一樣不可得。你不可能把「 無所得」的道理。爲什麼佛說「無所得 「哪,這就是『現在』!」因爲正當你說 未來」 , 都是人爲假定 過去』 (artificial presumption) 或「 你更不可能 - 這就是 ∟ ? 9 未來 把「過去 因爲 「現在 現  $\neg$ 不可 \_ 因爲 在 的 或

至二十 定的 定的 所謂 實法 +依 現  $\vdash$ 太 而 這 位 陽 在 空 0 0 無其實 光照 四 置 方位 因爲它是我們 間 永 而 因 \_ 概念 而 的 恆 時 小 東 時 移 射 有 的 間 -真正有: 對 之中 0 動 到 並 ` , ,  $\sqsubseteq$ , 在佛 南 不但 也 的  $\neg$ 無 分 眞 我 面 空 其 者 ` 自 法的 的 實 都 西 間 實 上  $\neg$ 中 ` , 己 時 ` 時 只是依 便 0  $\blacksquare$ 0 只是星球位置的 是指星 相 間 假 秒等 北 唯識學中 依 如 , 想的 這光 由於 無所 對 更 」是假定的概念, ` 進 而 四 0 據「 而究其實 線位 謂的 維 , 球 有 太陽與地 \_ 所以是自心 步 ,稱爲「心 ` 空間的改變」 東北 置 並 虚 說 過 我 去 非 的 空 , 改變, 移 依 絕 球 便 , ` ` 這些年 天文學的 得 現 對 東 動 本 距 連 〒相 身的 的 南 所 在 到 , 因 現 而  $\neg$ 和 ` 來假定 。因此 西北 空間 應行 光線這 而引起光 自 未 因 把 它訂 [轉與 結 此 月 知 論 山的  $\sqsubseteq$ ` 0 , ` 而得 公轉 西南 中 日 , 爲 也 線位 的  $\neg$ 心 切 ` 所法 時 的 時 H 是 而 方  $\neg$ , 位 間 概 置 間 言 因 說 有 知 ` ` 念 分 的 此 形 道 , , 也就 連 也是 是個假定 移 引 質 這三 0 月 ` ` , 因 起 的 所 此 空 位 是 光 東西 謂 而 們 這 已 都 也 的 自 0 不是 在  $\sqsubseteq$  $\neg$ 因 心 只

人看 定 的 念 圃 無有其實 體 0  $\overline{\phantom{a}}$ 例 如 並沒眞有 \_ 個 東 西 叫  $\neg$ 方  $\sqsubseteq$ , 可

菩薩 是故 都是自 多羅 間  $\vdash$  $\vdash$ 即 故 如 以 知 中 是得 也 然連時 牟尼 此 皆 來 藐三菩提 爲 無 心 就 所 有 不 得菩 是 除 麼 現 0 阿 實法可得 可 耨 自 呢 ட 0 • 以實 多羅 假設 提 爲 , 心 ? 0 能得 乃至無有 何是 所 ` 外 `  $\neg$ 的名 方位 無 三藐三菩提 而 得 , 不可 , 大智慧 作 無有 「自心  $\sqsubseteq$ 有 因此金剛經中說佛證阿耨多羅三藐三菩提是「 佛 義」,亦即「假定的概念 都是假 法 得 得阿 少法 超 少法可得 0 」的涵意 大 所 越 , 定的 此 照破一切表相 耨多羅三藐三菩提 可得 現 , 切之大 燃燈 」?因皆是由於 , 金 ; 概 , , 是 指 是名阿 念 佛 則不 經中 能證 而 智 , 「除自心外, 與我 1耨多羅 丽 說 得 眞 ` 假 實 得 : 如 授記 是 相 作  $\neg$ , , 自心 是故 知見 因 三藐三菩提 如 ` 是如 與自心妄想的 0 此 0 : 妄想」 爲何 者 又  $\neg$ 佛 無有 燈佛 是 汝 法 , 即是 於 是 , 中 實法 須菩提 0 說 與 來  $\neg$ 0 日 」又說 假 親得 由 我 世 這 經 授 虚 可 於 名 中 , 得 幻之 無有 記 當 皆 切 如  $\sqsubseteq$ 呢 我 來  $\sqsubseteq$ 是 皆 相 自 於 少 是 知 0 ?  $\neg$ 若有 阿耨 見 法 由 因 , 可 ,

主 無有可得 「是法平等 , 云 何菩 提 , 因此 無有高下」故) ? , 如 可知顯密二宗, 實 知 育心。 秘密主 在此會通。二宗行者,善思念之! ,是阿耨多羅三藐三菩提 ,乃至彼法 (何以故 少分 ?

# 四·「三世心不可得」的實際應用

紹佛法 度過很 信 :個參考 生活 會神學院 時的英文講詞中的一段,現在把它譯出如下 多逆境 中 法最 今年二月 可貴的 如 ,去爲他們的「比較宗教學」學生作專題演講 何 修習 困難 地方,就在於它是實用的 「三世心不可得」的一點經驗 我應S居士之推薦 就是經裏面所說的: , 到華斯堡 (Ft. Worth) 度一 , 它能夠在實 切苦厄」。 以及我得 際生活 ,以下是我在 到 現在談一 什 中幫 的 -麼好處 所 助 那堂課 美國 談 的浸 在實 各位 上 介

我 也 可說是個相當敏感的人, 因爲我是學英美文學的 因此以前我常容易流於傷感。尤其是回憶過去時 而且我對哲學、音樂、藝術都非常喜歡 , 再 加 更 上

經成就 這時心 帶 剛經 我已三十六歲 病態 即是時下俗 飛三十六 麼? 提 的 習氣 身而 話在 如此 想 下 撫今 了  $\overline{\phantom{a}}$ 一歲已 刹 一番不朽 我心 追昔 語 唐朝大詩 , 所 成 間 的 思前想後 死 了 時看著我十 , 不再 說 功 中 , į 感 地 鄭 想得 很 的事 的  $\overline{\phantom{a}}$ 感慨萬千 1為其所 度過自 奇怪 閃 成觀按 成 或 人李賀是廿八歲死的 業 功也只活了三十九歲。這些人雖只活了二、三十  $\neg$ 五歲 的 都 感慨系之。真是李後主所說的 憂鬱 超  $\neg$ 越了 毒害 過去心不 快瘋 小 :這是二十 0 --而我,活了三十六歲 我立刻就能 ` 勘 被浪 , 了 廿歲 自 一般自 我 也 , 可得 不 真是所謂 ட ` 漫 , - 多年前 再 三十歲的照片 主 0 凡事第 以此 從浪 在 義者 ,英國浪漫詩 現在 而 看相 自困 漫主 認爲是 不爲其所 的 事了 簿 心 次難 義 不 傷 ,做了些什麼?我將 ` 自惑 的傷 心愁腸斷 可得 迷 突然 陷 : 人濟慈廿六歲就 , 感 大 ,未來心 9 如今已然五十 很 入很深很深的 有這 所 往 美很 , 不自知 再翻 與愚 惑 事 Ш 已成空 美的 0 夫的 不可 這時 到下 次 事 :繭自 ·這是我 來還能 濫情 得 年 病 四歲 傷 所 , 還如 驀然 故 頁 感 之泥淖 矣 但 0 於是 後 第 做此 也 時 在是 ! , 岳 金 已

我沉 發覺自 的 鬼影子 自 醉 地 三快 己抽 ட 經驗越 的濫情之習氣 陷 便 剝繭 在 入 我心中漸 感深淵 , , 從懦弱與無知的愚蠢中 技術越純熟 , 也都大致扭轉了過來。我就是這樣 的邊緣時, 漸 褪色 ],漸漸 ,解困 便能很 淡薄 愈快 , 快地『 • ,受害也越來越少; 漸漸解脫開 最後 援用前 ,所有詩 例 0 人墨客 ட 一步 而 \_ 到 破 步地 後 解 ` 文人騷士 來浪 , 而 , 漫主 自 救 義濫 ョ自 拔

這裏 得很 著我們 年華之逝去。 悽 須知老友是不會害你的 , :手邊的 我希望他今天聽我這麼講 慘 每 0 個 」我很能 我有 日子越來越少, 人都 一個最要好的朋友,他曾向我這樣說過:「每 曾有過去 體會 他的心 , 尤其是像我這樣逐漸步入中年的 而 情 過去與現在 能幡然悔悟 , 但我沒辦法勸他 一比,總覺得過去比較美好 ,摒開以前對佛敎的 ,因爲他不信 人 一想起過去 , ||成見 佛 更是常容易 , 他今天也在 , 或 而修學佛 者 , 就覺 感傷 眼

# 五·「三世心不可得」與「進步」

在這封信 麼還會 謂 去心 者什 不論是把它寫下來或錄音下來, 不可 就 的 本 麼 不可 但 。 S 只是記 是說 居士 性 Щ .是 有進步? 爲什麼呢?因爲煩惱妄心是因緣而生,因緣生者必空無自性  $\neg$ 中 得 0 , 爲什麼菩提不可得?因爲菩提實相無相 在 或佛性, 「真心不可得,妄心亦不可得」,也就是說: , 三世心 錄 我說:首先, 請 看 」。所謂「心」有兩種:一種是真心,一種是妄心; 了 了我 』你要怎麼回答?」於是我給他回了一封長信 問你爲什麼會有這麼一篇講詞?假如未來心不可得 過去某些音聲 或稱一眞法界;而「妄心」就是八識煩惱 於神學院 不可得』很難令人信受。假如台下有人這麼問 問這兩個問題的人 演講的錄影帶之後 的影像 並不表示我就「得」到了 丽 已 , 亦 , 根本沒懂得什 即 , 捎 給 我 , 故不可得 嚴經 與 「菩提不可得 「過去心 一封信 、圓覺經 :麼叫 , 0 回答這 。 。 我 「真心 說 雖 「三世 所 \_ 有這篇 所謂 你 說 , , 緣生 請 兩 的 , 煩 問 若據實而  $\neg$ 心 個  $\neg$ 惱 心 就 問 如 (類怎 不可 **是所** 果過 詞 滅 亦 難 或 不 0

德性 誰也不 萬不可 實不可 甚至 以爲是把過去或過去的事物留住了, 以 , 如今再讀到那些記載, 過去是留不住的 還會 能抓 前覺得很 會發 把影子當 是實 現 住它 覺得臉紅哩!物換星移 , 神氣 不論過去曾有多麼偉大的想法 作真實 0 千方百計想把「過去」留住,或照相,或錄音 」過去 、很得意的事 !過去的煩惱、菩提、智慧、迷惑都隨 因如上所說 則常發現那些想法、那些感覺,已不再那麼鎭懾 ,或實「得」過去之心,或是「得」 , 今昔感受大不相 , , 事過境遷,現在看到當時的 可以永久保存 過去是假名 ,或當時有多麼令你震動心弦 並無實體 成爲不朽, 同,這也可 0 一過去任 假 「過去」而 證 那 那只是一 如 明 副 你有 或寫成文字 神 何一 氣或  $\neg$ 寫日 過去 種幻 過去 激 的 你 記 越的 了 事發 的 了 習

」是思 又 驗等 識  $\neg$ 想 的 的 變 本體 「 行 略 已不會完全一 0 」是一切心 分 過去的感受、 起來 的 可 樣 說 思想 用 0 是受、 你 , 即所謂 想要再 心行 拷貝複製 行 心行 分別 ; 四 它 一个隨著 種 「識 法 都是 是能 0 |時間 不 可 \_ 的 地 別 點 感受; 切法

就是於實際生活中體認「過去心不可得」的道理

這樣回 的進步 「進步 至 , , 答 : 於假 , 都是指第三項:「身外的進步」而言。現在分別來討論一下 可分爲三方面:「身」、 這要看你所謂的「進步」 如 有人 問  $\neg$ 如果『未來心不可得 是指什麼而言 「心」、及「身外」的進步 ட 0 我們 人類怎麼能有進步 來分析一 0 下 不過通 , ? 常 所謂的 我會 說

#### 」「身」的進步

近代 論並 演變來的 泛於 造 山的 不 , ·是他 英國生物學家達爾文(Charles Darwin, 一種進步:身的進步,這是生物學上的 , 地球  $\sqsubseteq$ 器與歸納法 發明或最先提出 這在當 之主 波 盪 ` 宇宙 時的 可 , 蒐集了 是 確是很 的 來的 依 中心 科 學 」之迷夢 震憾人心的言論 一些動植物標本,當作例 , 的方法論 而是遠在古希臘即早已有之, 中 震 (Methodology) 醒 1809-1882) ,這也就是所謂的進化論者所 過 來 把西方人從耶 但 也因此 證, 是近代的代表 來證 來看 經 他只不過是 被 震得手 中所 明 達爾 說 人是從猿猴 。不過進化 文進 足  $\neg$ 人是上 以 提倡 「較 論

是現在 記 只不過是個 載 會 子  $\neg$ ,變來的 科學 常 在 外 所 渺 的 如 0 太空來 歷史頂 不可 多的 並 記 何 石 丽 類的 載 有 因 的 且 在 技 那 此 的 知 種 老祖宗 的 是幾千 麼高 設 歸納 上 多不過五 形 類 0 這正 都還很不容易完成 相上 問  $\neg$ 帝 說 何至今還有那麼多猴子?這些猴子緣何不變爲人? 0 上 的 法 , 」 (Hypothesis) 而已, 技術 帝 其實是「外太空來的 如最 的近 假 萬 類的身體 , 0 到處去拍攝不可思議的景象 如是等怪論不一而足。 如 年 」與地球的「原住 ` 六千年 近有一 當 似 , 去完 時沒 甚至幾億年前 , 就 ,這幾千年來有沒有變過? 本書叫 成 有外太空的 肯定那是人 , 以五 那麼多如此 有 的甚至到現 千多年 『外太空來的播種 民 人 就 入來地 己 ` 亦即是尚無法確證之說 艱難 **一**發生的 但此作者也是跟達爾文一 0 來推斷幾千 魚或鳥的 那時地球上最高 在還做 -母猴-球 雄 偉的 事 如金字塔、 , 則 ,  $\neg$ 不到 前身」 在那 工程? 萬億年之事 交配 者 誰 顯然是沒 , , 知道 麼遠古: , 等的生 中 所生 作者論證 ? 而 ·美洲 當 則 有 丽 那 0 些 的 出 今 未発 假 且 , 0 光是猴 物 時 的 樣 實 如 工 的 如 是猴 失之 程 代 宏 後代 說 如 類 果光靠幾 偉 有 使 以 人 是從 耶教 牽强 子就 古蹟 用 子 蠡 文字 , 測 便 使 0

乃至於 常 別人 注 古 容易喜 重 有 他 詞 以 創新 個個 們 來 實際生活也是如此 \_ 這些驚世駭俗 樣 一定要自 配就夠了 新 他們 , 人最大的 這種觀念反應在繪畫、音樂、 就變成毫無價值了 比 ,第二個貓王就太多了(one too many),沒人愛聽 成一格,自樹一幟, 較 的理論 則 **| 讚譽是** 注 比較 重所 : 傾 「新的就是最好的 謂 : , 向於 西洋  $\neg$ 的 直追李杜 「念舊」 因爲他們說 人說得 創 與眾 性 特別多;  $\blacksquare$ 雕刻方面莫不皆然,甚至於 不同 , (originality) 甚至崇尙 或 0 他 莎 , 酷似詩 士比亞一個就 這 才能在文學史上佔一 和 們的觀念大致  $\neg$ 他 信而好古」 騷 的 \_ 0 等 等 文化傳統 夠了 如是 我們 , 但 0 席之 西洋 很有 哲學理論 因 貓 0 中 因 此 王 或 此 地 文學 也 他 人 是一 則 們非 , 若 不

的 階 這 方 面 事者姑妄言之 來觀 察 , 可 知若說 得名得  $\neg$ 人類的 我 們 身體是進化的 姑妄聽之 且莫執以  $\sqsubseteq$ , 其正 爲實 確性 仍 停留 反 遭 自 在 凩 臆

### 2. 「心」的進步

出現在 懷海德 說的 如果都 你我都 有進步 步的 腳 希 昌  $\sqsubseteq$ 以 , , 的陰影 伯來的 知道 到底 這 不是 , 那 兩千多年前 那麼爲何東西文化 0 (Alfred Whitehead, \_ 節 出 有 麼 , , 其義即:西洋這兩千年來的哲學 則 耶蘇,希臘的蘇格拉底、 談 這顯然不是實情 的重點是 ;不論是贊同他的也好, 沒有進步 , 不可 現代人應比 而且至今幾乎可說是無出其右者? 說  $\sqsubseteq$ 人類的 人類的 或者說 史上最偉大、 則是從哲學 古人有智 1861-1947)  $\neg$ 0 心 現代 「 身 」是進步的 並 類 人是否比 反對他的也好 柏拉圖等等都是兩千年前 最重要的哲學家 、比古 的 心理學及倫 曾說:「兩千年來的 沒有 心 , 自古 進步 古 人高 , 0 上 不管是以什麼面貌 。 其 理上來考量的 尙 人少煩惱 以 節談 來是不是 完美 中 次 或發揚他的 ` 思想家 ·國的孔  $\neg$ , ? 西方 ` 善良 活得比古 們 的人 來探討 直 哲學史皆是柏拉圖 0 老, 如果說 出現 是就 在進步 教育家及聖 慈悲 都 0 印度的 英國 生 樣是受益 都脫 理學 ? 0 快 哲 類 可 是 如 是進 果說 不了 |學家 釋迦 上來 樂? 類的 人都

他 違 0 由 0 , 如是可 發源 可 於 知 知: 他 , 說現代 人類 受制於 的 人 的 他  $\neg$ 0  $\sqsubseteq$ 並非進步的 」比古· 懷海德這句話證之於其他幾位 人進步 , 顯然 不是正 的  $\neg$ 大宗師 或者 說  $\blacksquare$ 莫不

#### 3. 身外的進步

是根 本 這確實就是「進步」。開汽車就比騎馬進步?鋪 面的 , 的 本的 進 則 實 則 談 在不能 完身 步 乃至於捨本逐末 只能說:這是身外、工藝的進步 難道穿巴黎時裝的人 可 實相 0 知所 然而一般人常不能透視這表相的一切 ` 說是 謂 (Reality) 心的進步 的  $\neg$  $\neg$ 真正 進步」 的 白白虛耗寶貴的生命 ;因爲認知有所不及,有所偏差 現 , 在來談  $\sqsubseteq$ , 進步 就比穿其他服裝的人高尚 只剩一 0 因爲身外的進步 身外 項可 ,是枝節 能性: 的 0 ,而將表相 甚至整部 、微末的進步;是表象的 地氈比鋪草蓆進步?若眞要說是進  $\neg$ 身外的 , 人類的身 就 進步嗎?但是有些人認爲 好比 人類的 **,**因此 進步」; (Appearance 2穿衣服 在追求的時候就偏  $\neg$ 心既 文明史」 然而 然不是進步 樣 身 , 外的進 只是表 大部 執 不 ·是根 以爲 分

都是在追求表面的東西——人類迷失了「自己」。

### 4. 聖賢所見,東西略同

生子 full.) 爲希伯來精神 西方的精神, 但都是已發生過的 河川都流入大海,而海卻未曾滿 J(All the rivers run into the sea, and the sea is never 西伯來聖典 自古以來 的  $\neg$ 又說: 進步」 歷史來看是如 東海有聖人出焉 「太陽底下無新事」(There is nothing new under the sun.) 依英國詩人及社會批評家阿諾德 , (Hebraeism) 人類幾乎一直在重排著相 耶經之舊約的「傳道書」 (Ecclesiastes) 東西方文 死亡;戰爭、 (並不是第一次發生) ,此心 化中的 在 個人來說也是如此 ,一是希臘精神(Hellenism) 和平 同 經典之作 , 此 豐收 理同 同的 , 西海有 而且正 歉 皆有頗爲雷同 (Matthew Arnold) 收 戲 碼 每天早上起床 在 :出生 喜怒哀樂、 聖人出 一發生 的 焉 , ` 中有如此一段: • 長大 丽 看法 , 現在從這兩 悲歡 後 且還會再 說 、受敎育 心 0 首先談 離合 做 有兩 同 同 . 發生 方面 個 這 0  $\neg$ 來源 西方 理 ` 一。這從 的 來談 同 切不 切的 確 的 如

妄地造作種 不但人與事的真象如是: 因爲生病 (天道與人道是共通的 如此 凡 夫不安。) 人總不相信,總貪想要有什麼不凡的刺激或驚奇(Surprise)的樂子 夠 如 也常是看來平淡無奇 」是多麼寶貴。這就是禪宗南泉大師所說:「平常心即是道」的 此 種 或天災、 平 凡夫追逐新奇 事 -就這樣 無 , 以從中追求虛妄的滿足,卻因此常常變成自尋煩惱 事 地變、戰爭等種種原因 地生  $\overline{\phantom{a}}$ 0 新而不新,念念不住,而念念無生; 活 日 · 春去夏來無蹤跡 的 爲 復 , 何聖賢安於恬淡?因爲 丽 日 仍不  $\neg$ , 道 ·滿足, 無色 覺得 ,而不復能如此如常生活時 ` 春花秋月了無痕 , 無味 這就是生命 應該還 ` 道」 無臭 有 是平淡 ` 點 無形 不過話 別 連大自然也是如此 , 如是如是 的 , 以無奇的 故聖人 麼 ` 惹 原因之一。 ,  $\sqsubseteq$ 口 , 安於 事生 因此 0 (聖賢 至偉 非 知能 道 就虚 旦你 0

表象 Appearance) 「理念 講 過 希伯 (Idea 來傳統 0 )之說 又說 表象世界是理念世界的複製品 他說理念是真實的 現 在 來講 「希臘傳統 、永恆的 在 , (copy) 希臘哲 而現象界的 學 中 不是其本體 <del>---</del> 切 柏 只是 拉 昌

爲沒有 是眞 外的 五色 我們人就像生在 象所 拜西 東西 (實的; 技 我 \_ 舉耶經的 ` 迷; 發展 慧眼 方科 卻據 迷於 們 切是幻象 耳迷五音 只是井口外真實事物於井中的投影 (projection) 若 以 反之,凡是看不 技 , , 0 文明 爲實 識 都是表相 不能透視 用 都有 得這 在 意 心 \_\_ 甚至連你 只要肉眼能 , 0 口古井底下,其視界只有井口上的一點 , 共合國』 個幻 故 三重迷惑 也是一樣 (我之所以舉西洋哲學來說, 若連第 表 舉 , 象 或 相 ·西方 我的身 「外表 見 的 , (The Republic) 一書中講了 便 看 : 0 哲學以「對治 \_\_ , 聽不到 切的 第 如 到 重迷惑都 相同的 的 的  $\neg$ 圓覺經 幻象 緣故 心也都是幻象 , 迷於 耳能聽到的 ` 摸不著的 不能 , 0 凡 人類身外的  $\neg$ ட 之一 夫因爲 上所說 若依 身外之物 開 是因爲問這種問題的 佛菩薩的智眼所 一切 0 , 手能 如不 只用 並 更遑 : 不是我完全 \_ , **!**論其他 知幻 切 觸者 丽 天空 能看 都認爲不是真的 肉眼來看 一個 第二 、衣 已, 破這 即 ` 比 離 、食 鼻能嗅者 兩 而 且說:我們所 種幻象 重迷 見 迷於 贊 一切 我們 (parable) 說 離 同 , ` 惑 不 住 幻 , 柏 見到這些投 自 即 但 因 拉 這是因 即 都 昌 半很 爲這 認爲 看到 目迷 的  $\sqsubseteq$ 怪

迷內 又迷外 夫一輩子庸庸碌碌 故累劫枉受流轉。哀哉 栖栖皇皇 惱叢生、痛苦不堪 , 就是由於迷而不

知實相 科學也 或退步 人類 「 退 中有 少 感 有 官的局 有很 「絕對 在 「雲駛月運 有時 常爲自己感官的局 再 完全是在於 由 就 多 其它方 限 兩者都 己的事 「錯覺 看 與缺 見那 陷 東西 二的 不是, 物 面來談「進步」 個 `  $\neg$ 人所站的 進步亦然, [變彎了 例證 舟行岸移 限 有時 於官能上有這些缺 或幻 0 如:置物於水中 角度不同而顯現的 兩者都是,就看 相所 ` 及種 沒 0 欺 有 所謂進步是  $\neg$ 空中花 , 種 絕對的進步 丽 不自 不準度 歐與與局  $\sqsubseteq$ 你 , 知 此物 相 取 種幻象 「水中月 0 對 限 的 本身雖 於 麼 你 實驗 角 很  $\neg$ 難說 度來看 退步 0 Ĺ 這些幻象 不曾改變 0 等等開 類 件事 丽 此 常 0 因 言 不 此 示 絕 在 0 但 的 不 對 在 加 是進步 但 進 因 譬 實 實 水的 顯示 在 山與 世 地

### 5. 「歷史」的進步

在再 以 歷 史來看。 有很多人認 類歷史是進步 的 如 前 所 這

退步的 初唐 征服的 見」,而「意見」並非眞理,而且大家都知道,意見是會改變的 時空轉變而 異, 你 所 因此並不是絕對而統一的 實是一部極端荒謬而退步的悲劇。 • 民族 盛唐 處的 乃至同一個人,在不同的時期 或許會認為歷史是進步的;但你若生在羅馬後期, 人是墮落的 起的 <u>17.</u> 一場有很 墮爲羅馬人的奴隸 「我見」與幻象;這「 會認爲歷史是進步的 。而這又要看你是否是羅馬人而定; 大的關係。 (consistent) 假如你是生在羅馬初期 你的看法也許會正好相 0 、地點 我見」 因此所 你若不幸生於唐末五代十 、境遇之下,其觀點 與幻象, 謂歷史的進步與退步 。總之,進步或退步 因人而異、 你恐怕會認爲 (前三雄後三雄時 反 你若不是羅馬 0 相同的 或 也會多少有所改 , 因地而異 是沒有定準的 , 那只是個 完全是一 則 如果你 歷 人 史對 類 而是被 歷 代 史是 因事 種依 生於

#### 6. 其他的進步

大越懂 再從個 人一生的 卻 也越老越可能變得世 「歷史」來看所謂 故 的進步或退步。 從而 切機詐權 謀都 個 人自幼及長 出 來 純 , 眞 然越長

時柔弱 進步與退步是很難說的 本心喪失了 ,及長强壯,顯然是「進步」;但不旋踵,即變衰老, ,赤子之心不可復得 這倒底是進步還是退步? 又從生理發展 這顯然是退 步 來說 因

式的 步」了 因為他以前只能在舌頭上揷+根針,現在可揷四+根;或者說他以前只能被活埋+ 進步」了, 現 其次, 在可 (ironic) 進步?或者什麼也不是? ,現在一次可殺死+億人;甚至婆羅門苦行家說他修行的境界「進 從某些行業來說 以被埋五十天。這一切是「真的」進步嗎?還是退步? 賭徒說他的賭技 ,有個小偷說他的扒術「進步」了,殺手說 「進步」了,軍事家說他們發明的武 或者只是「 器比 以 步 他 了了 前 的 反 法 諷

的男女 依 實而 而言之 言, 扮演著同樣 人類沒有進步、 依佛法來說 的 也沒有退步。 , 若不信此言, 「進步 \_ 與 還是開始時的那 千言不 退步 」都是人類自心所 中 若能解 句話: 此  $\neg$ 亙古以 現的 通百通 來 種 幻 象; 同樣

指真心 的真心 又說 佛者 要「永斷無明,方成佛道」。這裏所說的「無明」包括了三毒的根本: 也是指現在與未來的分別、 可 ?若要想「有所得」,即是貪,而佛在圓覺經中說貪欲爲一切輪迴根本,又說: 切虚妄境界 完了 實無少法可得。金剛經中說:「實無有法,如來得阿耨多羅三藐三菩提 」。「過去心」指過去的一切分別、妄想、執著;「現在心」與「未來心」 而得授記爲佛。若究竟了達一切諸法「不可得」,即不貪、 「若有法如來得阿耨多羅三藐三菩提者,燃燈佛則不與我授記:汝於來世當 」來總論一下:所謂 因爲真心無三世之分,故無「現在的真心」、「過去的真心 號釋迦牟尼。  $\neg$ 過去心 不可 「不可得」也是「不可執著」之義 」因釋迦菩薩當時已了知究竟無所得之理,故說: 妄想、 現在心、過去心、未來心的 」及「未來心不可得 執著;「不可得」即是「無所得」。 」所引發的  $\neg$ 0 問題; 「不可執著 \_ 是指妄 不執 現 在  $\sqsubseteq$ 心 貪毒 者 ` 或 爲何無所 言  $\neg$ 0 不可 故成 未來 ; 可

得住 ` 不可著 (Nothing belongs to you--there's · 不可 取也 0 何 則?沒有一項東西是你 nothing that you can hold onto for good.) 的, 沒 有 一樣東西你 可以永遠抓

經語) 喜信受,甚至受持讀誦、依教奉行,則經中說:當知「是人甚難稀有」, 已於 最後, 無量千萬佛所種諸善根」,又說「當知是人成就最上第一希有之法」(金剛 深、最究竟的法門。我們即使尙不能悟得,若能聞而不驚不怖, 可喜可賀。 附帶一句話:「現在心不可得,過去心不可得,未來心不可得 末了,祝大家早日明心見性,成就無上菩提。 乃至 當 聞而歡 知是人 一是很

- 九九二年六月定稿於台北 九八三年九月講於「達拉斯學佛社 • 大毘盧弘法院 大毘盧弘法院 」一週年社
- 一九九九年十月十日再校於台北 (原載 『慈雲雜誌』民國81 年 2
- 〇 〇 年 再校於 美國

### 教徒 反叛命

### 一、引言——戒定慧三學

然後再 是收攝 是用 之功夫 亦非目的 不是目的 下 ?得好; 來清淨 不亂則定,定則心明,心明即得一切修學清澈明耀,智慧光明。若無攝 , 今天很高興有此因緣 原因是什麼呢?因爲我們都知道 心用 來正修禪定, 所得的善法 若沒有定, 的 智慧是爲了得解脫:解脫生、死、煩惱、痛苦。若沒有定, 而是爲了修定;修定本身也不是目的 身 。欲修行者 、語二業, 攝心不亂。戒、定、慧三門其樞紐就 內心一團亂糟糟 就有如浮光掠影一般,剎那即逝, 「定」是用來清淨意業的; , ,能與各位在此共修。方才還未開講之前 首先須持戒使身、 ,是不可能生出智慧的。所以, ,佛法的修行有戒 口清淨 ,得定是爲了修智慧; ·; 身、 或者說: 在於 、定、 以心不定故, 口清 定上 戒是收攝身 慧 淨 即 三門 我們 0 有助 要先 持戒不 持 丽 不能攝 戒本身並 於 智慧本身 先靜坐了 容易 不亂 心不

住持善法 」爲用 微 0 **静坐一下,其目的在助於攝心** ;定體即是心之本體, 總而言之 , 切佛法修學的本體在於定-心體不亂,名之爲定。 是故學者以 以此之故 定」爲

### 二、「命」與「運」

所說的 是爲了 產生 在?」答案是:佛教承認有命運這一回事 , 至於它的定義,在世俗 今天所 以其智慧觀照世間眾生 種近乎 業報 廓清 有 「命定」、「宿命」、或「命定論」。「命運」這一詞所表示的只是一種現 更進一步的 所累積的 要講的題目是: 固定 些初學者對佛 的 總結果。這種業力的作用 軌 瞭 跡 0 這個 人的眼裏,則是一個相當抽象 教根本精神的誤解 「佛敎徒 ,所得到的結論是:命運其實即是「 常有人問:「 軌跡 世俗人 - 反叛命運的人」。 , 佛教徒(或佛教)認不認爲有命 但是佛教所認知的命運,並 對它深感迷惑,以致自古以來 ,而且令已學佛之人對佛 能令一切眾生其一生之所行 、模糊 我選這個題目的 、神秘 業力」的表 一不是一般人 敎 的概念。然 的 運的存 現 因

智慧 家 在 ,亦無 百思 法了 不得其解之餘 解其中之奧秘 ,只得稱之爲「神的旨意」,或「天意 **」** ,因此就只好以「命運」一詞籠統 稱 之 丽 某些宗教

要在 且 運 某 是 是動態的 種 可 情 簡言之,就是業力的結果 山與 況 動 及條件之下 的 「運」兩字可分開 故台語稱爲 。再者 才會產生某種結果 命」的涵 「運途」 來解釋 。從這詞的字面 義比較固定; ·· 「命 」是比較靜態的 比 而 上來看 屬於 「運」 則有 即即 的 知其有 因緣和  $\neg$ 運」 合之意 則 有 運 轉之 , 須

#### 三、業

Karma。 發達到幾乎世界上所有的 知道 (Karma • Activity (活動) 有形的羯磨 (活動) 梵文爲
あ
科(Karma) 「羯磨」的原意是「活動」或「造作」,以英文來講則爲 。世間一切有形以及無形的造作或動作 知識份子都認識Karma這個字 例如我們身體所做的一切行為, 「業」是其意譯,其音譯則爲 , 即使不懂佛法的 以及口 都叫  $\neg$ 羯磨 做 所說的 Action 老美 (動 , 批 切

感受得 言語 無法看得到 切苦與樂 到它 形的 這些能夠看得見、 業 們的存在 摸得著 所以也以「業」稱之 指內心思惟 , , 它們乃至可以左右我們一切的行爲 但它們確實也是一種存在、 摸得著、 ` 感情 聽得到的 0 ` 七情六慾等的 Щ 一種動 動向 我們所造的 作 這些無形 以及決定我 , 能令我們 羯磨」 的業 本身及 Karma-們生 他人 中

## 四、「業習」與「命運」

所 :  $\Box$ 「業習力 業 的  $\neg$ 心 業 不 類 0 稱爲 在 此三種業,三種動作,如果反覆地做,就會形成 是 **پ** 再 佛法裏有好幾個稱法。 「意業」 慣的動物 業習所產生的力量可以帶動我們整個的人生 過 思考這一 且 , 」。行爲科學家也曾講 身所造的業稱爲「身業」 煩 道 手續  $\sqsubseteq$ 因 爲很多事已成 譬如 一心  $\sqsubseteq$ 每天早上起床  $\neg$ : 意」、 「人類若無習慣 , 習慣 口所造的業稱爲 所 一種力量 我 世俗 以當 」都是它的 大 我 的哲學家有 都 們 則 , 這 先 所 在 語 別 洗 有 種 力 臉 這 的 量 句話 0 切 稱

實行 是中 ` 性 也 知 刷 有些是 若日 的 牙 ` 固定的模式去做事 無論  $\sqsubseteq$ 不善不 0 早 是任 不善 定會過得 中每 何 ·惡的 不惡的業習 換衣 一個動作 種業 加倍的緊張 。這三種業, 服等等,這些動作都已不須再經過大腦先 , 而 例如 細節,都須要先經過一番思擇才能作 且這股勢力通常是很難 旦成爲習慣 : 和忙碌。 穿衣 佛法即分別稱之爲「善業 ` 業習有三種 吃飯就是屬 就 在無形 加以 於 有善的 中 產生 類 拒 , 的 業習 無所 想一下 股 決  $\neg$ 定 勢 惡 , 力 善 業 有 惡 才 與 的 付 業

## 五、「業習」與「八識」

都有 的前 剖 析 六識 又稱 在 0  $\neg$ 來分析 顆 爲 佛 「藏識 的智  $\sqsubseteq$ ,然而 業習 慧來看 耳 0 三與 中 對 , ·間的 於此  $\neg$ 舌 八識 可以分爲八種識 心, 第七識稱 身 一之間 實在 意 不甚了 的關係 爲「末那識」 ,是由我們 , 最底 了 0 對於 0 而佛 的感官與外界接觸時 下一層爲第 , 般世俗 是「我執的 法對於「心」 八 夫來講 中 心 卻 所 有 只 最外 賴耶 知

接著當 是何 意識 人高 見 便 依 更 種 色 的 可 大 的 ` 於此 欲 向 致 判 顏 色 内 我 値 及 攀 別 , 執 攀 如 '別是男 紅 瘦 丽 更深 便油 末 ` 當 在  $\neg$ ` 對所 那 看 , 到 識 內 不 ` 便 是女 生 接 層 醜 白 著生起 等 個 起 0 歡 到 的 0 的 第 末 , 如前 外緣 但在 時 那 等 底片 稱 稱爲 識 , 述 時 此 由 則 若 所見者是 料 前 依 六識 分辨 是白 生起 因爲 五識 據我 幾乎 別  $\sqsubseteq$ 第七 , 是 愛憎之心 間 別 所 執 **;** 在 再作 的 何 識 , 觀 所 接 同 得的 而 是 點還 由於 分別 進 我 且  $\neg$ 來 我執 第六識 步的 是個 只是 更進 資 可 便 , 算 如方 才 是相 細 而 白 而 分別 下 的 的 到 略 下 第六識 這些 當 的 判斷 種 圓 中 則 判 判 別 性 接著 我 於 的 別 此 是喜歡 是第六 是 分 丽 於是 知是 第六 執 可是 可欲

所 因 結果 作 已經到了 :的這些 全 這 整個 0 都是因爲 由  $\neg$ 於已成了業習,  $\neg$ 的 不思議 過 別 我們從無始劫來,即已如是這般地演練了無量次 程 \_ 」而能隨緣 與決定,都只在一刹那之間即告完成 細論起來, 因此根本不須再作任何有意的思惟, 「任運」造作的地步 是要花上蠻長一段時間的 。之所以會如此 而 所以此等業習 , 實 而早已成了 際上 迅速 , 前 的原 業習 七 可

都是根 身、 送 此 以破壞 愛 阿賴耶 最後 П 每 懀 當第六識攀緣第七識,而對於前境產生了愛憎之後 後 個 據第七識 , , 發動身 存 、毀滅 即收 想盡辦法去貪愛、執取之;反之,則發動身、口去貶損 念 識是一切心識的主體,由於所有三業的資料收集或產生後 檔 在 的 藏在第八識 Ň 冏 起動都是一 而來的。第七識是從何處生起的呢?第七識是從第八阿 。愛之,則據爲己有;惡之,則加以貶斥 賴 口去作「業」(行動)。譬如:若判斷 耶識 裏 中 個 這些檔案一  $\neg$ 所以 業し 阿 , 賴耶識又稱爲「藏識 營造了業之後 旦積多了 就有 , 這個業的 , 如 、乃至於毀滅 的結果是喜歡 接著 由 記 、拒斥 資  $\neg$ 前 録會 前 料 所說 庫 六 , 均 賴 它 的 , 直 往 這些反應 自 , 則 甚 下 層擠 內 們 至 發 而 於 來 動 知

作 業習之結構都 業的 力量 , 不一 是爲「業習力」之形成。 **樣** 因此就造成每個人個性的差異 各種業習皆有 其獨特的 以及「 命 結構 運」 的 而 不 且 同

## 六、「業力」與「熏、變」

境熏出 習 這 道 便產生了 熏習 直 個 總機構 識 以 \_ 以上所講是業習力與心識之間的關係 一人人之 味道來 染污法 如 0 中 亦即 「熏習」的作用,此即是:前七識反熏第八識, 再 是由五根 以 中所 現 檀香熏 0 出 , 不斷地熏習, 便得 某物 (佛教的燒香,其意亦即在此:提醒自己要時 貯藏的 來的 領納現前的境界 本來沒 「善法之氣氛」) 0 塊 業」, 而今世所造的 布 , 使得本來清淨的心體逐漸受到染污, 有味道,若一直以香料熏它, 原 來這塊布是沒有檀香味的 有極 **,經過前** 其密切 「業」 。我們的心體原本是清 0 的關係。往昔或前世 一般世俗人所謂的 七識了別之後 也 仍是存進第 如同燒香 就會 , 但熏到後 八 淨的 再傳 時刻刻以 |變成 識 唯識 進阿 中 的 命 二樣 , 有那 業習 去 運 來 由 學 善 賴 於 0 香 將周 和 布 無始 法 耶 至 , 而 第 稱 於 此爲 世來 自熏 遭環 是從 的 去 所 有

泡 菜 任 香 的 心 就是如此 熏習之法不 已 何 味 同 體 用 稻草 0 「心識」與「熏習」之間的關係、及其過程 完了 地 , 之蹤 心識受到熏習,就不可思議地產生變化。以上所講 但 而 奇 , 如楞伽經所言:「不思議熏, 可思議 體卻 換以 跡 但此 可得 稻 不思 是 [罈子則 :由熏習而產生變化 草 0 , 議 我 ·來熏此 無論你 們的 地受到染法的熏習而產生變化 再 怎麼清 心識 布 在這塊布上怎麼找 受染法熏習,亦是如此 其結果也是會有稻草 , 仍可 不思議變」 唯識學闡述我 聞 ,卻也 出泡菜的 味 不可能找 0 又如泡 業習 味道 雖然在 然而此 的 的業 不可思 菜罈子 包括 習熏 到絲毫檀 由 心上 布 染我  $\neg$ 議 地熏 們 例 也 染我 的 其中 到 的蹤 1/2 口

# 七、「命運」與「共業、別業」

 $\neg$ 前 業 不同之處。 面提 **没到所謂** 0 業可 譬如你我的個性 分  $\neg$ 兩種: 命運 \_  $\neg$ ,其實就是「業習的軌 別業」與「共業」。所謂 愛好, 不盡相同 跡 這就是「  $\neg$ 0 別業」 接著 別業」 是個別的 我們再來 所 致 業 詳 指每 細談

美的 又譬如 點含糊都 諸情 迷信 \_ 的 黑 Cause 果報 台灣 人等 之間  $\neg$ 黃 同的 同樣 不可有 因果」 種 同 若 共業 身爲 之間 或是迷信 是 又都 的 0 提到 以英文來解 中 的 在 的英文翻譯是: 國人 黑種 差異 美國 有 在美國 定有某種「結果」 果報 與在 人皆有 些差異 同的 的 則 0 每 學佛就是要把 與所 大陸的 的 一族群 業 還可 或 力 其獨特的 , 有 , 則 不 0 • -會盡然 :皆有 分爲 中國 可以 因 然而這並非是絕對 Cause and Effect" 果 有與美國人 2共業。 很 其 在 同 (Effect) 切事 二字 獨 | 具某些 美的 相同 清楚地了 , 各有其不 特 再以黃種 的 白 不了 這就 一共業 相都弄得清清楚楚 相 別 同 , 業 同 的 在 這是非常理性 ]的共業 人來說 爲別 共業 的 美的 同是 不但不是迷信 |人會覺| 0 原 生活 以 華 業 因 0 世 在 別 |與效 0 亞洲 亦即 在 ` 果 同 在 有 . 而 且 美的 的 的 大的 可 明 丽 怕 共 有 同 的 客 中之別 1 共業裏 有某種 業 亞 種 越 觀 白 還很 洲 南 中 的 覺 便 皆 , 的 得是 有 有  $\neg$ 

#### 八、十惡業

先瞭解 法內 相 邪淫 同 極的 十惡只是舉其一般易犯者, 有特殊的意思:佛法中的「善」和世間法中所稱的「善」, 0 「無記業 佛法 法所說 妄語 除  $\neg$ 善」是指積極地去做好事。要瞭解佛法所說的「善」之內涵 中所說的 的 兩舌、 別 「惡」是指 善業指好的業,惡業很明顯指的就是不好 業し 「善」可分爲積極的與消極的兩種 惡口 和 「共業」兩種以外 哪些事情。 、綺語、 若細說 貪、瞋、癡,主要共有此十項 則有無數。 佛法所說的 還有 現在分別述說如下 剛才提過的 「惡」,主要是指殺 一。消極 ?的業 的「善」 其範疇與層 善業 則 惡 次不 必須 不造

- 殺 生 : 凡故意殺害任何有生命的眾生 即稱爲殺生
- 2. 偷盜: 不屬於自己的東西 , 你沒有告知物主而把它 拿走 就是偷 盜
- 3. 邪淫:與自己合法配偶之外的人行男女之事。

- 4. 妄語:講謊話騙人
- 項對 5. 在家人來說,特別不容易做到 講廢話 ,講「沒有營養」 無意義的話 聊天 , 扯 淡 等 都 屬之。
- 你 如何 兩舌:指搬弄是非,令他人鬥亂;說東家長、 ,可是我不相信……」等等這類話,都是屬於 西家短 兩舌 , 人不 睦 0  $\neg$ 老張 說
- 算是惡 詞 ,並不需大聲叫 7. 惡口 口。又譬如生氣時所罵的「混蛋」 ・惡口一般是指說髒話,但佛法中則不單指說髒話 ,連小聲講也算是「惡口」。 亦是惡口。其實口 中若說出 , 連大聲呵  $\neg$ 混 斥 他 人也
- 意 等生貪愛之慾 貪 心中對五欲 (財色名食睡) 六塵 (色聲香 味 觸 六 根 眼 耳 鼻 舌 身
- 人心 發怒、 」,每一法都可觸及你心口上的要害 生氣。這實在是很難做 佛法厲害之處就在這 裏 , 簡 直 可 皆是
- 英文老是背不起來 愚痴」 或不會寫作文等;愚痴是指不明事理 一詞在佛法裏有一個特殊的意義 , 它不是指數 糊 里糊 塗的 學不 好 , 特指 或是 不

明「因 殊的 滔滔 能一日千里 大好因緣趕快努力修學 愚痴 不絕, 門修學 [緣果報 所 但是於學佛來說 0 下 有些人看似能說善道,上下兩排牙齒有如利 的定義有些不同。有些人雖然從外表看來, 的 常不受出生貴賤與學識 道 理 而妄造種種惡業,這是佛 , 可 能反而是屬於鈍根 高低等的 限 法中特 制 ` 業障重的 0 木訥 殊的 法 劍 如 , 伶 意義 此 那 如愚 牙俐 好 \_\_ 型。 , , 希望大家趁此 齒 但 與一 學 佛法是很特 講起話來 起佛 世 來可 俗 對

立刻就 蟆精 意所作 多世人於言談時 在這十業之中,以造口業傷人的頻率最大,因爲動口既方便, ; 以上所 之業, 毒性强大 要傷 妄語 能傷人。記得我小時候曾看過一部電影「日本開國奇譚 人時 述之惡業,總結來說: ` 兩舌、 稱爲「意三惡業」。如此 常常也 能傷人於瞬間 只見它把大口一 綺語、惡口是口所作之業, 像這隻大蛤蟆精 殺 ` ,毒煙隨即從 , \_ 盜、淫三種業爲身體 般 身三、口四、意三」總共是十 只要一 稱爲「口  $\Box$ 噴出  $\Box$ 四惡業」; , 眾 所作 又快速,  $\sqsubseteq$ 毒氣 人皆不敵 裏面有 稱 貪 話 隨 ` 而 瞋 即 種  $\neg$ 隻大蛤 出 惡 身三 從 倒 ` 痴是  $\Box$ 業 0 而 0

#### 九、十善業

的三種 業合併說明如下 不造惡之外, 不貪、不瞋 極的 消極性的善業。不妄語、 善 業是「不造惡業 還須更進一步地 、不痴是「意」的三種消極性的善業。 。 不兩舌、不綺語、不惡口是 修「積極性的善業」。 因此,不殺生、不偷盜 茲將 然而我們修學佛 、不邪淫是「 消極與積極 的 四種 法除了 的 兩 消極 一所 種 消極 性善 +善

蜎、飛 、蠕、 積極地「保護一切生命」、「救護一切生命」, 不殺生: 動的,都要以慈心來愛之、護之、救之。 佛弟子於一切有命皆不故意殺害。 不但要消極的 凡一 切 有 不殺 命 的眾 生 生 , 還要更進 , 不 ·管 是

以我們 還要更進一步積極地修行布施。 修善 2. 不但要不貪取別人的東西 不偷盜:佛弟子於一切 以己之所 有利 益他人 「有主物」皆不故意偷 因爲偷盜是基於貪愛,覬覦不屬於自己的東西 (止惡  $\overline{\phantom{a}}$ 不令他人受損 取 0 , 不 還要更進一 但 於 消 極上 步多作 不 偷 所 施

違 修學佛 打好 至連學做人都 自己學 注意 別鼓 反而障道,亦令他人造罪,如是即不慈悲,亦沒有智慧 3. , , 善體他人,因緣具足了之後才去做,否則的話 再進而修學佛道。等基礎打好了,人道的基本要件都具足了之後 道;是故絕不能一廂情願,只一意執著自己心裏所想做的 勵或制止,這完全要看每一個人的因緣而定。學佛如果要行清 要進一步 不邪 : 一定要徵得配偶的同意;配偶不但要同意,最好要歡喜才好 淫: 不成了 丽 搞得 積極地修行清淨梵行。然而關於此點, 佛弟子不淫他人之婦 家裏上 0 學「佛道」要先滿足世間「人道」的基 下不寧、雞飛狗跳 、女(或男、 那樣不 子 ,不但事 ) 等。 對在家居士來說 但失去了 除 了 不成 本道 0 學佛 消 就 理 極的 佛 , 淨 , 把人道: 的 0 梵行 也常與道 一定要善觀 , 才有福報 意 不 否 則 並沒有 ·邪淫之 義 基礎 要特 爲 相

進 行 4. 得對 步積 不妄語:佛弟子不應妄語誑人。不但消極的來說,不打妄語 謂 方被我騙了 地修行「 實語 實語」。有些人很奇怪 , 表示我的「智慧」比他高 就是「說實在的話 , 在騙人之時 若所講 因此他被我愚 出 的 , 話 會產生一 每 弄 騙 句 皆是 種 因 而 奇 , 實 覺 異 而 話 得 的 且 自 1,1

久而久之, 自然話一出  $\Box$ 人皆深信不疑。 否則其結果, 會 如 同  $\neg$ 放羊的孩子 \_

提醒自己「不作無義語」 戲笑。 5. , 不 若有所說,即談佛法。在家居士在這一點上,較難做到 . 綺語 積極 : 地修 不綺語 不綺語 在消 ,少說廢說 ,即無事時, 極方面 ,是不講 保持「聖默然」(如聖人一 廢話 , 不說沒有營養的 ,但至少也 般 話  $\neg$ 須 或 然而 是 時 常

這並 睦 如毒 百 自 則是看到別人將有鬥亂時,便要盡力地去弭平, 非是不可能的。 個  $\Box$ 6. 三站 舌頭 蛇 角、 實事求是,莫作調 不兩舌: ` 在 反目、鬥亂 毒 0 也許 蠍之屬等 邊冷 所謂兩舌是造謠生事 有 眼旁觀 修「不兩舌」的善業, 人會問: 。兩舌之人, 其中即有很 , 頗 ,這句話頗有問題 口中生出 有唯恐天下不亂的味道 照地藏經所說 多舌頭的 百舌, 以及傳 在消 有這個 舌 別 極方面是不破壞別 。這顯然是消極地 人的話 , 頭分叉) 將來會得 讓雙方和 可能 0 ,  $\neg$ 嗎?你若不信 因 實事 百舌之報 而 好 對不對 造 求 0 中 成 贊成 是 **,** 國 兩 大家互 是 丽 者 對 有 在 積 故 的 間 句老 極方 可 動 的 內 ΞΞ 知 物

萬不要火上加油 三 犯 了 定須要大 應該是希望大家都和好才對。看到別人吵架或打架時 「兩舌 家都 」鬥亂的罪過 說 起來鬥 「對!對! , 丽 0 揍得好! 且看到別人在鬥 」或是「罵得好!該罵!活該 也不應只「袖手旁 , 應儘量將雙方拉 觀 !  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$ 等 , 開 置 , 這樣 身 , 事

其性皆 坦時 但不  $\vdash$ 即 綿 如見「 是剛 應軟言慰諭 綿的 不惡口 大聲責人,還要積極地安慰他人,地藏經 , 「柔軟語 令人心生怖畏恐懼 便要軟言慰諭 强 , 刀光劍影」, 舒 , : 講出 爲佛 服極了; 」是佛六 , 令生無畏 來的話 第子 –能安慰別人是大功德,是菩薩的修行;相反地 是故修行人不應惡口 + , 一來一往。大聲斥責也包括在惡口 四種 如同兩面鋒利的刀 在 , 是很缺德的事。所以 消極 令生安穩,這便是積極地修行「 梵音中: 方 面 的 的 不 種 仴 , , 不 中所謂 咄咄 應該 此 行 種 ,  $\neg$ 當 學佛 梵音 逼人,自傷傷他, 惡 看到別 「軟言 П 聽了  $\sqsubseteq$ 樣實行軟語 慰諭 裏頭 之後 不惡 人心生怖 還 要積 **,** 0 ,  $\Box$ 所以爲佛 令 極 畏恐 故 看 0 地 整個 恐嚇 到 觀 一切 修 別 行 眾生 生 講 或憂 弟子 心肝 人不

8. 不貪: 「貪」 的相反就是「 捨 佛弟子不 但消極的要不貪, 更要積 極 地 修

行種種布施: 財施 法施、 無畏施 以利安眾 生

夫及普通修行 生完氣之後 功德 若說 坦 法的二大法門之一,另一法門是智慧。 「眾生的 好先生都是脾氣好 聽到這 因爲 佛弟子不但要消極地修行「不瞋 , 9. 不是因 不瞋 :**「**我一 0 「脾氣大」就是表示缺乏慈悲心! , 於 罪惡之本 裏時,須多加自行反省 慈悲心凡夫也能修得,而大悲心則層次極高, : 頃刻間 爲別 就 人可能會有些許的慈悲心忽隱忽現 好像 切都 人令我生氣而不舒服 很好 是生 。  $\neg$ 付之一炬。 , 破了 心 因爲一生瞋心,就如同燃起一把野火般 裏很慈悲 , 氣 就是脾氣不好」。這句話,內行人一 功」一樣, , 佛弟子不 學佛 , 、慈眉善目的嗎?所以 努力控制自己的脾氣才是。 \_\_ 陣子的 內心非 但消極的要修不瞋, , , \_ 而是氣自己:「 還要積極地修習慈心 悲」有兩種 有慈悲心的人, 常地 人都 懊喪 會有如此的體 此種慈悲心於 , ` 我爲什 十分的 是佛菩薩才有的境 一種是 ,你若是個容易發 都是脾 還要積極 再者, 聽 「慈悲 麼會這 不舒 驗 , 悲心。 世俗上 氣 把辛辛苦苦 , , 就 坦 好的 是要笑掉 地修習悲 麼生氣 是 瞋  $\sqsubseteq$ 0 則 , 慈悲心是 此 恨 。君 : 時 稱 每 脾 心 種是 所種 的 可 氣 不見 大牙  $\sqsubseteq$ 說 不 口

則再怎 三聖學 滅法是 德都盡裝其中 若是完好無破洞 及利 妒 心 」上的這些漏洞,去掉惡業習,使心體沒有惡業的缺陷與漏洞 由 `  $\overline{\phantom{a}}$ 害關係 瞋恨等 屬於 於眾 麼裝東西進去 使內 生 有 ,不會漏失, 心清淨堅固之後 心是生滅無常的 等而有所改變, 心有所不同 ,就如同器皿上之漏洞 漏 ,所裝之物就不會漏失,這就是「無漏」的意思 的 ,遲早還是要漏光的。所有眾生其心體內的任 ,所以同情心也只是一種「 **,** 因而得稱爲「無漏功德」。 同情心是刹那生滅的無常法,可以 亦即是孟子所說的 ,這種美德才能轉變成「無漏 ,所以我們的同情心 這就是說: ,而修行的目的,就是爲了 可能這一刻有同情 「不忍人之心 有 也是跟著生滅 漏 的 引德性 山的 心 因 一時間、 功德 無常 , 0 0 ,則所修之菩提功 , ,要補好 如果是有 而 何缺 非得 不忍人之心 下 0 0 點如 譬 要修 此種 地點 我 刻 如 自 破 器 們 戒 一心 私 洞  $\blacksquare$ 定 常生 消 對象 `

不痴: 如海 追求智慧最根本且最重要的 佛弟子不但消極地要去掉不明事理的「愚痴 愚痴的相反是「智慧」 方法,是深入經藏 佛法所說的 故三 智  $\sqsubseteq$ 皈依 慧 而 有三 且 偈說 更要 種 積 聞

識 是「靜· 業之 更於 去思惟佛所敎 能十分了 第 思慧」起而修行, 中 靜 的 經消化之後,  $\neg$ 坐中以 中修」 資 與修 料 故易 亦屬之; 以淨法由外往內 慧 0 」往下層輸送, , 「定心 救的 , 成就 所以心中須要經過一番整理,才能弄得清清楚楚。 所 謂 而「 一是「動中修」。「靜中修」是指在修行「禪那 所理出的頭緒  $\neg$ 無 種 聞 0 修慧」 第七、 動中 如是所得的智慧稱爲「修慧」 」深入地去思惟 種道理 聽 慧 智。 經 則因爲是於定中修習佛智, 「反熏」 而深入於第七或第八識,以「反資」( 敎 第八識原有的結構 由前述可 。如是,原先由思惟中所得的結論 ,是於 所得的 ,就稱爲「思慧」。 八識,便漸漸可以「轉染爲淨」  $\neg$ 、體會、熏習,此時的修習 智慧就 知, 所得的智 靜中修」 聞慧 叫聞慧。其次依據所 慧 (於禪定中修) 經過六識反資的 0 。此處所謂的 與 「聽聞」不 由於我們 「思慧 如是便可 」通常僅及於 所聽到的 一時( 有 把所修集的 ` 次第 定是用 便是 修」有二 思惟之後 得 了 法所 的 0 基礎之後 聞 、系統 在靜 「與定心相 慧 耳 上 多半還不 去聽才 出 坐中 再去思 種 並 , 再依 前六 世善 等 : 0

45

繼續在 是非常高的 在行住坐臥中修 行 ` 修行 住 ` \_ , (其實是「散心方便修」) 絕不是初學者所能想像得到的。所以千萬不要隨便說 ` 臥 中 亦能念念不斷地依此法來修習 ,否則便有大妄語之虞 , 因 此 ,所謂  $\neg$ 動  $\neg$ 我都是 中修

# 十、「修行轉業」與「算命」

業 命仙 常聽說 改 八識 成所 變 會幫 \_ 並 \_ 0 , , 積極 到此 的 命 令其轉染爲淨 命運之形 一看 頗有 運也 「命運」 算 ,我們即可了解世俗所謂的「命運」,以及應如何 地勤修十 就隨之而變。 但常常是算了老半天, 些已經皈依 成 知他是佛弟子,常常就拒絕幫他算 0 , 爲六根 善業」;這就是「以佛法的修行來改 現在我們若要改變命運,便要運用佛所教的 :亦即把八識中所貯藏的業習之結構 吸取六塵, ` 然而如何改變業力的結構呢?即是 受過戒的佛教徒還去算命,當他碰到比較老道 仍然算不出來。這是因爲被算 使得八識受熏 。若是經驗比較少的 、受染污 變命運 加以改變,業力結構 作爲 , 「消 成爲業 的 種 種方法 的 極 方能 原 |算命 地 人已 理 習 不造 一及方 , , 的 來 仙 大 反熏 法 十 而  $\neg$  $\neg$ 0

之象 雖然尚 學佛又受過三 吻合?至於有 (鬼神) 的 八千萬 即使去算 並 常把 未顯出 及法 開始修行佛法 麼呢 一見到護法神 不要因 相 命師搞 重大的 違犯三皈依) 皈五戒的 的相命師是利 , ?因爲受三皈五戒的佛弟子有許 恐怕 [爲貪愛 也算不準了 得撲 轉變 , , ,此人一進這種命相館 早就逃之夭夭了 朔 ` 憂慮 但內 他的 用靈媒來算 迷離:奇怪 其實你 心裏已 業力的結構 ` 恐懼而 也 用 經開始漸漸 命的,這種情 !怎麼手相與臉相不太配合?跟 去抽 不著去算 所以相命 命命 多護法 籤卜 , 相 運)正在 命 命 在 卦 變了 神 仙就 師自然就 形則更爲明顯了 佑其左右 那是犯戒的 無法「 因爲 0 改變之中; 這種 \_ 你 啓 靈 」 若眞 跳 正 ,算命之「靈 一在轉 不起來了 皈 因此 : 與靈 |變中 依於 如果客 依 八字也不太 他的 界溝通 外 的  $\sqsubseteq$ 0 人是 道 媒 未定

### 十一、業力之車

不 何 ·願意  $\neg$ 佛教  $\neg$ 隨業飄流 徒」 呢 ?  $\sqsubseteq$ 的  $\neg$ 佛教徒」的真義應是: 0 有 句 話  $\neg$ 隨緣  $\neg$ 不甘 常常被人誤 於受命 運撥弄的 用 用

殊超凡 因爲 坐在 它 善方 如 有 夫 事 不管你 是受業力之驅使而 眾 來 如 火 飛 制 ` 的 果你 或多麼 定的 車急 快的 自己 前 成 便 或改 本 \_ 進 0 不 , 如 軌 馳 , , 車上 即 道 妄想一步登天 願意繼續再待在這「業力之車」上,而想要跳出 何跑 這就 跡 而 渺小的事 才 過, 使 , , 帶著車 明明知 業力是很不可思議的 可能辦得到,否則冒然跳車, ` , 是業力的 如何跳、 你就 從台北到高 你必須是大修行的人 做 , 是想下 上的人 種 」飄流 你都還是在你業力的軌跡範圍之中, 種事、造種種業;然而不論你做什 , 力量。 就 如何走動,你仍然未能離此 也 J 只能眼 雄 及物向前 會導致走火入魔一樣 ,業水飄 , 也下 , 因爲業力的關係 你 不了 睜 中途想在 譬 跑。 到哪裏 睜地受業力 , 0 如以天文學來看 且有 即使 這一列車就 非死即傷。這就好比 斗 , 很 六 你 你 大的 , 或嘉 驅遣 0 不做 就 你 到 乘坐 功德 義下 若想令你 車 任 有 哪裏 何 如 \_ , 在這列 與道 步。 麼事 我 去 事  $\neg$ 車 , 在你 們 , 辦 業力之車 , 力 除非 同樣 那是不 現 的 它 法 , 北你若修 業 在 不論  $\neg$ 也沒 由 也 福 業力 業力之車 還是 你 力 的 坐 己 德 的 在 有 多 \_ 可 有 , , をなった 之車 行 這 \_ 非 控 會 能 你 智慧 常特 不得 制之 帶 般 的 沒

這就 速度 是 會覺得自己 卻  $\neg$ 可 地藏 思 絲 在 可 , 知眾 毫不 議 而爲 自 明明是紋 轉 0 我也 ட 什 是倒吊著的 生的業力 知 及 內所提 :麼我們 不覺, 公轉著 曾經 風 不 到的 實在 並 且 想過蟑螂、 從來也沒有覺得 0 丽 ? 「眾生業感如是」 會不會覺得很難 不 奇 可思 點都 妙的 而 我 螞蟻 議 是 不受影響 0 再者 地球 知道在 ` 我們是被 壁虎等 過? 時 , , 0 這非常 地 彷 球正 彿這 倒吊 刻刻 會不會腦充血 , 當 在運轉時 著呢? 個 他們爬在天花板上時 以 寂 地球真 這麼 靜 的 大的 由 同 此 的 時 ?會不會掉 , 我 是「 可 速 們 度 知 寂靜 眾生 在 有時是位 轉 正 一的業 下 的 在 , 來? 不 大 著 力 知 在 地 這就 會不 實在 而 \_ 方 我

運 所 後照 才在 以 如 何 著 反 都 而 是整個 變得 修行 熏呢  $\neg$ 可看 法 不 0 ? 到很 生命 從聞 修行 依照 樣 **這個方** 多 的 了 學佛 方向 思 如 不 何 |都轉變| ·僅是思 轉變 的 法才可能 修中去熏習: 命 , 當 運 了 想及言語 他真正進入 轉變業力及 , 甚至整 時 先聽聞 , 改 曾 變 個 介 狀況 佛法 命運 紹  $\neg$ , 心 甚至連他 說 之後  $\sqsubseteq$ 0 ` 及看 與 當 業 變  $\neg$ , 經 命 的 便 身 力 轉變 長 有 典 運  $\sqsubseteq$ 相 也 的 如 , 改 都 時 也 方 改 頭 跟 後 法 , 思 不 是 變 換 著 惟其 面 轉變 只是

幾乎 所以 遠超過「蜜斯佛陀」化妝品 改 修 \_ 相 行佛 點一滴全都在臉上寫著 」這是大家所熟 法 不 可 以 知的 「改業」、 0 爲什麼呢 0 修行佛法有如此大的好處,其「美容 改命 ?因爲相由心生,心的狀態(心態 」,甚至 於 可以 一改 相 • 俗話 」的效果甚至 ) 如 說 : 何  $\neg$ 

### 「十二有支」 與 「轉變命運

就是說「因爲有『無明』這個條件存在,所以才產生『行』」。接下來是「因爲有 有 的「緣」以英文來解釋較容易懂:「緣」即是"Condition"(條件)之義 緣」字在此是及物動詞。 常講 + 有緣生、老、病、死。」現在介紹的這個法門,是比較深入一點的佛法 行 緣識 因緣 的 法 中  $\neg$ 因緣果報 **,** ,識緣名色,明色緣六入,六入緣觸,觸緣受,受緣愛,愛緣取 改 變命運的方法還有一種,即是修行「十二有支」。十二有支 我相信很多人對這名詞雖是「耳熟」,但不一定「能詳」 」其實是從「 「無明緣行」的意思是:「以無明爲緣則有行 十二因緣」來的。「十二因緣」是: 其義  $\neg$ ; 這個 此處 明緣 也

産生『 ட 名色 這個 條件存 , , , 在 因爲 所 『名色』而產生『六入』 以才產生『識  $\neg$ 因爲有『識』這個 」……以此 類推 條件 存 在 , 所 以

假名 物沒有 質 以說 白 其意義就是 出 0 」)。心本來是靜止的,由於一念糊塗(「無明」),而產生「動」  $\neg$ 糊 現在來詳 無明 金剛 形象 有形 里 六入」。六入指眼 糊塗的狀況 , 與物質 經 可得 分別 心動」。大乘起信論上說:「以依無明故心動」 「無明心動」。 中 有相者謂之「色」,無形無相, 細 「無有少法可得」這句話,即是依據這個道理而來的 解釋這「十二有支」。 意好比 只是空有虛名,故佛法中稱之爲「假名」 ,也就是指「色」、「心」二法。色、心二法 識 別也。一有分別就生「名色」,「名」指精神, 。因爲一念糊塗以致產生「行」,「行」指心行(心的 是我們身體的 耳、鼻、舌 「心行」就是「心動」,一有「心行」便產 大門 、身、意 「無明」(女介か Avidyā) 樣 但有其名的 。爲什麼稱 我們所攝受的 , 稱爲 0 ,所以「無明緣行 所有的「心相 出生 「名 一呢 法 0 , 「分別 的 都 ? 生 是 因 因  $\neg$ 狀 心 」」指物 精 態 就會 是是 都是 神之 <u>د</u>  $\sqsubseteq$ 不 所

這三種 接著就 顆樹下 打起羽 度來看 作樂而 到這裏 **貪愛心** 六個 樂。 球 孔 是 我以前 毛球 不自 生出 道而 一受」 即產 ,這應是屬於 , 當 幾位老婆婆看到 甚至連對苦受也 一定會覺得 辛苦的 知 太辛苦了 生 進  $\neg$ 因爲我高· 「受」 都能令人產 觸 在 0 入 0 譬如 (你們 屛東教書時 苦? 愛打球的人在大太陽底下 不可思議 0 尤其是下 「受 知道 中是足球校隊 \_ 以 7我們, 生貪愛 可是當 還是樂呢?我 會 稱爲「入 」是接觸的意思 起貪 , 屛 」是感受之義 ,有一次剛 大 時我 就不停地好心 雨 但 愛 東夏天的太陽又是非常 , 八」。這 時 你 由於眾生心 , 所 們 環 (視周遭 還得 卻覺得 所 想老人家一定會覺得那 謂 用過午飯 以深深 的 六入又稱爲六 。受有三種 , 指六入與 在  $\neg$ 泥濘 打得很 練球 自生顚 的 被 勸我們說 虐 , 人 裏踢 太陽正大 待 , 而引 過癮 、外六塵接觸 包括 倒 個 狂 想故 撞 苦受 中 」就 :  $\neg$ 以爲樂 你自己 滋味 毒  $\neg$ ` , 少年仔 或六 是 但 ` , ,不但會於 一越是滾 點也 我們 樂受 很苦 如 0 此 足球隊員在 門  $\overline{\phantom{a}}$ 0 0 , 六根一 不覺得 , 年輕 若從局外人的角 `` 兩 就在不遠之處有 多少都是 0 0 六入 得 來這邊蔭涼處 、三個 我 不苦不樂受 想有些 「樂受 與外六 人卻 苦 泥 在 同 覺得 苦中 事卻 」起 舉 塵

之際 中來 些例 是含著眼淚的 可言 裏越覺得樂在其中。 <u>.</u> , 子 技藝與學問之成就 , 甚至可謂 所 他 , 就可 他必定無法繼續做下去,因此可說他的苦修、苦練,其實也是 到底 謂  $\neg$ 」,亦可說是對世人很正確的描述。 是樂、抑或是苦呢?倘若他本人覺得「全然是苦」(其中 以瞭解:世人對苦與樂的感受,實在 吃得苦中苦,方爲人上人」。而當這些人正在「苦練」、 「樂在其中」。英國詩人雪萊曾說:「所有的世人在笑的 現在上了年紀之後,反而奇怪當時自己哪來的 ,多半從「苦」中來:從「苦練」、 難以定論。 「苦修 再說 那股 , 勁兒 切冢 毫 時  $\neg$  $\neg$  $\neg$ 無樂趣 苦修 生的事 苦 苦讀 候 0 樂參 從這 ,

生、老、病 愛而 與外境接 一旦有「受」產生之後(不管是那一種受) 生執 「取」之心, 死」便都跟著而來。 觸 」之後便產生「受」。 取」得之後便想永 佛說以  $\neg$ 久佔 , 便於此「  $\neg$ 有 顚  $\vdash$ 倒 受 ` 故 擁  $\sqsubseteq$ 生 有 , 而 愛 擁 取 有  $\blacksquare$ 著 之 外 , 接著 後 ,

故 稱 以上  $\neg$ 有 解釋的是「十二有支」。此處的「有」是指「有法」 法 \_ 或 「生滅法」 「支」是項目之意,共有十二 項 , 以其 , 故 (「有生 + 二 因 [緣又稱 滅

之後 老、 變這既 浮沉 懀 一不有 \_ 的 \_ 不 ,  $\vdash$ 支」。 皆是諸 支修 再於 定的 Ė, 0 否則 死, 一呢? 」方面修得很好,其實是「瞋恚心」的一種表現) 如 有 形 因 何 這就是凡夫的  $\neg$  $\neg$  $\neg$ 會由於光修「不愛」,而看到每一個人都產生憎厭心 不愛」。然而此地要注意的是:不但要修「不愛」,還要同 佛 取」支修「不取」,達於「不取」的境界之後 現在便要修 須修 領 袓 「還滅 運 悟 師  $\sqsubseteq$ 修「不有」就要修「捨」。於 所傳 呢 ? 條鎖 0 「不愛不憎 接著 門 「不有 鏈狀 生受苦的本 「順 「無上心地法門 須反回去修 」呢?要從「有 因緣行 ,循環  $\neg$ 二、行於 」,才能改變墮入生死循 係由 不息 因 ,  $\blacksquare$ 稱爲「逆因緣行 ,以及一切眾生輪 , 又稱爲  $\neg$ 」支開始起修 「受」而  $\vdash$ 中道」, 眾生皆是隨順 (參見四 「有」支能 來 才能 祖的 滅 能 門 0  $\sqsubseteq$ 究竟 因爲 迴生 環不已的 `  $\sqsubseteq$ 「信心銘 , 不愛」之後 或 0 如此 ,  $\neg$ 0  $\neg$ 各位 便更溯其 捨 擁 大 行 \_ 便由 一而 解 」而達「 有  $\neg$ 命 須 應  $\sqsubseteq$ 脫 個 , 知 誤 運 如 , , , 極 更推 因 以 時 才 何  $\sqsubseteq$ 為是在 望你 不 有 , 才 現在 而 有 海 如 生 能 不 於 到 何

是要 何修 產生任 <u>,</u> 於 0 先 這 受 \_\_  $\vdash$  $\neg$  $\neg$ 種 是 試 , 何  $\neg$ 即於此 的 順 不貪此受」,如 道力 相 「受支」修「不受」,  $\neg$ 修學了 意愉悅的 的 實  $\neg$ 無 , 法中。 唯 故 所說的身心二法的種種現象:身有「身相」, 禪定止觀法門 在 **,** ? 識 於 0 \_ 於 「喜受」而修「捨」。如此修行才是修無上心地法門 然, 學 修 有了以上的基礎之後, 或「在刀 種 感受,乃至念經念到生起法喜時,  $\neg$ 「不受而受,受而不受」,才不至落於斷滅 種會令你引起煩惱的境緣,就儘量不要去接觸。 及 然後再配合「性宗」與「相宗」的法門 不受」之後,更應推窮其因,而於 **冷禪宗的** 此即能達到所謂「受而不受」 , 慎 口上修」。修行層次若還沒那麼高 可用來收攝六根。 小心才好。 如何修不受呢?當 「心地法門 再進而深修「本識 「六入」這一項要如 」配合來觀察諸識的變化 「名色」(身心 有  $\neg$ 即應馬 受」產 0 譬如 「觸」支修 , 心則有 一齊修 Ŀ 何修 就 ご這一  $\neg$ 坐 0 覺知 一心  $\neg$ 不要虛 呢 因  $\neg$ 便要立 , , 相 有些人說 不觸 若身 從 以 項的 **,** 期 要 加  $\vdash$ (收攝六 則仍是 妄 道 與 修 \_ 刻 如 是由 0 去貪 法 ` 自  $\neg$ 要 己

治「心地」。

### 修心、明心 與「熏轉業力

這恐怕 之後 一切「心相」(一切內心所起的現象)。佛經中說一彈指有九十 Ŀ 0 」是以姆指及中指的第一節,用力相擦擊而發出聲響。 的 句話 都是大話 才能對治 們常講:「學佛是修心」 說 實在 了 了 有所謂的 知 那已經是到達「明心」的境界了-點禪宗的 心行 殊不知要真正能做到心裏時時刻 而眾生之心在一刹那(一念)之中 解什麼是「心」,及「心識」。只因為眾生糊里糊塗的時候 「七處徵心」,須先把要修的「心」找出 的心性及心相;若不知心的性相 「心行的軌跡」確實了知之後 東西,就常聽他說:「我時時 ,事實上,若沒有經過以上所說的層次 刻都明明白白 - 所謂 ,便有九百生滅 「明心 ,要如何起修呢 刻 , 方能 一彈指頃」已經是極短 刻 心 ·刹那 」即是明了 裏 知道爲 來 都 可不是件 明 明 ,次第修 白 麼 ? 刹那 容 會 自 白  $\neg$ 易的 心的 起無  $\vdash$ 來

始產生變化,這是「異相」(變異之相);有了變化之後,漸漸就 已達「 生 '間還快得多。 萬 0 **پ** 爲「成、住 應接不暇 對於自心中每一個「生、 間 切世間法的生、住、異、滅四相的嬗遞是相當快的 生起之後,跟著便有「停住之相」(住相);停住短暫的時 一切有情不管是身相或心相,都含有此四相:一開始時是「生起之 說是:「念念都明明白白」,否則即是妄語。 一彈指間所生出的八萬一千個「生、住、異、滅」相 生 」的地步。若確實有這樣的功夫,即具有菩薩之慧眼 滅!六祖在法寶壇經裏講:「明心號菩薩」 、壞、空」。 好似看極快速的幻燈片,或將錄影帶「快速向前 一彈指」之中卻有 滅」的 刹那有九百生滅」 簡稱。在有情界稱爲「生、住、異、 「生相、住相、異相、滅相」這是有情界的「 住 異、滅」之相都能清清楚楚、了了知見 , \_ 刹 的梵文是 **そ**て Kṣana, 你若有「慧眼 , ,若人能 快到「一彈指 滅」,而在 」實是比 (Fast Forward) **漁會有「** 間之後 夠 在刹 滅相 頃 相 無情 見自心 這才能 生滅 生 自 刹 便 那之 會開 出出 四

慧工夫 菩薩的 明 知道如 一般 0 遠境界 何觀心 事實 能「了了知見」自心中的「生、住、異、滅」四相,而達念念分明,實是大 0 因此「 我 所看到的也是「 們眾生若未證得 明心 」的菩薩不是那麼容易當的 一團迷糊 禪定三昧 , 心裏多半是亂 , 很難能「念念」(刹那 更非口說就行, 糟糟 的 , 即使在文字邊上 刹那 須有實際定 ) 皆「分

它, 變的 習 0 , 以期轉染爲淨、轉識爲智、轉凡爲聖,這就是學佛的最高旨趣。 綜上所 我們修行佛法, 使我們整個的 (因爲命運是由業力造成的) 說 我 「命運」,不會再照原來那樣的軌跡去運行 們 應該如是了知,而針對我們自己個別的業習力,努力去熏轉 修行主要的目的 ,所以眾生才可能依修行而成菩薩、最終成佛菩 , 是要轉變我們原來的業力, 。由於命運是可以改 改 變我 們 的 業

——一九九一年+月講於美國・克里夫蘭・大慧精舍

# 弗洛依德心理學之比三、佛教心理學與

## 甲、弗洛依德心理學概説

## 一、「意識」與「潛意識」

analysis) • 說是一項重大的突破。弗洛依德把人類的心理狀況分成兩個層次:一、「意識」層 面這一層的稱爲「意識 (Consciousness) 亦即是從十九世紀中葉到廿世紀。 弗洛依德是奧地利的 其特徵在注重下意識及潛意識的探討 <u>,</u> 「下意識」或是「潛意識」層(Subconsciousness) ,指一般的言行舉止 一位精神科醫生,他是一八五六年至一九三九年之間 他的心理學又稱爲「精神分析學」 (Psycho-` 思維等;「潛意識 ,這在西方心理學的歷程中,可  $\sqsubseteq$ 則位於意識層 。在表

超乎尋 居及社 比多」 之賜 不動的 文譯 這個名詞也是弗洛依德創造出來的專名,代表社會習俗、道德、政治 部門 力 儲藏室稱爲 化等等一切外在的因素與環境的總合,這些「超我」從我們一出生之後 自我 是意識 的 Ego" 成 。Ego等於英文的第一 常的 (libido), 會就 泉源 \_ 。「自我」(Ego)之上有一個 它與「以德」都是屬於潛意識的範圍。潛意識處於意識底部,平常它是潛 「以德」。 "bI" 的一 路壓到潛意識層下去 (自我),此字原是拉丁文,現在之所以能如此普遍,完全是拜弗洛 ,是與生俱來的。 ` 甚至不 直 種積 不斷地填塞給我們 , 依照弗洛依德所說,以德是人類精神的大儲藏室 係原始狀態的一種「性動力」(Sexual Drive) "bI" 道德的意念等等, 存 體 ,亦是其原動力的來源。弗洛依德認爲下意識形 人稱代名詞 也是拉丁文的人稱代名詞,是第三人稱中性的「 在這泉源的背後, 0 此外, , 日積月累,等時間久了 "I" 「超我」(Super Ego), 也全都被 我們的 , 中文譯成「自我」。 有個中心,弗洛依德把它叫 一些不合法的 超我 」壓抑 , 想法 住 便把原本 操縱著 ·Ego有 , ,也是 沉 爲主司「 積 或不合習 、習慣 在 到 「 自我 父母 意 個很 它 切 性 做 的 層 山的 主 大的 \_ 文 伏

是很忠實地 發潛 同小 睡 , 說戲 因而 , 覺 在的恐懼、憂慮等種種壓抑的情 或移花接木一番, 作夢的 劇 成爲所謂  $\neg$ 再現 一般。這些「情節再現」的 \_ 時 , 候  $\neg$ 非原原 -意識 再以 偷偷 種種新 本本 地浮 或 現 `  $\neg$ <u>一</u> 五 一 出 的 意識 來 目 面貌呈現出來; 的 0 然而 十地表露出 **پ** ,是爲了滿 這些經過壓 這些被壓到 來 足內在深沉 有時甚至還會 , 7潛意識 抑的 它通常都 影象 的 的 編個情 欲 會先改 東西 望, 並 不 或爲 節 頭換 一定

形的 bols 析後 對一切生物來說是重要的動力, 大的 Young)之時 缺 , 以上是弗洛依德心理學的一個簡單的架構 成爲種 例如電 點 譬如 變成 就是太過於强調「力比多」, 線桿 多少與性有關聯。 患者夢到 ,才加以改良,不再那麼著重性或力比多。雖然我們不能否認 種遷强附會之說,甚至荒謬不堪。 就說是象徵陽性的器官等等。 一個圓形的東西, 但是並沒有如弗洛依德所强調的那樣概括 一切夢境、 任何事 分析師就說它是陰性的性器; 切想法都成 0 後來到了 弗洛依德 一經過弗洛 因此,弗洛依德的學說演 在晚期 他的一 依德及精神 性的象徵」 位 時 繼起者楊 , 其學說 分析學 若所夢是長 (Sex 以變到後 格 切 有  $\neg$ sym-個  $\widehat{C}$ 

此無他。

### 二、夢的解析

還有 德學說 有地瘋 始反 不顧 種屬 主義 於不合 思: 思潮逐漸 。此種 人走入偏 狂大屠殺, 」的天下,都只承認 興起之前 們現在來看 「人真的是理性的動物嗎?」他們開始對這行之已久的理念產 理性 容易明瞭 觀念一直延續到第二次世界大戰;第二次世界大戰時,由於人類空前未 轉變, 虚 風 認知 無 , 看弗洛: 這時西洋的人文科學家、哲學家 主義及存 而斷定「 一切心理學乃至於整個社會習俗 漸 控 漸 卅 制的層面 依德心理學對人類最大的 地演變成否定傳統的理念,結果變成矯枉 在意識範圍以外的, 「意識」的存在 人類是非理性的動物 在主義者 ,便認爲那根本是無關緊要的事 就是如 就絕然予以否定, 因爲意識所呈現與認知的 \_ 、文學家 貢獻是什麼?二十 而促成 完完全全否定以往 以及西洋哲學方面 、思想家及宗教家才開 尤其是像 ;,可以完 過正 反思 生懷疑 紀初 與 「 正 東西 直 都 到現在 全置之 洛 的 一這

究 流 關的 於世 皆 深 · 扮演了 入探討 始正 , 而且是整體生命中不可分割的一部分,甚至認知了夢在 視 十分重要的角色, 劑就 而且越來越時麾。至於夢與潛意識,也覺得它跟 類 「非理性 是弗洛依  $\sqsubseteq$ 的 於是而有所謂「夢的解析 一面 理學 , 不再盲目地抹殺它 從此以後 西洋人一反其近三 」之學術 , 亦 不逃避, 人類精 人類的 研究 及臨 神及 生活 甚至起而研 心理方 是 密切

# 三、「意識流」與「自由聯想」

在 不由 成 代 大 , 成整 兒童 洛依 己地在受其支配著。 理 學 個 期佔 中使 人格的 三三忘掉 對於 有 用 相當重要的分量 人類的 得相 背景,這些背景因素雖然是看不到 以至於這一 當 兒童期非常重視 有個眾所週知的名詞 頻繁 , 這也是出自於弗洛依德心理學。 個時期的許多東西, 0 當一個 , 人長大之後 他認爲一個 「補償作用」 無形中 的 , 通常 但每個 (Compensation) 對於 都 的 被 補 擠壓 自己 人冥冥之 償作 兒童 到意 用 中 形 層底 成 , 都

大之後 主要原 以前 , 因是: 即成爲所謂的 由於某種原因 想盡 辦 法 若有些願望在 去彌補這「  $\neg$ 寄望於下一代」 未能學鋼琴, 缺憾」 小時候達不到,而 現在就希望自己的兒女能學 , 0 這其實是補償作 如果自己實在無法實現 且一直引以爲憾 用的  $\neg$ 合 , 0 常常會 理化 , 不能 轉嫁 釋 懷 到 , 0 下

代繪畫 全部 代詩 通常 糊塗 把心 技 , 乃 至 :吐露出 都 ` 的 中 現代小說 巧 是 洛 藝 現代音 ,  $\overline{+}$ 讓 依 想的 也都是脫胎於弗洛依德心理學的臨床經驗。其中有 來 德 九 病 用 知其所 二 十 人舒 來呈 心理學的另一個新名詞是「 這種醫療方式在學理上稱爲「自由聯想」。 樂,都大量應用自由聯想、意識流的方式 ,讓人看了,總是看不出個名堂來,真個是不知所云; 原原本本地寫出來、畫出來 舒 現 欲表達者爲何?換個 當 世紀文學家所稱的「意識流」及文學作品 地 人類 躺著, 心理與生活的實貌之絕佳門徑 讓病 人無所顧忌地把心 自由聯想」。 角度來看 ` 彈出來 , 這些光怪 現 , 在的 不僅醫學界 中所想要傾 隨作者自己想 讀者 陸 心理 許多所謂 中所採 其學 離的 醫生 理上 手法 觀 用的 , 甚至許 有此 訴 衆 新 在 的 的 到 潮 治 , 聽眾糊 派 新 卻  $\neg$ 正好 多現 意識 麼 的 的 儘 現 轉 量

### 者,就是弗洛依德。

受到 潛意識 是可以 便施以 就跟 治 般 至 而 一於受中 很 著 治 悔 , 恐怕 大的 流洩 裏的 治療 鞭打 於精 的 一旦患者心中抑積之眾多苦惱中有一件 的 將 衝 而 挫 現 方 的 古神學的 神 , 想把魔 有更多的 擊 折 在 法 出 病 , 則轉而 其方法最具代表 患者的處理 , 確是很 人在精 病 壓 也就 抑 影響 鬼打走。待弗洛 人要精神錯亂 求之於心理醫生; 憂幻 神 妙的 漸漸好了 , 而認 , 或 在 ` 苦惱 性的 以前 心理上有問題時 爲是患者有撒 0 0 , 是運用 依德 近代流行的催 等引發出 在宗敎方 而投告無門了 西洋 心理 也幸好 人採用  $\neg$ 上了 自由 買附 面 來 學行世之後 如 , 身之故 此 鉤 有 的方法 由 眠術亦是以此爲 聯想」或其 本是上 於自 如兒童以 , (被鉤了 否 是用 則 由 , 一教堂找 醫界 當 此 想 出 小草 他種 鐵 以 每當病 西 的 來 始認爲精 牧師 濫觴 種方 洋宗 興起 釣  $\overline{\phantom{a}}$ , 出 患者銬起 其他壓 地洞 法 敎 人發 基督 信 神 , 把病 種 作 仰 神 病 中 父告 教會 抑 的 也 來 式 不 蟲 微 也

潛 意識 學中 而言 之 最 , 幽隱深廣的部門是夢;而 在弗洛依德心理學所研究的範圍中 「夢」 依佛法來看 最有貢獻的是潛意識 , 也是屬於 人生的 , 而 其

佛

敎

w

時候便不是人生 因爲人生  $\neg$ 進步」 的 有 只是比佛陀所說的法晚了兩千四百年,且淺略得多 由此看來,弗洛依德能針對這方面作較有深度的探討 大半時間是在睡眠狀態中:你不能說醒著的時候是人生 , 是相 , 睡著的

# 四、弗洛依德心理學的歷史背景

思想 與凡 來世 古希 神 , 間 接著, , 比較嚴 (無異) 是希 · 及亞 神話 文化及制度達一千多年 西元十三世紀以前 里 伯 我們來探討一 即可看出 前斯多 肅 來 , 同時希臘 。這兩個文化一 臘精 德邏輯的影 其中 人也好 神是屬 下弗洛依德心理學興起的歷史及文化背景。 ,是羅馬帝國統治的時期 的神 搭配 響, 祇都 於 直到十三世紀左右, 尚科學與邏輯。希伯來文化是「 人 演變成「 便形成了 被 八本精神 人格化了 經院 ,所謂的 的 (有愛、 哲學」, 注重現世 。羅馬文化有兩個源頭 文藝復興勃發 「羅馬文化 有恨 統 領 神本精 較偏於 <u>ـ</u> 有 戦争 中古時期 其後再受基督 才開始有 歐 神 有 漫 , 和 的 注重 平 這 變 由

來果眞 異於當 盤的 是在這時開始 宗教與政治 最重要的是自由精神 naissance. 勢力及專制王 再生」)才對。文藝復興的起源,是因爲當時有些學者發現在古希臘的 文化 **,** 所謂的「文藝復興」其主旨是要復興古希臘精 時的封 樂等 以 文藝 開始 方面 或 所以「文藝復興」這個詞 其義爲 分裂 權 的 建制度與集體主義 福 的强大,故其表面上所提倡之改革多偏重於文藝方面 , 漸次擴 復興爲原 因此漢譯 爾 「再生」 到了 泰 、浪漫精神, ` 第德羅 展 八世紀 皆者乃以 動力 而及於哲學 , 因此 。有識之士因此起而欲加改革, , ` ,宗教革命的成功 而帶動了十五 以人爲本位 盧梭等幾位啓蒙主義大 「文藝復興」名之。此運動基本上爲從文學 , 的漢譯並不正 其所要復興的 思想, ,尊重個人價值等的精神 以期能全盤恢 ` 確 十六世紀的宗教 神 , , 實不僅只於 更促進了哲學革命 應是「文化 師 文藝復興」的原文是Re-, 都是在這 復古希臘 然而礙於當 了文藝 革命 復興」 , 仍未敢 的 個 0 精 這些皆大 精神 (或「文 時宗教 舊 期  $\neg$ 中, 教就 帶 及於 0 領

從 十 紀中 期 到 十 九世紀 由 於 以啓蒙主義爲主導的自 由 主義 哲學思 的 確

是先有 之功 紀) 的效果 興 府狀態 立 接著是凌駕古典主義的浪漫主義;到了廿世紀的現在, + ` 成 0 四、 政治革命 大致來講 熟 ,這在世間學上是很難得的一點 美國的獨立 、及病態的個人主義。弗洛依德心理學即是上承一 ` 十五世紀)、宗教革命 與普 , 弗洛依 一戦争 , 並且帶起了往後的種種革命 ` 丽 一發爲行 :德心理學所作的貢獻是正向的多, 後有法國大革命, 動 十五、 ,使哲學革命轉而演爲政治革命的理論依 十六世紀) 接踵而來的有工業革命 ,令達於高 則已演變成群龍無首的 • 連串的革命而來 啓蒙運動 潮 而且幾乎沒有什 , 可謂 居  $\widehat{+}$ 、經濟革命  $\neg$ 承先啓 ` :麼負面 ·文藝復 +八世 無政 後 ,

## 乙、佛敎心理學概説

### 一、「心」與「識」

現 在來談談佛教心理學 0 佛教心理學又稱爲  $\neg$ 唯識 學 這 個 是指

是心臟 方所 右 身各處也都應隨之而 入詳盡的探討 腿時 有 ,  $\blacksquare$ 才能有知 其實 而 所 結論是『 佛法 0 一固定的 然而 身中 以 , 左腿 佛就方便稱之爲 中所 結果觀 , 所 其他部位應無知覺的作用才對;但事實並非如此 「心」根本不是指那一顆心臟,心臟在佛法 遍 反過來 體 處所 也並不覺得有何反應,因此 要觀的「心 的原意爲認識 教中有所謂 會 由阿難尊者先提出假設,再由佛一一爲之破解 到後來 與 , 有知覺才對,但實際上當我們  $\neg$ ,若說心是遍全身存在的話,當我們揪身體任 並不遍於全身,則我們應只有在那 不遍』皆不成立」, , 「觀心 「心」。楞嚴經的「七處徵心」中, 覺得胸 」是精神的;而眾生精神的心 認知 」」法門 口好像有一 ` 別 有人於此法門誤 , , 這其中的奧妙 樣東西,硬硬的 能夠有認 『心是遍全身存在 指左手時 治本手時 知能 個固定處所 中叫「肉團心」, ,依佛所說 解其意 , 力的 只有學者自己好 , 右手並不覺得痛 因此 , 對「心的所在 。譬如: 到後 是心 的 不能 何 以 也是不 才會 為所 來甚至有些發 , 是在 處時 「若心· 所 說 有 心 要觀 感覺產 是物質 有 稱之爲 對 心 ,  $\vdash$ , 揭之 全 在身 有深 去參 固定 的

`

### 二、八識與根、塵

#### A、 前 五 識

任憑你 是完全 合稱 自於 力的 腦 產 會 的 了 生 讀 詞 爲  $\neg$  $\neg$ , ` 停電 發電 意識 的 書 句諸 教所 怎麼修也是無 也 「 前 想 , 但若仔 等 等 六 廠 不 如 謂 , ` 是「 亦 則 出 識 末 的 即 只 什 用腦筋思考 那  $\sqsubseteq$  $\neg$ 有 識 細 可 麼 心 , 心。 濟於 没發電 分析 以看 第七識 及阿賴 好主 切都是心 起來 事 廠 出 意 由 當我 名爲 耶識 的 才能 :  $\sqsubseteq$  $\vdash$ 0 , 種 是故當 其實腦 的作 解決 們家裏的 般 0 「末那識 識 人都 他的 讓我動動腦筋 其中眼識 所構 用 0 別是個 發 把人 頭 知 0 成。 電源 電廠 心 腦  $\sqsubseteq$ 世人 的 如 (思想 , ` 八識是: 短路 開關 思維 耳識 停 第八識名爲 何 作 止 切 供 詩 用 ` 鼻識 或是分 電時 記憶 呢? 有問 細 心理及生理 ,通常只須 眼 想 識 以 , 題 ` 、眼識 若只 電盤 分辨 舌 想 冏 耳 賴 識 `  $\blacksquare$ 識 來說 修 一而已, 等 在 耶 , ` 真正 開關 自己 能 身 他的 識 ` 鼻 力 腦  $\sqsubseteq$ 真正 識 家裏 我 的 即 看 袋 頭 0 原 可 作 腦 瓜 從 意 修 是 子 舌 動 產 我 很 的 , 如果 從 六者 力來 理 生 好 都 們 識 動 頭 ,

這些 由是產 便採 麼外 上時 成眼 爲 地 集花的 我 塵 的 識 這 分 同 , 生認 @個過程 形 的 理 們 , 成與作 形 所 因爲 如 及 當 知 色 成 認 同 相之影 而 取 在 照 知 0 判定 舉個 到的 用 耳 佛 相 根  $\sqsubseteq$ 法 機 而 餘 例子 外塵 所攝 中稱 所 判定出  $\sqsubseteq$ 拍 「這是花 , 如鼻識 入於 接 見 照 觸 來 為 取 爲 的 的 心版, 到的 「塵 到 說明一下 原 東  $\neg$ 這 • 攝  $\sqsubseteq$ 理 西 是哪 舌識 聲塵 0 影 取 , 稱 充其量 接著我們便會起心去分 般  $\sqsubseteq$ 爲 0 時 : 塵 , 類的 身識 當 簡 , 這個了 我們 0 在 單 塵 , 聲音 幾乎 ·地說 事 只不過是外物 的 其作 看花時 實上 色 0 不須要用 別與認知的本身 , 眼 相 是人聲 用亦是如此 我 即 根 們 因 , 眼 攝 並 此 吸 光 的 沒 心去 別這些所 取 而 收 還是車 與花 塵影 影子 有真 得 色 以 塵  $\neg$ 當 即是 想 正 留 (色塵 放 而 可 採集到 在 已 的 存  $\sqsubseteq$ 心  $\neg$ , 在  $\neg$ 這 裏 所以 立 一相 攝 而 就 的 刻 識 面 取 裏 中 是 便 影 接 佛 的 在  $\sqsubseteq$ , 能 的 像 時 而 法稱 到  $\neg$ 大 促

### B、第六識

接 下來談  $\neg$ 意 識 第六 識 意 識 比 較 難 7 什 麼是  $\neg$ 意 識 呢

象徴 等 進 所 白 作用 資 稱 不 前 不 由 步 生 的 料 爲 到 此 接著 當 五. 同 , 等分別 苦惱 是討 意義 文, 是「 則認 眼識 加 識 去分析它 议 便 前 是什 其他 爲 得 分 分 會 厭 主 五 別之後 這就 產生痛 觀 的 假 他 知是白 識 , **麼**? 如眼 種種 地處 們 的 更產生種 , 譬如 是 就 比 判 中 想辦 等等 識所 更多的 |較勤 苦 理 的 別  $\neg$ 或 怨 :  $\sqsubseteq$  $\neg$ 這就是 種 接 奮 黑 懀 法 此 番 後 較 0 , 愛憎 再由 去除 花是 收到 聯想 會苦 續 粗 但 高 時 而 工 淺  $\neg$ 意識 屬於 產生的 掉 的心 分析 傲 作 的訊息是一朵花  $\neg$ ` , 分別 是屬 所 它 <u></u>些; 意識  $\sqsubseteq$ 0 歸 求 理 這些資料 那 `  $\sqsubseteq$ 所作 排斥它 一種類的 結 不 也 於 0 在 成品就是許多 與意見 ·得苦 假如 若是黑 就是根 起來 採集這些資 初 :的分別 步 大略 是喜歡的  $\blacksquare$ , ,又可產生更多的 據前 或逃避它 ? 人 意識就 與 想 我對它喜歡的程 就 類 的 , 則認爲 不斷 甩掉 個 料 五. 判  $\neg$ 識 前 後 人的 別 , 會跟著 地產生 的 就想辦法 送 煩 五 ` , 來的 遠離 比較 意 識 惱 即 分析 開 識 的 偏  $\sqsubseteq$ 聯想與 懶 所 偏 它 在 始 所 0 去取 度如 這便是第六意識 惰 判斷 源 一刹 加 又 0 原 無 想 以 的 的 種 得 與意 法 何 那 隨 分 資 粗 在 工 這 逃 有 它 種 ? 間 和 析 料 作 避 的 分 此 見 判  $\neg$ , 花所 用很 若是 擁有 別 點等 則是 別 0

是「 法 唯識學 丽 」二法上 來; 這些 」所要探討的內容 ,  $\neg$ 而這愛憎二法皆是由 攝取  $\sqsubseteq$ `  $\neg$ 分析 其實這也是佛法中很重要的 `  $\neg$ 分 判辨 別 而來 `  $\neg$ 執 此 取  $\neg$  $\blacksquare$ 分 等 部分 別 煩 惱生起的 則 是由 過  $\neg$ 攝 取

## ひ、 阿賴耶識(第八識)

或第六 過的 有 並不是井然有 劫 來所 主 般 題 事 , 意識 之後 造的 有 情 了使大家容易瞭解起見, 大部 有 頭 中現 內 說 再談第七識 `  $\neg$ 過的 業習 容 有 分 序 起的 尾 所 分 比 話 ` 均收 前 做 門 較不雜亂 0 動過的 若是已經 後 的 別 0 **減於此** 連貫 夢 類 什 的 , 麼是阿賴 都 念 無 ` , 我們在此 有完整 是支離 頭 處 章 開始修行的 而是隨意亂塞 , 它好比 郭識 全都 因 爲 的 ` 暫且跳過第七識 情節 會往 他的 破碎 呢 人 ? 那裏 阿賴 等 座 心 , ` , 片斷 這從 有 巨 比 0 夢裏的 面 較 時其所夢就有 耶 大 我們 不那 堆放 的 識又稱爲 ` 且 儲 ,先談第八 麼雜亂 [境界多 沒有次第的 藏室 於夢境中之所 存 「藏識 , 半都是 只要是 如 了 0 短篇 因此 ,  $\sqsubseteq$ 甚至有 從 我 絕 見 小說 裏 阿 少 面 們 , 是 賴 便 的 曾 阳 樣 耶識 如 可略 陳設 無量 的 小 做

減少, 從睡著 清 不清 到醒 淨 乃至可達長期 來 , 其所 夢見  $\neg$ 睡 而 的是一整篇連續的 無夢」之境界 0 所 故 以 事 由 夢可以看出 但是等修行更深入 個 人的心 時, 亂不 夢就開 亂 始

### D、末那識

把它視 都是「 存 「心中 我所 7 我的 的 身外之物 識 中 我所」 同汽 有氣」就 心 在 」。舉個例說:當生氣時,有人常會說:「我一想起來,心中就 ,當做是「我」的本體 回過頭 」,爲什麼稱它爲「我執 」東西,而 車 、房子 尙 (我所擁有的 且如此難以割捨 是「我執」在做祟,也就是:末那識正在執著那 來講第七識 執著不放 、兒女、工作等這些有形的東西一樣, 0 , · 「 末那 ,往外攀緣前六識,認爲這 -任何東西, 亦即:末那識執阿賴耶識爲「 放下 中心」呢?淺顯的講,就是它往 識 **ن** 更何況是「自心 末那識 既然是屬於我所有的 位於阿 1賴耶識 眼 \_ 好好地 中物 ` 耳、 我」, 個 上 內攀緣 珍惜 氣頭 鼻 再者 就很 層 ` , 有氣 舌 執 ` , 前 好 割 其後 稱 ` 著 好 做 身 捨  $\sqsubseteq$ 地保 是屬 內 , 識 的 `  $\neg$ 這 爲 意 冏

是由「 愛、恨 東西 執所產生的 有法 那 或許有朝 貪 , 我執 而是愛 愛, 個 山的 ` 憎恨 嫉妒等都是心所擁有的功能、作用,故皆是「心所」;而這些「心 更是微 簡 「心所」能夠放得下,唯有靠修行一途:於修行 中心」(末那識)在控制著 「我 一日會恍然大悟:自己其實並沒有真正「擁有 , -自心之中,實無此物!實在只是「我執 **炒難解** 心  $\neg$ 中的 心所有法」是八識「心」王「所」擁「有 那 個感情 譬如 說 」,亦即: 我很 ,因此特別難割捨、放下;若想要令這些我 愛一樣東西 愛那 個 \_ , 到後 愛心所」 」在作祟而已 二那個 中懂 來演變成並不是愛 的 0 了(解了  $\neg$ 憤 功能或 心所 怒 0 或是「 ,) 道理之 上是 所」都 作 用  $\neg$ 

第七 才 識 如 別 前 完全站 山的 面 末 曾 業務 提 知 凡 到 識 夫人以及外道,都 在幕後操縱,從不親自露面 。弗洛依德心 意識」是主掌 而是其背後有末那識在暗中指使著 , 只 不 -過弗洛 理學有個突破,就是Ego ·「分別 無法察覺到它的存 依 德 對 门的功能 「自我 因此末那識非常隱密微  $\sqsubseteq$ ,然而, 在 除 了 自 , 而 0 這 有 末那識 我) 且也 其實並非 \_\_ 個 的 唯 籠 所行有 統 發 有 意識 與模 佛 細 現 世 0 0 Ego9的 這就 如垂 本身 糊 的 是爲什 概念之 大智慧 亷 類 在 近於 聽政 主 導

即 外 使 如此 並 未 能 在世 進 間 中 也屬於難能可貴的了 因此 ,至於「自我」到底是什 麼 , 則完全付之 如 0 然 而

由第 事 六 , 那之間 作成 「意識 括 來說 種 種 」向內攀緣第 或是比一 分別 八識的生起 判斷 刹那還短的時間之內 七「末那識 ` , 甚至合理化的 第一步是由「五根 」,亦即以 藉 , 口等 即告完成 \_ 末那識 收 0 這整 集  $\neg$ 爲 Ŧī. 塵 極  $\neg$ 老  $\vdash$ 繁 闆 複  $\sqsubseteq$ 成 的  $\neg$ 過 依 五. 以其指示而 程 識  $\Box$ 

## 二、如來藏與八識之生起

起之後 識原 識 0 浪濤洶 本是同  $\neg$ 七轉識 來藏好比是平靜無波的止水,一但風動 在 末那識也從中生起 來 談談 一體的 湧 的阿賴 便隨而生起  $\neg$ 如 , 只因 郭識 來藏 0 一念迷執不悟 0 接著又因迷的緣故 「七轉識」指的是第七末那識加上前六識 互相薰染 如 來藏即是我們的 影響 使真如本性受了 , ` 最後再把前六識所收集的業 浪起,即轉清淨 更產生其他變動;  $\neg$ 眞如本 染污 , 的 回 轉 如 如來藏海 本 賴 而 成爲 前六 中 與阿 爲 回 識生 有變 染污 賴

儲存到阿賴耶識裏。

安穩一 點 , 改變著 生活 並 法的關係 非 中 \_ <u>此</u> 視我 成不變的 也比較不會像以前一樣那麼糊塗,當有這些現象出 0 郭 , 已經使 們 睡眠的時 可以變得比較好,變得比較清淨一點; 是業力 自己的所作 我 識田 間也 們 的儲藏室, 都是一直不停地在造業, 中 會減少一些,而不會像以前 :、所爲| 的業力產生變化或重新組合了 而定。當我們所造的 其中的結構 也隨著新存入的 所以 也可以變得比較壞 阿賴 業比較清 一樣那麼昏忱 現時 耶識 淨 , 的 「業」而 就 一點時 構 表示 造也 0 同 , 比較污 是不 有 由 , 所 於 睡 改 修 在 斷 濁一 地在 行 日常 便會 淨

識之 後 先 把 」之業減 再 前 節往 回饋 然說 七識所 儲 當 出 少 团 存室 前 去 收 大 <u>F</u>i. 集的訊息資料往下儲存 耶 譬如 一(資料 識 而 識 第六 再吸收外塵進來,第六意識要作 是 個 識據 庫 修行佛法之後, 儲 藏室 以 分析 , 第八識去「找資料 但它也 出 來的 , 「我執 加以吸收 可說是 結 果 三減 , 就會和 消化, **,** 分析 少, 應站 這時 之前 這種 而令 往常有 好的 整個 由 , 於 便再 所 支援 業力 不 第  $\neg$ 業 求 結 前 識 \_ 存 或 中 第 構 許 進第八 七 的 改 識 變之 是比 識 ,

較客觀 之間的染淨彼此互動 點 ` 或比 較 、互相影響的情形 不那麼貪愛,或瞋心也變小了等等。這就是第八 識及其他各識

善的 就不 之賊 所積 八識之間「本利相資 一之虞 聚的染污情況就越嚴重 人若不修行 樣了 加善; , 這是八識之間 人的年事雖越長 , 本金 便不斷地造惡業或不善業  $\sqsubseteq$ , 加 善性循環的結果 利 息 「本息相資 ,到後來成爲積重 , , 但由於久修的 所獲越來 () 惡性 越多 0 存 , 進去的 關係 難改 循 八 , 如 環 識 同善於理財 的 也 , 通常 結果 便有 就 業是善的 越 道力也 不;不過 來越污 儒家所說 ` , 投資 跟 領 如 染 出來的 (著增長 果開 的 , 年  $\neg$ 老而 樣 始 紀 自 修行 越 資產日 然 這 不 也是 也是 死謂 ,

## 丙 唯識學」與「弗洛依德心理學」之比較

#### 一、七識

六識、 還有 洛依德 狀 識 面還有 現Ego(「自我」) 而 及如 的 只著重在 ` 很  $\neg$ 知 末那識 道了 下面 「前 何生起;事實上,弗洛依德心理學可說是幾乎完全忽略了「意識」的探討 清楚的探討 第八識之間如何互相串聯、互相作用 心理學中 五識 八  $\neg$ , 潛意識 也只有 識 ` 如 」的存在 , `  $\neg$ 沒有「前六識 何生起之後 分析  $\blacksquare$ 阿賴耶識 一個籠統的 Ego雖相當於末那識, 或「下意識」 , 、闡發。再者, 而且對「意識 及 , 現在 <u>ـُـ</u> 「下意識  $\neg$ 只有 如來藏識 便以唯識學來和 方面 弗洛依德心理學中, \_  $\sqsubseteq$ \_\_ ,其所提出的「力比多」 個 而已 本身也沒有詳細深入的探討 ,則完全毫無所知;佛法於此卻有很詳 但是弗洛依德對於它如何生起 一意識  $\sqsubseteq$ 0 ;佛法中 弗洛依  $\vdash$ 弗洛依德心理學作 , 他並 德心理學最大的貢 則除 不知道 也沒有提到意 了 意識 (Libido)  $\neg$ 之外 。至於 意 個 識 比 , 八獻是發 它與第  $\sqsubseteq$ 在佛 的 下 的 0 相 面

只是五: 法雖也 也就 不是 一欲中的 人類所 是被 是說 承 項, 有的 人生有五種主要動力) 的 \_ , 不能概括其他諸欲 切活 動 不是那麼的重要, 都 由它來發動 : 財、 。茲將五欲略述於後: 色 它當然是動物生生不息 0 相對的 ` 名、 食 , 佛法則指 ` 睡 而 出人類有五  $\neg$ 色欲 的 原 因之  $\sqsubseteq$ (淫 種欲望 欲 , 但

- · 「 財欲 」 是想要發大財、賺大錢。
- 2.「色欲」是對性欲的貪戀。
- 之外 等等 多是 覺知 同時 得都想追求所謂的「不朽 這些都是名利心在作祟, 還  $\neg$ 要講 我們 「名欲 在別人的意見 事實上我們 以 穿著來說 都 求 還要穿 」是爲 尙 對物質的需求都不是很大 各種 底下求生活」:為博得別人的讚賞、 求得 , 其實能夠穿得暖 服 而且成爲追求名利的 出名 」,但大多數的人往 款 同的 式 ; 所謂 稍 款 舊 式 便 認爲不能 ,  $\neg$ 選種種 人死留 ` 不受凍並 不同 ,一旦人生基本的 名 往都是爲了 「合理化 再 穿了 ` 非難事 虎死 的 顏 色 三 藉 留 趸 尊重 「 名 得 皮 但除 種  $\Box$  $\sqsubseteq$ 種 ` 0 人笑落伍 恭敬 需求滿足之後 而 不 「三不 有 活 們 同 質 衣穿 ` , <del>---</del> 服 卻 地 般 的 從 絲毫 」 等 八雖不見 衣 料 ·受凍 寵愛 不自 大

有損 別人家差太 不上別人。 尊嚴」之局 八」是不 「顏面 加 我們 上 末 多; 這些其實都是「名心 \_ 家的孩子 堪忍受的 0 那 面 ·隔壁 識  $\overline{\phantom{a}}$  $\neg$  $\sqsubseteq$ 所執 人家有 我 不管他有沒 事 」爲末那 著的「 至於住 鋼 琴 的房子 我 有音樂天分 」在作怪 , , 「尊嚴」爲意識的 **,** 我們 兩者配合起來 也 以 非要添 及所 , 丽 , 也就 其根源,在於 有 置 用 非學一種 具 一台才行 1分別) , ` 便形成欲極力維護 裝潢 樂器不可, 也是一 , 「第六意識 別 不能在這些事 人家的兒子 , 的 絕對  $\neg$ 我 虚 在 不 情 不 安分 能比 能比 上 白的 學

- 求 好等等 4. 「食欲」是對食 , 皆是食欲之業力在 物 方 面 的 推動 欲 望 世人 在 飮 食 方 面 種 種 的 講 究 於 量 求
- 5. 「睡欲  $\sqsubseteq$ 睡覺也是一種與生俱來的欲望, 故稱  $\neg$ 睡欲

欲 的 而 牽著 其實這是以 若 欲達清心寡欲 們這個世界之所以被稱爲 走 偏概全 羅素曾著了一本書叫權利論 , 第一要務 , 並 不正 確 就是要了 「欲界」 這和 , 弗洛 解這五欲 就是因爲有此五種欲望。 , 依 把人類動力的泉源 德的 ,並且要能覺 把 \_ 切生命之動力皆歸之 知它 ,全部歸結爲權 我 , 不 們 被它迷惑 修 **| 學佛法** 利

欲是很 切 是 爲出 「名 名 0 , 二之下 歸 同 結起 屬一 發 欲 難超越的 點 山的 偏 有 來 這一點是很偏頗、 變體 「權 之見 , 弗洛依德 , 因  $\overline{\phantom{a}}$ 0 ||爲它 , 蓋 「 位 對人 非 人在 所說 常微  $\sqsubseteq$ 類 吃飽穿暖 ` 的 很不正 細奧妙 權 威 心理的探 利欲其實是 ` 勢 確的 , ` 尊重 但也並不是僅此 衣食富足之 求是有其貢 屬於 恭敬 「名 後 獻 ` 服 欲 的 , 就 從 一所  $\neg$ 會 名 ` 但 \_ 想 控 攝 把 的 制  $\neg$ 欲望便 依 切都解釋 出 主宰等等 佛法而 名  $\sqsubseteq$ , 可 :為 言 而 涵 以 蓋 且 , 名

## 二、「睡眠」與「夢」

#### 上睡眠

的現象 根 沒 有 釋 前 稱爲 的 在 面 發 談 0 揮 在 到  $\neg$ 弗洛 其作 五根不行 研 討夢之前 用 依 0 睡 \_ 心 覺的 理 學對 我們 亦 即 時 夢非 先探 候 眼 討 常 耳鼻舌身這五根 睛 佛 重 是閉 法 對 , 起  $\neg$ 來 腄 眠 的 都沒 ,  $\sqsubseteq$ 並 的 沒有 有起 闡釋 在  $\neg$ 0 看 現行 在 家 任 佛 對 何 法  $\sqsubseteq$ 中 東 , 西 也 就是五 把睡覺 巴

要睡 吸到的 去除 途 其次 心 一心 湖 賴 , , 變爲我 湖 都 覺 這 的 方 了 , ` 時 表 能 識 」上面 塵 佛家 變得昏昏沉 不停地在 奏效 裏面 層 由 因 , 我 認爲 有真正 睡之 爲 們 於 , ` 身根 塵勞所 而 了 的 們 那些業習又已 0 , 我們 時間 稱它 吸取 時 漸 ( 所 部 : 在講話 也是 沉 漸 , 地把 平日 謂 份 爲訊 外塵 白 覆 在睡覺時是處於一 一 久 天 糊 , 然後再 息也好 (,這覆 裏 本有 整 八識 所 , , 我們 個心 轉爲 舌根 糊塗 收 一天生活下 , 集 田 八、資料 業識 漸漸 沒有 的 在 的 光 湖表面遮蓋住 中 的心完完全全像個 也沒有去接觸食 無法 「心湖  $\neg$ 到了 地沉 積極 塵 的 也好, 個 勞 露出 來 0 部分 澱下 晚上 如果所造的業習已深入 「大昏**沉** 上上的 **,** 地發揮其作 , 大都 業也好 就 去 , , 。原本我們 昏沉 若 漸漸 收 物 心 , 塵就漸漸與「 當沉澱到最 中 集了 豆要清 吸 的 , 的程 塵器 用 沉 一缺乏光明 ,吸來之後 即使接觸 澱下 除 狀 \_ , 大堆 ,一天到 所以稱 度再 的 態 , 心是有 唯有 去 0 心水 底層 我們 增 的 到 八阿賴耶 大時 靠 ,全都 也 \_ 而 塵 爲 黯淡 本具 努力 晚吸 平常 不會 勞 時 溶 人 <u>Fi.</u> , , 修行 就是 有所 識 覆蓋 就 無 的 積 和 收 根 大 在 概 會 光  $\neg$ 聚 Ŧī. 白 不行 , 要 儲 結 心 天 感 時 飄 就 在 塵 浮在 法一 的 光 很 存 爲 這  $\sqsubseteq$ , 在 所  $\sqsubseteq$ 難 \_

83

道 呢 五 心水 人若 一夜 至 因此常也能有所證 這 有 八 , 些人說 睡眠 時要想修行 \_ 知道死之將至 」之內早已滿 個 輩子都不修行的話 小 時 勞沉 頭腦又清 等我老 澱 ,多半是困難重重了!當然也有例外: 到底下時 一方方 是污泥 , :新起來」 其塵勞才會沉 了 , , 面 , 則其業識 再來學佛 , 這些業力的污泥又厚 也是機緣成熟,所以特別 。於是第二天又興緻勃勃 意識表面又會恢復澄 澱到意識底 中所沉澱 0 」那時恐怕就學 下 、積存的 , 文重 業障 清 , 能發勇猛精 不動了 這時 有的 稍重 「業泥 地再繼續 厚重得令 就是俗 的 人一方面  $\sqsubseteq$ , , 因爲當 不知道會有 去 可 人無法 進心  $\neg$ 能 話 是因 要更 吸 所 彼之 塵 說 , [爲老了 用 動  $\sqsubseteq$ 工辦 多厚 功 時

法來說 認 當我們 爲 沒 睡覺時 但五 有斷之外,跟「死 是不 根 睡覺的時候 死掉是很 ` -太好的 五識 不起現 好 , 由於 大 的 」是差不多的 行, 爲這  $\neg$ 連命根 種 事 五 死是不 根 如  $\vdash$ 此 不 也 0 清 1則死前 偶而 示 起 不 在 現 楚 有 行 了 地 不 些人是在 , 甪 死 因 因 去 先受什麼病 此 就  $\neg$ 也就 變成 睡覺 Ŧi. 是  $\neg$  $\vdash$ 痛之苦 睡 死 也 無明 死了 的 不 起 , 現  $\overline{\phantom{a}}$ 地 其實 就 行 0 %是於睡 死 世 , 去 以

但 道 裏 糊塗 人不 地 知 道 , , 糊裏糊 連死者 塗 自 地走 己 也不明了 \_ , 如 自己死 此 的 死 法 , , 這豈不是死 甚至死: 後 到 底 得 到了 很 冤枉 哪 裏 ? 眞 是所 自

己逃掉 菩薩 不肯 -想夢的 隨業 如果沒 因 在後 放 所 2業受苦 爲在 過 前 以 們睡著的 夢中通 也夢到 飄 很快就逃脱了;甚至也多次夢到有人在追我及另外 面 有 睡 還救了我的朋友, 開 追我 眠 修行 始學佛後不久, 0 所以 時候 中完全失去前五 常都是自己「不知不覺」地在造作,這就是所謂 隨著業風或業水飄盪; , 想跑總是跑不動 , 而 即使在 (夢中與 ,是沒有能 一心希望能夢到的 夢中 (醒時造業 這是多麼美好、 -也是跟 識的 力控 曾夢到過被追 ,後面的 作 制 ,事實上是一致的 (醒時一樣 自 用以及控 在夢中 三的 ,偏偏就是夢不到。 人又緊追不捨 多麼值得慶幸的夢 , ,業風 更沒有能 制 但 , 的力量 仍然不 我在夢中只要一念「 把你 · 斷 地 , 力 , 只是 只有任 一位好友 飄 決定自己要做 把我當: 到那 在隨業飄 小時後 夢 的 !這都是修行 中更加 湿業識 兒算  $\neg$ 作是 隨業造 , 南 那兒 盪 丽 瓢 我 什 不 曾 盪 隨 的 , 麼 業造 的結 行 但自 世音 明 樣 \_ 丽

佛

敎

N.

過, 樣的 有 同 我 人 而 死 個情 凡物皆有死,只是我們都故意暫時把它忘掉罷了 後 如是了知之後,就應心生警惕 況 的 中陰 現在心理先有所準備 身 一 般, 其業識完全任由業力遷引, ,等到死到臨頭時, ,趕快修行 。到目前爲止 一點抉 才不會那 由於不知道死後是怎麼 澤自 , 我們 麼恐懼或驚慌失 主的 誰 力 都 量 沒 有死

#### 2. 夢

聲、 舌根 到 用 你 呢?  $\sqsubseteq$ 明 因 明 , 多形 此 那些夢中的五塵境界 可是在夢中也照樣「 ` 法 「 前 來 象 閉 Ŧī. 識 雖沒 著的 ` 法」六塵都具足而有,其實那全都是第六意識 夢主要是第六意識 也大都止息了,只有意根所起的第六意識還在繼續 用 , 沒有 到耳朵, 嚐到」很多食品,還可分辨其味道;所 ,皆是第六意識攀緣 在「看」任何東西, 可是在夢中就是可以「聽見」聲音 的作 闬 0 在作 「前五識落謝的影 可是你在夢中確 「 前 Ŧī. 的 實 像 作 以 還是 於 用 所現 夢中 令它 也 可 作 沒用 以 0  $\neg$ 怎麼 色、 所 到 再

相宗或 我們名 所依 方方 現出 來禪修者 下 故以 切 |之爲「 所緣 起作 來罷 帷 妄想分別 「夢中獨頭」稱之,可見這第六意識是相當有威力的。 識學裏, 即所 用 , 皆從第六意識下手 夢境 但第六識也能依其憶想及分別的能力,而自己造出許 , 現在 謂 ,一切造作 大約等於是把原先輸入的舊資料再 二。在 以意識 稱之爲「 卻能獨立作業,雖沒有現前的五根、五塵 睡 的 憶、 時,第六意識的這種 , 夢中獨頭 都是靠著第六意識攀緣前 0 想 ` , 分別」, 其道理是:第六識本來應是攀緣 而再 「獨立的一貫作業 造出 Щ 五識及第七識 來」一 許多境界 五五 事實上 識的 :多五 出 山的 而 來 且 塵境界 遠境界 將 作 產 , 其重 生 我們所有 用 這 些境界 以 的影 爲其 前五 所 在法 以

夢中獨頭 謂 獨頭 」及 (3)「狂亂 \_ (意識 不依靠前五識而單獨起 獨 頭 î ° 茲說 明如下 作 用  $\overline{\phantom{a}}$ 有三 種 (1)  $\neg$ 定 中 獨 頭  $\blacksquare$ (2)

現出 到 丽 , 此時 定中獨 且 開 這些境界於定中能見 頭: 睛 若在 時依 然可 定中修觀 以看 ,本來 到這些境界 在真實境界中 現前 沒 0 譬 有 如 亦 的 可見 說 東 修 西 •  $\neg$ , 觀行 淨 亦 土 即 觀 成 , 不 就  $\sqsubseteq$ 但 後 觀行 在 , 定 成 中 可 就 可 任 以看 運而

受用 到的 會有 會現 境  $\vdash$ 出淨 界 \_ 則是佛及大菩薩的現觀 旁 或 入是看 多尊 中 **不到** 出 種 現 的 相 , 這就 , , 這是 「 自受用 睜 、現量境界 是 眼  $\neg$ ` 定中獨頭 閉眼皆能  $\sqsubseteq$ 的定中 得見;  $\sqsubseteq$ 的 作 獨 用 若 修 頭 0 然而行 0 「觀 至於所觀境能 佛 者於定中 相 好 **,** 成爲 獨 面 頭 前 所見 就眞

- ② 夢中獨頭,詳如前面談夢境的部分所說。
- 六 (3)狂亂獨 便能形成 頭 : \_\_  $\neg$ 個自己 亂 獨 獨特 頭 \_ 的 是指瘋子的 幻想世界 情況 而這世界 他不須依靠前五 別 人是無法共享 識 丽 只 依

#### 二、結論

問 而 且 是 法 是拿 非常非常 的 五百年之後弗洛依德才能有些微的發現 回頭來看佛法 精 深 世法與佛 ` 博大 「進步」的 法比較 ` , 並 殊勝 拿 與超絕 世法與佛法一比較 0 的結果, 在兩千五百多年前 , 覺得佛法非 令人覺得 , 而且弗洛 但 則越令人訝異 , 爲佛弟子, 佛法中就已粲然大備 不如一些人所 依德在當時卻 如果越瞭解 , 越令 誤 解的 被認爲 深 的  $\neg$ 落 世 東西 深 後 地 間 驚訝 的  $\sqsubseteq$ 學

就提出 忌, 觀念 意識 越來 肯 宙 加 才構 島 前 應是平等 不是宇宙 定 乃至犧 字 來 越 衛 , , 並 且 這在 有三千 走向 法的 在佛 宙 因 成 (Avant-garde 爲 才 \_ 牲生 予 如 現 的 陀 佛 的 價 法所說 的 以詳 果 在 經 成 中 値 大千世界 ,  $\neg$ 時代 裏面 ۱. ا 無窮 不 佛 命 漸趨向於 銀河 個 均 盡 , , 早就詳 打破了 **一的解說** 早就 而且 的境界 富 !系統」  $\neg$ 星雲 就知 的 對 , 均 說 它只是太陽系中的一顆小行星而 而 話 法的 富說 且有無量的三千大千世界 道有微生物 盡地講過,而天文學到現在才開始有所 基督教的 與開發;在天文方  $\vdash$ , , 一切眾生都是平等 譬 這  $\neg$ 無數 (Nebulus 如說: 先進」 個 信 , 世界就不能 心 强國常常救 的 武 越是堅定 銀河系統才 **| 断迷信** 在心理 0 ` 有細 因 菌 無量 學方面 濟 的 面 保 , 0 , 越是深 持 弱 才發現宇宙是無窮的 也 , , 構 平 一無邊的 近代天文學,許多人 一發 國 因 在 成一 政治 衡 爲 現 , , 入瞭解 這就是已 現在天文學也證 , 個 不平衡 方面 己, 這 切眾生皆  $\neg$ 法早就提 星雲 島 個 並 且 世 世 , 近代才 宇 二 才構 經 間 就 一發現 宙 一發現 出了 百前 開 具 法 會 有  $\sqsubseteq$ 的 弓 • 不顧 潛意識 實施 東西 開 成 無 明 起 0 的 戰 在 量 丽 趨 , 提 生化方 均 個 量 的 地 勢 爭 , 球不 以 倡 「宇 無數 太陽 法早 切禁

1佛

敎

w

趨向菩提 佛法早就提 倡 、應多行· 布施 , 以 財施 人 則己得福 更多 , 進而 以 福 徳資糧 而 修 慧

跳不出 越獨 凡聖懸殊 超進步的 步 由 俗智 白的 上觀 是故不可相比, 的 0 知 |範疇 何 以 因爲它永遠走在時代的前面 如此? , 法 而佛 不 ·但是 法則爲佛智之流露 因爲世俗法皆是凡人之智慧發展 比則 「進 益顯佛智之殊 步 的 丽 , , 勝獨到而已 且 爲從 無論與世間 可說是  $\neg$  $\neg$ 切智人」 最 任何 而來 進步 法相比 無論 之眞實智  $\sqsubseteq$ 如 , 甚 何 慧而 進步 都是 至 可 說 超 是

### 丁、隨機對話錄

### 1. 眞如本性

問:是不是每個人的眞如本性都一樣?

師答 對, 面 每 E 個 這是禪 人的眞 宗的講 如本性都是一 法 0 樣的 本來 面 0  $\neg$ 眞 就 如 本性 好 像 是  $\sqsubseteq$ 在六祖 面 鏡 子 壇經裏稱 所 謂 每

沒有 品 勞 眞 最後 渣 出 如 時就變了 0 眞如 差別 敎化 千方百計 滓 就 本性是我 在 所 金 好比 所 現 子  $\neg$ 提煉出 的相 這面鏡子 廢石 ; 本性又稱爲佛性 0 我這張 樣 現在最大的問題是, 因 堆沙 又, 狀也不一樣,因此個性、 來敎化我們 此 們所有眾生都具備的 」是指其功 來的 倍增提煉的困難。 應相 」上所 石 真如本性的 , 信眾生的 均是平等一味 如果其中原本沒有金礦的成分, 拿這一面鏡子照是這個樣子 用 現的影像 ,否則如果沒有眞如本性, ,正因爲一切眾生都有佛性  $\neg$ 確皆有佛性 我們以此五蘊身心所造的業太多 每 ,都是佛性所顯的佛果菩提 , 跟在 樣」也是指它的 與佛菩薩一樣,其究竟並沒有 根器也都不一樣 個人八識中所含的業之成  $\neg$ 如 , 鏡子的 那 而且人人具足 面 鏡 子 功 特質 再怎麼教化也不可能成 不 用 , 再怎 ·可能 是能 諸佛菩薩才會不辭辛 所 但只要努力 、本性是一 拿另外 現的 照 麼提煉也 因 物 此 影 , 分都 才 這些業就 像 同 值得修 不 ·絲毫差 樣的。 面 不 可能 [鏡子 行 應該

### 2. 唯識學之應用

問 如 何 唯 識 的 概 念運用 在日常生活及修行上, 而有所獲利

師答 唯識 愛等 不是 它 總共有五 嫉 自己觀察自心 就是 + 等 炉 的 ·好的 概 的 分 0 明白 瞭自心相後才能去對治 以 +這些瞋怒 時 念 炭。 唯 個 可以幫 也比較容易知道怎麼去除掉 識學來幫助修行。 , 也 不覺知 助我們 得以「觀心」 明了自心; 若對這些「心所有法」都 常是很 嫉妒 謹觀察自 糊塗的 自己在嫉 貪愛等「心情 觀察了知自心 ` 以禪宗的話 · 自己生氣的 心的變化 , 降伏它 妒 (觀察自己的心相) 自 , , 在 或是設法對治 己 。在我學佛之前 統理自己內心 來講 相 很明瞭的話 貪 之後 愛的 時候 唯識學中 ,就是依於 (,好的 時候 , -稱爲 知道自己在 ` , 的王國 因而能明 令它 便可運用 方面就容易再 說實在 唯識 不覺 「心所 減少 學的 知 瞭 \_ 它們 有 自 生 知 法 己 自心 來幫 0 加强 在  $\sqsubseteq$ 如 貪

# 3. 性善、性惡、致良知、與末那識

某牙 醫問:荀子主張「 外王陽明的「致良知」學說和佛家的「真如本性」,其理論是否相同 的 ? 孟子所講的「性本善」是否就是人一生下來,他的 人性本惡」,是否就是說人一生下來 末那 , 他 的末那識 識就是善的 就是惡 ? 另

師答 我對 不得 三家 已有 與儒 爲 於是否有任何成果出現,我們姑且不談 它 0 又稱 放 對 人嘗試去做過, 家 中 王陽明學說 兩 棄 據我所知,王陽明是受了佛學的影響, 其中任 者皆有 -國文化 爲 而  $\neg$ 以 家 玄學」,這種融合儒 儒家爲主體, 的 何 均  $\neg$ 出世」思想。 有相當大的 個 」沒有深入研究,  $\neg$ 出世 甚至嘗試把中國三大家「儒、釋 0 三家之中,比  $\sqsubseteq$ 不是 佛法爲附麗 貢獻 但佛家 趙 , ` 丽 我所知道的王陽明學說僅是一點 來 所說 較 且 ,因爲做這種 , ` ,而成一種 明顯 因爲大家都 對這三家的 「儒體佛用 的 容易調 所謂「宋明理學」是結合 出 世 理 」的工作 「玄學」 知 和 工  $\sqsubseteq$ ` 道佛 和道 道」調合在 論 作 的 是 均 的 佛家和 非常喜 家的 人 家是主張要度 , 因此 都 在宋明之前  $\neg$ 出 是認 道 愛 一起 世 家 皮毛 , 皆捨 爲這 , 至

1佛

是在 是不 法門 付貪 儒家是入世的 出 救 的 : 上 拔代 等章都是道家之人在嘲笑儒家的栖栖皇皇 順癡 嘲 ? 不 於 世 掙  $\neg$  $\sqsubseteq$ , , 間 禮 好 所 笑 扎 因 , 所謂 的 法的 煩惱 替憤 任 奮鬥 爲道家較爲嫉世憤俗,因而傾向於離世以得超脫 」是外在 之種 東西 何 世嫉俗 的 特點 人的 的 出世是「超出世間三界六道」之義。道家的出 , 心地是指「心 、生死的解 講齊家 爲善 實 人, 就是依 義 的 王陽明講 , 來講 行爲 種還是惡種 。 也絕不嫉世憤 由 `  $\neg$ 治國 靠 脫 由以上可以略微看出 論語 , 實在  $\neg$ 」如大地一 ,  $\neg$  $\neg$ 外法 樂」是依靠 致 它是比較緣於外法 ` 平天下等世俗 良 沒 , 裏可以看到 若播 有所 知 俗  $\sqsubseteq$ 0 , 善種 佛法 佛家是 般 謂 一音 的 不 , (講心法 知 只要播種  $\neg$ ,如長沮與桀溺 道他給 樂」, 就能 的 儒  $\neg$ 0 以悲憫 道理 但佛家就 知 , ` 注重外在的 釋 長 , 也是屬 出 就 以禪宗來說 ,  $\neg$ 佛家只 代替 良 長得出東西 道三家的基本 好東 但未提及有 不同 知 , 故 於外在 西來 嘲 世則是「  $\vdash$ 所 及 講 東西 笑 了 而瞧 就 下 \_  $\neg$ 鳳 的 來 是 的 關 不起 , 定義是 家向 惡 東 兮 ,  $\neg$ 如 種就 心地 世 重要 西 求 何對 神 以 在 , 禮 發 卌 ,

而 或 中 則執著這個國家、 執著這個 便形 間 或 或是什麼樣的 性是離於  $\neg$ 人壞話 我執 ` 成「 空間 就等於是瞧不起我 , 可說是浪漫哲學裏的 我見」、 而成 的 「家」爲「我的」;再大, 、文化、 一切善惡分別的 詩候 時代 然就的 , 便好像傷害到 種族爲「我」、 「我執」。這我執小至於執著這個身、 種族、 什麼樣的 我見」 , 非要跟他好好爭到底不 家庭、教育等背景而來的 一種觀念 無所謂良與不良, , 地點,總之,「我執」 不管你那 「我」一樣 「我所」(我的 , 則執著這個社會爲 在佛法 「我執 中是不 良寙的分別是由 」的背後是什 講 可 中 0 成立 都是依於某些特定 ,這些東西的綜合 或 0 人壞 所以每當有老美 而 我的 心爲 言之 話 :麼樣的  $\neg$ 瞧 我 意識 再更 <u>,</u> 文

## 4.「良知」與「如來藏」

牙醫問:良知是不是有點像如來藏?

師答: 不是。 如來藏是像平靜的水 樣 , 平 靜 的 水能夠 照 切 物 若是湖 裏波浪

95

是佛 多的 煩 言 面 人天生就具有的」 對整 家的 而 或許還較容易些,弗洛依德心理學中有「 像 ? 0 盧梭所提倡的 先驗哲學 王 如 也 有 , 恥等 陽明 個社會 東西 論好 也沒 多少是後天學習的?還大有問題 定是清 看見 所謂的 的 有 , 都當作是人的 也 或 任 於 、文化來講 沒 是 影 何 (A Priori)  $\neg$ 壞的 執著 有相 切愛 的 「良知」卻是先天的,他把某一些觀念或認 , 原始主義」 例如他把一些儒家的德目如忠 類似的 且完完全全可 一定是破碎的 都一 正 懀 , 是「良」好的 因爲如此 「良知良能」;事實上, 以及美國愛莫森的 名詞 視 喜悅或是討 同仁 (Primitivism) 可 以比對 地將其 以 ` 所以 映現 0 曲 厭 ,只不過它是後天學習 又, 超我」(Super 映出 它 出 的 0 • 若是與弗洛 可 嫉 來 ,  $\neg$ 王陽明的 若湖 超越論 以鑑 妒 倒很 0 所謂 等 這就是指 水是平 這些德目有多少是先 照 接近 , 孝 其中 的 ட 仁 Ego) 依 切  $\neg$ 良知 Transcenden-德心 良 沒有 靜 如 而 , ` 來 且 知 知 如 愛 與 理 七 藏 同 , , 德 與浪 這 「 學 灌 的 所 平 爲是 或 相 並 六 靜 超 比 來 不 到

三性 talism)  $\neg$ 中 」是攀傳統 中所謂 天理 的 理 都很近似 的 的  $\neg$ 偏計 儒 ?這依佛法來說  $\neg$ 依他起性 家從周易 0 所執 不過依佛法來說 性 以來的 · · · , ( **Г** , 也是一 「致良知」是攀到佛家的一點邊緣 王陽明的學說 一點邊緣 , 這實在也是六識 種攀緣外法所起的妄想分 , 兩 「邊緣之見」相 ,  $\neg$ 致良 的妄想分別 知 ` 存 融 天理 別 合 唯識 , , 唯識學 湊  $\neg$ 存天 學三 成 王

之 於 是它的 善惡 的 來 不 性 能 結 也 的 說是善 也 果 可 , 不是「 是 能造善惡 作 以是大壞 0 同的 這 用  $\neg$ 善 ` 1時間 是惡 」還是 我 有 執 \_ 0 1體才有 0 ` , 因此不能說 空間 切東西的 只不過人之本性能造出善與惡 可  $\neg$ 因此 惡 以是 用 `  $\sqsubseteq$ 由 , 呢 人性之善惡 [價値 但 種 於 ? 以  $\neg$ ` 本體」 判斷 佛法 社 小 我 會 都沒有 來說 , 是善 並 而 對同 ,都是由 不是 來 , 其實 二樣 絕對  $\neg$ 也 作 的 東 我 都 可 , 西的 用 不對 以 們  $\overline{\phantom{a}}$ , 是由 意識 因 ; 爲都是我 判  $\neg$ , 而 的 斷 反之 很 應說 人之 多的 判 」是體 , 斷 可 ,  $\neg$ 以是 才產 善惡  $\neg$ 

來說 果眞 合的 同造作: 差 於 時 就 能 而意 明善 這些攀緣種種 結果 於 是 小我 ` 眞 也就產生了 因爲我們的 因人等因素而有所不同,再加上出發點不同、 好的 的 一切眾生都一樣,並沒有包含「價值判斷」在內 惡的 是個 理 於妄想分別 識 業 中的我 愈辯 就 , , 其 中 道 產生了所謂「善惡的判斷」。又, 少數 人自己的別業,大我是大家的共業,由「 起轉變成的一個「大我」之作用, 愈 理 明 外法的妄想分別才是。 執部分是根據 \_ 大家都有共通的 , 0 的 切煩惱 所以善惡是無法有絕對標 乃至於所 個人很 則 所 但 依 有 ` 難否認而 痛苦 佛 有 的 法 言說戲論 煩惱當下 (攀緣) 1、爭執 來看 、類似的價值觀念 說它是不好的 學佛法 都停 末那識來的 眞 即 理是愈 止 奮鬥 正了 準的 息 所謂 , , , 小我與大我互 都是從妄想分別 就是要離於這些「妄想分 辯 也不必寫厚厚的 ,若眞正 0 觀念不同等 愈 爭 , ,  $\neg$ 所以善 共業 別業 因爲 黑 執 大家都認同是好 ,第六意識 也停 要求智 Ĺ 因  $\neg$ 前五 與「 爲所 止 惡是意識 , 就 了 , 共業 推 中 慧 善惡認知 的 識 是大家共 大本書 世俗人 來, 判 動 辯 , 則要 別則 的 的 的 ` 如 分 分

至於 這裏 是離 是依 不 詞 , 變的 於言 心裏 到後 於 , 意 的 的語氣來講 正 因素而 思是 語的 也不 來都 道 知 個 覓 。 只是在 會承認對方是對的 及第三個「 , 言說 真理是離於語言的 絕不是從辯論中來的 丽 改 變它的 依 也 , 於六 争辯 可能產生不一 這句話 意義及 道」是名詞 識 ` 歐的妄想 爭意氣 內涵, 翻成白話是: , 分別 只承認對方比我較 而 語言是人爲的 樣的 , 已 , 甚至於 是「道理」的意思 套句道家的 意義 常常 誰能 是愈 雄辯 同  $\neg$ 可 東西 話 辯 個 以 會講 說 : 人 愈 誰就是贏 出 黑 , , 道可道 對於 會依 來的道 話 ,第二個 而已 有 同 時 者 間 非 即 , 0 0 常道」, 就 旬 所謂 使 「道」是 空間乃 不是永 足辯 道理

## 5. 「遺傳」與「業力」

後 代 的 來的人根器不好 小 ,孩子的· 後天的是受環境的影響。 身上則 \_ , 定有這 照醫學來看,這是有先天及後天的差別 種 染色體存在 在遺傳方面 , 若前幾代是土 匪 出 , 先天的 生的 , 是遺傳 則 這一

師父 有  $\neg$ 盜 的 染色 體」這東西嗎?這個在醫學有報告嗎 ?

這個 目前 你是 樣的 的 到 是 因 百 把 否定 拿到 壞的 還 分比 先天 環 就 就是說先天上 尚未普遍化 曾 仍 境 有 出 F. 會是白癡 祖父是白 會 了遺傳學 父方或是母方的 因拿掉 來的 有 個 定會氣 那 傾 種 向 癡 遺 這個小孩就會有土匪 不 0 , 0 , 現在 傳 就 替換成好的基 尤其現在的 可 袓 能 , 到 基因 說所 個家庭 可以 這就好比你先天上 父母是白 幾代 有 把那白癡的 0 若 來看 醫 的 可以把它 照您所 兄弟姊 癡 學 因 , , 0 , 已經可 父母也是白癡 比 的 同 因子 弄掉 說 樣都 傾向 如 在 做 說 , 是父母 拿掉 以 每 好 0 , 7幾代氣 形 很 現在的 好 測 比 出 個 多 基 親 壞 如 人都 性 打進去好的 , 生下的 醫學甚 果有 因 向 事 所 是 上 生 的 , 好幾代 而 都 的 樣的 孩 且 至 相 只 要你 生下 基 子 還 同 也 可 因 都 可 話 以 有很大 這要看 是 是從 分 來 以 有 這等 計算 「 白 離 同

師父:那變成什麼,「黑癡」嗎?

可 能 是黑癡 如 果 聰明是黑癡 的 話 那 就 是 黑癡 0 若 照 您所 說 那

有沒有相衝突,因爲我是醫生,故有此問。

師父:是那一方面的醫生?

我是 類 能 來 力 的 好 果眞 無法 講 題是 的 來 不 知 去掉 說 能 識 如此 是不是 修行 了 科 達到普通 佛 名 家把 呢 在大 和 打進好的 牛 是不是對人類醫學 利 ? 0 是使人 個 很 人的 又比 學 多東 好 裏 如 處 程 如 已普 П , 西都看 醫院 類 ?大家不求利 度 可 腔 遊步的 遍 以 科 若想修行是不是也 來說 裏有些水 知 把好幾代 曉 破 了 了 , 科學有好處呢 個 我 0 , 光天不 大動 名 腦 這 也不 也不 的 又起 己 新 經 力 去做 生兒 了 要 好 可以 若 可 的 , 利 以 個 遺傳 讀 大 做 , 家 腦 問 到 書 也 ? 2使之轉 這是 裏都 都 不要 研 題 改換牙床 究 看 : 是水 破 一個問 如果 的 , 若從 事 好 是 對 的 , , 都 整 西洋 題 這 白 這也 因 去 種 癡 0 第二 不是 修 人的 人的 全 渞

師 父 白 癡 個 的 果報 問題 以佛 法來  $\neg$ 0 白 造 什 講 [癡 麼業 來 會得 說 是在受業報 , 先要知道什麼是白癡 到 白 一癡的 ` 受苦報 果報呢 , 因他造了  $\neg$ 白癡 ? 白癡 白 就 乃 是沒有 [癡的 至所 有 業 智慧 生 , 物 所 到 以 切 極 得

101

是 , 去所 種情 修 如此 說 餘 因 別 也修不來 在 有 ,  $\neg$ 此 才 其他福德的 來世即使不成白癡, 此 與 三人殘障 造的 形是: 求 講出 自己所得到的就是大智慧的果報 , 前 以其前世做大法師時吝法故 障 說 設業有限 礙 世因障礙別 法 他宿世的因緣:他就是因爲前世吝法,今世才得此愚 ,甚至連念一部經也念不全。佛弟子中有一位 別 餘 自己學得了智慧 , , 則會得 報 缺手或斷腳 關係,當生得遇佛世,受佛接引而得開悟; 人求智慧 得大智報 關 **\_** 是先受短命報 0 殺生 到「有智慧」的果報。 人求智慧,所以現生就成爲白癡 也是愚癡無智 ,  $\sqsubseteq$ ,最直接的 ,多半是前 來所得到的 ,卻把它隱藏起來, 因說法與人聽,是讓 多生多世夭折 ,當世便生而愚癡闇 世殺業太重; , 「果報」是墮地獄 **,沒什麼智慧** 就 反過來說 是愚癡甚 龍樹菩薩在十 吝於敎 , 至白 障礙 別 通常 短命之後 這樣的 人開智 0 相 體弱 叫周 鈍 人 癡 別 , 果報受盡 在他開 的 人 住毗 反地 , , 修 慧 做這 但 利 果 ` 多病 婆娑論 再受身體 由 槃 報 行 , , 因果相 痴 悟 即 於 陀 種 如 使想 行爲 還有 果 的 證 他宿 伽 果 果

然是長壽 自己造業,自己受報,與他人無關。 一是長壽 多病等等的果報; 的果報。 ,二是身體好,三是强壯有力。 因此,依佛法來看, 反過來說 若是愛護生命 人若成了白 幫助 癡 別人延長生命 • 救護眾生 , 是他 前 世自 , 所得 , 己造 得 到 到 的 的 的 自 業

類之物 事情 也是 法 次 因  $\neg$ 0 力。 都 恩 往昔的業力所感: 越看越不順  $\neg$ ,關於遺傳學,現在 業力 若沒有 怨之業不 而 是「業感」 , 業力亦是如此。 結爲夫婦;當然也有冤家結爲夫婦的 譬如: 」是不可思議 可 眼 就不會來? 一所成, 思議地就會有這種吸引 有些人你一見就歡喜 ,那就是彼此爲償債 由過去世所修的善業, 的 我們以佛法來分析一下什麼是遺傳 業力像磁石 在座的各位,爲什麼今天會來此聽我 ,你無法解釋:「 法如是故耳。 一樣,磁鐵有吸引的 、討債而 , 的力量 而且越看越喜歡 有這種 爲什麼我有那些業 感得今生有這樣的 , 來的 剛 0 眾 生 臨 開始時相 ·眾生互 命 作 終時 見而 若是異性 0 用 衆 講 生界 相報 會 歡 福 , 有 佛 前 就 報 會 這種 來聽佛 法 的 成 五. , 可 識 夫婦 可能 來聽 ? 引 \_\_\_ 吸 切 及 同

103

1佛

什麼人 耶識 在 本 業力的 果報 眼 也 這就 睛的 識 庭 似 覺得比較自在 ` 有 爲 的 裏 雖然黃皮膚 係 。 共業 你就 關係 父母 就是所謂的 是 L 牽引之下 的  $\neg$ 如 , 阿 0 業 否則 賴 好像蝸牛的角一樣縮 果 自然有 譬 呢 : 業力是如此的 力 父 如 ? 耶識離開 通常還 相 親 以 當 而 不見得是最漂亮的 , 覺得 不期 有如「回到家」的感覺 (feel at home) 「業識 )所感 吸 喜歡 中 然是找跟他 國  $\sqsubseteq$ 在這種 的影響 音樂 應而 然而 |人來說 是會找個黃皮膚黑頭髮的人家去投 身體後再去投胎 」或「本識 被這種父母吸引去了。 不可思議 然的就去了 , 父母那裏很適合 子女雖不是絕對 「有緣 0 回第八識裏,才離開身體。 除非是特別崇洋的 白癡亦是如此 , \_ 但是在你我看來卻比較 白的 , , 你若是該得與這種 (去投胎) , 投胎時 因阿賴耶識是業力的本體 也就 (fit in 如此 , 這是他與未 是說在他過去生 ,要選擇什麼地方 0 我們 , , 業力跟 但常 想要來世作 可以發現: 父母相 常 胎 , 第八 來的 也是喜  $\neg$ 這就 順 同 , 緣 這 眼 父母 是業 就 中 同 \_ ` П 和 比較喜 呢 是 歡 在 或 白 音樂 類似 曾造 同 感 皮 他 故 「業  $\neg$ 業 膚 :

多類 都 分泌 自己有緣的 夫轉世投胎時 是自 沒 内 ? 有 母 似 身 也 的DNA、RNA有這樣的結構式,於是推測這一些是得自父親 人是由 於 業所 全是「自作自受」 只敢說是「或然」 親的 的 是就去這種 (能給你 是就 地方 原因 若要他去豪富人家裏出 0 成 0 事實上 令器官組織產生那樣的缺陷 所以一家之內  $\neg$ , 心法 這就是以佛理來解釋「爲什麼有白癡父親 大致的情 業感相吸及父子「共業」 故沒有所謂 父母那 加之於你身,而讓你受不該受的果報。 」與「色法」和合而成),因心理上有某個 , 這種種推斷 裏投胎 形是如此 , 丽 , 的 自己造的業,自己在受果報, 在很多方面 不敢說是「定然」 「不公平」 生 : 好比說 第 恐怕 也只是「推斷 \_ 他還不 ` ,經科學家化驗的結果 , 使然 :你所得到的 總要找自己熟悉的 無論生理上 。又有些時候是心 個當慣 0 敢 從進去呢 以佛法來說 \_ , , 而 以佛 或心理上 沒有人能替 窮 , 就 切 科學家對這 這並 法來說 的 的 常會 , , 聚生的 第二 都 因素影 非 , , 是你 理影 笑話 發現其細 有 , , 都 ` 死 白 , 你 些推 響內 些是 響生 後爲 受 癡兒 有許 找跟

只是凡 運 眞義 與父母之間 報皆自造自得 , 或是祖 若是 但 他就沒有辦法 夫的智慧沒辦法完全看到。 以佛法來看 即是如此 其它宗教則 你 有 上 一缺德給: -該得 類 不是 似 所謂的 看 的 的 ,那些說法都不究竟 說它是「 你的 到了 東西 父親給你的 , 不論好的還是壞的 0 ,  $\neg$ 遺傳學 至於其他世間人若不了解的 全都是你自己給你自己的 便提出這種說法 神的旨意 , 也不是母親給你 」是科學家觀察到 , 因爲還有更深一層的 , 這種種說法 也都輪不到 , 說它是 的 的  $\neg$ , 遺傳 你身上 , 現象 佛 亦 , 都 便索 語 不是祖上積德給你 可讓他們  $\vdash$ 道理在 性 自作 他們看到 , , 稱它爲 因 但 更深 自受」之 此 裏 自 .圓其 切果 子女 面 「 命 層

關於 你要不要當和尚 大家都一齊看破紅塵這一點, ? 在我們的世界中是根本不可能的 , 否則 試

## 6. 「理論」與「實際」

前 我還沒有看破 紅 塵 如果我看 破 我也 會去當 和 尙 我 的 問 題並 不

是指在實際上,而是在理論上。

師父 你所 沒事 於己 找話 是在 實際上不可能有此事 能發生的 「大家都同時出家去」, (Hypothesis) 言言 說的 說 果真如此 實際上能有此 , 這件事 [說戲 還有比 卻要去擔心 都毫無用處。 0 如此看來,這種理論只是書生閒 。這種理論充其量只是紙上談兵 論 在 理  $\blacksquare$ 在 我們高的 則學上來講 那麼人類豈不是要絕種了嗎?或是都生女的 , 理論」 事 只是從理論、文字上去「推理」 「天要是場下來了 (無此Possibility) 我們來作一個假設: (Possibility) 人頂住 只是言說中可有此論 上都可成立 ,是理論上具有可能性 ,這是你多慮了 怎麼辦? 0 , 但實際上便成了 理論上具有 0 來無事 , 既然事實不可能有此事 「在五十年之內如果大家都生男 而實際 (理論上有此Probability) 那是不 ` 是不會發生的 喝茶佐膳的奢侈品 的可能性是一種 上則是妄想分別 (infer) , (Probability) 可能 杞人憂天 的事 , 不也是絕種 事實上是不可 則此 所 天要是塌 好端端地 以說 或沒話 但並 假 , 於人 設

1佛

敎

## 7. 「名利」與「進步」

那不 步有什麼好處? ·是我的 問 題 我的問題是:若大家都不求名 ` 不求利 , 則對此世界的 進

現在 實上 是這幾十 技 心呢 問題的 的 的 只是針對科學方面而 麼進步? 非單獨 進步 歷 突飛猛進是有它的原因的 短 ·年的事 短幾 ? 史來比較, l 徴結在 不可否認的是:有。既是有,何以這幾千年間 由此可證明「不是因爲人類有名利心, 十 個因素所能成就 兩 年 幾千年來都沒有什麼改變,沒有什麼大差 個 於 内 字  $\neg$ 這是無法相比的 世界文化是不是在進步 , 科技變得這麼進步 什麼樣: 說的 的 , ,而是由於很多的現象因緣和合 目前 情況 可是要拿這幾十年和 ;且問:這幾千年來人類有 飛之爲 來說是指 0 使它進步的  $\neg$  $\Box$ 進 0  $\neg$ 科技 首 科技才進步 先 要考 人類幾千 功臣 , 人類的 別 慮 並 技 的 , 不 -年來有 這幾十 Ĺ 的 的 是 沒 0 科 進步 進 促使人 有 技 都沒 技之 不過 「 名 歷史 如

不是完全絕對如此, **反過來說** ? 0 從這幾千年來觀察 所以 對於科技之進步,名利心並不是絕然必要的條件,或許會是 類  $\neg$ 「有沒有名利心」跟「科技發不發展」,兩者之間並沒有必 人類若沒有名利心 名 利 因此你不用擔心沒有名利心,科技就不發展了 , 是自古以來就有的 人類雖 直都有名利 也不會因此而令科技不發展」 爲什麼科技並沒有自古就 心 , 但並沒能促使科學進步 , 這是 助緣 然的  $\neg$ , 反

甲居士: 我覺得絕大部分從事實驗工作的科學家,若真正對人類有所貢獻 會存有名 面 利心 ;若是只爲求名利,那他們根本無法把心思完全放 的 在 可能 科 學

師父 阿彌 是中 學家的 性 陀 興 趣 佛 的 崗位上的 而研 反 通常急功近 應 謝 究 謝 , 他 0 0 爲 們 這的 求名 利 多半是全心全意爲 的 , 求名求 確 ` 求利 確是真實的 權 而 做的 的 人 科學上的求 由著名科學家的史傳 有 都從商或從政去了 就 的 知而 科學家反 努力 而 不會 來看 爲了 對世 安心 求 俗 ,是少之 い真理、 的 待在 名

甲 ·居 士 的空 名 , 利 不太一樣 都 不 要 , 好像什 麼都空了 但 佛 **沂說** 的 四大皆空 , 好像 與世俗 所

師父:對,但首先要了解什麼是「四大皆空」。

甲居士:是啊,是啊!

師父: 其實我 現在講的 都還在 辯 論的 層 次 , 爲求

牙醫: 我想我們是在討論 , 爲啓發心靈的 種 討論方式

若眞如 等等 家好 來從 可以 說 0 事 事 做得更好。 多半不是爲了名利 實上,若以更中性的 但從整體上來看, 那就是「有私心 那很 若以研究科學來講, 好。 科技的發展是不會受名利心影響的 就很容易傷害到全人類 \_ 、更抽離的 ,有私心的話 則可以令科學更上一層樓 (disinterested) ,則只是爲自己好, , 所以科學家的 態度來做 如 或只為 同那位 (。若用 創 任 造 何 自 居士 名 事 己 利心 威

我的 意思是: 通常要有競爭才會有進步 ,沒有競爭 進步得比 較 少

這樣

子

也

不對

眞

正的進步通常不是在競爭之下產

生的

如

科學家的

是爲了 實自 造 究 好 只是爲了 相比 分高 '認眞 運 也 越好 三而 下才 進 大的 好 哲學家的 ` 相 做 ,自己的 給別人 企業家 滿足了 去做 競爭而做 做 書 把鈔票而 都是 就越喜歡 就 , , 思維 真正 應不至如此 經辦事 這樣 的 加 興趣 看 因 做 他 才能眞正 丽 , , 情上, 學問 [爲認爲 是覺得 興, 乃至 那他的進步是有限 那只是爲了 們到後來並不是對 , 乃至於做生意 、志趣去做的 如此便沒 那是開 。真正 於 的 一把事 就有點像科學家的那種態度 自 「我已經贏了 切修行 己 是真的 眞正做 一好讀書 小雜貨店的人 有止境。 「做給別 情做得好 , 的 那樣會越做越高興 事 的 的 喜 業的 所以不管是修行也好 人 多少錢感興趣 人看 歡 」!若並不是爲 也 因爲只要一旦稍 做得完善 是如此 八才會這樣 真的 也 」,那還是爲了 不是爲 不是爲了 也都 有 興 0 不須是爲了 趣 如 知道一 而是沉 要跟 若是經營 樣 越做越多 了和別 果是爲了 要跟 且爲 微超過別人一點 別人比 非常 · 了 名 別 , 些大 從事 更進 要跟 要跟 的 在 相 的 越做越 毘 能 中 夠善 學研 步充 分數 商業 性 資 較 且若 別 本 0

相比 (競 進步才能無止境

社長 我想牙醫他的 好 在競爭上比較佔優勢 比較容易和其他國家的產品競爭 想法是偏重於應用到工業的產品上。 0 產品若比較好或者是價 像日本的電子零件 格比 設備 較

我想畢竟 生的學習進度,一方面 與比較, 來提 真正 一純粹 升自己。 鑽研學問的 譬 如 : 也可激發學生的進取心 學校方面 人只是佔 少數 排出成績 , 大 表 部 的 份 原 的 因 人 還 是須要互 方 面是爲 相 看學 爭

師

你的 著的 當 重要的 貴族 斯 英雄 這種講法 」思想 卡萊爾 」創造出 事實與理論 治 英雄 說 並沒有錯 , 可能 寫了一本書『英雄與英雄崇拜』 來的 已不太符合現代人的理念, 0 般 他認爲人類的歷史並非是普通一般 , 由具有 物理學英雄 但只是針對「小場面」 人大都是追隨者 天份的 等 等 種種 英雄: 領導者只是 帶起 但他在 丽 ,  $\neg$ 用 這本書· 文學英雄 , 書裏卻 英國 人所創 極 風 含 微 騒 的 有 也 位 提 相 當 的 出 文學 濃 些相 厚的 素所 . 學英 而是 丽

然不 常是 於 素 法是有的 於 正 會 個 的 · 是 百 能決斷 範 全世 反而是從個人中抽離出來的 影響 去 或 韋 個人的 家的 來說 界的 除 1分之百 整個 但對整 事 你就 或 你若是屬於 的 而非只是屬個人的 的 家 所謂 個世界來說 因 甚至影響到全世界的 正 , 素 只能影響這個國家 乃至影響全世界 私利 靠修行去掉 然而 一個家族的 \_ ,並不是決定性的必然因 不可 0 「私名 因爲你要影響全世界, , 如 否 私我 認地也有些事實存在 果只屬於個 0 由此 你就 的 卻是少數的領 也 0 可以看出 只能影響這個 若要能 心 就 方 影響乃 素, (導者 能影 無 點: 法 你 真正 家族 屬於 的 至  $\neg$ 全世界 利 就 决 名 這 定性 利 你 必 岩是屬 須 整 心 也是 0 的 的 以 大

#### 8. 業力與殺生

牙醫: 爲了 避免黑死病的傳染,而殺死老鼠 , 可否

師 父 若真的發生了 ,黑死病 , 那 也 是 眾生 的 共業 , 首 先必 須 的 業

紀的 經來不及 的 , AIDS 共業 吃素等。 0 若要避免這些共業的發生, 則 , 0 十 若是殺了老鼠 得到了就好像宣判死刑似的 再說業力不可思議 難 ` 難 逃 ,則眾生將會有更多的共業要擔 。若是黑死病已經發生 則必須守身如玉, 時間到了 , 沒有藥醫; , 根本來不及救了 了 多行放生, , 那時才 這也是眾生的 來殺 0 譬 進而能 如 老 1.共業造 鼠 廿世 , 已

### 9. 禪與禪的受用

問:何謂禪?有何好處?

今天我 何 的 能 而自 尾 夠攝 单 兩隻腿盤著 , 奥妙 是會 我喝 己不親身去行 心不 亂 出醜的 的這杯茶 0 六祖法 地 1講佛法 在 此 0 寶壇經裏說:「 講 , 盤腿可以攝心 到頭來,這還是我的體驗 是多冷多熱 ,否則在此講到後來天花 , 我的經驗就是: ,這是可以證驗的 如人飲水 只有 我 自 兩 己 冷暖自知」 ,於你 亂 知 腿 道 墜, 一盤起 不知 無益 0 但你 若是你 來 0 如 , , 你還是 若 表 何 間 面 只是看我 開 不 我 頭 可 一的意 無法 `

依各 更深 喝看 容詞 達 有同樣的感覺 水有 0 Ш 去描 多熱 你還是不能真正體會這杯 泉 到 人的根器 , 喝 底 熱性 了就 麼清涼 繪 有多冷 的 , 也沒用 意 而自己卻不親自去喝喝看,那麼這杯水的熱, , 義是: 馬上能 這個 程度等都不一樣。所以說: , 因緣而: 因爲 啊 經 有 ? : 你我身體不一樣 如 除非你也來修  $\neg$ 驗還是我的 知道答案。然而同一杯水,你我喝了之後 我用 有所 修行的 百般 不同 任憑我 境界 水到底有多冷 的比 ,而你 修看 喻或解釋 用盡種 自 ,你我舌頭、牙齒 修 卻永遠也不能得知 然  $\neg$ 如人飲 種的 而 自證 0 每個 同樣的道 方式 ` 這杯水有 自己 人所 水 , ` 冷 理 使 修 知道 ` 即使我 用 證 暖自知。 , П 除 你問 種 , [腔的 冰那 所 不足爲外 非 種 , 用最 體驗 我喝 卻 你 的 ]感受性 」這句 不 也 言 ·一定會 好的形 冷 的 的 親 詞 人道 自 杯 喝

指 心 有 見性 坐而 兩個 意思 成  $\neg$ 得定」的意思。 佛  $\sqsubseteq$ , 一爲 的 法門與境界 「禪 定 **,**  $\neg$ 正法 0 另 靜 [眼藏 坐 \_ 時  $\sqsubseteq$  $\neg$ 乃 正 要正 法  $\neg$ 言語道斷 眼 藏 心  $\sqsubseteq$ 要 0 靜 ,  $\neg$ 心行 禪 0 定 禪 \_ 滅 也 的 稱三 直

佛

敎

w

理學與弗洛依

遮心

理學之比

較

若智來照破無明 法 門 則爲於修禪定之後,再依禪定力 少煩惱 因而真如本性得以顯現 ,乃至止息煩惱, 令心得靜 入於 微妙般若智慧 止 ` 清涼 ` 光明 然後以般 0 「正法

### 一禪」分爲五種:

- 1. 凡夫禪
- 小外道禪
- 1. 菩產單
- 4. 菩薩禪
- 5. 如來禪

想與神 分別起修 於凡夫禪 夫禪 0  $\sqsubseteq$ 或溝通 乃凡夫依前五識所修的 如基督教的冥想  $\neg$ 外道禪 依佛 法來說 (Commune) \_ 乃其他宗教家依邪見所修的禪定 這些乃是依於不正確的見解及妄想 (Meditation) 禪定 或如婆羅門教要與梵天合 如 , 乃是希望利用冥想與祈禱 伽術及武術家的靜坐等皆是屬 由第六意識的妄想 分 道家要 而 而妄

入涅 來所自證 「我執」以後所修的禪定。 槃」的禪定 、自修的境界,故稱 依於偏 「菩薩禪 童與鬼神等溝通 慧  $\neg$ 乃依於正慧 如來禪」乃依真如本性所 第七意識所修的禪定 如來禪」。 以及神靈附體等 由第八識所修的 是執著 亦是屬於外道禪所 的 禪定 定 出 [離生死 , , 這是去了 加

至於 定 的好處 例 大師所說 , 如 若能眞修  $\neg$ 凡夫禪 已如上述; 的 菩薩禪 或 但仍須自己親自去體 飮 外道禪」之類的; 水 乃至「 冷暖自 如來禪 知 最 證 起碼的 0 然而 則 更究竟 千 也 萬別 1須是修 修不 究竟 親切 <u>-</u>

——一九八九年講於美國賓州・理海佛學社

## 化論 衡之一:浩然之氣

### 試 論 中國文化之一大特質

而令他筆端逼 飲冰室文集 少讀梁任公飲冰室文集, ,任公之意,蓋取: 人的感情與氣魄,沛然莫之能禦。 總覺在任公背後,彷彿有一股龐大的什麼支撑著他 「寒冬飲冰水,點滴在心頭」也夫?) (註:梁啓超字任公,其文章總集

篇文章之末, 長 , 偶 梁任公說: 讀其 「論冒險犯難」 「進取冒險之性質何物乎?吾無以名之,名之曰 一文,方豁然了悟:原來任公私淑孟子 『浩然之 。在這

他有孟夫子爲後盾 無怪乎任公的 淘淘雄辯, ,有參天入地,充塞寰宇的浩然之氣爲憑藉 也難怪他能有「氣吞山河如虎」 的 識與 胸 襟 因 爲

「浩然之氣」 依管見所及, 四字;又,孟子七篇,自首至尾都由這「浩然之氣」 整部孟子的精神 ,及其對中國學術文化的最大價值 與貢 氣貫串 ,

能言 思想 瞑眩、 子篇下)這顯然得尼采「衝創意志」與柏格森「層創進化」之先聲 若夫豪傑之士,雖無文王猶興。」(盡心篇)他也像古希臘堅忍主義的司多噶派 易而言之,孟子的 法家拂士, 治觀:接受一切內在外在的刺激與衝擊 應能自立 今之世,舍我其誰也?」(公孫丑篇下)孟子認爲豪傑之士不須當別人的跟 餓其體膚, (Stoic) 一樣,主張置之死地而後生的 最最難能可貴的 而且 他說 厥疾不瘳」;又說:「故天將降大任於斯人也, 、採取主動追求,積極的人生觀,他說:「待文王而後興者 出則無敵國外患者,國恆亡。 空乏其身,行拂亂其所爲,所以動心忍性 他的思想非常 「舜何人也,予何人也,  $\neg$ 民爲貴 切主 , 也是最進步、最 稷次之, 要思想,皆以此爲出發點 「進步」。 君爲輕 有爲者亦若是!」又說: 例 如 ,以激發其活潑潑的生機  $\neg$ 然後 「悲劇式」哲學,及挑戰性的 現代化」的 他格外强調個人的價值 知生於憂患, (盡心篇 。因此孟子能言 ,是他的反極權思想 必先苦其心志, 增益其所 又說 而死於安樂也  $\neg$ 不能 如欲平治天下  $\neg$ , 他說 4。然而 及深 以 一般儒者之所 順爲 自期許 勞其筋骨 人生 , 凡 ……入則無 正 及民主 民也。 觀 に屁蟲 藥不 、政

文

15

論

瀕

之

:

冒著生 婦之道 試想 之卿 君之視 不能屈 應加 把冷 幸而 以 他好 , 0 生於漢 一命危險 這表示什麼呢?這表示知識份子的良心,表示服從真 □ 日 : 勸諫 臣 也 汗 「君之視臣如手足 :此之謂大丈夫 犯上 如土芥 像真吃了熊心豹子膽 0 這還不 **,** 若勸了 武帝、董仲舒之時或之後, **『君有** , 亦在所不辭。成觀喟然歎曰:孟子何幸生於秦之前 成為古拉格群島的居民,毋乃意料中事 則臣視君如寇讎 打 大過則諫 幾次不聽,大臣就應把他的王 緊 民由之;不得志獨行其道。富貴不得淫 0 , 」(滕文公篇 這只不過是說人民可以 則臣視君如腹心;君之視臣如犬馬 ,反覆之而 竟敢對齊宣王說 0 」 (離婁篇 ) )最令人觸目心驚的是孟子竟然敢 能不刀俎加身已經萬幸, 不聽則易位 , 痛恨暴君 若國王· 位給廢了 , 0 看他這樣大膽 ட 有大過 」(萬章篇) 丽 理, 己 一,貧賤  $\neg$ , 不畏權 王 , 則 做大臣 最最駭 臣視君 至於被劾 日 、漢之先 眞敎 : 不能 勢 0 9 讀者 請 的 如 於 , 即使是 間 聽 爲 一大不 國 對 , 設若 諸君 威 貴戚 分是 聞

士 然孟 想起西方的蘇格拉 子 是不 以順爲正 底及其他 的眞理之鬥 而忘了我們 士 中 那麼爲什麼我 國古人至少也有 們 提起真 是 理 因 的 爲

起不再祭祀孟子: 再有顯著之發展,其由是乎?其由是乎? ? 這 來 者以不敬論」(明史錢唐傳)。 也就是爲什 王 :麼明太  $\neg$ 不興提倡孟子這一套言論 明太祖讀『孟子』,至『土芥』『寇讎 祖讀到孟子這些章節時 呼, 中國本土之學術文化 否則怎能由得 , 勃然大怒 ட , 他們 語 通令大明帝 大怒 自先 所欲爲 秦 , 詔去 以 威 從 達兩 來 其配 那 ,

把孟 可 知兩者之近似 子 與梁任公其人、其書、其文體、其志業、 面已提到,孟子這一切思想、言行,都是以其 也可知孟子影響後世之深 思想  $\neg$ ` 浩 精 然之氣 神 , 做 個 」爲依 .概括 性 歸 的 0 我們若 比

悶 子之典範 的 :  $\neg$ 天地 文信 到孟 徴 」這無疑是孟子的 0 之表 子 或 (文天祥死於一二八二年, 對後世 正 公早已成為 現 氣 , , 也就 的影 雜然賦流形 是 響 衣 「莫道書生空議論 (缽嫡傳 說 , , 心 自然地令人想到另 有 則 文天祥此 (為河嶽 抑鬱難 一九八二正 文當 頭顱 伸 然是廚 好是他: 發而爲· 觸 則 位仁 爲日 處血 文 III 星 殉 斑 白村 難 斑 志 , , 筆 之於 所 的 百 日浩 |週年 文天 說 有良 書 然 心  $\neg$ 0 文 的 也是弗洛 **〈藝是苦** 文天祥 知 份

所欲言 樣高 不過我 首 種哲 代 句 氣宇磅 的 則 來 絕 心 , 學思想 境界 塞乎 與孟 覺得 理分 唱 , 其 文 氣 0 礡 天 0 子 也 析 可 , 八地之間 。 又 , 這 是嘗 則 我以爲這主 文信國公這首 所 很傷 句比 言 、思想從而大受侷限。反而言之, , 試 之 這首 其語氣堅定 把 「精 較 0 神 要是因爲文天祥以駢文出之。 這個句子堪稱古文中之絕品 下 華 種  $\neg$ 」,因爲你必須顧慮到對仗、 歌 哲 作 : 歌 **|學信念**  $\neg$ 在 用 」與孟子之文一樣 2、沉著 且何謂 氣勢上 J (Sublimation ,以「美文」(或所 浩 ` ,實遠不如孟子 然之氣 斬釘截鐵 ? 是 , 任公以散文出之, 値得 。反觀文天祥這 氣 , 古 駢文美則美矣 也 令  $\neg$ 0 試將 押韻、平仄 樸 正 , 人高 至大 氣 方正 上 純 歌 聲 至 面 吟 文 句子 所引 便無此 哦 學 剛 豪邁 自孟 , , , , 但用 因而 以  $\neg$ 就 直 正 唱三 子 弊 ` 沒 來 四 養 不 以 表現 有這 能 平八 而 歌 嘆 式 暢 無 0

是私淑 孟 子的影響 孟子 吧? 當 不止於文天祥、 梁啟超兩人。我想中國歷來的仁人志士, 大 概

孟 子的 知 道 浩 這不是儒家 然之氣 \_ 啓發百: 原 來的 代 東 西 , 但這思想是否爲孟子之「 , 因 爲 孔 子是不談  $\overline{\phantom{a}}$ 怪 ` 原 力 創 ` 亂 **└** ` 或者有 的 所 師 忇

論之探 道家 因此孟 道家的產品 莊子 超然 道 至 ` 直 與萬化 , 剛 生 惡 式的 者言 用論 究 鋒 因爲我們知道 子的「善養浩然之氣」之說, 物  $\neg$ , 多元論 相 外 以直 , 冥合, 而 寓 對 0 0 ` 尤 且道家特重 地 言 與「不可知論」中之詞彙或理念。 中國學術的 養而 與萬化冥合」 打 其值得注意的是,爲了强調這「直養 」諸課題,更是付之關然 , 有善有 也 更是道家的本色當行 擂 無 就是有名的 台 ,在中國哲學中,道家最擅長形而上學 害  $\widehat{\phantom{a}}$ 許多抽象概念如「心」、 「養」字訣。至若打坐、調息、靜心、養氣 則 個是 知 若合符節 塞乎天地之間 ` 生 儒家的 「揠苗  $\neg$ ` 非來自孔子,是可以肯定的 無 知 。這絕對不是講實際 善 死 大 助長」的故事 0 現在再回溯到孟子的句子: 師 \_ \_ 惡」等本體 0 0 (這或許是孔子學說 , 這 至於「養氣 個是道家的 「塞乎天地之間 性 而上 \_ 0 論 一學的問 孟子與莊子 的重要性 ` 中之「 大師 、重實效的孔子 「 氣 ` 」與「不動 本體 題 。這很 `` 中的一 , , 元論 至於 同時 論 無疑 「是氣 子 但 , `  $\neg$ 至於 道 乃 大缺 心 可能得之於 自 與 至於 地 等 \_  $\neg$ ,之經驗 道 超 「二元 養氣 也 憾 家的 然物 宇宙 則直 都 0 了 , 至 是

size) 的隱者 相學習並相互容納的路上,換句話說 節而 同 0 的現象 到了 言 如長渠 孟 孔子沒後一 子 這現象 顯然受益於道家不少。 滐溺等) , 〇七年,孟子出生之時,我覺得儒、道好像已漸 從孟子的文體 都畢恭畢敬 那時已漸有現在所謂「科際整合 附帶提及 思想與道家之近似 , 可是當孔子之時 ,孔子雖然學禮於老聃 , , 可 見一斑 、道學說有很根本的 0 且 (synthe-走向互 一對道家

策的第 破壞 明變成另一 黜 百家 壓制 而 一步) 常想 法家的政治學 且更重要的是 獨尊儒家」 , 個 再經漢武帝反思想自 局面 , 中國學術思想在先秦諸子的黃金時代之後 不但 ,是違反言論自由 儒道二家很可能更進一步揉合 名家的邏輯 很可能沒有鴉片戰爭 都可能充分發展 1由的罷 (理則學,或稱 別黜百家 ,而令整個中國學術文化 、控制思想的方法 甲午戰爭 ` 獨尊儒家 「名學」) 而使儒家變得活潑 庚子賠款 的霸道 ,亦是實行獨 假 如沒有 , 墨家的 ` 甚至整個 箝制措施 經 裁及愚 過 潑 工技 秦 ` 生氣盎 東方文 始 科學 民政 皇 罷

完了 孟 子的  $\neg$ 浩然之氣」及其影響 , 讓我來回溯 段往事

我 在 大 附 中 讀 書時 我的 國文老師 廉永英先生 我們稱 他 爲  $\neg$ 廉 夫子 曾

子氣 上是: 想孟夫子當 效。這是治世的萬靈丹 所遁逃於管脈之間 、勢浩大 孟子氣 居 可治 然有 百病 魄磅 年得理不讓 , 效 越是高聲朗 0 其實 礡 個 0 吁嚱 |人病 (並非 浩 人的雄辯神氣, 亂世的定心丸、民族墮落孽障的剋星 ! 誦 湯蕩 什 ` 國家病 麼神 「浩然之氣」之爲用,大矣哉 越 , 奇 有  $\neg$ 帶勁 ` 如 民族自卑症 這 黄 讀來四體百骸 和 河 開閘 打 坐 越過癮;若專心 一也會 ,尤其是二十世紀時代病 汗流浹 高 聲朗 、血脈賁張 ! 背是一 讀 (還可治感冒 一志 可 0 治感冒 樣的 , , 風 再加 寒 原 0 上自 理  $\sqsubseteq$ 疾 0 , 自 因爲孟 最 擬 試 為特 [然無 過一 或遙 事 實

西方 追懷 得 筆者於 舊 往 之 價 聖 値 之淪 此 勵己警· |時此 衡 喪 諸 地 新 , 而己矣 價 有感於東 値 困 於慮 之未 建 方文明之陵替 , 丽 心惶惶 爲文 , , 西潮之震盪, 人慾橫流 名之 , 名之日 爰舉平素讀 蒀  $\neg$ 於此 浩然之氣 書 + ` 觀 察思 紀

#### (後記)

人雖 曾 深造於孟子 的  $\neg$ 浩 然之氣 並深受其益 但 是學佛之前 的

匹

的正氣 立之後 知稱此 實是 即今看 它賦 生妄想所生 氣 所謂  $\sqsubseteq$ 與價值 空氣 實相 來, 「空氣 「泛神論 「雜然賦流形」,而化爲一切物、一切眾生,這便近乎「泛神論」的味 , 後人更將宇宙一切天地萬物、有情、 孟 雷同 , 視之爲 **」** 爲 子 且這 」其教義爲:一切東西都有神 0 且  $\neg$ 正氣 「空氣 以佛 了 正 於自心妄想分別, 「浩然之氣」, 法看來  $\sqsubseteq$ 」是中性的 , , 故名 實是凡 ,所謂 「正氣 夫及外道冥想者的一種妄想 ,沒有絲毫道德價 而想像天地之間實有 乃至於「集義養氣」,與夫道家的 「天地正氣 。 ,如石有石神、掃帚有掃帚神等。 無情全都「泛正氣化」 其實以理智觀察, , 「浩然之氣 値的屬性 一種 天地間 「氣 0 (Attribute 」也者 這  $\vdash$ 正氣說 認爲這天地 的 , 而  $\neg$  $\neg$ 且還把 實是眾 先天之 道 0

天地正 來對 非正 道 總而言之 觀此 心 氣 非不正 依世象而立之種種幻法 Ĺ 能激發眾生的 , 以佛智觀之,其實都是凡夫的妄想分別,並無其實體; 無論孟子的 ,離於正 [正義感 ` 「浩然之氣」,或道家的「先天之氣」, 非正 , 無邪正可得 從事義言義行 然而以世諦言之, 但 且無甚害處  $\neg$ 若此世人所說之幻法 自心現量 」。這是以第 亦是無: 或文天祥 以「 妨 能 唯當 有益 氣 的

佛 其法並非究竟 法行 即不致落於 人定知 佛  $\neg$ , 佛道不分 法殊 亦非 勝 實 相 , 究竟出 0 或 然而既 「佛儒不分」之迷惑。 過 \_ 知其爲世間 切世間 ` 凡夫 法 , 又怎能期望它是究竟的 ` 斯爲記 外道之法;若能 如是 知見

是故

知

(時未薙染) ——原文初稿于一九八一年十一月,美國德州·登屯

匹

文

#### £. 文 三家的比較談學佛要旨 論衡之二:從儒、釋 道

### 甲、楔子

我首先比較儒 0 各位居士, ` 道、釋三家,然後再以三家互 今天要跟大家講的是:「從儒、道、釋三家的比較談學佛要旨 相比 較 的結果, 來看學佛及佛法

什麼叫 在中文裏帶有一點兒神秘色彩, 這個 談正 因此一切法就是因緣所生法,所以一切法都不能離於「因緣」而存在 「緣」呢?「緣」這個字,如果用英文來講反而比較容易瞭解 題之前 ,我想先談一下關於 若譯成英文 而且似乎有點ambiguous, 反而容易明白 「緣 当的 一些聯想。 譯成英文就是 Conditions 我們佛法講 也就是模 糊 因爲這個字 籠統的感 法 那麼 從

是Karma(業)的形容詞,故Karmic connection就是「業緣 Components。至於俗話中說:「我們倆個很有緣」的那個「緣」, 多意涵,然其最重要的意義則是「條件」。 都有種種的牽扯,種種的關聯,故稱「業緣」(Karmic connection)。「緣」雖有許 關聯),而這種關聯 (Connection) 是Karmic Connection (業之關聯) 」。因爲往昔所造的業 則是Connection

蘭工作 寫作學會 就認識余老師。記得那時我在師大附中當「文園寫作社」的社長 有關係:因爲地點相近,名字也相近,而一講到 U of I,知道的人都會想到余 我到ISU去弘法;而這一所ISU(愛荷華州立大學)又跟那個U of I(愛荷華大學) 他在南卡時有個同校同學姓陳。陳後來轉到ISU來讀書,博士班畢業後 的緣實在是很奇妙,常常牽來扯去,都會拉上關係。我在克里夫蘭有個 (余光中是U of I的碩士) 現在我來說一下我到這裏來弘法的因緣。一談起這段因緣 因此跟吳延玫 和他太太及孩子都在我門下歸依了 (司馬中原的本名) ,而余光中碰巧又是我大學的老師,而且我在高二的 ` ,最近ISU的佛學社透過陳太太而 魏子雲等作家很 ,就使我想到 熟 又參加 時 歸依弟子 , 到克里夫 我 中國 光中 詩候 司 請

五

文

15

**論衡之二:** 

從儒、

造善業 要小心 認識 讀完 上結的 扯去 寫詩 右手演 一切 中原 夠 開 書 他 , , \_ 逃不掉 都使 智慧 緣稱 噢! 家去 這些人總 講 以 結結 回台  $\overline{\phantom{a}}$ 後 會 0 善緣 爲 現 人覺得眾生的 由 灣  $\sqsubseteq$ , 。 註 「法緣 於這些 甚至得菩提 常 去 0 在與過去所造的 當知我們 像蜘 常跟 , , 莫造惡業 : 司 蛛網 因緣 他接  $\sqsubseteq$ 余光 年三 所造的 法緣是最殊勝最清淨的緣 似 中 觸 緣 話歸 的 才使 介紹 十九 結結 的 <u>.</u> 還請 書 , 惡緣; 切業 種種 纏在 實在很奇妙 我從 正 我跟余光 「左手的 他 業都 余光 去師 , 你 接著我 不管是好是壞 周圍 而最好的善緣 余光中三十九 會變成 ||繆思 大附 中 中 ・、羅蘭 的 , 令你欲 中演 們  $\blacksquare$ -Somehow, 就講 蓮的 中說 個個 等人 講 , 小則能 近無地 他自己 歲 正 , 就 是 聯 (演講  $\neg$ ,都成了 緣 題 想 認 , 不是我 識 ட 得到無上的 0 不管 一以 會之名  $\neg$ 0 , 法緣 總是 因此 密密 到 余 左手寫  $\neg$ 光 你 ! 緣的 會碰 跑 爲 釋  $\sqsubseteq$ ,  $\overline{\phantom{a}}$ 中 從 場 , 到 那 與眾生 (今開始 的 快 頭 散 中 時 道三家的 哪  $\neg$ 樂 蛛 裏 想 文 余光 皆 0 所 笑 從 網 中左 一在法 大則 以 牽來 右手 美 , 0 ,

# 乙、儒、釋、道三家的比較

#### 一、緒言

親近余 化的 然発 過那 哲學家 以 要成 我 不 時 最 ·了要研· 便開 都 是站在哲學的 光中等作家 爲哲學家 重要的就是儒家 什麼要講這 但 必 是到 那是有缺陷 始 須 究佛學 寫作 努力地學文學 後 來被 我那 0 個 , 的 眼光 題目 而哲 因爲我發心要當哲學家 我 反之 、道家 時 , 們本土文化 1學作品 認爲我 而且是很大的缺陷 來看佛學, 呢 ? , , 如 因爲身爲中國 • 與佛家 果你 後學寫作 必須要先 本身通常 吸收消化了 因爲你. 對佛學不 0 也都 成爲 我在 寫散 , , 如果要了解中 所以 文學家 雖然佛學原本是外來的 高 是優秀的 , 中的 理 解 文 而 在高中 應瞭解 `` 成爲我 而說 寫 時候 , 因 小說 文學作品 爲依 你 國的 中國 時就對佛學很 就立志要成爲 們整體 和現 了 文化 全 我 解 中 體 代 當 文 -國哲學或 哲學 時所 詩 才 , 化中 ,是從 會 而 , )的話 有興趣 哲學家 因 令 知 中國 不 此 才 印 愛 中 每 文 可 , 會去 化 度傳 或 你必 , 讀 位 不 割 文

文

15

論

좕

變成我 時候 Buddha的英文拼音也相當準確。 精省 的 本來就有 , चर 再 事 部 因爲原文叫 ,並不是用北平話發音的 , 0 反而比較 們中 另外 Q 份 從「薩埵 實上不是 丹香 0 的 或 , 我 版 呢 多 व्य 準確點,Buddha的 的 們 Bodhisattva)  $\sqsubseteq$ , 0 中把 是由 學中的 譬如 中  $\neg$ 文所 (Buddha) 垣 說 梵文來的 的 稱 思想及語彙 , 以前 的 」字省掉  $\neg$ 我們中國人最會省略 不過你若只講 其實,Buddha(「佛陀」)這個 佛」則是把「 沒有學佛 , ,而不是叫 🕶 (Bu) 「菩薩 "bud"是個頂舌音,有如方言中的 ,就成爲我們中國版 , 」這個字若以北平話來讀是最不準的 我們若不研 」是從 時 , 佛陀」 一直 「佛」一個字的 「菩提薩 究佛 以爲「菩薩 後面 了 。 又 , 法 , 的 埵 , 甚 那 從 「菩薩 個  $\sqsubseteq$ 「菩提 這 至還 話 這  $\neg$  $\neg$ 陀 四 字, 個詞是 個字 二二字 會 印  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$ 字 以爲是 古人 字 度人是聽 中  $\neg$ 入聲」 省 來 如 把 在翻 果用 略掉 的 我 ,  $\neg$ 這 提 中 台語 譯 字 不懂 樣 梵文 中 或 \_ , 的

解 注 的 言 意佛 話 歸 Ē , 就 傳 敎 無法正 , 總之 然而 確 ,若要全盤 並 非 地 瞭解中 站 在 修 -國文化 了 解 法的 中國的文化 0 由於有這種認識的原故 立場上來看 必須要了解佛 也 沒有 料 敎 到 , 我從青· 與佛學 我將 來 有 少年 , 如 ·時代 果不 天

書我曾 學史; 歲就當 謂 出家 出 名爲中國古 來了 事 不 去了 深謀遠慮 禪 0 宗史 之後 論 字 因爲有些地方他不能 怎 雖然 0 這恐怕 **不漏** 麼 , 所 因 大 , 的 他後來 這 後來又看阿 以 研 爲 哲 一直就 西漢 |學史 地、 門課 哲學 就 究 不過這些都是過去的 很 也是他的 , 留意 總是 也作了 以後 出 是看 很虔誠 敎 小 , 他 版 授 這些事 |不到有 彌陀經等研究佛法的 隔 寫 , 0 好處 透徹 ,很多的 佛法 有人 著那 了 0 心 從 地拜讀 本書 開 寫 康奈 以前 麼 下 , 我從高 沒把握 不一 ·卷出 研 始 書 傳進來 層 叫做 究 評 曾 爾 事了 强不 過一遍 說 來 大學 , , 但是 中 因 很 中國哲學史綱 , , 0 0 迷胡適 知以 的 怕 此 胡 後 口 , 現在 來他乾 . 中 國 講 而 事 時 所 適的中國哲學史綱 0 爲 不是學佛 候 錯 能 評 可 , 來研討 以爲將: 知 傮 去的 之博 就 而 講 者 開始 \_ \_ 説 因 貽笑大方 的 脆把中國 , 第 也 主  $\neg$ 看心 胡 的 來成爲哲學家作 0 只是文字 的 儒家 先生對 卷 因爲 中國哲學史綱 經 常 哲學史綱 ,  $\overline{\phantom{a}}$ 事 \_ 那 所 沒 寫 當 與 • 背 時我 以就 有照 佛學 到 講 迷 道家 面 西漢 義敎 0 心 著去 並沒 是講 經 擱筆 胡適 心 上 學問 完 材 (上卷 修 有 卷 亦 看 想 中 , 這本 再寫 深刻 就寫 佛教 要當 家 持 一易 或 , 可

## 二、「入世」與「出世」

證便 麼呢 爲有 地遁世 的意思 三界苦 出 」是佛法的一個專詞  $\sqsubseteq$ 世 知  $\neg$ ?  $\neg$ 也容納 道家 僧團 的叫 \_ (這裏所 這個 0 家 道家的主旨是積極的「遯世」, 至於「遯世」 也不是所謂 法中有僧  $\neg$  $\sqsubseteq$ 樣提倡 ,所以 出 少許 「遯」字 的 世」, 講 精 的 神是什麼呢 的 特例 專 個 「道家」是指老子 佛教僧團不是逃避人群 如果不能解脫三 0 與「遁 什 積極的入世」 , 從佛世開始就有僧團 人躲到深山裏面去,而是以僧團爲主體 所謂 什麼是「遯 麼叫「出世 2」字, ?儒家是積極的 的 頭陀行者 一界之苦 ] 呢? 二呢? 音義皆同 亦可 我所說: ` 莊 說是兩者皆有 就是逃遁、逃避, 「出」是解脫 ,還在三界六道中輪迴的 子 僧團是很嚴謹 的 。至於佛法呢 0 離群索居的 遯世不是指「出世」  $\neg$ 韓非子等哲學家 頭陀行 世 · 」是什 、超出之義 , 的修行 爲什麼呢 所以佛法 , 其精神 所謂 麼呢 只不過在  $\neg$ 的 而 逃避 的 , ? 主 不 精 就 能夠 不是 就 因 要的 專 在 這 現 體 主體 實 超脫 精神 個 能 因 極 叫

此之外 立的 以在 「行腳 而 設 開 無異 因爲純 有嚴 法中 僧團 的 此 僧 可 也 所 **| 去獨立** 與「雲水僧 整組織的修行人的團 有 知佛法包 , 以 除 大家都 粹 出世 佛教不能說純粹「出世」 7 一修行 大眾共住一起修行 容性之大,是爲其特色。 知道 ( 遁世 ) 就是逃避 並 的 佛聽許 不離於人群 行 體 少許 腳僧 , : 特殊的 據學者研究說 , 以此爲佛敎之主體外  $\overline{\phantom{a}}$ (遁世) ,這些也都是以個人獨立 或是 便有如道家;純粹入世 佛教的「僧團 獨立  $\neg$ 雲水僧 ,天主教的修道院是模仿 或純粹「入世」 是爲了適應個 這些都 , 」是世界宗教 而且並不抹殺 出家 為主的 :是容 別差 許 純粹 中最 修行 個 異 佛 不過 早成 別差 世 教僧 所 與

### 三、中道行

中 |便成爲 法 中  $\neg$ 化緣」) 除了僧團的生活以外,還有乞食法,以便與社會大眾接觸 。乞食或化緣的目的是什麼呢?乞食有很多目的: (乞食法在

無 爭 佛爲了 要讓佛弟子完全放下俗務 ,專心 一志修行 ,不與世 人

位 等的 故 行乞 因 食以 故與世人無爭 養色身, 而不再作世間的事業或職業 、與俗人無競 , 斷 絕 切馳 求 名 利 權

般世間 慢的 即是大修行 化 就是 身 人認爲最卑下 的  $\overline{\phantom{a}}$ 調 **!**境界 有 伏 , 世人對低下的事總擺不下面子去做。你若去行乞食 , 因此 \_ 弟子藉乞食來調伏自己的 的 ,而修行最大的一 工 ,乞食是修行「無我法 作 ,你若能這樣調伏自心 個障礙就是「面子」(「 「我執 的 的我慢、 一個大方便 與「 我 去除 慢 0 因爲眾 面 我 , 学 可以 相 , \_ 俾 , 生最 能 行 說是去做 即 人所 我 達 相 大 到 完 不能 的 ` \_\_

到安寧 法身 僧 三、法施 ` 」:米糧五穀等的食物能令眾生的「肉身」得到安樂,而法食則能令精 即以「法食 使法身慧命得到進益 , 比 丘 」回施給他。「法」也是一種食物, 在乞食 獲得布施 充滿 時 , 通常都要爲信施說法 稱爲法食 , , 因爲信 可滋 養眾生本有 眾 以 神 食 得

之間 便 爲僧眾在乞 有 溝通 食時 (communication) , 與信眾 有「 食」與「 或交流 (exchange) 法  $\sqsubseteq$ 的 相互 施 與 , 此 所 以佛 敎 法行 不是倡 行 與 絕

ance 行 \_ 離 之中道 世 不是偏於 或絕對: 兩個極端的修行 法 的 很不容易  $\neg$ 出世  $\sqsubseteq$ 的  $\neg$ 解 因此  $\sqsubseteq$ , 也 不 易 敎 僧團  $\neg$ 行 \_ 所行是一 的 原 因 之 種 很 微妙的 , 即 在 平衡 此  $\neg$ 中 (bal-道之

是相 是 主教 別 病 除 據最 痛 那 斷 選 些運用 平 對 ` 又例如佛法 臓能 近養 常只是忙著處理 食 回 於 可說 半是由 個 , 是對 之後 也都有所謂的 道的 生 時 夠 因此 家的研究 間 於那 · 息 ; 中提倡 的 來 以及過量的食 佛 斷食 斷 , 些屯 只 不 第二 世尊 食 , , 「過午不食 消 每年固 . 過 積 「齋期」 (fasting) 。道家就是提倡「 因 稱斷食爲 , 在休 在體 化 爲過午不食等於天天都在 那是很激 定的斷分 內的 物所 吸收 :息的 ()或 「外道齋 烈的 產 毒 時 食對身 「日中 素毒害身體 運用 生的毒素 三種 順 斷食」的 便把腑臟 手段 每餐新 禮很有 0 一食 他們的 佛教是不採 , 而 所造成 。佛法 攝取的 益 做 一般 中 , ,  $\neg$ 甚至 這也是一種 所 , 第 齋  $\neg$ 的 屯 小 所 於印 的身體之所 食物 規 取這種極端 0 是完全不吃 恴 所 的 模 **|毒素排** 的 以 度教 的 因爲趁著 中道行 所以 是 斷 , 外 食 • 道的 以常 的 沒 出 東 手段 或 有 去 斷 西 督 , 有 餘 食 因 敎 , 須 修身 種 力排 因爲 的 的 亦 種 天 和 即 0

五

文

15

論

過中 毒素 益 去 太 , 而 多 吃 食 ,不消食、 不 0 定 因此 且 \_ 食 而 且. 因 , ·會過激 就是斷除 你 你 因爲吃 這是 不須 也 過 傷胃、傷血氣,造成新陳代謝的問題 激 會 的 中 , 得飽 自心 也不 個很 體 午 烈 有營養過剩 內的 地 飽的 -會傷身 對飲 衛 斷 後就不吃了 食物 生 則身體裏面絕對不會屯積過多食 食 食的貪愛 ` ` 撑撑的 的危險 很科 不會 , , 有百利而 中 學 午 因 , 爲 而 十 , , ` 斷除舌根 屯積 二點 也不 很 且早上跟 <del>---</del> 來容易惛忱 健 無一 過多 康 以 用 害 減 後 ` 就 對 肥 中 很 , 0 7味覺的 事實上 午很 理 無法 不 0 性 要 所 , 適當 的 再 接近 以 想減 來不能 貪愛 物 吃 養生之法 , 過午不 東 消 因爲 所 • 西 肥 化 馬上 還有 及 的 以 , 食 包 人 排 早上 , , 就是有 坐 的 身 准 你 , 禪 利 心 你 就 吃 不 益 而 可 可 益於 有很 飽 能增 定瘦 產 能 餐 試 試 食

家 甚 接著 至提 就 常會 , 回過頭來看道家。 倡 近有些人在提倡 責備說 不食 人間 煙火 怎 麼 餓 如前所說道家不是提倡日中  $\sqsubseteq$ , 七 ? 稱之爲 你 想要成 亦即 「辟穀」 於七天共修法 仙 啊 0 所以 斷 !會期 我們 食 食 中 小 , 就 時 是完全 完全 候 們是提倡 不 想 不 吃 食 斷 進 飯 這 食 時 食 不

之理 這不 定要出 慧實 道之行 也 以是非常 0 還要吃 不主張 彳 主 例 可 張不 依 不偏 去跟 可 個拼 在 如 以完 , 思 五 飮 但 以 是這樣反 全 是修持外道法 食 分 命 吃 點 理 出 大眾接觸 吃 家人住 不倚 跟 多吃 心 來說, 性 及日常生活 東西是最高 究竟 熱度 外界 的 宵夜 , , 出 的過 不過激 而 在鬧 隔 不過這點卻 , 過 最 個 但 絕 般世俗之人通常處於 盡情 市裏面 中 激 難 提 的修行 也不可與世俗接觸太過頻 切 變成 )還有 做 倡 世間 不極端 就 極 恣意 不 端的 因爲 已經表露無 吃 反而非常難做到,爲什麼 0 ,通常是住在郊區  $\neg$ 及外 隱士 因此 0 ` 道家的隱者多半躬耕 凡外之人 大吃又大喝  $\neg$ 只 道 須有定 走極端容易 有 可 **ـ** 知 中道行者 遺 , 至於佛教 「貪愛」這一端, 所能 力 以食而言 , 且 ` 0 忍力 繁 (佛家 或城外的 具 行 而外道人則趨於另外 行中道難! 並 體 的 , 亦 實 不 0 , ·提倡 自食 佛世 耐 凡夫與外道正 現 ? 不能完全與外界隔 力 因爲眾生都 山 得 不吃 這 尊 裏 , 他 7,且以 所 自 因 們 過多 衝動 做 己種自己吃 除 敕 其道 可 , 容易趨 乞食 好各 了 的 ` , 吃 不 理爲 也 敎 非 趨 正 任 維 絕 僧 完全 餐以 道 性 於 生 的 : \_ , 人 中 外 極 ,

# 四、「群體主義」與「個人主義 \_

也是狹 患, ism 在歷 、羌胡 都 它不是全然的 僧及雲水僧等等, 不用詳 史的 ),這個當然有它的歷史背景。因爲在春秋戰國時代 呢 在  $\neg$ 者怕 隘 ?因爲它提倡「家族主義」(Tribalism)、提倡 的 演 ` ` 掉 提 細 夷羯等蠻族來跟我們同化,因而被他們吃掉了。 化過程中 「種族主義 中國滅亡, 解說 倡 了 的是極端的 「群體主 這是孔 0 那麼 所以佛家在群體與個人之間,還是中道的 ,華夷早已融合在一起了 中, 所以提倡家族主義、國族主 」 (Racism) **光**子所始 義 佛家提倡什  $\neg$ **,** 個人主義」 (individualism) 也不是全然的 料未及之事。在這方面,與儒家針鋒相 」是極端的 麼呢?佛家由 ,爲了保持中國品種  $\neg$  $\neg$ ,而且,反而是漢族比較 個人主義 體主義」者(Collectivist) [於有僧] 義,以 ٥ 團 的純粹 保存 ,中國很亂、 國族主義」(National-事實上,孔夫子 , 中國 再 也有修個 關 , 是兼容並蓄的 說 於這點 , 的 , \_ 怕那些匈 種族 四方都 厲害 人苦行 大家都 對的 0 其 之後 是 奴 把他 實這 有外 在 的苦 很 「道 , • 因 明 鮮 ,

世之時 入住 中文翻 裏是非常受注重 0 來 大 大 有 隨  $\neg$ 0 把座位 在郊外 二次佛 有時 何 迦葉能堪紹隆佛種 眾 迦葉尊者 善來大迦葉! 在 成 , , 因 那 大迦葉來拜見世尊,有些僧團中的比丘看到大迦葉衣衫襤褸 有  $\neg$ , 在開示 .爲常常都有施主去供養,所以也就託佛的福 迦 時如是表示?因爲 分 的林中或墓地裏修行,衣服穿得很陳舊; 僧 一位大迦葉尊者, 葉微 切莫以貌取人, 「能堪與佛平起平坐」;也就是說「你跟 一半給你坐」。這表示是什麼意思呢?這 的 佛法的 笑 , 我與汝半坐」。意思是:「大迦葉 ,雖然也注 也  $\sqsubseteq$ 就是: 的 , 時候 公案;公案中 於繼佛職位事上,至少已成就了 大迦葉所證堪 佛知道冢比丘 他就是頭陀苦行第一,他不住在精舍裏 重僧團 , 「三個人或三人以上一起修行的團 大眾都 , 說 就座了,正好大迦葉也趕到 世 與佛 中有人 尊 團 把 三 梵文叫 同座  $\neg$ 正 瞧不起大迦葉 法 0 而隨侍世尊的一千二百五十 ,你來得好, 此 眼 我差不多」的意 等於是佛在 ,在衣食住各 -स्च (Saṃgha) <u>,</u> 半 外 ,  $\sqsubseteq$ 大家都 傳 , 故 給 體 , 可坐佛 大 以行 \_ , 稱爲僧 方面 你 佛於是對 迦 就 知 , 來坐我 他經 葉 就 道 用 思 動 半位 皆 這 暗 瞧 0 示大 又表 供養 不起 伽 方 他 旁 0

就是袈 夠繼承 我們 葉因此成爲禪宗第 陀行達六年之久 當 如是衣之; 生活 把 法 然也須與如來 頭陀苦行的地位及重要性 如 所以佛教是很理性的 若 **,** 來位 佛位 裟 , 回頭來看佛 但是也不否定個 係佛佛相承 , 「 鉢 如如來所食,我亦如是食之」, ` 領導僧 或是法王位 , 」就是僧人吃飯的碗,因此繼承衣鉢之義就是「 \_\_ 樣 的行狀就 (事實上 團的人 代祖師 0 ,而其傳承 如來既然把衣鉢都傳給了大迦葉,即是肯定了頭 別差異 .傳給頭陀第一的大迦葉尊者 非常平衡、 知道 ,也應該能行頭陀行 。什麼叫做如來的「 ,這其中就隱含了一個意義,也就是世尊間 佛成道後 ,佛世 ,則以衣鉢爲有相的代表 ,也不否定個人的 且絕不趨於狂熱與片面的 .尊本身就是從頭陀行 , 盡其一生也都是日中一食)。 也就是吃飯、 (難行能行 正法眼藏 價 値 0 由此可 ,不但 穿衣都跟如來一 , 」呢?就是 什麼是衣 中 , 不否 知 難忍能忍 修過來的 如如來所衣 , 佛法 定 鉢 , 中雖 陀的 如 而 所 呢  $\overline{\phantom{a}}$ 來 且 以 ? 最高 地肯 注 曾 地 ,  $\neg$ 以世 位 我亦 常尊 重僧 要能 修頭 修行 衣 0

## 五、「理性」與「浪漫」

鬆與平 全身中 它相比 腿雙盤 自然 道不光是秩 其  $\neg$ 而 心 不 , 且這一 和之 中是放 一時的 放任 古 動 就 到 體 央的部位交叉,雙手也在此交叉,因此手腳都在全身的中心點交 |典主義 理 會 可 ()序嚴然 自由 '說是「 性 中 感受就能 起來十 一
鬆的 點 ,  $\neg$ 雙盤 去體驗「 在表面看起來好像也很難理解; 浪漫主義者」了。儒家非常注重秩序 , 而佛家所 (Neo-classicism),也就是很刻板、 般都認爲儒家是一 , 分莊嚴 \_ 體會:腿一盤起來的時候 丽 ` 手 切塵慮都 且 解脫 腳 在秩序嚴 行依 交會 ,而且表面看來好像十分緊張 (tense)  $\sqsubseteq$ , 然是中 於身體 放下 體證 然的 種 , 因此行者即在外表 同時 道 的 心靈的解放!這眞是非常奧妙 「理性主義」,然而儒家的理性主義卻是 中 , 不執兩端 心 , 還須要 點 , 身體與精神都是集中的 其實並不難解, , 身 心保 「放任自 ` 涵括 + 冷冰冰的教條主義 持 看來繃緊與束縛而 切。 分嚴謹 不 動 由 你  $\sqsubseteq$ 與束縛 以佛法所 只要試著觀 ;道家則是返歸 這代 只有 這就 會 表 雙腿 , 0 自 並 道家跟 內 很 行 盤在 察兩 己去 心放 且 困 的 都 難

五

文

大自在 秩序嚴 然的 ,這代表著佛家的 則要另作專題才能詳述 古古 1典主義  $\sqsubseteq$ ;於雙盤 「浪漫主義 中  $\sqsubseteq$ , 0 卻能不可思議地冷靜思惟 我在此也只能這樣大致講 而 得 \_ 下 心靈解 若要深入 ,

## 六、「有爲」與「無爲」

的理論 利於帝王 勢之外 」與「無爲 標榜完全的放任自由(法國人所謂laissez faire) 因而十 次 ,竟然在佛法中也一樣可以達到微妙的平衡 (delicate balance) 們 的 中 統制 分受歷代帝王的鍾愛。相對的,道家就不一樣,它是主 其他時間 國兩千多年來 儒家是講有爲的政治, 」(嚴謹與放任)兩者都兼容並蓄,並且很奇妙的 蓄 , 它講究的是「君君、臣臣、父父、子子」這套嚴謹 並駕其驅 ,儒家一直是政治舞台上身居「顯學」 , 除了 西漢 但亦不相妨 主張嚴格管制的 初年的 「文景之治 關於這一點 。而在佛法中, 所以它很有利 的原因 以 你如果深入 及 在 , 這兩 張 唐 於集權 就是因 則  $\neg$ 的 初 政治倫 種 竟然是 道 兩者 爲而 針 家 爲 政治 同 短 了有 它有 相對 治 理 制 口

隨便; 要清清 瀟灑 放逸 以深 的人不明究 來戒 半 本身自心 地方就 不生衝突 刻 ` 懈怠 者誤 :楚楚-法 然而禪宗行者卻是眞正的「一絲不苟」-地體驗到 嚴謹到了極致 達 在 裏 解 總之,他瀟灑 ` 隨便就 這裏 , 人只看表相) 其實是隨順愚癡凡夫心的合理化藉口 以爲舉止「很瀟灑」就是在習禪 連起心動念都不能有差錯,何況行爲上怎會亂來?因此許多半 然而真實的禪宗行人骨子裏卻是最 而 0 ,佛法 以爲 在這方面最具體的表現就是禪宗: 是在 自在, 能把看起來針鋒相對 「習禪 隨便」就是「瀟灑」 , 卻讓凡夫看不出來, ,爲什麼?因爲眞正的禪者, 同時卻不毀、  $\sqsubseteq$ , 而美其名爲「在行住 不犯、不污如來禁戒 的東西合併 但表面上亦不隨便 「放逸」就是「 ,那就差遠了, 而且雖然一絲不苟 嚴謹的 , 而不自覺知 坐臥 行者 在 這 其起心動念 一起 中修 點就常 自 你 你 , 0 所以 在 別看 瀟 並 且 **,** ,這一點常 , 也絕不會 卻 灑 ` 可能會 早 他 能 又美其名爲 不著痕 被 法不 並 且 夠令 面 可思 調子 以爲 爲 毁 變成 跡 和

在 我 們 再來看看道家和 儒 家 他 們 兩家是完全針 鋒 相 對 的 幾 乎所 有 的 主

145

學派 胎變體 他家 終都 流 仲都 卻出 搞 因 原 相 推行 這 理 並 而 對 於 豆 立 這一 來的 中 套 歷史是很諷 嚴 微 其 或 「無爲」的道家 派 **一,然後** 哲學九 刑 他 , |峻法, 道家講 轉 家也大都 而 0 然 下 流 求爲帝王所用 而法家 兩 刺的, 到 + 究 家是中國 就變成 與儒 頭 「陰柔 家都容易大略了 來連自身都難保 的本源是什麼?法家出於道家 是不是? ` 謀士 **,** 道二家有所關 土 從而得到個人的權利 產 `  $\neg$ 政客與帝王 以柔克剛 」哲學中的 知 ·最講權謀 , , 沒有好下場 因爲 聯 当等等; 與因緣 的陰謀 研 三大 、 干 預 究儒 主 0 詐術 例如 道兩 流 , 名位與榮華富 法家之徒 、 控 ,出於主 如韓非 , 家之時 因  $\neg$ , 幾乎 制 法 此 家 你 , ` ` 張無爲 李 所 卻 都 若  $\neg$  $\sqsubseteq$ 有爲 是從道 斯 貴 善法 有 的 涉 而治的 悪 這 商 法 及 家之 家脫 到其 的 鞅 而最 用 兩 法 `

的 政 去 家講 (laissez 如家教很 有爲政治 , 表示是 faire 嚴謹的家庭 ,道家講無爲政治 種 稱 미 揚 是這樣也不行呀 而道家就完全相反 0 我們 常 0 可聽 儒家講的 到有 雖然不能什 人很自 有爲政治就是所 道家主張 豪地 :麼都管 的是 這樣 說 謂  $\neg$ 但 都 : 也 ·不要管  $\neg$ 能什 我 大有 家 爲  $\neg$ 家

民才能 造成專 是主 中國 張 國 中 安樂 須有 極端 人有 全都 制 國人 會這 裏來的呢?從道家的理論與實踐中來 極權 麼厲 管 的 的  $\neg$ 特性 有爲 個 害 王 性 ` 霸道;  $\sqsubseteq$ , , , 也非極端的 這麼 台語 7 就是「老奸 (佛 經 會 有 極端的「無爲 中國哲學與文化 走漏 中 句話 有 洞 無爲,仍然是所 \_ 說 一部仁王般若波 , 可 很會走歪 嚴官 說 」會造成無政府主義 都是官 , 那 府  $\frac{1}{2}$ 你 路 羅蜜多經 謂的中道; 就會嫣然一 府 刁賊 以退爲進」 逼出 中國人這 , 來 的 所 , 笑。 因爲極端的 簡 以 0 部份 混亂 稱 再 所以要是了 , 仁王經 關 者 幾千 與虛 於政 的 我  $\neg$ 治 無 智 來  $\overline{\phantom{a}}$  $\neg$ 有爲 ,解自己 慧 自 我 , 0 , 而佛家 國家 佛 己 家不 一會 與 中 ,

寡民  $\sqsubseteq$  $\neg$ 家强 憬 花 的 撫綏蠻夷 調 境 記 聞  $\neg$ 」是什 大 , 老死不相 , 將之託言於美文 即是以「王道」併呑鄰國 ·麼 ? 其實以文學批評來講 往來,大家相安無事 主 張  $\neg$ 尊王攘夷 , 因爲他 所處 (其實是侵略 , 的 ,即所謂 抵抗外侮 那只是陶淵明的理想或幻 時代太亂  $\neg$ 外邦) 桃花 不過 了 源 晉末 0 卻 記 道家就 山的 也 可 以 Ŧi. 境 想 界 講 亂 0 國

道不安 王者以 有組織 無人管· 不論大 天的蠻荒世界 國家主義者 不是讚詞 0  $\overline{\phantom{a}}$ 道家崇尚 0 (道治國 佛家贊同一定要有國家、有政府,不能沒有國家,沒有政府 、制度 , 國或小國都好, 至於佛家所講 非理不樂」 -道家的烏托邦式的無政府主義,只是浪漫主義者的幻想。 ,  $\neg$ 而且是個貶詞 , 」這個詞在中文裏並沒什麼不妥, , 無政府主義」 天下 不能如一盤散沙,各顧各的,互相爭奪,而無人仲裁, 0 ·即無事 再者 但總要有一個國家,因爲冢生之法如是:一群 則是國無大小,大國小國都可以,只要大家都修 , 如善慧大士(傅大士)對梁高祖之進言: 儒家是國家主義者,這個詞翻成英文是Nationalist。 (Anarchism) • 因爲在英文裏此字的言外之義是集權 而佛家講什麼呢?佛家不主張 不過在現代英文中就不太好 )而且 (大眾之事不能 ` 人在 專制與軍 便成無 「天下 一起 佛家覺得  $\neg$  $\neg$ 法無 無政 國主 , 須 非

所 是 以 而 處世 儒家碰巧在歷 , 總 而言之, 之道 史上一直 道家就是要唱 道家所教的 都是 則 「 執 儒家的 是「 政黨」 離 反調 世 , 之法 , 爲當權者所 可說是「 0 何謂 反對黨 處世之道? 推崇。 儒家所  $\vdash$ 或 是 言 敎 導 在

謂的 好想歪 之用 如此? handle 覺得這樣很 「禮敎 敎 即是How to deal with people(如何對待他 ,  $\neg$ people 以絕對 君君、 不離 點子 若再更進一步,則成爲How to control people(如何控制他人), 的 道家是這麼主 公霸道, 切 0 , 臣臣、 的權威 (如何掌握管理他人) 「上司管下司 也就 i 是 以 麼叫 很 與服從 是說 張的 這個 父父、子子」其實就是將所謂「倫理」或「禮教 「不講 禮敎?我們  $\neg$ 所以 修行 理 , , **,** 鋤頭管畚箕 層層管制,到下 字籠 可以先 他們 對 所以就反儒家 於世 是儒 統 大家 把那個 的 家的 <u>,</u> 間 來表 **が可回想一** 人 現 儒家是主張這樣的管制系統 面的人就被壓得動彈不得了 ,  $\neg$  $\neg$ 反 不 敎 0 -能完全 對黨 因爲儒家那一套完全是依照 所 」字去掉 下 ,甚至更進一步而 以道 以前所 家說 0 至於佛家所 , 讀的 簡 稱之爲 開 四書五 \_ 可說是How 所以儒 也 主 經是否即是 張 出 化爲政治 道家就 的 現 所 完全 所謂 以只 家所

五

( LXE)在

一起

所以

Щ

不即

不

## **て・儒、釋、道三家修身論**

爲皆能 真的照 者都 我研 集義養氣 地 學是這樣 能 講 夠分辨 著孔 讀哲 自成 「修身 在 講 學時 夫子所說那 儒 , 一家之言 後來看 , • 「養天地正氣」等 因爲 0 我 不只是用讀的 • 在我 在高 西洋哲學也一樣 道三家的 , 就是不知道哪 樣去修, 發心學佛時 中的時候看 修 等到讀 身論 ,還眞照著 哲學 , , 一家比較好? 0 已經把中國 覺得各家都 孟子的時 , 那時覺 修修 點 頗爲奇 候  $\sqsubseteq$ 呢 及 很 得 無 , 西洋 好。 似乎 怪的 法取 就照孟夫子所 例 各家 是: 如 的 \_ 捨 直到 我在看論語 哲學大致涉 實 都 佛 我 在 說的 學佛 很困 得很 儒 獵 那 以後 惑 有 家 大學 樣去 了 道 和 0 道 看 理 家三 時就 番 才漸 中國

身爲 修 禮 本 身  $\sqsubseteq$ 家哲學 爲 **;** , 主 所 , 心之後再 詳言之 以所有的 的方法是從「 ,  $\neg$ 即「 人都應修身。 齊家 仁 修身」 、義、禮 然後再治國 開 那麼大學所說的修身是指 始 ` , 大學說 智 平天下 ` 了孝  $\neg$ 自天子 ` , 悌 所以儒家最終 ` 以至於 忠 茌 ` 麼而言呢 信 等 庶 的 目 ? 從這些 就是以 的 是

與身孰 要看它 講究 言之 爲方 禮教 與 成 ? 八之間 若 就 甚至連自我的修行 \_ , 死後能 治家就 式; 儒家 親 , 對付 呢 其 個 平 ? 天下 實 的 所 ?  $\Box$ 不  $\sqsubseteq$ 因爲儒家都是在追 關 以 深 換一 令 知 但 生死」的哲學理念-留名 入而言 係 道 儒家可 句話 終的 , 0 而道 個動 治家 \_ 也 ,  $\neg$ 是說其 )說是搞 所謂 的方法 便是「不朽」, 家就不贊 都是政治性的 作 目標 就 是  $\neg$  $\neg$  $\sqsubseteq$ 是政治 求「 最終 禮 功名 跟 •  $\neg$ 公關 操兵一樣 同 「留名青史」是儒家認爲最高 」其實就是「人際關係 名 和 祿 目的 ,道家的 「留名千古」以達「不死」 三 嘛 ! 的 的 , 因爲 所以儒家全心全 是 。 0 連 (家長如 因此 儒 儒 以儒所見: 個 家的修行方 家不但治家及治 始 治 大前 儒家所說的 帶隊官 的 手 題 力追求 因爲 段 \_ , 是 一 法是 也是 就是老子所 , 修 家 爲最 人之身皆 身  $\neg$ 威 的 中 不朽 禮教 成就 ·成員 的方 種人與人 , 主 治 之名 要 說 會 法 有  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$ 依 如二兵; 敗 的 就 0 儒家 的 是政治性 壞 之間 是 : 規範 所謂 麼 的 吅

較 親近 道 家針 ?  $\sqsubseteq$ 這 對 儒家重名的理念,就提出「 樣的質疑 0  $\neg$ 名  $\sqsubseteq$ 與「 身  $\overline{\phantom{a}}$ ¬ 名 相 , 與 對 般 『身』對我 人的直 們 覺 來 丽 講 言 , 那 當

文

15

論

具四大 講的 企圖 大搏鬥 才是真正 它 身 ` 修 五蘊和合的 較 的在修 實在 成不 , 不是真的 以道家 壞 「身 肉體之身,要修這個會臭、會爛 ` 不爛 \_ 就提倡 修「身 0 道家如何 ` 不臭、 Ĺ 真正「名符其實 , 不死, '「修身」 只是在修 丽 呢?道家要修這個 成爲長生不老的 「人際關係」而已 白的 2修「身 會壞 <u>ـ</u> 會死的色殼子 仙 人, 内肉身 以道家來看 , 所以道家自認 欲與大  $\sqsubseteq$ 要修這 自 , 儒 道家 家

接著練 不斷 長 |國術 **;** 而 若龜 壽 故 麼道家如 太極 龜命之所 的 精 稱 人就 之爲 拳 息 故 氣 會 成就 重養龜息 「龜息 內家行氣 以長的原因 何修這個 知 , 道所謂「 即得長壽,乃至長生不老。 」;簡言之,烏龜以其「息長」, (註:修龜 肉身呢?首先練「 以上稱爲練「 , 都源於道家 龜息」 , 他們發現是由於其氣息深 息 是什麼 內丹」 0 無異取法於畜生 因此 0 氣 根據道家觀察,動物 ;光是這樣練 「道人」從吐納 莊子一書中 , 從  $\neg$ 細細 吐 故 , 納 以畜生的 -便有  $\neg$ `  $\sqsubseteq$ 命長 密 開 內 討論到 丹 靜 ` 始 中烏龜 若有 坐 \_ 修 業果境 0 還不 , 龜息之 道家爲了養 若 最 的 夠 息 無 後 界爲榜 壽 練 ` 還要 起 命最 事  $\neg$ 

火入 生命 以陽神 不應習 修成 重 魔 進不來, 的 於 或者出 正果」 貪愛 藥物 學 成長 」等毛病,不 出 竅 , 否則即是違背三歸依 壽 ` 陰神出 」去後, 就 故 , 非佛 可 「翹辮子」了; 於 白 一而足) 軀殼被: 第子 竅  $\neg$ 日  $\vdash$ , 仙 ,所應修 在 班 所 其他 排列 此 以 順 , 魂神 的 了 或者出去太久, 道 ,別走岔了 便提醒您 神 自自 竅 必 ` 0 [歸依法 不過我 須採藥 或鬼神佔去, • 陰神 , 那 (小心「 跟 出 不是佛法 , 永不 人家以爲你死了 煉丹 你 竅 出竅 而變成遊魂 歸依 說 到 此 , 這是「 ご 時, 因爲其法爲依 地步 外道邪說 丹 0 道家最後 以某些 外道法 ` , 把你抬 或瘋 道家 。 狂 因 有 於 來 的  $\sqsubseteq$ 去出 對 說 目 ` 說 或 色 殯 出 體及 他 弟子 便是 得 可

家與儒 求 永 家比 體不 恆的生命 何道家之徒求 較 起來 , 這就是道家解決「無常」與「生死」的方法。 ,然而道家的「不朽」與儒家所說的「不朽」不同 要把這個 就 作 變成很「 :仙呢 四大所成的肉體修成不朽、 ? 道家要成仙 反諷性  $\blacksquare$ (ironic) 的 目的 主要也是爲了 不壞 因爲本來道 ` 如此 不爛 追 家外表看起 , 道家的 求 在這 因而 不朽 方 變成 茅 面 朽是 道

153

死的 反之 達 本 形 觀 爲 而 個 方 , ` 一的不 法是求 儒家本 起來很 可以達到生生不息的目的 很看 逆 0 得 另外 轉過 名的 來在 , 還有 形 方法 , 來 不 而上 儒家在 一個形 朽 放 本 論 \_ 得下 上是很 來很 換 , 解決 而下 最後 句 ` 話  $\neg$ 很灑脫 說 形 的  $\neg$  $\neg$ 卻因執著貪愛這 配套: 無常 形而 而 , 這是儒家對個 也就 下 ,可是最終卻是很執著這個 下  $\vdash$ 是追求  $\neg$ 與  $\vdash$ ` 傳宗接代  $\neg$ 很 生死」 很  $\neg$ 世俗 個肉軀 人「 世俗 種 這個 所謂 肉體生死 \_ \_ 的 透過「 課題上 反而 的 儒家  $\neg$ 精 , 變成 门的解 但儒 神 , 傳宗接 變成 上上的 , 家解 肉 除了 很 決 反 代 方案 追 形 不 決 而 而 求 比 無 丽 \_ 名 常 道 且 道家 儒 家 與 因 更 家 而

惡道 萬 去 常 天 以佛家 年 仙 地仙 至 永恆不朽? 他 麼呢 天壽 看 + 是否真 享 水仙 萬 因 盏 年 爲 不 ·會的 山仙 有 還是要墮下 而終 「長壽 的 , ` account (存款 海仙等 佛經上說那只不過是他們 究還是有壽終的 仙」呢?有的 -來受生 **,**且有詳 , 而 天人下 一天 細 , 楞嚴經 的解釋 用 光了 即使 的 能活得久一點 0 末了幾章 然而 在 欲 福 候 界天的 享 , 長壽 ·就談 通常 都 天 仙 到 是不 有 再 墮 種 也 到三 ·是眞 幾千 年 種 们

作天 天人之壽還要短得多 , 甚至 無福 爲 人;天人尚且 , 因 此 仙壽 盡 時 便復墮爲人, 更何況是下界 乃至墮於三惡道 谷欲 界) 哩 壽比

爲眾生 言大 識 接著 言 語 ` , 再 不 因 著講 亦 此 以 相 把 爲五 是嚐 同 果修 而 必須別立一門 其 身 佛的境界  $\Box$ 佛 0 一分爲 轉第九識 中的舌 佛家的修身論 家的 識 」造業非常多:眾生用言語造業,因爲太便捷 到 味 更高 修 「身」、 身。 六識是 然後「 , 的 「庵摩羅識 其實就與口有關 , , 般顯宗只講到「轉 還有一個第九識 專門來修治它。 佛家也講 ,首先是把籠統的「身」分成「身」與「  $\neg$  $\neg$ 意識 又 口」兩部分;爲什麼身又分「 」成「法界體性智」 可  $\neg$ '以分爲 修身」的, , 第七識叫 口業就是舌業之一 接著這個 八識成 梵文稱 八識  $\neg$ 然而佛家的修身便 四智」 末那識 眼識 「身 「菴 摩羅識 了又再 , 耳識 密 , (舌之業有 身」、 , 所 宗則 第八識 分爲 以眾生 **,** 鼻 講 又叫 識 眼 與  $\neg$  $\neg$ 三種 儒 叫 耳 兩 道二家之 九  $\neg$ \_ 識 業 呢 阿 白淨 賴耶 一是 鼻 分 ? 成  $\overline{\mathcal{H}}$ 因

所 述 的  $\neg$ 身 ` 心  $\sqsubseteq$ 身語 意  $\blacksquare$ ` 眼耳鼻舌身 意  $\blacksquare$ 八 識 就 是 佛 家所 要

修行的項目。下面再大致勾勒一下:

是 在 哪些地方下  $\neg$ 從 第 何處下手」之意。 佛家的修行是從什麼地方下手的?我在這裏寫了個 Where(何處) 功夫呢 ?便是在我們的身、口、意上下功夫。 佛法的修行,是從我們自己的身、 口、意三方面來下 , 手 也 就

惱的 我法二執伏斷之後 標是要斷 根 其次 本;接著講 , 除自心 法修行的 中的微 「方法 微細無明也跟著淡薄,終至完全消除。 目標是什麼呢 細無明 」(How),欲究竟斷除微細無明, 亦即 ?這就是「何者」 「微細惑」,「 惑」就是無明 (What) 須先斷 0 除 佛 法修 , 執 明 行 即 法 的 是煩 執 最

方 面 呢 是要讓 對 便 ? 家 這就是佛 的 可 因爲 很 對 清 大家了解 個 ? 切境界的高下都是由比較而來的 楚地看到: 家修行的 儒道二家各自執著很深 目標與境界來對照儒道二者的境界,可說是高 目標、方向、與方法。你若拿這個目標與前 :麼是中 儒家與道家顯然是各執一詞,因此可說都是一種 或 ,所以才會互不相容,乃至互相 什 麼是中國 , 我 ?把儒釋 文化 中 道三家作這樣 -國哲學 下 1/ 判 0 面 三家 水火 的 及 中 比 我 麼 0 或 較 執 對 與我 要比 因此 照 來

法是肯 愛擺 便能 佛法也是予以肯定的 王的無上權 , 且具有 出 瞭 定儒 性等 一副 , 佛家就 家的 反 威 多  $\neg$ 長子」 事象 社 那 不敢苟 會 可藉著對 ,只不過認爲儒家的方法有待商権 傾 可 向的 乃至 能是來自儒 或「家長」的模樣 , 同了 只不過它的方法也是大有問題,而 豁 此三大主流 ,那可能是道家的信 然瞭 家的「 解你自 思想的 道統」;反之,信受與追求 心 , 或絕對講求男尊女卑 中 的 比 念 較 某些信念是從何 。然而在倫常上 , 而顯露 。至於道家的 出 且對它的最終目標 來 而 0 ` 一來講 以及講 精 來 如 個人 是了 神 譬 大體 的 ·知之後 根 求 如 放任 某些 本上 父母 (追求 丽 人老 言 , 帝 自 ,

哲學有 式 |不排斥 來註 的 這儒 儒 傳 而 更多的 且 道 與 到 予以肯定 兩 中 就常 個哲學的基礎 國來 情形是: ` 常把佛 道 以後 \_ 所 在 , 經跟老子 註解 表面 以我們的祖先很容易地就能全 由 , 於佛 而且 上看 佛經時常常引用儒典 法在觀念與實際修行 來 如前所說 齊註解 , 有些地 , , 或者是註 佛法對於 方 雖 然很 0 這 上 都是因 **面地接** 解老子 相 儒道二家的 的 近 包容 , 受佛 爲 但 的 性 是其 時 法 候 法 理 念 的 成 用 0 就 包 加 容 期 以 經 很 及 性 的 有此 多不 中 方 境 國 0

五

文

15

論

界實在是迥然不同的。

夫不見 度論 證得菩 都 照 明 以上已講 ] 三無漏 自心 正 定 接著再講 中 道門 此 山的 說 [薩慧 爲 來清 明 須 ? 境界 因凡 述佛 本 • 再造惡業 , 得大解 三十七品門 以禪 佛法的 眼 學;其次 淨 , 其他的 八夫之心 法修行 , 我 , 明見 定水 才能 修 的 0 有 法門皆 自 洗 都 明 身 行 的 ` 等 成就 心本 滌心 有很 見自 目標 次第 0 福 清 因 -性之後 多的 淨之後 慧 正 垢 爲 ( 淨三 心 0 此開衍 等菩提 相 二門 **,** 是 法  $\neg$ 心垢洗 業 心垢 的 ,才能真正 出去。 無相 再清 夫之人皆 。這便是佛敎修 修行次第 ` ` 六波 斷惑、 , 除之後 淨  $\sqsubseteq$ 自心 羅 以此總綱 我 蜜門 發 不 們 去我法二執 不 , 起本 爲垢 見自 ,身心 第 미 的 以 ` 三聚戒 行 有 所 是先要清 而 心 肉 0 建立的 法的 智光 都 障 眼 而迷於 無垢 見 永 總 故 門 的 清 , 不得見 以此 染遮 斷 首 四 我 本 除 我 , 先是 障 \_ 無 非 明 切 量 已 的 的 0 , 轉識 佛 所  $\neg$ 無 才 戒 法的 障 能 以大 何凡 大 . 智 達

在 簡 介 下  $\neg$ 福 慧門 及  $\neg$ 六 波羅 蜜 門 的 關 係 0 首 先  $\neg$ 福 是

字 字 能 在其中 成就 **ـ** 在梵文中 圃 ? 己? 以上講施 出世 是布 知道 因 但是 間 , 爲 此法稱爲「 福 一切忍 我們中文通常要兩個字爲一詞,所以就加一個「辱 戒 而成就 戒 、忍三種「福門」 中 • 也得福 忍辱 佛道。 羼提」(今のKṣanti)只是「忍」之義, 辱最難忍,所以特別提出「忍辱」而 這些都屬福 , 其實持。 「忍辱 0 」也是福 戒所得的福 門 ,爲什麼講忍辱 更大, ? 因 持戒 爲 布 不 概括其餘 但 , 丽 」字而 能 並沒 不 單 成爲 有 間 , 丽  $\neg$  $\neg$ 忍 「忍 辱 事 這 實  $\vdash$ 

又合 是依 進」攝於 至於 的 |常是指 智  $\neg$ 上是三學 聞所 定慧門 門 「定慧門」中 在禪定中修 思慧 慧」 **,** ` 六 ; 」就 則是包括聞慧、思慧、 度與福慧二 是依據 然而修「定慧」一定要精進才能 , 思所得慧」,而去起修之後所得 在禪定中得 , 故 所聽聞之法,而去思維 「進、定、 門的 關係 , 所以此「慧」 ,這也是大乘佛法修行的 慧」三者便形 修慧三種 0 常  $\neg$ ` 有所 與「 消化 成「 聞 的智慧 慧 福慧 定」合在 成就 所得之慧 ,而這 是 , 梗概 所以  $\neg$ 門 起 中 聞 講 修 的 所 慧 法 , 所 得

文

### 八、結論——不朽

這就 但是它沒有注意到: 不朽 後要回 丽 所 Щ 追 穌教 佛 求 做 家 以 在 在 完全在自己肉體中求,這也就是爲什麼道家是那麼極端的 實上 「不朽 家 儒 的 再 「錯用 繁衍子孫 到 所追求的不朽在於其「上帝」那裏,他們說只有上帝是不朽的 主旨 則 釋道三家同樣追求不朽,其一是在人際關係上求 對 立就是個 在 儒 們 自心自性中求 心 **ا** ه 均 ` 的天父那 ے • 是在 中 這個肉體畢竟只是一個「色殼子」而已; 不朽有  $\neg$ 求 ` 佛家追求的「不朽」是不生不滅的自 名」字 追求 它是在人與人之間 裏,與神結合、與天父結合才能得 「不朽 幾 家 的 種呢?像儒家所追求的不朽是在 。道家是在追求什麼呢? 順便提到,耶穌教與婆羅門  $\sqsubseteq$ 來作 甚至 個 的 可以說 傳遞,一代傳一代 , 所 它不求 中 有 , 另 一 心自性 思 到不朽 類 教的主旨也是追求不 所以 別 人 來 ,  $\neg$ 個是在 而稱 個人主 中求 以佛 的 0 是在 婆羅 它 所 Ż 家 , 追求的 來講 義 在 境界 所 肉 自 體上 性 以他  $\sqsubseteq$  $\neg$ 功名 所 中

要回 就是 麼禁忌 便對你 木 有 也已不像古 的 道 要 也 道 到 它  $\neg$ 到  $\neg$ 或恐懼 有很倒 不朽 很 打 的褒貶產生變化。所以在後世,連孔子本人也有比較得勢(Popular) 大梵天王那 0 ,  $\sqsubseteq$ 這樣 倒 可求 類 孔 現 是椽木求魚嗎? 的 似 代那麼不容置疑了 的 地來談 於梵天 在 不 家店 霉的時候 的道其實很不實在,也很不可靠  $\neg$ , 因爲 神」那 朽 科學已發明了 名之「外道」:儒家把人際關係中所產生的「令名」或口 \_ \_ 裏 0 論孔子的哲學, 印度教比較古老。所以,這兩 也是孔子衰運的 , , 才能得到 至於道家呢, 婆羅門教徒認爲他們皆是大梵天王 , 裏去 「批孔揚秦」 白白辛苦 「分享」其不朽。然而,以佛法來講,於「心 ·。再者 冷 凍法 不朽 他們 而 時 ',這跟 一場 , , 這 儒 時就是孔子倒霉的 不會因此被迫害 候 也是 在這個會 家所追求的是人際關係之 , 0 到如今 倒 基督教很 現代 不如像埃及 ,因爲不知那 壞 個宗教的根 人 , 追求 我們 會 類似 ` 或殺害 不朽的 時候, 所生 臭 人那樣還乾 都能夠很 ` 一天由於利 本都 會 事 , 實上 所 在那之前 方 , 客觀 中的 :很相 法 的 可見孔子 , 肉 , 害衝 體上 東西 地 像 應 但 說 是 , 五. 是基督 去 碑 的 沒 突 如 的 見見 追求 四時 因此 有什 , 叫 威 做 成 在

文

15

論

自心 外覓法 乃至於 色身上 名之爲 ,求於 求 其他一切宗教 , 也是於 外法, 迷」 心 依計 外 , 例 求 外 如 , 拜火教 故 法 也是 , 亦稱 (祆教  $\neg$ 外道 外道  $\sqsubseteq$ 亦 也都是在 ,並非究 非 究竟 他們的 竟 0 佛 0 說 至於耶穌教與婆羅 : 若是心外見法,  $\neg$ 神 上求 也 都是心 門 不見 敎

教大家 有什麼問題現在可以提出來 以上簡單 知道: 佛法稀有難 介紹佛 法以 及各 得 , , 家的 切莫失之交臂 任何問題都可以問 比 較 , 目 的 空過 是要烘 生! 托 ` 今天就 顯示 出 到 法 這 實 裏爲止 在 殊

### 丙、隨機釋疑——

提要: (a) (b) 「簡易速成的佛法 談知識份子學佛最難突破的 知識障

#### 1. 佛法難修

問:佛法雖然這麼好,可是爲什麼這麼難學?

答 如Sears 較高 者都是美國全國性的連鎖店 本錢就要多一些;你若買Kmart(凱碼百貨公司)的 (註:Sears 爲美國中上級的百貨公司;Kmart則爲比較平 教既然在比較之下 質不可靠 (較難學) (西爾斯百貨 (易學、易誤導入歧途) ;外道法如凱碼的貨品 公司 證明它確實是殊勝 。)佛法即有如西爾斯的 的東西品質好 0 乃至如路邊攤或跳 那當然就 當然比較貴 東西 產品 不會 很 , , 品 些 價的百貨 自然就比 蚤市場的貨 質較 容易 所 可靠 以 **一** 了 校便宜 公司 投注的 0 價格 價 兩 0

### 2. 簡單速成的修行

答 問 : 大家都 行, 今天只是作一個general introduction(簡介) 佛法這麼高深 恐怕境界就不會這麼高了 因爲學佛的境界很高、 會懷 疑他的品質是不是也跟 ,能不能講一些簡易而快速的方法?還有, 0 很深,所以要學得好的確很不容易; 如果S超商把他的產品價格降成與K超商一樣 著降低了 ,實在還沒有真正詳細講到怎 這只是個比 請問應怎麼修心 1喻而 己。 如果很容易 所以說

五

文

15

論

좕

之 二 :

淡 儒

吧? 可以念「 西 每天可 一定 南 是 固定念一百聲 無大悲觀世音菩薩」或「南 得 0 你若真要修行 那麼漸漸 的,你會覺得心比較清 就須一步一步來 無阿彌陀佛 ,這不 如果你 淨 無染 太難 要簡 單的 應該會 法 門 念

麼害 還沒 備了 丽 開始 準備 會發現並沒那麼難 怕 其次 在 就 反而 校 , 爲 不 的 時 , 難」。 時候 什 發現其實並沒那麼難,於是常會想: 你會覺得難 :麼不早 大學 , 的 如果你現在就開始學佛的 都會有點恐懼感 期 一點開始準備 中考 0 知的原因 ` 期末考 , 是因 ?」每次都會問這種 , 都會覺得很難準備 爲你跟它很疏遠 乃至高 話 中 , 妳很  $\neg$ • 爲什麼我一直那 初 快就 中 時 ` 同 , 不熟悉的 樣的 會 等到考前 的 月考 增長善根 問題。 , 療緊緊張 考試 兩天 所以說 故 ` 開 智 之前 0 始進 慧 `

先 字 還有 會或 話 施 March 你 修身與修心都比 再學持戒 !就寄 of Dimes 張 0 (美金 如 何 較 布 (註: 難 施 兩 呢 塊錢 美國的 對 ? 不 布 的 施 對 支票給它 主要就是施 ? 個慈善機構 那 我告 訴 這樣就是 捨 你 財物 , 寄 你 修 可 張請 從 布 布 好 施 求 捐 事 施 也是菩 開 款 的 如 信

心 的 心的 你 有 當 就 了 道 障 \_ \_ 沒 藉著 貪 其實 你 0 愛」, 我 切 到 理 布 有 0 從捨 的 別 布 並 們 布 分 所 不是捨 做 後 聚生心爲什 功德最後也是因布施而得 施 別 人需要幫助 施 以 麼從 點 心的 法來修 起 因爲修捨 你 , 從 第一能去除貪心,第二則能增長悲憫心 增爲 問 那 「樂善好施」開始修 初學者更不知從何著手 布 也 布 說 十元 好 施開始修呢?  $\neg$  $\neg$ 外在的東西 我應怎 的最終目的是要「捨貪愛心 麼會污染?完全是自心 捨 而伸出援手, 所 這樣隨 果你 \_ ,修「捨貪愛心」 麼樣修心 諸 以 , 後 有 因爲布施就是修能 心隨力累功 軍了 來求者  $\neg$ , 圓滿 所以是慈悲的表現 而是藉著捨那 ? 一切的功德都是從這裏「開始」 業 , 所以佛  $\sqsubseteq$ 你若現在還沒辦法直 貪愛所 積德 皆不令 0 做 請注意這句話: 事 , 換 一 , , 世 一尊就 外在 致 空手 割 你 然而 捨 0 句話 敎 的 所 或是增長慈悲 漸 而 , 因此 我們 東 一心 以 便 回 自 講 西 寄 你 就是修 初學者 藉 來 麼 於  $\sqsubseteq$ 在 Ŧī. 接修 是 捨 布 ? 佛 修 塊 即 切 施 掉 捨 法 錢 使  $\neg$  $\neg$ 功德從 之法 應 無 捨 修 能  $\neg$ 心 你 去貪 從現 行沒 相 之 貪愛 他 力 來

完全離 爲 證 薩 布 後 菩提 切 從 己 的 至連身心都 因爲累劫已修 六 , 外捨 「 大捨 默 布 世間 波 開 , 生最 於 切所 施 然後 羅 , 否則早 1 我相 開 與出世間 , 切菩薩得 愛貴的 修皆 始 得成佛道  $\sqsubseteq$ 0 能布施 切功 內捨身心 0 , , 最後 ·就被 集了 逐成 又 一而 的 一項是 , , 就是他 也從 你所修 諸 **海里福** 以 捨 行布施) 就 (佛最後分身舍利,亦即是焚燒、粉碎自身以 功德皆從布施 天魔 成佛 身、 所以並非 , 這  $\neg$ 布 捨世界是菩薩摩訶薩的 心的身體 智功德 布施 的 時 施 王給打下來了。 也是因爲修 , 便 圓 命」名之爲 功德圓滿之後 所謂菩薩修行能「捨身、命 波羅 光是坐在菩提樹下 須 以 中 ,所以才能安坐在菩提樹下 ` 生命和財產 來  $\neg$ 法 行 你 ,  $\sqsubseteq$ 布施 布 所  $\neg$ 內 , 再 因此,一切修行人要成 施 有 有 沒有注 捨 出  $\vdash$ 爲什 世間 而 以所修集之功德布施 波 , 大捨 若三者都能夠施捨 羅 , 廣 , 捨財 就能 利眾生 麼呢 意到 的 蜜 功 物 成 德 ? 爲 佛 因爲菩薩 也是從布 ` , 財 度脫 道 什 田 , 降伏 三三者 宅 麼呢 道的 0 布 就 無 施眾 生補 妻子 的話 給 功德 諸 盡 修 施 主 ? 大冢 行 大 魔 無 中 , 生 等名 因爲 法 , 修 處菩 量 到最 得 爲 , , 就 眾 至 ,

但生氣 定 故 微 事情 薄所 ?即是 太 \_ 願 捨  $\overline{\phantom{a}}$ • 少 不夠 要生 意去 沒什 以致令 致 在 成 是常有 太 有 煩 是「 氣 就 , 棄捨自 麼大不了 因此 微 然而 定 時還會控制不住地暴跳 , 薄所致 你固 動 慧門 我們 更不願去生氣、或動怒,可是不可思議的 施 究 今世之修行皆不得牢靠,沒有根底(以無深厚的 怒 「心有餘 然須盡力修集佛法中出世間 竟而言 心無量煩惱」。我們 常覺所修之功 ` , , 但 嫉妒等等,爲什麼呢?單從表面上 」(或稱 所以修行時障難就 不用這麼小題大作 光 作爲助 丽 是那 ,那是因爲行者累劫所修 力不足」、 「有相 樣 還不夠 德與智慧總是飄飄忽忽 如雷 , 以資成就 或「力不從心 在修行中常會 多。 , 你 可是還是 這些現象都是累劫所 一定還 的功德 因此 無相 ',學佛 功 同 須在冢生之中累 集的功德與福 要心 二的 **一發現** 德; , 如 來看 , , , 誦 很 動 無 ,  $\neg$ 菩 不紮實 我 無相 有些事情 經 難 力 ` 們還是 發火 , 薩 感 的 那是 又須 禮 積 捨 原 : 福德 德 因 明 ` 的  $\sqsubseteq$ 要煩 太 是捨 修 積 不 因 功 而 明 我們 何 能 作 少 爲 德 在 且 知 基礎 道這 呢  $\neg$ ` 「定 實在 的 , 不 太

文

要捐了 之物 大行 [爲福德 一根線拉著! 於 , , 丽 布 以 一切初學者開始時應先修布施。修布施時 施 薄 有 但是這身外之物捐出 \_ 塊錢(美金),心裏痛三天。你看看 是念 太薄 你 即使只念些佛號 修行菩提的資糧 戒 所致 無 (試參看。 善善 忍辱 就 1神守護 ;薄福之人, 憑你這  $\sqsubseteq$ 0 , 個樣子 。再說 去時,爲什麼心會痛呢?「錢」與「心」中 都會有魔境發生,乃至一 你若於這些福德的資糧不 因此惡鬼神易得其便, 惡鬼神若見其修行 , ,我們須於眾生中修集何 也想坐禪修行菩提啊 ,最重要的是不可生後悔心 ,我們雖都知道錢 捉弄他 打坐就 -夠多的 , 便會心生厭 ! ,擾亂其修 看我踹 話 種 出現魔相 , 福 財是「 不要說 德呢 惡 你 ? 蕳 身外 行 腳 主 就是 又沒 , 0 不 所

心 初學者第一先修布施,第二則修 界了 因你 礎 0 而生歡喜,若能這樣 爲儒家的 能這樣修亦即是佛法的 際關係之目 修 , 「善待你身邊的 則是成就菩提道的 的是要控制 正修之本 , 或影響 這已經超 他 根 過了 本 應盡力讓 , 也是成 ·儒家的 有 就 你 奈基 身邊 大大

得緊緊的 不可變成 身邊的人得歡喜,乃至得法 (Dale 響他人) ·如諂曲 Carnegie) 個『人見人厭』的人」, 緊張兮兮的 妄語 總之, 的How to Win Friends and Influence People 菩薩道 吹牛 , 卻 ` 益 拍 又好說教 的總原理是:應自修習以「正方便 馬等)-,乃至得法喜 然而目前 而自 以慈悲、 己本身又做不 ,而最起碼的是:「學佛的 很多學佛的 布施、乃至禪 人 好 卻是如此: 令人見了不生歡 如 定等 何贏得 不 全身繃 友誼 方便 , 令你 切

# 知識份子學佛最難突破的一關——知識障3. 學佛與做人處世;

問 答 ,佛者做 是普 問學佛之人在做 賢菩薩之願 這是最大的 人處世應發如是大願: 人處世方面 供養! 「若眾生見我歡喜, 你贈送錢財給眾生 應如何調適, 「願我令 則諸佛歡喜 一切眾生皆得歡喜 以及師父您對知識份子有 , 他不見得 \_ , 就能 你 **,** 令 得 眾生歡喜就 歡喜 這點好難 何期望 是供

還發 是最 是 孝 法 態度及 很 惱 碼 門  $\sqsubseteq$  $\neg$ , 行 心 父 母 是 大的 順 不 0 0 畢竟 積 出 所 面 但  $\neg$ 極 要發 方法 孝順 卻 孝 父母 不 0 不惱眾 麼大的 成 順 的 如果 所 是 在 抗 就 也 以 0 0 0 忤  $\vdash$ 或 不過 父母 若 個 父母 拒或 的 但是佛家對孝順的看法不像儒家那樣 不見得即生 發心修行菩薩道 逆 被侮辱了 生 欲 · : 願 , 抱怨 若眞 修 心的話 的見解 , 而 雖 父母當然也有他的尊嚴,  $\neg$ 不是表面上順著他  $\neg$ 且 正 不惱眾生 0 只是菩薩道的 不惱眾生 是引 只有表 有心 不正確 歡喜。你要令眾生歡喜 ,那你就至少令你週遭的 你 領 學佛者 ,要令 父母 休瞧不起我, 一者 」,這是消極的作 時 面上的恭順 , 得正 初階 , 委婉地爲他講解 , 至 「一切眾生」皆得歡喜 , 知見,是有很大 他講什 定要在 少必須努力修 然而 ,那是不夠的 我自 因此 這 也 麼就答: , 三會賺 除施財 已經是 法, 在對 人皆得歡喜 , 法門 只要「唯 因爲「 父母講 下  $\neg$ 的 **∟** ° 非常 不令 外 ,  $\neg$ 功德的 用 必須要表 是是是…… , 令器 還須修 甚至 高 家生 ·唯諾 說 他 功 如 時 信 丽 的 有 生皆 果 修 因 最 諾 受如 , 這反 你 時 我 起 裏 行  $\sqsubseteq$ 須 就是 碼最 現在 很注 而 得 來正 如 別  $\sqsubseteq$ 歡 而 在 起

天天都 理出 問 是 有 若 念 題 爲 不 這 , 問 時 知方 切眾 你就 他 題 演 可 的 你 決 知 便 生 要稍  $\neg$ , ) 生老病 家庭出 平 鐵 故 會 家出 公雞 學佛  $\neg$ 添 微放慢一 很 切不要令 , 發 學佛是爲了 擔心 0 生 走 問題, 佛 死 所以 許多其他  $\sqsubseteq$ 也會學出 時 除 , ( 按 地說:「 , 貪瞋 明天我半夜逃家 你的 些腳步,讓 , 你 有時工作 須 你不要以爲 ・鐵公雞是京戲 就必 解 問題的 的問 愚癡等的 在 配偶或其他眷屬 決問題的 佛 唉呀! 須要調 堂上 題 也會出問題,乃至有些人因爲學佛 他慢慢適應。爲什麼? , · 自身會出問題 用 一定是修學不得其法 重大問題的 「只要學佛就 整步伐 他不知道什 功之外 中的武 -這些都 不是增加問題或 , 0 因 ,還須要在 打場 你 是學錯 麼 如 的 而 時候 說你 切都 學佛 自心 修行 面 很 生活 會出家去啦 沒 人若在 會 以 而 , 製造問題 勇 或方 悲 吵 出 有 生煩惱或瞋 不 猛 問題 憫故 中 得 問 知 -去實踐 向不對 精 道 天 題 尙 進 未能 翻 了 什 , , 的 身 以 以 地  $\sqsubseteq$ 致 恚 Ш , , 體 決大 其 這 的 家  $\neg$  $\neg$ • 諮 裏 實 彻

變來的 以後 玩 適 拜得 哲學家 (William James) 路線 |博 \_ 就是一切都要「拿出證據來」(胡適博士語 , 知識 說說笑, 五. 尤其是閉關時, ,而practical就是that which can be practiced(可以驗證 事實上 「實證主義」 (Pragmatism) 不夠親 投 末 這就是實證主義的口號及主要理念,它的 地 胡 法 崇敬備至,真是被他害慘了 適之外 0 0 時期大家業障 在高 切 , 我覺得 也是過來 問題:「 皮爾士 中 ,還有杜 便管他叫 · 時 才發覺完蛋了!因爲胡適一派 人, 都很重;什麼「障」呢?知識 美國並沒有什 (C.S. Pierce) 對知識份子有什麼期望? 威、羅素等人 有 曾經深受知識障之苦:我曾被胡適之害得 胡大哥」, 四個要好朋友 這個字是從「實用的」 (Practical) 演 及杜威 麼「哲學 , 然而都不自知。直到 ,他們的書我都 每年都要到他南港的墓園去玩 , ,見「胡適文選」或 (John Dewey) 當時我們 近代始祖是威廉 所倡導的是「實證主義 (美國只有 」沒有 份子修行最 覺得 一本本地精讀 (2) 之義 兩百年 開始認真學佛 等幾位美國的 呼他為 大 「胡適文 詹姆士 具體而 的  $\sqsubseteq$ 

認爲最 這些話 評傳 西洋哲學史(A History of Western Philosophy) 乎全套都買 美國教授 來在金門又 短了 威之究竟 - 麼都沒 的 • 好 很 招 胡適研究 或贈送-我們 最具代 直讀 就是 細 很 有 , 課堂上說 讀他的 然後又進而看與他相近且同道的羅素的 久 美國不但沒有什麼哲 的 拼命地啃; 1精神 只有 到 「拿出證據 胡適之的 表性的文章 胡適文選 胡適四十自述、胡適留學日記,每一篇都看得好詳 -造業不少。 我的信念(What I Believe) 的 「美國的 那大概 在服兵役時,我甚至於把他的 ` **『全集** 來」,以及「 沙漠及牛仔 胡適文存,尤其是胡適文選, , 集成 文化是什 就是牛仔(cowboy)了吧!」 於研讀胡適 」及許多相關書籍我都有 冊 也沒有偉大的 -麼呢? 有多少證據說多少話 (我在德州 以方便年輕人 一字不漏 我就溯流而 如果我們 一書 作品 英研 文學 , 地細細 閱 能 Ë, 所 一本英文大 羅素的原 那是胡適自選他自 夠真正 讀 的 沒 ,舉如李敖 氣 研讀 0  $\sqsubseteq$ 共看了 這本書我 , 以前 提 大的 文 他的 出 遍 的 實證主 書 頭 的 音 五. , 我幾 逢人 老師 中英 胡適 服 樣東

是 後 法 行 前 很多收 銷毀 來病 它翻 用鉛 過這本書 上. 開  $\neg$ 還大 而 一筆說 這 覆 始 因 是好了 本因是子 轉向 水難 且 筆 爲 **預足了** 不回來 是 力 因 身體 出 劃 非 佛 ? 爲其中所述有許多處皆有違佛旨 收 來 , 以前 道, 顚 印  $\neg$ 了 , 不 静 倒 囚 作者爲了與人同享他學「道」的經驗,所以寫了這本書 用 , 因是子」就是袁了凡, 好 希望若存有這本書的 學佛有心得之後 坐法 是子靜坐法 所寫的因是子靜坐法是誤人的 0 0 筆劃 有 正邪不辨 患肺 於是就把它翻譯出來了 , 一位學佛者寫 即是闡 ,再用紅筆劃 結核 , , 卻 袁居士泉下 揚道家的靜 想藉由 不 ,他又寫了 -倡印靜 了一本書 著了凡四訓 人, 0 打坐把身體治好 五遍看完了 坐要訣 能寄還給 坐法 0 西天 ;幸虧 , 叫 (可嘆的是 一本靜坐要訣 ,想儘量收 , 以及他 那 這不 他 個人 有 因是子靜 我沒有投 , 意 知 , 以便銷 猶 但 , 那是作 近來有 取其糟 修道 他 口 未 是學 來燒 坐法 盡 怕 要扼 毁 在 \_ , 的心 道家 掉 靜 者在學佛 出 有沒 坐要訣 腕 在 或 版 而 讀 但是還 印 的 遺 0 其精 之後 佛書 者自 靜 有 否 0 中 坐

死後這 其實都 這 至 物 眾生 然也 問 , 0 證 唯有 題 到壽 再者 神 生前 或靈魂 主義 只是人 識 就 這 說 堆 能 沒 麼 也沒有能 盡之時就分解 , 有能量再產生 人體雖 夠 神 世 「 這 來 的生 執 識 算 ,體內電子、 一流 譯羅素的這本 持 水化合 一的作 能 , 身心 堆碳 然複雜 回答這問題。 我們 物」,然而在羅素以數理邏輯家看來,人的 提 他說 `` 亦能答 水化合物」爲何得以運作?其因何 用 物 了 都 質子、 令不壞散 0 , ` , 成了一堆垃圾 可是羅素爵士沒有注意到: 但是分析到最後,也不過是一堆「 不再運作 人是很複雜的 因爲神識 消散了,因此就沒有辦法再運作 書,幸好沒有發表,這本書所提倡的主 , 這問題 中子跑來跑去所產生的能量 以唯如來知其然 , 否則 , 不再作 !依羅氏之見,我們這一堆碳 憑什麼能讓眾生肉體 在佛法來說是「 , 自古以 切世間凡夫、 業 的 來,有 ? 亦知其所 到底是什麼因緣令 很 外道皆沒法 在?羅素沒 究竟是什 阿賴耶識 多人認爲 (operate **匠不腐壞** 以 (energy) 之結 碳水化合物 精 神或是靈魂 麼 提 有 因 ?  $\neg$ 水化 人是具 了 不能 提出 法來 ? 因 合

法之業 疑 投 不散 跑 能 心 向 學佛 我那 還算 去 肉放 地 識 不 \_ ` 麼? 壞 在 方 壞 ? 0 , 不講出 平時 些心 式 有 而 在 ? , 對 的 點 因我信實證主義這一套, 神 有 且 0  $\overline{\phantom{a}}$ 於 這些電 中 不 善 所 因 障 識 無法 ·修行 .礙 會壞 來有 這道 維持 之 根 不 爲人活著跟死 , 同 兩  $\neg$ , 解 疑 個 大 並 理 著 子 然  $\neg$ 三天就壞 , 智慧種 是什麼 好處, 這身驅 決 此 |無甚大礙, 而 ` 佛在 的問 並沒 對於 質子 更進 我目前· 因素令 題 幾千 去時 有 就是不造口業  $\sqsubseteq$ 了 , ` 步深 演 令 中 , ` (變成 暫 · 年前 斷自己法身慧命 它 子 臭 但到了要認真修行時 , 什麼事情一定要找出證據 時 不 的 身 尚不能信受的佛理 他 了 存 修 就 散 們 運 中  $\Box$ 講過了 接著就 疑 行 中之 壞 跑 動 的 時 的 , 電 , 0 , 不 永遠 也不造「謗法」之業; 方向 子 (經 尤其是 謗 去理它。 0 ` 我以 中說 也 質  $\blacksquare$ 0 ` 有善根的 方 不 子 , 後來 因此 ,我便 前 會停 , : 式 而 ` 我很 尤其是閉關時就 改 信 中 我  $\neg$ 我 變 也 杜 們 回 止 子 沒 幸 人, 不會 賴 不是 閉 拿出證 威 ? 這 運能 有 如果他 關 耶  $\overline{\phantom{a}}$  $\neg$ ` 羅素信 那就 應能 講出 能持 三 年 如此 由 大 成 據 我 暫時 身 是 都 的 於不造謗 來或妄予 塊 完 得 最 做 心 因 跑 肉 在 初發 了 五. 的 跑 「 存 \_ 幸 體 好 方

我 這 苦幹 沒有 何 0 不看 見惑 , 看 而 麼呢 麼 電 且 ? 視 死 ? 因 |爲既 依 , 聽聽歌: 也 而 於 己就煙消 如果我 然是 邪見 劇  $\neg$ ` ,悠哉遊哉 霧散 們的 閉關 不正 修行 知見 身心真的只是 , 所 ,多好 產生的 7 , 首了 便 \_ 0 定要有 煩惱  $\neg$ 堆 , 那 還這 碳 個 的障 水 目 . 礙 麼辛苦修 化 的 合 才 便 去閉 物 開 始  $\sqsubseteq$ 行 , 幹什 其他 否 顯 則 什 這 現 麼 麼 ?

這恐怕 在 苦 我預 才從 順 意 曲 也是當 便 其 備今天晚上再講 於 簡單 单 毫 心 無疑 中有 地講 代知識份子學佛最大的 過來的 問 此 地投入法海之中;然而依我看來 根根 本的 不過由 至於我是 疑惑」 於 如 因緣所致 , 因此常常構 何 共同的障 去掉 這 , 個 因 爲 成 知 你 識 ,  $\neg$ 障的 們 這不只是 精 知識 既 進 呢 有 障  $\sqsubseteq$ 的 此 ? 0 我自 我 障 關 問 於 個 礙 己 人 , , 所 是百 的 且 問 點 以 不 我 般辛 題 能 本 現

他 個 學的 朋 友是 卻 是 天 我 L 以前 先 我 生 出 在中學教書時的同事 , 學錯了 回台灣去辦移民簽 , 但 他還不 知道 ,非常要好, 證 , 順 據他 便去看 說 沒想 他  $\neg$ 個 啓靈 到他也學佛 屛 東 \_ 還蠻 的 老 朋 快 1 的 友 , 可 , 是 後 這

177

五

文

生的 可在 一撞 方式 院 天被解 我跟 三的 \_ 就去上課 我所 痛 到 地藏菩薩前發 , , , 美國 修行 不是用 經 他便得生天受樂 苦便會暫時停 專  $\sqsubseteq$ 他 及 發 聘 門只供地藏菩 念聖號 的願:第 了 0 了 , 敲的 甚至 之後 其中第二個願 怎麼辦 0 他 二個願 教的是數 變成酗酒 ` , 持咒 而是用 他才決定改變 止 一個願是爲眾生,第二個願是爲那個朋 0 ·薩 · 。佛光山常住在鐘下寫了一行字:「 ,非但如此 有 」。於是我就投了三十塊錢 , 迴向 撞的 學, ,就是: 地藏 天 每天喝得醉醺醺的 , 給 院 他太太非常擔心 0 他招待我到佛光 據說若撞 外面 ,如果因緣具足, ,老實念佛 他 我願修日中 , 令他 有 \_ 得以 下 大鐘 0 他本 戒 **一**食, , , , 山去玩 承 眼 酒 家中又有兩個孩子 , 有福 叫做 來就 , 地藏菩薩的威 眶常常還在 0 發了三 佛 日 喜歡 光 報 0  $\neg$ 十塊錢 友 的 幽 山之行後 一夜修行 一個願 光 眾生 冥鐘 ,第三個 喝 Щ 紅通 兩 有 撞 力 杯 , ,  $\sqsubseteq$ 撞了 不久 佛法 經你這麼 個 通 下 , 願 擊鐘 要是 地獄 的 在 三下 狀態 爲我 地 他 , 且 眾 的

返美之 後 我 再 繼 續 閉 關 便立 即 依當 時 所 發 的 願 而 修 行 口 向

菩薩 迴向 <u>Fi.</u> 的 於 他父親就是因爲長期喝酒而 然後又說:「一有機會, 一戒了 他修 約 佛堂拿掉了 的本 的 我 把 個星 沒 恍 那 ,而且也就真的戒了酒 L 先 生 的 願力之「感應 有跟 一天 惚 日子對了 惚間 期 他提起我爲他發願 0  $\dot{}$ , 這就  $\neg$ 拿了三支香 , 他到灶神 **啓靈法** \_ 對 : 到 這位 更不 」及加持 他半夜三更起來對灶神 我 可 **\_** 朋 '思議了 友的 肝硬化過世,我所擔心的 就去皈依、受五戒 前 , 面跪下 幾乎走火入魔 到他 - 眞是不可思議 ` 修行 家的 封信 來發願說 而 灶 ` , 神 信 口 他還以爲是他家 向 前 上 ,他家人十分害怕 說 的 0 面 :「我從今起再也不喝 0 發願 事 」後來果眞很 因爲他喝酒是有家傳淵 因爲  $\overline{\phantom{a}}$ 的那 有 0 也是這一點 這件 他 一天晚 的 的 \_ 天, 事我覺 灶 佛 神 快 堂 Ŀ. 他母親 正 就 被 0 好是我: 得 接 半夜 靈 去 打 即 哩 到 皈 酒 掉 是 他 依 就 了 了 源 修行 的信 , 地 但 的 把他 更 ` 起 受

只是不 還有 願 經嘗試要吃素 意 另外 再繼續 做 事 當 試過幾次,每做幾個月後 亦是與地藏菩薩 時覺得修行不 一定要吃全素 的不可思議力 , 就 不了 0 有 所 了之, 關 以 0  $\neg$ 我 願 不是做 以 力 前 在 很 不 家 重 到 的 時 ,

179

五

文

15

論

不思議 可思議 連五 然而 春麵 -會夢到: 吃素 次從 種 從 自 種 辛 , 然就 ·聽音 事 怪 經 麵裏 來也不覺得 我 , 我 汝之智慧不 驗 什 , 蔥 千萬劫 操就 少不 雖 在 麼 而 來吃素好不好 山 , 然喜歡 -想吃了 我就 蒜 地藏菩薩  $\neg$ 且 禮 難 裑 肯德基炸雞 也從未覺得 地藏菩薩回 知道: 有什麼不 過 中 加 韭菜都不吃 吃 可思議 一點蔥花 0 老實說 不能 我曾 本願 但是我 地藏菩薩 ! 便或不習慣 來以後 得盡 2難過 是師 經 他 」之類的 ,汝之辯才不可思議 中, 0 , , 如是而 我吃東 我 說 大 0 ,  $\neg$ 捨 以前 」我想 一再摩頂 的 好像 附 , **| 威神之** 有 中 0 得也很 好 合唱 除了我本身這些感 已 已 西 是很喜歡 一天我忽然不 本 經吃素好久了 更奇怪! 0 你若是很喜歡 力,真是 但自那時 來就很樸 、讚嘆: 」就這樣 快 唱 男高 吃的 0 的 正使十 又 是: -知爲什 如佛 音 以 素 子 如  $\neg$ 我 後 我 • 甚至於 地藏地藏 , 方諸 所說 從那 吃 再者 應以外, 的 以 可 我最喜歡 , 連蔥花 肉的 前 說 非常喜 是個 佛讚 時開 還學過獨 , 也 , 實在是不 晚上 而 ,  $\neg$ 汝之神 再 不覺得 嘆宣說汝之 的就是吃 對 不 也 始吃全素 一睡覺時 加上 不用 音 的 修 地藏 理 力不 可思 別 同 自 7 彻 己

追求 世間 比起來 些境 克林 哲學 安身立命 在高 法 地捨掉 [典歌 界 並認眞地做了很久一 , , 尼采 也自 亦 中 不能究竟 在我來說 不俗 時我甚至還嘗試過想成爲基督徒, 然而然地捨掉了 心安理得」 也很喜歡西洋歌 再也不會喜歡唱 威 、無法令 ,實在無法相提並論,雖然也有它的方便之處 胡胡 接觸 適 了佛法 、羅素 人斷煩惱、得眞智慧、得解脫,至少我曾 -孔子、孟子、論語、 因爲「看透」了這些世間法 歌 以後,正 、斯多噶派 ` 民謠等, 聽音樂— 如一位居士所 看耶經 結果我 -完全不是刻意戒 大學、老子、莊子 但都沒能得到我所 時也曾 說 感動得流 , ,這些世法與佛法 這些全都 法才能 除 , 但 期 淚 耶 很 那是 我 這 望 眞 努 一的受 屬於 正 力地 麼喜 自 令

是萬萬 藏法 沒 至於 於 想 有這 先前在 門 到 眞 0 些感應 我以前 的 這麼靈驗 佛光山地藏院發願 也是有一點「鐵齒 覺得地藏菩薩實在不可思議 0 我第一 次修地藏法 , 也是基於一顆慈悲心 的 (台語 門 , , 誦到第六 於是我便  $\neg$ 嘴 硬 , 愛朋 品  $\sqsubseteq$ 開 時 ` 友之心 始  $\neg$ 比 已 頑 較 古 覺 之 認 眞

有點累 七天 是 身累 是從何而 好玩 我除了 **」廣菩薩** 累好 何 便 到這 , 於是又更發願 , 的 我又再發願 累 裏 也 , 修地藏法門之外,所訂的課程還要看經、 但是冥冥之中,又覺得我背後仍然有一股力量在推動著我 就是 氣 乾 說 來的?我發的願是:每天誦地藏經一部 , 立即不 誦 因 而且 完了 共誦 爲這  $\neg$ 若 覺得彷 部 ,時間加倍,就修了四十九天-期然而然地精神 見有人讀誦是經 ,修二十一天。等二十一天圓滿之後 經七 經 相當 部 部 彿 而且 長 有某種力量在背後推著我 念 , 地藏聖號七萬遍。等到 誦完之時 正想停 陡然 振 下來之際 汝 , 亦不覺疲 忽然 勸是等 ,這時正 打坐 同時念地藏聖號一 -說也奇怪 , 於 倦 , , 七天圓滿之後 , 於是又繼續往 0 所以相當累 又覺得好 又 刹 好 誦 , 心 時間完全不 , 不知 最先 莫退 到經 像 我 文中 道那 , 0 萬 於是不知 還 只 下 遍 不 發 修行 個 雖 誦 再 , 覺得 夠似 力量 願 覺 0 不

這次 地藏菩薩 我 修 的 地 藏法 加 持 門 但 四十九天 在 我把地藏法門修 本來不存什麼目的 圓 滿 以 後 很 起 不 初 -可思議 只是爲了 的 事 感 情 發生

消 是 分 是真實的 有 是有 面前 :境界 經過 問題 道 別 失 , 本來如 理 關 以 都 往 的 所 以 番思辯 樣眞 並 |因爲修 後 分 境界 說 在我修行上最大的 ` 沒有 三世因果 法 是 別 所 影 而我修法期間 就 以 如 , 實 地藏 如佛 實 建 無 所 天 而 , 如 議 就是 蹤 謂 眼 佛的 達到結論 ` 法門 所 經 的 人 , 中所說 我們 多 說 因 種 更無宿命 多修習地藏法 此 的 現 種 丽 量境界 有三界 所有 關係 更精彩 境界 困擾 , 」。再者,老實說, **六道輪迴等這類** 我 卻從來沒動念去思考過這類問題, 「如對目前 的 深 智等神通智 , , 切地體 的是: 業障 也都 好像忽然 疑惑以及一些根本 、有六道 門 中 所 不是 最沉 以不 悟 既 **,** , 當作 到 間 然有這些, 慧),然而三界、六道就 的問題 毫無問 重的 全被斬 ·可思議 譬 有輪迴, , 我們 彼時我也並沒達到什 修行 喻 , 問題 自心 草 的 題 的 環 的 從那 有前 第 除 那 , 0 毫無疑惑 我以 根 也 麼 由 中 時 不 也就 部 依 世 於這些體 , 起 前 法 是 眞 門 第 時 的 神 如 有今 亦即 是佛 種 本 話 六 灰 此 認 意 飛 種 世 本 好像 麼 法 來就是 煙 並 中  $\neg$ 而 思議 當然 的高 沒有 因 的 滅 全都 有後 現在

有 有隔礙 悲心以 薩埵是所有金剛裏面最主要的 觀世音菩薩法 無論 罪增善門 大行法門 ,法即不通。 顯宗 後 才 密宗 0 門 可能依大智法門而生起真實的般若智;第四修普賢菩薩 地藏法門(「大願法門」)之後 , 那是成佛的法門 以長養大悲心。第三再修文殊法門 ,皆無異論 0 又, , 0 所以 普賢菩薩在密宗裏面 一切菩薩成佛 , 顯 ` (),再修 密其實是通的 ,皆是修 「大悲法門 「大智法 稱 爲  $\neg$ 普賢行 金剛薩 通 \_ 埵  $\sqsubseteq$ 通 而 法 亦 金

悔 \_ 而 輕易 總而 實是 能 打破凡外言說戲論、邪見、惡見,於一切佛法起正 言之, 地就 真正從「文字言說」及世俗的「言思境界」,而 如 地藏菩薩所接引的, 正 袪 法起於正信 地藏法門對我 除 我億劫 我 無始以 顚倒想 , 堅定不動搖 來 個 地藏菩薩就這樣令我不思議 , 人的重要性而言,最重大 依於 愚夫言說境界的妄想分別 然而我覺得 0 這景況 我這 眞有 信 如楞 直接進入 的 地、 ,得決定信 一點是 嚴經 識 毫不費心費力 障 所 中  $\neg$ 造 不 吲 忠 成 ` 的業 不復 實 悟 議 境

不管 行 不具足! 八連念佛 致我 雖也 應 特 時期的眾生, 別慈悲 要想有所  $\neg$ 知 若要學佛 地藏菩薩的 除此之外 下心 識 們就有 很 努力 嚼蠟;這是因爲業障太重, 份子 因爲當世眾生連最基礎的信根都不能具足,故可說是善根 見障 念得「 , 在修行 ,或非 成就 老實 點像是智障的兒童一樣,而地藏菩薩就像是特殊教育的 專門照顧我們這些「弱智」的兒童 , 都是業障非常重的,因爲現在的眾生善根短缺 首 還有  $\neg$ 本願」 沒有味道」 修行 先要放棄知識份子的優越感。因爲 知識份子都 而不修地藏法門的話 , 但 也可說是當今「 種重障 一卻不得 即是要濟度業障最深重的眾生:以人道而言 進而言之, , (經中所說:「 樣業障 都須賴 「法 把「覺心 味 末法時期眾生 知識份子」所患最重 .很重  $\sqsubseteq$ 地藏菩薩拔除 , , 可說十分 , 」與「法味」都障住 善根微 覺心 不得法味 0  $\sqsubseteq$ 因此,我奉勸當 不得現前 薄 (包括知 , 爲 什 困難。這就是爲什麼 , 如所觀 連信根 麼呢 識 也最難拔 察 不知 這種 份子 , 連 ? :不具足 當 2「信根 簡 +道 今學佛 今 情 老師 分微 言之一句 在念什 若 現 知 識 要修 在末 而 薄 都 的 , 所 份

185

能念出 你 細跟你 若先 修 點名堂 們講 地 法 門 得 消粗重之業障 一點法味。 至於地藏法門怎麼修, 粗障消得差不多了 我有一套儀軌 , 再 來念佛 , 那 今 時便較 再

問:可否請師父把閉關的心得講給我們聽?

答

猛不退 道 現在 那我得寫 日 天能將它整 起 遭遇都 我 們 生生世世皆得值遇如來正法 0 願 來做個迴向 回憶錄了 理出 有 消三障諸煩惱 ,不是一下子能說得盡的 來 我從初 ,請合掌念:「願以此功德 因爲裏面很多都是修行 願得智慧眞明了 一就開始寫日記 ,如法修持 0 等有人要閉 的 , 到現在 普願罪障悉消除 經 ,速發菩提心 歷 , 回向令我及一切冢生 關時 體驗 寫了 我再詳細 挫折 +, 速修 多本 世世常行菩薩 ` 無上 以及種 希望有 告訴 道 , 自今 , 勇 他 種 困 0

——一九九一年六月廿二日講於愛荷華州立大學佛學社

## ハ、冥想三部曲

### 第一章:無待

也。 九萬里 外緣,繫於外緣則不自在者,必矣。觀自在菩薩授記經曰 以故?蓋鵬之飛者「有所待 若有所待 莊子於其逍遙遊篇中敘述大鵬展翅怒飛 , 以徙於南 ,則未能究竟逍遙自在。所以者何?有所待則有所 冥天池 0 也。其所待者何?謂有待於風之興起 然依莊子之意, 大鵬雖能怒飛如是 ⊟ : 「水擊三千里 依 , 猶 , 搏扶 有 及風力之承托 未爲逍遙 所 搖而 依 剘 繋於 上 0 何

正 身,隨衆形類所成業根,而爲說法, 無依止,不依三界,亦不依內,又不依外, 佛告華德藏菩薩摩訶薩:成就一法得如幻三昧;得是三昧 令得阿耨多羅三藐三菩提 於無所依得正觀察 • 以 , 0 何等 正觀察已便得 善方便能 一法?謂 化 其

待天下平而自正 斯乃能得真逍遙自在者也 反言之 , (逍遙自在者,必須「無依 無待環境完美而自求完美, 無待人之讚賞稱譽 ` 「無待」:無待天下清而 , 無 待 名 自 亦 淨 ,

己者, 人信我 以瞋恚 且所謂 不依地水火風, 如 求 則無欲 現前 全 求於己猶 ` 從我 於 依於貪欲故 「無待 0 他 是則無待之大益也。是故起信論云:「不依氣息 也,無欲故無貪,無貪則一切有逆於我心者皆不生瞋;是故 人 服我也 復難。 」之義也; 13者, 乃至不依見聞覺知」 所謂 。無貪無瞋則清淨, |。是故,不求於人者則寬也,厚也,仁也, 無求也。 不責備於 不求於人」者 無求者, 人者, 此則「無依無待」之極致也 清淨則定, 不求於 謂不以種種我見之標準求備 非但 「不期求於 人 , 定淨則智慧圓 亦不求於己。 人之助 ,不依形 慈也 明 色  $\Box$ 求 無貪 0 慧 目 削無 求於

### 總持法門 以簡馭繁 7 由約返博

等等 上也不必一定完全是佛經上的字句 時深覺但時 必自得之; 行之有 修行者 而 中謂 須自 要者 而專 ,或覺萬法紛紜 再 2努力 修此 身自心受用方才 觀察, 其餘 此「總持法門 持此一「明」字訣,便可 於八萬四千法門中精進修持, 自得之則資之深 「應自熾然熾然於法 逮至純熟, 一法門 法 尋出另一法門 0 莫知所從,便須自萬法之中深自體察, 譬如深入觀察體驗後 使得 斯時或將覺察此「明」字總持已漸不能涵蓋 」須是自悟自得 深覺無量諸法盡皆涵攝於其中 資之深 0 此即 , (其實一切法門皆不出如 以補其弊 勿他熾然 「具足萬行」;此即是「 則取之左右逢其源 所謂 如是乃至六度萬行盡皆等心 , 譬 如 自覺其重要, ,提出一「明 J 字, 即 此義 自 皈 \_ 也 0 來所說 , 或 不必同於人 按孟 無邊善法皆自 又 紬繹出一「 一即一切 ,孟子所謂 以統攝 皈依 ° 夫子之意爲 \_ 但須不 某些方面 或 甚至文字 其中流 習; 又 也 法 達佛 斷

爲自求 取之不盡 ` 自得之道 、用之不竭矣 而 非外 所加 者 , 則能運用無窮 即 所 謂資源深 厚 · 左右 逢 源

應付 時之萬行又不同矣, 是者又多時 切 窮 爲必須於諸經教已達相當嫺熟,否則難觅有「盲修瞎練」之虞  $\sqsubseteq$ 0 ` 行 此乃「 者如 如是行之多時 一完全有效 是體察 由約返博」, 乃漸覺雖有諸總持之簡約方便 , 蓋此 對治;當此之時,乃慮返本還原 自求總 ,所熟練之「總持 一時之萬行乃同時齊修 亦即「 持 一切即一」矣。然修此 深 」愈來愈多 修 , 持 然對自 ,隨機運用 名 心 , 中之千變萬化  $\neg$ 回復最初之「 便可將諸總持 以 「總持」法門之先 簡 如腹中甲兵無數 馭  $\sqsubseteq$ 萬行 同 實 修 無法一一 持  $\neg$ 然此 其用 要

# 第三章:苦悶的象徵 逃避者的心聲

各種 英國數理哲學家羅素 不 快樂的因素 其中 , 在他的快樂之道(The Conquest of Happiness) 有 項他稱之爲「拜倫式的憂鬱 (the Byronic 書中 Mel-

最好的 ism) 性憂鬱 己的 ancholy) 階級及中等以上階級之通病。自羅素之書出後 者 以表不應有而有的傷感。這種傷感在西洋文學批評之中稱爲「濫情」 位之繼承人,衣食無慮,故其終日長噓短嘆,實乃「無病呻吟」。 家也者 自己 的 若不能將自心妥爲降 題並沒有得到解決 刻 明顯的 ,義即過度運用感情 的 事 方法是將注意力轉移到公眾的事務上。話雖不錯,可是並不究竟 , 多愁善感 亦 湯 點 總不太對吧? 如 如果不勇敢地 所謂 是 , 而 羅素之見甚爲皮相 因而去處理公務, 已矣:大率爲言說戲論。 0 拜倫式的憂鬱」是這樣的: 依羅素之見, , 伏使之安住, 、面面 再說 問題還在那裏:自我的問題倘不解決 ,如黛玉之葬花者是。羅素說要避覓或拯救 自己一天到晚與 相覷地面對一番 拜倫實無傷感之必要, ,捨本逐末,似是而非,不堪深究 不但是一種自私 怎能把公眾的事辦好?更進一步說 (附及:羅素本人亦爲世襲之爵 ,「拜倫式的憂鬱」一詞風 拜倫 能夠 自己」生活 爲英國十 ,且是一種  $\vec{\neg}$ 逃避自我 因 他是貴族後裔 九世紀浪漫派 在 , 放著不 不道德的 一起, 羅素稱此 」逃到幾 (Sentimental-而所 此種 管 靡 行 有 因爲原來 **此爲中等** 爲 詩 憂鬱 且 謂 士 而 一時 面 去管 ? 對自 0 , 逃 其 再

狂邊緣 少時亦 結 者 婚三 大 次 抵是以一些言說戲論教 如 亦復 拜 0 倫 如是 乃予所謂之 曾多次慮及自  $\neg$ 哲學家之言說戲論 人 而自己卻做不 殺 ,且婚姻生活顯然  $\sqsubseteq$ 到 , 何謂也 0 如尼采 很不成 ?世俗之所謂 ` 叔 本華等 功 , 終其 哲學家 生處於瘋 生 , 共

意有所 謂 之口 太史公司馬 的 腳 演 頭  $\neg$ 周易; 鬱結 禪; 學家 文藝是苦悶 史公自序 然其論之出 而 遷之言 論兵法;  $\neg$ 如 孔子厄 不得通 爲賦 是  $\sqsubseteq$ 的象徵 0 新詞强說愁」的青少年 再 陳蔡 太史公之言曰:「詩三百篇大抵賢聖發憤之所 因此 其道也,故述往 不韋遷蜀, 看 則不必自廚川氏始 文 **〈藝**之士 , , 0 作春秋;屈原 文藝是苦悶 世傳呂覽;韓非囚秦, 論 又復 出 事 何 ,思來者 , 如 的象徵 放逐, , 古 ? 苦 對此大爲心醉 日 人早已著其先鞭 悶 著離騷 <u>۔</u> ه 」這理論 的 廚 象 Ш 徴 又舉事爲證 白 說難孤憤 ;左秋失明 村 0 於其名 驗之古 廚川氏之論 詞 立 刻 日 0 著活 爲作 成爲 今  $\vdash$ , : 厥  $\neg$ , 見司 悶 昔 新 大抵 有 也 蓋有 國 西 潮 泊 , 被 馬 語 此 文藝界 遷史 公認 拘羑 人皆 同 孫 於 中

文藝是苦 悶的 象徴 其理論爲 人若有鬱結不得抒 發 於 是出 之以 文

易望而 巴掌 倡之 自我於 之法 之見 轉移作 昇華 導  $\neg$ 0 , 昇華 卻 挖自 此哲學家 瀉 公眾之事 步; 淨 作用 者 化 用 己 自 然而若不能與自己面 作 瘡 何?蓋不能 色 疤 用 ` 我之苦悶於文學 , (Sublimation) 文學家 即 」 (Catharsis) 而 皆爲一種發洩 形 , 若非下絕大的決 令自己成爲政治家 象 九世紀精神分析學鼻祖弗洛依德所謂之轉「 如雕塑  $\neg$ 面對自己」也 藝術家等之「 、藝術 ,或一種逃避。亞里斯多德之名著 亦同於此。職是之故,前述哲學家羅素所倡之 0 面相覷 然而心理分析學之所謂昇華作用 心 以爲抒發之資;既抒放之後 ` 由私轉公」者 音樂中等 社會學家 決定與自己之 則憂煩苦惱 良以面對自己 、經濟學家等 其間實有異曲同工之妙 ,  $\neg$ 永無斷期矣 |須絕大之勇氣也 心魔 皆不得其究竟 ,與弗洛依 自 一詩學 , 我 中 實 ·塊 壘 戰 , 不異於羅素 (E 皆非 者 」中所謂 )go) 德 打 所提 根 轉移 自己 依鄙 本 極

相 金 則 何 偈 以 治 拜倫 但 持此偈 式之憂鬱 信受奉行 以及廚川式之苦悶耶? 可治此病 藥到病除 余有一 方便 其偈 曰 佛  $\Box$ 

194

## 現在心不可得,過去心不可得,

## 未來心不可得。」

之遷謝 知必有 然無覺 「性情之作」者是也, 大凡 , 無則 因有 矣。 死 之所 此 但 敏 , 筑之心靈 ||於哲學家 不可捉摸預 又沒有能力去改變它 以易流 於傷感者 、文學家 亦即古人之所謂「言志」之作也 測 故其見月盈時 , 深爲所苦所惱 、藝術 ,皆因有一顆敏銳 , 於是乎傷月悲秋 家尤爲然 則知其將 ,詩詞之中泰半爲此 ,於你我 之心靈 虧 , , 見花 嘆人生之聚散 亦然也 若 開 則 無 而 知 0 敏銳之心 其必謝 哲學家 作 無常 , 王 或 文藝家 維 感 見 生則 之所 生死 則

面對 現有您之玉照數幀於此,分別爲一歲、五歲、十歲、二十歲、三十歲之時所 想大概是: 今昔一比 如是眾多「過去之我 至於你 我 當時的我, , 總不免令 雖不是什麼「家」,若未克降伏自心,亦常不免於自傷 多麼年輕 」,寧不喟然而興無邊之聯想,與夫無盡之浩 人覺得過去都是好的 ` 快樂 , 當 時的遊伴多麼有趣……等等,不 過去那段美好的 詩 光 老大 嘆耶?這些 (the 0 good 0 加

苦爲「美」, old days) 可復得之境界 , 「美感經驗 而不自如實覺知;此即佛所謂之「眾生顚倒」,以苦爲樂; 人嚮往 則欲出苦即更加遙遙無期了 中 者, 如入泥淖 沉醉不已一 ,令人懷念、 , 深不可拔 沉緬、 -所謂「低徊唏嘘、盪氣迴腸」 , 心醉……於是乎不旋踵 而凡夫之人猶常自誤以此沉緬爲 既 !實則身心 即墮於過去種 然以苦爲樂  $\neg$ 痛 美 苦不  $\sqsubseteq$ , 以 或

知過去心 (臾變滅 來的 現在 刻 實 入溪水之中 當此之際 即自解 一之時 乃 腳 人類 不可 7 是身如電  $\sqsubseteq$ 爲 脫 0 「過去」、 若欲出此痛苦泥沼,當思:「過去心不可得 方便而巧爲立名; 因此 。希臘原子論哲學家德莫克里托斯(Democritus)謂  $\neg$ 則 拿出水面 不復 刻」早已成爲過去 , 過去的 念念不住」者是 强求過去之某些心態 「未來」 ,再放進水中時 你已不可復得 復次 ,這三際的 。 若了 也 , 嚴格 0 , ·此義 說來 分別 那水已經不是原 此即維摩詰經所謂 ` 「過去的 想法 , 並 則知 於永恆的 或感受 無 你 「過去 所謂 已不 \_ 來的 , ,  $\neg$ 時間之流 若深思: 而 心 此 可 : 」實不 復得 刻 水 欲 是身 其常 <u>ر</u> 「當你 , 中 丽 其 0 住 可 大 再者 如 腳 理 浮 不 爲 本 也 把 無分 不是 正說 , 所 雲 一隻

行之。 至多麼 您的日 甚至 即是般若波羅蜜多。 諸佛 , 故 如今 即「不 欲 記看看 憤怒 其復 名般若波羅蜜多。是故六祖惠能大師教以「無憶」、 樂 所說之「不可得」之無上甚深真諦,實爲無上法寶也,有志者當於 時過境遷 ·可强得 現 憤 , 或曾 慨 , 你會發現你以前所記的 有  $\sqsubseteq$ , 至 激昂等等 不管你多麼努力,再也無法回復到當時你所感受到過的 欲 ;即欲强得,亦不可能得之,唯有徒增痛苦而 何以故?波羅蜜多名「度」,解了此 一種想法或理念 住 於過去之某種境界。於此再舉一例: 0 這就是 , 「過去心不可得」最簡單 使你覺得非常大的鼓舞 ,不管你當時覺得多麼興奮 義 「無念」法門 , 可度自心, 假若您記日記 , 的 而 闡 已 勇猛 多麼快 釋 0 了 0 邁進…… 解此 既 自 即是有般 , 然 那 心 亦 , 中力 本於 種興 試 義 不 口 ,

死 探索人天之至理者 藝術家一樣, 復 次,方才言及「敏銳之心靈 深深自覺 具有 知 其苦 \_ , 就是 顆敏銳之心靈 , 因爲他 因 大 有第 悲 **,** , 並進而深求佛 由 \_\_ 大悲故 等敏銳之心 鄙意以爲 , 願 , 學佛者· 靈 理 求 大 0 , 智 釋 故 :尊當 能於 亦須 以 度諸 公如彼詩 初 四 之所以 苦 城 門 難 見 人 0 是故 眾生 能 ` 哲學 毅 生 然出家 老病 見以 家

或過去 之者耶 之士 「發洩 夫之人唯有寄予無量無可奈何之喟嘆,而無力面對、了知、超越。即 責於彼俊彥之士, 哲學家、文學家 , , 可 , 面 ( ) 等, 藉文字、 一般之心 非同凡愚之無知無覺也;因覺知苦,故或求逃避(如世俗人)、或求轉移 對 ` 0 是故 涅 若知無得 或未 無常之時 槃 皆是假借外緣 來, , 靈爲一切文化之最初根本;因有敏銳之心靈,故對人生之苦難「有知 音聲 唯 ` 有依諸 蓋知其面對此廣袤無邊、 藝術家之所爲) , 殺 皆由心造,皆不可 , 則 亦不免於發「逝者如斯乎 、顏料 (若心  $\neg$ 佛所教之般若智慧, 以無所得故……心無罣礙 |經語) 、公務 , 故無由自主 ,或求度脫 政事等以求「一時之暫免」,或片面之「麻醉 得。 , 過去者已滅,現在者不住 如前 不可知、不可解之世相 如實照了,知一切煩惱 , (如釋尊及佛弟子之所爲 不舍晝夜?」之浩嘆 「無待」 , 無罣礙故 篇中所說。 , 無有 , 然而吾人亦不 恐怖 若非修學佛智 如吾土之聖人 ` , 苦樂 未來者未生 而況 。 。 , 智德等 遠 然俗之俊彦 或現 離 顚  $\overline{\phantom{a}}$ 如彼 宜厚 在 而 孔 , 凡  $\vdash$ 夫 下 `

定稿于一九九二年二月,台北・大毘初稿于一九八三年三月,美國德州・ 大毘盧弘法院 登屯 (時 未薙染

六

# 生老病死與感情生活七、佛敎徒如何面對

兩個字 活 一個衝 之間變異的必經過程(Process) 曉事以後 而言,人是一種能夠認知的動物;由於人具有認知的能力(Consciousness), 「死」爲主題。希臘悲劇中說: 一個重要的變異過程(變換),就是「老」與「病」。所以「老與病 **ــ** 今天應一位弟子 突; 「生、老、 。生死是人生最重要的大事:生是因,死是果,而「生」與「死」之間卻有 多定義 就知道自己終將死亡;然而明知自己會死,還是得活下去-這個衝突就是文學上所說的 病、 我今天就講其中的 死」四者,事實上,以佛法而言 所 請 來講 「人是悲劇的動物。 。因此,講生、老、病、死,其實就是以「生」、  $\neg$ 佛教 「悲劇性」 層定義 徒應 如 何 面 加 對 」爲什麼呢?因爲以世俗哲學 ,最重要的是「生」、 生、 以佛法來講 」是「生與死」 -這本身就是 死是什 與感情生  $\neg$ 他在

以佛觀之, 苦就是: ` 老 病 死 」是人生八苦之中的 四 種苦 0 人生有那

一、生苦 五、愛別離苦

二、老苦 六、怨憎會苦

四、死苦 八、五陰熾盛苦三、病苦 七、所求不得苦

面 四種苦,因爲前面 這八種苦有一個特徵,就是: 一切眾生, 不管他是貧、是富,或貴、或賤,都不能免於此 四種苦是今天的主題,留待稍後再講  $\neg$ 一切眾生於此悉皆平等 , 切眾生皆須受此 苦 0 我先 講後

### 一愛別離苦」:

痛苦 的 釋 如 0 到遠方讀書或工作 越是相愛,別離時就越苦,這就是「愛別離苦」,這是一 切眾生都有所愛, 但是佛所 說 的  $\neg$ 愛別離苦」不只是一般的意義, 、求財等等。人生之中都難発有別離 所愛的人都會別離 0 大別離 佛所指 譬如生離死 般 而 的 且別 對「 是 愛別 究竟 離 時 離 都 苦」 會很 的意

究竟義 兒女 義 最珍愛的身體 愛別離苦 0 以 ` 父母 究竟意義而言 ` 及眞實  $\blacksquare$ 即是說 眷屬。 義 間種種諸苦之中 , 我們最愛的是「我此身」, 我 我們每人在無常來到時,都必須捨 們最愛的是什麼呢?我們最愛的並非錢財, ,沒有比這苦更甚的 是我們現前這 ,這是佛說 掉我們自己這個最 個身體; 「愛別離苦 也不是 佛 寶貴 所指的 妻子 `

### "怨憎會苦」:

是互 慈子孝 不是「 意。 於同 躱不過;這就 方 相 而 學 怨憎會 佛所 欠債 、 兄 ` 怨憎會苦 同事 是在生死輪迴之中 友弟恭 說 \_ 等等不 二的話 是 的 ` 鄰居 是是  $\neg$ 「怨憎會 怨憎會 0 -善緣所 但兒女 討 ,就會 親者 厭 的  $\sqsubseteq$ \_ 其更深 至於 牽引 是好眷屬 人 夫妻卻 , 是很 卻偏 而成 父母 們 層 偏偏常 以痛苦的 偏碰 往往是如 0 ` 若是好 夫妻、 的 互 祖欠債 在 會墮到 意義是:三惡道是 0 \_\_ 眷屬 兒女 這是從淺顯 起 一般 那可 就 , 是冤家 人所說 即所 , , 也常常 便會 憎的三惡道中 謂 的 的 , 夫妻合好 的 方面 冤家就 如此 一切眾生最不喜歡去的 「冤家路 「兒女是債 來說 0 常是 去 人與人之間 、兒女孝順 ,  $\neg$ 怨憎會 路 這眞是苦極 或 窄 疏 夫妻 者自 之 躱也

所說 的 怨憎會苦」是指這「究竟」 的 意義而言

### "所求不得苦」:

能得智 得免 事 不得苦 不得 的 志願不能大展 」之苦。 遠比 0 ,求愛而不得,求子求女而不得等等。即使富甲天下的企業家也是有 世間人, 每一個· 世俗人求五欲而不得的苦更甚 則是指修道 求解 例 上至國王、 如某企業家擬蓋一所輕油裂解廠 人從小到大 脫而不能得解脫 , 確是件苦事!這是指 ` 證道方 ,都有很多所求而 公卿大人,下至庶民百姓都有 面而言: , 這種於修行 一般世間的所求不得苦。 修行 不得遂;譬如 人志求 上所求而不得之苦 由於種種障難, 無上道而 「所求不得」之苦 求學位而不得 不 然而佛 , 直都蓋不成 實是最爲苦 欲 求 所說 , 智 求 慧 所 職 , 惱之 皆不 所求 業而 而 求 0 他 不 不

### 五陰熾盛苦」:

心 五陰就是「五蘊 0 我們 的 身 心 有種 0 <u>Fi.</u> 種 蘊也就是 的病及苦  $\neg$ 色、 以  $\neg$ 受 身 \_ 想 來講 行 • 就有 識  $\sqsubseteq$ 由 0 於 五. 蘊簡言之就 對自 [然界的

自然就 吾之 四大 有 耳 , 智愚 以 激 有苦 本身生理 有五陰熾盛苦存在 就是五陰 不調之苦 上 的 所影 ` 賢不肖 七苦 , 以吾有身 響 , 0 是因爲 , 盛苦;這五陰熾盛苦也就是前面七種苦的總稱 其行 所起的種種之苦, 「五陰熾盛」就是色 一切人俱不可免。 0 1相猶 若吾無身, 我們有 0 佛觀一切眾生界都 如猛火一般 身心的關係 例如冷熱、 即無有苦 ` , 受、 熾盛燃燒不停 0 想、行 有 經云 0 飢渴等苦;又有身內 如是之苦  $\vdash$ 我們既 :  $\neg$ ` 有 識 有身心 , , 身必有苦 五陰之運行 男女 因而造成身 ` , , 老幼 就會 義即 0 地  $\sqsubseteq$ , 有苦 老子 心 及 ` 人之所 貧 巨 彼 富 也 大 此 • 的 所 說 間 火 以

言 死 死 內苦 丽 從  $\sqsubseteq$ 是根 的壽 以 四 苦之 苦 命 所 本 ` , 又是諸 大苦; 以及從外所加的種種苦(外苦) 講的這四種苦 中 歲以上是上壽 眾 生在這 苦 「八苦」即是眾生的眾苦中之根本大苦 中最 ,我們可以看出 八苦磨難之中 (至極的 七十歲是中 苦 , 甚至可說:其他 任何眾生界都有 壽 人生可樂之事就 0 所以佛法所說的 - 歲是下 四 少之又 苦 , 壽 而 亦皆 由  $\neg$ 苦 八苦 自身 四 少 涵 \_ 實 所 了 起 非 平 的 生老 生老 般而 常

上聖 之最 要活 生苦」 老苦 世 歲 0 步解 講學的 般 間 道又要譏 得 整 己上壽 太短 人比較能 也覺得 釋 與 說 這眞是佛 夠 書 。太短  $\neg$ 紀錄 歡 0 死苦」 病苦 有 毀說 喜 關 體 十 上壽言之 現 , 佛 應該 年, 的話 會的是「 生是苦多樂 的大慈悲  $\sqsubseteq$ 在我們 教徒 卻偏偏是最重要的兩 你既已成佛  $\Box$ 不長不短 笑的 也容易理解 列入金氏紀錄 , 應如 外道會說: , 再來探 愛別離苦 時 ` 何面 大智慧之威力!爲什 少 間 生除開睡 ,免於長短之譏。 , , 討 對 更遑論 爲何還貪生怕死 加 「生老病死 而 你既然已成 起來 0 (按:金氏紀錄是近世一 生苦」 總共不 大苦事 ` 怨憎會苦 食 與「死 佛 7 , 的問題 是眾生 人生是苦多樂少 佛講 ? 麼 休息 0 所 整 ? , 經五十 苦 因爲他 帶 以 爲 天 及 佛 講 \_ 何 0 住 還是 連莊 切  $\neg$ 下 所 年 世 反 不 本 煩惱以及 短命 要活 而 求 的 子 這是 不 専 + 釋 這 根 較 裑 得 難 菛 迦 本 ? 間 體 苦 記 破 活 太 如 所 , 0 會 長 載 世 即 太 來 下 苦 長 世壽 , 至 史 忇 順

#### 佛敎徒 應 如何 面 對 生 的 問 題

你問 學之喜好 解釋 愛本身就 因爲是由於 There is no reason for liking.) 爲什麼喜好沒有理由?譬如說一 的 吃 理 他 中 泡菜 「喜歡 爲什 來的 ; 而 由 亦然 是一 曾 這種 無 問 丽 麼喜歡吃甜食  $\neg$ 不喜歡 也有人 不須 種「無明」力之用。 明而有貪愛。然而你卻不能說 我 0 -從男歡女愛、父精母 或「 熱愛是 有些人很喜歡藝術 : 再  $\neg$ 不喜歡 (連嚐都 生是怎麼來的 加  $\sqsubseteq$ 也一樣是無法解釋的 任 般 何 , 人無法 不愛嚐 」其本身就是最基本的 解釋 他會說:喜歡就是喜歡 0 理會 又如 ? , 西洋有一 Ш 甚至盡其一生都 中來的 我 的 有人喜歡吃巧克力 0 所以從實際情形 回答 0 然而若以 0 :「眾生爲什麼會有貪愛呢 句俗話說:「喜好是沒 0 同理, 說 而最根 (bottom-line 「是從 ,還須要什 對音 在狂 本而言 法 來說 業力 來看 熱地追求藝術 樂 , 有 , :麼理由 美術 中來 是從無明 ,  $\overline{\phantom{a}}$ 個人喜 不喜歡 即 喜歡些什 最具足 知是 的 乃 有 嗎 至物理 理 由 ? ? 或 歡 中 , 由 於 麼是 對 吃 可 而 樂彼 西洋 且 的 甜 因 業習 無從 特別 强有 爲貪 食 0

是很 多理 真正 來說 是感情 法 」之所 麼喜 而 奇 反之 叫 由 的 明 可 他怎 喜歡 說是 理由 的 怪 亦 你 , 驅使 即 的 想說 某 自 如果是真 己 所 他 麼樣怎麼樣好 甲 感情是用  $\neg$ , 講 也是很 謂 眞 服 恐怕還是由 ? 0 話 的 自  $\neg$ 喜 己 這 於 業 時 理 的喜 **|**去喜 實 不理 不著推 歡 外物 感 眨 曲 眼 他 在 的  $\sqsubseteq$ 是很難 智 歡 於 或 的 理 的 0 , 因爲 喜好 的 , 他 業力之驅使 神 由 理的 怎麼樣怎麼樣對你  $\neg$ 你只須舉出 業 情 0  $\sqsubseteq$ , 然那 是如 但 緣 回 0 0 些理由 那也 例 . 答 **ا** 須要推 或者 如說 只是表面 的 是徒然 這 相 問 , |一兩條不 I 只 是 推 題 種 運的 我就 反的 於  $\neg$ 他 0 的 的 胃 你或 業 人之好惡亦 0 就變成 某種 縱 原 是喜 理 力 , 很 使你能 因 許 牽 對於不喜歡的 , 重要的 而 歡 引 小 但 也 , 而 不是真感情 推 動 他 可  $\sqsubseteq$ 之事 完其實 舉得 作 都不 口 理是理智 理 頭 0 由就足夠了 就足以 出 若 , 一笑那個 凡 定是真正 Ŧī. 人 都是 夫 , , 然而 你若 條 俗 讓 而 問 是理智: 無 理 + 眼 你 傾 子 由 也 的 明  $\neg$ 喜 無 業 倒 理 理由 的 歡 出 由 , 很 這 附 現 0

接 著 我 來 解 釋 下 生 苦  $\blacksquare$ 般 衆 生多半 以 生 爲 樂 , 而 不 以 生爲

即使生 生人者 之事 苦 這就是眾生 的 , ? 不是樂事 0 一方面 然而 人者自身處在此痛苦磨難之中 **日** 人每逢自己生 一輪轉生 親  $\neg$ 從「 生 **,** 而 )自然是非常苦的 二以佛 生人者 且是一種大苦-死 日 的 根 法來看, , 1 (母 都要想辦法慶祝一番 源 0 某 親 是怎麼一回事呢? 人家要是有婦人快生孩子了 ,然而我們卻都覺得非常好 -是極端的大苦難 來看;另一方面 , 也常是對自己如是催 , 好像不慶祝 以 0 佛法 從「被生者」(胎 我們可 而言 眠 , 分兩 , 全家都興高采 甚至覺得 0 , 生  $\neg$ 方面來觀察 生人者」爲什 就很對不起 本身是 兒 「很 美」 來看 烈  $\overline{\phantom{a}}$ 自己 生 而 麽 0

很 苦 身體與行住坐臥方面 的苦: 懷胎 +月常會害喜 , 又有種 種的 不方 便

足後能不能安然出 憂慮之苦 世 害 怕 或擔 心胎 兒能不 能安然度過 +個 月 , 及 在 十 月

痛 受 臨盆 指 分娩之苦 高 的 種 據科學家研 沒 有 其他 的 究 疼痛 , 孕 婦産 能 與之 痛 的 比  $\neg$ 疼痛 甚至 指 連 數 殺  $\blacksquare$ 是世 頭之 痛 沒 切

外 果把一 生產還有生命的危險 切痛受分爲十 級 , 即使到現代 則產痛是第十級 , 也還不能免除 因此生產之痛 是世間 记最巨大

手指頭與十 四 個腳指,再看看五官、身體有無殘缺等等。 產後也一樣恐懼 ` 擔 心。通常胎兒一出生 , 媽媽就會馬 上檢查 他 的 十

受更大的苦 生人者」是這麼辛苦, , 卻也是非常苦的。胎兒如何苦呢 而「被生者」苦不苦呢? 胎 兒即使不能說是比 母 親

若有女 或冷的 **兒立** 在 如受萬箭 經 一時就像 東西 上說 ,烏漆麻黑 懷 斯 孕 穿身一般 如果母 處於熱地獄 月住 中念 有位學佛的 胎兒馬上有 池 胎 藏 親走動快 濕濕搭搭的 ,有如 痛苦 經 女眾, 中一樣;母親若於懷孕中 , 其胎 I萬分。 如墮入寒冰地獄一 被關禁閉十個月,昏天暗地 她在 點時 。因此 兒便 附帶 會 懷 講 孕時 胎兒就有 順利安產 , 下 人未出世 般 教 如 如 , (她要念: 果懷孕 其苦難當 受到地震的 依然與配偶行房  $\neg$ 即先受十 好生 地藏 中不 彷 好養 ·行房 母親 經 撞 月牢 被 撃 她便依 如喝滾 -獄之災 關 彼時 而 :麼好 地 且 生出 熱的 胎 而 或 來會 ? 兒即 湯 吃冰 外 防 以

這位 以胎 **兒出** 的 莊 、五分鐘 嚴 女居士說她分娩前十分鐘,才從醫院的停車場,自己走進醫院去 生時都 中 那完全是她遵照佛所教敕的 , 氣不會混亂 ,孩子就很輕易地生出來了。並且她的孩子出生時非常乾淨 個 血肉模糊 地藏王 ;爲她接生的醫生、護士都非常訝異 因此胎 菩薩一樣;也不會夜啼 兒出生也就非常乾淨 (父母恩重難報經) ,亦不會哭鬧。而 0 現在再 , 懷孕 以後就不 口 頭 沒見過胎兒那 談 且 很  $\neg$ -再行房 被生者 奇 不像 進產 的 二之 麼乾 是

辛苦 , 胎 兒出生時非常苦: 要出 母 體 時 , 幼 嫩 的 肢體 被擠 ` 被 壓 ` 被 拉 , + 分

人生太苦 衣服 第三 ,所以胎兒一時受不了,就哭了起來。 , , 所以才哭的 剛 出 母 體之際更苦:由 ;其實不然 於 那純是生理自然的反 環 境驟 變 有的文學家或哲學家說 , 外 界氣溫 陡 降 , 非 常 , 那是胎兒知道 寒冷 , 又沒

兩 者皆 以上 苦 所 而 論可見: 我 們眾生卻  $\neg$ 生即是苦」 常 把 生 當作是樁樂事 -這句話的意思是: 且是人生最樂的  $\neg$ 生人者」 事 與  $\neg$ 豈 不 生

爲你 呢 生日 該 果能如是正 不 完全是「自 對「生」的問 你生 他 ? 能 自己前生沒好好修 埋怨爲何把你生得這麼愚鈍, 依 ? 所 如是思惟 佛 怨 懺悔自己由於前世沒修好, 法來講 又, 有的 他的 更不 來 觀 應開 願 父母「沒得到 \_ 理解, 切 、正解 甚至不能怨父母爲 **,** 題 , 觀之, , 則是大謬不然:  $\neg$ 慶生會 全都是你自己宿世所造的業力之所感, 而是身不由己 應作如是觀 而怨天尤人,不能返求諸己, 、 正 ,沒有多積福德,才會得今世如是不 這 他的允許就把他生下來!」世俗人中有不 通達人生世象 種「顚倒想」是由於無明貪愛, 」;每逢生日那天,反而是應該要好好懺 , 所以今世又來受苦受難了。爲佛弟子要這樣子來面 或生在這麼窮的家庭中。 何把你生得這麼醜 ,是被自己的業力牽引而 因爲到此世間來出生,是我們自己要來的 如是解 ,則很多事都容易解決。 ,如是了達,才是正觀 反落邪見, , 卻把 所以佛 這樣說都是不合理 來的 ·如意的 絕非父母之過, 妹妹生得 永遠無法超脫 • 、正解 順便提 教徒實 所以實不能怪 -少人這 悔的 那麼漂亮 正之報 、正通達 到 在 要怪 樣想 曾 不應慶祝 的 身 但 悔 只能 父母 有人 也不 也非 0 • 0 因 如

在 再 提 下 關 於生育的問 題 。世人在今世會生育眾多子女 大多是 由 前

我告訴 很 負  $\neg$ 報得 個 親 我 債 、 累累而· 威朋 他 說 , 如果不是來討債的子女, 萬 : 可 友 她 知  $\neg$ 因此總共有四種情況。」我現在將此 生孩子 已經有 這孩子有個 也勸 來 般的子女都是來索債的 她說 子女多半是來討債 , \_ 甚至於有沒有孩子,各有兩 個兒子 只生一 1什麼意: 則會是個乖順的孩子 個 外怎麼辦?! 但因爲夫家的人丁 , 這孩子會太 的 , , 而孝子卻是來還債或報恩的 極少是來還債 」所以她問我 孤 四種情況分別說明一下 種因緣, 單 不旺 0 ` 或孝子 的 \_ 甚至有· , ; 所 : 長輩們 種是 要不要再生幾個 以 , 人嚇 然而世間上 俗 都 話 -希望 修得 唬 說 0 有 她 她 說 位 ட 一孝子偏 女眾弟 多 , 生幾 女是 ?  $\neg$ 種

 眾多子女, 獲得善果報 <del>,</del> 因此他今生的實際情況乃是如其所願 , 生了很 修得」的多子多孫:這種情況是因爲他前世做了許多善事 :多好子女;而他正好又很喜歡有很多子女,且饒資 ,所以他所得的是修 來的 (財得以 | 善報 , 所 以 養育

的 反而 第二 另 是惡報 二方 , 面 報得」 又生了 因此子女多,對他來講並不是福報 的多子多孫: 大堆子女, 爲了養活這些子女 這是因爲前世多行不善 而是欠累 , 便 把他累得要死 , 今世一 方面 既 故 拙 於

所 以沒有子 =女來索債 修 的沒 因此子女少 有多子多孫: 有人因爲修行的關 係 , 前世及今世欠債 少

是債 身體 心惱命 院 因緣 小生 來投 運 女或 的 靈 氣 成 例 , 但子 醫生 胎生 無子 熟 或 四 如 動 捕 女之報 課 爲 正 到 0 物 殺 打 或多爲他 女也是一  $\neg$ 當你能 好 好 你 幼 報得 如果是與你 , 造作 因緣 的 雛 子 他 ` 0 也從不 漫煩 種 鳥蛋 性 女 生育子女的 這 殺生之中最 的子孫寡少: 或 「緣 也 0 類惡業所得的果報 若此子: 八遇貴 好 、魚子 例如 會 了善緣的孩子 。 怨 從 人 而 他 時刻 來不用你 女過去世與你 , 嚴重的是殺嬰 你 , 或事 一天到 「緣 或以小魚釣大魚等等 , 有 或 , 人前世若造了 前世與 業 懷 一亦有 興旺 操 恨 晚老是害病 , , 即 他 於 你 你 所 感得今世沒 、殺胎、  $\neg$ 善緣 結 丽 而 結 0 此 世 的 了 附 Ħ. 重大的殺業 就令 是惡 緣的 子 及 即 山與 **墮胎** 使 你 女 0 , 今世 本身 每天都 有子息 (「惡緣 你 你很 如 果是 的 有 ` , 快樂 時 由 或 或 話 , 3過去世 、殺害其 罵 則 於 二二種 ,  $\neg$ 0 此外 著帶 就會 業力 修 甚至會 切都 世 得 (他眾 的 殺 就 常 他 的 也 很 到 牽 由 害 會 令 冢 生 順 處 引 於 女 感 前子 跑醫 雖說 多幼 會生 利 你時 業果 得 就 女

之累的 因緣,那 -下輩子可能債主就臨門了 就應趁這個難得的時機好好修行 , 善自把握此世 無債 身 的

#### B 佛敎徒 如 何面對「 老 的 問 題

如前了 光了或咬不動了, 們剛才講過,「老」是一種苦,這是大家很容易體會的 且行動多有不便,實在很苦! 體衰: 背也挺不直了,手腳也不靈活了 人老了身體就衰退了 ,往日的强健體魄 , 腦筋也不管用了 , 再也不可復得。牙齒掉 0 「老」有那些苦呢 ,體力也大不

普遍的怪病 「老人痴呆症」,很多人老了都罹患此病 對付這種病,念佛就行了 裏不舒服 好比機 小病不斷,大病亦不能免 **!**念佛之人一定不會痴呆。 器用久了,就容易拋錨 , 人老了 怎能不苦呢 , 這種老病該 也是 ?! 當 如此 如何 代又多了 常不 面 是這 個很 ? 要

算 天,只等著無常到來那天,這確實是很難忍受的苦。 第三,沒有「前途」:一般人覺得,老人只有過去 , 而 沒有未來 日子過 天

生活怎麼辦?存的錢用光了,以後怎麼辦?要是老伴兒先走了,我怎麼辦? 種「恐懼」的陰影,或多或少總是會盤據在老人家的心中,如何不苦呢! 女成家立業在外,各忙各的 人老了 最大的恐懼是死亡,然而這又是無法逃避之事 ,要是病倒了 離來照顧? 要是老得動不了 如 是等 0

著各自的事 個人, 第五,孤單寂寞:子女都長大、離開了,有的甚至老伴兒也走了,只剩下 整天待在家裏,孤伶伶的,好苦啊 常常連講話的對象都沒有,實在很苦悶 !即使與子女住在一起,年輕人也都忙 自己

第六, 或放不下 放 不下:這最苦!人老了,終究有離開 或遺憾 、未了之事 ,這是老來最苦之事 的一 天 但 心 中 總 有 很 多捨 不

你若全心學佛,就不會覺得老,爲什麼呢?理由如下 人老了就有如上所說的種種苦, 佛教徒應如何面對這 賍  $\neg$ 老  $\sqsubseteq$ 的 問 題 ?

糊 塗(老蕃) 也常能保持筋骨柔軟;又因常念佛,心即清明 學佛的人常念佛、 0 所 以念佛 拜佛是對抗衰老的最好方法 拜佛;因爲常拜佛 ,所以筋骨不容易老化 , 不會像 般人一 僵硬 樣變得 即 老

擾我 多, 聊 在憂煩之中 別管 還有生死大事要辦。 會墮落三惡道 因 0 , 或要帶 • 微爲自己的大事打算打算, 以求常住清 那麼多-這樣 捨 他去玩 , 而 才是真正 何時能了?學佛之後,「孩子是你的 不貪戀; , 淨 -沒完的 因此不會恐懼死亡。 的佛國淨 他都 老來之福; 會恐懼死亡,因爲佛弟子瞭解: 又瞭解世間本是無常 」須能如是堅定,如是覺知。 說:「 土;除此之外,學佛人自知由於修行及三寶加 不要白苦了這一輩子 不要囉嗦, 否則 , 有些老人家學佛 年輕時煩孩子 我沒時間 故能依佛所教而能不貪戀此 , 年輕時只爲別人辛苦 你 ,趕快念佛 , 世間是由於 很精進 要自己負責 我要念佛做功課 老了又煩孫子 乃至子 。兒孫自有 貪愛而 , 我的 女要找他 日子不 不要打 持 , 有 老了 輩子 兒孫 種

夢 如影 , 因而 學佛的人不會放不下 不生迷執 貪愛 , 所以 這也是因爲明了 不會放不下 ·世間 因此 也不會有這方面 切皆悉. 無常 的 幻 苦惱 如

道友 四 同 道合 學佛 的 共修菩提道業 人不會 寂寞: 因爲朝 其樂無涯 夕念佛 怎會 與佛菩薩常在 寂寞 起 又有許多同 修

# )、佛教徒如何面對「病」的問題

眼之報 生的 還是醫不好 不全 的業報實在不可思議 人都是骨頭出了 人,他和 打 事 所 他每天要賣幾十斤。他到了四十歲左右 首 ` 先要以 傷害其他眾生」 得的果報是體弱多病,更嚴重的話則是夭壽短命 0 都會 他母親每天必須把許多田螺的尾部切掉 如果殺生實在太多 ,走路時骨頭也常扭傷。 不具之報 有果報 智慧觀察 問題 0 這些都是殺業過重所受之果報 如是等業,此爲令人今世多病之主因 例如今世曾傷了眾生的眼睛 , 信 們以前在切田螺尾部時 解了 甚至會受現世報 知 一切病 而他的母親則因患了骨癌而 都是業報所致 ,全身長滿了骨刺 0 , 舉個例子 然後泡醬油 就是在切 令他失明 0 因此 , 0 其次是受聾盲 尤其是往昔多犯 , 0 田螺的骨頭 我認識一 做 如果常常傷 來世自 死去 泡過之後 刀開了 0 個賣 傷害 己就 所 啞 害 八再拿去 (鹹螺的 母子二 多次, 會 以 家生 受瞎 四肢 生

子 既了 知 切 的 病 患都 是由 於業報 殺生等惡業之報 所 致

不顧 任 其隨業 。那麼現在該如何 補救呢?

慈悲心 生是由 因是由 因 , 於貪 什麼 才能 愛護 心 有 要先發起  $\neg$ 因 效 切眾生 因 對 」造成的 治 貪而  $\neg$ 病苦是果 不殺害一切眾生」之心 殺 ;殺生之主因是由於 0 故 知殺業之 ,殺生爲其因。  $\neg$ 因 瞋 」主要是貪 , 即能對治業報之病 恨 而殺生本身又是個 (因瞋而殺) ` 瞋二 法 殺生的 「果 , 所 要治 以  $\sqsubseteq$ 首 另 病 須先 先 \_ 須 要生 個 知 原 知

令 放 口 放 或 絮 來 生 少 物並 \_ 大 生 賣 生多受許 悲咒 就 , 更 , 失去了意義; 那 不 (要積 樣我們的 0 一定要參加 : 多 苦 極 不 食眾生 地 所以  $\neg$ 工 一夫全都 而 大型的 發大慈悲 肉 且 放生最好能自己放 如此  $\sqsubseteq$ 放生會 也是一 白 量了 放 , 救護 法 種 , 0 0 我們 積極 而且 因爲 切 一聽說 不但 常 衆 的 0 放生時 常 救護眾生之法 生 有 我 \_  $\sqsubseteq$ 點放 們 0 做 放 如 , 你 生的 這 了 何 可 種 救 , 爲所 有 護 功 承 , 些生意 德 因 包 ? 放之生 都修 即是 你 的 不 業 吃 不 務  $\neg$ 肉 物多念此 到 會 放 若 再 生 , , 還徒 是那 別 把牠  $\sqsubseteq$ 

多念 地藏 經 , 最 好 能 念三百 部 或 五 百 部 念 地 藏 經 可 消 粗 重 業

麼輕易 樂 : 全家 堂念 儘量 能得 然往 或怨 像這 而 約 威 親 種 生 在 如果世壽 實在是心 人 0 , 半 就走 債主 情形 都 力不 他 或 須 功德 年之 面 衆 知 , 很痛 來纏 生 到 威 減 迴 前 後 之所以 理上 向給 |佛菩薩 未盡 苦 念 折 可 力 0 , 印聽 能是前 要好 佛菩薩威 磨 不 這些情 負擔非常大。 他 若 但 至 , 可 他 其苦處主要也不是由 也行 實在 好折 會這樣 |忠議 那 希望他能趕快好起來;如果世壽已盡 死 說 裏去 世 他父親己往生了 力 不能在 況 做 磨 或 0 無窮 曾有 地點 拖 把 下 他 , 或者 的 我告訴 離他 凌 麼很 下 原 他面 念 人問 , 地藏 遲而 因是什 生於 , 念心 多遠都 我說 前 殘 令 忍的事 他求生 天上, 念 經 他應爲他父親多念地藏經 死 於金錢負擔 非常 麼呢 誠 (例 等 就 他 0 有效 不能 妨 此外 父親生病變成植 會 如移民或留學在外 ?那是因爲怨親債 不要再這樣拖下去 才會 有 病 感 亦 , 的問題-導致 者 應 但 可能 求死不得 雖 須至親的 在台 如此 是鬼神 ,就 話 說 讓 物 灣 不 , 因 有如 人念才 好死 此  $\overline{\phantom{a}}$ 主 他 [爲有 病 , 所纏 回向 能好 依 可 求 公 生求 好地走 一十多年 個活 令 美 在 行 例 我 鬼 不容 他速得 所 或 神 如 自 他 死 死 敎 誦 家 而 纏 去誦 的 且 前 他這 倶不 (安 要 安

念佛,多拜佛 去對治此病 總之, 佛 因 第子 多讀誦經典,如是即能消滅業障, 0 第三、 如 爲佛弟子就應如是觀察眾生及自身之病 何 面對「病 」苦呢?第一、要知道病因,第二、要知道 離於病苦, 身心安樂 ,了知其病之因 如 何

#### 佛敎徒 如 何 面對 死 的 問 題

是件很 解脫 樂的 生死輪迴之事 要修成正果才能得 首了 事 所以不是「一了百了 很好 好的 ;世俗 到如 0 來世 死亡是一 何 , 事 了 還是要償 上 面對死亡的 ,是永遠也「沒完沒了 , 首了 到的 切凡夫眾 你看他死得多麼安祥的樣子 很多人以爲死是解脫 , 0 , 不是拍 而 問題,首先,要如實諦觀 」這些言說都是不正 , 生必經之路 凡夫死了並未得到 因爲現 拍屁股走路就逃得了的 的 在 , , 然而 | 死了 這是錯誤 。是故當知 7正果, 此路 確的 ,今世是完了 ,可見死是一 [並非通] 的 「 死 , 是故 因爲 知 要解脫就 覓 , 除 並 往  $\neg$  $\vdash$ 種解 死 無解脫;而且 非你修行證  $\neg$ , 解脫 \_ 但還有來世 如  $\neg$ 必 脫 有 實 道 非 須要先修行 \_ 說 ; 實 \_ 果 脫 又有 在 大 不 [爲並未 否 是 今 脫 亦 人說 死 道是 世未 則這 非 可

面上 死不是件快樂的事? 清 好像沒有痛苦,而實際上還是很苦的,只是他已被藥物麻醉 有苦不能言,豈非苦上加苦?下面我們來分析一下死的 業識清 淨之後才能得解 有人說吃安眠藥能很 脫 ; 這 可不是件 快致死 ,似乎不用受什 容易的事 0 過程 !回過頭 ,沒有 麼苦 0 來說 0 能 其實 力表 , 那 達而 是表

先走 肢 木炭燒的爐子 因爲這六種東西是一切眾生色身的本源(origin),像種子一樣 (energy) 逐漸冰 過程 大 火大」也就跟著熄滅。 Щ 0 ` 「種 空大、識大」。這個「大」的意思是「大種 佛所 呼吸能供給人體中燃燒用的氧(Oxygen); , 冷; <u>-</u> ه 說 先是「風大」先散; 呼吸停止後 ,死的過程就是身中的「六大」分離; 肢 如果爐子 人的存在 體 \_ 冷 「風大」便停止流動,於是火就息了 火熄,火大就散了;火大一散,體溫便下降 的通風不好,火就燒不起來。所以眾生身中的風大 ,是由六大聚集,因緣和合而生,若因緣離散 體 內 的 呼吸是「風」,  $\neg$ 水大」 就 凝固了 風是四大裏面最 」。爲什麼稱爲 因爲氧氣燃燒故 六大是「地大 水大即是我 0 , 這好像 輕的 可以生出 們 「六大 ` 身中 ,接著便 水 供應你 即死 最 大 以 的 前 輕的 無量 種 種 火 我 是 能量 走 們用 故 人死 法 呢 大 最 ,

來包括 於是 喪失 最 發酵 般 後 在 四 識 大 密 細  $\neg$ 每 , 經過 識大 因爲 發臭 也 眼 閉的 胞 八識 液 , 0 末 因此形成所謂 因 液 五大( \_ 分 耳 凝 漸 空 : 也準備 識 肉 聽 眼識 間 古 血 空間被堵得死死的 ` 之後 不到 及 裏 , 神 地水火風空) 、舌 ` ` , 大 第八識 它馬 耳識 離去了(-體 0 末 識 、身 「五識不行」的情況,亦即「前五識不起現行 內的空間便受堵塞,體內的 (肌肉、筋骨等)就開始分解 大要離 、鼻識 上就會 鼻 中的水大本來也是流動的 他聞 中 ` (阿賴耶識)。人將死時 意、 , 身而 | 發酵 不到 、舌識 都離散了, , 氣 、 -房子要垮了, 末那等前七識都全部回歸到第八 抽 去時 離 7 ` 、身識 分 舌 Ш 解 來 毫不流通 , 不能嚐 必 所以神識 0 須從 、意識 分解之後 回 房客便要離 到 全身的 阿賴耶 空間 , 、身不能覺等等 **,**一停止流 於是身體 (識大) , ; (腐壞) (以上合稱爲前六識 ,身中 即如蝸牛把 一堵塞住 本體 每 去 , 個毛 的 動 再 的 另覓居處 0 之後就 因爲識 地大就 這有 組 也 觸角縮 體 細 識 織 無 0 ij 孔 體 冏 法 便 内 如 賴耶 待 開 會 中 内 開 體  $\overline{\phantom{a}}$ 你 原 的 朖 口 0 始 空大 把 看 地 到 去 本 每 , 以及 不到 殼裏 大 了 散 塊 (藏 \_ 本 肉 0

那是因 賴耶 全身五臟六 在 可 不 而 去 到 開 劑 發  $\sqsubseteq$ 識去了 即無法 爲壽 是仍 是指 始捨 炎而 可 言 四 可用 隨 已夠 大分解 還會再 便 需要八 命 軀殼 已 未死亡。 體 , 移動他 離去 痛苦了 你看 不該 , 溫 才可說是真正 而 每根筋骨 乃至八 小 離 就 0 盡 會有多痛 回來,這就是爲什麼常有人死去了又活過來(所謂 要驗知人是否確定已死,也必須看他是否已無體 這確 「 壽 去 很痛 , 即 你 , 佛說眾生死時 是眾生空前最最痛苦的時 所謂 若再去碰他 所 識 這時,最爲令 了 ` 」是壽命;壽命是不是已盡 血脈 離體 以 ?! , 死亡。 而現在 人死後通常八個小時不能動 識  $\neg$ 、每一寸肌膚之山 閻王抓 , 全 部 大全部從四體百骸 可說是全身所 ` , 識 動他 錯人 所需的時間 必 」是神 難分難捨 須是維持生命的三個要素-, 那會更增加 , 識 到 地府去轉了 以一 中抽離,而入於阿賴 有神經都要一 即 0 這整個過程 了 故若不從其 八識 ,若壽未盡 例 般的凡夫人( 他的 他 如 牙痛 0 ;一定要神 痛苦 他全身都 趟 ( 中抽 , \_\_ 時 從 再 抽掉 , (例 只 溫 即 呼 口 不  $\neg$ 不 吸及 還 如 有 ·過是 來 , 若 人受重 魂 識 如 好 後 而 0 仍 現 在 大 已 不 暖 己離 去 一沒有 有 壞的 識  $\neg$ ` 體 體 傷 0

只是看 學所 地走 猴添 一輩子 人過氣後 卻 官 因此家人沒辦法幫他換衣服。這時有位親人靠近他、好聲細 , · 是 我 没效 他身體 不到 許許 一說的 大流 的母親過世時 請你把身子放軟 去 都 一輩子要面子,愛好看,現在我們要幫你換衣服 親 呼吸 氓 ` 多多的實際經驗得知:「死者 0 穿 , 三 軟, 眼 她 後來眾中有 中山 名 不能說話而 不要急急地 目 一走後 吅 劉猴 睹 . 裝 就能把他的右手抽出 的 ` , 心 也有類似的情形:有人跟她講 添 一點。」實在不 把右手揷在中 跳停止 人問說 己, 我母親的身子就忽然變柔軟 可證 , 幫 他早年被仇家齊腕剁掉右手, 他洗澡更衣, 但他仍有感覺,還會反應;有時甚至還會流 知 : 人死掉後 、或腦死 「有沒有人身體不 -山裝口 ·可思議 來, 八 \_ , 他會很痛苦 就說已經死亡 在八小時之內 小時之內確實 袋中。 脫掉舊 ,那人一講完 他臨終時 乾淨? |衣服, 了 ,要爲 ` 所以 很難過。 仍 於是才能 了 ,對於外境都還 , 其實並 有 她更衣, 換上好 ( 指 , , 好讓 劉 仍是把右手 他雖 知 猴 覺 女眾 氣 你穿 然不是 未真正 爲她 衣服 添的 地跟 請 丽  $\overline{\phantom{a}}$ 他講 時候 換 戴漂 身 她  $\sqsubseteq$ 揷 也 衣 放 同 體 或 淚 能 死 樣 就 漂 在 能 服 時 軟 民 : 的情 有 我大 變柔 亮亮  $\neg$ 黨 鄰 知 0 所 但 劉 袋

應如此 受戒 道大約 最 一心念 打針等急救 <u>,</u> 好 , , 亦可披縵衣;然後燒香,正坐念佛。此時能坐就坐,不能坐就右脇吉祥 佛 若火葬則燒了很臭。最好是穿高級純棉布料的衣服 去面對死亡的問題 時日將至 只是不能言語而已。所以切記:人死後八小時內不要動他 先作 0 若是病很重,自己知道起不來了,就應交代家屬 ,那是活受罪, ·。 而且 ,就應先把自己預備好:沐浴、更衣;最好穿著麻紗製 不要穿毛料,因爲毛料 應趕快回家,請同修道友助念以求往生淨土。爲佛弟子 不容易分解,若用土葬容易變成 。若是學佛的 不要在醫 0 若要穿戴 院用電擊 海 人 青 , 自己知 , 臥 若曾 ,

及大 心地 樣 實 (七處破妄、 隨佛回 爲烏 到這 在 他對 太 佛 裏 可 有 [到精舍 怕 說 , 我再 即所 • 所 在他尚未遇見佛世尊 謂 講 以請 處顯眞等 , 接著阿難  $\neg$ 一了百 個楞嚴 世 | 算開 ; 間佛 示 經 了 之後 裏 **پ** , 眞 有關修行 的 他很害 實 以 故 , 前 波斯 事 到底是怎 , 0 匿王 無上 有 怕 有 人 麼回 死 道人 因 菩 天 了真的 [爲自己 提及三 , 事 曾 波 ? 對 斯 一昧的 年 佛 他 於是 麼 說 王 都 · 已大, 問 請 , 沒有 問 題 人死了之後 他 供 , 佛爲 對死亡深懷  $\neg$ 之後 他 他開 大 |覺得 王 , 發 王

比如何 須經過 都不 有所 本身 觀察 樣 那 有 想 不 不 印 沒 + $\neg$ -能比囉 也都 樣 同 三歲 恆河 是我 來 度有 有看 甚至每分鐘 ? 你三歲 即 。廿三歲時與十三歲時比,又不一樣。每十年、十年形容都 」王說: 三歲的 隨 過恆 知道我每 其實不止每十 」佛問他:「 7 , 著時 所以我三歲 個傳統禮節 0 現在 河 時 光 `  $\neg$ 佛 ? 所 已髮白 的推 每分鐘也都有所不同,甚至於每一刹那、每一刹那的 一年 如果這樣比的話,我現在想來  $\sqsubseteq$ 問 看 0 到 移 那麼你怎麼知道你會死呢?」王回答: 年 說有 時就看過恆河 | 佛問 , 的  $\neg$ 每一月 一而改變 膚皺 當小孩子三歲時要帶他去朝拜 ` 你 恆 每十年面容都不一樣,乃至於每一天、每一天 0 現在的 河 : !」佛說: 又問 「你三歲時怎麼會看到 、每一天都在變化 跟 由於有這些變異 現在七十三歲時 面容跟三歲的 : 0 」佛就問他 「跟三歲時已不能 你最早看到 十三歲時的我與三歲時 時 : , 所看 歲月於 候 所 恆 「你現在幾歲了 相比 以我 某 恆 河 的 一尊神 河 時 恆 如 知道 不 比 的 , 何 河 知 你 「就因爲 , ? 我終將 那麼 呢 不覺 是幾 不一樣. , 王說 兩者 ? 而 跟 **上** 王 去那 中 ? 其 有 死 密 \_ :  $\neg$ ? 他 王說 去 我 也 沒 移 作 比 口  $\neg$ 答 有 如上 不 王 0 ட 但 , , 丽 已 太 再 候

身體會 是活著 身體會 處去 除此 看你 定 會  $\neg$ 死亡的 由 你 』不會老、 ? 之外 的 有 此 , 神 死亡, 沒有 老、 王 可見 ,只是轉往他處 東西 識 就 說 多修善 離身之後 還 要看 會死;而你的 , 而 有 也不會死 個問 神識 你 我三歲時所 \_神識。 能 , 在 修佛法 世時 看 ,轉往何處 題 卻不會也跟著身體一起死亡滅盡 , ,所以你不用怕 。我現在告訴你,你身中有一個既不會老 ட **冢生之「身」有生死,** 那就是:身亡之後, 的 『能見之性』並沒有皺,也不會變皺, 做了 ,  $\neg$ 看到的 怎 能 麼修, 些什 見之性 恆 麼事 河與現在所看到的 修 !」波斯匿王聽了非常歡喜 **业** 並沒有 得 , 造了 對不 神識 「識」則無生死: 變!由 對 什 :麼業 究竟到那裏去 , 修 ,亦即:「 得 於 , 恆 是善業 好不 你的 河是一 好 面 所以你 身死而 等 、也不 皮 了 身死之後 是惡 樣 呢? ; 才 等 會 , 業 知 在 欲 識 會 的 0 在 知識 不亡 道: 皺 所  $\neg$ , 神 能 ` 見之 能 至 往何 \_ 原來 識 亦 你 0 還 不 決

苦 , 容易對 若能 言 之 像 剛才所 付 , 人生 , 例 提示 在世 如子 的那樣 女不太 , 無論 聽話 來面 貴 賤 對人生的 ` ` 不喜歡 貧 富 ` 讀 四苦 智愚 書 ` , 八苦 皆有 考試考不 生老病 , 則 好 其 他 死 ` 的苦惱都 四 及某些失意之事 苦 , 乃 算 至 是小 八 苦

起眼 暫忘 自所 音 避風 酒 0 , 編 逃避的 可 例 目 來 都是假裝 ` 也是一種自我麻醉 , 美名 織的 作種 以這 港 藝術等文藝之事 前 如用麻醉劑 都算是小 逼迫不止的 0 麼說 之爲 因此 方式很 實 文字、音樂、藝術等幻化境界之中 種 墨客 不知道 \_ 在 時之 微乎 可  $\neg$ 文明 知 、抽大麻、苛古鹼(Cocaine) 騷 何 0 謂文化 樂 其 人所 種 , 眾生很善於遮掩 ,嚴格說來,也可算是一種消極逃避苦惱的象牙塔-` 例 種 當 微 。即使連知識分子所從事或欣賞的 , 如作白 苦 作 實在是很有辦 謂 人生有這麼多的大苦、小苦充斥 「文化 惱呢 眼前 呢?文化 而且一般冢生  $\neg$ 寄 情 ? 有 日夢 無苦一般 於詩 <u>\_</u> 可 些人是用逃避的方式 , 乃至「 說 酒 或睡大覺 法 、自我陶醉 是一 書翰之間 在這樣眾多的 , !所以凡夫作 而恣意行樂, 藝術 種「 , 求 0 麻 一時暫忘人生的苦惱 瑪啡 最可 高級 醉的 及粉飾太平 美」 :樂之時  $\neg$ ` 方式也· 以求「 其中 表 詩、 大苦 ட 鴉片 , 達創 的 有的 詞 暫 , 若說 造詩 暫忘 實在都是在 時 以 有很多種 煎熬之下 ` 速賜康等 歌 逃避 則是 實 明明是逃避及麻 文書 相 **ا** 人生 ` 生 賦 用 而 , 當 翰 死 言 等 仍 ` , 苦 生 作 小 而 苦 還 有 的 , 生於 乃至 臨時 說 且 的 如 中 更 何 方 `

之本意。

# 生老病死之因:「十二因緣 \_

生老病 緣有 緣行 死雖然是眾 因 , 由 ` 有緣生 行緣識 上所 死的 ; 一苦 示 亦  $\neg$ 即生老病死 根本之因 , 生緣老 識緣名 我們 一之「因 知道 ` 色、 , 病、死、憂、 也是其 生 \_ 名色緣六入、六入緣觸、觸緣受、受緣 就要深入觀察「十二因緣」 , ` 老、病 但 他原 推究起來 因之「 、死是冢生受苦受難的主 悲、苦、 , 果」。 生老病死本身也還是「果」 惱,一大苦聚」 麼是生老病 0  $\neg$ + 要來源 因緣 死之因 愛、 \_ , 然而 愛緣 是 呢 : ? 不是終究 要了 取  $\neg$ 無明 •

是不 先 行爲 爲緣  $\neg$ 無 白 緣而有識 而有 的 明緣行」的「緣」是什麼意思。 意思 而有……」。所以十二因緣,具而言之,便成:「  $\neg$ 行」的果; , 即 以識爲緣而有名色……等等 所 謂  $\neg$ 以「行」爲條件 念 無 明  $\sqsubseteq$ 或  $\neg$ 「 緣 , 即 。 念 」在梵文是及物 糊 有 塗 「緣」之義爲條件 識  $\blacksquare$ 之果…… 便是 以 無 無 動 明 之義 詞 等等 明爲 , 0 以 義 而有

知 <u>۔</u> ه 們 無明 常常 道 不 說中 還裝 糊 生夢 道家是要我們 不 塗 户 或 不 <u>|</u> 是 , 死 糊 人很 知道 0 一切都明明白白; 道 還須要再裝嗎? 「老奸」,就是從這樣的「固有」 , 家說一般 我 這裏面 「裝糊塗」, 們 明 或 不是 念 便有詐術 人  $\neg$ 難得糊 糊塗 不但要不糊 「難得糊塗 即使不糊塗也要裝 , 。所以老子之後到韓非子就 塗し 我們是念念 , 塗 」,而佛教 而是「難得不糊塗 , 更不 無明、念念 傳統 一裝糊塗 能裝糊塗 則開示 來的 糊 , 0 0 說眾 才能 **,** 塗 佛法 演 本 公爲權 , 乃至 生 則 來已經夠 \_\_ 是要眾 切 輩 謀  $\neg$ 是 子 0 • 渾 K 生 糊 生 淦 \_\_ 0

產生 可欲 心 一行行 謂 心動; 下來 但 呢 的 ? 意志」 心動 講  $\neg$ , 於是必有所行 就像男子看到美女就心動。有 求生意志  $\neg$ 無明緣行」中的 ,就會有所行動; , 是故  $\sqsubseteq$ 即是 心一動就會 動。這 \_ 切意志·  $\neg$ 所以 「心動 行 有  $\sqsubseteq$ 念 是什 中 某種 蕞 」最主要的 一念心動 主 無明就心 麼 「意志」產生 一要的 意思 0 其內 動相 動  $\neg$ , 行 是什 念無明 一念清 涵 ,  $\sqsubseteq$ 而 即是 麼呢 簡言之即 切意志 明 動 即 ? 心 的  $\neg$ 不動 中最 的 條 主要 件 言 主 之 我要 動 0 即 見 會 是

眾 生 之爲 對立 有心 不是最 現。近代心理學家說 識 切冢 以此 爲 起 「名色緣 下 六 追求安全居處,乃至生兒育女一 分 0  $\neg$ 六入 切追 進而 所以 生依 別 根 」以後 本 0  $\vdash$ 精神 起識 的 一求的主要目的都是爲了這個 :六入」。六入就是「六根」-的 管道來攝受外界的六塵 於 是故六根 1線故, 自心 ,還有更加根本的眞正「本能」,那就是自心本 是「 ? 與物質和合(名與色和合 分別之後 , 因爲 就 如 有「名色」。「名 就有識 來藏本體之性 求生欲是生物的本能,雖也是對的;但以佛法 具足之後 2」的要義 一切的染淨之法都是由這六 ,種種對立的法就起來了 生起, , 我 故 , ) 色 這就是「行緣識」:「識 們 由於一念無明而心動;心一浮 知一 -延續「我相」-就 ` 」是精神, 會 聲、 ,心與肉體和合) 切心行的 求生欲 開 眼 始 香、 和 耳 ;從逃避敵 外 個孔 「色」是物質 主體即是求生意志; 、鼻、舌 , 塵接 故說「 -都是求生欲直 觸 道進入眾生身心 觸 識緣名 法) 就有「六入 害 能 因 」的意思是分別 , 入於 ?;因爲一 而 追求 , 意 色」。 來說 有 動 如 **|接或間** 心內 0 食 來藏之本 , 便有行 () 產生 爲什 進而 , , 物 分別 求生 說 色 言之 麼 所 接 稱六 一欲還 分 就 性 的 0 , 0 故 別 有 0

是便有 明的 六 即 生緣老死一大苦聚」。以上是以唯識學所說的「種子因 入  $\neg$ 愛緣 「 生 愛心起之後 0 , 不論  $\sqsubseteq$ 取 一有三 。 此即 碰到 取 , 就必 來之 種  $\neg$ 有緣生 後 然 種 苦 就 生出 受、 「受 想 接  $\sqsubseteq$ 樂受、 佔有 都 0 執 觸之後就會產生感受, 既有  $\neg$ 取 會 ` 之心 不苦不樂受。 貪 「生」相之後 /愛取 有 於是形 著 , 要把心 ·,所以 不管是那 成 , 於是就 便 就 中  $\neg$ 有老病 取緣有 所愛的 - 來闡釋 有 「愛 有 東 , , 種  $\sqsubseteq$ 死等等苦惱  $\neg$ 0 西抓 受, 十二因緣 因 因此  $\sqsubseteq$ 爲 住 , 佔 說 生因 • 取 有 0 此  $\neg$ 即

支 力的 時  $\sqsubseteq$ 0 牽 另 中 而 外亦 ·陰身見 引 0 有 生 **眾生在壽盡死亡,神識** 出 (此即是十二有支中的「無明」支),而到宿世有緣的父母之處去投 根 胎 身 可 到父母在交媾 」後就生「識 從「生命的起 名色緣六入  $\neg$ 識緣明  $\vdash$ 色 , 源 心生歡喜,於是就從母體產門進入。此 (此即「行緣識」) 離去之後,成爲「中陰身」,四十九日後 」的觀點 • 六根 「名」就是心 初具是在父母結合之後第七七 來闡釋「十二 ;接著識體與父精 色 因緣」 就是身 (又稱「十 0 母 即 身心 血 H  $\neg$ 即由 成 二有 就之 胎 在 明 於 業 0

這樣 把他 重 的 拿 開 始的 就有 掉 佛說 0 0  $\neg$ 等 附 受 於是親 帶說 \_ 日具有六 下  $\neg$ 手 觸 緣受 根 殺 , 墮胎 自己的親生子女, 0 六  $\sqsubseteq$ 是 根成就之後就能  $\overline{\phantom{a}}$ 一種違逆天倫之事 , 接下來就 那實在 和前 跟 外 面 是慘 塵接 所講 , 因爲 絕 的 觸 是自 人寰之事 三的親 六 生命 • 骨 殺 的 胎之 肉 起源 還要 罪是

是項 輪迴 往 的 個 復 再 鉤 目  $\neg$ , 又稱 不斷 不斷 之義 者 \_ 果 之 , , 就是 生 , 0  $\neg$  $\neg$ 老病 故 十二有支 每 二因緣 聖 且每 由  $\neg$ 十二有 果」又成 個 諦 十 死 環 四 ; 因 個 節 也 苦 支 鉤 都 就 鎖不 **具有** 「 有 而起  $\sqsubseteq$ 因因 是這 苦 即  $\neg$ -但都是 成 能 **,** + ` 」之義爲世間  $\neg$ -二鉤鎖 從無 集 鉤 十二因  $\neg$ 間三世「 滅 明 因 能 因 到生 復 鎖 **,** ` 緣 道  $\sqsubseteq$ 的 因這十 爲 法 作 , 中 中 老、 迴」的 也都 「果」; 用 , 最 故世間 的 後之 苦 死 鉤 是 二因緣有 [諦是 具  $\neg$ 鎖 , (體說 法又叫 如是因 果 即 住 0 怎麼 形 眾  $\sqsubseteq$ 成 明 生  $\neg$ 如 + 世 生 的 + 來 前 0  $\neg$ 間輪 一個 有 果 面 身 的 因 呢 間 的 法 , ` 迴 法 環 心 **;** ?  $\neg$ 的 怎 中 成 因 節  $\blacksquare$ 業果 因 所 因  $\neg$ 生下 謂 支 捙 有 的 前

佛

敎

跿

如何

面

對

十二因 念 理就是「 十二因緣 而都是很具體的道理與事實 由 \_ + 呢 , 集諦 ·二因緣 才能說是眞正 ? 生 ) 是 苦 **,** 也 是從  $\sqsubseteq$ 苦諦 所以要瞭 0 大家都 瞭 + -二因緣 解 之因 知道所謂 解佛法說 因 果」 中來  $\neg$ 集 0 , 又, 因爲 的  $\neg$ 」是集起之義  $\neg$ 因果」 這十二 法講因果」這句 十二因緣便是四 因緣 , 就 , 也就是 並 必須瞭解 非 籠 話 諦 統 中的 , 而 十二因緣 生因」之義 因果的根  $\neg$ 糊 的 哲 本原 瞭

緣所 問題 成 ? 是故 ,方能 山就 , 總的來說:「佛教徒應該如何面對生、 應該如是以佛所敎敕的正理 明智 、勇敢地去面對、解決一切問題 ` 正智慧來觀 老 察 ` 病 ` 了 ` 知人 死等 間 \_\_ 世象爲 切 苦 因 由 • 十二因 苦果的

#### Ε 佛敎徒 如 何處理 感情 的 問

要逃避 是由於無 問題 佛的 知 , 目的是爲了要解決問題 不了解佛法所致 這個前提必須確定 0 但有些世俗 , 不是要增 加問題 人錯解 佛 ` 法 或製造問題的 , 而說 法是消 當然更不是

要還是在針對著夫妻之情而來的,對不對?所以我們就針對夫妻之情方面 ` 乃至於 男女之情等等 可分爲很多種 0 雖然感情種類 對父母之情 ` 兄弟之情、 如此繁多, 但 夫妻之情 問這問 題 的人 兒女之情 |來討 , 我 想 朋友 主

過不去 債 偶感情 就是怨偶 主 的 0 一結爲 若 如 爲什麼說都是「緣 」才會 首先 果你 和 欠人家錢財 0 另外 夫婦 成爲 睦 ,我們先觀察夫妻是怎麼來的;夫妻是由「緣」而來的-這種夫妻緣實是「債緣 今 結爲夫婦 更重的債 冤家 相親相 世得遇善緣 於是 若逢惡緣 不 , 還 今世仍: 你 愛 。這個「夫妻緣」也與我們前面所談的一樣 二呢 負 , 便 夫唱婦 得 0 , 那是由 然由 也是 ?因爲 天天 來就 業力所 挨 有 隨 有 由 很多種 於宿 打 於你宿世所修好因 「萬法因緣生 受罵 兩 互 世所結 一相幫助 感 種 夫妻相打 還法 : 丽 以 \_ 再來結 此 種是感情的 的 • 來 而 緣 如此又更增進善緣 、抵償你 其 相罵是債緣 , 爲夫婦 中最 所以一切法皆是由「 多半你們二人 ,因此你才能 不幸的 債 往 世所 , , 成天 種是財 夫妻相 積 ,有善緣 砂砂 欠的 生生世世 ;能這樣是 得善伴侶而跟 彼此之間有 物之債 鬧 就是 殺 債 務 鬧 因緣 ` 惡 都 與 的 你 很 害是 互  $\sqsubseteq$ 0  $\neg$ 這 相 中 兩

爲夫婦 世所結 得多病 走了 常 若不好好修心 通常夫妻 ·管是好 他 0 看 你 負 又 爲什麼如此?這是由於業力牽引所致;債務尚未還清 了 到 的惡緣 0 時 載 不要以爲今世念阿彌陀佛 有 更慘的是與 , 夫妻 恩恩 走了 二結 體弱之果報。) 些太太雖挨先生打罵 (附帶說 若說 奔走驅馳 怨怨夾 幾天 了緣 ,因此今生就 壞夫妻 恐怕到了 , ,  $\neg$ 八纏不清 打人很 至少五百世 還是自己回 的債 跟著他好歹 , 挨凍受累,受盡鞭笞,以此受凌虐的苦痛 也都是有 所以就 阿彌陀佛那裏還要吵哩! 主成爲主僕;再次一等是成爲你債主的 不好 要趕快謀求補救及改善 , 來世還是一樣要來結爲怨偶 應作 來了 命 , ,來世就一定可以不再跟 , 甚至打得半死, 五百世: 緣才會了。 「君子不動口 來世 如是觀察,了 0 有人會覺得很奇怪 的 |我才不要再 **| 夫妻緣** 這一 她也不會想要跑掉 所以必須懺悔改 也不動手 輩子也不知 知夫妻若是不和 , 跟他 否則惡緣一 好可 他見面 , , , 怕 債緣 照樣 會說 起 道才第幾 所以要小 牛馬 結 捶 未 了 吵 來抵償宿債 好的話 妙鬧 然而 過 打 了 這 便生生 他人 要是 ,受他 0 , 她就是 眞是不 可不 世 依佛所說 鬧 不 是冤家不 我 0 , 即是宿 來 世難 世會 早就 而 定 喜 走 可思 冤

聚頭,那是由不得你的-

# ▲「佛敎中夫妻相處守則 」·

爲佛弟子,若欲成爲和睦相處的夫妻, 應如何 相待呢?

才能有幸福; 了達夫妻皆是緣 互相 嫌棄 , ,夫妻生活即成苦海 因此不可要求對方完美 , 以有緣才 來 相 , 互 相 不

行 怎 壓 力會讓 麼可 所 以這樣子?」「看你受五戒的人, 以千萬不要以佛法來要求別人;除非他是聖人,否 不以 對方受不了的;有壓力即有痛苦,生活便不美滿 ,心裏若還是以完美的佛弟子來期望他,希望他有 來要求對方。 學佛之人, 怎麼可以這樣? 絕不 能 對別 人說 萴 \_ 因 如 定 [爲佛 冏 羅 會令 你 法很 漢 是 你 ` 學 失望 高深 大 菩 薩 的 很難 但 , 這 你

的 忇 圃 且這句 後 如果吵架時 話 二旦第 時 吞 **不下** , 不應輕言 次講出 這  $\Box$ 氣  $\Box$ 「離婚」。 我又不是非有 , 以後就很容易再講 一吵架就賭氣說 你 不行 0 於是他  $\overline{\phantom{a}}$  $\neg$ 離 於 不服 是 婚 乾 \_ 脆 , 這是很 眞 的 你 去 不當

這麼說 名算了 是會改變的 是一定的 不甘示弱 這兩個字到了口邊,要隨著口水吞進去-, 因爲說要離婚是對對方最大的侮辱 0 , 以牙還牙而說出來 者 你今天對他很失望, 即使用任 也許第二天你會覺得他還是蠻可愛的! 這句話 何其他惡毒或骯髒的字眼來罵 ,是很傷人家的心的 ,或爲了表示你對他的失望而說,然而感情這種 明天不一定還是會對他那 -表示你不要他, 把你傷人的利劍吞回去 ,所以不要只爲了 ,都沒. 所以不要隨便提「 一麼失望 有 . 「離婚 你要甩掉他 那 發 | 這兩個 種 洩你 医失望的 婚」 即 的 字 使 二字 感覺 事不 你是 來得 憤

己 好的讓他受用,壞的我來承擔 、善調自心的佛弟子,應從身旁的人修起,這比較難做到;要盡 0 量 不修養自

夫妻。 道侶 五. 若真能如此,雙方就會很快深入佛法,入菩提道。 、化夫妻之情爲「法侶」之情,這就是將世間夫妻的感情 若不如此 :「昇華 , 則永遠是平凡 」爲菩提之

間 的 感 情 爲佛之眞子 現 在 更包 涵 , 應化 切 親 \_ 切親情 情 0 爲 佛 爲 弟子應化  $\neg$ 法界道侶 父母 二之情 兄 弟 0 方才所 子 女都 說 只是指 成 爲 你 夫 的 妻之

量諸苦 \_ , 於 切眷 屬應作 如 是觀 ` 如是作 願 , 如是想 如是行 如此 當 下 即能

這麼好 有奉獻 我愛、 情). 我」 七  $\sqsubseteq$ 0 我見、我慢;去除我執 , 故 ` 去「 施與。 應提升 你都沒對我更好一 日 稱 本 我」」 人講「我」是「私 「私我」-這就跟菩薩道相應了 或昇華 -就能轉一切煩惱爲菩提。 切感情 點 換言之 、我愛、我見、  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$ • , \_ 如 (わたくし) 何提升呢 0 到了此 我」就是自私 一境界 ?要淨 我慢以後, 「我」 , 實在很 是總相 的。 化私 有道理 就再 如果能淨 情 因爲無「 0 , 其具體 也不 如 0 何 我 化私 因爲 會說 淨 \_ 內容 化 情 呢 ,  $\neg$ 爲我執 就變成只 自 要去 \_ 私之 就是

# 或是感情將要破裂時,要如何面對?▲萬一夫妻感情不睦的時候,該怎麼辦呢?

- 一、虔誠禮佛懺悔;懺悔累世所結惡緣。
- 二、努力誦經修法,回向爲彼此消除業障

就會 ` 修 習忍 不 能 硬 拚  $\sqsubseteq$ 在 感情 上 天天拚 便 天天輸 在 感情 上 是  $\neg$ 

熔掉 硬 情之事 的 方 須用 故古人言: 式 要用軟 任 感動 何 或 的 感 不喜歡 「至柔所以至剛 化 , 的 方 可 用 式 0 感情 硬的 其性雖 以 要以 養巧 柔軟 柔克 方 便 剛 但 即 0 具有 因 使 爲 不 感情 得 大 已 本身就是 而 的 威 用 力 苦 肉 幾乎 計 也 口 行 的 0 把

<u>Fi.</u> 凡事要理智, 不可感情用事 , 不可衝 動葬 撞 , 應三思而後行

或 無意地傷人 ` 不濫情 ` 不 0 須養成自制 的 能 力 , 才 與眷 處和 諧 , 而 不 致 有

如 果萬 ?! 這都是依賴 一他稍 ;乃至互 ` 須養成獨立的 不讓你依 太深所致 精 賴時 而不能互相提昇 0 , 就 說 : 夫妻常常是互相 太依賴 他人 不不 -體貼我 結果是自苦苦他 依 賴 0 \_ 丽 甚至會說: 且 通常是互 彼此 相 都很 是不是: 依賴 不方 得 你 便 太 變心 匆

須 認 過 改過 不 - 能爲了 虚 假 的 面 而 自 我 護 短 掩 這

沒錯 熱火的 肯 沒有 方肯 寬宏 以 多 也有 我 會 大家互不相 , 老子 八剛才講 不過你 當不 誠 大 相持 沒有 對方 量 這道 -容易的 地說 因此,主要是由你造成的。 不下 地 一定會 也有錯 說 」(所謂 實際上,這句 理很  $\neg$ 讓 「愛拚就 我也有錯。 以不爭 都是因 「都是 ,  $\neg$ 爭吵 微 都是我  $\neg$ 0 妙 原 尤其是要自己先做  $\neg$ 愛」) 我的錯 [爲彼此 對方 便沒有 會輸 諒 有 你 」所以連夫妻相處都要有智慧 的錯。 話背地裏隱含的 用  $\overline{\phantom{a}}$ 定不服 都 無能與之爭 善了之局; 就可令家庭生活快樂美滿 , 0 ,對不起!」通常另一方都會反 可以 就是這個道理: 人與人之間所 不肯認錯 」有這樣雅量的人實在 好好思惟 」 這已經是他 (她) 氣 若是你說 反之 不要期望他 , 意思則是:「 甚至於常常會說 \_ 沒有 爭的 下 你要拚 若不 能 都 (或 對不 的 跟 不過是爭 非常 最好 有風度 她 他 你 也要拚 若 便 起 爭 少。 的道歉 有錯 沒有 你 而 , 都是 不好 定要 事  $\Box$ 不是光用 就 0 意思 實上 我 變 意氣 沒有 成 和 的 說 地 兩 , 說 如 少 專 果 下

是不肯 感覺 無疑 這種 辯說 心了 基本的道理與修養 之下 像 個 是很 抗辯 意思 過 說 : ¬ 你沒 : 不 而 ! ` 聲 已 如 點 甚至 痛 的 有 道 可 0 道歉的話 可是我並沒有這 0 雖然你 然而 死要面 話 的 0 所以 有 不 金錐 0 但 什 般 補救。對一般人來說 :麼用呢 身爲 你並沒趕快 沒有這個意思。 定是氣憤 不管你有沒 , !其實即使 0 過對不起他 更何況是佛弟子 凡是傷了 死要面 佛 道歉 教徒 個意思啊 ?就譬如有 以 ,而是由於放逸 有那個 道歉 他人的 後 你 子 , (她) 若要當 道歉 的 , 他  $\overline{\phantom{a}}$ , 卻只說 那 此 意思 之事 心 ,這實在非常難以作到 」以求自我洗 0 , 打赤 當對方覺得受傷 他還是痛 時你若眞是無心之過, 個 一個眞正 不論 事 , ,甚至嚴重傷害了 好過 腳 也不用再爲自己辯 一定要逞强 , 因此 如 「我不是故意的 的佛法 你 何 0 所以 穿著 點 刷 都應 一時說錯了  $\sqsubseteq$ ,而毫無道歉之表現 高跟鞋 該要誠 到底 修行 其實 你至少要趕快 害而抱怨 也是假 人 話 踩 你 解 作 , 0 就要這 以以 :錯了 在他 也不 道歉 說 如 的 : 開 道歉 ۱Ĺ 的 裏實 事 要光是一直 脫  $\neg$ , 你太 樣 硬 光 7 只是心裏 腳 0 在  $\neg$ 降伏 也不 讓他 傷我 候在 上 作 否 一直 ,

增廣 以只爲了 都是我的錯。 道德柔弱的 何樂而不爲呢?有智者應如是。附及,「心量廣大」是菩薩的一個 令 他人覺得好 人, \_ 0 即是未成長的「孩子」), 一切就都沒事了, 過些,甚而 不論全是你的錯 即使只哄一 這對你實在並無絲毫損失,卻只有好處 哄他,當他是孩子一般 而對他(她)說 或不是你的錯 : , 既是修行 「對不起! 特 知 徴 對 不

威作 能這 理 金 若 + 麼看重 提高 爲 的 而 福 錢上的糾紛,而令至親反目,乃至相殺 是 夫妻感情不睦,有時候是由於金錢而起的。自古以來,世間上有多少人 的 旦有朝 生意 而 也 切公開 沒賺錢的 , 在家中更不能認爲賺錢的人就是「頭家」, 很受尊重。 報 都合在一 稅 ,不分 日 即變成 , ` 遺產等 那個 你我 起 學佛人不應  $\neg$  $\neg$ 沒賺錢的人」 種種法律上的需要, 奴家」,於一 0 大家都可以用 現金放在家裏 如此勢利眼 也去上班了 切事皆絲毫無置 ` ,不要分。銀行戶 相告,視同寇讎。 或銀 而分 學佛的夫妻之間 行 , 開登記 不管是誰 , 他在家中的 一切都得聽他的 一喙的 , 頭 餘地 賺 學佛之人對金錢 又另當 最 的 , 對於 身份 也 更無 金 地位 乃至 的 錢 發言 彻

會因金 之間 你哪有 尤其應格外謹記的是:幫助人,絕對不要當面討人情 常 須知 有些女的娘家 常是「 他在你眼中沒地位,不受尊重 的 , , 今日 一錢的 幫 一討 感情若要融洽 夫妻之間 令夫妻關係 夫命 問 人情即人情絕;本來有人情 ? 」這種 有錢 的 題而造成感情 在 了 , 話千萬說不得 甚至以娘家的錢幫助丈夫 , , 以悲劇收場」 至少這一 可是卻常 財產方 上的 裂痕 點互 面 聽到這種女子 , , , ,如外遇、離婚等 他便去別處找能尊重他的 應該建立互信 相信賴是應該 0 順 , 來令對方毫無尊嚴 一討 便提 成立 到有種 對丈夫說 人情就「無情」了 事業 有的 • 特 公 **,**爲什麼 別 0 這個 若 ` , 二來你又「 要不是靠我 況 無隱藏 如 女子 人 呢 必 0 故須特 這種話 ? 應該 須注 夫妻之間 的 因爲你 基礎 意及 討 娘 可說 人情 家 至少不 的 是賢 避免 出 , 夫 意 錢  $\Box$ 内

# ▲夫妻如果離了婚,怎麼辦?

她 的 ]壞話 謹守 彷彿講: 君子絕交不出惡言 他的壞話便表示 的 你 很有 風 度 面子 , 既 已 例 離 如 說 婚 就 大 不要再 [爲他爲 人這 直 麼糟

? 所 那 以我才跟 時不是一 他離婚 直在 稱讚 他很好嗎 那是你自己 ? 打自己的嘴巴-那麼 你當初爲什麼跟 他

懺悔業障 努力修行。 因爲業障重 ,所以婚姻不能幸福 , 因 此 會有婚 變

償 清了 ` 彼此 更重 已不再相欠,就會分開;要以智慧來面對這件事 要的是要觀察彼此之緣已盡。這是真的,若緣已經盡了 , 或債務已 經

已 但放 就 ` 不要苟且 0 若眞 不下 的 ,就離開最好 卻又提不起, 彼此誠心要復合,那當然很好。若只是一時起意, 。既然已經離 而輕易以身相就 了婚,對方如果不是真的要跟你 , 糾纏不 那 樣 復 很 合 不 或還是有些放 , 不要隨 0 剛 便 再

總結而言,在家佛弟子應如是面對感情的問題:

在 我 ,  $\neg$ 中的 就是「迷」 迷失理智 時 察 候 了達眾生皆是「情多智少 有 0 所以說「意亂情迷」-智」是什麼?「智」就是「覺 個朋友, 我知 道他爲 人心很 \_ 意若亂 0 所謂 狠  $\sqsubseteq$ , 「 情 甚至對老朋友也是 情就迷, 。我對這點的體 是什麼?  $\neg$ 迷」就是 會 佛 如 , 最早是 迷失自 觀

泥帶· 己是 這女孩子寄了 生而 無情 心胸 事 只 **,** 並 會  $\neg$ 水 有 只是不肯 , , 自己說· 有時候 言是最 我那時 又寄了 具有豐富 的 十分狹窄、冷酷、自私、無情之人, 。此人於大學 俗 麼 0 一般人 跟 不 自己是個無情的人;可是卻有很多人會說自己沒有智慧, 可能還會笑一笑。 壞的一個判 便了知,人(凡夫)大多是「情多」而智少, 封信 信, 而 的感情」的人,且自號爲 他約會而已, 重的 言 時追求一個女孩子 的 事 「可以承認自己沒有智慧,卻不會自認 信紙上畫鬼、 ,信封裏裝的 意 0 個 ,就與人絕交 因此 決 人即 。你判他沒有智慧,說他愚蠢,他 他就 可知 但你若說他「無情」, 使事業上有輝煌的 以這種 不是情 畫骷髏。 眾生都是十分重 ,而且是「說絕交就絕交 , 書 因追不到 方式來回報 「豪放生」 而他卻自認是個 ,而是一些燒了一半的金紙 事實上這女孩子並 成就 , 0 心中就起怨恨 , 其實 然而 那就不得了了。 情 無情 而且世上沒有人 他  $\neg$ , 的 豪情 老人家 依我看來 沒 **|**會認爲 沒 。因爲 **,** 有 故 有 之人 愛 0 稱爲 於是他 任 卻 而 當 何 無 他實 且 然更加沒 可 兒 0 老兄給 能 自 有 也 由 方 自 是對 好像 認是 於這 中 当對 在是 不 0 不 自

就與光榮。 , 的 乃至覺得空虛 關係 爲什 **麼**眾生皆如是重情? , 甚至覺得那些成就並沒有多大意義 那是因爲 「眾生皆迷」, , 因爲沒有人能分享他的 爲情所迷  $\neg$ 情 迷

慧 獨霸 之說 怎 分 種是 無我之情 乃至於是「獨佔 <u>,</u> 就 是獨佔 要克  $\overline{\phantom{a}}$ 這簡 你至 而且要求回報 到底是要你 「你若愛我 要努力地克服自己的我執,而稍微修 凡夫之情」 服 少得回我三分、五分才行,最好是十分, 直 之情 我 是把感情當 執 利他之情 , , 媽媽?還是要我?如果你要你媽媽 ,不能只求利己;要像菩薩 媽媽 就不能愛任何其他女人,甚至也不能愛你媽媽 ,並且要十足的回報,  $\sqsubseteq$ 與太太 、奉獻之情 種是「菩薩之情」。 「控制」之情,絕對不能跟他人分享。就 營利事業 哪有衝突?! 、不求回報之情 二在作 乃至於是要加 另一種是「 \_\_ 一點「菩薩之情 我們做爲 凡夫之情是私我的 樣 否則 不求回報 菩薩之情 我們凡夫之情不但是佔 我現在就 倍的 一個佛敎徒 我就 回報: <u>ا</u>  $\neg$ , 不夠 修 , , 無我之 走 有 ` 本 因此 菩薩 人作 爲了 」這就 你好好 有 \_  $\sqsubseteq$ 有 情 如 的 是 求 我 ` 兩 愛你 想 有 即是 不對 顚 佔 有 `

之情——佛弟子要這樣來面對「一切」感情之事。

們眾生 語業隨 智慧行 令 都是「隨情 ` 自己痛苦 要依智不  $\vdash$ `  $\neg$ 情 而 不 切意業隨智慧行 0 佛的 「隨智  $\neg$ 十力」裏有三項: \_ , 所以就會產生許 <u>ــ</u> 隨智而行  $\neg$ 許多多痛苦的 切身業隨智慧行 不要「隨 情而 ? 結果 動  $\sqsubseteq$  $\blacksquare$ 令 然而我 別  $\neg$ \_

哭 沒 ? 有 的 0 良 例 訶 子 化凡 . 是 埵 凡夫的感情都是「妄情」 」你試 這麼狠心離我而去?! ……丟下我一個 俗 我們常 , 也就是 的 想: 有 可看到有 她到底在哭誰呀?是哭自己將來的生活 情  $\neg$ 大菩薩 爲 人過世時 大有情 , 的 都是「虛情假意」之情。 意思 , 亡 0 大有情梵文是八 者眷屬常常邊哭邊說 大菩薩的 人,  $\neg$ Щ 大有情 我怎 ৰ্ণ **| 麼辦呢** ?還是爲了 如 」才是 4 何得 Mahasattva  $\neg$ ?! 你 知  $\neg$ 怎 眞 呢 他 麼這麼 ?最明 實的 的 怎麼 死而

世 間 人 爲 佛弟 如 果 子  $\neg$ 情 , 就  $\sqsubseteq$ 字得 是要這樣 以 解 以 決 智 慧來觀察了 麼生老病 死 知 世 的 間 問 人及自 題 也 就 己 的 較 容 感情 易 解 0 決 回 過 頭 來 看 生

間 故稱 死 老病 而 互相 你是我的 0 實無我 死的總動  $\neg$ 愛情 緊縛 麼 情 , 我所 我是你 力之源也還是由 0 自縛縛他 是怎麼來的呢? 廣言之: 的 , 你綁我, (You belong to me; I belong to you.) 而不知 切眾生正因  $\neg$  $\neg$ 情」是由 我綁你 一而 「貪愛」而有生老病死, ,  $\neg$ 大家綑作一團 貪愛」 果眾生斷除 而來: ,還很得意快 由 迷情  $\neg$ 愛」 眾生皆以此 而 便 有 : 這一 樂地說: 不 ·再受生  $\neg$ 愛」 切世

到 這 裏爲止 簡單講解 先作 , 有問題的 個  $\neg$ 佛教 迴 向 現 徒 請合掌 在可 如 何 面 問 對 生 , 但不 ` 老、 定要問 病 ` 死與感情生活 .感情 的問 題  $\sqsubseteq$ 有私 的問 題 問 0 今天就 題的

普願罪障悉消除 世世常行菩薩道「願消三障諸煩惱 願得智慧眞明了

月九日定稿於台北・大毘盧寺月講於美國俄亥俄州克里夫蘭 大慧精

七

1佛

敎

跿

# 法述要 開 緒

# 甲、戒定慧與無上禪

 $\vdash$ 六祖法寶壇經是禪宗主要的寶典之一 的要義 在講六祖壇經之前 , 先爲各位 簡 介 <del>---</del> 下

生結 產生 斷見 卻不一樣。眾生由於無明,而生貪、瞋、癡;所「貪」者如名、利、 是由 則 佛的最 但若能心中一念生起光明, 、思二惑則可出三界, 」即是迷執於外境,認妄想爲真實。凡此皆是由於不明事物之因果與道理 是面對不如意境、 法中所說的 無 終目 明 無 的 當爲斷 「結」與精神分析學所稱之「情結」 (Complex) 明之義爲昏暗 感證眞 或逆境,對他人起忿恨之心,而形之於外, 成就聲聞乘阿羅漢果。 則能照破無量之無明; 0 腦子不清楚, 惑  $\sqsubseteq$ 即是煩 惱 心不明白。 惑又名「 惑有品 亦即 結」或 見惑與思 ,若般若大智現起 由 無明遂易 惑二 色、 或存之於 雖有點近 生感、 種 0 財 ; 惑之

慧短淺 於斷惑,而斷此貪、瞋、癡無明之惑的方法爲修三無漏學 知其本末終始 可 , 不能知其本末及終始等 始 明 0 唯有諸佛如 無明 ,故諸佛方便稱之爲「無始 來之智能知, 詞之設 是由 故方便立名;換言之, 於以我們凡 。學佛的第 夫短淺之智 戒 (、定、 即因眾生之智 慧 要務

聖道故 因其煩惱已斷 均爲煩惱進出之門戶 , 戒的意義是清淨 是爲三無漏學 可達無漏 境界 染法再無漏洞可入其心而惱亂之 , 0 , 故 故六根即爲 持戒爲求身、 「無漏」者 稱 此三者爲無 「漏 語二業之清淨。定,即禪 與「有漏」相對,凡夫之眼耳鼻舌身意六根 漏 一之門。 學 介亦 無漏爲阿羅漢及大菩薩所證境界 稱 ,故稱無漏 「三聖學 **,** 0 凡夫人若修戒定慧三 定 因 0 由戒修定 爲 可 即 , 凡 依 成 定

如本性· 如 實 不假 內外皆. 戒定慧修行成就 在大般涅 ,  $\neg$ 如 如 | 槃經 爲 故  $\neg$ 稱 中 稱 如 平 等 則 爲 如 可直達真如之境 ` 我 不動 性 們若確實依三 • 在華嚴 若說  $\neg$ 0 ||經中稱 無漏學去精修 如 真如即是本性 如 不 ·動 」, \_ \_-眞法 則是指 , 或佛 界 即可證真如 性  $\neg$ 內法 在 本 如 ~伽 經 ` 外法 中 \_

性也  $\neg$ 惑 「眞 如是依 念得離於眞如本性之用; 」之源 0 如 由 \_ 眞 起 或 斷 如 惑 , 本性而修, 以至於「惑」 至 加 來 藏  $\neg$ 證 **,** 眞 即是「無上 六祖大師稱之爲「本性 \_ 之破除,最後完全契入真如 然而要起無礙之大用 整個過程 禪 ,可說皆是本有佛  $\blacksquare$ \_ 還須 或  $\neg$ 自性 破障 本性 性之大用  $\sqsubseteq$ , 於 , 除 均言清 惑 整 0 即從開始覺知 個過程中 方能完全證 淨 平等之 實

以下介紹「禪」之種種次第與差別之相・

### 乙、禪那

有二義  $\neg$ 禪那」 (梵文**ま**てDhyana讀如ガラマ 3 Y 漢譯爲 禪 那  $\blacksquare$ 係 音之轉 此

之 思惟修 : 心 思惟 如來淨 法 , 用 以熏轉 識 亦 即是 , 心 繋 <del>---</del> 境而 專力 熏 修

定慧均 2. 靜 等 慮 :  $\neg$ 若偏於定則 靜  $\sqsubseteq$ 即 能定 愚 ,  $\neg$ 偏於 慮  $\sqsubseteq$ 慧則 即 有 狂 慧 , 又 故  $\neg$ 禪  $\neg$ 定 那  $\sqsubseteq$ 即是 意 爲  $\neg$  $\neg$ 定慧等 止  $\sqsubseteq$ 持  $\neg$ 慧  $\overline{\phantom{a}}$ 或

修 也 能 , 0 觀  $\neg$ 照 者  $\neg$ 起智慧光明照 止 觀  $\sqsubseteq$ 即是定慧 破闇 , 有時 惑也 亦言「 0 故寂爲體 寂 照  $\sqsubseteq$ , 照 爲用  $\neg$ 寂 \_ 是故 者 正 息 禪 煩惱而 那 爲  $\neg$ 體 令 用 心 不

想未來 階主 間有過去、 在 念念分明則 現前這 -容易的 所謂 陋 要在 丽 或對未來之憧憬等不實際的行為。而禪即是能訓練你 ,  $\neg$ 少有 但  $\neg$ , \_ 每個 訓 現實」者,其深義爲「現在之實相」) 一點爲須面 \_ 刻 未來與現在「三世」之分:有人一直活於緬懷過去, 達 又 練 神 人都很 精 , 能 義爲 飽滿 「念念皆禪 了 了 腳踏 神統 \_ , 分明 對現實,然凡夫卻少有勇氣及智慧 實在地活於現在 實地活於當下此刻者。 切 神情怡悅 、心不散 時 , 」的境界;反之,若非念念分明則必有 中 而不爲其他亂相 , 念念分明。 、不亂,故能心中澄明地安住 是何緣故? ,故很快樂。 宗門常說習禪者 • 有人問佛 幻相所迷惑 佛答: , 故而時 我們 ,佛弟子大都過午不 佛弟子 去面對 常逃避 知道 應 使你  $\neg$ : ` 念念 懊 自己及 觀 「無明」 想要活於現在 有人則活 勇 悔 而 察當 敢 過去 分明 地 成 面 下此 對過去之沉 0 睿智 對現 食 在 ,  $\sqsubseteq$ 亦不妄 憧 禪 心 , 實者 生活 憬未 地 Ż 若 0 初

# 丙、禪與生活

掃除之 無明等 三年 去除衣 他太笨,不堪修學佛道,叫他回家去。佛安慰他,並且將他帶回精舍, , 周 。三個月之後,連智慧第一的舍利弗也對佛說,這人實在是太笨了, 便 無法 利 類助 力而 後來 槃陀 物 問 在講 塵 他 再教 . 尊 應該 復 伽 會不會掃 個 6得清淨 自思惟 印證 利 他。 0 故 槃陀 可以心力去除 如此行之有日,眾比丘 在精舍前 事 慈悲的世尊於是親自敎他 來 伽 地 **炉 間 單 說** 0 繼續 示 日 他說會,世尊於是教 後 麼內心中不可見的 的路旁哭, 以此方法修行 明 他 忽然心開  $\neg$ 便很快 而復得 禪 狀至傷心 的 清淨光 悟 就 +內涵 證了 解 分厭煩其騷擾 0 因此 , 。世尊看他既然記不住任何 7明才對 阿羅 會沾染心地智慧光明的污垢  $\neg$ 他,每天只要打掃精舍, , 有一 既然外界肉眼 遂問其原 **純漢聖果** 周利槃陀 次佛世尊看見一 0 但世尊要求眾 因 0 如是思惟 這是從做 伽 0 他 可見之污物 每天勤於 回答說 巨, 個 中 請舍利 比丘 及爲 他便 他 悟 經 道 哥哥 都 能 稍 比 文 世尊 貪瞋 藉著 或偈 弗教 認爲 而 如是 加忍 丘 記不 非

能盡力專心、持之以恆,深入思惟 只是講求文字言說 0 這個故事 很 可代表禪的 終有 入道之日 部份 精義 亦即是: 雖只修

# 」、「悟」之解析

# ~ 「悟」的意義

悟 即是通徹了 理  $\neg$ 悟  $\sqsubseteq$ 也者「心感而通」 達 , 無有障礙之意。 ` 又,  $\neg$ 一念心 依所悟的 通 對象來說, ` 一念相 悟有四種: 應」謂之悟。 悟 白 心 話言之 ` 悟法

心爲難;若不見自心 人若自見其心 切法 0 故一 悟心 切悟中 則名爲悟; 從文字學上來看 悟心爲本,其他悟爲從;悟心爲體 則不名爲眞悟,以「三界唯心」, 因此 「見自本心」爲一切悟之根本 , 悟字 吾 \_ 意 若識 即 其他悟爲用 , 得本 見吾心者爲 切悟 心, 即 中 得 悟 以悟自 悟 三界 可 知

悟法 : 即 悟 佛所說之種種法,如悟大乘法、悟小乘法 佛 乘法等 法

254

我法等別相悟 , 及悟 布施法、 皆是悟法 悟忍辱法 ` 悟禪定法 , 悟輪迴法 , 乃至悟. 無常 法 空 法 ` 無

三、悟理 側重法之來由、本末、因果、邏輯、及運用演變之相與性 :理與法二者實不可分,然法爲總稱 理爲此法之道 理 此法之所 以

是理 易於個別 然事之悟 之具體表徵與力用,故悟事者,即是於生活中 ` 的事 悟事 上起用,悟者仍須於個別境上去磨練,方能體會此理於事上之用 通常偏於個別之事體,故不易普遍。而於理上之悟雖能普遍, 事 則 偏於某法在實際人生中所起的作用,所顯之現象 、動用中悟得, 悟後亦立 又 一即能 緷 不

至於 包含在 正等 正 其次  $\neg$ 時已能: 其中 覺 說 大徹大悟 , 亦即是成佛。一般利根精進的修行人也能有些小悟,但大悟則 依 在 釋尊 因此切莫聽某些愚癡人狂言亂語 化身千百億 悟的層次之高下,有大悟、小悟、大徹大悟三種 」則須到成佛,證得三明六通、十力具足,現三十二相 滅度後 ,放光動地,方是大徹大悟成佛之相。所謂八相 下一 尊佛是彌勒佛 , 說他已經開悟 而彌勒菩薩下 ·生成 成佛 。大徹大悟 佛 、因爲依 是要在 很 道 則 照佛 是 有; 種 成 今

是釋 經過 念心通,故稱 便可知其言之虚妄。此是餘話,然不可不知,以觅爲人欺誑)。悟了之後 六祖大師所說 明白許多道理 動者 迦 番究竟 佛所 億七千萬年後的事 「上帝的旨意」;而且事事相攝相入,而不相礙。悟了之時 知其因果,不是亂七八糟、委之於毫無道理的「或然率」、「命運」、 IJ (The 授記成 所動者」(The Moved)。 的 的 「恍然大悟」;而悟後常會自說: 修證所得的實相 「本來面目」。此本來面目即是「實相」,實相英文稱爲Reality。 , Mover),而達其本源 佛的 而能在表面上看來雜亂無章的眾多外相,理出個頭緒, ,若有別人言他已成佛 。在這之間,於此娑婆世界, 即是真 如 世 本性 間 ,則可問他是誰授記 切法除此 「原來如此!」這「原來」 亦即已證知一 不會有  $\neg$ 動 別佛 因 切法之「動因」或 出世 的 ,皆有如忽然一 ? 由是 餘皆隨其而 0 彌 有條不 即能統 觀之 勒 , 即是 下天

# 一、世學中之領悟

科學家對 世間 法也常有所領悟之處 如 阿基米德在澡盆裏悟 出 力

禪 法述要 255

壺蓋 人得解 自 , 由 , 見蘋 脫 悟出 因 , 此 有 0 才能把握 水蒸氣 果從 修學佛法 益 是 於物質  $\neg$ 外爍 的 上 住 生活 壓力 的 則爲反求自 萬法 , , 0 然而 從而 而佛 , 因此六祖大師說自心本性 而 領悟 法 心 卻無法幫助我 發明蒸氣 則 ` 往 爲 出 內推求 地  $\neg$ 內斂 心 機 引力及 0 們  $\sqsubseteq$ 科 的 在佛 :斷除 學上的領 (萬有引 0 法上稱 能觀 或減 \_ 能生萬法」 少心 力 自 悟 心 切世 中的 瓦 , 才 半是對器世間 學皆是 煩惱 能 由 [壺水煮 把 握 , 更 自 無 沸 向 外馳 法令 起

## 二、頓悟與漸悟

間 言 事本 知 0 短 若 際 , 大 當然是 其悟 身有 悟所 , 通古今之變爲對 前 稱 通 之爲 所花的 非大悟莫辦了 達的 漸之分  $\neg$ 境 詩間 界 悟 , 較長 頓  $\neg$ 有 悟 人」與「事」皆能通達。若對世上人與事皆能 0 0 如司馬遷所 再者 然而 或 , 漸悟 我們就稱之爲  $\neg$ , 悟 悟又可分爲頓 , 乃是依 」這件 說 的 「究天 於 事  $\neg$ 行者悟 漸悟 本身 (悟與漸 人之際  $\vdash$ 前 卻 若 的 悟 都 修行所 , 通 古 今 之 是 他 0 由 在 悟 而 於 花時 前 因緣 並 所 花 間 非 全部 足 的 的 0 修行時 久 暫而 貫通 之 熟

起來  $\neg$ 燈亮 可說 與道力, 時頓 只是方便之「假名」 室明 非 終得業障消除 山的 」這一事無關 慢慢亮起來 , 非是  $\neg$ 慢慢悟 ,而能有朝一日心開悟  $\sqsubseteq$ , 0 以勉勵 因此 0 至於 , 最嚴格說 鈍根之人, 你 在 0 暗室 如 中要摸 燈的 來 使不 解 悟 · 氣餒 . 只有 索多 關 打開 久 廢 <del>\_\_\_</del> 懈 種 才 , , , 即是 能 室 令 找 内 到 就  $\neg$ 修  $\neg$ 行 悟 關 頓 以 時 亮了 則 與 實

# 四丶「悟」與「靈感」(靈機一動)

煙槍 心 付 意 諸 反覆做多、做久了 的 識 最幽暗 思考即 支接一 Ξ 極 個 似 韋 層 , 可做出 支地抽煙,他拿煙 次。 時迸發的 並 最底層的 說  $\neg$ 這是非理智 , 意識」爲思惟的 且毫無差錯 ,便成爲習慣而積存於心底 「靈感」。 部份 0 所能控制的 、點煙等動作已不必再像最初 「精神分析學」說這屬於非理性的範疇 近代 ,這便是下意識 表層; 心理學將 0 當 我們  $\neg$ 人的 下意識 於 中業習 一,成爲 日常生活 心理作用 \_ 下 力 的資 的 剛學抽 中 ·意識 分爲 功 料 能 被 意識 作 0 意識 壓 煙  $\neg$ 時 到 潛 用 最 也是屬於 意 0 底層 例 如老 的  $\sqsubseteq$ , 不 的

禪 法述 257

謂 不假 悟 時 非 平 意 平 Ħ. 0 , 思索 也是「久修而 便會 白 令 的 理學 努力 無  $\sqsubseteq$ 中 有 故 們 7練習的 家與文學家對此無以名之,便稱之爲 即 以 如忽從天降 , 知並 丽 可 獲得 得」 沒有 些意 功夫 ,某一時 往 料 而是必須藉 , 一般迸發出 非不修而能得者 積壓 :麼神奇 不到 在 刻,有時是緊急狀 , 或絕 八識 曲 來 0 因此 平時之努 田中而已 妙的想法或動作 此現象名之爲 ,  $\neg$ 力修 悟 ( 佛教的 「靈感」(Inspiration) 況 ` 持 , 或 有時則是好整  $\neg$  $\neg$ , 用功 解釋 靈感 便會 忽 0 如 , 或 此 如 因 從空而 清楚 俟時 此  $\neg$ 以暇 靈 機 機 簡 ` 0 言之 與因 其實 降 時 明 白 動 似 , 緣 地 這  $\vdash$ 成 所 全 洴

### 戊、禪與定

摩 戒定慧 繋心  $\overline{\phantom{a}}$ 禪 處」 其義爲 「三無漏學 與「定」嚴格來講是兩件 `  $\sqsubseteq$ 中 境 0 的 「定學 」等境界 而 , \_\_\_ 即是修禪定 攏 事 , 皆統 統 0 說  $\neg$ 稱 來 爲 是「 修  $\neg$ 禪 習 六波羅蜜中 定學 定 禪那 **ن** 」(靜 所 禪 得 亦有 到的 定 /慮) 在 佛 法 止  $\neg$ 波 中 息 定 羅 很 亂 是 蜜 重 心 要 ,

慧等 未得定 此時 嚴 五 日禪 定 高 的 正 0 所 昧 禪 故 定 中 這妄念 得之定 者精 如大 前 內不 爲 不 相 定 即 有 如來之定 是禪 珠 即是散: 亂 進 引 很 因 慧海禪 爲定」 不生即 發 , 也 多種 0 定 外道 定。 即稱爲 無 , 可 全句之義爲精進地去實踐一切斷惑證眞之事 位 0 知 , 若如 是 如婆羅 師 **亂心;**散位 佛在大般涅槃經中解釋 如法 定學 此 在 「首楞嚴大定」。)中國許多禪師大德亦對  $\neg$ Ŧī. 此 不  $\neg$ 頓悟入道要門論 之重 華三昧、 力 解釋 相 能 **;** 中有 敎 字 斷 要。 等 亂 生 , 死煩 坐見 則 , 真如三昧 心是與染法相應的 佛法修 定力 在 禪 亦 與定就 可 圓 本性 覺經 中說 修 習 到  $\sqsubseteq$ 中 「首楞嚴」爲「健 不能 的 法 定 中 般舟三昧、首楞嚴三昧等 覺支中有 , 稱爲 得 , 「妄念不生謂 必須得定後方能 分 見 但 塵染 , 0 即是 六 不能引發清 道定爲依 「定覺支」 祖 因 若 惠能 此  $\neg$ 之禪 能 外 , 而 行一 於 道 於 大 定與佛 發 謬見 外離 皆得 師 禪 淨 切事 坐見 說 定有 的 究 種 觀 無 以 究 正 定 及 並 本 其 竟 0 漏 慧 獨 成 竟 道 内 用 慧  $\overline{\phantom{a}}$ 首楞 然不 離相 謂 到 就 **ن** 因 0 的 定 之 則

### 己、五味禪

禪 可分爲五種 , 稱爲  $\neg$ 五味禪 **\_** 以其各得「 法味」 不同故

#### 一、凡夫禪

**慧**。 禪 故楞 此爲社· 此 種禪之弊病主要在 伽經中說這是屬於「愚夫所行 會上一 般人, 爲了 於貪著身相  $\neg$ 修養身體 , 禪 只爲了  $\sqsubseteq$ 的 或  $\neg$ 種 養身  $\neg$ 靜 靜 丽  $\sqsubseteq$ 不 , -知修心 不含任. 何宗教 , 不求增長智 色彩之

#### 二、外道禪

神、 如是種種外道所行境界皆如出一轍 息吐納等。 一(Communion),道教之啓靈或求神靈附體, 靈等溝 這是指 此種禪之缺點在於其依於邪見、妄想,而欲與身外或「心外」之眾生、 通 佛教以外的其他宗教所修習的 ,乃至合一。如婆羅門教之欲與 , 相差不遠。其行人皆自以爲得此等境界爲 禪 0 「梵我」合一 乃至驅使鬼魂附身而言語、 如耶教之「冥想」 ` 耶教之欲與耶和 ,道敎之靜 辦事 華合 等 坐 調

境界 稱 且常滲入佛法,或僞稱爲佛正法, 0 這是楞 道 其實皆是 因爲他們往 伽經中所說的第二種「  $\neg$ 心外求法」 外馳求 故始終爲外法所 以其爲執 愚夫所行禪 不明瞭者常易受其惑, 「心外有道」 \_ 拘 此種愚夫禪 而不得自 不 求法者其謹慎乎 · 知 自 在 心即是道 這便是 末法 時期 外道 別

### 三、小乘禪

 $\neg$ 非得謂得」) 灰 心泯智, 抑制六識令不起現行,而妄稱之爲涅槃(非實涅槃 ,是爲小乘禪。這是小根小智人所行的不究竟之禪 , 故 世尊 稱之爲

### 四、大乘禪

等 兩邊 此 ,爲中道實義之禪 爲大乘菩薩所行之禪 爲不味 不亂 , 不 著  $\neg$ 染 • 淨 \_ 亦 不著  $\neg$ 空 ` 有

### 五、最上乘禪

又名  $\neg$ 如來禪 , 爲 乘根 熟 福智具足 上上根 人依於. 如 來藏 (眞 如

ハ 禪法述要 261

心現量 所行之 大菩薩所行境界,非凡外權小之所能知、能解 禪 ,得自覺聖智 0 至此則不 俍 方便 頓入如來藏眞如之境 ` 亦無漸次 ,以無門爲 , 故稱 門  $\neg$ 如來禪 , \_ 門頓 \_ 超 0 此爲諸佛 , 離心意 如來及諸 識 , 覺自

闡發禪定修習之經論甚多 , 今介紹幾本有關禪定的書:

- 必讀者 天台小止觀及六妙門介紹禪法甚爲精要 確定禪法的 正 知見 是爲學佛者所
- 2. 袁了凡所著的靜坐要訣適合初機參考。
- 大師所寫的註 3. 摩訶止觀 輔行傳弘決 輔 行傳弘決, 學者可參考 隋朝天台宗智者大師所著 訶 止 觀 加 唐朝 然
- 4. 安般守意經中所講的數息法亦須修學。
- 5. 大智度論中有關禪定部分。
- 有志習 不自 知 6. 禪者應詳 再者 欲習禪 加 研讀 坐 , 方不致 楞嚴經是必讀  $\neg$ 走火 入 的 魔 0 尤其是最後講 或 魔所  $\neg$ Ŧi. 趁 +種陰 而 受諸 魔 魔  $\sqsubseteq$ 的 事 部 分

- 7. 此外,六祖壇經及圓覺經,亦是習禪者所必讀者。
- 融 8. 通性相 若能詳閱 , 入無上禪門 ` 詳参楞 經 則是更上層樓 , 速入諸 佛 如來及達摩祖師之印 ιĽ

## 庚、禪宗述要

門

宗 祖師 達摩祖 上只說 有 一 樣 知 所 而 , 禪宗又稱 0 諸祖 師 有「如來禪」,未有言「祖師禪 其實此二種禪 禪宗所傳有兩種禪 傳者無他 ,乃至中華六祖 生高 爲 師 所  $\neg$ 下 袓 傳 佛心宗」 , 師禪 唯如來正傳之正法眼藏 金剛 乃佛 名字與表相雖不一, 者 經 佛 , 云 乃至西天二十八祖 相傳之「如來禪 一 爲 因爲諸佛 是故習禪者不應 「是法平等  $\neg$ 如來禪 祖師皆是以心 <u>,</u> , 內涵則是無二無別 亦即是楞伽經所說之「 此乃後世學者所立之名  $\blacksquare$ 無有高下 **一** 生分別 亦未言有所謂 此外歷代祖師 「祖師 印心 , 巧立 禪 如 心傳心 並無 名 。又 0  $\neg$ 是知 袓 有人 目 師禪 如來禪 自創自 依經而 說 於 令 經 故  $\sqsubseteq$ 稱 立 無據 任 蓋 言 種 , 是故 何一 歴代 , 連 禪 經 不

禪法述要

三十三祖」 禪宗的 舍弗佛 傳 承 拘留孫佛 , 依經敎 所說 ` 拘 那 , 爲七佛及三十三祖 含牟尼佛 迦葉佛 0 以及釋迦牟尼佛  $\neg$ 七佛 」爲 : 毗婆尸 0 七佛之後則 佛 ` 尸 棄

第六祖 第五祖 第四祖 第三祖 第 七祖 佛陀難提 婆須蜜 彌遮迦 提多迦 優婆毱多 商那 摩訶 駄蜜 和修 迦葉 多 第 三祖 祖 羅睺羅多 龍樹大士 迦毗摩羅 迦那 僧 鳩摩羅多 伽 耶舍多 鳴 伽 夜 難提 婆提 大 士 第二十六祖 一十五祖 一十三祖 ·四租 菩提達摩 婆舍斯多 鶴勒 不如 師子 般若多羅 禪宗第一 密多 ·尊者 那羅 盤 頭 祖

達摩大師之後 , 依次爲二祖 慧 可 ` 三祖僧璨 四祖 道信 ` 五祖弘忍 ` 六祖惠能

尊者

闍

是二 爲寂滅 宗之法 妙法門 觀 大迦 從枯寂之「 仍是有 , 乘境界 但其中 能 有慧眼才 葉尊者破 ,又稱 利益 年世尊在 , , 滅 一心 不立文字 覺行 空 安樂 盡 心意義爲 0 唯有 中 能觀照諸法實相; **,** 顏 一切貪瞋煩惱 「無上法 一靈鷲 圓 再進而 切有情 笑 故不會落空;此 , , 出生 敎 山 0 「寂滅解脫 外別傳 <u>ا</u> ه 上 無上正覺之境界 二切「 發 **尊** 0 , 「 正 拈花 倘若 遂 無上菩提心 , 而得究竟解脫。 對 , 唯有 「藏」則是寶藏、 付囑摩 微笑 他說 妙有」之 」或「無生」 」爲中正不偏; 「寂滅之心 寂滅 : , 訶 默然對著與會大眾 ,  $\neg$ 迦葉 吾有正法眼藏 用 修學大乘 , 成 , 爲槁 大般涅槃經內解釋「涅槃」有六十六 」即爲如如之體 , 丽 0 煩惱不生之意;一切聖人證寂 「法」是指一切佛法 」這段話中之「正法眼藏 含藏之義。 木死灰 (菩薩乘 切有 , 涅槃妙心 , , 即不能 ` 「涅槃」(Nirvana)意 佛乘) , 故 可 起大神 究竟 起利 , 實相 ; , 方能進 他之用 能 達到 通變化之 眼 」即指禪 無相 」爲能 滅之 這 微

九八三年夏講於美國德州 達拉斯學佛

## 九、「尿療法」評析

按: 怪異現象 |異現象,爲了護持正法,令眾生遠離||因有在美國的弟子向我問及尿療法, 生遠離 鑑於尿療法目前 法 爲 風 示 0

#### 一、緣起

竟是怎 也曾教 人有很 治 病 有病 銷 , 0  $\neg$ 治 嚴重 同時 人喝尿 我手邊 尿療法 麼 取 病 名 口 的病 事 也  $\neg$ 教 無病强身 奇 呢 」 前 也有三本 原因是他看到某人生病住院 ? 了那人的另一個 蹟的 另一人則 簡要而言,這實在是末法時期的 一陣子在台灣非常盛行 尿療法 是叫弟子由屛東寄來給我的。 無病 」的書,其單行本系列,到現在已出 朋友飲尿法。 但是兩 ,幾乎到了令人咋舌驚心的 , 痛苦不堪, 在行 這兩位受敎者都是國 尿療法 魔障之一, 因爲有個弟子告訴 於是便 因爲尿 實在可 「慈悲 療 中 十幾 悲 法 老 地 師  $\sqsubseteq$ ` 敎 本 可 步 他 , 我 其 非常 這 中 喝 , ` 他 口 尿

多人正 成另一 修行者都有 士、碩士之 **□** :: 竟然規定所有信徒都必須每天喝尿! 上這 「族類」了, 在  $\neg$ 類的最高級「知識份子」,下至販夫走卒者流,乃至於連佛法及 個 0 自實行尿療法 族」人一樣,這些飲尿者 小小實 甚至還有某一自稱是密宗的道場(其實,根本不該名其爲「道 可見其情況之普遍已非同小可。而「喝尿族」之成員 例 早已普遍到不足爲奇的地步了 , 甚至在美國也有 也自稱或被稱爲 很多實行者。 0  $\neg$ 像 喝尿 ·實 上 「上班: 族」 台 族 灣 現 已 , 上自博 在 道的 然自 場 有

看 俠 物 他 Ŧī. 的 由 ` | 於這麼 許多 君 書 後 如 前 來 瞭解狀況 (是寫作 部連載 著迷 自 曾 多人著了它的道,所以我才要仔細看看尿療法 經有 稱 活 技巧極差 的 朋友因爲迷於L先生的 武俠 倒 便於破斥。當時我看過L先生的書之後 , 眞是令 小說 相 同 、十分拙 的 , 人難 連裏面的 目前 以置信 劣 的尿療法 人名 「啓靈法」而 可說是無稽之談 風行的 情節 眾生之無智者 … 等等 現象 出了 0 的書 奇 狀 , , 覺得眞 況 幾 怪 , 有 都極 乎是 的 , , 以 是 所 如 是乎 是有 卻 似 以 如 窺 出 能 報 我 章 如 如 也 此風 只好 上的 竟 轍 0

補腎法 其實像尿療法這種書 的來龍去脈 `**、** }十 日健康法等,不料卻能風迷若此 , 充其量不過是坊間眾多的所 , 的 確 謂 出 人意表 「健康叢書」之 0 現在且來研 究 例 如强精 下

## 一、提倡者自己從未實行過

是餘話 句話 己的尿來治 曾遇到一些病 願照著去做 太痛苦來找 身並 ` 是孔夫子說 追 境界的 沒有 根 。 根 究 **"嘗試過** 他 底 病 不同 例他無法診治 據中尾良一在書上說,在二次大戰以前, 數日之後 , , , 的 於是他就告訴病人:「以往有人飲用自己的尿來治療難症 他也沒辦法,技窮之際,忽然憶起「好像曾經聽說過」:  $\neg$ , 尿 (佛對於造孽的人,不但不會咒詛他, 「始作」 如果你覺得痛苦難受的話 療法 病患回來告訴他有效 \_ 俑者, ;一九三三年有一天, 的始 作俑者是一 其無後乎 ! 位 」這句話咒詛得相當 , 日本人中尾良 病情較好 不妨也試試看 一位三十多歲的 他便在 反而是待之以 這是緣起 日本郷間 0 」病人聽後 淋病 兇 始 , 思者因 作 行 由 悲 俑 者 可 醫 此 心 以喝自 者 便 亦 , 著又 其間 表示 排尿 但 可 我 此 見

尾良 後呈 情 命 尿 神農自嘗百草 竟然奇 療效 法嗎 療法 況 \_ 更 送醫藥公會及衛 甚至再研究出對治副作用的藥品,或配合其他藥以中和之-\_  $\neg$ 對於 糟 也被 、有 在 ?是一個合格 我本身並沒有喝尿 0 太 沒有 似 派 離 自 在 (奇蹟: 的好了 東手無 到緬 譜 己從未用過的 ,然後敎人用 7 什麼後遺症或害處, 的尿療法 甸 0 **(策之下** 生局 的 中又說 日 有良心的醫生所應爲的嗎?假如喝出問題怎麼辦 軍 的 ,經檢定合格之後 1 經驗 中行 「東西」,只由道聽塗說及模糊的記 0 , 現代的醫藥也是要經過無數次試驗 • P.40) -他 ,二次世界大戰爆發 又叫 醫 也不 , 患病 在確定有療效及副作 其時病患更多, 知其效果爲 的 -讀者諸君 兵士們 ,最後才公佈發售 :喝自己: 何 , 日本 然而 您想想 , 但 是我 侵 的 醫藥匱乏,兵士受病 用不很嚴重 尿 略 , 仍 中 , 0 這是負責 -一再實驗 ,最後 然勸該 結 或 憶 然而這位 及 果 中 就 , , 不會危 才能 ? 名患者嘗試 南 建 任 半島 他 議 日 確定 中國 的 本 病 說 確 說 害生 定有 古代 苦的 , 服

達 戦争結:  $\neg$ 尿療 法 束 後 也 ,中尾良 就 沒 人 八再去提 口 到 起 日 本 , 因 , 由 而 銷聲匿跡 於戰後社 會 了 漸趨安定 0 (該書作 , 經 者 說 濟 復 甦 戰 後 藥發 隨

九

手的 著抗 液療法當 動他寫書叫 病例 生 劑與結核 然是被棄之如糞土了 , (有人生皰疹 人喝尿治病 劑 的 普及 **發展** -P.47) ,  $\sqsubseteq$ 使得由細菌引起的疾病都得以獲治 他 無法治療 奇蹟的尿療法 ,便又想起戰前及戰 1 • P.47) 後來 時 , , 的經驗 他 如 此 再度遇上棘 來 , 於 , 是

終不 完 是 液 何 全是 尿 治 ? 0 湖 \_ \_ 療 ……等等最重要的 曾 喝過尿 防萬 而綜觀 根 郎 疾病的 又 P.46) 何 ( 按 中之所爲嗎 來經 自 全書頗 三的 有 事 人喝出 驗 他之所以坦承自己不了解尿療之療效 他在書中 實 可 經驗 , 您看 說 ?而聽他話 為詭 曾有記載 建立 問題,作者均無明白、 毛 ? 病 , 一直說 他 譎的是: 既然自己都不了 之後 應該 的 0 , 只 因 明他 說 到法院告他 的人,也好像都「頭殼壞去 是依 儘 無此經驗 管作 本人才疏學淺,故對於那 這實 據  $\neg$ 者 解 別 在是自相矛盾 0 合理的解決與交待 , 0 直在 怎能 的 至於爲什 他又繼續 慫恿 教病人去使 經驗才對 , 可能是有意規避法 別 麼得 說 人 他明 」(台語 : 喝 喝尿  $\neg$ 些記 尿 明 用?這種作 0 他說 說 的 ? , 開 載 尿 喝 但 全 他 : 尿 書 頭 , 他 自 的 己 法 律 腦  $\neg$ 的 自 :上的責 壞 並 理 法豈 全 利 效 内 己 不了 果 不曾 了 用尿 卻 不 不 如

如江 談 , 湖 有 術士無稽之談」 智者光是翻開 書前 , 也 的 只能搖首歎息了 目次表 , 就 可 以看出全書的梗概 若非 脫 П 而言 直

#### ` 作者承認尿療法「沒有醫學根據 $\blacksquare$ 7 且對之一 無 所 知

療之用 記 自 元前二千年的 病 再表示 載 我 且  $\neg$ 到 尿 們 首 , 不 , (P.60) 療法不 對於尿療法是如何生效的 至少 無法 能用 先該 說  $\blacksquare$ 尿療法 書開 有 不承 源出 現 但能治 印  $\Box$ 度 耳 認 代醫學」來治 宗明義第 一截至目前為止 中國古 相 ,以及一千七百年前 , 至於中國或印度的什麼古書, 傳 但 癒 細菌 須 **知各國** 父子相 籍 一個大標題: 性的 , 但是他 , |的傳統 非得使用 疾病… 承 ,尿液. 既「無任何科學根 或師 卻指不出 的 醫  $\neg$ 如何治病的 雖 醫學並非 徒代代相傳 土法來醫不行 中國古籍中 然對於這 也 是那 都 各有其醫 中尾先生也提不出 據 萬能 \_ , 作者也全然不 本中國古 0 , 點我 就 反 , 0  $\blacksquare$ 已經記 觀尿 此 也無絲毫 藥的 0 無法 一論點 其言下之意爲 療法 籍 傳 加 載 承 0 尿液 也許 知 作者說 來。 以  $\neg$ 醫學 說 作者自 且. 多半 可以 他 同 明 在 說 依 .時 某些情況 : 許 承 但 作  $\neg$ 是取 爲醫 在西 文獻 多疾 尙 目

是荒唐 是.... 是幾近 又說 用的 介實驗 線 便率爾 歷 法 史 的 ,也可說是荒謬之至了 嗎?),病人喝了之後,「彷彿」有用,便以之爲「臨床經 醫生,在沒有任何根據,且本身又完全不了解尿療法的情況 0 赤 (P.54) 這不是接近「 (P.3)我並 腳仙仔 教病人喝尿(這豈不是把人當「炮灰」、當「犧牲 床 我確 醫 不了解 生 9)接下  $\sqsubseteq$ 信 , 與其說明理論 尿療法具有效果 (蒙古大夫)的作 ,同時 來有一 也並沒有經由外國的 土法煉鋼」式的執著與「 個粗體字的標題: , 不如以真實的臨床案 , 法 但卻 嗎 ? 不 他又說:「對於尿 知其本質爲何 「雖然 一些實例進行有系統的尿法 愚民 例爲實 尿療法缺乏醫學根 式 0 實驗品」 的 液 證 驗 下 强詞 做爲治療物質使 0 J (P.50 , (P.51)的不負 自己 , 奪理嗎 這 即 都 據 這不 沒試 使 責任 ?身 研 不

定的 農氏 試 遍 不論是古今中外,在醫學上皆有個共通之處: 嚐百 數 再 試 草 用之於 次 親自測試各種草藥的 試 動 都 物 沒 有 然後 問 再用 題了 於 功效;西方的現代醫學, 自願受試的病患 有關機構才會核准 就是 0 且受試  $\neg$ 測 而 允許 試 則 的  $\sqsubseteq$ 病患必 定先 大 0 量製造 中 或 在 須 實 達 驗 代 市 到 室 的 中 神

越 其作用 任的 行 大 ·若 是 對 只 程 眾  $\neg$ 也都 服用 J P.60) \_ 序 味地 更有 喝 試 0 總之, 毫 0 甚者, 者既無 强調 無所知 是醫學上必 陣子仍未見 ,甚至還一再呼籲病人也不要去追問究竟,只要 如 必須先堅定的 : 中 他不單自己不求甚解, 文獻 國的 「尿是萬靈丹, 甚至於對 理論的 針灸 不 效, 可少 , 可能是喝得不夠 哪些病 根 的 相信尿療法,然後要有勇氣去喝 也都得試著先針自 據 道重要程序 可治百病, ,自己又沒有 有效,  $\widehat{\mathsf{T}}$ 以及爲何會有效, , 雖然我無法說 包括糖尿病 0 得勇敢 **三** 親身的經驗 而尿療法卻完全 地堅持下 練之後再針別 ` 心 明爲何尿 對於尿 也說不 「深信 臓病、 去 無視 最後還得堅持 療 中的 出 於 不疑 高 法 個 TÍTI. 0 **[效果卓** \_ 成 項 由 所 壓 的去 份及 以然 責 口

## 並非對每個人都有效 要以「信心」 來喝尿

是對 並不 所有人 定對 了以上 都 每 有效 所提到的重大疑點之外, \_\_ 個 人 , 都 亦 即: 有 效 有的 , 何 人喝了 況它還在摸索階 有效, 書中其他疑點重重 有的人根本 段 雖有 無效; \_\_ 0 些有 例 如書中說尿 中尾說: 效 的 例子 療  $\neg$ 法 卻 尿 無法 療法 不

273

說縱使 前 正 面聲 始見效果 便能見效 戰 + 確 面 稱 到 天 既 地說明它 左右 有效 可 底 已說過它是「古老的醫療法」 以治療百病 0 0 但是 即 有 」看來 , 的治 出 的 每個人見效的時間也不盡相 現效果 人則 , 在此我 療率能達到百分之多少。 , ,後面卻說並不是對每個人都有效 若喝了幾年尿仍無效 得持續地喝兩三年才看得出效果 有的人 必須强調的是 則在六個 ,現在卻說「還在 , 同。 絕對不能夠進行短期的 月以後仍然未出 ,只好「生死以之」 \_ 換言之 (P.8 : , 摸索階段  $\neg$ 有的人在幾 這不 現效果 相同疾 這豈不又是自 是自己 病 喝 作 ! 的患者 《個月的 到 戰 有  $\neg$ 死爲止 掌嘴 的 而且 , 則 丽 必 短 矛盾 , 須長期 了 有 書 年 ·之後 間 ! 前 的 中 嗎 內 ?!

# 五、喝尿會有「副作用」——尿中毒

這哪 並持 上若有 續喝下去 是好轉 起疹子 如書 中 提 的 長疤 到的 因爲這是表示有效的 反 應 呢  $\neg$ ` 好轉 ? 紅 這分明是 腫 反 , 應 以 及噁  $\sqsubseteq$  $\neg$ , 尿 心的 也  $\neg$ 中 好 相 轉反應 現象出 當荒 毒 謬 現時 0 作 中 0 稍有 者指 尾 先生 不要著慌 點常識 出 說 喝 起疑 的  $\neg$ 人必 陣 有 些患 子 可看得 反 者會 丽 須 忍耐 出 ,

毒素以 種尿 薄弱 了者的 士氣 痢 「好轉反 即會 不 療 間 0 `  $\neg$ 後 · 錯 頭痛等 」偉哉 法 逐漸 說 果 , 也就上瘾了 應 或 詞 遇 或 即使出現 消失 增 到這 煙或吸毒的 日 斯言  $\sqsubseteq$ 0 充其量也只像是軍 本軍官鼓 强 但對於這些症狀 作者又說: ! 種 • 各種 狀況 皮膚 真像台北華 慢的話 喝尿中毒 突發症 人, 舞 各位 日本「紅巾敢死隊 現蕁麻疹等等的 開始時 「有些人會出現全身性的蕁麻疹, 則要經過兩個 無須擔 西街晚上在地 狀也不要擔 千萬要保持 中「 亦復如是 也是要有 莒光日 , 只要持續進行 心 鎭 副 月 以 攤上 」的精 的 段 切 用 上才會減 精 賣藥膏及賣 勿以爲這種  $\neg$ 0 神講話 適應 破斧 神 這時 講 尿療法 期 話 沉 || 輕症狀 舟 , , 鼓舞 ٦ 尿療 的 哪像是醫生之言 尾 等 甚至發癢 虎 決 以 法有誤 身 「革命 骨 那麼三天之後 很堅定的 心  $\blacksquare$ 體 補氣 來持 (PP. 組 軍人 强腎 而 續 、 發 79-80) 修進行這 使 語 適應該 意志 燒 ? 的 感冒 氣 戰 ,

#### 喝 尿的根本精 神 反 科學 反 理 性

其次 再 ?看書中 目錄的子題如  $\neg$ 科學於大自然中乃爲無力者

九

療只是自然治 如此豈不成了「 對於 ,卻又舉不出究竟是那一個原始民族 疑難雜症依然束手無策」 癒力之後盾 野蠻主義」的推銷者?書中雖提及以往原始民族因無醫 」 (P.1 (P.19)S ,更暴露其「僞人類學」 ……等等 藥物能治療疾病 在在 乃一大誤 可見其反科學 一的破綻  $\sqsubseteq$ 藥而喝尿治 反醫 ( P.

## 七、尿療依靠催眠與洗腦

象進行 申說 此,我們 (P.70)的病患, .30) 除此之外 , 「洗腦 提醒讀者 每天排小便 便輸尿給他就可以了 , 「尿液較  $\neg$ 尿本身 ,書中又充斥著廉價的「催 「尿是好東西 同時還教 血液更爲清潔」 ,豈不是在排血?而且 即是血液 則 可 人喝尿的方法, **避免聞** , ,不用輸血 J (P.53)絕不是污物」 (P.75) 到尿 眠法」 味 0 , 尿液果真即是血液 「必須摒除 …諸如此 且看其子題如:「 喝 如廠 真的嗎 啤酒 商 不 類 在 ?這是什麼妄言 地 促 『尿爲污 用 **净子** 銷產 如廣告般 温時 呼吸 而盡 , 尿絕非 那麼 物 ட 丽 需 觀念 要輸 污物 絕 不能 若如 費對 反覆 哑

說法,眞是可笑得令人不堪-這跟病患用 「只要想到它是『生命之水』 味道 的是他甚至告訴讀者:若想讓尿好喝些,「可以攙點蜂蜜 渥臭 П 如 自己 喝進去所聞到的 自 又沒 可 想見 闪喝過 , 不過中尾說 , ,那麼你就會毫無顧忌地付諸行 味道,其間相差 他怎 何以沒想到再加點味精 麼知道 ? 但是尿的 不可以道里計 更何況 味道其實不難 、麻油 他自己只 動 或者蔥花兒 他又諄諄 ! 用 了 這種 鼻子 0 \_ 眞虧他 善誘 去聞 自 欺 欺 地 而 說 已 中

# 八、喝尿須依「愚信」與「迷信」

鬱症 可 資預防 用 但是忽然間, 由 其視 治病 來「 則 强身」 爲 」爲主 學的 「爲了  $\neg$ 健 觀點來看 康 中尾由提倡尿療法可以用來「治病」, , 飲 預防疾病的發生 不論是風濕 而建議一般人:與其生病時才開始喝尿 料 ட 尿療法也有站不住 每日飲用五十 坐骨神經痛……乃至肝炎 ,最好在身體稍感異常  $\mathsf{C}$ C 腳的 地方 我們都知 : 綜 搖身一變而說 , 觀全書的 膽結石 或是平常即 道 醫藥大 如平 使 多喝 至憂 用尿 療法 可 分

同樣的 爲兩類 官 用 尤其是西藥 來强 貪著 好走捷徑 他矇 :治 身 道 理  $\sqsubseteq$ 0 混 所 病 0 過去了 ` 貪著色身 以說 比 的 抄小路, 方 和 若 說 , 在邏 身的 | 尿 0 至於  $\overline{\phantom{a}}$ 某藥治感冒很好 因此便很容易上「金光黨 |輯 療法真的證實 , 。治病的藥物通常只能用來治病 大眾 上尿 尤其是爲了 爲何 療法也是大有疑問的 那 麼容易受其擺  $\neg$ 可以治病 , 保健 卻 不能  $\sqsubseteq$ 而 沒 , 」的當了。 飲用者 事就先 便該歸屬於治 佈 0 倒是把某些讀者 ` 愚弄 爲 吃些感冒 ,並不能 然 呝 0 其 ? 病 轉爲預 |藥來 次 最 一類 主 , 要的 弄得 預 由 , 於 而 防 防 之 貪 還 感 不 是由 昌 頭霧 用 可 便

要有 好 以 及 的 揚 在此有 名後世 堅定 癌症 可嘗 總 個 試 :  $\neg$ 而言之, 信念 …則此 笑話 三 四字 0 作者甚至還建議「愛滋病」的患者「亦可嘗試使用尿療 ட :假設尿療法真的如其所說能治好心臟病、 中每 要想行尿療法 以 十分曖昧 一項都可令中尾先生各贏得一項「諾貝 及 要有實行的勇氣 (Tricky) , 中尾一再强調 ),當然,這也是「 作者 「信心最重要 如是說 高 (PP. 爾 Щ 並不保 獎 壓 , 5-6) 切忌焦躁 \_ • 法 風 , 證 濕  $\sqsubseteq$ 丽 名  $\vdash$ 可 請 尿 注 雙

## 九 漢譯編者妄想攀緣中藥理論以爲依據

者之用 每天早 沒 發源 藥的 有什 如三 小 由 而 幾 以 , 足 + 多 卻 意 味 推 麼 晨未進早餐之前 在 大 年前 附 害處 想必在爲尿療法 都 金 在台灣發 僅就 錢掛帥 的 中 者從 中黄 源 「 飮 0 那本書的 編者特 自 另 揚光 如 中 水健康法」  $\sqsubseteq$ 日 , 競爭 醫 本  $\neg$ 吃大蒜 大 別摘 書 先喝下三大杯  $\neg$ 內容所做 激烈 , 徴信 而 裏 目 中 錄 此間 與張 健康 便是其中之一 É 前  $\neg$ , 別是這 人人 找 本草從新  $\sqsubseteq$ 的 出 法 奉 目 ` 評析 都 ·行者的 水 「糞清 來  $\sqsubseteq$ 0 也是 這點 絞盡 的 個 後 這  $\sqsubseteq$  $\neg$ , 中 腦汁 2努力推 幾 尿 也頗令人感慨 現 來也不了了之 ,  $\sqsubseteq$ 我當 味藥 療法 在 紙 `  $\neg$ 再來看看編譯者所續貂 時是高 童便」 出奇 人的 行 稱 最 , \_ 企 致勝 昌 Щ 了 大 中生 爲 座 好 , 功 小 尿 不 便 只是至少這個 因爲尿療法雖 , 陣子 所 可沒 療 現 加 也曾經 以點子 在 秋石 工處 找 讓 <u>ــ</u> 0 到 我 諸 理  $\sqsubseteq$ 後 們 照著 特 日 如 方法並 別 此 本 在 來 可 看 類 做 多 因 日本 其編 爲 , 0

塞其孔 者 陽毒熱狂 , 律禁用 一種 冬月浸糞缸中 痘瘡 稱 0 至於製作的方法和過程,是「用竹筒括去青皮 Ш 熱 中 黑陷不起  $\sqsubseteq$ 至春取出 , 其性甘 \_ 0 寒, 洗懸風處陰乾取末。 但是若「傷寒非陽明實熱 能「清痰火、消食積 , , 大解五 痘瘡非紫黑乾 納 甘草末於中 實 熱 枯 , , 治

彌佳 淋糞濾 0 二種爲 」(越久越陳越香? 入新甕碗覆, 「糞清  $\sqsubseteq$ 埋土中一年」 「主治同 人中黄 0  $\sqsubseteq$ 如此便能「全無穢氣 0 作法 爲 : 用棕 皮 , 勝于人 棉 紙 , 中黄 舖 黄 , 年 土 久 ,

之 過 勞 熱 \_ 0 消渴 第三種是「人中白」: 它的作法是: , **痘瘡倒陷** 「以蒙館童子便桶 , 牙疳 「其性鹼涼 口 瘡 。。 若是「 , , 及山中老僧溺器 能  $\neg$ 降火散 陽虛無火 瘀 , ` 治肺瘀鼻衄 刮下者尤佳 食不消 、腸不實者 即 , 新瓦火煆 瘀 Í ,  $\overline{\phantom{a}}$ 忌

速 童 便 再 其性 看第 清 瘀 鹼 四 種 0 寒 治肺  $\sqsubseteq$ , 痿失音 功 童 用是 便  $\sqsubseteq$ 這好 能 損傷 像 引 肺 和 火下 尿 法有點 行 從膀 損 傷血 關係 胱 出 悶 , 欲 乃 0 死 其舊 我 者 們 路 看 以 書上 熱尿 降 記 灌 火 /滋陰甚 之下 載 的

之 腥 即 法推行者當作實行時的「條律」(bylaws) 自速,冷則爲有鹼寒之性。或入薑汁、韭汁 醒 0 頭尾 它 胞胎 的 , 不 取中間 禁忌 卞 凡產後 一段,清徹 與人中白 Í 暈 同 如水者 敗 0 至於作 Ш 入肺 0 法 服用時當 , [則是: 陰虚火嗽 冬月用湯溫之  $\neg$  $\neg$ 取 熱飲 + = 火熱 0 , 歲 如 熱則眞氣 」以上這段 燎者 以前 童便 惟 尙 存 , , 不 可 其行 尿療 食葷

這些中藥的幾個共通之處 他 如 「秋石」取自童便…… 等等,茲不再贅述 0 但是 僅 由 上 面 四 種 就 可 以

- 一、都是治病用,而非用來保健强身的:
- 一、都得「經過處理」,而非原物使用;
- 都得 的限 制 經過一段時間後才得使用,除了童尿 ,而且也不是用自己的尿 之外 但 童 尿 的 選 取 亦 有 嚴 格
- 五、都有禁忌,並不是四、都不是直接服用;
- 都有禁忌,並不是所有患者都可以服用。

所 若 從醫學上來看 ,  $\neg$ 尿療法 書後的這 個  $\neg$ 附 錄  $\blacksquare$ 實 在 不 能支持該

九

 $\neg$ 

細 地加以研判討論 反 更以佛法中的 八而反襯 出 尿療法 四依法」以爲支持,因爲這牽涉到佛法與修行 \_ 的幼稚與無稽。復次,倡行尿療法者 中 , 所以 ,有喜 一定得仔 好佛法

# 若干喝尿人妄想攀緣佛法以爲依

弟子修苦行者之衣、食、住 法中有  $\neg$ 四依法 \_ , 所謂 、行的規定。 四依法, 即是依四種法來修道 根據佛法, 大修行者 (修苦行者) ,換句 話

- · 居住方面應在「樹下住」,不住房屋;
- 2. 衣則著「糞掃衣」,「糞」是指他人不要的,丟棄的;「 「糞便 洗乾淨, 成的「百衲衣」, 」(大便)無關 合言之即是:把別人丟棄不要的舊衣裳拿來洗淨 因其價值低賤,與「糞土」無二,故稱「糞掃 (「糞」字在此爲「價賤」之比喻詞) 掃  $\sqsubseteq$ 染色 的意 衣 ` 思是將之 拼補而 實與
- 3. 至於大修行者,食則必須「乞食」,
- 4. 用 陳棄藥」 者, 舊也;  $\neg$ 棄」 者 捨 棄 也 陳 棄藥

的 生貪愛,不求好求多,便撿取他人棄置的藥來用 藥或棄藥 人家 :是服 用草藥治 常只熬一次或兩次, 顧名 病的 思義 即是舊的或別人丟掉的 ,而名貴或 便嫌其味淡而丟棄 般的 『藥材通常 藥 , 因爲 0 可 以 但 熬二 以前 大修行 到 印度與中 四 的 次 人 , 於世 或 |稍富裕 間 不

佛說修 四 事供養的「飲食、衣服、 行人若依此四法便得速成聖道,這也是頭陀+二行中的 臥具、醫藥」四方面 四項 0 也是我 們 平

所以 到 道 生最 的 • 「大小便」 是 如 得  $\neg$ 基本上而 果有 陳棄藥 成清 根本的需要, 連 淨 八說佛經 都是直接明說「大小便溺 法身 言 」就是「大小便 , 辭  $\neg$ 減至最簡單 中所說 證得聖道 四依法 「望文生義 中 , 在 的 」即是頭陀苦行的要目  $\neg$  $\neg$  $\sqsubseteq$ 0 問題是 四依 陳棄藥」是指 \_ ,不可再少的地步 , 其實稍讀過些佛經 强作解人 法 11的, 當今有些好事者 條中 大小便 從不會做個 , 穿鑿 解釋 , , 其修行 寡欲 之徹 色的人都 藉以離五 附會 , 以及 陳棄藥」 啞謎在 卻妄以 , 强不知 「糞 :知道 欲 的 掃 那 此 以爲知 衣」 兒讓 在佛 爲據 去世間之 這 是指 大家 法 項 中 胡 貪 卻 有糞 至 猜 每提 有詞 也 0

染污之事 法 到底是誰 個 師 的 し 説 行染污之法 也 入 (1)  $\neg$ 八辭典內 一窩蜂似的喝尿去了 陳棄藥就是大小便」 說 即使沒有任 是丟棄的藥 ,未免有失編輯辭典之嚴肅意義。 何 , 有 ②有人說是大小便 力的理由, 於是大家也不管到底這位法師是否真有其 其實,若人自心染污、 他仍是會想辦法去做  $\sqsubseteq$ 而喝尿族更聲稱有 居然將未經 貪著染污法 的 實 小 乘

的大阿 葉修行的五百弟子喝 必 己的 裸形 佛世尊本身也曾修六年頭陀行,佛世尊本身喝不喝尿呢?你能想像佛世尊 喝 其次 羅漢弟子 尿 尿猛灌嗎?如果佛世尊及其弟子都喝尿 外道、 那麼, 我們要問 塗灰 (都是得了三明六通、得以出離三界的聖者 你說佛弟子中頭陀第一的大迦葉尊者喝不喝尿呢?又, 外道 不喝尿呢?乃至其他弟子遵不遵守「四依法」而 如果佛世尊的 牛狗外道 (食草噉糞)  $\neg$ 四依法」真的是在教敕佛弟子行 , 則佛 等一樣-便成了 「喝尿 )清早起來 這實在是太荒 外道」 喝 頭陀 都接 隨著 謬 尿 有 呢 行 如 及他 ? 大迦 者

[陽尿 著 吃屎 再 從經論 倶舍論普 中引 光記云: 段文字 證 明四依法中 的陳棄藥並 不是佛世 | 尊教 聖弟

#### 棄藥 舊大德等皆言四依中陳棄藥是糞穢者 , 出家少欲取而服之。 \_ (大正藏第四十 , 不然 一卷,三三九頁。 , 陳久之藥, 他 人棄之, 名

敕說 人的愚癡行爲 -淨也是 大小 大小便處不淨 其 次 便處二孔所出之物不淨 「不淨 的食 佛法 , 物 而說: 觀 中 , 一提到「人身不淨」 的一種 都不許弟子 怎麼還會教 「猶如愚人, , , 而這九 即使是剛送入 再撿起來吃 佛弟子食用或飲用從二不淨處排出 還食自 孔 時 中 , 唾 都一再提到人身「九 , , 口中, 以不淨故。 以大小便處是最爲不淨 又, 再吐出來( 如大毘婆沙論 佛 在經 孔 中曾 或在食時 來的 不 中說 爲了 的 穢  $\sqsubseteq$ 物 從 且 ? 不 九  $\Box$ 中

烟其唾 提婆達多。時末生怨憐愛抱弄已 在未生怨太子膝上婉轉而戲 如提婆達多,先得靜慮, 退靜慮即是失禪定。 0 故 佛 司  $\neg$ 見大正藏第二十七卷 汝是死屍 以神境通力, (按:未生怨太子即阿闍世太子) ,而後以唾置 食 人睡者。 , 變作小兒 四四二頁, 中; ட 彼咽唾時便退靜慮…… ,著金縷俗衣, 大毘婆沙論卷八十 提婆達多貪利養故 ,仍令太子知是尊者 作五花 頂 溕 ,

僧 可見 處入女根 是從大小便排處出 0 伽的惡人,後以生身直墮無間地獄。)又,不但是從大小便處出來的糞穢佛 連眾生因爲是從父母的「大小便處」進出, 才不會愚癡顚倒、取外道行(食尿外道) ,佛世尊連口 而稱眾生之父母所生之身爲「出處不淨」 小便 處 中所吐出的東西,不管是食物或口水,都不准弟子食 中陰身亦從母體小便處進入;胎兒出世時 來的東西。(附及,提婆達多不是佛弟子,而是欲害佛及破壞 而不自知 0 (人懷胎受孕時, 因此爲佛弟子 ,對於佛 復從母體之小 父精從男根 法應有 咽 , 更 便處 小便 稱不 何

## 十一、學佛者喝尿之過

#### 1. 破法

的 士覺得荒 因爲世間愚夫所行之愚事正多著呢 身為學佛之人,我們本不須費這麼多功夫去駁斥這種愚不可及 唐 反胃 而已 0 然而正因爲它扯 上佛法 如果它與佛法無涉, 且牽出  $\neg$ 四依法」 充其量只是令有智之 的 彷彿告訴大 尿

其說 必須 如是顚  $\neg$ 依 你看 行 倒 , 的四大項目之一, 連佛如來也敎比丘要喝尿」! 且已犯了謗佛與謗法之大過, 不喝還不行· 而且還得天天喝!並且是出家人修行所 所以才非得嚴正 - 不喝就犯了戒:不 地破斥惡法 \_ 依」 法而行

## 2. 喝尿者修行必不成就

若不清 張嘴成了「尿壺」 澡浴清淨 每天用牙膏刷牙 「三時澡浴」。可見「護淨」的重要。尤其修密更是嚴謹,修法前必得沐浴 淨 得先將手洗淨之後再捧經書、持念珠,乃至合掌等。 何 以故? 法必不成就,且會遭魔事。現在反觀「尿療法」 若是修「占察法」等, 因 果 因爲我們知道學佛 , 以保持口腔清 修行的人如果喝尿, 一個身體成了名符其實的「尿桶」,如 潔 身體出汗後還必須定時沐浴,然後再拜, ` 有的人甚至還要用很多口腔芳香劑 念佛 則其第一個後果便是「修行一定不能 ,最講求清淨 ,即使用手指挖了 何能修菩提道?一般人 另如拜懺時 , 則叫人天天喝尿 , 也要事前 喝尿族恐 因爲 稱爲 ,

先去漱 的居士 者不 味去 的 臭 天 有 非 0 不 必 或 但 尙 味 不 , -過喝了 須去洗 念佛 眞是 道 吃 抽 慎 台語 無 做 , 用 過煙 大蒜 功 即 不 , 是說 因爲自 般 使 睜 到 , 反 喝了 無二 尿以 念 刷這 幾滴 ` • 嚼過檳 而得 蒽 經 清 說 後 些 尿 知 酒 淨 瞎  $\neg$ , ` ` 故佛 韭等 罪 念咒 水  $\neg$ 話 ,  $\blacksquare$ 尿液 不淨 所 榔 П 至 滴 7 在 法 後 虔誠淨 少 <u>Fi.</u> 中 臭辛辛 稱之爲 遍滿 與「 那眞是 ·修行念 桶邊 辛 有酒 也 否則 , 要念佛 得 刷 , 便會臭 就 喉管 信三寶的 努 上 味 刷牙」, 是因 不敬 對 力 經念  $\neg$ , , 辛 也都 先做 佛菩薩的 或地板上 ` ` 爲 脾 誦 味 **;** 佛等之前 **,** 四溢 經 還不見得 大蒜等五 胃 到 不敢冒然馬上去念經 教徒 放 而 而 令 • , 尿臭辛 台灣話 肚子 也都 不敬 此 且 0 那 有 喝 不久就氧 , , 辛 必須保 會先刷牙漱 即使吃了 形 尿 能 , , 樣所修的 也是 質 的 刷得 辛 所 有 如何漱得掉 族每天大 說  $\neg$ 辛 對佛 乾淨 化而 的  $\neg$ .<del>.</del>持 す 食 身」 也正 臭 效果 可 身 莧 法 發臭 ``  $\Box$ 0 與佛法 的污 學佛 , 大 試 ? (肉食 念 意三業清 , 也大爲可疑 其臭 以示尊 以佛 佛 想家中的 累得家 者之 衊 清 地喝 ` 所 法而 念咒 味 淨 0 ` 所 說 正 重 尿 淨 言 大蒜 般正 若 庭 如 廁 , , 及經 不 不謀 廁所 主 所 要 信 Ŧī. 或

這是說 歡辛臭: 說 大 恐怕 蒜 更何況 話 都 的惡 之口 是 , 何 |學佛 是 光是吃五辛便會發出類似 連全身血液都充滿尿汁 臭味 鬼 , 醃 日 於其味同於 神 修 者不 日大喝那名符其實 」漬在尿汁之中 行怎能得清 , -吃五辛 便來近身, , 故不敢近(所以吃五辛之人 便溺之「 淨 因爲護法神討 伺 成 機擾亂 辛 , ` 就? 如假包換、臭辛辛的「黃湯 您看 全身毛孔都散發出尿辛氣 <u>ــ</u> 廁所的辛臭味,於是就 ·怎麼會 修行者連大蒜等五 ,這樣護法還敢來? 且日日鬼 厭 那 不魔 種辛臭味 ,護法便遠離 事 舔其唇,致令 重重 (其實 辛尙 會產生如此 惡鬼 0 人 且  $\sqsubseteq$ , 神 事 , 不護 彻 他 不 還會 實上 不 的 討 食 伯 功德 他 厭 , 之 吃 不 , 何 恐怕 過 中發 日 況 了 惡 還 大蒜 消 同 與障 . 時喜 去 他 出 近 尿

## 3. 喝尿族的下場——來世感生惡道

是犯 道 無益 了 佛之 且 **万** 無 見 人喝 義 的  $\sqsubseteq$  $\overline{\phantom{a}}$ 尿 <u>Fi.</u> 戒 , 大邪見 除了 邪 行 不 之中的 淨 以爲有益於涅槃  $\sqsubseteq$ 與 「戒禁取」: 不敬」之外 ` 或能增進福德 戒禁取之義爲佛弟子攝 , 最嚴 重的 是 犯 或 能 了 滅 \_\_ 苦 條 取 重 , 某 戒 丽 這此 些外

289

苦受盡 愚見愚. 什麼業 只是 但不能生天, Ė 攝 不得  $\neg$  $\neg$ 徒然自 行, 取 ,來世就墮什麼道」。茲引長阿含第四分世紀經以爲證明 「做馬 , 狗 」之行爲 來世就 7或羊等 脫 實 反而必定會墮於牛豬狗等畜生道 苦 在 故稱 可  $\neg$ 的 禽獸的行爲 這些「 生天。 做豬 自我 故 如有些外道持「牛戒」 糟蹋 佛特地明白制戒禁止佛弟子習學這些外道 外道愚癡邪行」爲 」佛說諸如此類的  $\neg$ 做狗」的原因 當作是一種苦行 毫無益處的愚行 「戒禁取」 , 「邪見」之創說者及實行 ` 來「修 是認爲: 因爲因果的基本道理是  $\neg$ 豬戒 , 他們 \_ 「因爲今生受如此 之所以這樣努 (其實依佛所 「狗戒」 如來「戒 行 ,  $\sqsubseteq$ 者 也就是 開 法 地 示的 中 則  $\neg$ 今生造 來世不 大苦 學 增  $\neg$ 效法 長

生奉持金翅 告比丘:若有衆生奉持龍戒 戒 , 心向冤梟 或持 鳥戒 瘂戒 , , 具其法者 心向金翅 或持摩尼婆陀戒 鳥 , 墮冤梟中 , 具其法者 , 心意向 , 或持火戒 0 龍 若有衆生奉持 • 便生金翅鳥 , 具 龍 法 者 , , 或持月 狗 ф 即生龍 戒 戒 0 或有衆 • , 或 或持 持牛 中 日戒 生持 0 戒 若有 冤 或 或

天。 婆陀 持水戒 法 此是邪見 ` , 火法 或持供養火戒 ` 日月法 0 佛言 • ` , 水法 或持苦行穢汙法 我說此邪見 ` 供養火法 人 必趣 二處: ` , 諸苦行法 彼作是念 若生地獄 , • 我持此 我持此 , 〕 功 德 若墮畜生 瘂法 , 欲 ` 以生

(大正藏卷一

頁

二八

是故 世定然感「生爲 全身都是穢物故 以其熏習此 是在 狗道 0 業報 現在喝尿 這種鬼因爲業報之力 ,今生學牛 一之果 便是如 以後  $\neg$ 狗業」 **V轉生做** 0 此 所以 以後即使不墮 牛 ` 0 做  $\sqsubseteq$ 其實他的身體就是個「活動的大馬桶」 因此喝尿是「增益三惡道」 之果 之因 牛, 相 準備 天天用 同 0 而令 今世學狗 的 來世亦當 工 , 今世喝 糞尿 他們只能食用人之涕唾和 四肢 地獄  $\neg$ ` 爬 先好好熟習 尿的人 作 各據其本業而 ` 吃草 狗 ,最起碼也會 , 每天以 , ` 馱 來世必墮 其所修佛法皆悉不 二下尿 重 感果 四肢 物 , 味 便溺 墮爲 爬行  $\sqsubseteq$ 行 糞尿地 此 (地藏經語 等 食尿鬼 吃人糞 所以 獄 -得成就 成熟 喝尿 」道  $\overline{\phantom{a}}$  $\sqsubseteq$ 的 感 因 ||然感 經 頭  $\neg$ , 中

# 十二、學佛者飲尿爲末世之魔障

或無上 其害而 破壞了 力還「 道 是當前最厲害的魔業之一。 此  $\neg$ 喝尿 魔 業 會 最 好心地 障礙 師 仍 最 重 你 要的 與 厲 之流 不 的 知 害 修 修  $\neg$ 二 教別: 修道」 不覺 並 行 的 , 其邪說 我 地 而 0 方 們 人也喝 令 你 有何直接的 不會 必須 在 於 去 的 明 有 再 : 台: 相信 怎麼修 點正 外道  $\neg$ 因而在不 它 1抵觸, 表面上 信概念的 佛弟子喝尿 , 以及 接受他們 也 都 知不覺中 於是便放 「附佛 :不得清 看 開弟子 石出 , 0 然而 [與修 法 淨 實在是末法 外道 心 , 完全破壞了自 喝尿則 因 大膽地照著去喝 行 \_\_ 看就 有任 \_ 如 不 自封 不然 知他 得 何 時 期的 成 關 爲金 就 係 他的 因 知  $\neg$ , , 而且 魔業 爲 見 剛 而 修行 而 不正 上 實 般 師 且 還 之 際 令 上 不 所 活 卻 行 這 你 實在 有餘 身受 完全 曉得 行違 佛 0 而

些之 有位佛 外 教徒的親人重病住院 在甚至聽說 連顯宗的在家居士及法師也有不少 如是 「依敎奉行 該信徒在醫院中遇到 \_ 的  $\neg$ 佛 弟子 0 順便再講一  $\sqsubseteq$ 也 \_\_\_ 愈來 位顯教的法 則眞實的 愈多 , 師 除 故 了前 事 於是便懇請這 作爲 面 提 結 及 束 的 那

師 是愚癡堅固 尿 臨 試 父 終前 特別 試 看 還無端 加 , 持他 也 許 地被 的 還 親 有 (硬灌了 人 希望 0 這位 , 兩 還來 師父問 杯尿 得 ·及 ; 佛 明狀況之後 在經中說: 此 信 徒於 是趕緊照辦 就告訴  $\neg$ 末法時 他趕快去爲 期 0 愚癡 可 憐 堅 他 他 倒 親 古 霉 0 的親 眞 兩

更向有心修學佛法者進一言: 上 所說 , 皆爲維護正 法  $\neg$ ` 若欲淨嚴身口意, 破斥 魔業 沉重言來 莫將尊口當便池 實 因此 乃當務之急 ! 0 最 後

九九三年三月三日講於美國 密西根州立大學 (MSU)

### 提 根 乘四 信

#### 一、福德

便能令 生自然 是指五 且很 來的 及 可 以 望 如 百部 發 慢 何 佛 , 方能 然而 善根 願 因此 的 你 經中裏常說 若是能 修 的 若 經 得 這  $\neg$ 所 個法 天生有 不修而 願較易 個 福 或是誦· 願望 與增 用 門  $\neg$  $\sqsubseteq$ , 長福 是指 的 修 只用 末世眾生最 福 , ` 回向成就那個心 實 大悲咒一 」的方式 較速成就 德之法 現  $\overline{\phantom{a}}$ 「求」的方式 報 , ,又超乎人力的控 或 0 萬遍 者 福報 , 0 可悲愍的 0 就快 上面 命 上面所謂的發願修法 運使然 與善根 願 得多。 或是念藥師經三百遍等等 說 , 雖然也能 過 件 都 由於你修行的 , 制範 舉 事情 是修  $\neg$ 福報通常 ·個例 命 單之外 求到 就是: 來的 中 說 有 不是 福 , 假如 些福 , 功德及三寶加 丽 根鈍福薄  $\sqsubseteq$ 例 在  $\neg$ 如說 這種 你 求 0 但 現 求 發願誦 是效 你若 來的 情 中 來 在 0 況 有 先 的 這裏 果很 持 已 之 個 講 <u>Fi.</u> 的 下 很 是 也 的 知 福 道 +力量 重  $\neg$  $\neg$ , 部 要的 是天 怎 你 丽 或 便 ,

修行及 淨 所 多在家居士嚴謹地行持齋戒,這是非常難能可貴的 戒」, 願 這就是眞正修福積福之人。 速 遂 口 而持戒卻是一切修行的根本 向 能 而 且 如 在修持的 法 一發願修 ]時候 持 順便提到 又能夠淨持齋戒 並 且 長久不斷 所謂  $\neg$ 便 齋 那就更有助於你 0 能 佛法  $\blacksquare$ 是指過 福 德 在末世最 日 日 中不 增 薄弱 長 食 所 修速疾 宿 的 我 業 知 環 道 成 就是 有很 漸 就

#### 一、善根

五善根 是指 底是怎 有根  $\sqsubseteq$ 才 0  $\neg$ Ŧi. 麼個鈍 上談了 才能 能夠 此 根  $\neg$ 生存 生  $\sqsubseteq$ ( ) 之命名 存 , 法呢 \_\_ 五根 下 增長 增長 ?  $\neg$ 是: 要對 福德 0 這問 眾 是 信 栽 生的 三種 根 種 題 接下 植 ` 精進根 譬喻 物的 有 切善法 來講 個 明 人 , 即 確 •  $\neg$ 念根 善根 最重要的 所謂 的 (福 瞭 德 解  $\neg$ `  $\sqsubseteq$ 定根 以 ` 0 智 喻 就是要保護植 首 慧等) 得名 先就 ` 慧根 麼說我 要  $\sqsubseteq$ 也是 瞭 0 像 這五 們 物 末 樣 切草 麼是 根 世累 的 根 又 , 稱  $\overline{\phantom{a}}$ 生 必 木 相 須 爲 根 , 要 都 同 鈍  $\neg$ 有此 的 須要 五善 到

쑝

提根

本

家齊鳴 樹完全 對修行 是善 是誰 身卻還 今之世 所趁 要跟 0 , 學佛的 善 增  $\sqsubseteq$ , 是魔之 拔除 長 根 那 不 人而 他  $\sqsubseteq$ 就 , 所 成 知道 乃至 是毀 0 家 建立 就 總 各 强 說 盡所長 所爲 最 的 目 法 壞 , 反 ` 「爲魔所用 或那 的 甚至還自以 弱 徹 最 的 然後才談得到修行菩提 他 底的 對 成 , , , 的 你 很多 我們 熟 是要培養善根 • 要 位 善根 的 但 果 , 大德學才 也常莫衷 就是把樹根砍斷。 成 善 他 ,就是要守護其善根。 \_\_ , 根有 就 爲是在說法 般人是不會這麼作的 如破壞 因而胡 說 有 所幫 並非 的 幫 助 好。 是 法 ` 他 助 增長善根 裏糊塗地  $\neg$ , 人的信 在此 故 那  $\neg$ 不 , , , 乃至 因此 利益 意 麼 也就 但 同樣的道理,若要破壞 不 , , 根 能增 是對 我貢 也常令 眾生 他所 得智慧解脫 作 ` , 相 但常因 建立善根 出破壞他 , 精進根等等 進你 你 反的 說 獻一點點小  $\vdash$ 至少不會故意這麼作 初發 哩! 的 的 信 ,要砍 法 本 的 等等 身的 信根 就 根 心 現在末法 ` 人善根的 是好 學佛 成熟善根 ` 樹的 精 心 業障現前 0 當 的 進根 如果說 得 精 的 然 人不 時期 事 他 進 人 , 根 給 人修行 有 ` , ` ,若要令那 以及 法人 大家 知所 等 益 念根 令 , 而 , 眞是 人善根 的 他 而 作 從 等 成 自 甚 ,  $\neg$ , 就善 至 他就 的培 不管 個參 爲 最 己 ,  $\neg$ 澴 不 百 本 魔

起毀 等 反而 精進 修行 他 善 等 要的事 謗 他 本 破 知 說 , 0 -煩惱之 親 不僅 根 壞了 之心 識 越聽 佛 但 又 近 : 法 , 悪 之 等等 聽了 不能 你 反 如 0 中 (或越讀) • 的「信 知 果你本 而 如 · 甚至令你 某事不合時代 識 是你的惡 增長你的五善根 果是這樣 他 就是「親近善知識 , 的話 便會薰染上惡法 你因此就放棄精進,再也提不起勁用功 這樣的人,便不是善知識 」根,增長了你的「疑」根 來很精進地在如法修行某個法門 茁 ` 知識 三言毀謗 反而越對佛 , 或讀了他的書之後,令你很洩氣 那麼 ` 0 或不合科學,或說某部佛經依他考據 你最好敬而遠之; ,這樣就是他所 反而會破壞你的五善根 不管他的學問再 , • 乃至斷善根種 遠離惡知識 或對法、 ,而是「惡知識 或對僧 說 (「疑」在 大 的 因爲世尊在經 性 ` , ! 例 文筆再好 不 , 因爲親近善 不可不慎 0 但 起種種懷 如念佛 這種 (譬如他說 唯 沒 , 這就 有 ۱. . 識 能 中 五. 是他 便不 或 位百 `  $\neg$ 增 疑 處處 知 持 再 的結果是假 長 ` 齋 能 破壞 知識 法 都 有 你 這樣 戒 說 稱 名 中 的 爲 氣 了 善 **ن** ` , 是著 是六 學佛 是你 持咒 你的 地 到 至

297

쑝

提根

本

大

乘四

## 二、善根之本:信根

希有 要依 麼 稱信等五法爲 才有辦法修 你多生多世 世之功 信根 也就是說:「一切根本的根本」 靠 正 我就深信 , 修佛 甚深無量 才修得來念根 」以後 「信 在 0 再 有 慧 的 進、 繼  $\neg$ [薰習 念根 不疑了 人說: 「善根 , 才 續 講 , 念、定、 不可思議 正  $\sqsubseteq$ 可 ,  $\neg$ 善根 所積  $\neg$ 修佛慧是在 能精進地修行 **پ** 0 0 念 這信佛有什麼難?我一 因爲修念根 」那正好說明: 因此可 根 集而成的善根業力 。 慧」這五 成就 ,這是行 我們學佛所 以 知 禪定中修種種觀 後 須念念不斷 , 學佛的根 , 於是開始長養 種 者無量劫修行 根 便能進而長養「定根 你不是今生今 是什 修 本 的 , -|麼呢? , 所以 本在 才能 接觸佛法, 種 , 念念不忘失 種 行 生存 你 於建立五 善  $\neg$ 0 那 , 精進根 今世才 上點 就是「 法 因此所謂 世才開始信佛 增長 不用多說 一滴累積 善根 能有 信根 德  $\sqsubseteq$ , 因  $\neg$ 此 定根 修 精 如 茁  $\sqsubseteq$ , 是的 須有 進根 的結 而 慧 什麼 0 壯 學 成 這信 <u>F</u>i. 就 佛 很 發 信 果 , , 起以 以 好 的 或爭 根 熟 後 的 非 只 也 是文 辯什 精進 後 得 而是 甚難 , 方 到

字言說 五. 善根 , 天 花亂 , ,而是須與定心相應-須先成就信根 墜 丽 心中散 亂 ` 不信 非嘴上會講就行;若光在嘴上 , 也是與法不相 應 ` 不 相干 講 0 因 縱使 此 可 講 知 , 發 沫橫

是很不 獄眾生 法之世 起信根 菩薩最 就是 種 乘起信論 辛苦 那就是我 種  $\neg$ ,  $\neg$ 重要的 得多 容易 地藏 可謂千 0 至於 要生 無佛 」這件事 其內容主要是教導我們信根薄弱的眾生如何 的 法 我們 門 起或增長信根 · 差 萬 地 時期 功德是什 , 爲什麼呢 藏菩薩因爲悲願深切  $\sqsubseteq$ 看似簡 別 0 也是業很 爲我 我們 切世間根器最鈍 0 麼呢 而這信根, 們 大家在 ? 單 不想升學 因爲 重 ? , , ·他是依 除了修起信論法門之外 事實上是很複雜的東 , 才會生在這末法濁惡之世 佛寺 敎 也有許許多多不同的層次。  $\neg$ ( 求菩提) 其本願 放牛班」 裏 , ` 業障最 所 都常有機會誦 以他 , 發 重的眾生 及秉承釋 的學生比教 , 願要專敎放牛班 只想在三界混混 西 持地藏經 , , 一起信 還有 爲什麼?因爲眾生的 迦牟尼佛 0 資優班 而業障最重的 0 因此 一個法 馬鳴菩薩著了 0 然而 的 的 , , 學生 地藏 教敕 得過 門也非常 或弱智班 也 地藏經或 就 浴菩薩 是: 且 , 要廣 過 實是 不 的 的 好 如 學生 是地 度末 部大 困難 發心 地藏 何 , 生

羼提 令我們 藏菩薩是想令 可以很深切地體驗到 人在六道的海中到處漂蕩。 起信 , 令我 我 成 們 就 的修行有 麼呢?簡單  $\neg$ 根」 各位回去若再仔細地研修一下 一句話 ,不再像無根的浮萍 ,最重要的 ,就是要成就我們 (沒有善根的 地藏菩薩本願經 人 的  $\overline{\phantom{a}}$ , 如一 , 便

## 四、信根與大乘菩薩道

定、 分別 心成 ` 堅固 是十信 就 不 甚至把它視爲理所當然 接 , , 是要 這信 退 下來再說信根 ` 不退、 並不是只具有少許 迴向 位 一步 + , 又分爲 住 步、 不動 護法 ` 十行 在大乘菩薩道的 十 才能叫 位一位往上修 戒 等 ` + , 願 口 一點點「 沒什 「信根 向 爲  $\overline{\phantom{a}}$ 0 :麽了不起,不覺得有何可貴; 因此 地位 + 信 ,才能 成就」或「 信 地 記就 修行 位 0 及等覺 · 大乘菩薩道的 成就 成 者 菩薩 信 首 的 而是要「 |成就| 先要成 妙覺 0 + 不要說 信 修證 是 0 信位 0 就 :  $\neg$ 因此 的 :  $\neg$ 信 , 共有 我很 是信 位 +信 可 心 是菩薩 實上 知 念 五十  $\neg$  $\sqsubseteq$ 心 幸 皆具足 要想 運」能信 所 進 謂 加 階 前 信根 、成 慧 所

死流 多冤 能夠發起一些善根 由 占者 轉 枉 凡外之迷 爲凡 路 何 , 迷失方向 夫 能 能達 信 ;追求「心外之物」者爲外道) 返悟而修行的結果 到 , , ` 盲目地追求其他 一个日這 而信佛、信法、 法 信僧 一步 都是修 , 才能 信僧,  $\overline{\phantom{a}}$ 身外」 信 佛 好 久好久 成爲正 0 與「心外」之物 才知 所 一信的佛 以這是無量劫來 道 , 過去 要學 弟子 佛 生已受了 0 我們  $\overline{\phantom{a}}$ , 按: 好不容易 吃了無 ,好多苦 從 追求 無量 盡 到 劫 「身外之 今 前 來 走 天才

成就 妙覺 進入 以 的 到 後 發  $\neg$ 一礎的 心以 + **ا** 就 住 ·回向位 便得 是 後 三賢 十行 信;而想要十 入 四信 就開 「初住」位, 修十 就已經是無上甚深菩薩摩訶薩的境界了 ` ` 心 始在「 十迴向合稱「三賢位」菩薩 十聖」是大乘菩薩道的修 稱 信成 信位」上修行 爲 成爲「住位菩薩」。 「行位 就 , 就必須從 菩薩」; , 到了 **診** 踏 階 位  $\neg$ 初信 0 行滿 信根 接下 從初住到 位 , 成就 -去就 但想要入 後 修 , 是十 起 更何 也 0 就 況 賢聖之位 地 初 住 口 是 信位 是十 + 向位 心 地菩薩 所 地  $\sqsubseteq$ 修 信 , 必須先 滿 稱爲 所 覺 後 十 心 要 再 П

信 嗎? 見 生世世皆能 到 你今生若能修到六信 切佛  $\neg$ . 六信位 乃至毀謗三寶的話 以有此成就故,往後的修行都是向上的,永不退轉 法得 麼是 法 因此 信僧  $\neg$  $\neg$  $\neg$ 決定信 信心永 時就到了 四 佛不可思議, 信 心 不退轉 ,你的信心就永遠不退轉了  $\vdash$ \_ 如  $\neg$ ,那麼再大的風浪來襲, 信 都能不爲所動 」這四種信心 ? 不退 依馬鳴菩薩在大乘起信論中所說  $\sqsubseteq$ 法不可思議,眾生之善惡業果亦不可思議 」;什麼是「信不退 只今生不退而已 0 。修行人若能得此四信 如此便能成就無量功德智慧 例如聽到任何 ,此後生生世 0 \_ 呢?若 (你看 那該有多好 心堅固 世都 邪見 得 這不是很 四 信 能保有此 ` 惡見 心 不動 不 0 是 信位 退 ! 不 ` 便能 因 可 菩薩修 思議 決定 此 則生 正 知

## 五、信根與修行

間 現 在來談 法 如學中  $\neg$ 信  $\sqsubseteq$ 國古 對學佛與學習世間法的 1典哲學 如老莊 韓 關係 非 荀子等諸子百家 修行佛法跟學世 間法 或學古希臘 不 哲

見解 對於所 這「批 學專家 哲學如 門研究尼采哲學的 學問或學術 非常受尊重 字的字源Etymology。 批評 (high-brow) 頡 他學 不人云亦云, 判 拉 綱 研究的對象有自己 」表示什麼呢?表示你有你自己的看法, , 可教 尼 或 的 ` 他是研究儒學的 那 時候 蘇格拉底  $\neg$ 人尼采哲學;學現象主義的 但這在學佛上,就行不通了。學佛 評論 學問 可說是不可能的事 本華 , 這是很好的。 所寫出的評論 都 , 兩字是什麼呢?在英文裏稱爲 可 ` (high-brow是額頭很高, 因此 **一獨到而** 亞里斯 以 一邊學 格森 專家 ,所謂批判 原創 多德 ` , 因此,criticism (批評) 0 , ` 他寫了 的見解 在主義 而在世學中 便 邊批 可叫 堅忍主義派 (criticism) , 古今爲經考及古史辨這兩 評它 便可寫出 ,因此才能批 「尼采哲學批判」。 實證 而且你在這領域中有很 通常是學究型禿頂那種 你卻可以一邊研究 主義 及伊 乃至寫一本書批判它 你無法一邊批判佛或菩薩 是表示:高階 「現象主義批 「批評」 (criticism) 匹鳩魯派等; 判 數理 在世俗的學術 0 哲學等 作學問的 你因而 層的 判」這類的 本批 或學近代 , 0 廣博 界很 人有 知識 成爲尼采哲 0 , 判 你 這是這個 在 若是專 學這些 重要 自 儒 分子 , 而這 還 三的 高深 洒方 書 , 0

世以來 邊讀 火坑 養 正信之心是否能生起 執 , 可 佛 雖 人頭 然破 ,修行善根的 下就能不思議地去除掉不信、疑、 那便是修行人的魔事 能的 見等等的貪著 地 丽 事 壞 , 0 邊心生不信 發表種種 因爲修行 成就 ,也可說是 0 我見等 佛 如果學佛之人, 法 0 , 懷疑, 學佛之人, 卻一鳴驚人,名利雙收 , 就是爲了要出離對世間的 ,而去 由不 乃至生出毀謗之念 批 毀謗等重大煩惱 若對佛法 判佛法 你 爲了出名 的 0 , 僧 以致令眾生 因 , 爲 三寶有堅確 0 或爲了獲得他人的 但 , 卻還能 而 名 在佛 生起正 ` 聞 一所說 斷 法 失善根 的 ` 裏 信之心 信心 利 , 這信 教奉行 你 ` , 來世 以 不 此 是 恭 可 無量 善根 | 墮大 , 而這 敬 `

### 六、精進根

能不能精進 唉 ! 以 我很 上講 想 ,是由精進根的大小來決定的;精進根與信根一樣  $\neg$ 精進 信根 ,  $\sqsubseteq$ 可是就是精進不起來。 現在來談談「精進根 」這是爲什麼?因爲無始業力的 我們常常聽很多學佛 ,也是修來 的 朋 的 友說 係

是說法 賢聖的 就是聖 那樣精 羨慕 不是自 你 , 慈悲、 人, 那是因 然就 進。 別 方爲正說 能 你就是因爲 說 不用修就能成 智慧 爲 便愈長 精進 你過去在精 、解脫 你 0 在佛 不修就沒有善根 這麼 大 一直不開始修 佛 法 精 然後才 , 都是一 進根 裏 進 , 即 , , 能夠茁 方面 沒有人是天生的自 使是佛的兒子羅 我好羨慕 點一滴修來的 修得太少了 , 沒有善根則 所以總是原封不動。因此,精進是修 乃至於 爲什 睺羅 , 然 開花 連佛也是由修因 你若趕快開始修 麼我老是精 切修行都談不 佛 , 也是要修行 , 所謂 結果 進不起來  $\neg$ 天縱英 這 才能 , 然後證 你 證 修 明 也 道 \_ 可 來的 果 , 以 0 本來 像他 ,

### 七、不退轉

起修 遠 行 我 空想要有怎樣的大成就 悟等 們如 根 本 今身處末法時期 信 須先 根 ?腳踏實 最 好 在 地 修學佛 例如得諸禪 |今生能 依照經教 法既 夠「 • 所說的 三昧 如 信滿 困 ` 心  $\neg$ 解脫 如法修行 因 、三明六通 此我 果十 \_ 信 且 滿 如 先不 實 心的 或 地 話 明 先 建立 見

쑝

提根

本

是生生世世再也不退轉。迴向偈中說:「九品蓮花爲父母,不退菩薩爲伴侶 能夠從此以後 (Life-time guarantee) 還要長久實惠,因爲這不只是今生今世不再退轉而已 不退」的梵文叫阿鞞跋致 (Avaivartika) ,保證永不退轉,也絕不會墮惡趣,這比美國商人所謂的終生保證 。共有四種「不退轉」: 這 而

- 、信不退
- 行不退
- `

生生世世決定住於正信 「信不退」是六信菩薩: 信不退菩薩 , 其信心永不動搖 永不起邪見

永 於佛法中住,無有退轉 第二、 「位不退」是七住位 以上到 十迴向的菩薩 0 菩薩到七住位 , 即 生生世 世

第三、 「證不退」是初地到第七地菩薩,其所證真如本心,決不退轉

第 四 「行不退」是第八地及八地以上菩薩 因已證無功用智 故於 切法皆

能依真如起用, 切所行皆得不退。

當是指 樣的果證,信心也是一樣,修行信根而能得種種不同的信 爲法而有差別」,就是這個意思。因修行無爲法 力,今生最好能修到+信滿心 所 於「信 以 「不退」有種種差等 、位、證、行」種種不退的菩薩, ,那是最重要、 ,並非只有 一種 且最可讚歎的事情 , 而 因此經中說:「 (佛法)之故, 「不退菩薩爲伴侶 心成就 而 一切賢聖 0 我們大家一起努 能達到種種不一 的 「不退」 皆以無

### 四信心

現在進一步來發揮 四信心 **\_** 的內涵 0 先談第 項  $\neg$ 信佛 0

#### 信佛

無量 前 ` 不可 面提過說:四信心中的每一種信 忠議 不是很 單純 的 就 以信 佛 來講 信法 因爲冢生根器種 信僧 信眞如 種差別 都是甚深 業障種

信 善根 目 的 可 莫過於 美 廣 成就 能 前 淺 信得 大境 或 達 大 的  $\vdash$ ` 到 0 , 不能信 音 闡 界 + 這 細 如 ,  $\neg$ 是境界 普賢行 至到了 信滿 是何 目 0 提 意思是「 所 倘若 」梵文爲Ichantika,這裏的 佛 等  $\neg$ 見 心 者佛經· 善根 的 多是這種 願 不 , 0 闡 至於 而 境 品 因爲能信 可 無 且 界 思 微 所 中 三得 \_ 薄 中 議 以 稱爲 , 般 有 唯 所 的 有 , (No或None) 甚至微薄到毫 觀 \_ 佛是無量的福 凡夫之人 有 開 地 配智明了 宗的 闡提是「信 步 如 斷善根種 普 實在可憐 信 0 賢菩 在 少 :  $\neg$ 大多沒 正 得  $\neg$ 不具 無信 智現 方三世 的意思, 0 ` 換 達 一不是一 以及無量的慧積聚 種 到最虔 前 」的意思 句 根 有 甚 的地 話 辦法 無量 深 , [爲若無 其信 或表示 說 廣 <u>`</u> 步 冏 誠 , 作 大 利 這就是沒 心才能 到這 的 僧 0 , 信 相 信 則 善 最 祇 `  $\equiv$ 不具 很 恆 反 難發 達到 起 的 河 來 有 智 廣 的 接 四 沙 的 , 0 這至 這種 的 慧 就 心信 諸 大 頭 的 福 詞 是不 結 報 不 , 少 果 佛 不 其 可 ` 要到 是深 忠議 Pre 也 可思 0 0  $\blacksquare$ 沒 全 沒

這是爲 能障信 種妄想 如妄語 方佛 而 生 三世 在 彌 通 三 同  $\neg$ , 樣是信 常是西· 什麼 也不 根 看經 信 器 或 尊 其 ·能信 舌 ? 的 方 呢 他 十方佛 因 」這就 方阿彌陀佛 至 面 ` ? 0 善根 惡 善根 無量 **泥是這樣** 未來十方佛 而障住這 就是現在、 斷善根 才能  $\Box$ 也常看到 發起 是業障 諸佛 若再大一點的能信五方佛 ` , 也有 謗 如 0 個 佛 佛 。善根又再稍微大一些的 0 善根再大一 遠程 法僧等 的  $\neg$ 過去、 種種不同。 。善根最大的 『三世十方 正信 關係 說 而言 闡提 未來, 善根 以致令 由於 根 點的 則能障菩提 所教 有的人只能信現在十方佛 的 的發 我們 切諸 ,才能具足信受三世十 這三世都 我 , 能信二佛 過去無 起 丽 ;接著, 從 相 , 所 這 信三 ,再多信 有無量諸 **量世以** 個詞 菩提」 稱爲 世 善根更 通常 田 即除 + 不能 中 業障 來造成 方 但 \_\_ 的梵音 是我 大 尊 不 釋 切諸 0 的 可 方一切諸 東 本 , , 就是 迦 方藥 業 思 的 丽 師 更何 是Bodhi 有 佛 種 不 能 外 沒 信 能 信 師 種 迦 地 0 近 就 惡 辦 心 佛 信 牟 也 十 , 生 法 成 過 再 方 或 0 起種 去十 當來 信 您 就 加 信 的 麼 會 0

僧三者 義是「 有障礙 的恩德一樣) 則更是如盲對日, 爲寶 (業障 <u>۔</u> ه , 覺知凡聖共具一體三寶之眞如 就不能夠覺知三寶的功德及可貴 因而 呢? 如浪子懷珠之不知不覺 不能起正信,更加不能信三世十方一切諸 覺知佛、覺知法 ` 覺知僧及覺知眞如 ,能起恆沙不思議之染 (例 如業障重的 如 佛 人便無 沿沙用 實覺知 至於 法 覺 自 0 ` 知父 如果

#### 2. 信法

受的程 間法就 至 夠信受一切佛 連 瞭  $\sqsubseteq$ , 解 合稱爲 完了 度也有所差別 另外還有 佛法有三 四信心的第 不 法 「一切法」。對於這一切法, 修 「世間 種 有 : 0 的人能 。有的人只能信受較少的法 一項「信 知 聲聞法,  $\sqsubseteq$ 夠由 。世間法是什麼?就是三界六道之法 道 信而起修 有 二、緣覺法,三、菩薩法 些人學佛 」,接下 ;有的 因爲眾生自心取著的深淺不 的 來講第二項「信法 目 人雖然信受, ;有的人能信受多法 的 不是爲 。這三種是 但 求 **ـ** 只能修行 0 智慧 世 間 <u>.</u> 有 屬 信 少 的 法 法 法 則能 出 ,

是學佛 還有 錢方面 世音菩薩只爲求生兒子 迴 大法 見 人修禪 所 自 , , 求願滿 足 也是好的 修行之人 利 辦法將身心 , 」字是條件的意思,世人若具有好的世間條件 或 , 獲得 定或是修行某一種法 應用在其 之後就 \_ ` 安樂 。因此 安樂有情 若以此 那是很 ` 至於 世界 他世 停 , 丽 加 因 修 行 止 , 間法上 一學佛了 後令我 爲最終目的 全家平安等 如果由於拜觀世音菩薩 一時放下 可 0 借的 他求什麼呢 而得 事 , , , 這就 例如日本的劍道之士,用禪 以求升天。 安心修行辦 到 等 因此以大悲願 , 世間 的 就失去了學佛 不是佛菩薩度眾生的 ? 0 這些到底好 只求能多賺錢 本意是欲 法 上的 這些都 道 0 ,念藥師 福 對於佛 令我們 力成就 不究竟 不好 的 , 而 究竟意義 , 我們 則是佛菩 修習 佛 能身心安樂, 呢 拜藥師佛爲求延壽 本意 ? , , 因 正 也不是善用 法來增進 這原是無 的 法 .而生了 0 0 把佛 佛家 讓 願 , 見我 而 我 他的 法應 兒子 好好 們 可厚 大 用 地 劍 法 ` 夫業 發了 專心 術 在 蕳 而 這 正

接下來講三乘法及一乘法。

쑝

提根

本

大

乘

四

信

ري،

### a) 信「三乘法」

乘法就是聲 欲  $\neg$ 聞法 信 法 一之信 、緣覺法和菩薩 心 成就 法 必 須要對三乘法都 能具足信受 , 方 得名爲 成 0 三

之苦。 修道、 證滅 要能信受 , 由於了知苦諦  $\neg$ 聲聞法」 因而 因 [爲聲聞: 除去對世間 法教 我 法 的 們 貪 了 著 知 苦諦 , 而 得 出 乃 至 離三界生 知 苦 宛 斷 集 迴

心不堅 法合稱 如是 因 不再造惡因, 這是由 爲 ` 退而自利 如是果; 「二乘法 ` 要能 於二 信受 , 從無明 乘人自無量世 \_ 結惡果 成爲二乘  $\neg$ 屬於小乘 覺法 , 行乃 更進而修  $\blacksquare$ 至愛 以 , 來 因爲他們最終的 因 爲  $\neg$ ` 還滅門 沒有 取 緣 覺法 ` 發無上 有 令我  $\sqsubseteq$ 生老病死 目的爲 菩 造善 提之大願 了 因 知  $\neg$ 皆有其 得解 自 切皆 求 或 脫 是 雖 脫 因 果 因 發 果 緣  $\sqsubseteq$ 0 聲 大 和 不 願 聞 合 了 其 求 而 因果 )廣度 緣覺 生 渞

心 第三、要 大菩薩都是乘著大悲本誓願 能信受「菩薩法」 力再來度眾生的 菩薩跟二乘人 最大的差別 否則 已經 即 到達超 在 於 脫  $\neg$ 生死 願 力 **\_** 境界 與 悲

這必須 凡夫、 皆是顚 樣 世間的五欲 凡夫之人著於三界, 不見爲淨」 [攝之法 某人 某人 是修行相當有底子了 倒法 二乘之兩邊 本不 , 凡夫貪著世間 但 六 脆就不理他 , 乃至修習 皆是苦 塵 了要開 這還容易做 再 來這 り財 (二極端 導他 個世 因 貪著生死 , 、色、名 二乘 切善 ` 苦受、 或遠離 間 · 才 行 利益 受種 法 -這是二乘所行境界 厭離世間;  $\overline{\phantom{a}}$ ` , , 苦報 層次上高得多, 食 、 聲聞 種辛 他 他 以利益安樂一 否則恐怕要被他拖下 、避開 丽 睡 苦 ` 緣覺正 ; 色、 而菩薩則是不著不離 ,所以 仍然去跟 他 然而菩薩 , 就 要出 切有 聲 好相反: 他接近 所以菩薩道難行 不會受他 自求解 ` 香 因 離 0 有 ` 0 水 菩薩法與凡夫 味 他們 度 又 脫 相機化 生的 惱怒或影響; ` 反之, 觸 厭 前 ` 這就是菩薩境界 不取不捨 ` 面 本 他 法 三界 願 說 0 譬如說 過的  $\overline{\phantom{a}}$ 如 這就很 果 所 ` 二乘法 因他 全都是苦 世 以 俗 修行 實 話 迥然 間 難 說 你 法 在 超出 若討 都不 見這 六度 不喜 ,

## lb 信「一佛乘」

信 心充 足的 可 以 具信三乘法 然而 唯 有 信 根 成 熟 的 人 才 能信 受

是權敎 切世出 覺法 言  $\sqsubseteq$ , 即 世 , 0 是故眞正求佛法者 蕳 無上甚深之法 乃至於權敎 乘爲最 故稱 乘即是諸「 究竟之 「佛法 的菩薩法皆不住 法  $\sqsubseteq$ 0 , 0 就 法華經裏面說三乘無實 如來所自行之「法 以最嚴格的意義來說 應求一佛乘, 不取 求無上佛菩提, 以  $\sqsubseteq$ 無所住而 , , 所 , 也就是佛 「唯有 謂 「佛 生其心 於世 的自 法 一乘 一是指 **| 證境界** 間  $\sqsubseteq$ 名之爲 法 , 因爲三乘皆 、聲聞法 \_\_ , 超出 乘之法 正 住正 ` \_\_

#### 3. 信僧

者 家修行的 僧 四果 聖僧 如 果信 , 二是聖僧。 作 是指已證得聖果的出家人。聖僧又有三乘的 聖僧 和合眾, 及緣覺乘的聖僧 、信法之心 0 學佛的  $\neg$ 故稱僧眾。「凡僧」是指在佛法中出家修道, 僧」梵音是Saṃgha僧伽 人之中 都得成 (證辟支佛果) 就, 信根較不成熟的 那麼信 僧通常也就沒 , 以及大乘菩薩三賢 ,意思是「 只能 不 同 信聲聞 眾 有問 有聲 題 , 僧 聞 也 + 0 或 尚未證 記就是在 ·聖得 乘的 聖 僧 種 兩 聖道之 佛 種 果證 因爲 法 (證

來說 其心量 受一、二小法 才是所謂的 方一切諸佛 像法界之中只有一尊 具足正 能如是狹 正 有 , 亦有 深心信受三世十方一 後再攝要言之: 人專念地藏菩薩 信三 方三世一切三乘凡聖僧眾 故所信 隘 刹 種 不 「正信」,才達到完全「正信 寶 種差別 土 , , 其實)。 應該要能夠信受十方三世一切諸佛 ,皆有諸佛由無量諸大菩薩海會圍繞」 便非具足地 者 也少 阿彌陀佛一樣。我們應不是只信一尊 , 有人說 所謂「具足正信三寶」, 因此變成好像只信一 因此 切大小、 「正信三寶」  $\neg$ 可知 我是拜 熟 , , 顯密、 從其所敎 ` 信根 觀 世音菩薩的 心 」的標準。否則若只是信 成就 ,而只是名義上的正信 權實 廣 大的 尊地藏菩薩 , (、三乘 就是要以深心 修習 具足「正信三寶 菩薩 行 者方  $\sqsubseteq$ 五 0 , 道 , 若能如是深心 於是他 能信 信受佛於 乘 <u>``</u> 有 人念 菩薩 信受三世十方 這樣 切佛法 尊菩薩 只信 才是名 (亦即 經中 阿彌 一佛 0 信解 多麼 所說 就滿 陀 以 佛 觀 以信 名爲正 足了 世音菩 僧 : 容易 這樣 切諸 或信 就好

315

#### 信 眞 如

而爲寶 之教法 眞 以以 法 是 大善根福德 講完正信三寶 如又稱爲 ` , \_\_ 切法的 乃至於三界六道、 自證眞如而爲寶, 僧皆從真如中來, ,自行教他修證真如而爲寶-, 「本性 根 不能得聞 , 本 接下來講 , Ĺ 是十 六凡四聖 「法」以顯明、開示如何修證真如 「佛性」或 皆同以真如爲寶,若無真如,則三寶亦不 法界的根 不能得信 信眞如」 ` 本 ,更何況修行 十法界、世出世間一切法 -所以三世諸佛菩薩及一 「圓覺之性」 , 也是佛 信眞如 ` 又稱爲 0 證入! ` 然此真如本性無上甚深 僧 「三寶」  $\neg$ 石爲寶 信 切聖眾, , 都莫不以真 本 的 0 成  $\neg$ 皆是以真如 僧  $\neg$ 本 大 寶 爲  $\sqsubseteq$ 以秉 如爲 **∟** ° 因

信 眞 如 有三種

- 信他真如
- 信眞如平等

#### (a) 信 $\neg$ 自眞如」

我還是 就是 生 也就是信受佛 非我境界之故 信 自證境界;我深信如來是一切智人,此非我境界, 威神之力而 信自 死之 解自己本具真如本性,就應努力依經教所說而修行 身心之中 怎麼會 先講第  $\neg$ 信得 不能 真如 過佛 說:「 信 有 爲 0 拜佛 眞 , , 「是如語者 有個真如寶, 「信自真如 怎麼辦呢 我便不勉强地依我有 如本性 就沒有辦法好好如實修行。什麼叫 **,** 麼 如果我於如來經教有所疑問的時候 禮 念佛 也才是眞信 呢?那樣就是懷疑自己,也就是信心未熟 可 ? ,是實語者、 」:這是修習佛法裏最根本, 消 」那是業障太重 莫但認爲我現在是受苦報身, 業 無 障 量劫生 佛 ? 0 因 佛子應依這樣去修行、 限的 爲禮佛 死 不妄語者 重罪 知解去判 0 可去我慢 ; 念 要想消除業障最 ` 非我凡夫能知能見的 不誑語者 別 「信自真如」 聲 如來所說 , ` 佛 我應作如是思維 在勝鬘經裏 也是最重要的 我 號 去體證 四大五蘊 0 , 佛 簡 」再簡單一點講 , ? 去妄想分別 說 便 0 見 ·就是信 能 的 你 0 , 所成 如果 夠 法 勝鬘夫人 如 :這是 果現 而 消 門 境界 0 如 就 你說 我 第 己五 果沒有 是 臭穢 慢 在 、乘佛 由於 如 不能 這 來 這

得明淨 眠不休 坐不下 爲修此 項 :  $\neg$ 長歪 禮佛 說 們 而 ` 不 普 罪  $\vdash$ , 先 去, 法門 懺悔 的 地精 賢 至 見即是業 , 果有 樹 才 於 「生懺悔心」,不先認過、改過, 的 · 時 , 勤 能夠與禪定相應而入甚深三昧。所以懺除業障是一切修行的 或招致魔事。經中說,若欲修首楞嚴大定 數 業障 第 要先將它扶正 繞佛禮拜, 一大願 業障的話 0 若一 所 即使是修首楞嚴法門中的首楞嚴大定, 怎麼消 以 的 開始就盤起腿來修禪定, 要多念佛、拜佛。慈舟老法師 就 本 , 是「 呢? 懺除罪障; 一定要先消業障 。藉著修禮敬 ,將來才可 禮敬諸 就是「禮 佛 罪障懺除清 佛懺悔」,禮懺是普賢菩薩 能長得直又高 ,便可去除 , 第四大願是「 則在修行 才能談到進一步的 由於業障重的關係 淨後 粗 在起信論的 重的 上不可能順利成就 ,首先要在第一個 , 方容易得身心輕 佛 懺悔業 也是說 我慢 修 講 ` 障 先 行 記 , 廣 極易業障現 裏說 要懺除罪 執 , 也才是 大行 、我見 三七日 根本 合 安明 起 願 譬  $\neg$ 障 淨 之 來 中 如 依 如 0 Ψ̈́ 有過 前 便 的 法 經 , 因 不 而 是 己 兩

我 眞 除 如 種 本 性 種 與 粗 + 重業障之後 方諸佛所 具有者  $\neg$ 心鏡」清明 , 其本體完完全全相 , 方能 明鑑自 同 己本具的 沒 有 絲 毫的 眞 如 差 本 異 性 , 而 以 Ħ.

精進修 還會努 定不會 障這麼深重 「三界一切眾生皆由想成 自己天生註定是個失敗者 信自 只 、要隨佛 如 力準備 |精進了 己能 行 , 才可能 修行 作佛 丽 , 而去應 。這世 怎麼可能 也才 信「 , 所以才會努力去修行-依 能 間的事 数起修 我也畢竟與佛 考嗎?根本就 成就 成 <u>َ</u> 佛 , 那你就 ,若已經擺明了沒希望,例如考學校 ? 大乘起信論與楞嚴經也都說: 怎麼可能達到 終究也能達到與佛無二的 不會好好準備了!做其他事也是一樣 一定會失敗 , 如果真的覺得 佛的境界?若對自己這樣沒 切眾生畢 ,因爲你心 竟 境 成 沒有 界 佛 裏作是念故 要信自真 0 因 :麼希 若 ,明知 爲 我們 具 望 (如是信 如 0 楞嚴經 無望 信 有此 因爲 0 若你 深信 心 自 信 , , 那你 自己 說: 認爲 就 己業 \_

### ()信「他眞如」

本性 之後 生 則 自真如起信之後 否 , 亦信他· 0 須信 1人有眞 其他 , 如 衆 便 本性 生亦 可 進修 有 0 眞 並  $\neg$ 如 非 眞  $\neg$ 唯我 如 不 但 \_ 得天獨 之信 信 人道眾 0 厚 此 生 中 , 最爲幸 義爲 有 眞 如 運 信 我自身 亦 , 信 故 有眞 六 道 中 如 有 切 眞 如

쑝

提根

本

大

乘

也

信

319

生皆有 望 皆是 有 薩慈 信 人不 眞 在 厚 秘 其 所 出 悲 灰 寶 管 他 厚 如  $\neg$ -佛菩薩· 謂 塵底 只因他心中有 真如 的 一從 可造之 此 他多麼愚癡 開 灰 所 自 全體 無始以 以 本 心 示 下 , 亦 因而 才 本明 我等 本是 才 起 能 : 用 來 如 0  $\neg$ \_ 看 由 小 , , 因爲看到我們六道眾生畢竟與佛無 」之時 心鏡 面 個 也不管: 因此 · 至 蟑 不到 信解 , 就 本  $\neg$ 故 明亮之鏡 寶」(眞如寶), 本 那 一直被 信 而起修 螂 才累 明 鏡子 其他 明 他多麼頑劣 ` 無 螞 劫  $\Box$ 量 即是真 之極 本有 不辭 眾生亦能於佛 , 蟻,大至牛 0 業障所纏 功德及神 **黽勉精進** 勞苦 理 的 如 明亮 , , 並教授 亦 , • , 通 只可惜 不管 千 亦 好比 , , , ` )妙用 從而 無法 乃至錯 方百計 法得 稱 1他業障 除 原本是光 ` 即 本覺 去鏡垢 親證此 自 他懷寶而 成就 於中 認鏡 地予 知本具真 ` 多麼重 **ـ** , 顯發 之方 子 潔 以化 亦皆一 所以 眞 , 不自 本皆 如之 亦皆有 的 本覺之本明 鏡 度 才 , 如 , 性 我 如 子 知 他 能 , 0 故須 等依 終究 是 而已 由此 各有 發 之 0 , 由 心 相 , 0 全顯之 仰 而 都 因 法 於 本具 努 0 可 同 奉 仗 不 蒙 因 有 的 力 知 爲 諸 上 成 行 知 敎 : 這 佛之 時 佛菩 道埋 了 化 自 個 \_\_ 因

### ⓒ 信「眞如平等」

未證 自然不 切 精 如 爲 信 進 平 如 無 久 性 法 來 化  $\sqsubseteq$ 我 法 是平 修與初 之眞 起; 切眞 者 他 也 , 以 界 但 平 切 因  $\sqsubseteq$ 0 , 爲信 等 等 深信 眞 如 以 諸 如 除 0 習之別 法 無始善根 之性究竟平等 信 心修學一切法 如 而 ` 法 佛所 界 平 「自眞 不動之義 [如義  $\neg$ 自眞 等 法 , 如是 證境 界 \_ , , 力故 之 即 故 如 如 0 性 即 種 如 0 義 :  $\sqsubseteq$ 達華嚴經 故 隨順 圓覺經 與 十方法界一 種妄想分  $\sqsubseteq$ , , 爲 爲 以 證法之後 無  $\neg$ , 有高 所 平等心受持 佛教,深信 他眞 何  $\neg$ 以 所 如 別之心 所說 能 說 如 法界之性 下 來」即是證 切眾生與諸 於 , 亦 的  $\neg$ 丽 外 自 不重 [修上精 皆 \_\_\_ 以 一切冢生皆有 了 , 切法 入法 平 更須 達 無 \_ 等心 他 久 時  $\neg$ 到 界 如來皆. 習 心 進 進 , 頓 \_ \_ 以平 度化 唯  $\sqsubseteq$ 息 • ` 不 步 由 0 0 切諸法 佛性 於信 等 \_\_ 如 輕 因 ` [爲妄 切有 如 眞 初 欼 信 法 敎 平 學 生 如 , 眞  $\neg$ 皆 之 界 情 皆 等 想 三三平 他 他 如 0 是 是平 性 分別 眞 平 \_ \_\_\_ 0 0 切 我 如 故 種 等 如 者 們 等  $\sqsubseteq$ 金 種 等 法 而  $\blacksquare$  $\vdash$ , 的 剛 分 息 故 已 如 , 契合 意思 今 經 契 因 別 極 亦 , 入 雖 爲 說 之心 因 理 即 能 尙 平 , 0

信滿心 到四信 設立 是名實 不著我 正 真正 的菩薩行者 「初信滿心 当等 了 修菩薩道 的 以 0 , 、不取 和符的 因爲 具足 等 主要是爲了 上 正 所說 「非 初信滿 但凡事開 信 , 雖然只 是相當 是真菩薩。 。 正 「正信 的 是 信 不取法 心就已 有 四 \_ (是菩薩) 頭難; 之佛弟子 別於 不容易的事 信 一佛 心 具足後 雖然如此 正式入於 弟  $\neg$ ` 不說 佛 道初 經云 子 : 道不分」 0 0 我們 信佛 心 : 但是嚴格說來  $\neg$ 成就 「發 修學佛法將 我入菩薩正 ,修行人並 雖然依菩薩修證的 「菩薩正位 常常 ` 心畢竟 信 ,但對凡夫來講 ` 「儒 問別人是否是「 法 ` 信 位 , , 兩 佛 不作是念: 可速達甚深 , 必須是「 不分 無二 \_ 僧 , 且可上登二信位 、信眞 階位 可或 但是自心中了了分明 , 如是二心先 , 四信心 正信 也已經是 而言 「三教 「我是菩薩」 無量境界 如 0 佛 四信 , 」具足, 四信 敎 一,這時就 相當 心難 統 徒 0 心 然而 具足 成 就 0 ` 才堪 因爲菩薩 不 只是「初 須 以 這名詞的 , 是正 -起的成 因此 五教 知 要達 稱爲 吅 , 式 ,

今天講到這裏爲 正法樂住 止 最後 回 向 願 大家及十 方 切冢 生 皆速能 於 如 來 無 法

中

後記 這篇講詞 頭佛 光寺所講 是筆者出家前 , 茲錄於 , 在達拉斯閉了三年關後 此 , 與十 方大眾廣結法緣 , °

100 二〇〇五年十月更名爲北美開示錄 總校定於密西根・ 一九八〇年定稿於俄一九八七年講於德州 Ō 年八月 定稿於俄州 日北美化 遍照 • 佛光寺 ・大慧精舍 痕



#### 0 作 者簡介〇

- (民國七七)七月於美國紐約莊嚴寺披剃。同年於台灣基隆海會寺釋成觀法師:台北市人,民國三十六年(一九四七年)生/一九八八年 受三壇大戒。
- 斯汀大學(Texas Christian University)英研所研究員。 學歷:國立台灣師範大學英語系畢業/台大外文研究所肄業/美國德州克里
- 現 任 : (台灣) 「大毘盧寺」住持、(美國)「遍照寺」住持
- 佛學經歷: 日本高野山真言宗第五十三世傳法灌頂阿闍梨(一九九六年—) 美國德州閉關三年(一九八四——一九八七年)、俄亥俄州閉關半年(一九九〇年)
- 中文著作: 美國心戰綱領 (譯作:中華民國國防部,一九七四年)
- 說服::行為科學實例分析(譯作:水牛出版社,一九七九年)
- 高雄文殊講堂,一九九五年二版;毘盧出版社,二〇〇七年三版;二〇〇八年二刷)楞伽阿跋多羅寶經義貫(大乘精舍,一九九〇年初版;佛陀教育基金會,一九九四年二刷
- 三乘佛法指要 ⊹盧仁波切手稿(譯作:大乘精舍『慈雲雜誌』,一九九○年)
- 『三世心不可得』;『禪法述要與心經奧義』;『三皈依要義』;『五戒與在家律學示要』毘盧小叢書(毘盧出版社,一九九二—一九九五):
- 二版;二〇〇八年三版) 心經系列(毘盧出版社,一九九七年初版;一九九八年二刷;二〇〇三年三刷;二〇〇五年

- 北美開示錄□、□(原名北美化痕□、□), (毘盧,二〇〇一年初版;二〇〇九年二版)
- |大乘百法明門論今註(毘盧出版社,二〇〇二年初版;二〇〇九年四刷)
- |大佛頂首楞嚴經義貫(毘盧,二〇〇六年初版;二〇〇七年二版;二〇〇八年二版二刷)
- 唯識三十論頌義貫(毘盧・二〇〇七年初版;二〇〇八年二刷)
- 八識規矩頌義貫、六離合釋法式義貫(毘盧,二〇〇八年)
- 英文著作: 三修訂英文版,二〇〇五年第四版;二〇〇七年四版二刷) The Sweet Dews of Ch'an 禪之甘露(英漢合刊,毘盧,一九九五年第二版;二〇〇二年第
- Three Contemplations toward Buddha Nature 佛性三參(英文版,毘盧出版社,二〇〇二年 初版;二〇〇七年初版三刷)
- Tapping the Inconceivable 入不思議處(英文版,毘盧,二〇〇二年初版;二〇〇九年四刷)
- 二〇〇五年初版;二〇〇七年二刷) The Sutra of Forty-two Chapters 佛說四十二章經(英譯本,經文英漢合刊,毘盧出版社
- The Diamond Prajna-Paramita Sutra 金剛經 盧,二〇〇五年初版;二〇〇七年第二版) (英譯本,附英文腳註,經文英漢合刊 ; 毘
- The Dharmic Treasure Altar-Sutra of the Sixth Patriarch 六祖法寶壇經 註,毘盧,二○○五年初版;二○○七年二刷 (英譯本, 附英文腳

- · The Sutra of Consummate Enlightenment 圓覺經(英漢對照譯本,毘盧,二〇〇九年)
- · The Sutra of Terra-Treasure 地藏經(英漢對照譯本,毘盧,二〇〇九年)
- 任:◆「國防部光華電台」翻譯官、編譯小組小組長
- ・台北・光仁中學、中山女高英文教師
- ▶紐約・美國佛教會「莊嚴寺、大覺寺」講師 ・台中・萬佛寺「慈明佛學研究所」講師

・基隆・照善寺「淨園學苑」講師

## 北美開示錄 二 三版)

法 理 明 一論義貫 1論今註 初 (初版四刷) 版三刷)

因 **冷線線論** 正 義貫 (初版二刷

助

處」(英文版,初版四 刷

### 台幣部份

四五〇〇〇元 一〇三五〇元 寶顯禪 慧律(文殊講堂) 寺

三四四五〇〇 二〇五〇〇三 〇〇〇〇〇〇 元 元元 ·翁荣林、吳佳玲·釋心慈、邱平寧 ·釋心慈、邱平宮 明

毅

定恆(往生)

張怡雯

:三寶弟子(桃園龍潭) 如圓、 釋達智、圓芬、

圓喬

| _          |
|------------|
| 五          |
| 0          |
| $\bigcirc$ |
| 元          |
| :          |
| 楊          |
| 大          |
| 昌          |
| `          |
| 屛          |
| 東淨         |
| 淨          |
| Ú          |
| 昌          |
| 書          |
| 書館         |
| 百          |
| 法          |
| 明          |
| 門          |
| 益          |
| 衄          |
| 論學員        |
| 貝          |
|            |

328

二〇〇〇元 : : 釋見諦、慧堅、吳惠蓉、林百慧香、慧善、朱貞玲、鄧瑾瑜 鍊 、盧李純純 ` 慧笙、 慧洵 周美枝、 吳偉珍、 黄

林育任 ` 汪濟平、黄重光 、陳俐汝

○三四五五八 ○五五○二○ ○○○○○ 元元元元元元 釋修賢

柯錫順 釋道慈、 釋理恕、釋本慧、張耀仁、慧恆、 陳勝佳

:

釋真願 釋昌融、釋智淙、釋見本郭彩霞、李韋緯、張嘉眞

: 李德怡、宋永周、定塚、明弘、明妙、明圓、趙宗冠、唐雙鳳、許秀月、 釋智宗、釋見本 釋興果、釋通慈、符桂榮、劉國輝(闔家)、 陳明

00元 : 釋唯慈、釋成度、謝之翊、圓進、張以青、連堂清、陳富隆、余德華、傑、李進泰、呂振民、黄宏雄、蔣昆宏、蔣文騫、賴淑卿、陳篤賢 蔡淑芳

簡宏昌

五

五〇〇元:釋常 黄婷喬、楊博珺、圓慧(黄)、徐慶民、郭冠顯、洪宜秀釋常斌、釋心佛、定本、曾麗美、曾萬金、曾簡娥、郭 郭康 明 、劉秀華 ` 陳正 城

〇元 賴、劉成妹、陳燥、定深、陳錦祥、明耀、慧參、慧玄、太平慈光寺、釋善行、釋果薰、釋真行、林擁欣、慧晉 、吳素蘭 、慧向、定藏、慧任、圓哲、圓穎、慧尚、 圓志、 、慧肇 圓品、 圓康、 、李宛穎 吳素菊 圓誼 、李旻

敬、莊義良、雯、林博文、 敬、莊義良、施世祿、林景文、紀慧世、黄榮祿、李祖愷、張人傑、邱淑雯、林博文、林惠川、李宥儀、吳和勉、黄忠川、黄文隆、黄炳誠、黄伊林吉大、詹明霞、林福榮、蔡淑雯、蔡淑雯(腹中胎兒)、林俊榮、張瑜甄韓德莉、謝耀慶、蔡泉、林秋彤、劉鳳祥、林壽榮、張容甄、林鎮詮、林 献、黄 、 黄 、 林 慧 、 林 慧 、 本 慧

掌厚

一五〇元: 葉松明 陳若琪 忠 ` 陳俐 伊 、吳彩雲、吳耀霖、吳杰宇、陳德翰 ` 陳德駿

#### 美金部份:

慧靖

慧彰、慧顯、慧山、李尚嵐、李曰明、曲桂梅 、蘇賢武、劉雅俊

圓慧(陳)、圓愍、圓忠、圓孝、圓仁、圓 鈺

慧綱 、慧紀

圓道、圓現、圓義、圓均、黃阿娥、林何玉惠、侯國川、圓善、慧錦

然、慧上、圓真、圓壁、Dan Koenig、圓瑾、圓勤、圓恆、圓立、圓毅、圓實 盛(黄)、圓純、阮瓊仙、Rich Wong、Tiffany Wong(黄珊珊)、圓世、林斌、慧忻、慧 圓節、陳張多、陳衍隆 慧瑩、慧淳、圓至、圓持、何曉嵐 陳慧玲、 陳遠碩、簡朱英、李花鏋、孫春生、圓德、

329

### 隨喜助印名單

台幣部份:(97.2.3止)

一三五元:洪光陞。五○元:慧彦。 徳潤民、徐黎月。五○○元:李木泉、慧参、慧玄。三○○元:林雯玲。二○○元:洪建郎。華。九○○元:釋振廣。七五○元:葉謙儀、葉冠宏。七○○元:定一。六○○元:張婉妹、一五元:蕭喬予。一○○○元:檀林精舍、釋眞覺、黄敏裕、楊智能、龍雲寺、林恕安、花秀凱生、呂秋香、張文正、劉筱蕙(往生)、葉玉嬌、林美子。一五○○元:廖奕屾、方寶璋。一○賢。三○○元:林茂勳、林育任。二五○○元:林珈戎、鄧瑾瑜。二○○○元:楊錦章、王賢。三○○○元:蘇榮瀧。一一一○○元:蔡光雄(往生)。五○○○元:許晉溢。四○○○元:明二○○○○元:蘇榮瀧。一一一○○元:蔡光雄(往生)。五○○○元:許晉溢。四○○○元:明

Roselyn Tea(US\$50)、沈珍發(US\$20)美金部份:(98·7·31止)

## "毘盧印經會」基本會員名單

龍海、蘇金滿、秀羽素食館、顏藹珠、張春榮、趙銘誠、王文宜、陳學通、曾簡娥、張進財、陳鐘玉燕、蕭惠玲、吳蕭幼、王元傑、宮林玉蘭、王文君、宮貴英、宮桂華、林煜榮、李英彰、吳紫、李淑媛、李宗憲、陳慧眞、李淑瑩、李怡欣、李啓揚、張大政、王月英、張金員、黄瑞豐、釋成觀、釋信覺、釋眞行、釋眞願、釋眞力、釋體智、釋心慈、林秀英、張淑鈴、李錫昌、李陳

山、吳佳玲、王韻蕙、吳素菊、曾萬金、廖偉成、林佩瑤、鄭惠貞張玉城、廖世宏、陳育澱、莫泰材、秦峻、許明全、許林碧惠、許敬暉台唯、邱泰華、江素絹、趙文璋、陳秀桃、張正昌、賴照雄、黄萩惠、 呷、葉政盛、范美云、田豐、洪妙珍、日 范美雲、陳: 陳益坤、

## 「遍照印經會」基本會員名單

娜、Joseph Swartz李郁芬、李安怡、陳慧瑜、謝幸貞、劉嘉仁、黄育英、劉智嚴、劉圓真、盧麗鴻、黄世松、劉文李郁芬、李安怡、陳慧瑜、謝幸貞、劉嘉仁、黄育英、劉智嚴、劉圓真、盧麗鴻、黄世松、劉文清江、唐永良、詹朱界宗、Lavern Dean Loomis、詹雅如、嚴愛民、何林鈞、李宗勳、許碧鳳、純、陳雯萱、陳怡仲、陳怡寧、唐永念、陳國輝、吳秀芬、葉潔薇、邵俊雄、李應華、林斌、蘇釋成觀、釋信覺、吳曉、簡慶惠、陳衍隆、陳遠碩、陳慧玲、邵豐吉、邵陳世玉、陳永瑞、邵千釋成觀、釋信覺、吳曉、簡慶惠、陳衍隆、陳遠碩、陳慧玲、邵豐吉、邵陳世玉、陳永瑞、邵千





#### 回向偈

莊 願 嚴 以 佛 此 淨 功 土 遮

絜 濟 Ξ 也 塗苦 重 思

若有見 悉 绫 쑝 聞 提 春 ري

## 美開示錄口

撰 發 註 者 : 釋成觀法師

行 者 : 大毘盧寺 (台灣) 遍照寺 (美國)

記 版 證 者 毘盧出版 社

出

處: : 行政院新聞局局版台業字第5259號

(1) 台灣・大毘盧寺

贈

送

11691台北市文山區福興路4巷6弄15號

 $Tel: (02)29347281 \cdot Fax: (02)29301919$ 

郵政劃撥:15126341 釋成觀

②美國·遍照寺 Americana Buddhist Temple 10515 N. Latson Rd., Howell, MI 48855,USA

Tel:(517)5457559 • Fax:(517)5457558

第二版恭印一千冊

國際書碼:ISBN 957-9373-11-6

修行無上

道

於

未

來

際

版承

次 :

佛曆二五五三年佛歡喜日(2009年9月)

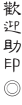
印

者:

田園城市文化事業有限公司

非賣品 贈恩

歡





#### 國家圖書館出版品預行編目資料

北美化痕 / 釋成觀撰. -- 初版. -- 臺北市 : 毘盧,

2001 [民90]

面; 公分, -- (法幢集; 2-3)

ISBN 957-9373-10-8 (第一册: 平裝)

ISBN 957-9373-11-6 (第二册: 平裝)

1. 佛教--語錄

225.4 90000813

#### 南無護法韋馱尊天菩薩

Namo Wei-to Pusa, the Honorable Celestial Guardian of Mahayana

