佛 相 海 極要八 宗系列⑤

### 六八 八離合釋法式義 實實

附

<u>-</u>:

上唯

的識學

煌在

成世

就界

學

淅

附

依佛

遮 敎

10 10

理 理

學 學

之 與

比 弗

較洛

門 Ξ 釋藏 成法 觀師 撰を 註 奘

造

頌

沙唐

应 灣 大毘盧 遍 煦 寺寺 敬

美

ΕP

| 3. 從心所有法看   | 2. 從心法、心所有法、色法、及心不相應行法來看 | 1. 從「有為法」及「無為法」看 | ①、從五位百法看 | □、從「唯識」二字看 | 二、何謂唯識學? | 二、「相宗系列」撰註緣起 | 一、相宗的根本經典與傳承 | 相宗系列」總序——何謂唯識學? |
|-------------|--------------------------|------------------|----------|------------|----------|--------------|--------------|-----------------|
|             | 總序                       | 總序               | 總序       | 總序         |          | 總序           |              | 總序              |
| 18 18       | 17                       | 16               | 16       | 15         | 11       | 8            | 1            | 1               |
| 總<br>序<br>序 | 總序                       | 總序               | 總序       | 總序         | 總序       | 總序           | 總序           | 總序              |

| 原 引 線 總<br>  文 言                                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $52  52  47  37  37  34  23  23  19  5  5  \qquad \qquad$ |

60

2. 頌聖果 (共四句) ..........

| 中・釋論 型 | 六離合釋法式(原文) |  |
|--------|------------|--|
|--------|------------|--|

| 83 76 7 | 「理論」與「遺傳」與                                 |
|---------|--------------------------------------------|
| 72 69   | 4. 「良知一與「如來藏一                              |
| 68      | 2. 唯識學之應用                                  |
| 66      | 1. 真如本性                                    |
| 66      | 丁•隨機對話錄                                    |
| 64      | 二、結論                                       |
| 61      | B•夢                                        |
| 57      | A•睡眠                                       |
| 57      | 二、「睡眠」與「夢」                                 |
| 53      | 一、七識                                       |
| 53      | 丙•唯識學與弗洛伊德心理學之比較                           |
| 50      | 三、如來藏與八識之生起                                |
| 47      | D•未那識                                      |
| 46      | C・阿賴耶識(第八識)                                |
| 45      | B•第六識 ···································· |
| 44      | A•前五識                                      |
| 43      | 二、八識與根、塵                                   |
| 41      | 一、「心」與「識」                                  |
| 41      | 乙•佛敎心理學概説                                  |
| 38      | 四、弗洛伊德心理學的歷史背景                             |
| 35      | 三、「意識流」與「自由聯想」                             |

# 「相宗系列」總序——何謂唯識學

# 一、相宗的根本經典與傳承

摩 傳 根 派 無 乘 中 派 羅 承 |本論 内 觀 , 無過 學派 要 是狹義的 什 者 有 瞭 是 爲 典 , 解相宗 羅睺羅 瑜 至 事 ; , 種 唐 其 因 伽學派 皆 後傳至 爲 唯 , 中觀派 跋多 吉藏 正 (即法相宗、 識 則 如 0 0 羅 提婆菩薩 中 大師 中 唐代義淨 • 觀學派是尊龍樹菩薩爲始 觀 ` 由 此派雖名 青 而 是 目 集其大成 可 又 乃瑜 三藏 ` , 知 婆藪 著 稱 中 ,大乘佛法有二大法脈 有 瑜伽宗 伽 在其所著南海寄歸內法傳 百論 ` 0 , 觀 佛護 中 大 加 觀 , , , 即與 則俗 或 開創「三論宗 ` 實是以空觀 青辨 唯識宗) (龍樹之二論 祖 有真空 等 , 以 其 中 觀 論 0 在 , , 或 體 中國之弘 也 \_ 第 學派 0 合 中 必 虚 此處 ·所言 須稍 稱 如 義 「三論 及 • — 幻 空 傳者 } + = 所 微 ; : 是 說 瑜 瞭 門 解 中 的 則 伽 所 切法 論 中 爲 ; 觀 下 則 云 大 觀 鳩 其 學 外 爲

總

若諸經與三論 空) 而涵攝空 ` 假 中三觀 ,故名  $\neg$ 中觀」 , 又稱 「空宗」 0 其根本經典爲般

且研習法之本性,故又稱爲「性宗」 宗與律宗外, 以中觀學派的創始者及其經典爲立宗之主要根據 廣義的中觀學或空宗 其餘諸宗基本上都屬性宗(空宗) 則包括天台宗 ` 華嚴宗 所攝 , 故 ` 禪宗等 在大乘八大宗中 (以其相對於 因爲這些宗派 「 相 宗 除法相 都

至於法相宗 地論。其根本經典,根據成唯識論述記 (或瑜伽宗) 最主要的經典則爲 則爲六經十  $\neg$ 經 論 論 解深密經

A、六經—— 1. 解深密經

2. 華嚴經

3. 密嚴經(又名厚嚴經)

4. 楞伽經

5. 如來出現功德經

6. 大乘阿毘達磨經

(最後二經未譯成漢文)。

2. 顯揚聖教論

十 十

一 論-

1.瑜伽師地論

(彌勒菩薩說)

3.大乘莊嚴經論

4. 大乘阿毘達磨集論

5. 攝大乘論(以上無著菩薩造)

6. 辨中邊論 (本頌彌勒菩薩說 世親菩薩造釋論

7. 分別瑜伽論 (本頌亦彌勒菩薩說 世親菩薩造釋論 此論

未傳譯)

8. 唯識二十論(世親菩薩造)

十地經論 世親菩薩造 ,係解釋華嚴經「十地品」者)

10. 集量論 陳那菩薩造 義淨譯 已亡佚 , 係因明學之論

# 典、發揮現比二量、及識之三分說)

# 11.觀所緣緣論(陳那菩薩造)。

**薩說或造** 可 知 包括|彌勒 瑜伽宗的根本經典 無著 |世|親 陳那等 其中之六經皆是佛說;其十 論 則爲菩

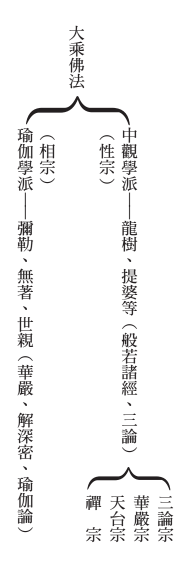
薩又秉承 爰請 至於 並承無著之教 攝大乘論 彌勒菩薩 憑神通力上昇兜率陀天 無著菩薩 別瑜 瑜 彌勒菩薩所說之旨,造顯揚聖教論 }中 邊論 伽宗的傳 伽論頌 於 係在佛滅後九百年頃 等 中夜降神於其中印度 唯識二十論 ,大弘大乘教法,名爲百論之主,著有:攝大乘論 世親係無著之弟 承 大乘莊嚴經論頌 ,親聆彌勒菩薩說法, 釋尊 唯識三十頌等。 ,誕生於北<u>印度</u>: 與彌勒菩薩外 起初修學小乘 阿踰陀國之禪堂,爲說五論 辨中邊論頌、 大乘莊嚴經論 尤其是唯識三十 悟得緣生無性的大乘空義, 主要是無著與世親 犍陀羅國 後受無著所化 王法正理論 大乘阿毘達磨集 出家後 〉頌 (即瑜 釋 證 無著菩 對 菩薩 十地 依大 入初 伽 師

風遂披 言之, 更有莫大影響, 三十頌之論文,而成「成唯識論」 0 淨月 返唐之後 靡全印 即是依五位百法, |火 |辨 , 0 翻傳本宗經論 因爲世親造頌後,有十 唐代玄奘法師入印求法 勝友、 最勝子、智月) 判別有爲 , 弘宣法相唯識之旨。並雜揉十大論 ,因而成立法相宗。 、無爲之諸法, -大論師 ,即師事護法之門人|戒賢 先後造釋論以解釋頌文, (護法、 而修證 德慧 因此中土的法相宗 一切唯識之旨 安慧 於是瑜 師 , 具得 解釋 親勝 唯識 其師 伽宗 簡

神泰 太賢從圓測之弟子道證學法, 長安大慈恩寺 繼承玄奘大師 法寶 玄應 世稱 唯識之教者頗眾 玄範、 慈恩大師, 辨機 著有唯識論古跡 故法相宗亦時稱慈恩宗 ` 彦悰 , 其 著 名 者 爲 圓測等 世稱爲 : |窺 |基 窺基爲紹承玄奘之嫡統 海東瑜 神昉 新羅 (古韓國 伽之祖」 嘉尙 名) 普 光

識宗 以上爲狹義的法相宗之根本經典與傳承 小乘俱舍宗 、及六足論 發智論 0 大毘婆娑論等 至於廣義的 「法相 則泛指大

茲將以上所說,簡單表解如下:



瑜伽學派之傳承:



深密 他 然其要者 種 持全體大 融 經 四 本 已之事 經 經 執摸 種種 最後 種 性 有 典 , 0 種 乃至楞 相 解 可 妄想 象之解 法 法 深密 見 , 尤其是楞 若欲 從瑜 分的 敎 並非法本有分派 , 相 (實係如 分別 }伽 因此分門修學 即 經 , 求無 而言 伽宗的根本經典之六經來看 也是顯密二 0 使 並非純是法相之學 ` 不但性 華嚴經 , }伽 在禪宗的 上菩提 乃至互 來 : 經 法身之一體 這就是如 相 更是禪宗達摩祖師 相 教所共尊的 不分 , 密嚴經 , 正法 切莫以 而實係 攻訐 各擅其長 , [眼藏用 而且 來法 0 ` 諍 自所 眾生不堪全體大法 人根 楞伽經 更有進者 的 F 也是顯密不 0 0 以印 修學之 以轉淺所 全部 然而依法之本源 然而其後 , 如 心的 傳 除 是 以 , 即 致 這四部 皆是所謂 印 是迷人 因而得 分的 部 最後二經 : , 在六 心的 並非法 分法 以 衆 , : 祖 經 故 少 生 因 (直到 與發展來看 枉受辛 / 爲足・ 根器轉 以前 或性或 [為華嚴 同 有二  $\neg$ 中 別受其部 性 六 未譯 種 也 相 , 祖 是 甚 相 本是性 圓 鈍 勤 ` 改 :分之法 密嚴 融 或是自非 三種或多 , 此係不 宗 不入正 或顯或 不堪受 成 , 金 其餘 相 的 • 剛 圓 0 亦

理。

# 二丶「相宗系列」撰註緣起

起正 誤導他人 無由 斷證 信 佛法之修行之四大門即 ` 正 0 解 更何況不 , 乃至 信 種 種 ` 曲 不解 解 : 信 ` ` 不行 邪 ` 解 解 • ` , 甚 謬 行 解 或 ` 雖 證 飽 如 故若信 **覽佛經** 是不 但 而 自 , 不 不 卻 能 於 起正 如 來 正 修 而 行 法 不行 , , 更會 不能

含論 說 **凶爲唯識** 或二者合稱 切大 所有的瑜 **师法之顯教** 都 小乘的法相之學 可 所 以說是屬於廣義的 爲 伽部 研析的眾多  $\neg$ 大致分爲性宗與相宗二大部 法相唯識 ,乃至小乘的大毗婆娑論 0 「 名 相 至於「 0 「法相」之學 然而「法相」 唯識. 也是屬於法相所攝 \_ 則是大乘的不共法 , 與「 六足論 故法相學含義較廣 丽 相宗即 唯識 , 」是不 是唯識 及介於大小乘之間 故亦 , 通稱 學 樣 小 ` 大乘唯 乘法 它可 的 或 法 沒 以 如 相 包括 的俱 識 有 前 學 學 所

相宗」 而言 法相 0 然以 , 或 相 <u>\_</u> 歷代 宗  $\neg$ 相宗 詞 以來皆如是相傳 得成 則毫 而 但讀者諸君須知 無特色、 法相宗 一宗之名 主張 , , 故亦 因爲 詞 , 便儼然成爲唯識宗 「法相」與「 姑且隨順 且爲多宗所 「唯識 **└** 詞之中 傳統 共用 唯識  $\sqsubseteq$ , 一之別 的代名詞 故實不適合成爲 , , 亦時 即有自宗 隨而 0 稱之爲 的 實 則 主 張 宗之 0

問津 窺基法 學 興 \_ 顯教 或 其後 及至 整 本性 師 個 中 可 卻 識 明 的  $\neg$ 以 性宗 佛教市 學 又告式 末 普光 、說是研修「性宗」之學 」爲主之宗派 於 方有蕅益 (大乘光) 法師等之弘傳 場 則是大略概括了 微 是唯識學又再 0 至於民. 大師 至於 , 舉凡禪宗 初 ` 相宗 度 憨山大師 引 又有 \_\_\_ 切顯敎中 起大家研  $\sqsubseteq$ • 在 中觀 , \_\_\_ | |回 脏 則只有在唐初 , 一佛學家 明昱 昌盛 ` ·歷代, 三論 -涉及「 究 法師 的 一時 興 ` 性宗之學可 等之研 法性 般若 主要以白 趣 唐 0 於玄奘 然這些 後即趨  $\sqsubseteq$ ` 求提倡 乃至華 衣爲首 或 式 大師 以 以 唯 說 識 微 嚴 參 才稍稍 及 是 學 者 大力 乏人 其弟 天台 獨

皆爲 之唯 則流 如來 對唯 家弟子或 到 全力 互相 識 研究 大智 說法之意 如來之一 識學之義 禪 於 卻拿著如 宗 學 空 疏 唯 是非 再傳弟子 地抨擊所 末流 以 識 依眾生根機 • 不精確 體 來的 糾正 學的 ?如來說種種法,豈是要使眾生執其所說之一部 之弊 , ? 多有 此實大悖  $\sqsubseteq$ 有 禪 可  $\neg$ 禪宗 初發 憐冢生愚昧 左手打右手 而性相二宗 誤解及曲解所致 繼承其志 宗末流之弊 而 不 不見禪宗正法之善 方便引攝 切確 心 如來說法之旨。 乃至廣義的性宗 ,是有鑑於禪宗在中國高度發 ` 發揚光大其說 乃至不切實際之 0 聞說 即猶 這等發心原無可 右手打左手」 皆令入無上菩提之行 0 妙法 如「 其實 蓋如來所宣說無量妙法 如來之左右手」 , , 於是由 諸有 亦加 不自修行 大事  $\Box$ 再 以譏毀 厚非 頭禪 智者皆所 本爲救禪流之失  $\neg$  $\neg$ 以雙手 以相 , 因此 展 乃依我執 0 即所謂 共知 破性 這些學者的 而 , 分法 打 奈何 卻矯 而 欲 頭 提 眾 我見 如 枉 倡 宗之末流 , : ,  $\vdash$ 這實 皆是以大 而 生不解斯 來大法猶 過正 法  $\neg$ , 這豈是 轉 互 相鬥 切法 在是 些出 大起 而 只

諍鬥,因而謗法、破法、譏毀正法者,所在多有。

來唯 閱佛 違 加 逆 莫自 煩惱障 .識 典 也 由 上 至少於 困 一經典的 正旨 **[難重重** 鬥 亦 唯 於其中得正信解 諍 識學歷代研究者 不乖隔; 所知障 經論之文皆能解得 令法界眾生普 本 莫起違逆之意, 0 文及註解之文, 筆者有鑑於此 以如來之法 報障 · 少, 即不虞爲惡知識所惑 逼得正 惡業障 「前善 可供參考的註解實在不多, 更勿興謗 , , 皆多深奧難解 且於其旨得正 一來欲令佛弟子凡發心 知 法障 ` 正信解 中善、 應順 魔障 佛 信通達; 後 因此 所欺誑 亦善 如來所說 直趨無上菩提 現代 信解 故 二來 欲 0 奉行 三來 且又多是文言文 學唯識者 即 切妙法 諸 , 使發 佛子 眾生若普 以 於 此宣揚如 心 度超越諸 皆 要學 實 如 來聖 遍能 有門 不互

## 三、何謂唯識學?

唯識學」之義 言以蔽之 即是 助道心理學」 或  $\neg$ 修道心理學

茲釋如下。

脈 是不正確 尙 絡 理 分 近 學 明 中 的 的 以 由  $\vdash$ 方 關 係 脏 面 科 的 唯 學 , 覺得 識 昌 , 所 學家之見 盛 唯識學 以 , 他 大 們 此 便  $\neg$ , 大眾都 很科學 把唯 更爲顯著 識 十分崇尚科 學當  $\sqsubseteq$ , 0 他們 作 而 且  $\neg$ 佛 唯 看 學 識學所 到唯 敎 心 而 識 理 學 研 學 佛 究的 中諸  $\sqsubseteq$ 來研 敎 中 主 多 法 究 題 亦 相 0 , 其 亦 有 , 實 都是 及其 此 這 風

這些想法 材上 是 但 有 間 別 法是超乎 唯識 世諦 少 的 學問 許 都是錯誤 學 相 的 似之處 科學的 高  $\overline{\phantom{a}}$ 出世之正 下 的 所  $\neg$ 談 很 , 0 的 同 科 因爲若這樣想 理 也就 因 是 理 此 ;  $\neg$  $\sqsubseteq$ 是這 令佛教 故兩 世諦 唯 識 但 種 學 它 者 觀 徒覺得 究 不 也 , 念 即是 可混 丽 非 非 的 唯 科  $\neg$ 錯 自 識學 同 佛 學 : 誤 己 敎  $\neg$ 更不 則 以 心 因  $\neg$ 八世法爲 而 身價 是 爲 理 令 可 學 佛  $\neg$ 某些佛 百 因 出 法  $\sqsubseteq$ 貴 倍 唯 世法 雖 , 識 大 可  $\sqsubseteq$  $\blacksquare$ 學 學與 爲 以  $\sqsubseteq$ 家 以 或 心  $\neg$ 趕 及 心 理 很 所 上時 理學 參究 學 科 以 是 學 學 世法 髦 的 世 在 題 卻 學

的 準 來重新爲全體佛 法作 判  $\vdash$ 的 作 從而 導 疑 謗種種 法

道者 不爲別 的 事 2. 研究 套專爲 大大不 在修行 大 助 0 道 若定要說 此 的 因 . 爲 心 它 過程 故是 佛 同 佛 理 是 於處理 及菩薩 學 法  $\neg$ 修行 唯 修道 中  $\neg$ **\_** | 識學是 會 或 助道心理學 人設計 世間凡夫心 碰 慈悲開示 心  $\neg$ 修道 到的 理 學」 種 心 種 的 種 唯識 理學  $\neg$  $\sqsubseteq$ 修道心 理的 現象 故此 又 正 理學 <u>,</u> 理 ,  $\neg$ 這是一 普通心 問題 理學 唯識學所  $\sqsubseteq$ , 助道 都是爲了 , 則須知它並  $\sqsubseteq$ ` 心 或困 理 切學唯識 , 理 故 學 處 學 不能 理的 ·幫助 Ĺ 難 0 , 把它當 以 佛 的 非 因  $\neg$ 其 及如 此 心 佛 弟子修習  $\neg$ 內容 普通 理問 弟子 , 何去面 成 題 \_\_ 唯 • 心 , 識 題材 菩 門 必 理  $\sqsubseteq$ 提正 須要 學 對 學  $\neg$ 學 都 排除 是修 及 道 知道 術 可 , Ħ 說

切 相 萬 分 麼 法 皆 是識的 唯 此 識學 外 , |變現 並 的 無 他 皆是 唯 物 識 , 依 二二字 故 識的 說  $\neg$ , 唯 自證 究竟是什 有 識 分 : 麼意義 (本體 易而言之 ?  $\overline{\phantom{a}}$ 所  $\neg$ 變現的 唯 即 識 華 之意義 嚴  $\neg$ 見分 |經 所 爲 及 的

之 異 是而 宗 來說法之常途, 密 密 三 0 之聖教 之聖 界唯 的 中有 若對性宗之機 例 已 在眞實 廣略開合亦如是 ; 如若對相宗之機 是故當 敎 顯 中 中  $\sqsubseteq$ 內涵上, 萬 常是「 知 廣說開闡之。故 廣說 禪中 , 唯 性相二宗並非敵對, 則於經中廣說性宗之法 開 識 0 實無差別 有淨」 性 闡 如來如是說法之用意爲 中有相 則廣說相宗之法,而略說性宗 之; 華嚴經此語 而此 知 , 只是所對的根 , 淨中有禪 語的另一 「性宗 或「 的 而是相輔 相 山的 中有性  $\sqsubseteq$ 略說相宗 機  $\neg$ 只是廣 相成 不同 唯  $\sqsubseteq$ 唯識 唯 , 心  $\sqsubseteq$ , , 乃 至 略開合不同 所施的方便 乃至點到 如鳥之雙翼 乃至 的 與 部  $\neg$ 部  $\neg$ 點 顯 相 分 到爲 中 宗 爲 有密 止 有 則 0 止 主 又 0 別 一件有 至於 反 如 如 唯

- 令學者廣種善根 祗劫修無量福德資糧 以諸菩薩沒有只修學一法便得 , 廣度眾生 , 然後方得作佛 成 佛 者 , 皆是三大 阿 僧
- 2. 令菩薩: 於法 知所 會通 諸法之性本通 眾生 以自 心 閉 固凝 滯 故 法

眾生藉著於法性之會通 不通 : 以心 不通故 , 而達 法亦 不通; 「心通」之目的 若其心通 , 則法自然通達 故作是說 如 來 欲 令

3. 之根機爲圓熟之大機 令諸 例如解深密經 菩薩速去法 相中 有 性  $\sqsubseteq$ 執 楞伽 , 於彼等經中 悉令斷除對法之偏執 斷除 經等皆是 所 知障 如來即爲之開示性相融合之無 • 法障 故 再者 如來說法 , 有些經 典 性 所 中 上 法 對 有

討 其次 便可更爲詳細 唯識 學 」之意義 可再從  $\neg$ 唯 識 ᆫ 二字 , 及  $\neg$ <u>Fi.</u> 位 百 法 來 研

## ()、從「唯識」二字看:

識 界 觀 切萬 河 大地 法 達 自心 , • 有情 唯識無境 , 不迷於 無情 , 境 以 皆是此識所變現者 \_ , 切外境皆是諸 於是從修斷 中 識所變現 , 並 無實體 次斷 的 除 煩  $\neg$ 0 惱 行 相 者作 分 ` 所 知二 如 是 故 障  $\neg$ 諸 唯心 塵境 而

不受境縛 心得 解 脫 證  $\neg$ 唯 識實性 即 圓成實性 得大菩提

## 二、從五位百法看:

# → 從「有爲法」及「無爲法」看

顚倒 其宗旨則在出 (此即所謂 唯識之勝義性」 切所說 盡世間 :說 唯識百法 或說是 令人貪著世間法 「二轉依 皆是爲了拔濟一 世的無上聖道, 出世間 ,大類分析 在世間 也就是圓成實性 一切萬法 的出世聖道 於有爲有漏之福 切法 不離世間覺」 亦即是「六無爲法」 0 切有情出於有爲生死之苦輪 世尊開示此法 0 (見唯識三十論頌及成唯識論 可歎當今末法,有人講說如 「有爲法 0 種種營求 殊不知這是誤解 , 及 爲令諸 中的  $\neg$ 無爲法 佛子了有爲 「真如無爲 卻自詡爲 達於涅 曲 來法 這 槃  $\neg$ 證 兩 禪 修行大 此亦即 宗六 大類法 故 無爲 菩提 卻作 知如

所修 大覺 之善根在學佛上 是故莫錯 之意 ;此是正 「不離世 功不唐捐 六祖是說 義 間覺」之義爲:不能離於對世間有情 用 0 大 0 此祖師之意 若錯用心 極其重要: 不離世間覺 , 錯解佛經 並非教你繼續貪愛、 以正見故 並未說 , , 能正思惟 切所修 的悲心 不離世 戀著世間 枉費辛勤 抉擇正法 間 菩提心 \_ 丽 0 故知 而能 如是 能 證 得大 證得 「 正

### 2. 從心法 ` 心所有法 、色法、及心不相應行法來看

得達其本 皆是心體 這四位之法 來如是開示 心王) , 總名爲「有爲法」, , 爲令眾生了「心 之作用與變現 0  $\sqsubseteq$ 也就是說 爲本,其他一切有爲諸法 如是了已, , 這四位 行者返求自 法即該 , 若色若心 切 有 爲法

### 3. 從心所有法看

## ①從編行心所看——

個 唯識學之義 : 作意 ` 爲令行者了 受、想 思 知心 識 的 作 用 中 普 徧 般 的 條 有 Ŧi.

## ② 從別境心所看——

個 唯識學之義  $\sqsubseteq$ : 欲 或 勝解 滅罪生善 , 爲令行 定 者知修行 必須具備這五個條件 慧 所以 中諸 善法生起之相 修行 人想要修行 ,才能奏功 善法 及要件 ` 或 共有 斷 Ŧi.

# ③ 從善心所、煩惱心所、及隨煩惱心所看——

竟善法 不放逸 這就顯示了 「 善 行捨 共有十一個 不是世間法中之善 唯識學最根 不害 信信 本的目的 0 慚 至於大家 ` 愧 或有漏福報 : 在於令人 耳熟能詳 無貪 ` 無瞋 的  $\neg$ 而是能 斷惡修善 學佛是爲 無痴 成就 精 無漏 0 進 而 斷 聖道之究 佛 煩 輕安、 惱 法 中所

才是大病 二十隨惑爲代表 佛法上的修斷之事 當除之病 **凶爲這些煩惱及隨煩惱** 惱 麼善 惱及二十個隨煩惱的內容 怠 及 隨 : 所知更爲充實 放逸 煩 斷 嫉 才是惡 因此 到 0 麼惡 失念 慳 底是什麼? , 0 痴 根 誑 是故修學唯識法相 狹義而言  $\sqsubseteq$ ` , 本煩 慢 所欲斷之惡 才須斷除 ` ` 0 散 諂 故此三 明晰 , 亂 惱 只有對佛法的修行 疑 ` 害 煩惱 , 不 正 又稱大煩惱 位心 精當 惡見 唯識學上修斷之事 便知爲何唯識學是「修道心 ;若是世間凡夫人及外道人 知 煩惱 所 ; 0 依唯識百 易言之 有法 「隨煩惱」 讀者大德您若仔細看 不 不善法 (善善 但不會與他宗抵觸 簡稱爲煩惱 無愧 法 人(要證菩提的 即令行者更加 共有二十 煩 則分爲二大類 掉舉 惱 乃至廣義而 皆是以此六根 隨煩 共有六 理 惛沈 , 學 清楚要「修 並 惱 : 下這六 而只 言 不 之因 忿 本惑及 ·以此爲 不信 來講 會令 即指 大 切

什麼? 出了 無爲法 切 即 是教 唯  $\sqsubseteq$ 識 。若通達無爲法 學的基本骨幹 人修善斷惡 , , : 以斷惑故 即是三乘賢聖 修善斷惡。 故能證眞 換言之 , 唯識學的 通達趣入第六 基本 目 位 的是 的

# ④從色法及心不相應行法看——

攝之法 唯識之義 , 以及內外的十一 爲令行者了知 種色法 : 除心 所有法外 以俾於修行時 尙 有與心 不迷於色 不相 應的 心 等 內 行 蘊 外諸 所

### ⑤從無爲法看—

樣 證旨趣悉在於「六無爲法」中的 相 此爲令知唯 菩薩 而且 在於 的 識 由 :識 斷惑證眞」 於唯識學是大乘法 學最終之目的 論 頭所說 , 達於無爲之境 ,不在名相言說 的 「眞如無爲 唯識實性 故亦與其他大乘法 0 此乃唯識宗 , 而 0 唯識三十 是與一 此「眞如 樣 與一 切 如來所 無爲 頌 切佛 其最終之修 日 即是世 法之共 說 法

諸法勝 修證 實 應如是知 法 識 知 至不與聲聞 性 切諸 性  $\vdash$ 以諸 釋  $\sqsubseteq$ ` 然此 義 實與大乘諸經論中所開示之眞如 迦如來及彌勒菩薩 趣入 0 因此 如來皆是「 的 , 亦 眞 即是真 如法 緣覺乘共 唯 此 因地法行 亦是一 識 瑜 卻是不與其他四乘法共的 乘眞如之道而來 如 伽 行者所欲 切 , , 常如其性故 更不與外道共 (未來佛) 如來成佛的 淨圓覺性 修證 於唯識諸經論 者 , , 故 即唯 , 0 , Ĺ 密因 無二無別 稱 唯 即 (大方廣 是「 識實性 如 有大乘根人 來 不但不與人 (大佛 大乘共法 中 0 圓覺經 悉是最高 諸 所開示之眞 頂首 正見佛 , 方能 乘 楞嚴 的 亦 天乘 弟子 正 稱 最上之 幻及唯 是故當 經 信 眞  $\neg$ 解 如無 圓成 皆 乃

正信解 意義及旨 以上從 故 趣 斯 , 有 皆是爲了修證  $\neg$ 唯識  $\neg$ 相宗系列  $\vdash$ 及 「五位百法 無上菩提 」之撰註  $\sqsubseteq$ 的 亦爲護持 期 分析 切 , 有 如 則 是正 更可 情 義 了 於 故 知 如 來 , 普令有 正 唯識 法 逐得 學 情 2解行相 皆各得 實 際的

八識規矩頌義貫

共同護持正法,遠離魔事,疾入無上菩提。是爲序。

應

(西元2002年5月15日) 佛曆二五四六年四月初四日 釋成觀識于美國密西

根州遍照寺

總序

22

### 八識規 矩頌義貫」引言 (修習唯識學的研讀 次 第

貢獻 範 筆之於書,以爲後世習唯識者扼要之開示 圍 八識 幾無所不包,尤其是翻譯他最專長 。而 八識 規矩頌是玄奘大師的作品。大師致力於譯經弘法數十年,其所譯經論之 規 矩頌則是大師在譯經數十載之後,將其在唯識學上的心得之菁華 的法 相唯識之學,更是對大乘佛法 的一

最究竟的 識 者所鍾愛 因 受學者喜愛,不過這也可能是因為本頌頌文短 樣 規 此很容易被誤以為是唯識學初基的入門之書;其實這是誤解。 矩 , 頌 因 般學唯識學的人, 道理 與心經一 爲 , 而 經文篇 , 且 只不過心經是從「性」上來說 也 樣 因 幅 此 小, ,都是表面上看來很簡單 以 為般若 於初發心時,多半先讀八識規矩頌,這表示 而且譯文極其暢順,讀來朗朗上口 心經是初基學佛入門的 ,而八識規矩頌卻是從「相」上來 , 且其名稱 ( 規矩 ,其實都是在闡發佛法中最 經典;其實大謬不 , 因 這正 此 頌)平易近 也為 一如般若 本頌歷來廣 一般 甚 然 深、 初 ¿نن 人 學 經 ,

ノヘ

引

引言

2

講;而且二者都是從最基本的道理講起,最後都是入於最甚深的真如究竟之理

附 及 ,關 於般若心經的究竟圓滿之旨,請參閱拙著心經系列初版三刷 跋文

空義再釋 J p.213 ~ p.224 ) 再者,此一經一頌,正好都是玄奘大師的作品

為譯作,一為著作

基於以上的道理 ,故佛弟子若想有系統地研習唯識學 ,初學者,最好是先從

釋 論頌 論、攝大乘論等。若依如是次第研習,應會比較有頭緒 大乘百法 ` 俱舍論 、這時再研讀八識規矩頌就比較清楚;接下來可研習:觀所緣緣論 明門論 (此書是要精通大小乘法相學的必讀之作) 下手,再看大乘廣五蘊論 ,然後再研讀因明入正 、解深密經 此係敝人的一點 理論 瑜 唯識 、六離合 心得 伽 師地 三十

0

不揣 孤陋,野人獻曝,不盡之處,還祈方家大德海涵

釋成觀謹識 二〇〇六年九月四日 於美國 遍照寺

前五識頌

規

①頌凡情 性 矩 頌

行 境現量通三性 別 境 善 十

徧

五

識

同

依

淨

色

根

九

中二

眼耳身三二

地

居

唐三藏法師玄奘造頌

大八 貪 瞋 癡

者 緣 中 難 七八 猶 自 分 不 識 好 詮 與 相 眞 根 鄰

識 規 矩 相應心所

五十

惡臨

時

別

配

之

第六識頌

①頌凡情

性

量通

Ξ

境

界

輪

時

易

可

知

②頌聖果

變

相

觀

空

唯

後

得

果

離

觀

塵

世

愚

員

明

初

發

成

無

漏

類

分

身

息苦

輪

頌

①頌凡情

遠

行

無

員

大

千

識 規 矩 頌

性 界受三恆 轉 易

身 發語 獨 爲 最 引 根 滿 隨 能 信 等 招

業

力

牽

總

相

連

②頌無漏 發 動 起 初 歡 喜 地 俱 生

地後 心 純 漏 觀 察 猶 明 自 照 現 纏

眠

帶 質 有 覆 通 情 本 隨 緣 執 我 量 爲

非

大 徧 行 別 境 慧 貪 癡 我 見 慢

相

隨

匹 恆 審思 惑 量我 大 相 相 應 起 隨 六 有 轉 情 日 呼 爲 夜 鎮昏 染 淨 依 迷

極喜初 如 來現起他受用 心 平 等 性 無 功 用 行 我 恆

摧

②頌聖果

+地菩薩 所 被 機

浩浩三藏 受熏持種 動地前 乘不了 惟無覆五徧 根身 纔 不 因 捨藏 可 迷 器 窮 執 行 淵 界 金 去 由 後 地 剛 深 此 隨 來 道 七 能 後 先 浪 他業 興 境 論 異 作 爲 熟 主 主 力 空 公 風 諍 生

四.第八識頭

1

)須凡情

性

識 規 矩頌 ②領聖果

不

大

圓無垢

同

時

發

普

照

+

方

塵

刹

中

ノヘ 識 規 矩 頌

三

## 八識規矩頌義貫

沙門釋成觀撰註唐三藏法師玄奘造頌

## 第一章 釋頌題

識 稱爲 前六識」 又稱藏識或本識 又 舌識 「意 、稱爲心王),這是依各識所在的位置與作用而區分。八識 八識」:眾生之一心,以佛智觀之,可析爲八識,這八識即是心的主體 ` 身識 ` \_ 0 前六識加上末那識 意識」)、意識 (以上五者又稱爲前五識) ,即第八識) ,又常稱爲「前七識」或「七轉識」。 ` (第六識,又稱第六意識) 末那識(即第七識、又稱第七意識 0 前五識加第六識,又常合稱爲 ` 眼 即 識 、耳識 : 阿賴 , 亦 (或簡 耶 鼻 識

行相 , 規矩」 或運作的軌跡以及法則 表示法則 ` 軌跡 , 、行相之定理。 以這些識的運作有其一定的原則 亦即, 本頌是敘述這八種識的 ,故稱之爲

識 矩頌 義

矩 0 識 規矩 亦即是: 八識運作的法則或定義

或英國 伽陀」 |及波斯 (Gātha) 又稱 四行詩 偈 頌 分為兩種 (Quatrain) 通常爲四 個句子組成的韻文, , 是爲佛經中說法的一 類似漢詩 個方式 中 的 0 梵文  $\neg$ 絕 稱 句 爲  $\blacksquare$ 

- (1)重頌 象深 刻 再 因頌文較短 附上一 0 梵文「祇夜 法華經· 個偈頌 中每一品多有重頌 、字句整齊、 , (Geya) 把前文的大義再 又有押韻 (祇夜) 即佛 在 以韻文敘述 讀來朗 講完經時 朗上口 , 一遍 常在 , 故易於受持 散 以方便弟子 文  $\overline{\phantom{a}}$ 長行 , 們受 且 的 钔
- (2)之後 孤起 這麼 非跟 四句 頌 在長行之後 有時說法者或造頌者並加上「長行」 六旬、 此頌 梵文即是「 文 , 八句等,句數不定,然而多半是四句爲 而是佛 加上長行便成爲 伽陀」 菩薩在說法一開始時即 0 有說伽陀不一定是四 一篇最正式而完整 (散文) 先誦 來解釋這篇 的 句爲 出頌文 \_\_ 頌 頌 0 此 頌文之義 丽 有 種 在 頌 的 瑜 頌文 文並

地論 的論文來解釋 唯識三十 中觀論 頌文 頌 等 顯揚聖教論等都是 , 因此 0 本頌共含十二頌, 便 成爲真正的「 如此 0 每頌四. 孤起頌 然而有時造頌之論主 句 了 總共四十八 例 如本 頌 句 並未作長行 八識

論三藏之法師 藏 即 「三藏法師」 以佛法 藏 **,** 白修 寶藏之義。 ` 教他之出家眾 「三藏」, 「法師 一切佛典分爲三大部門 以法爲師 稱爲法師 0 , 以法師· 「三藏法 稱爲 人 [師」者 ( 教人) : 經藏 稱爲法! 即通達經 律藏 師 `

遊記 空 師描 一三三五卷 是一 述成 西遊記中的 玄奘」 部諷刺及毀謗佛法的 個膿 爲佛教最重要之譯經師之一, 唐初人 包、聽信讒言 「唐三藏 空理 西曆602-664, 的 ,是作者吳承恩 人 小說 、欺壓忠良的 作猴子 , 不是弘揚佛法的小說 留學印度十九年  $\neg$ 受持 杜撰的 人(常聽信豬八戒的 亦是中國法相宗開啓之人 戒」之人 , 完全與事實不符 , 譯 , 因爲書 比 出經論 作豬 小 中將三藏法 七十 故 而整孫悟 Ħ. |西 0 遊記 知西 部 附

實是一部謗法、謗僧之書;佛教中人不應以爲它是宣揚佛法的著作 「三藏取經」之扮相,作爲宣導或充實法會「節目」之資。) 更勿以

「造頌」:即頌文的作者,亦即是論主。

## 第二章 釋頌文

## 第一節 前五識頌

### 1. 頌凡情

### 頌 性境現量通三性 **徧行別境善十一** 中二大八貪瞋癡 眼耳身三二地居

註釋

「性境」 在唯識學中,共有三類境:性境、 獨影境、帶質境。 茲釋如

下:

(1) 性境 是實之義, 也就是實在 實有的根塵之境 如地 水

- 故稱 0 爲實 這八 四大 法皆是有 。性境是前五識所緣之境 , 與色 體 ` 的 實相 ` 分 • , 觸四 故 0 塵 稱 爲 或稱 性 境 四 它 微 們 是從實 ; 四大爲能 種 生 造 , 有 , 寶體 四 塵 爲所 用
- (2)緣過去 獨影 質 見分, 只有影像 境 緣自變的 ` 未來所 即第六識緣 故稱爲 相分 變之相分 , 影」 故稱爲 0 無自體之法  $\neg$  $\neg$ 獨 \_ 因爲 0 \_  $\neg$ , 影 只有第六識自己的 例 如 緣 , 因爲這個所  $\neg$ 空華 緣之境 作 用 兔 角 第六  $\sqsubseteq$ 並 等 識的 無實 或
- (3)間接地 帶質 境是居 以其所 又, 能 境 帶 分別方 於 取的前五 第六意 有五塵之質 爲介於性 境 ` 識落謝之影像中, 識取前五識落謝的影子 圓 與「 , 長 境與獨影境之間 獨影境 故稱爲帶質境。 短、 了之間 好 本含五塵之質 惡 0 因它不如 「帶」者 此爲意識 以其有塵相之質 再加以分別其美 , 與前 兼帶、 現在六 性境 五. 識 可 之直接緣 含有之義 識緣這些影像 ` 分別 倶起 醜 好 故 有 本質的 惡等 稱 故 五. 帶質 爲帶 , 便

心心所法 塵境 ,又不 0 獨影境」 的 | 緣毫無 實體 的 相 分 , 而是間接緣含有本質相

前 五識所緣之境 , 即是有實質的 相 分境 亦 即是性 境

的 都稱爲 現量」 量 量 故  $\sqsubseteq$ 量 度量 可 說是可覺知之法 凡 切 可 以見、 0 聞 量有三種 覺 , 可 以 測 度 ` 衡

- (1)現量 雜名言 純是對 係在 就是現量境界。 名言 直 |接體得法之本然之性 (離於名字 彼法本身本質的認 塵相接的第一刹那產生,是最「原始」 現」 乃至一切妄想、分別 因爲前五識對五塵,只有最基本的認知 即現前 言語) 知, 亦即所謂當下之義 無籌度心(不起分別 稱 稱爲現量, 聯想、 爲現量 愛憎 或現量境界 取捨 謂當下顯現 美醜 、計著之心 · 醜妍媸等 7。現在 一選等 了 了 的認 別) 所說 的 價  $\overline{\phantom{a}}$ 値 各 的 判 種 知 , 這種 親得 斷 前 境 係毫不 五 0 , 只單 認知 識 法體
- (2)比  $\sqsubseteq$ , 比 類 ` 比度 比度而. 知之量 稱 爲 比 量 例 如 由 遠 見 有

而比 知 有火 ; 由隔牆 見角 ,而比知有牛 ,稱爲比量知 或比量境界

(3)非量 緣境之時 稱爲非量 「非 **,** 不正 作錯謬的 確 不實 分 別 0 錯誤的認知, 其認知即與所緣的 稱爲非量 境之實在性相不符 0 如心或心所 , 在

「**通三性」:**謂前五識的性是通於三性。三性爲:

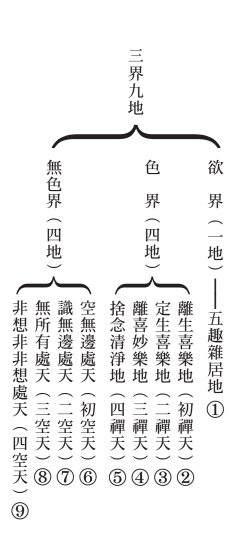
- (1) 善性 益於自他 凡能順益於今世並後世之事物 稱爲善: 性  $\neg$ 順益 是指 順 於正
- (2)惡性 損於自他 凡能違損 於今世並 後世之事 物 稱 爲惡 性 違 損  $\sqsubseteq$ 指 違 於 正
- (3)無記性 屬於惡的事 對於善 , 可說 是中性的事 ` 惡二品 , 都不記 稱爲無記性 別的 就 是說 : 不歸 屬 於 善 不歸

業 此 句謂前五識是通於善、 若前 五識所 事 與信等善心所 惡 無記三 性 相 的 應 0 因爲前 則屬 善 性攝 五識能 若前 助第六意識造作 <u>F</u>i. 識 所 作 事 善惡 齟

等煩惱或隨煩惱 心所相應 則屬惡性 0 若與善 惡性俱不相應 即是無記

「眼耳身三」:眼識、耳識、身識這三個識

雜居 二地居」 與「離生喜樂地  $\sqsubseteq$ 居住 。三界九地表解 0 三地 如下 指三界九 地中的下二地 <u>Fi.</u> 趣



段食 觸之緣 色界 初禪天中只有 四禪 無色 , 亦 也都沒 亦 不受用 界的 即 則更是不起現行五識 五. 根只在 四天沒 眼 有 欲界段食之雜氣 了 • 耳 , 欲界及色界的五地才有 有 、身三識 因此在二禪天連眼 <u>Fi</u>. 根  $\overline{\phantom{a}}$ 眼 0 若到了二禪定生喜樂地 , ` 所以初禪天中,鼻 耳 ` 鼻 ` ` 耳 舌 。然而 、身三識也都不起現行 身 以五識 , ` 舌二識 所 , 以 則連外色 而 言 <u>Fi</u>. 根只通 已不現行 , 因 初 ` 外聲 禪 於 0 至於三 以 欲 , 因此 界與 上無 外

兩 個 共有三十四個, 「徧行別境善十 大隨煩惱八個 包括 \_ • , 以及根本煩惱 : 中二大八貪瞋 五徧行心所 (貪瞋癡) 三個 癡 五別境心 這是說 所 明與前 + 列述如下 個善心 <u>Fi.</u> 識 相 所 的 隨 心 煩 所

- ⑴ 五徧行心所——作意、觸、受、想、思。
- ⑵五別境心所——欲、勝解、念、定、慧。

- (3)的善法 善眼 0 因爲 • 耳 故只有禪 欲 • 身三識 信 界 的善五 天中 識能 才有 能與輕安的 與十善 無貪 , 欲界的 ` 心 瞋 善心 所相 雜 染心是沒有 所 應 法 相 應 勤 唯 除 0 ` 的 又 輕 安 輕 安 大 輕 心 不 安是 放 所 逸  $\overline{\phantom{a}}$ 禪 定 初 中 禪 則其 所 4
- 4) 中隨煩惱二——即無慚、無愧。
- (5)應而起 以 雖 隨煩惱八 切惡心 是非善非惡的 0 又, 中 之五識 隨煩惱又稱隨惑 即掉舉 無記心 定有這 昏沈 但卻  $\neg$ ` 中二大 不信 會 覆蓋本 • 懈 怠 心 隨  $\overline{\phantom{a}}$ ` 煩 放 , 惱 逸 則定有掉 ` 失念 如果是 舉等 ` 散  $\neg$ 有 亂 大 覆 隨煩 不 無 記 正 惱 知 心 相
- (6)貪瞋 欲界的 而 癡 順 就 起 於己情 是無明 反之 這是六大根 的 , 五塵 <u>Fi.</u> **偏與一切染心** 識 若緣 本煩 色 違於己 、聲 惱 、香 相 貪 情 應 ` 的五 ` 瞋 故 味 染污的 塵時 觸 癡 慢 五 便 有 識都有貪 , 疑 便有任 任 運 惡 見 運的 心所 瞋 心 中 所 貪 的三 與之 心 當 所 五. 與之 識緣 項 相應

12

而 但它 0 **冢生入初禪定時** 們也變成不是惡法了 眼 , 耳、 而轉成 身三識便無瞋心所現行 「有覆無記 上法 , 只有· 貪 `

#### 義貫

量 境界, 前五識所 而 且 緣 的 「通」於善 境在三類境中 惡 屬於 無記「三性」(在三性法中都有五識)  $\neg$ 性境 , 前五識本身在三量中屬於 現

下二地中才有,到了二禪天,便連這三個識也不起現行了 的下 「二地」 **前五識之中「眼」識、** (五趣雜居地 與離生喜樂地中) 耳 識 ` 「身」識這 「居」住的 「三」個識是在三界九 ( 亦即, 這三識 地中 只在

怠、 三種根本煩惱「 「徧行」心所、五「別境」心所、與「善」心所「十一」個, 放逸 心所法共有五十一個, (無慚 失念、 **貪**、 散亂、 無愧) 癡 不正知) 而與前五識相應的心所法只有三十四個 大 這些都是與前五識心王相應的心所有法 隨煩惱 因爲一 切惡心中都一定有這十種隨惑 「八」個(掉舉、 昏沈 以及  $\neg$ , 不信 中 包括 隨煩 : Ŧī.

#### 頌 合三 五識同 離二 依淨 塵 色 根 世 九 愚 緣七 難 分 識 好 和鄰 與

### 註釋

意謂 能發起五識 是色法, 「神經 前五識皆是以五淨色根爲發識的增上緣依。 「五識同依淨色根」: <u>,</u> 但並非外四大所造,亦非肉眼可見,故名爲淨色根。依這五淨色根才 例如眼根即視神經等。五淨色根是第八識所執受的相分; ,故這五淨色根稱爲發識的增上緣依。 「淨 :色根」 即勝義五根 故說 ,約等於現代人所說 「五識同依 淨 淨 色根 色根雖 的

是指眼識生起所須具備的九緣 「九緣七八好相鄰 」:這句是說明前五識生起 , 所 需要的 緣  $\neg$ 九

空緣 即根境之間的空隙或空間 亦 即眼 根 與色境之間必須要有 :適當的

才能看得 到 (才能 成識 距 離太遠不行 太近也不行

- 光明 , 或光源 如 日 • 月 ` 燈等; 要有光明才能見
- ⑶ 根緣——即諸識所依之根;在此即指眼根不壞。
- 境緣 即諸識 所緣之境 • 在此即指要有 色境當 前 0
- (5)作意緣 此 即 <u>Fi.</u> 编行心所之 一 ; 須有作意才能 見
- ⑹ 分別依——即第六識;還須有第六識參與。
- ①染淨依——即第七識;亦須第七識參與。
- (8) 根本依——即第八識;亦須第八識參與
- ⑼種子依——即諸識各別的親種子。

眼識須依這九緣,才能生起。

沒有距 七 空」是指距離 , 指鼻 (空間 舌 , 大 ` 才能生起對香 | 爲鼻 身三識之生起 、 舌 ` 身三識是要根與塵相接 , 味 只須七緣 觸塵 的 別 即 九緣 觸 中 除去明緣與空緣 所 以 根 塵之間 必 須 ;

明緣外 好相 鄰 , 指 須具足; 耳識須具備 , 正好相 因 爲 緣 耳識 生起不 方得生起 須 依靠 , 八緣即 光線 在 , 上面的 即 使 在 黑 九緣之中 暗 中 也 可 聞 聲

Ŧī. 知 近 兩 識 並 別 及 法 不 所 也不能太遠 情 是指 帶 緣 有 合三離二觀  $\neg$ 況 的 有 名言 運而 段距離 相 中 眼 知 合 分 • 現量 起的 耳二  $\sqsubseteq$ (種 外 塵世」 須在 0 0 即是根 貪瞋癡 識是於根 五. 種妄想分別之言說  $\neg$  $\neg$ 合三」 塵境 觀 因此大佛 一段 這句 與塵  $\neg$ 有效距 但 即五 塵 0 五根 即指 因 相 相 頌 頂 是說 首 ...前 識 離中 接觸 五 的 離 鼻 楞 對五境時所 嚴 識 明前 能緣之見分所作之了 經云 並無第六 中 別 舌 相 亦不 合 <u>Ti.</u> ` 因爲 身三識是於 識 才能了別 : 計 生起之五 緣境之時  $\neg$ 識的緣慮之用 眼見 但 執能緣之見 如 物 即 鏡 0 此二 中 識 根 是 耳聞聲 塵 別 根 有 , 一種又稱 分所 雖 合 與塵 0 也含有依 中  $\neg$ 縁之相 故其分 塵世」 分析 時 必  $\blacksquare$ 爲 別 與 須 , 不 分 ;  $\neg$ 別之 合中 能太 分爲 於自 開 即 離

覺經云 : 其光圓 得無愛憎 」都是指五根與五識的現量境界而言

能生識」 而 所緣之境相 以爲 所 以兩者 愚者難分識與根 只能引導識之「種現」 根與識是互生的 不斷所 因爲諸識自有能生之種子故 同 很難分別。 而且 知障 分別 兩者於境上 : 以所知障 又,聲聞人不知根與識皆各有「 因此難分辨彼此 「愚者 分辨 ,故只能說根是「生識之緣 ,皆是任運而轉 。爲何聲聞 不除 , , 指外道及愚法聲 故仍爲無明 人難以分辨根 其實 不起計度分別 根的 所惑 聞 種子」 ,  $\sqsubseteq$ 與識呢? 種現 故 因爲聲 但卻 稱聲聞乘法  $\sqsubseteq$ 與 故皆是 因爲根 聞 不能說 (種子 現行 人只斷 與現 現量 與識 煩

別 茲列述根與識之別如下 如果根與識 愚者不能分別 ,那麼根 與識 究竟要如 何 分 別 兩 者 有 何 差

色心 此即是體不同 不同 根是色法 根體爲色 · 爲第八識之相 識體爲心 分 識 乃心 法 即 第 、識之見 分

2. 三性 0 不同 丽 五識 卻具備了善 · 五根 既是色法 ` 惡 無記三性 且爲第八識之相分 , 故 與第八識同是無記

3. 用不 同 能 照境」 , 而識則能「緣 境」 , 是爲二者之功能不

#### 義貫

染淨 類識生起的所依緣之數目正 (九緣中除去空、 0 前 眼識生起的條件是必 、根本依 五識 係 明二緣) 種子依)  $\neg$ 同依」  $\neg$ 須有 具足; <u>Fi.</u> 好相鄰」近。 耳識須依「 「淨色 九緣 根」  $\sqsubseteq$ 舌 八」緣具足而生 、身三識則須依 空 皆以五 明 淨 色 (除去明緣 根 爲生起的 七」緣具足而生 作意 分別 增 此三 依

與境相 時才能了別的 世  $\neg$ 界 。 合 有眼耳 時才 能了別的識有鼻 「二」識 ;前五 識 即是以此二種 舌 ` 身 Ξ 方式而 識 而  $\neg$ 根 觀 與境 \_ 見五 相

有智者秉如來大乘敎外 其餘 的 外道與聲聞等  $\neg$ 愚 法 者 難

# 分」辨五「識與」五淨色「根」

#### 註論

第七 之眾緣和合才能生起 說 及第六識等也都要參與, 眼識要具備 九緣才能生起,這代表什麼意義呢?這表示 ° : 眼識生時 才能生起眼識 , 不只單單 個眼根就能生起 : 連第 識是內外 八、

### 2 · 頌聖果

#### 頌 員 變相觀空 明 初發成 惟 無 後 漏 得 三類分身息苦輪 果中猶自不詮真

### 註釋

的相 的  $\neg$ 「後得智」是在「根本智」之後得的智, 後得智」表示即非根本智。根本智與後得智皆是無分別智(合於眞如之智) 如量智」 一種,故根本智又稱「根本無分別智」 分。「觀空」  $\neg$ 變相觀空惟後得」:「變相」, 乘論釋十二曰: 等,佛菩薩起於大悲救度眾生時 ,變起眞如之相後 「根本智(之)依非 , 變帶己相 而觀二空之理 故稱後得。後得智又稱 ,後得智又稱「後得無分別智」。 即是依此後得智而 心 ,即謂前五識於自識變起眞如 ` 非非 0  $\neg$ 後得」 心 後得智則 , 作種種度生 「俗智」、 即後得智。 依 心

本識) 所成者 身。  $\widehat{z}$ (爲)眞如智(根本智) , 如開 由是可 或名( 一分(即)名(爲)俗智;若緣一切無性(而)起(之)一分( 0 , 根本)無分別智, 同上 知,佛的三身之一的「應身」 以 (其後見 四日 0 )境智有異故 :根本智不取 此(俗智與眞如智)二(者),合名(爲佛之)應 如來本識永離 或名無分別後(得)智。若於衆生起利益事 境 。根本智不緣境 , 即是由此二智(根本智與後得 以(其見) 一切解脫障及智障 , 境智無異故 如閉 **∃**; , 此 識 後 • 則 得智緣 後 智) (2) 名 來

能 親 證眞如法性 果中猶自不詮眞 0 早  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$ , 指佛 謂對前 果 0 五識 詮 而 言 , , 即證 即使行者到了 0 眞」 佛果位上 真如體性 不

五識 之前 圓明初發成 著轉 直都是有漏 ?爲無漏 無漏 的 究竟清 , 必 須等到金  $\neg$ 淨 圓 明 0 剛道後 因 , 此說 指大圓鏡智  $\neg$ , <u>Fi.</u> 第八識轉爲大圓鏡智的當時 果上 0 此謂 圓 前 五識在行者未 前 Ŧī. 識 與第 成 前

要到了佛果位上才圓滿轉爲無漏)。

空中 令其捨妄歸眞 如來誓願弘深 丈(之)大身也。二、小化身,謂如來爲應二乘、凡夫 說 , 演說 ,或現小 息止生死苦輪所現者。 而詆 「三類分身息苦輪」:「三類分身 既 膀佛 設如 一、大化身,謂如來為應十地以前菩薩等 妙法 身 佛子勿爲其所 果法身功德 來之三身四智係世人將如 ,慈悲普覆,隨諸 ,而得開悟,故化 , ,丈六八尺等。 令其修進, ,又毀經法 附及 (而趨)**向於佛果**(菩提 , (有情之)種類, (爲) 丈六 」如是三類化身 今時有諸學唯識者 , 成一 來「神格化」, 闡提 觀佛三昧海經云 之 人 ,乃如來大智大悲 有感即應, (尙未到 (不信 小身也。三、 , 此類 竟依世智辯 ,  $\overline{\phantom{a}}$ 故, 一而 達十 無信之輩 : 正法之人 或現大 隨 類 不 說四諦 佛即 地的 聰 之 , 身 諸大菩薩 , , 不順經 爲 等法, 定 化 作 , 度眾 實是 滿虚 現千 如是 化 , 謂

#### 義貫

本智攝。 應心品· 議之「分身」 故前五識在未成佛前 我二「空」之理 圓明 於修行 最「 亦轉爲成所作智;此後即能於盡未來際 以此五識即使至於佛「果」位「中, 中 初發」起的當下 (化身) 前五識於自識 但依此觀所得之智「惟」 , 一直是有漏的,要等到金剛道後 度脫眾生「息」彼生死「苦輪」 「變」起眞如「相」分, ,五根與五識亦跟著同時 猶自不」得親「詮眞 唯 ,徧十方界, 是「後得 轉 ,第八識的 「成無漏 示現「三類」 智所攝 於眞 乙如體 大 圓鏡智之 而其相 中 不思 性; 非根

## 第二節 第六識頭

### 1. 頌凡情

#### 頌 三性三量通三境 相應心所五十一 三界輪時易 善惡臨時 別 配之 可 知

### 註釋

單指所緣而言。「量」單指能緣而言。第六識又稱意識,或第六意識。 意指第六識於三性、 「三性三量通三境」 :「通」,此頌文以「通」字貫串三性、三量、及三 三量、三境都是通的。 「性」通指境與量;  $\neg$ 境 」,

「三性」: 善性 ,違損之義 一、惡性 , 、無記性。「善」,順益之義,指順於正理 指違於正理 ,損於自他。 「無記」 , 於善惡品 益於自 , 皆 不

無記性 而起, 的第六識 本煩惱 麼 與所 益故 別 若緣無記境時 若第六識緣惡境時,其能緣之心即屬惡性 不屬善 此時第六識便成爲善性 緣之性 若第六識所緣之境是善性時 0 故第六識通於三性:有善性的第六識 名 以及忿 亦即 爲 善 悪 , 通於 ,第六識可起善性 0 ,  $\sqsubseteq$ 亦如是 恨 又云 能 善 記 ` 覆 : 在善或惡項之下 惱等隨煩惱與之相 0 能於此世他世違損故 無記 若第六識所緣境是惡性時 · 若第六識緣善境時 便有信 惡性、 或無記性之念 慚 ;若緣無記境時 ` 成唯識論云: 應而起 有惡性的 愧 , ` 名爲惡。 無貪等善心 , 第六識 , 這時第六 便有貪 則能緣之心 端看它所緣的  $\neg$ , 能 」第六識 能緣之心 ` 於此 所 也有 識 與之 便 瞋 世 即 成 無 相應 爲惡 境是 記性 即屬 屬 他 痴等 的 善 ₩

「三量」:即現量、比量、非量。

現量 量 謂 現眾境 不帶名言 沒有籌度 心 無妄想 分 別 稱 爲 現

- (2)火; 見 今世 比類而知之量 造惡業 比知 • 類似邏輯 來世受苦報 中的 推論 \_ 0 例 如遠見有 烟 比 知有
- (3)非量 境的 l 真實狀 謂 況 心心所在緣境的 稱爲非量; 簡言之 詩候 , 作錯 , 即是錯誤的 謬的 分 別 了 , 別或認 因 此 | 其認 知 知 不 ·合於 所 緣
- 之所 依其運作方式而有五種 以說第六識通於三量 , 因爲依其所緣, 共有以上三種量 0 再者 , 第六 意識
- (1)明了意識 爲明了意識 對於所緣境之好惡 0 - 又稱 此明了意識通於現、比、 「五倶意識 長短 方圓等 0 因爲此識係與前 , 非三量 皆能明了 分別 五 識 似俱時而 進而 起 取 境 , 而 令心 故
- (2)散位 現前 實體之法 夢 之五塵境 獨頭意識 或緣空華 ,然其狀 , 而是獨自散亂 此爲凡夫在散 態 水月等不實之自心現相 , 既非在 禪定中 ` **、**鼠位中 紛雜地遍計現前所沒有的諸法 亦 菲 其意識不與五 :屬夢境 或緣過去、 有 現在 識 如 倶起 想 ` 未來一 非非 , , 例 亦即 如 作 切無 不 稱 爲 Ä

26

亂 獨頭意 識 意識 即通比量及非量 0

- (3)起現行 定中 意 其 工 者是理還是事 識 ` 作 或不淨觀等事  $\sqsubseteq$ 獨 頭 (亦即 0 (沒有起來活 定中 意識 不與前 ·獨頭 都屬於現量境攝 意識係緣定中所觀想之境 獨頭 或觀無常 動 五識中任  $\sqsubseteq$ , 只有意識自己在單 指 何 苦 只有意識單獨 個識倶起) 空、苦集滅道等理 -獨運作 在運作 例 因爲在定中 如觀 , , 佛相 故稱爲 而 此時 沒 好 有 , 其他 前 不論其所 「定中 觀淨 五 識 識 參與 土莊 獨頭 都不 觀
- (4)於夢中自心所現的境界 夢中獨頭意識 人於睡夢之中,前五 ,這純粹屬於非量 識 亦不起現行 此 時第六 識 單 獨 緣

,

(5)狂亂 於五 根中狂亂而起 獨頭意識 瘋狂之人、 , 意識起而緣之 或患熱病 , 此唯是意識徧計之非量 `` 或用迷幻藥等者 , 其 心 所 緣之境

由是可 三境 知 略釋如下 第六識不論其作用之情狀如 何 皆通於 現 非」三量

## (1)性境 有實質之境

- (2)獨影境 無實質之境 如空華 水月等境
- (3)帶質境 有本質之境 介於性境與獨影境之間 , 故稱爲帶質境 , 係以心緣心 或以心緣色 而 間 接帶

三境 的解釋詳如上說

知了 大 此 顯 謂 知而言 若入聖位 因此凡夫冢生處於三界受輪轉時 以第六識功能顯勝 「三界輪時易可知 很容易: 由 於凡夫在三界中造善、 被覺察到 , 不入三界輪轉時 ᆫ ; 這尤其是指相 通於三性 「三界」 造惡時都要依賴此第六識 ,第六識的行相轉爲微細 三量 此第六識最容易了 欲界 對於第七及第 、三境 色界 故能造作 無色 八識之行 故 知 界 便不是那 0 , (看得出 種 因此 相幽 種業 輪 此 隱 識之 麼粗 來 ` 微 行相 顯易 用强 轉 意

相應心所五十一  $\blacksquare$ 與第六 識 相 應的 心 所 最 多 所 有 的 五十 心 所

### 應 0 相應 \_ 有五

- 謂 心王與 心 所 同 時起 ;  $\neg$ 同 時 起 是相 應最重要的意義
- 依 心王與心 所的 所 依根 爲 同 個 0
- 緣 心王與心所同 \_\_ 所緣境 0
- (4)行 心王與心所的 現 比 非三量之行 柏 同
- 事 心王與心所皆各 有自證分體事

## 心所」 有三義

- (1)恆依 心起: 因爲 心所 必須要依於心王才能生起
- (2)與心相應: 若不與心 王相應 就不能稱爲 心 所
- 繋屬於心: 心如主 心所如其僕從
- 有五十 故  $\neg$ 心王」 屬於心之「 個 即 八種識; 所有」 分爲六大類 「心所 故稱 心 又稱 有 心所有 法 簡 稱 法 0 心 心 王是體 所 或  $\neg$ , 心所 心所是心 法 王 的 心 所 作 法共 用

### (1)<u>Fi</u>. 徧 行 作意 想 思

- (2)<u>F</u>i. 別境 欲 勝 念 定 慧 0
- (3)不害 善 信 無貪 ` 無 瞋 無癡 精進 ` 輕 安 不 放 逸 行
- (4)**六煩惱** 貪 瞋 癡 ` 慢 疑 ` 惡見

0

- (5)二十隨煩 掉舉 惱 昏沈 ` 忿 不信 懈怠 覆 惱 放逸、 嫉 失念 慳 誑 散 亂 諂 不正 害 知 ` 無
- (6) 四不定-悔 睡 、 尋 伺

P.92) 廣大」 第六識與這一 0 附 切心所 及 , 關於五十一心 (總共五十一 所 個 , 請 參閱拙 全都能相 作 大乘 應 百 , 可 法 見這第六識的 明門 |論今註 Ρ. 23~ 神通

應 但它的善惡性 善惡臨時別配之」 , 卻要看它在緣境的 ・此謂雖然第六識可 當 時 根 徧 據 緣 其相 切 應 的 且 與 心 所 切 善惡等: 心 所法都相

再臨時依現況而決定。

### 義貫

「二量」皆 三境」 第六識之性 攝 ; |爲善 由於第六識最爲明利 惡、 無記「三性」都有; , 故能 「通」緣性境、 其所緣之境界爲現 獨影境 ` 與帶 比 質境 `

不是那麼明顯  $\neg$ 輪」轉造業「 以第六識 、易可覺知 能 時」 造 作各種 此識是最 業 行  $\neg$ 相 易可 明顯  $\sqsubseteq$ 覺 `  $\neg$ 功 知 能 殊勝 的 , (而其他諸識 故 凡夫於 「三界 的行 相就  $\sqsubseteq$ 中

則全部 即成惡性 之性而各 善善 至於與第六識「相應」 的六類「 「 惡 」 別配之」 五 十 一 或無記性 亦即 個 則須到 同時 心所皆與之相應 第六識緣善心所時 倶起  $\neg$ 臨 同 緣境之「時」 依 同緣 然而第六識之性究竟是屬 即成善性 ` 同行 , 才依據其相 的 若緣惡心 心 所 應心所 於

#### 頌 動身發語 性界受三恆 獨 轉 爲 易 最 引 根 隨 信 能 等總 招 業 相 牽 連

### 註釋

中, 與善 善心 常常轉變 所相連, ` 性界受三恆轉易」 惡相連, 則爲善性; 0 易」 而與編行 變也 : 若與根本煩惱  $\neg$ 別境等相連 性 指善 , 隨煩惱相連, ` 便成無記性 惡 ` 無記三性 0 則爲惡性; 因此說第六識在三性 0 謂第六識若與信等 或有時 並不

在三界中也是常常改變的 指三界。 第六識有時緣欲界 , 有 時緣色 界 有 時 緣無 色界 故第六識

# 受」,指五受:

- ⑴苦受——領納違境,逼迫身心,稱爲苦受
- ②樂受——領納順境,身心愉悅,稱爲樂受。

- ③ 捨受——領納中性境,不苦不樂,稱爲捨受。
- (4) 憂受 長、 細 密, 此爲從 容易令人受困 苦受中再分出 • 「憂」並非 很 强大的 苦 但是它的 行 相 深
- (5)喜受 此爲從樂受中再分出;樂受之强烈 而 且 短暫者 稱爲喜受

第六識在五受中也是常常轉變的;故地藏經中說 : 一切衆生性識不定。

連 一起, 惡見六大煩惱 而成善性或惡性等。 謂第六識與六根本煩惱、二十隨煩惱、及信等十一善心所,總是相連在 根隨信等總相 随 」 :連」: 指二十隨煩惱 根」 指根本煩惱 0 「信等」 , 即貪 指十一 ` 瞋 個善心所 ` 慢 0 疑 總相

動身發語 最强有力。 也就是, 獨爲最」 在造善造惡方面,第六識之功能强於其他諸識 謂第六識在發動身 動身 ` , 語二業的 驅動身業 力用上 0 發語 識中 發起 語 此 識最

引滿能招業力牽」 引 即引業 謂能招第八識 牽引 5異熟果 稱

爲引業 0 謂第六識所造之引業與滿業, 0  $\neg$  $\sqsubseteq$ 爲 滿業。 謂能招前六識 能招感異熟果, 滿異熟果 牽引眾生,生於六道 稱爲滿業。  $\neg$ 

### 義貫

加 成 其善 喜、 根」本煩惱 第六識在 捨五 惡性 善 受 二 十 **「** 這 ` 無 Ξ 記三 隨 \_ 煩惱 類法中  $\neg$ 性  $\sqsubseteq$ ` 及  $\neg$  $\neg$ 信 等 欲 恆 • 常 **一** 十 色 ` 轉 一善心 無色三「 變改 所 界 易 總 \_ 以 及苦 0 是「相連」 第六識與 `

報之「力」 為最 第六識於驅 1.」强勝 則能 牽 動身 其所造之「 引眾生  $\sqsubseteq$ 業 ` 引」業與「 生於六道 發 \_ 起  $\neg$ 滿 語 業「 業之力用 能招 方 感 面 異 (熟果 其 中 此 識

## 2 • 頌無漏

#### 頌 發起 遠行 地後 初 心 純 歡 喜 無 地 漏 觀 俱 察 生 猶 員 自 明 現 照 大 纏 眠

### 註釋

第六識爲 則指歡喜地的 此地中 初心 智 是在菩薩登歡喜地的初心之時 中最先轉成的 「發起初心歡喜地」: 妙觀察智 最初見道, 以每一地中都有入、住、 初心 ( 菩薩剛入初地時之境界 ) , 以於菩薩初 故稱爲「發起 初見眞如本性 「發起」, 地 0 \_ 見眞如本 也因此可知 出三心, ,故大歡喜, 0 指第六識轉爲妙觀察智 歡喜地 性 0 故初入地時稱爲 此句謂 , \_ 要到 名歡喜地, 頓離 ,即菩薩之初 初 : 切見 地菩薩位 第六識發起 又稱 「初 , 因 心 地 時 爲 爲 切 妙觀 見道 分 , 此智是在 \_ • 別 才 以 (菩薩 在此 位 能轉 察智 0

間 六識的妄想心都息止 此即爲轉 第六識成 妙 唯依 觀察智之境界。 於眞 如 , 故能依於眞如之眞見 , 來觀察 切 世 出 世

我執 第六 惱纏繞不去 種 眠伏於 子與現行 識 與「 **俱生猶自現纏眠** 的  $\neg$ 倶生法 心 , 中故 故稱 別我 依然顯現出來 爲 執 執 此謂 纏  $\sqsubseteq$  $\vdash$ 仍在 與  $\vdash$ 0  $\neg$ : 眠」 此時雖然分 分別法執 0 俱生 仍未斷除 現」 即 二雖斷 煩惱習氣種 , , 現出 指俱 別的我法二執 生我 0 故  $\neg$ 子 纏 執 不 -再妄想 與俱  $\sqsubseteq$ 已 以煩 斷 即 生 現行 分別 法執 惱 但 種 倶 子 煩 0 惱 生 謂 , , 的 猶 登 , 我 如 以 其 初 現行煩 法 睡 地  $\neg$ 眠 俱生 後 執

第二地至第七地 地時之轉智 漏 起 「遠行地 在此之前都仍是有漏的 至於等覺 爲 後純  $\neg$ 0 無漏 爲 下品轉智  $\neg$ 純無漏  $\neg$ 中品  $\vdash$ : 轉  $\neg$ 0 智 遠行地」 因爲轉智 , 仍有俱生之我  $\sqsubseteq$ 謂第六識要到菩薩第 伏 轉識爲智) 即菩薩第七地 斷 ` 法二執之種 俱生之我法二 分爲上 0 地起  $\neg$ ` ` 執 現 中 才 下三品 能轉成 指 從第 爲 眠 有 漏 純 無 初 地

第八地至等覺 , 「上品轉智」 ,才登於最極 ,轉成無漏

圓滿 明淨 觀察圓明照大千」: ` 普照大千世界,而隨應說法度眾生 由於第六識已成就上品轉智 純是無漏 故 能

### 義貫

第六識之分別我法二執雖斷 (現行) 第六識轉 與  $\neg$ 而 眠」伏(種子)存在 發起」 妙觀察智時 然其「俱生」之我法二執「猶自現」 ,尙未斷除,是爲下品 爲在菩薩登於  $\neg$ 初 心歡喜地 轉智 出 有  $\neg$ 纏

 $\neg$ 無漏 菩薩第七 明 是爲上品轉智 「遠行地後」 普一 照大千」世界 的第八地至於等覺, 由於已經成就純無漏的上品轉智 而隨應現身說法度眾生 在這段期 間 第六 故能 觀察

# 第三節 第七識頌

## 1 • 頌凡情

### 頌 帶質有覆通情 八大徧行 別境慧 本 隨緣執 貧癡 我見 我量 慢相 爲 非 隨

### 註釋

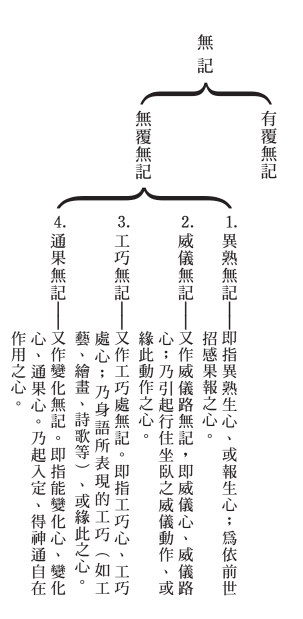
質的境) 「帶質有覆通情本」: 0 「有覆」 即有覆無記性 「帶質」 , 謂第七識所緣之境只有帶質境(含有塵 爲兩種無記性之一; 蓋「 無記 有兩

有覆無記 覆聖道、 遮蔽心性 以其是無記性(非善非惡) , 故仍屬 不淨 法。 故 不會引生異熟果 但 卻 會蓋

識 規 矩頌義 實 38

(2)無覆 並 無記 不屬於不淨法 -又稱淨 無記 , 即 純 粹之無記性 , 以其不覆聖道 ` 不蔽 心 性

欲界 的 無覆無記」又有 四 種 0 今總將 無記 性 表列 如 下



本質故 分的所 之心 換言之, 中間變起相分 「通情本 , 緣 , 故稱 其恆 即第七識我執的妄情, 境 <u>ـ</u> ; 這是解 爲 第 起執 , 即帶  $\neg$ 七 本 識 故 釋第七 有第 見分念念緣此第 , 故 0 八識見分的 稱 以第七識的 識 爲 的帶質境的  $\neg$ 和第 情  $\sqsubseteq$ 記能緣之 八識的見分本質相通 本質 0 、識見分 本 , 故稱帶質  $\neg$  $\vdash$ 情執 , , 指第八 並 」,指第七識的見分 一執爲我  $\sqsubseteq$ , , 緣第 識 因此 的 , 八識本 而此第 稱 見 爲 分  $\neg$ , 質 是第 通 、識見 情 的 , 乃能緣 七 本 見 分是 識見 分  $\sqsubseteq$ ,

是爲 **鴻非量**;  $\neg$ 執我」 隨緣執我量爲非」: 因爲非我計我,故是非量 , 第七識恆妄執第八識的  $\neg$ 隨緣 **,** 隨其所緣;第七識所緣者即第八識 見分爲我。 「量爲 非  $\sqsubseteq$ 謂這妄執之量 之見

八大徧行別境慧」:這是指出與第七識相應的 心 所 共有三類 :

- (1)大して 不正 知 這八 即八大隨煩 大隨煩惱全都與第七識相 惱 掉舉 ` 昏沈 ` 應 不信 0 ` 怠 ` 放逸 ` 失念 ` 散
- (2)行 即五 徧行 心所: 作意 ` 觸 、 受 ` 想 思 0 這五徧 行 心 所全都 齟

第七識相應。

- 我見 (3)「別境慧」 「貪癡我見慢相隨」:此謂與第七識相應的根本煩惱 我慢四個 。茲略述於下 ,在別境中 只有一個「慧心所 」是與第七識 則爲 : 我貪 相 應的 我 癡
- (1)我貪 緣內外 我貪 八識計 亦名「我愛」 爲內我之貪愛 --即是貪愛 其貪心所偏重於對適意的 ,對於所執的 爲與前六識  $\neg$ 的貪心 我 境緣而言;  $\sqsubseteq$ (第八識之見 所同類;但不同 而第七識的 分) 貪心所 的 是: 心 生 一愛著 前六識係兼 則是只對第
- (2)我癡 前項「我貪」之因 本無實我 又稱無明 , 卻執其所妄計之我爲實 , 爲迷惑事理與缺乏智慧之謂 , 因而 迷於無我之理 0 指第七識不了 0 故此「 我 第八之體 凝」 實是
- (3)我見 我見」是以見惑中 -謂第七識不了 的 第八識本非是我 薩迦耶 見 , 有身見) 而 對它起「 爲主 我 之見 稱 爲 我 見

(4)人來得重要、了不起;這就是凡夫人的我慢心在作祟。 0 (因爲凡夫人之性,皆是有我、 第七識由執第八識爲我,遂恃此 皆是自我中心 「我」而起慢心 且 驕矜自大, 「 我  $\sqsubseteq$ 定比他 凌犯

我而起 與第七識相 育」 應的這四大煩惱 , 因迷我而 起「癡」, (我貪、我癡、我見 因執我而起「見」, 我慢) 因恃我而起「 簡言之即是: 慢 因計

### 義貫

七識之相分是屬於眞帶質 相分是「通」於其見分之「情」執 ;第七識之性在 第七識所 緣之境 三性之中屬於 在三境中 ·屬於 並含帶著第八識的見分之「本」  $\neg$ 有覆」 帶質」境 的無記性 (因爲它帶有第 由於第七識自所變現的 八識見分 質 , 故第 的 本

量爲非」量 第七識恆「隨」 ( 因爲第八識的見分乃第八識之所變現 其所「 緣 而妄「執 」的第八識之見分爲 並非真我) 「 我 故 其

與第七識 應的 心所法計有:  $\neg$ 八大」 隨 煩 惱 掉 舉 昏 沈 不 信

煩惱則: 第七 思 識 放 有 但 逸 相隨 四 ` 個 五. 失 : 念 的 我 別 ` 境 貪  $\sqsubseteq$ 亂 中 \_ 只有 不正 我  $\neg$ 知 慧 癡 **\_** 我見」 心所是與之相 五. 「徧行 與我 \_ 心 應的 「 慢 所 \_ • 作意 與第 這 七識 四 ` 煩 相 ` 惱 應的 受 總 ` 是與 根本

### 詮論

第七識 又名末 那識 • 又名意 或意識 或第七意識 等

#### 頌 恆 四 惑 審 思 量 相 我 應 相 起 隨 六 有 轉 情 呼 日 夜 爲染淨依 鎭 迷

### 註釋

量 恆審思量我相隨 且 恆 常 隨著第 八識  $\blacksquare$ 的 見分 這 句 頌 執之爲我 文是闡 述 成 第七 唯 識論 識 的 云 自 性 與行 相 都是 思量 爲性  $\neg$ 思

在 者 故 審 斯  $\neg$ 末那 思 兼釋 者 於 (其) 0 共有四種差別 量所 思慮度量 ,  $\neg$ 由是 ご這個 恆 所 自性 審」 執 立(之) 可 也 的 故, 別名的解釋 雙顯此識 知第七識的 ,  $\neg$ 別名 頑 即復用彼爲行相故 我相 恆 其所思慮度量的對象,  $\sqsubseteq$ 之 , , 恆常; 能審思量名末那故 行相主要是思量 即使到 自性行相 (在)  $\neg$ 審 未轉依位 (其自性是思量 , 已轉依位,亦 審察。 因爲第七) 主要是我相 故又稱爲思量識 (因此就 (未轉識 諸識 的思量功能 (轉而 以 其行 爲智之前 意 第七識 -(末那識 能審思量 相 0 也是思量 審思量無我相 的 又 , 第七 爲 思量之特點 , 以 ட (恆審分 思量」 來當 識 以 思量 0 作 恆 由

- (1)體爲我 恆而不審 : 此指第八 識 , 因第 八 識 體是恆常不 斷 的 , 然而它並不 執 自 體 或它
- (2)審而不恆 是念念生 滅 : 的 此指第六 識 , 因 第六 識 雖 亦 審思 有 我 , 但 卻 不 恆 常 因 [爲第六 識

- (3)不審不恆 : 此指前 <u>Fi.</u> 識 前五識既非恆常 亦 不審思而計 我
- (4) 我以 |阿難 思量爲我 恆 **|**所計 心 審 窮 以 尋逐 很像 「能 此指第七 推者 笛卡爾的 即能推者 [] 爲心 末那 識  $\neg$ 我思故 ; 我將 於此 因末 經 我 那識恆 爲 中 心 在 阿難云: 常審思第八之見分爲我 在此 執能思者爲我 |阿 難 所說 如來現今徵 的 ; 亦是楞 推 0 嚴經 所在 (這 即 是審 中 恆 , 而

無時或斷 我相隨 謂 與所 計 執 的  $\neg$ 我  $\sqsubseteq$ 相 隨 指 第 七 識 始 終 執 第 八 識之見 分 爲 我

成 間 自 我 自我 如言 有情 因此鎭日裡都是智昏情迷 中  $\neg$ 鎭 心 日 日 夜  $\sqsubseteq$ 鎮 因 香迷 而日夜追逐五欲六 「鎭日 價  $\neg$ 有 , 即 整 塵的 日 即 • 眾生 全天候 目的 , 都是爲了滿 0 昏迷」 常 足這虛妄計 長 計 執 表 示 我 長 執 的 故

四惑八大相應起」 四惑 , 我 貪 ` 我 癡 我 見 我慢 0  $\neg$ 大

大隨煩惱 相應而起 0 起 稱爲  $\neg$ 起。 我 執 因第 中 七識總是有這四 個 以我相爲本的 本惑 根 本

成恆思 是前 念念成染 七識 故 爲 爲 0 六識的染淨 識 在有漏位時 其染淨依 六轉呼爲染淨依 當作  $\neg$ 而前六識於染淨位中 無我 若第七識 而 展轉生出 , 的淨 依 不論在染法 染淨依 內常執我 (成爲染法或成爲淨 入於無漏  $\blacksquare$ , 也因 故稱爲轉識 「六轉 中或淨法中 顯揚聖教論云 而 且常與四本惑 必以第七識爲所 轉染成淨時 令依於第七識的前  $\sqsubseteq$ 0 法的所 前七識 六轉 第七識總是前六識之所依 識 : 依) 依根 它便由原來的恆思 八隨惑相應, 亦 , 如 即 六識 是 前 知 六 因此對前六識 此 念念 識 稱爲 意 , 故令所 七轉識 成淨 因爲 前  $\neg$ 我 依 而 六 故 通染不 又, 說第 的前 言 識 係 呼 六識 末那 以第 依 轉 染

### 義貫

第七識 恆 **\_** 常  $\neg$ 審 \_ 察  $\neg$ 思量  $\sqsubseteq$ 第 識 的 見分爲  $\neg$ 我 且 始終與此妄

夜 亂 兀 的 馳逐塵 呼 我 ` 不正 根本 」這第七識 相  $\neg$ 知) 境  $\neg$ 相 惑」及 隨 恆常與第七識「相應」而「起」故  $\sqsubseteq$ 鎮 「爲」其「染淨」之所「依」 日智 「八大」隨惑 無時 暫捨 「昏」情 (掉舉、 切 迷」 有 情 昏沈、不信 」爲滿足此虛妄之自我 不能自拔 「六轉」 ` 0 懈怠、 由於 識 貪 放逸 ` (前六識) , ` 失念、 見 而 ` 即 慢 日

## 2 · 頌聖果

#### 頌 極喜初心 如 來現起他受用 平 等 性 無 地 功 菩 用 薩 行 我 所 被 恆 機 摧

### 註釋

因位中,也就是在菩薩位中。菩薩在入 能捨對我相的執著, 即平等性智。 心 亦 生空或 即  $\sqsubseteq$ 菩薩初地 ,即「入、住、  $\neg$ 極喜初心平等性」 人空 謂第七識於菩薩 , , 即無 又名歡喜地 我相 而轉爲平等性智 出」三心 : 這句頌第七識的下品 ; 但一直要到 中的 初地之初心時 以初 入 見眞 0 故說: 初地 初地之前 一心 如 , , 故 破 以見眞如平等 「六七因中轉 也就是初入地時 , [轉智。 除 生大歡 分別的 以第六識作  $\neg$ 喜 極喜」 我執 , 故  $\sqsubseteq$ , 諸法無我故 0 稱極 法執二障  $\neg$ 空觀 平 等 因 喜 中 極 喜地 0  $\neg$ 觀 即 便 初 因

全未破故 此平等性 智方得現前 只得證下品 轉智 故說 分 別二障極喜 無  $\sqsubseteq$ 0 然而 因 . 爲 俱生的 我 法二 執

除 第七 法空  $\neg$ 遠行 無功用行我恆摧」 地 次 」的無功用行 斷 除第六識 · 這是頌第七識的 與第七識 0 從第二地起至第六地 的 俱生我 中品 法二執 轉 作 0 故說 法雙 無 功 っ 六 空觀 用行 七  $\sqsubseteq$ **俱生** 觀 人空 這 地 裏指 地

相 識 「摧 「我恆 的執著 因爲仍有俱生法執尚未斷除故 破 , 方永遠斷除 斷除  $\neg$ 我 0 謂 **倶生我執** 直到第七 即 我 相 地的 , 指第七識之俱 故說 無功用行  $\neg$ 我恆摧 生我 破除第七 0 執 以上爲中品 識 對 恆 藏識 轉 2智之行 永 第八 遠

得下 地無 轉智 如來現起他受用」 功 斷分別 用 行 我執 斷俱生我執 · 這是頌第七識的 從第二地到第六 於是得 中 品品 地 上品 轉智 智 修 人我雙空 此位 0 在 則 初 爲 觀 地 時 , 品 斷 分 生空 別 法執 0 如

來現起 俱生 法執斷 盡 謂行者修到與如來同證的究竟位 平等性智方得圓滿現起 中 , 切煩惱障 與所 知 障都 斷 除

他受用 法身  $\blacksquare$ 報身 , 指 如來的他受用身, 化身 依瑜 伽 師地論則爲 爲如來的三身之一 0 如 來三身 依 池

- (1)自性身: 亦即是法身 以諸佛如來具無邊眞常 功德 達 切法 平 · 等 實
- ② 受用身。又分爲二種:
- 自受用 法樂 身 諸 佛 如 來修習無量福慧 , 起無邊真實功德 恆自受用 廣大
- b. 他受用 十地大菩薩眾顯 身 諸佛 **現大神** 如 來由平等智 通 , 開 示無上妙法 示現微 功 德身 居 純 淨 土 , 爲 住
- (3)變化身 未登地諸菩薩眾及二乘等 -諸佛如來以不思議 , 乘其機宜 神 力 變現無量 , 現通說法 隨 類 化 身 淨 穢 土 爲

爲等流 等流 是佛 , 相之身; 以及隨眾生類 身 據密教大 身 0 因爲 顯教 日經 等流 的 ` , 身」 示同其相之身 「變化 則大日如來有 則爲佛隨九 身 這 0 界眾生 詞中, 而密教則將這兩種分開來 四種法身」: 表示佛所變化之身 , 而示 現等同其流 自性身、 受用身 包含仍 類之變化身 : 變化 ` 現佛 變化 身 仍 相之 身、 稱

猶之以蠡測海 根 知三身四 妄造無間重罪 智慧之人 彼等妄人, , , 邈不可得 爲佛 切莫聽 自心不敬 可悲可愍 累劫勤苦修行所證之不可思議 信 0 末世愚 不淨 有智之人當知其二障深重 , 癡之妄人 妄欲以凡夫有限 謗佛果功德 功德 有漏之知見 , 雖云學佛 , 因 言此是將 此 , , 不惴 而 而實謗 蠡 佛 測 贅言 佛 佛毀 智 神 格 有

起的 十地菩薩所 他受用身 被機」 其所含蓋之機宜 :  $\neg$ 被 , 含攝 爲第十  $\neg$ 地的 機 大菩薩 根機 當 機 此 謂 所 現

### 義貫

第七 破 永不再生起 修斷俱生我執 識方得初轉爲 於菩薩初地 ,此爲中品轉智 極喜」 平等性」 此時方令第七識所執 地之「 智 初 心 此爲下品 中 的 修斷分 倶生 轉智  $\neg$ 0 別我 我」 到第七 相 法二 地  $\neg$ 恆 的 執 久被 無功用行 而 在此時  $\neg$ 摧

品 圓滿 轉智之相 從第八地起直至 於是得  $\neg$ 現起」  $\neg$ 如 來」 種種 地究竟位  $\neg$ 他受用 中 <u>\_</u> 身 俱生法執才 , 居於 純淨土 斷 盡 現通說 , 到 此平等性 法 0 此 爲上 |智方

境界 十地 如 來現大身 的  $\neg$ 菩薩 爲彼 開示 眾 微妙大 是 佛 法 如 來 , 令彼受用 現他受用身說法的 無上法樂 悟 所 被 如 來所行 之當

# 第四節 第八識頭

## 1 • 頌凡情

#### 頌 性 惟無 乘不了 覆 因迷 Ŧî. 徧 執 行 界 由 此 地 能 隨 興論 他業 力生 主 一静

### 註釋

作意 善、 心所 非惡, 0  $\neg$ 惟 性惟無覆五徧行 受、 也非有覆 想、 與唯同 思。 , 而是無覆 只是。 : 這句頌是顯示與第八識 的  $\neg$ 無記性 無覆」 , , 指無覆 而與其相應的 無記 相應的 ; 謂第 心所 心所 八識之性 , , 只有五 只有五個徧行 漏行 , 爲非 :

界地隨他業力生」  $\neg$ 界 三界 0  $\neg$ 地 九 地 0  $\neg$ 隨他業力生

於五趣之中 謂第八識爲異熟果之總報主 , 而第八識本身自己卻絲毫作不了主。 ,於三界九地中 , 任 隨他夙世  $\neg$ 引業」之力而受生

斷 此指二乘迷執第六識爲能受熏持種 完全明了 故實不能受熏持種 切種子如瀑流 二乘不了因迷執」: , 或了悟。 此謂二乘之人由於智淺,故不能了 ,我於凡愚不開 亦非異熟之總報主。 「二乘」,聲聞乘與緣覺乘 , 而不了第六識乃「 演,恐彼分別執爲我 解深密經云: 審 悟此藏識 0 丽  $\neg$ 0 不了 非恆 冏 陀 那 迷執 以其有間 識甚深

本論主爲破二乘之迷執,故依理而提出議論 由此能興論主諍」 :「論主」,指此頌文之論主, 即玄奘大師 本人 謂

### 義貫

記性 第八識之「 ;與第八識相應的心所只有 性 屬 於非善、 非惡 「五徧行 ` 亦 」心所 非有覆無記 (作意 故 觸 惟 受 是 想  $\neg$ 無覆 思) 無

八識於三「界」九「 地 中但任「 隨他」 夙世善惡引 「業」之「力 上牽

識 規 矩 領義貫 54

引而受「生」輪轉於五趣。

 $\neg$ 因 」而起「 二乘」之人以 理而與之「諍」 迷執」 淺 誤以第六識爲能受熏持 辨而破斥之。 智而 「不了」此第八識才真正是眾生異熟果之總報主 種 0  $\neg$ 由此」 因緣  $\neg$ 能興 論 ,

### 詮論

境等 爲何第 心所相應?曰 八識不能與別 (因爲第八識與別境之性) 境等心所 相應 ?成唯識論云: 互相違故  $\neg$ 。謂: 如何此 識非 與  $\overline{\phantom{a}}$ 別

- (-)欲 (爲)任(運於 (之性爲於) **①** 業, 希望 (獲得的) (且)無所希望, 所樂事 (上運) (故第八識不與欲心所 轉 ; (但) 此 相應 第
- (二) 勝解 (之性爲於) 無所印持, (不印持決定任何法,故第八識不與勝解心所相應) 印持決定事 (上)轉; (但) 此第八識 (之性別) 床
- (三) 念(之性爲 昧劣 ) 的  $\overline{\phantom{a}}$ 唯明記 <u>且</u> (及在)曾習事(上) 不能明記, (故第八識不與念心所相應 轉 • (但) 此 (第八 之性

(四) 那 定 (之性 (間即 爲 別緣 能令心專注一境; (他法) (故第八識不與定心所相應) (但) 此識 (第八識 0 則) 任運 在 刹

(五) 記之)異熟性(於法無簡擇性) 慧 故 (之性) , (且) 定非異熟 (然而)惡作 唯簡擇 , (悔)等四 (於) , (故第) 得等事 八識不與慧心所相應) (不定心所雖是) 故 (上)轉; , (與) 善 (但) **及** 無記性者, 此 染污等 (第八 但 法) 識唯是 因 有間斷 亦 不相 無

### 頌 浩浩三藏 受熏持種 根身器 不 可 窮 淵 去 深 後來先作主 七 浪境 爲 風

### 註釋

之能藏 浩浩三藏不可窮」 所藏 ` 執藏三義  $\neg$ 浩浩 , 茲略 釋 , 如下 形容第 識 深廣 猶 如 大海 「三藏 指

- (1)能藏 能藏  $\sqsubseteq$ 是依第八 第 識 識 本身的 能 執 • 能藏 持 種  $\vdash$ **冢生無量劫** 功 能而言 來 所 作之一 切善惡 種 子 是故
- (2)識能受前七 這是指第 l 識 之 熏 習 八識 , 「受熏 而 成就善惡種子 的 功能 是從前 七 識 的 立 場 來 看 的 因 第 八
- (3)執藏 故稱 又稱我愛執  $\neg$ 執藏 藏 , 專指第七識念念 執 第 八 識爲 我 心 生貪 愛 執 持 不

文, 第 八識主要的三種性能: 八識以有此 漢語之義爲 「三藏 「藏 こ之義  $\sqsubseteq$ 持種 , 故 以第八識 ` , 受熏 故稱爲 又稱 被執爲我  $\neg$ 阿  $\neg$ 賴 藏 識し 耶 識 0  $\sqsubseteq$ 0 簡言之 阿 賴 , 此 「三藏 Alaya)  $\sqsubseteq$ 即 爲梵 是第

 $\neg$ 不可窮 , 以第八識深廣如大海 故除如來外 無人能窮其邊際

浪 這是將第八識比 楞 淵深七浪境爲風 伽 經經 云 喻作大海水  $\neg$ 如海遇風緣  $\blacksquare$ : 淵深 , 而七轉識即是 起種種波浪 謂第八識  $\neg$ 其深 現 前 識海 如 作 淵 用 中所起之「 0 轉 七浪 有間 識 浪 時

藏識 海 亦然 境界風 所擊 恆起諸識 浪 現前作用

嚴 相 經 **猶如暴水** 續 亦云 如 : 流 風 (撃暴水 世間諸 , 爲境風所動 有情 , 轉起諸識浪, , ,而起諸識浪 習氣常覆 浪生流不停 心 • 生種種 恆無斷絕時 戲論 , 賴耶 , 末那與意 亦 如是 0 識 無 始 諸習 並 餘

海常住 境爲風 伽 經 亦云: , 境界風所動 **,** 即境界  $\neg$ 譬如巨海浪, 猶 • 如猛 種種諸識浪 風 , 斯由猛風起, 能鼓動藏識 , 騰躍而轉生。 心海生起七識 洪波鼓冥壑, 浪 無有 , 故 斷 境 絕 界 時 風 爲 藏 七 轉 識

識

生起之增上緣

八識 持 所 變現 不但能持 種 「受熏持種根身器 的相 第 分故 八識能 業種 亦能 執 持  $\sqsubseteq$ 內 切善惡業之種子 持  $\neg$ 根 受熏 身  $\sqsubseteq$ ` 外持器 , 第 界 識能受七轉識 , 這是指舊種 , 大 爲 切 之熏 根 0 身  $\neg$ 根身器 ` , 器 而 界 成 就 都 新 i 是八 指第 種

去後來先作主公」  $\neg$ 去後  $\sqsubseteq$ , 於 死 位 時 , 阿 賴 耶 識 最 後

帳的 死 作主公」 0 仍必定是以第 「來先 , \_ 謂 當眾 \_\_ 切 生處於 識爲總報主 生死因緣業果雖非實我實法 「生位 0 故  $\vdash$ 稱 (受生位 「作主公」  $\overline{\phantom{a}}$ 時 , 但法如是故 以 則是 俗語言之 阿 賴 耶最 , 眾 生 的 , 先 是承 來 執 擔總 期生 0

### 義貫

濤 轉識之波「 大海 , 廣濶 此第八識具有 無邊 浪  $\sqsubseteq$ 則 , 依  $\neg$  $\neg$ 浩浩」 不可窮」其際涯; 藏識所現之相分的 無邊之能 藏 其  $\neg$ • (「淵深 境」界「 所藏 • 執  $\sqsubseteq$ 亦不可 爲風 藏的  $\sqsubseteq$  $\neg$ 三藏 測其奧底 鼓 成無 一之功 | 盡之胸 而 湧波 七」 加

爲眾生一期生死之「主」人「 於最「後」  $\neg$ 根身」 識 外持 恆 若於生位「 續  $\neg$  $\neg$ 器」界 受 七轉識 來」受生時 0 當眾生處於死位之際 公」  $\neg$ (總報主) 卻居於最 並 能  $\neg$ 持 , 第八識 先 切法之 於神 因此第八 識 種 離 識係  $\neg$ 去 時居 作

#### 詮 論

修習 盆呢 意 即成爲 覺自 因爲 那就是能於 伽行者在 知道每 心現量」 習氣之新 第八 起心 種 切 楞 時 0 以此了 識 動 念 經 對於 「受熏 心中 育心 知  $\vdash$ 即是修 即有 與「 的 之起心動念 每 俾 持 於 個念 種 唯心識觀」之初門。  $\neg$ 的 念念覺知」之修習 頭 , 都比 道理之後 都會 較能覺知 反熏 , 八識 如此 醒 如是念念 有 熏久 小心 何助

## 2 · 頌聖果

#### 頌 大 員 動 地 無 垢 前 同 纔 時 捨 藏 發 普 金 照十 剛道後異熟空 方塵 刹 中

### 註釋

前 名 於究竟轉智之義 0 我執永伏, 因爲阿賴耶識 不動地前纔捨藏 才能捨去藏識之名。 0 「不動地前 ( 藏識 ) 此下四 無始以來,  $\sqsubseteq$ , 句頌 即是第七遠行地 , 是講第 直被第七識執爲我 八識次第捨假 0  $\neg$ 捨藏」 , ,  $\neg$ 須要到 名 即 捨去藏識之 乃至達 不 動地

問:「爲何說『捨藏識之名』呢?」

法 答 : 但假 名 安立 因爲藏識之名,乃至其能藏 若我執之障銷盡之時 所藏 其 『三藏 執藏之義 ட 之作 用 , 與行 都是無有 亦 實我 皆 盡 ` 實

其名 因此其名乃捨 識 則本自 而不轉其體也 爲 智 圓 然而 成 ; 以其名 0 究其實際 0 故禪宗六祖大師亦云: ட 故知性相二宗所說實完全一 相 亦只轉其假名與妄有之相 用既已轉捨, 『雖六七 則其體亦轉 致 因中轉 **,並無乖隔** , 因八識之體依究 此即所謂轉染爲 五八果上 轉 竟而 淨 轉

共有四種道 位 「金剛 丽 金剛道後」則指在 道後異熟 空上  $\neg$ 「無間道」 金剛道」 一之後的 即無間道 「解脫道」 (聖者入於無間 0 瑜 伽 行 修 者修行 習之 地

- (1)加行道 工作) 又稱方便道 , 即爲求 斷惑 ` 用 以入 於 無間道之前的 前 行  $\overline{\phantom{a}}$ 準備
- (2)無間道 並且由 道 段 起金 於 歌喻定 此修行  $\neg$ 即正式 金剛無 , , 川道」 開始修斷諸惑 以 毫無間斷地便可入於 金剛三昧 ;無間道舊譯爲無礙道 力斷除煩惱種子 (煩惱) 解脫道 而 不爲諸惑所 聖者在. 故 無 間 道 無間道之最後 間 又稱 .隔之無漏 爲 智 階 ;

- (3)解脫 故 脫 無間 道 身  $\sqsubseteq$ 道 -二乘聖者斷惑之後  $\sqsubseteq$ 旨在斷惑 , 而 「 解 即證得眞理 脫道」旨在證眞 ,獲得生死解 。二乘證 脫 解 , 脫 亦 道 即 , 涅 故 槃 得 0
- (4)勝進道 證得無上正 脱身,不得法身 等菩提 大乘聖者於解脫道後 , 故得 , 是故二乘不得起三身,  $\neg$ 法身」 , 更進一 0 經云 步 : 唯佛得法身與解 , 普度眾生 進求 無 上 菩 提 脫 身 而 於 **,** 勝 乘只 進道

藏之義 識 唯識三十頌云: 「異熟」 ,已如上說。此「異熟識 」之義有三:· 第八識有三種  $\neg$ 初阿賴耶識,異熟 名: 回 ` 1賴耶識 切種 0  $\sqsubseteq$ 阿賴耶識 異熟識  $\overline{\phantom{a}}$ 三 藏識 的三 切 種

(1)變異而熟 經過多種 才能成 生根 變異 就 抽枝 因位的種子必須產生改變,其果方 , 總稱 才能成熟爲稻果;故其成熟必須經過許多形 ` 發葉 變異而熟」 開花 ` 最後才能結果 此即是  $\neg$ 異熟」 ; 能成 於其中間 之第 熟 ; 例 義 相與 稻 如 種 稻 功 的 種 形 須 相 早已 經 發

- (2)子當 異時而熟 故稱異時而 故因 下馬上就能成熟爲果; 相與果相 熟,這是「異熟」的第二義 因 \_ 出 與「 現的 果 時 間  $\vdash$ 而冢生的業報 定有異 定不是同時出 , 通常必 因此果相必 現 須隔 , 世, 因 定是異時 相 其報果才  $\vdash$ 滅 後 而 熟  $\neg$ 能 果相 不是種 成 熟
- (3)異類而 熟來說 報 以果報多屬於異類而熟 的三性而言 0 但苦果及樂果本身, 熟 雖然在外相有所變異 此指果與因係不同類 業有善業 卻與第八 惡業 但 識本體一樣, 因與果仍屬於 0 無記業三性; 此與  $\neg$ 變異 洞類 而熟 都是屬於 丽 果報 0  $\sqsubseteq$ 不  $\neg$ 則有苦果與樂果二 異類 同  $\neg$ 無記性」 ,  $\sqsubseteq$ 因 是指 爲 以 的 業與果 變 異而 ; 所

即稱之爲「異熟 的果報之總名 又 異熟 \_ 一詞,舊譯爲果報 此果須依變異而 熟 , 故 ` 異時 第八 識 而 又稱 熟 • 異類而 果報識 熟 0 謂 , 若合乎此三條 依 過去之善惡而

異熟空 \_ , 因爲異熟空時 , 方得 捨 異 熟 識 果報 識  $\overline{\phantom{a}}$ 之名 , 二死永亡 , 入究

竟解脫道。

識係 圓 更不受熏 如 果起 與大 來藏 智 大圓 0 清 圓 , 至於盡未來際無量劫 以其一 無垢 淨眞 一鏡智 無 垢 如之心 同  $\sqsubseteq$ 同 切有 時 時 , 發起 發 即無垢識 漏種子皆已永盡故 , 以其雖曾處生死, , 以相  $\neg$ 大圓 , 梵語爲菴摩 續執持無漏善種 雖亦名爲無垢識  $\sqsubseteq$ , 指大圓 , 故稱爲 而本來無染; 羅識 . 鏡 智 , , 白淨識 得盡未 又譯 , 然實本如來藏妙眞 即 爲 成 來際 今返流還淨 佛 0 白 利樂 淨識  $\neg$ 轉 白淨 切  $\sqsubseteq$ 無垢識 切有 種識爲大 如性 即從證 此 無垢  $\sqsubseteq$ 

梵語 世界無量之諸  $\neg$ 差多羅 普照十方塵刹中」  $\sqsubseteq$ 佛國土 即 國土之義 : 「塵刹 0 謂此 無垢識 , 如微 塵 與大圓鏡智一 一般多的諸 發 佛 剎土 則 能普偏照耀十 0  $\neg$ 刹土」,

### 義貫

此第八識 得  $\neg$ 捨藏 在 菩薩 識 第 冏 八 賴  $\neg$ 耶識 不動地前」 之名 不再名爲藏識) 即於第七遠行 地 0 中 而 至 因  $\neg$ 我執 金剛 永 伏

道後 果報識) **,** 之名 二障之種子永斷 ,而不再受異熟果報,如斯方永斷生死,入於解脫道。 ,而至於第八**「異熟」**識「 空」時 方得捨異熟識

此智一 藏清 圓 中 鏡智 淨 在此之後 真心 發之當下 大作佛事 以其一切有漏種子皆已永斷, ; 此 , 菩薩道行者於成佛之時 大圓鏡 即能「普照十方」世界如微 智與此無垢識係  $\neg$ , 故得成就 即轉捨 同 時  $\neg$ 丽 塵」眾之 切種識之名 發 無垢」之白淨識 者 刹し土 當此 而 識 轉 , 而 即 於其 轉 如來 大

# 八識規矩頌義貫終

- 二〇〇二年五月三十一日完稿
- 二〇〇六年九月四日初校於美國密西根州遍照寺
- 一〇〇八年五月二日二校於美國密西根州遍照寺

沙門釋成觀撰註

# 離合釋法式義實 高灣·大毘盧寺

六

予数即

# **六離合釋法式**

西 四 方 釋 相 違 名 有 , 其六 <u>Fi.</u> ` 種 帶 數 : , 六 依 鄰 主 近 • 0 以 此 持 六 業 種 , 有  $\equiv$ 離 ` 合 有 故 財 ,

取 即 識 初 名 他 依 依 名 故 具二;若單一字名, 主 士 名 者 , 眼 如 , , 所 識 名 謂 依 色 ; 舉 所依爲主;如說 劣 識 故 眼之主 0 如 0 子 即非六 取父名 以表於 眼 釋 識 , 名 識 , 0 以 : 爲 亦 識 不 依 名 · 得 依 主 依 成離 眼 士 • 父取 起 釋 合相 , , 即 子 此 故 名 眼 即

之

分

眼 離 識 合 相 0 餘 者 五. 離 離 合 : 謂 , 準 眼 此 者 是根 應 知 識 者了別 0 合 : 謂 此二合

六

離

승

釋

法

式

體 言 釋 持 能 藏 業者 持業 取含藏用 , , 如說藏識 藏 即 識故 ,識取了別用;此二同一所依 , 識者是體 名爲藏 識 0 藏是業用 故 名持業 用 0 , 亦名 故 能 名 顯 體 同 同 依 依

對 藏 有覺 言 法 有 藏 之 對 論 法 者 者 藏 0 , , 此 者 全取 是 爲 從 本論 覺者 所 他名 有 名 以 得其名 此即 , 亦名有財釋 爲 分取 依 根 , 他 本 對法 如 佛 0 一藏造 陀 如 , 此云 倶舍 , 故 此 覺 非 者 亦 對 名 , 爲 法 即

財 順 言 相 違 者 相 , 違 如 說 爲 眼及耳等 有及與二言 , 各別所 , 非前二 詮 , 釋 皆自爲主 義 通 帶 不 相 有 隨

言帶 是蘊 何處 以 住 住 釋 言 名念 鄰近 近長安 答云 數者 以分取他名 即因談果 | 者 住 爲 答 即是諦 名 依主鄰近。 0 從近爲名,如四念住 復名鄰近 日 長安住 以數顯義 既是鄰近 :長安 ,此全取他名,即有財帶數 即依主帶數 ,復是依主鄰近 0 此用自爲名, 如有人近長安住。有人問言 , 此人非長安,以近長安 ,不同自爲名,無持業義 通於三釋 以全取他處以標 0 如說五逆爲五無 即 。二、有財鄰近 0 以慧爲體 持業帶數 如五蘊 ` , , 間 即是有 諦 以 如 故 慧近 等 , 眼 無間 等 通 0 長 餘 問 六 念 何 五 是 識 處 即

六離 合釋 法

頌曰

通二通三種 用自及用他

六離合釋法式

自他用俱

非

如是六種

釋

式

四

# **六離合釋法式義貫**

沙門釋成觀義貫

# 甲·釋論題

註釋

相違 少有 以此模式 相互關係 釋 複合名詞之法 法式 稱爲 兩個字以 「 六離合釋法式 」:「 帶數等) (例 「離釋」;「合」 推而廣之,則經律論三藏中的複合名詞之闡釋,皆可以此爲體式 是指論文中各引一法作爲格式 如 上 。這種命名法共有六種 主從、體用等) , 故 以此來闡釋這複合名詞更深一 離 離合釋」 ,是指將兩個字合在一 是指將兩個字拆開來 、或兩個字合在一起後產生的現象或結 故稱「六離合釋」 也就是複合名詞的命名之法 (規格型式 層的意涵 起, ,分別解釋 模式 並觀察這兩個字之間 。這複合名詞因 , 稱爲 模範 ,也就是單字 , 亦 樣 合 本 釋 果 是解釋 爲 へ 如 的 至

佛弟子 分別 者及譯者雖皆亡佚 能是因爲太通行了 六離合釋 這 欲深入聞慧者 「六離合式 , 其內容與本論相近 六離合 」在印度佛法及一 然而寬基大師在其所著之大乘法苑義林章卷一中 幾乎成爲約定俗成 釋 當以 \_ 因明學 瞭解此論比較方便; , 因此學佛者應以法爲上,莫作世學考據之妄想 ` 法相 般學術界, ` 人盡皆知的 • 唯識及諸論藏 是很普遍通行的 筆者爲嘉  $\neg$ 常識」之故 益後學 典籍 中 -多用之 知識 , 故 , 特 因此造論 也很可 亦詳述 註 , 之。 因此

上 於作文時的遣詞造句就有相當的幫助。 同 些是會意字 中文文字學中的 假藉 再者 `  $\neg$ \_ 下 六 」爲指示字 4 離合釋法式  $\neg$ 樣 。 :「六書」 我們若懂得這六種造字原理, ;  $\sqsubseteq$ (造字原理) 鈴 ③雙人爲「從」 , 」爲形聲字 進一步言之, 例如: ⑤「考」 <u>从</u> 1 可說是佛法 象形 Щ ` 三人爲 ` 則對文字的原義之認 與「老」爲轉注字 • 指示 的 |||`  $\neg$  $\neg$ 眾 會意 造詞 」爲象形字; 原 **公** 形聲 理 字形 識及 這 2 轉

及知 理 類 疑地可對 相 三字可 音近義 解 法學 那 些法相 爲假藉 同 人若對佛 , 轉相 的 字 原義 法名 注釋 (互相 相 ` 來龍 的 假 , 借 6 「造詞原理 去脈及演伸 或  $\neg$ 借 申 用 與「 , 文  $\sqsubseteq$ 義等 學 六 中 二二字 離合釋法式 皆能有較深刻或深 爲 或 同 音 通假 有所  $\sqsubseteq$ 瞭 0 的認 同樣 則

# 乙·釋論文

## 一 • 總論

論 有 有 得成離合相故 離 財 西方釋名有其六種 合故 四 , 相違 具二; 0 £ 帶 單 數 依主 一字名 六 鄰 近 即 持 0 業 以 此六 釋 種 以 1

### 註釋

法來解釋各種名詞之義理 「西方」 : 即 西域 包括五印度及其鄰近各國 0 在這些國家中 都是用這

從關係, 依主」: 便稱爲依主釋 若二字有主有從 , 而且以主爲首,二字複合 即能 顯示這種主

業用 「持業」 稱爲持 業釋 若二字中 \_\_\_ 是體 ` 是用 ,二字複合 , 即能顯示此 體所 持之

(所有) 「有財」 即是有財釋 ·若二字複合, 能顯示出 是擁有者 (能有) 另一 是被擁 有者

相違 若兩個字之義 ,彼此不相隨順 甚至是相違 即是相違釋

數 帶數」 複合名詞 開頭是數字 即是帶數釋 亦即所謂的 名

鄰近」 若能詮之名近於所詮之法 即稱爲鄰近釋

開 以此六種有離合故」:因爲這六種命名法都是由 (離 或合起來解釋 (合) 兩個字構成 故皆 可分

具二 這六種命名法, 每一 種 都 具有 與 合 兩 釋

法。

即非六釋」:就不屬於這六離合釋 若單一字名  $\neg$ 單  $\sqsubseteq$ 只是。  $\neg$ 字名 以 \_\_ 個字成立的 名 詞

### **新**

與「 合 而 主 之「相故」 若單」以「一 合」的情況 六、 釋,「二、 「西方 鄰近」釋。 持業」釋, 印度及西域) 故」 「以此六種」皆係由兩字以上構成, 此六種中「一一」皆「具」離與合「二」 字」爲「名, 「三、有財」釋, 闡 「釋名」詞 即非」屬此「六」種 四、相違」釋 有其六種」方式 因二字能「 釋 五 種解 以不得成離 帶數」 有離」 釋 。 然

### 一· 別論

## 1 • 依主釋

論 名 起 |依士釋 • 初依主者, 名爲依主;父取子名, 即眼之識 • 此 即分取他名 ,故名眼識;舉眼之主以表於識 謂所依爲主; , 即名依士, 如名「色識 如説 「眼識 所依劣故 0 : 如子 識 取父 依 0 0 亦 眼

### 註釋

眼 是識生起之所依 所依爲主」 ·換句話說 , 識 是能 依, 即是以「 而以所依的根當 能依者」爲次  $\neg$ 主 例  $\sqsubseteq$ 如 主要者 眼 來

稱呼 此癌乃依胃 而生,胃是這個癌生起之所依處,故是依主釋 眼 <u>\_</u> 此二字次序不能倒過來;是爲依主 釋 0 又如  $\neg$ 胃

依主而釋此名 識 塵來識生 舉眼之主以表於識」 即是客:主即不動, , , 稱之爲眼識 塵去識滅; 客有來去:根則不動, :謂表示這識的主人家是誰?是眼根 而根無來去 ,故爲主; 根塵和合因緣 識有來去, 故爲客 而 眼 令識 根是主人 因此 有來

同 如下釋 亦名依 0 士 二 : 謂 「依主 釋  $\sqsubseteq$ 有 時 也 可 稱 作  $\neg$ 依 士 釋 但 內 涵 不 盡 相

爲主 勝,民爲劣, 從 主 <u>۔</u> ه 」之複合名詞 因此「依士釋 分取他 又, 故 士 名 「依 士釋」 者 所  $\neg$  $\neg$ 依的 分 ,民也,含與君相對之義;古時君爲主  $\sqsubseteq$ 即部 即是依於劣者而成之複合名詞 乃與「 , 便與「依主釋」相反 分 0 分取 相 對 若我是主 因爲不是全取 ,是依於 , ,或者說是 「從」 ,民爲從; 表示含有 而非 是  $\neg$ 所 以劣 君爲 依於

的部分之性質。

色識爲「依士釋」之名相 因爲識是勝於塵的 如名色識 \_ , 故若稱  $\sqsubseteq$  $\neg$ 命名 色識 \_ 稱 時 呼 則 0 是依於 例如眼識 較劣的 有時也稱爲 色塵爲主 「色識 而 命 故

這就是依主釋 如子取父名,名爲依主」:若子取父名或母名 , 因爲父勝子劣,依父而名 , 則是依主 如 小 約 翰 或舍利 子

是依 士 釋 父取子名 因爲是依於較劣者而 , 即名依士,所依劣故 命名 \_ · 若父取子名  $\overline{\phantom{a}}$ 如阿毛 的 爹 這便

### 義貫

根而 眼之主」 分  $\neg$ 而 起 命名 提出 第 亦 例 眼根這個主人家  $\neg$ 即」是依於「 如説眼識 「依主」釋「者」  $\sqsubseteq$ 這個複合名詞 眼之識 ` 或主要成分 ,故名」之爲 即是「謂」 , 即表示這個 以「  $\neg$ 以表於」 「眼識」 所依」者「 識 此 <mark>」</mark>是 主 也就是「 爲主」 人家中所  $\neg$ 依 眼

生之「 名 識等 較劣的法之「名」 爲 0 這種命名法便有 「依士」釋,以其「所依」者較  $\sqsubseteq$ 0 依主 釋 例 有 時 如子取父名, 如」將眼識命 亦名依士釋; 「劣故」 名爲依主」 「名」爲 ·此即 部  $\neg$ 釋 色識 「分取 但  $\sqsubseteq$ 如果 \_ 用 或將耳識  $\neg$ 父取子名, 他  $\sqsubseteq$ 命 名爲聲 別 即

論 此二合名眼識 言 離合相者 • 0 離 餘五離合 :謂眼者是根 • 準此應 • 識者了 知 0 別 0 合

### 註釋

「餘五離合」 : 其餘如下的五種釋 皆有離合二種解釋

「準此應知」 : 準 **—** , 依 照。 按照這依主釋一 樣 0  $\neg$ 應 知 可 知

### 義貫

所「言離合相者 其中之 離 即 是  $\neg$ 謂 眼者是根 而  $\neg$ 識 者 是

離合釋 了 別 可 二之義 至於其 知 0 而其 餘五」  $\neg$ 合 種釋 則 亦皆各有 謂 此二 「離合」 字 合名眼識 釋 準此 0 這是依 依主釋的 主 方式

## 2 · 持業釋

業 論 能 顯體 言持業者, • 體能 持業 如 脱藏識 • 藏 即 識 識者是體 故 名爲 • 藏 藏 識 是 業 用 故 用 持

### 註釋

詞之間的體 持業」 與用之關係 這是表示體與用的 , 來成立的 複合名詞 複合名詞 0 也就是說 持 是能持 這種名相是依此二名 0  $\neg$ 

稱持業釋 0 能持者 即是體 , 業用 即是此體之用 0 以能持之體的業用來表示此複名 故

如説藏識 : 例 如 「藏識 這 詞 0 藏識 即第 八識

用來顯其體 而 藏」字則表示是「藏識 識者是體 , 由其體而持其業用 , 藏是業用  $\sqsubseteq$ 的業用 : ,故稱此名相爲持業釋 識  $\blacksquare$ 這個字是表示「 因爲藏識有能藏 藏識」 ` 所藏 這個名 執藏三義 相 的 體 以 ;

藏即識故 ,名爲藏識」 :謂有三藏之用的 ,即是識故 名之爲藏 識

### 義貫

因爲業「用能顯 合名詞爲表示「持業」 這個字「者是」表這個名相的 「藏」之業用的 第二, 所 「言持業」 , 」示其「  $\neg$ 即 釋之法相 是此 體 釋 者」 ,  $\neg$  $\neg$ 體 識 而 本  $\sqsubseteq$ 例 體 體 而 故 如説藏識  $\neg$ 藏 則 名」此識  $\neg$ 能持」其「業」 這個字則 ] 這個 複合詞 爲藏識 表示它「是業用 用 , , 故名」 : 具有三種 中 此複 識

## 論 亦名同依釋:藏取含藏 用 • 識 取 別 用 • 此 同

# 一所依,故名同依也。

### 註釋

爲所依之體相同 將兩個名詞都當作 「同依釋」: , 謂 因此也可稱爲同依釋 :「業用 「持業釋」有時也可作爲 」來看 , 而這兩個名詞的業用都是同依  $\neg$ 同依釋」 來解 0  $\neg$ 個主體 同依 , ; 因

藏的 業用之義 「藏取含藏用 \_ :  $\neg$ 取 **,** 採取 ` 採用 0 例 如  $\neg$ 藏  $\sqsubseteq$ 這個字則 採 取它 的含

識即 了別之義) 「識取了別用」: 故於此 而 釋中  $\neg$ 識 這個字則採取它 便不再以「識」爲主體 **了**別 的 業用 而 之義 「藏」字爲從 以以 唯識 學 中

分 故 此二同一所依 稱爲同依釋 **\_** 這兩 個業用 (含藏與了別 都是依於第八識的 自證

### 義貫

係採 用。 名 持業釋有時 取」 此二」業用乃 同依」釋「 其「含藏 也 可 之業「 同一所依」  $\neg$ 名 用 爲 「同依釋」 之體 而 ,皆是依第八識之自證 「識」字則採 例如藏 識 取 」 其 詞 分 其中  $\neg$ 了 別 一之業 藏 字

## 3 • 有財釋

覺者, 論 言有財者 即有覺之者, , 謂從所有以得其名 名爲覺者, 此 , 即分 如 取他名 佛 0

### 註釋

有財」 : 這是表示擁 有 (所 有權 或  $\neg$ 能有」 與 所 有 的 關係之複

### 合詞。

他命名 從所有以得其名」: 例如下文所說的 「覺者 從」 0 由 又如「 , 富翁 依 他所擁有的東西、  $\sqsubseteq$ 即有富之翁 或性能

有覺之者」:即擁有覺悟之性的人。

擁有者分取其所擁有之性 此即分取他名」: (覺悟) 分し 部分 ,而爲名 0 別的 法 指被擁有者 亦 即

### 義貫

得其名」 「有覺」悟 名 第三, 是爲有財釋 0 之 所「言有財」釋 人「者」 個例子「 故「名爲覺者, 者, 如佛陀」 謂從 其 詞  $\neg$ 此即」是人「分取他」 所」具 「此 一一方譯 「 有 」之物或性 云覺者 , 覺) 即 能 <mark>」</mark> 具 之 以

### 論 如 俱 舍 • 非 對 法 藏 • 對 法 藏 者是 本 論 名

乙·釋論文

### 依 根 亦名 本 對法 有 財釋 藏 造 0 故 此 亦 名 爲 對 法 藏 論 0 此 全 取 他

### 註釋

譯爲藏 讀之敎科書 之要旨皆含攝在內之著作 將說 「二如俱舍」:第二個例子 ` 或含 切有部之書加以論述 , 亦是大小乘共尊的論典 0 俱舍論爲世親菩薩將 故稱爲 , 0 例如俱 世親造此  $\neg$  $\neg$ 舍」 說一 舍 **1論之後** 切有部 0 , 世親於俱舍論中  $\neg$ 倶舍 , 」集大成之論典大毘婆娑論 歷來即 梵文不 成爲相宗學者所必 , 並以批 (Kośa 判之眼

觀之法 毘達磨 的論 非對法藏 , 而這 藏 譯作無比 , 又譯爲 裏的 俱舍論: 對法 法  $\neg$ 阿毘曇藏 大法 是指六足論 的全名爲阿毘達磨倶 ` 對法  $\sqsubseteq$ 或 勝法  $\neg$ 對法藏 發智論 論 含論  $\sqsubseteq$ 0 而 0 , 一婆娑論 對法 阿毘 又譯 達 作  $\sqsubseteq$ 等說 )磨藏 對 爲 法 有 藏  $\vdash$ 切 對 即是三藏 有 向 對 뎨

指後面這第二個含義而言 論之妙義 論 典 所造之論 0 對法 對法藏 且是依 的 寶藏 之 如是妙義所造之論 含藏  $\neg$ , 故俱舍論又稱爲 藏 「對法 , 在此指 \_ 所有 [倶舍論 , 故此 妙義之論。 「對法藏論 論即是 由 於 倶舎論 這裏所說  $\vdash$  $\neg$ 對法之藏 , 意爲 含攝 的 : 六足 有 簡 財 依 於 稱 發智等 對法 對法 即

爲對 法藏本來是指六足 非對法藏 \_ 指 俱舍論本身並非就 發智等論之論藏 是  $\neg$ 對法藏 \_ 闡 發對法之藏 大

「是本論名」:「本論」,指俱舍論。

的 論 ;而這些根本論典亦即 爲依根本對法藏造」 : 「對法藏」 謂俱舍論是依據六足論 (對法藏又稱論藏 發智論等根本論 典所 造

名相爲 論 含 有 故此 以  $\neg$ 對法藏 有財釋 亦名對法藏論  $\sqsubseteq$ 的全部妙義 」而立之名 : 此 故亦可 指俱舍論 以其所具有 0 的妙義之名爲名 亦名 , 又名 0 因 因 此 爲 稱此 倶舍

這些素材全部主要的 本來不是「倶舍論」之名 「全取他性爲名」 他) 爲名 此全取他名 ,完全 : 性質 示 以 然而 而是俱舍論所處理的 自」體爲名 這就不是 乃以它所含攝的性質爲名  $\neg$ 分取他名 , 故說 「全取他名 素材之名 \_ ,而是完全以所 , 完全不 \_ 但 因爲 以自體爲名 倶舍論卻含攝了 擁 對 有 法藏 物 的

### 義貫

論 「對法藏」( 0 之「名」 的一 「藏原指六足 此」係「 第 、論藏 的原因 例 全 取 如俱舍」論 發智等論藏; 所「造」之論 所擁有的 乃 因 「 : 爲 「 他 俱舍論本身本來並 而「對法藏者」之所以成 (具含論係「依」於說一切有部「根本 法之性爲 「故此」倶舍論「亦」 名」  $\neg$ 非 故 爲 即是 「是本論」 得「名爲對法藏 亦名」爲 對法藏 有財 倶舍 山的

## 4 · 相違釋

論 言 爲 主 言相違者, 非前二釋;義通帶數 ,不相隨 順 如説 • 故 日相違 眼及耳」 • 有財 • 爲 有 等 0 , 及」 各別 所詮 • 與山 • 皆自

### 註釋

相隨 順」, 相違」 也就是不相從屬 相違釋 0 這  $\neg$ 平行、 相違」並非指相違背 對等之義 ` 或相反之義 ,而是指 不

間 沒 有依主釋的 眼及耳」 從屬 例 如 「眼及耳」這一 ` 持業釋的「體用」 詞中, 眼與耳是平行 或依士釋的  $\neg$ 勝劣」之關係。 對等 的 兩者之

各別 所 詮 : 詮  $\blacksquare$ 有「能詮 」與「所詮」二者 0 這是指 「名、 句

其所 所詮 亦然 眼 在 \_ 等 詮 爲能 0 ` 者係各別獨立 所指 丽 詮 亦 這 無體用之關係 的 , 對 個 而 與「 象 詞 0 耳 兩 是 `  $\sqsubseteq$ 句  $\neg$ 者之間並 這兩 能詮 • 文 如 個  $\neg$  $\sqsubseteq$ 眼爲體 所指的對象或所  $\neg$ 無從屬關係 能詮之名 而其所指 , 耳爲用」等 的  $\sqsubseteq$  $\neg$ , 例 眼 各自都 要表示的 如 根  $\sqsubseteq$ 0 即是「 眼 因 有 屬於耳」 意義 此  $\neg$ 所詮 , 此二 所詮 , 即 或 能詮之名 的 是  $\sqsubseteq$ 0  $\neg$ 對 所 耳 象 詮 屬於 耳 , 0 其 現  $\sqsubseteq$ 

皆自爲主」 因所詮皆各自獨立 , 故皆各自爲主 不相從屬

行 有 甲 對等之關係。 隨 不相隨順故」 Z 或乙順丙之事 這稱爲 :  $\neg$  $\neg$ 隨 相違釋」  $\sqsubseteq$ 今 , 甲 隨從 之不 0 相 隨 順 `  $\sqsubseteq$ 亦 不相 依順 依 順 只有主從 , 各自爲主 關係 , 時 故 是平 會

及 爲有及與二言」 與」這兩個對等連接詞 :  $\neg$ \_ 二 言 兩 個 詞 , 因 爲 在 此  $\neg$ 釋 中 含 有

非前二釋」 因 此與最前面 的 依 主及持業二 釋 不 同 因 爲 依 主 表

示有主 0 丽 一從關係 相 違釋 持業釋 則是 對 等 表示體用的關係 」的關係 , 故與依主釋及持業釋 其實 一體用  $\sqsubseteq$ 也是主 不 同 從

義通帶數 ` 有 財 \_ : 謂相 違釋 卻 可通於帶數釋及有財釋

### 義貫

釋之「義」 二者是對等關係 各 別 順 第 四 有 , 故日相違 , 卻 所  $\neg$ 可 所詮  $\neg$ 言相違 , 通 二之義  $\sqsubseteq$ 非し 於 因  $\sqsubseteq$  $\neg$ 同於 帶數 爲  $\neg$ 皆 느  $\neg$ 者」  $\sqsubseteq$ 前 含 釋與「有財 各 面 有『 例 所說的依 自爲主」 及 如説 釋  $\neg$ 主及持業 眼 不相統 與』二」 及耳 屬 等 二釋 名 言 不 此二名 柏 但 隨 這 故 表示 詞皆 相 漳

### 詮論

至 平行釋 此處這  $\neg$ 相 , 或許 違釋 會 更直 的  $\neg$ 截 相 清 」二字有 楚 些難 若直接譯爲 對等 甚

#### 5 帶數釋

論 即持業帶數 二諦 言帶數者 等 0 0 £. 以 即是蘊 數顯義 • • 二即是諦 通於三釋 0 0 此 如 用 自 Ŧī. 爲名 蘊 • 1

如 眼等六識 取自他爲 名, 即依主帶數 0

全 如 取他名 説 Ŧī. 遊爲五 即有財帶數 無 間 0 無 間是果 即 因 談 果 此

#### 註釋

帶數 名詞中帶有 (含有 數字。

通於三釋」 : 即這帶數釋可通用於三種釋: 依主釋 、持業釋 有財釋

五即是蘊」 這五法就是蘊

用自爲名」 自 自體 0 用自體來命名

持業帶數」 即持業的帶數釋 0 因爲 「蘊」是體 有五種  $\neg$ 業用 , 故

是持業帶數釋

取自他爲名」 謂雙取自 體與他體 爲名 0 眼 等 識 **\_** 即 依 主 釋 ;  $\neg$ 六

識 即帶數釋 , 故 合 爲 眼等六識」 即依主帶數釋

無間是果」:論文中省略了「 五逆即是因

即因談果」

即以因而推果。

談

即言

此全取他名」 因爲以果爲因之名 , 故全是他名 而 非  $\neg$ 因 自體之

名

第五 「言帶數

義貫

 $\sqsubseteq$ 釋  $\neg$ 者  $\sqsubseteq$ , 爲  $\neg$ 以 數 字來表  $\neg$ 顯 名 相之「

五蘊、二諦 「此」係「用自」體「爲名, 爲帶數釋 等 ,表此「五」 通」用 即」是「持業」的「帶數」釋 法「即是蘊」、 「於」依主 一、持業 此「二」法 有財 三釋 即是諦」 <u>,</u> 等 等 例

依主」之「帶數」釋 又「如眼等六識」這一詞 ,爲雙「**取自**」體及「**他**」體 爲名 , 即 ᆫ 是

即因」而「談果」,故「此」 如説 『五逆爲五無間 爲 此詞 全取他」 中 (果) 之「名, 無間是果」 即 而 五. 一逆則 有財」 是因

#### 6 - 鄰近釋

論 以慧近念 言鄰近者,從近爲名 故名念住 0 如 四念住」 以慧爲

旣是鄰近,不同自爲名,無持業義, 通餘二釋:

處 安,故云「長安住」。以分取他名,復是依主鄰近 住?」答云:「長安住。」此人非長安,以近長 、依主鄰近。如有人近長安住。有人問言:「爲何

近 以全取他處以標人名,即是有財;以近長安,復名鄰 **丶有財鄰近。** 0 如問:「何處人?」答曰:「長安。

#### 註釋

以慧近念, 如四念住以慧爲體」:謂四念住的體是五別境中的 故名念住」 : 因爲 「慧」心所與「念」心所在五別境心所中 「慧心所」

是相鄰近的 ,所以稱之爲「念住」,而不稱爲「慧住

釋」合在一起命名 不 同於以自體爲名 既是鄰近, 不同自爲名, 是故沒有持業的意義 無持業義」: 0 既然是以鄰近的概念爲 因此 「鄰近釋 」不能與 名  $\neg$ 持業

能合在一起。 通餘二釋」: 但  $\neg$ 鄰近釋  $\sqsubseteq$ 卻是可 以與其餘 的依主及有財二 釋 相 通 而

·**此人非長安」**:謂此人實非在長安住。

以分取他名」:由於分取他(長安)之名。

復是依主鄰近」 :這句有省略。謂既是依主,又是鄰近,故是依主鄰近釋

人名 以全取他處以標人名」 : 以全取他處所, 用來標示人名 (亦即 以地爲

#### 義貫

第六 所 「言鄰近」 釋  $\neg$ 者」 係 從 鄰 近」 之概念等 爲名」 例

故名」之爲「念住」,這就是鄰近釋 如四念住」 一詞 係「以慧」心所 爲體」 然而由於  $\neg$ 以慧近」於 念,

釋之「 義」,卻 既是鄰近」 「通」於其「餘」的依主與有財「二釋」 , 即「不同」 於以「 自」體  $\neg$ 爲名」 故鄰近釋  $\neg$ 無持業

近 中住 **取他**」長安之「名」,爲依主釋。故合併而言, 汝 爲 何處住?」 以」其家「近長安,故云『長安住』」 依主」之「鄰近」釋。 即「答云:長安住。 例「 如有人近長安住」 」然「此人」實 復 此即是鄰近釋 可說「是依主」之「鄰 非し 在 有人問言 又, 「長安」城 以分

復名鄰近」 此係「 全取他處」 有財」之「鄰近」釋。 兩者合併即有財之鄰近釋 所, 用 以標」 例「如問」 示「人名, ·汝爲「何處人?答曰: 即是有財」 釋 0 以近長安, 『長安

#### 三、結論

#### 論 用自及用它 通二通三種 如是六 自他用俱非 種 釋

註釋

本節從略。

#### 義貫

非し 擁有 於「三種」,即依主帶數 合「釋」 。鄰近釋爲「通」於「二」種,即依主鄰近與有財鄰近。 者)來命名。依主釋爲「 「頌曰」:持業釋係「用自」體來命名, 有財帶數 自他」二體雙「用」, 及持業帶數。 「及」有財釋 如是」 相違釋則自他二體 帶數釋則「 「用他」體 即爲「六種 通 「俱 (被

#### 詮論

明·明昱法師於所著之六離合法式通關中 並自作一 頌 來解釋這個頌文,

十分明白,茲錄如下:

持業唯用自 有財唯用他

依主自他用 相違用俱非

帶數加持業 故名通三種鄰近通二釋 謂依主有財

如是六種釋 願共一切知

六離合釋法式義貫

於美國密西根州遍照寺二〇〇八年五月二十三日二校二〇〇六年九月六日一校――二〇〇二年六月六日初稿

# 【附一】佛教心理學與比较

## 甲·弗洛依德心理學概説

### 一丶「意識」與「潛意識」

間的 的領域中 (Psychoanalysis) (Subconsciousness) : || 沸 , 亦 依德是奧地利的 意識 即是從十 可說是一 層 九世紀中葉到廿世紀 項重大的突破 (Consciousness 其特徵在注重下意識及潛意識的探討 在表面這 一位精神科醫生 層 弗洛 的 稱爲 0 依德把人類的心理狀況 他的 他是一 `  $\neg$ 意識  $\neg$ 心理學又稱 下意 八五六年至 識 指 或是 爲「 , 這 般 在 的  $\neg$ 分成兩 潛意識 西方心 言 行舉 分析 理學 學」 個層 層

思維等 室 它」 個 大的儲藏室稱爲 (Sexual Drive) 總合 專名 自 積存 弗洛依 超我 潛意識 也是一切「動力」 Ego等於英文的第 我 體 這些「 代表社會習俗、 \_ 中文譯成「以德 潛意識 處於意識底部, ||徳把它叫做「力比多」 亦是其原 (Super Ego) 此字原是拉 超我」從我們一出生之後, "ld" 爲主司 動 則位於意識層之下 力的 的泉源 丁文, 人稱代名詞"I" 道德、政治 "bI" **پ** 「性」的部門,它與「以德」都是屬 來源 平常它是潛伏不動的。 操縱著「自我」 依照弗洛依德所說, 現在之所以能如此普遍 也是拉丁 0 是與生俱來的。 弗洛依德認 (libido) 、習慣 依弗洛 文的人稱代名詞 父母 ` 中文譯成 ,這個名詞也是<u>弗洛依</u>德創 ,係原始狀態的 文化等等 爲下意識形 依 ` 在這泉源的背後 徳而言 鄰居及社 「自我」 以德是人類精  $\neg$ , 自我」 一切外在的 完全是拜弗洛 ,是第三人稱 成的 潛意識係意識 (Ego) 之上 主體是 種 Ego有 於潛意識 因素與環境 神的大儲 直 又有 性動 依德之 造 中  $\square$ go" 有 出來 個 的 力 個很 的 範 藏 的 中

欲望 換面 不道德 忠 爲 節 所謂 實地 層 下 或爲抒發潛 夢 同 的 的 去  $\neg$ 再 下 意 小 或移花接 時 0 日 念等等 說戲 現 候 ·意識 積 外 月  $\sqsubseteq$ , 在 劇 累 會 , 的恐懼 木一番 我 亦 偷偷 ` 般 也全都 或 非原原本本 地浮 的  $\neg$ 0 這些「 潛意 間 , 憂慮等發 再 現 被 些不 以 出 識 7 情 種 來 超 合 `  $\sqsubseteq$ , 種 種 節 我 <u>五</u> 0 0 種 然而 這些 新 再 把 的  $\sqsubseteq$ 壓 現 的 壓 想 原 抑 被 這些 法  $\sqsubseteq$ 面 本 的情 的 貌 地 住 壓 在 或不 目 呈 表 經 到 , 愫 潛意識 現出 過壓 沉積 的 露 ·合習俗 出 , 是爲 來 來 抑 的 到 的 的 意 , 它通常 有 影 東 自 滿足 時 像 西 層底 超 乎 甚 , 至 常 內 並 尋 還會 會 不 在 路 在 去 深 先 我 的 壓 , 編個 改頭 定是 們睡 沉 因而 到 的

變成 神 分析 個 上是弗洛 學者 很 的 大 象 的 分析之後 依德 缺 點 Sex ì 理學 就是太過於强調 , 都變成 symbols 的 個 了多少與性有所 簡 單的架構 譬  $\neg$ 力比多 如 患者夢到 弗洛依 關 聯 任 0 個 德 何 圓 切 在 事 夢境 形 晚 的 經過 期 東 西 弗 洛 其學 切 想 依 徳及 說 法 演

麼著重 等 但是並 它是陰性 因 性或 後 沒有 來 力比 弗洛依 到了 的性 如 弗洛依德所 多 器 他 的 德 0 雖然我們 的 若所夢是長形的 位 學說演變到 機起者 强 調 不能否認 的 楊格 那 後 樣概 來  $\Omega$ 例 , 括 便成 如電 Young 性 切 爲 線 對 種 桿 捨此 之時 種遷 切生物 無他 强 說是象徵 才 附 來說 加 會之 以 說 陽 是 改 重 良 性 要 的 至荒 器官 的 不再

#### 二、夢的解析

知的 絕然予 是 依 徳學說 東西  $\neg$ 八們現在 理 性 否定 比較 主 興起之前 來看看 義 容易解 ,  $\sqsubseteq$ 的天下 尤其是像 弗洛 釋 依 切 容易明 **德心理學對** 都 心  $\neg$ 夢 · 只承認 理學乃至於整個社 \_ 這種 瞭  $\neg$ 屬於不 意識 人類最大的 而 在意識範圍 合理性認 會 存 習俗 貢獻是什 在 以 知 外的 因爲意 以 及西洋 麼 ?二十 能 識 西 以 断呈現 洋 理 哲 傳統 學方 世紀 性 控 學界 與認 初 面 制 的

至起而 念 走 傳 捩 入 是 類 生 轉 西 面 活 例 偏 精 變 理 洋 , 是密 神 研 如 風 性 便 , , , 究 及 究 認 開 其催 漸 的 世 及 始 心 切 虚 漸 動 文 界 而 ` 臨 理方面 相 深 無主 斷定 地演 科 正 化 物 大 那 關 床 視 學家 戰 入探 劑 嗎 技 的 人 義 變 就  $\neg$ ? 本 : 術 及存在 類 人類是 討 是弗洛依 成否定傳 是 ,  $\sqsubseteq$ 流 皆扮 而 他們  $\neg$ 行於世 次世 且 而 非 學家 關 主義者 是整 非 緊 演 開 理 且 Ī 越 性 德 理 統 始 .界 來越流 對這行 文學家 體 性 的 大 十 心 的  $\vdash$ 戰 生命 的 理 理 分 的 , 學 念 重 就 動 時 \_\_ , 面 一要的 之已 行 是 物 中 0 , ` 可 從此以 如 結 思 由 不 以  $\vdash$ 0 , 至於 不再盲 果變成 久的 想家 完 此 於 角 可 , 完完 分 全 色 夢 後 及 置 割 , 理 類 與潛意 念產 宗教 空前 之不 矯枉 於 的 目 全全否定 而 , 是而 促 地抹 西洋 家 部 成 過 生 未 殺它 有 識 懷 才 如 正 有 分 人 0 此 以 開 所 疑 地 \_\_ , , , 也覺得 甚至 的 往 謂 反 直 始 種 其近 亦 反  $\neg$ 到 反 狂 觀 認 不 思 正 現 類 思 念 大 逃避 三千 的 知了 它跟 與 統 在 的 屠 : 轉 的 還 思 殺 直 年來 夢 人類 變的 析 有 潮 延 在 甚 觀 涿 直

## 二、「意識流」與「自由聯想.

己 心 到 人冥冥之 實是 實在 直引 理學 Compensation) 意 的 構 識 |弗 |洛 現 事 成 補 情 在 無 以 層 0 , 爲 補 依 償 法 中 底 兒 德 期望自己 實現 憾 大部 童 作 償 下 , 對於 都身不 作用 期佔 用 , , 不能 形成 分都 的 , 常 形 有 人  $\neg$ , 的兒女能學會 已忘掉 合理 常 成的 整 類 釋 在 由 相 的 懷 現代 當重 會 己 個 兒童期 化 地 轉 主 人 , 、格的 一要的 一要原 長大之後 心 在受其支  $\sqsubseteq$ 嫁 , 藉 到 理 以 因是 背景 至於 П 下 學 分 非 量 常 中 0 \_\_\_ 就 配 這 例 代 使 重 : , 0 川得 著 會想 我們 這些背景因 視 當 如 , 即 個 : 0 , \_\_\_ 有 盡 若有些願望 相當 個 以 成 時 他認爲一 前 爲 辨 個 期 人長 法 頻 眾 的 自 所 去彌 所週 大之 繁 己 謂 素雖然是 許 個 的 多 由 , 東 後 補 在 這 知 人 於  $\neg$ 也是出 人格的 寄 這 的 西 某 小 , **,時候達** 看 種 望 名  $\neg$ 通 , 不到 常 於下 詞 無形 原 缺 成長 憾 大 自 對  $\neg$ 中 不 補 於 的 \_\_ 於 代 到 佛 償 都 自 0 能 洛 作 但 如 被 己  $\blacksquare$ , 心 學鋼 果自 而且 依德 每個 擠 兒童 用 懕

式 技 實地呈現出 陳 的 新 量 巧 的 , 雜沓的 總是看 全部 通常 看 來 隨 臨 的 弗洛 0 甚至許· 作 意 轉 床 :者自 這 搞得 識 依 變 傾 經 些 光 德 想法 來 流 吐 是 不出個名堂來 驗 , 己想到 讀者 乃至十 出來 讓 心 多 ,  $\sqsubseteq$ 0 怪陸 病 現代繪 技巧 理 以這樣的技巧來刻劃其人物的性格 其中 念 學 觀眾 什麼 這種醫 頭 的 離 有許 九 舒  $\overline{\phantom{a}}$ 例 的 ` 舒 , 畫 二十世紀文學家所 手 毫無選擇地 如 服 , , 多所謂 就把心 英國 療方 法 聽眾糊里糊塗的 真個是不知所云 現代音樂 地 的 式 卻 新潮 詞 著 喬埃斯等 在 中所想的 學理上 是 好 , , 是現代 一依其在 也都大量應用 的現代詩 自 病 一稱爲 <u>\</u> 稱 , 由 , , 因爲 . 藝術 原原 的 無 不知其所 \_ 想  $\neg$ 所  $\neg$ 意識 意識 用來呈 本本地 或心理 作者把 也都是 自由 顧忌 現代 0 自由 欲 流 聯 地  $\sqsubseteq$ 中出 現當 小說 小說 寫 脫 把 在 表達者爲何 , 想  $\sqsubseteq$ 聯想 出 稱 胎 及 的  $\sqsubseteq$ 文學 爲 現之 於佛 代 來 中 , 0 中 心 的 讓  $\neg$ 不 所 理 意識流 意 類 畫 主 洛 作 僅 積  $\neg$ 識流 流 人翁 般 ? 出 依 品 醫 生 心 壓 讀 換 理 來  $\Box$ 德 學 的 中 與生 個角 者看 的 治 心 所 事 心 方 的 有 彈 忠 中 理

活 的實貌之絕佳門徑 , 其學理上 n的始作! 俑者,就是弗洛依

有 他種 、發作時 的 是很 爲 來 對於 甚至 近代流行 種 精 在 現 有 傾 神 一於受中 精 的 訴 精 在 如 病 恐怕 或 便施 神 則多半轉而 神 兒童以小草釣出 鉤 也應是可 的所謂 招 表 病 上 白的 患者的 或 將有更多的 以鞭 古神 0 被鉤了出 心 在宗教方面 方法 學 理上有問題時 以 打  $\neg$ 催眠術 沿療的 |處理 的影 求之於心理醫師 , 想把 , 來) 人要精 響 地 把病 在以前 洞 魔  $\sqsubseteq$ , , , 鬼驅走 中的 而認爲是患者因有 由於自由聯想的 亦是以此爲濫觴 人潛意識裏的 其方法最具代表性 其他壓 神錯 原 蟲 , 亂 西洋 本是上教堂找牧 ; 0 抑 般 也幸好 , 待弗洛依 也就跟著流洩而 而投告無門了 , 人採用的方法是用鐵 挫折 ]興起, 旦患者心 如 , 此種 徳心 此 撒 的是運用 壓 旦 , 理學行 基督教 抑 師 附身之故 否  $\neg$ 不治 則 談 中 出 憂幻 當 抑  $\neg$ ` 積之器 世之後 或找 會受 而治 自 此 病也 西洋 鍊將患者銬 由 , 苦惱等 到 神 聯 所  $\sqsubseteq$ ]就漸 多苦惱 的 宗 父告 很 想 以 , 敎 大 方 醫 每 信 的衝 引發 或其 界始 解 法 漸 懺 好 中

探討 其潛 部分 睡著 意識 總而言之 , 多 是相 的 學 , 當 時 因 中 [爲人生 候 理性 , 最幽 便不是人生 弗洛 而 有 隱  $\neg$ 進步」 依 大半 深 廣 德 的 心 0 由此 時間是在 部 理 的 學所 門是 看來 只是 夢 研 ; 究 睡眠狀態 比 弗洛依德能針對這方 而 的 佛陀 範 夢 圍 所 中 中  $\sqsubseteq$ 說 依佛 : 的 你不能 最有 法 法 晚 來看 貢 說 獻 面作 醒著 兩 的 千 是 也 的 是 潛 較 四 百 有 時候 屬 意 年 深 於 度的 是人 人生 目

## 四丶弗洛依德心理學的歷史背景

浪 古世紀, 一是希臘 漫 接著 這 由 西元十三世紀以 , 我們 古 是希伯 希臘 來探討 神 來 話 \_\_ 即 0 下 希臘 前 可 弗洛依德心理學興起的 看 , 是羅馬帝 精 神是屬 其中 國統治 於 的 神  $\neg$ 本 的 被 精 時 期 歷史及文化背景 神 格  $\sqsubseteq$ 0 羅馬 的 化 Ī 文化有 注重現世 有愛 兩 0 有 個 較 源 洲 偏於 頭 的 有 : 中

哲學」 則是 左右 羅馬文化」 爭 ,  $\neg$ ,統領 文藝復興勃發 神 有 本 和 精 平 0 了中古時期歐洲的思想 神 其後再受基督教神學及亞里斯多德邏輯的  $\sqsubseteq$ 與凡夫無異) 注重來世 ,才開始有所變動 , 比較嚴肅。 同時希臘 ` 文化及制度達一千多年 人也好尙科學與邏輯 這兩個文化 \_\_ 搭配 影響 便形 , 演變成 直 0 希伯 到十三 成 了 ||來文化  $\neg$ 所 世紀 經院 謂的

興 Renaissance 值等的精 古|希臘的 以 是全 改 所 革 或 謂 盤 重 精 的 神 的文化 「文化再生」)才對。 神 然而礙於當時宗教勢力及專制王權的强大 「文藝復興」其主旨是要復興古希臘 0 文藝方面 , 這些皆大異於當時的封建制度與集體主義 中 其義爲「再生」 所以「文藝復興」 最重要的是自由精神 , 仍未敢及於宗教與政治方面 , 因 此 文藝復興的起源 ,其所 這個詞的漢譯並 浪漫精神 要復興的 精 , 是因爲當 神 ,以人爲本位 , , , 因此漢 不正 實不僅 故其表面上 0  $\neg$ 有識之士 文藝復興 確 時有些學者發現在 譯者 止於 應是 , 乃 尊重個 所提倡之改 大  $\sqsubseteq$ 以 此起而欲 文藝 的 「文化復 原 文藝 人價 文是

分裂 動力 學 興 一代風騷 , 0 法國 而帶動 到了十八世紀,宗教革命的「成功 乏 想 的 0 0 了十五 福 以 爾泰 期能 運動 全盤 基本上爲從文學 第德羅 十六世紀的宗教革命 恢復古希臘的精神 ` 盧梭等幾位啓蒙主義大師,都是在 ` 藝術 \_ , 0 基督教的新舊教就是在這時 更促進了哲學革命 音樂等開始 後來果眞以「文藝 漸次 擴展  $\sqsubseteq$ 這 復 個 啓蒙運 而 興 時 開始 爲原 及 期 帶

演變成群 上之依據 **確立、** 紀 連串 經濟革命 從十八世 的革命而來 成熟 龍無首的無政府狀態 啓蒙運動 , 於是先有美國的獨立 紀 , ` 與普遍 中 再接著是凌駕古典主義的浪漫主義; -期到十· 十 文藝復興 , 九 從而發爲行動 世 紀 ` 世紀 及病態的個人主義 戦争 + 由 四 於 ` 後有法國大革命 以 , 十五. 啓蒙主義爲 使哲學革 政治 世紀 革 命 命 0 到了 弗洛 主 轉而 導的 並且帶起了 宗教革命 依德 演成 廿世紀的現 接踵而來的 自 心理 政 由 治 主 學即是 十五 革 義 往 後 在 有 命 哲 的 工 的 學 ` , 一業革 十六 上承 則已 理論 思 種 潮

命 的 多爲正向的貢 達於高潮 獻 , 可謂 而 且幾乎 居 「承先啓後 很 少負面 二之功 的 效果 0 大致來講 , 這在世 間 學上是很 弗洛依德心 難得 理學所 的

### 乙·佛敎心理學概説

### 一、「心」與「識」

有認 識學 於此法門 樣東西 介紹了 知 能 , 這個 力的 誤解其意 弗洛 硬 硬的 是心  $\neg$ 依德心 識 」是指 , , , 到 以爲所要觀 理學 以稱之爲 後來甚至有些發痛  $\neg$ 心識 現在 的  $\neg$ 心是心 來談談佛教心理學。 心 0  $\neg$ 識  $\sqsubseteq$ 臟 0 0  $\sqsubseteq$ 的原意 其實 佛教 結 中有所 果觀到後 , 爲認 觀 心 謂 法 識 佛 門 來 教  $\neg$ ` 觀 認 心理學又稱爲 中 , 覺得 心 知 所 說 法門 的 胸  $\Box$ 別  $\neg$ 好 心 像有 有人 能夠

奥妙 身存 手並 覺產 一處時 心有 有 的 就 的 · 是指 不會 固 探討 在 生 方 \_\_  $\neg$ 定方所 心 的 個 便 只有學者自己好 , , 覺得痛 而 」是精 則全身各處 固 稱 那 ட 也是不對 身中 之爲 由 定的處所 阿難尊 顆 0 然而 其他  $\neg$ 神 心 , 掐 的 右腿時 部位 0 也都應隨之而有 者先提出 , 所以 反過來 好去參究 並不遍於 而 心 0 應無知覺的 眾生 嚴 , , 在 結 左腿也並 假 經 精 佛 , 論是 若說心是遍全身存 全身 設 的 神 才能有所 的 中 ,  $\neg$ 作用才對 知覺才對 再 七 叫  $\neg$ , 遍 處 不覺得有 則我 由 , 佛 徴 依 體 與 們 心 佛 肉 會 應只有 團 經 , ; -不遍 任 但 爲 中 但 所 心 實 何感受 事實並 之破 在 說 ,  $\sqsubseteq$ 際 ட 的 在那 對 , 皆不 上當 是在 是物 話 解  $\neg$ 非 個 , , 0 我們 因此 如此 成立 當 固 的 質 譬 定處所 我們 如 所 的 掐 附 , 在 , : , 左 揪 因 近  $\neg$ 這其 心 才會 若心 手 身體 此不能說 有 法 是 時 深 中 因 中的 遍全 任何 有感 在身 入詳 所 右 要

### 一、八識與根、鹿

#### A· 前五識

識 電 題  $\sqsubseteq$  $\sqsubseteq$ ` 身識 佛教 源 記 0 六者合稱 發  $\sqsubseteq$ ` 憶 短 從我們常 電 所謂 路 腦袋瓜子都想破了 或是分電盤 廠 ` `  $\neg$ 時 意 停 分辨等能力看作是從頭腦產生的 他的頭腦很好 識 爲 的 止 通常 供電 用的詞句諸 ` 「前六識  $\neg$ 心 末那識及阿賴耶識 而已 只 一是由 時 須修開關 , 若只在· **,** , 真正產生動力的 , 很會讀書」 如 八種 也想不出什麼好主意」、 第七識名爲  $\neg$ 即可 一識所構 用腦筋思考」、 自己家裏修 0 其中眼識 如果是完全停電 一等等 成 「末那 。八識是:  $\neg$ , 理 發電廠 , 但若仔細分 可 , ` 以看出 識」, 任憑 「讓我動動腦筋 耳識、 是 眼 你  $\neg$ 識 怎 鼻識 第八識名爲 : 則 析 他  $\neg$ 麼修 只有發 的頭腦 • 起來 心 耳識 般人都把人  $\sqsubseteq$ ` 舌識 也 0 , ]是無濟 其實腦 電 ` (思想 , 仔細 廠 我  $\neg$ 身識 識 才 們 阿 的思 家裏 只是 想 賴  $\overline{\phantom{a}}$ ` 事 有 那

去 這些 而 是 到 程 接 促 相 所 還是 我們 是故 的 時 成 因爲 在 機 見  $\neg$ 眼 影 眼 佛 拍 的 , 便採 車 識 像 識 所 照 東 法  $\neg$ 的 攝 心 聲 的 西 作 <u>77.</u>  $\sqsubseteq$ 中 知 , 集花的 由是產 稱 形 取 稱 的  $\vdash$ 原 用 刻 這就 到 成 所 爲 作 理 爲 世 便能 0 甪 的 攝 0  $\neg$ 是 生認知而 舉個 外 色 大 色相之影 取 同理 塵爲 到 取 塵 切 何  $\neg$ 略 , 耳 例子 的 外 心 作 地分 識 塵 在 理 ,  $\neg$ 用 , 0 當 充其量 來說 塵影 判定「這是花 當 的 ,  $\vdash$ 別 入於心 的形成與作  $\neg$ 色 生 ? 0 及認知 耳根 明 相  $\sqsubseteq$ 事 根 理 實 即 吸 眼 下 , 0 版 簡單 只不 眞 \_ 上 收 識 因 接觸到 , 我 此 色 來 正 : 丽 接著我 當我 ·過是 地說 們 用 塵 說  $\sqsubseteq$ 而 的 判定出這是哪 0 並 得 原 0 , , 此時 們 外 沒 餘 以 動  $\neg$ , 聲塵 看花時 們 物的 留 Ż 如鼻識 眼根 有 力 便會起 真正 存在 集 的 , 這個 攝 影 」 時 中 取 子 的 心 在 , 塵影放 舌識 心 眼 而 裏 網 稱  $\neg$ 類的 幾乎 別與 去分 光與 攝 的 膜 已 爲 取 底 上 ,  $\neg$ 聲 別 花 身識 不 認 在 所 , 音 這些所採 須要用心 知的 以 到 心 色 佛 裏 什 就 , 即 ,  $\blacksquare$ 是人 這個 其作 本身 塵 法稱 麼外 面 如 同

H亦是如此,當可比照而知。

#### B·第六戀

意 後 分析 工  $\neg$ 原始資 作 別 被 見 稱爲 朶花 則 即 有 , , 就 認 判斷 所 開 則 爲比 料 不 是「 來 不 始 是 談 斷 同 意 與意見。 加  $\vdash$  $\neg$ 校懶惰 識 地產生 分別 前 以 意 前五 就 分析 再 五識 會 進一 識 的 譬 識 跟 0 中  $\sqsubseteq$ ` \_ 0 著在 隨和 如: 的判 這便是第六意識 步加以主觀地處理 (第六識 心 若是白人 分別之後的 別比 當眼識得知是白 一點等等 刹 但 那 較 , 粗淺 意識 間 則認爲他們比較勤奮  $\neg$ 意 後續 , 識比較 接著 的作 用  $\sqsubseteq$ , 一番, 很多資 所作 是屬 工作」 用 人或黑人時 , 其他 於 的 0 料 又 而 初 分 , 種種 產生的 步大 別與 去分 , 也就是根 假 0 略 更 什 析 如 ,  $\neg$ 多的 意識 它 眼 成品 前 麼是 的 高傲 識 判 五 據 所接 別 譬 聯 就 識 在採集這些資料 是許 想 前 意 加 ; 些 五 收 意 所 識 到 分 ; 多個 識 此 若 送 花 的 別 所 的 是黑 來 是屬 訊 人的 作 ? 的 息 與 的

苦惱 外法 懀 生 愛憎 辦 分析 就是「 一而 痛 法 二法上 這 種 這就是「 苦 去 的 來; 些資 類 除 唯識學」所要探討的 這就 理 掉 這些 料 , 它 ? 0 而這愛憎二法皆是由 假 怨憎 是 , 「攝取 對 排斥它 如  $\neg$ 它喜歡 是喜歡的 可產生更多的聯想與種 會苦 所求不得苦 的 或逃避它 0 程 , 歸結起來 內容 分析 就 度 想辦法去取得 如 ,  $\neg$ 何 其實這 分別 想甩掉的 ` ? 遠離它 一而來 人類 判辨 種 花 也是佛 所 0 它 別 象 偏偏 想佔 切煩惱的根 徴的 此 法中 再  $\neg$ 有的 又無法逃避 有 意 執 由 很 **、義是什** 取 它 此 分 重要的 等  $\sqsubseteq$ 別 源就 若得 等煩 若是 分別 則是由 麼 、惱生起 在 不到 討 ? 部 這 也會 更產 等 分 愛 產 生種 便 0 生 會 取

### C · 阿賴耶識 ( 第八識 )

冏 爲 使大  $\sqsubseteq$ 家容易瞭 之後再 談第七 解起見 識 , 我 0 們 麼是阿 在 此 暫 賴 且 跳 過第 識 呢 七 阿 識 賴 , 耶 先 識 談 第 稱 爲 識

的是 無章 從 始修行的 我 片斷 節等 只要 們 貯存 無夢」 整篇 因爲 於 是我 人 夢 連續的 他 夢裏的境界多半都是從阿賴耶識或第六意識 且沒有次第的 , 境 因 無 之境界 的 有時其所夢就有如短篇 此 中之所見 量 裏面 曾 心比較不那 劫來所造的 故 經 事 0 的 做過的事情 所 陳設並 以由 但是等修行 便可略 , 絕少是如 夢 不是井然有序 業習 可以 ` 知一 說過的話 \_ 看 更深 小說般 小說一樣 均收藏於此處 出 ; 甚至有 入時 大部分人所做 個 ` , ` 人的 分門 有 動過的念頭 , , 有主題 夢就開 的 頭 心亂不亂 人從睡 ]別類的 有尾 它好比 始 中現起的 的 減 著 有 夢 全都 到醒來 內容 前 而 少 清 後連貫 是隨意 不清淨 都是 座巨大 會 若是已 至 比較不 支離 其所 可 亂 那 有完整 的 達 塞 裏 長期 夢見 雜亂 經開 破 這 堆

#### D·末那識

現在 回 過 頭 來 講第七 識 , 末 那 識 末 那 識 位 於 阿 賴 識 層 被

正在 起來 心 感 是屬 形 有 我很 更何 法 情 的 執 舌 , 的 於 著那 東 有 的  $\vdash$ 阿 , 是八 愛 況 西 我 中 執 中 亦 是 所 個 就 前 \_\_ 功 耶 ` 樣東西 識 即 六識  $\neg$ 樣 有 氣 有 能 識  $\vdash$ 意 自心 的 頭 氣 : 都是 ,  $\neg$ , 心 愛那個 爲 爲 好 ,  $\sqsubseteq$ , 當做 好 就很難割捨 , 做 用  $\neg$ 王 中物 我所 地珍 這 麼稱它 到後來演變成並 我所 是 是屬於  $\neg$ 故皆是 「愛心所 惜 所 心  $\sqsubseteq$ 我  $\sqsubseteq$ 再者 中  $\sqsubseteq$ 0 ` \_ 有氣 舉個 擁 好好地保存  $\neg$ 我 的 我的 我  $\sqsubseteq$ , 會把它視 本體 有 執著內 例說: 0 」就是 所 不是愛那  $\sqsubseteq$ 東西 中 有 , 的 心所 的 往 當生 同汽 「我執 功能 心 •  $\sqsubseteq$ 外攀緣前 加 呢?淺顯的 中 身外之物尚且 , 這些 0 成作用 個 的 車 氣 是「心所 而 亦即 東西 貪愛 」在做 時 ` 執著不放 房子 , 六識 心 有 : , , , 末那 所 更是微 愛 有 而是愛 崇 人常 講 如此 兒女 ,  $\vdash$ 法 ` , , 都 識 認 恨 會說  $\sqsubseteq$ 也 是 爲 就 妙 難 執 是 的  $\neg$ 任 ` 這 它 由 是 阿 嫉 簡 我 工 何 : 妒 稱 心 解 割 作 東 賴 : 等 我 捨 等 西 末 我 耶 中 ` 內 , , 都是 譬如 這些 那識 的那 識 耳 , 心 放 既 爲 中

或許  $\sqsubseteq$ 那 有 個 所 末 朝 懀 那 恨 能 識 日 會 夠 放 自 然 得 心之中 大悟 制 下 著 , 唯 : , 自己其實並 因此 有靠修行 實無此 特 別難割捨 物 !實在只是 途 : 沒有真正 於修 ` 放 行 下  $\neg$ 计懂了 擁 我執 若想 有  $\sqsubseteq$ 那 要令這些我 在作 (解了 個 憤怒 :崇而 道理之後 已 或 執 0 是 所 產生  $\neg$ 

底是什 主 有 有 廉 導 0 這就 的 佛 聽 \_\_\_ 訶  $\neg$ 發現 麼 個 世 分 面 政 是爲 尊 曾 籠 別 \_\_\_ 般 統 的 提 則  $\sqsubseteq$ 0 的業務 完全付 Ego 與模 到 什麼一切世間 大智慧才能如實了 , 完全站 糊 意識」是主掌 類近於第七識 之闕 的概念之外 , 而是其背後有末那識 在幕後操縱 如 凡夫人以及外道 0 (末那識 知。 而  $\neg$ 分別 並 , 弗洛依 未能 使 從不親自露面 的 如 此  $\overline{\phantom{a}}$ 進一步發 功能 在暗中指使著 , ||徳心理學有個 , 都無法察覺到它的 只不過||弗 在 世 , 然而 揮 間 法 因此 洛 中 大 , 其實並 依德 突破 此 0 末那 這末那 也 是屬 至於 對 , 識 存在 非意  $\neg$ 自 非 識 是  $\neg$ 常 難 自 我 所 識 H , 丽 隱 我  $\sqsubseteq$ 本 行 密 自 且 身 , 可 也 到 除 微 加

其繁複 總括來說 再由第六 的過程 其指示而行 ,  $\neg$ 都是在 識 意 事 識 , 生 レ 向 作 刹那之間 成種種分別 . 內攀 緣第 步 或是比 七 判 由  $\neg$ 斷 末 Ŧī. 那 刹那還短的時間之內 甚至合理化的藉 識 收集 亦 **丁** 五. 塵 末 那  $\sqsubseteq$ 等 識 0 即告完 這 爲 整個 老

### 三、如來藏與八識之生起

爲阿賴 賴耶識原本是同 藏 海 現在來談談 耶 爲染污的 識 耶 中 0 如來藏好比是平靜 有變動 體的 如來藏 浪濤 , 洶 只 因 一 湧的 七轉識 如 阿賴 念迷執不悟 來藏即是我們的「真如 無波的止水 耶識 便隨 而生起。 接著又因迷的緣故 , , 使真如本性受了 一但風動  $\neg$ 七轉 本性」 識 浪起 染污 指 , 更產生其 即 的 真如本性 是第 轉 清 才 •轉而成 淨 (他變 與阿 末 的 如

後再 加上前六識 把前六識所收集的業, 前六識生起之後, 全部儲存到阿賴耶識裏 末那識也從中生起, 互相薰染

象出現時 麼昏忱 組 合了 比較污 點時 並非 地 冏 賴 在 耶識 改 一成不變的 濁一 同時 就 睡眠便會安穩一些, 變著 是業力 表示 點 0 在日常生活中也比較不會像以前 它可 由 端視我們自己的所作、 於修行淨法的關係 的 我們都是一 儲藏室 以變得比較好, , 睡眠的 其中的結構也隨著新存入 直不停地在造業 詩間 變得比較清 已經使八 也會減 所爲而定。 識田 少一些, 樣那 淨 所 當我 以 中 點 的 麼 뎨 的 而不會 糊 們 賴 業力產生變化 也 塗 所造的 耶識 可 當 像 的 變得比 有這 以前 丽 業比 造 有 或重 )些現 較清 也是 所 樣 較

構 它 先 改 變之後 把前 뎨 七 賴 識 耶 , 識是個 再 所 收 回 饋 的訊 出 儲 去 職室, 0 息資料往下儲存 譬 如 但它也可說是「總供 : 修行佛法之後 加 以吸收 應站 我 消 執 減 而 支援 令 少 整 前 這種 業 七

析之前 也變小了等等 的 就會和 ,  $\neg$ 這時 便 往常有所不 由於第八識 再 求於 0 進第八 這就是第 第 七識 識 同 中的「我執 之 八識及其他各識之間的染淨彼此 , 後 第七識 或許是比較客觀一 每當 」之業減 即 前 往儲 五. 識 存 再吸 少, 室 點、 (資料庫 收外塵進來 因而第六 或比較不那 互動 識 據 第六意識 麼貪 以分析 第八識 互 愛 影響 去 出 或瞋心 來 找資 的 的

是善的 力也跟 大 如果開始修行 「老而不死謂之賊」之虞 其所 人若 理財 著增長 領出 積 聚的染污情 投資一 來的自然也是善的 ,這也是八識之間「 行 那就不一樣了 便 樣 不 斷 況 資產日 ,這是八識之間「 地造 就越嚴重 增 人的年事雖越長 業或不 善上 本利相資 到 加善 後來成爲積重難返 善善 業 本息 \_ 本金 , 相資」 善性循環的 識 但由 也 於久修 惡性 息 越 來越污 [結果 所獲越 循 便有 的關 環的 儒家所 係 存 越多 果 進去的業 通 年 常道 說 不過 的

# 丙·唯識學與弗洛依德心理學之比較

#### ー 、 七 識

的探討 理學可 則完全毫 洛依德對於它如何生起, 依德心理學最大的貢獻是發現Ego(「自我」) 則除了意識之外,下面還有「末那識 「意識 知道了 依德心理學中 弗洛依德心理學中,沒有 說是幾乎完全忽略了 」的上面還有 至於「意識 無所 八識如何生起之後 知 ; 佛法於此卻有很詳盡 也沒有提到意識的相狀及如何生起 」的下面, 「前五識」的存在 它與第六識 「意識 「前六識 也只有 現在便以 \_ 的探討 , , ` 第八識之間 、很清楚的 \_ 個籠統的 而且對「意識」本身也沒  $\neg$ 唯識學來和弗洛 阿賴耶識」及「如來藏 , 只有一個 而 ,Ego雖相當於末那 只著重 探討 如何互相串 「下意識」而已 「意識 在 分析 事實上  $\neg$ 依 潛 德 意 , . آل 識 闡 弗洛 發 互相 有詳 他 ; 學作 並 佛 \_ 依德心 但是|弗 再者 0 法 不 作 細 或 弗洛 個 用 深入 知 道

生有 切活 項 五. 動 方面 麼的 種主要動力) 不能 都 由 重 , 概括其他諸欲 它 要 其所 來發 , 它 動 當 出 : 財 然是 0 的 相對的 ` 0 色、 動 力 茲將五欲 物 比 名 生生 多 , 佛法 Ĺ ` 不息的 (Libido 略述於 [則指 睡 原因之 出人 • 後 而 、類有五 在佛法  $\neg$ 色 欲 雖 種 但  $\sqsubseteq$ 也是被 欲望 並 (淫 不是人 欲 也 承 就 認 只是 類 是說 所 的 五. 有 , 的 但 : 人 中

- · 「 財欲 」 是想要發大財、賺大錢。
- 2.「色欲」是對性欲的貪戀。
- 的需 活 般 重 3. 、雖不見得都想追求所謂的 求滿足之後 這些都是名 恭 絲毫不自覺知 名 欲 敬 是爲求得出 從 , 利心在作祟, 大多是「在別人的意見底下 寵愛等等 事實上我們對物質的需求都不是很大 名 ,  $\neg$ 而且成爲追求名利的 不朽」, 所謂 以穿著來說  $\neg$ 人死留名 但大多數 -求生活 其實能 、虎死留 的人往 「合理  $\sqsubseteq$ 夠 : 穿得 往 爲博得別 化 都是爲了 暖 , 藉 不受凍 三不 旦人生基本 的 名 讚 我 賞 丽

其實 有損 「末那 同的 及所 再 事 」之局面 都 我們  $\neg$ 他有沒有音樂天分, 穿 顏 顏面 識 是 色 但 有 家也非要添置一台不可;  $\vdash$ 的  $\neg$ 名心 所執著的 種 発得 用 (「我」爲末那 種 有衣穿、不受凍之外 具 不同質地的衣料 」在作怪 ` 裝潢 人笑落伍 我」 也是一 也就非學一種樂器不可 , 而其根源  $\neg$ 兩者配合起來 樣 , 一 尊嚴」爲意識的分  $\neg$ , 被 同 別人家的兒子在學小提琴 人家笑」是不堪忍受的事 時還要講求時 我們都還要穿各種不同的 定不能比別人家差太多 , 在於 , 「第六意識 便形成欲極 , 別) 絕對不能比不上 尙 , 衣 ,  $\sqsubseteq$ 力維護 不能 服 的 款 , 虚妄 在這 我們 款 式 隔壁 至於 稍 式  $\neg$ 分 些事 我 家 別 舊 別 選種 人 的 住 便  $\sqsubseteq$ 家 的 的 情 孩 認 0 這些 子 有 房子 加上 爲不 錮

- 於質求好等等 食欲 是對食物方面 , 皆是食欲之業力在 的 欲望 推動 , 世 人 在 飲食 方 面 種 種 的 講 究 量 求
- 睡欲 ᆫ 睡覺也是一 種與生俱來的 欲 望 故 稱 腄

丙

唯

之後 之動 服從 所攝 歸 它 法 不 力皆 結爲 迷惑 是 這 依 控 (佛法而 制 若 這 此對 會 歸之於性欲 權 而 個 點是很偏頗 德 想 利 欲 牽著鼻子 ` 主宰等 欲 達清 世界之所 對  $\neg$ 出名 言 人類心理的探求是有其貢獻 名 , 其實這是以偏概全 心 , 等 走。 寡欲  $\sqsubseteq$ 在 的 , 同屬 以 「名」之下有 欲望便可 很不正 而且 皆 是 被 羅素曾著了 , 稱 偏之見 「名欲 名欲是很 \_\_ 確的 要務 涵蓋眾生 欲 就  $\neg$ 0 一本書叫 的變體 並不正 權 羅素 是要了 難超越的 所說的 的 切追求 ` 確 權利 解這 是因爲有 位 但 , 蓋人 把 這和 因爲它非常微細  $\sqsubseteq$ 權 五 (造業 利 欲 , 欲 沸洛 把人 切都 在吃飽穿暖 威 其實是屬 <u>Ti.</u> ` 解 勢 類 且 種 依 釋爲 要能 德 動 欲 ` 動 望 尊 的 力 力 重 於 奥妙 把 的 覺 以 ` 0 衣 性 0 泉源 知 切生命 食富足 名欲 恭敬 欲 它 結 但 出 起 加 全

### 二、「睡眠」與「夢」

#### A· 睡眠

是怎 地發揮 物 的 並沒有 前面談到 也 心 個 把睡覺的 麼 好 解 即使接觸到也不會有所感覺; 也就是五根沒有  $\neg$ 大昏沉 其作 完全全像個 釋的 資 在看任何東西 現象稱 料 用 弗洛依德心理學對夢非常重視 0 也  $\sqsubseteq$ 在研討夢之前 好 的 所 以稱爲 吸塵器 狀態 爲 業也 在發揮其作用 「五根不行 0 好 我們 嘴巴也不動 , 「五根不行 , 天到 平常 吸來之後 我們先探討 \_ 晚 在 耳 0 , 吸收 亦即 白 根 很顯然的 沒有真正 天 0 , ` (的時 全都 鼻根 其次 五 : , 佛法對 現在我 塵 眼 候 耳鼻舌身這五 放 , , , 身根 一在講話 睡覺的 置 所 佛家認爲 們 吸收 都 睡眠 不停 也是 來看看佛家對 覆 蓋 到 時 ; 一樣  $\sqsubseteq$ 的 舌 候 在 地 的 在吸 人在 這 塵 根 根 闡 都 眼 也沒 睛 取 睡 都 沒 我  $\neg$ 覺時 :沒有 是閉 心 們 外塵 有 有 於 去接觸 稱 起 在 它爲 是處 在積 起來 佛法 我 現

到意 勞才 本我 努 在 中 會沉 塵勞 晚上 們 識 的 力 呵 底 就 的 塵勞 心是有 下 澱 旦缺乏光明而黯淡 很難 耶 昏沉的程 腦 時 到意識底下 佛 識 就漸漸 去除 又 積 法 裏 清新 本具的 意識 這覆 聚飄浮 , 一途 面 起來 表面又會恢復澄清之狀 沉澱下去 度再增大時 後 在 (所謂 再漸 因爲那些業習 , 在 方能奏效 業障稍 心光 心 心湖的 無光時 0 於是第二天又興緻 的 地 0 八識  $\blacksquare$ 重的 沉澱 表層 0 般人大概要經過五至八個 就會覺得想要睡覺 的 ,這時 我們平日 田 人自然就會變得昏昏沉沉 塵 又已轉爲業識 , 中 去, 可能 就 而漸漸地  $\sqsubseteq$ 由 漸 當沉 漸與 須要更長的時間 於塵勞所覆 , 這時 如 勃 澱  $\neg$ 把整個 天生活下 果所造的業習 就是如 到心 的 勃 地 水 0 部 湖 入睡之時 再 俗話 心湖表面 本有心 分 的最 來 才夠 續 小時 , 若要清 所說 去 底 ` 大都收 已 的 層  $\neg$ 0 糊 光 結 [遮蓋 裏 深 的 等 時 白 無法 時 天所 塵 塵勞 間 糊 除  $\neg$ 塗的 住 集 經 顯 呵 過一 沉澱 其塵 收集 露 賴 唯 0 有 原

知道 特 重 別能 因爲 有 會 0 的 令 有 發勇猛精進心 多厚 以 人一方面是 一彼之時 無法動工 一輩子都不 有些人說 因爲老了 辨 , 用功辦 心水」之內早已滿是污泥,這些業力的污 事 修行的話 這時要想修行 以後,知道死之將至 道, 等我老了 因此常也能有所證得 則其業識 ,多半是困難重重 , 再來學佛 中所沉 , 方 0  $\sqsubseteq$ 面 那 也是機 積 了 時 存 恐 泥 的 當 緣 怕 又  $\neg$ 然 就 成 厚 學 熟 也 又 有 重 不  $\sqsubseteq$ 例 所

去 麼病痛 睡死了 這豈 也 當 命 那就是於睡時 根 我們睡覺的時候 之苦 是「 **ا** 不是死得很 沒有斷之外, 世人往 無 其實 朔」 , 以佛法 不但五根 冤枉?真是所謂 地死去 往認爲睡覺時死掉是很好的 其實跟「 由 來說 於「五 , 不但 • 五識不起現行 死 那是不太好的 根」不起現行 別  $\neg$ 是差不多的 人不 糊 裏糊塗 知道 , 地 一件事 連命根也不 連死者自 0 因此「 因爲這 來, 偶而有些人是在 糊 , 如此則 Ŧi. 裏 種 己也不明了 死是不 糊 在 識 塗地 7 死 也 , 清 前 因 不 走 不用 睡 不 此 起 覺時 自 楚 就 現 地死 先受 變成 己 死 死

的死法,甚至死後到底到了哪裏,自己也不知道。

時造業 美好 是跟 我 不捨 在追我及另外 在夢中只要一念 到 到 作 Ŧi. 識 醒 那 ` , 0 把我當 時 的 兒 麼値 算 所 著 樣 用 後 隨 以 實上是一 作是他 兒 夢 的 得慶幸的 一位好 業 , , 及控 中 時 我曾 仍然不斷 而 候  $\neg$ 明明不想夢的 飄 通 致的 常 制 友 南 的獵物不肯 夢過別人在 , 是沒 夢 的 無觀世音菩薩 都是自己 , 地 而 力 , 隨著 有能 量 在隨業飄 只是夢中 這都是修行 我不但自己逃掉了 也夢到 後面 只有 放過 力  $\neg$ 業風 不知 控 追我 盪 任 更 制自己的  $\vdash$ 0 湿業識 的結果 或「 了 不覺 加難修行而 , 開始學佛後不久 隨業造 很 , , 而 想跑總是跑不動 快就逃脫了  $\sqsubseteq$ 業水 地在 飄 心 , , , 盪 作 更沒有能 如果沒有修行 還救了我的朋 希望能 造作 \_ 已 ` 飄盪 就 隨業受苦 因爲 如 , 也曾 這就 同 夢 甚至也多次夢到 力決定自 到的 在夢 在 , 睡眠 夢到 後面 是所 死 0 , 友 後 所 即 中 , 過被 以夢 使 的 中 的 偏 謂 己 -這是多麼 要做 中 完全失去 在 人又 偏 業 的 夢 中 追 就 風  $\neg$ ·與醒 中也 有人 緊追 是夢 把你 仴

死 現 其業識完全任由 , 在 只是我們都故 應 心 生警惕 理先有所準備 , 趕快 意暫 業力遷引 以修行 , 時 等 到 把它忘掉罷 0 , 死到臨 到 點抉擇 目前 頭時 爲 ;自主的 止 由 , 才不會那麼恐懼或驚慌失措 於 我 們 不 力量都沒 誰都沒 知道死後是怎麼 有 有 死過 0 我們 , 樣 然而 如是了 的 凡 知之 個

#### B·

是第六 味道 音 可 ; 用 以 所 以 ; , 意 也 所 因 沒用 法 以 你 此 於夢中 來 的 明明眼睛是閉著的 到 講 到 作 前 \_ |舌根 用 很多 , 五識 夢主要是第六意識的作用 所  $\neg$ 現 色 形 , ` 可是在夢中 0 象 也大都止息 聲 怎 麼說 、 香 雖沒用到耳朶 沒有在 呢 ` ? 也照樣「 那些夢 • 觸  $\neg$ 只 看 有意根所起的 嚐到 法」 中  $\sqsubseteq$ 0 可是在夢中就是可以 任 的 在作夢時 何東西 五. 六塵都具足而 」很多食 塵境 界 , 第六意識 品品 可是你 皆是第 前 , 還可 有 五. 在 根 還 六六意 其實 夢 分  $\sqsubseteq$ 辨其 聽 中 在 見 識 那 確 不 攀緣 實還 續工 發生 全都 種 種 聲

我們所 的影像 學裏 產生 依 用 資 前 分別 料 Ŧi. , 0 稱之爲 有 所 而 在 識 0 再 的 故 緣 現在 所以歷來禪修者, 睡 落 以 時 叫 謝 卻能獨 但第六 而再造 切妄想分別  $\neg$ 出 的 夢中 夢中 第六意識  $\sqsubseteq$ 立作業 出 獨頭 識 獨 頭 許多境界 也能依其憶想及分別的能力 的  $\sqsubseteq$ , 令它 率皆從第六意識下手 稱之; 這種 : , 一切造作 且將 其道理是: 雖然沒有 們 出來 「獨立 其重新 再 可見這第六意識 這些第六識所造的 都是靠著第六意識 現前的五 的一貫作業 編排 出 第六識本 來罷了 下 根 是相當 白的 來應攀緣 大約等於是把原先 亦 五塵 而自己造 即所謂 作 攀緣 有 用 境 ` 威 五 界 以意識 出許 前 我們 前 識 在法 力 的 的 Ŧī. Ŧī. 名之爲 多五 識 相 識 境界以爲其 0 宗或 及第七 事 的  $\vdash$ 方 實上 塵境界 能起 唯識 憶  $\neg$ 識 的

(2) 謂  $\neg$ 夢 中獨頭 獨 頭 及 意識不依靠前五識 (3)  $\neg$ 狂亂獨頭 0 而單獨起作用 茲說明如下 有三種 : (1)定 中 獨

定中獨頭 若在定中 修 觀 本來現前 沒有的 東西 行 成就之後 便 可

運而 的 是 皆 如  $\neg$ 能得見 定中 說 現出 因這 亦即 修 則爲佛及大菩薩的現觀 獨 純 然是「 頭 淨 此時行者對這些境界不但能在定中見之 若修 的 觀 定中 自受用 作 用 觀 佛相好」 可 觀行成就 0 以看到 然而行者於定中  $\sqsubseteq$ 的定中獨頭的作用 現量境界 時 , , 面前就 而 就會 且 睜 -獨頭所 真的 現出 開 才得 眼 會 淨 睛 如是。 0 見到 有 土中 時 至於所 依 , 的境界 尊或 的 然可 甚至在現實境界 種 觀境能 多尊佛 種 以 勝 看到 , 旁人是 相 成 這些 出 爲 現 睜 境 看 中 眼 , 他受 這就 不到 亦 ` 閉 0 可

- ② 夢中獨頭——詳如前面談夢境的部分所說。
- (3)共享的 狂亂 著第六意 獨頭 也是無 識  $\neg$ , 法與他 狂亂獨頭 便能形成 人溝 是指 通的 個自己獨特 遍狂病 人的 幻 情況 想世 界 , 他 , 不須依靠前五識 而這 世界 別 人是 而 只

#### 二、結論

禁忌 學問 在當時 大備的 地驚 落後 世間 訝 說 這 如是拿世 與開 如 個 東 於 再 卻被認爲十分 法 說 西 至 世界目前 回 的 犧 發 法 頭 東西 而 性生命 的 來看 在 於今兩千五百年之後弗洛 且是非常非常 與佛法比較的結果 在天文方面 心理學方面 深 佛 正 越能肯定佛法的價值無窮 向 法 前衛 博大 打 (positive) 破了 並 拿世法與佛 , , ` (Avant-garde)  $\neg$ 進步 佛法早就提出 殊勝 近代天文學 基督教的 與超絕 方面的趨勢, 的 武斷 法 依德才能有些微的 0 在 , \_\_\_ 由於十 兩千五 覺得 迷信 了潛意識 \_ ,對佛法的信 較 ` 是越來越走向佛法所說 先進」 法非 則越令 六世紀以後許多人 百多年前 才發現宇 ` 下意 但 發現 不 人訝 0 宙是無 心越是堅定。 識 因此 如果越 如 佛 異 , , 而且 並 法 , 五五子以 越是深 瞭 中 沸洛 的 不 所 令 已 誤 詳盡 的境 也發 | 粲然 解的 深深 然而 依德 間 一切 瞭 的

且發現 念 才構 代 法早就  $\sqsubseteq$ 法早 因爲 現在 詳 成 地 (Nebulus 無量 球 趨向菩提 盡 個 就 知道有 地講 提出 如果不均富 早 提倡 趨向 就  $\neg$ 的 但 有三千 說 過 島宇宙」(Insular 太陽系才構 不是字 於均 微 , /應多行 切眾生 生物 而天文學到現 無量無邊的 大千世 富 宙 的 話 說 的 成 有細菌 布 都是平等的 中 , 這個 强國 界 施 個 , 「星雲」 世界就 常常 Cosmos) 而且它 以 在才開始 而且有無量的三千 銀河系統」 財 在政治方面 施 救 不能 濟弱 因爲 只是太陽系中 人 才構成 有所發現 , 保持 國 則己 無量無數的島宇 切眾生皆具有 (Milky Way) , 個 平衡 得 這就是已經 近代才開始 福 大千 0 在生化 「宇宙 更 多 顆 -世界 不平 很 , 進而 衡 佛 提倡 開 方 ,宙才構  $\sqsubseteq$ 小 就會 始實 性 面 的 無數 現在天文學 這在 以 , 施 早 引 類 福 以 星 成 的 德資 起 均 經 應是平等 在 佛 而 銀 富 濟 佛 經 戰 個 已 河 學來 陀的 系統 糧 爭 裏 也證 的 觀 而 面 星

知 法不但是「 進步 的  $\sqsubseteq$ 而 且 可 說 是  $\neg$ 最 進步的 甚 至 可 說

眞 實智 已 進 超進步 超 步 慧 越 都 獨 而 的 跳 步 來 不  $\sqsubseteq$  $\blacksquare$ 凡 出 的 , 聖 俗 因 0 懸 智 爲 何 它永 殊 以 的 範 如 遠走 是故 疇 此 ? , 在 不 而 大 爲 佛 可 相 法 世 比 則 俗 的 爲佛 法 前 [皆是 若 面 智之流 , 相 凡 無 論與世 人之智 比 露 則 , 益 爲從 慧 間 顯 發 任 展 佛智之殊勝 何  $\neg$ 而 切 來 法 智 相 , 無 比 獨到 論如 之 ,

### 丁·隨機對話錄

#### 一・眞如本性

問:是不是每個人的真如本性都一樣?

稱 爲 師答:  $\neg$ 本 來 對 面 目 , 每  $\blacksquare$ 這是禪 個人的眞如本性都是一 宗的 講法 0  $\neg$ 本 樣 來面 的 目 0  $\neg$ 眞如 就 好 本性 像 是 面 在 法 鏡 子 祖 邅 經裏

也不 百計 修 本 本 沒 樣 如 時 個 物 是辛苦 性是 煉 有差 後 可 來教 性 就 品 所 能 又稱 變了 所 如 的 , 煉出 提 我 別 現 渣 敎化 化 在 煉 的 滓 了 我 爲 們 樣 本 ;  $\neg$ 相 金子 們 佛 所有 我這 這面 性 0 0 0 來的 現在 狀也 就好 又 廢石 性 , 否 洯 張 樣 鏡 0 , , 不 因 比 臉 , 最 則 正 生 眞 子 ,  $\sqsubseteq$ 均是平等 倍增提 因爲 是指 此應相信 都 如 大的問題是 如果沒有 \_\_\_ 堆沙石 樣 具備 本 拿這 性 其 所 , 切眾生 因 煉 的 的 功 現 此個 的 眾 眞 面 的 用 味 與佛 木 生的 如 影 , 如 鏡 是 果 其 中 原 本性 一都有 我 性 難 樣 子 像 都 i確皆有 苦薩 們 照 樣 是佛 根 每 以 佛 也 是這 跟  $\sqsubseteq$ , 是指它 此五 再怎 器 性 在 性所 樣 佛 個 也 個 本沒 |様子 都 人 蘊 性 麼 諸 那 如 , 顯 八識 身心 佛菩薩 其究竟 有 鏡子 教化也不 的 面 的 而且 金礦 本 鏡 \_\_\_ 佛果菩提 所造的 樣 質 不 子 中 的 所 人 的 才 並 功 可 `  $\sqsubseteq$ 八人具足 成 可 會 沒 本 但 含的業之成 能 用 一只要努 業實 能成 性是 是能 不辭 拿另 分 有 所 絲 現 , 辛 毫差 在 再怎 佛 外 照 的 力 太 因此 勞 樣 影 物 麼提煉 修 分 多 就 別 的 面 , 行 都 才値 千方 不値 鏡子 同 0 0 茅 這 眞 直

### 2. 唯識學之應用

問: 如 何 把唯 識的 概 念運用在日常生活及修行上 , 而有所獲利

强它 生氣 來幫 法 己在 \_ 師答: 有 就是以唯識學來幫助修行。 ,不好的也比較容易知道怎麼去除掉,或是設法對治 助自己觀察自心,明了自心; 貪愛等等 • 心裏也 明瞭自心相後才能去對治 總共有五十一個,若對這些「心所有法」都很明瞭的話 自己嫉妒的時候 個 /處 不是十分明白 識 0 這些瞋怒 的 得以 概 念 可 也不覺知自己在嫉妒 觀心」 以幫 也常是很糊塗的 嫉妒 助 我們觀察自心的 以禪宗的話來講 降伏它 觀察了知自心相之後, 貪愛等 (觀察自己的心相) 「心情」在唯識學中稱爲 統理自己內心的王國 : 自己生氣的時候 ;自己貪愛的時候 變化 就是依於唯識學的知 0 在我學佛之前 好的方面就 ` 令它減 因而能 , , 便可運用它 , 不知道自 更不覺. 明 少 \_ 些 。 瞭 容易再加 一心 識 所 自心 知自 己 們 有 在 加

## 3.性善、性惡、致良知、與末那識

的 就是惡的 ?另外王陽明的 某牙醫問 ? 孟子所講的 : 荀子主張 「致良知」學說和佛家的「真如本性」  $\neg$  $\neg$ 性本善」是否就是人一生下來 人性本惡 是否就是說 人 ,其理論是否相同? 生下來 他的末那 他的末那 識 就是善

得放棄其中 三家對中國文化均有相當大的貢獻 至於是否有任何成果出現 之前已有人嘗試去做過,甚至嘗試把|中國三大家「儒 合佛家與儒家 理學」又稱爲 皮毛知識 師答: 我對「三陽明學說」沒有深入研究, 任 0 但據我所知,王陽明是受了佛學的影響, 何 ,而以儒家爲主體 個 「玄學」 。三家之中 ,我們姑且不談,因爲做這種工作的 這種融合儒 比較 ,而且對這三家的理論 佛法爲附麗,而成一種 明顯容易調 佛、 我所知道的王陽明學說僅 儒體佛用」的工作 和 的 ` 是佛 釋 所謂 均非常喜愛 「玄學」 家 道」調合在一起, 和道家 宋明理學」是結 , 都是認爲這 皆捨不 在 |宋 因此 因爲它 是一 明

治 由 在 家 外法 或 大 以 嘲 兩 它是比 笑儒 者皆 地 上 世 較 出  $\sqsubseteq$ ` , 是依 爲 世 家 由 平 可 憤 天下 家 論 嫉 是 有 的 般 以 0 較 佛 的 語 世 靠 略  $\neg$ 法講 緣於 超出 裏 憤 等 栖栖皇皇 只 微 佛  $\neg$ 俗 音樂 要播 世俗 看出 家是 可 世 世 外法 世 心 以 , 法 看 因 種 \_ 的 儒  $\neg$ 到 三界 是 而 0 道 就 以 注重外 躱 但 傾 以禪宗來說就是 也是屬 長得 理 悲憫代 0 |佛家就 六道 如長沮 起 向 , 於 來 道三家的基本精神 出 但未提及有關 離 在的東西 家 於 替 東 不同了 世以 之義 所 大 與無溺及 西來 外在 嘲笑 爲 說 得 的 0 的 超 道家 家  $\neg$ , , 東西 重要是在 講求 佛家 心地 脫 都 出  $\neg$ 如 鳳 的 世 知 , 何對 以 , 禮樂: 法門 首 道 兮 故 出 因 發願救拔代 0 來是不嘲: 佛家是 世 和道 而 此 於 付 儒家是入世 鳳 瞧不 則 世間法 貪嗔癡 所 是 家  $\neg$ 兮 播之 禮 所謂 起 主  $\sqsubseteq$  $\neg$ 笑任 等章 遁  $\sqsubseteq$ 在 張 是外 種 的 煩 替 世 世 要度 心 出 惱 爲 特 的 憤 地 何 都 世 善種 是指 點就 世 :是道家 在 之 眾  $\sqsubseteq$ 生死 嫉 的行 講 的 掙 義 生 還 是 俗 齊 扎 不  $\neg$ , , 依 的 家 之人 是 爲 也絕 奮鬥 因爲  $\vdash$ 惡 靠 解 相

著這 景而 之 而 良 所 的 或 會 那 知 言之 若播 爲 個 來 與 謂 壞 身 的 我 我 不 所 的 善種 話 以 我的 執 執 良 每 心爲 這些東西 良 知 所 ,  $\vdash$ , 瞧 當 都是依 謂 良 知 道 的 背後 寙 就能 不 的 有 他  $\neg$  $\sqsubseteq$ 起 老美講 我 再更大 的 給  $\neg$ 中國人 長出 良  $\vdash$ 的綜合體 於某些特定的 是什麼樣的 分別 知 家 良 , 大而 是由 只講 好 知 中 , 東西來 , 國  $\sqsubseteq$ , 則 可 就等於是瞧不起我 執著這個 所 人壞話  $\neg$ 執 , 便形 文化 說 意識 下 著這個 是浪 時 性 的 , 成 蕳 定義是 的 播惡種就長  $\vdash$ ,  $\vdash$ 或是什 漫哲學裏 時候 國家 家山 我見 空間 而 佛  $\neg$ , 爲 麼樣 性 便好 我 麼  $\sqsubseteq$ ` 種族爲 文化 的 執 是 出 ? ,  $\neg$ 非要跟 我的 離於 不好 的 一種 以 像  $\sqsubseteq$ 傷害到 我 時 而 觀 的  $\neg$ 代 種 執 成  $\sqsubseteq$ 法 我 念 他 族 就 切 東西 的  $\sqsubseteq$ • 好 再 善 實 什 的 0 好爭 這我 家庭 惡分 義 在佛 大 麼樣 0 王 我 來 我所 講 陽 法 到 則 執 的 見 別 底不 中 樣 執著這個 教育 地 明 小  $\vdash$ 的 , 至 是 點 實 .講 , 不成 於執 等背 不管 無所 在沒 可 (我 總 講

### 4・「良知」與「如來藏」

牙醫問:良知是不是有點像如來藏?

裏波 欲 所 水 作 對整 家 面 的 用 看 浪 師答 或許還較容易些, 很 煩惱 而 到 的 言 的 多的 個社 無論 : 東西 不是 影 明 0 ` 會 如來藏 像也 話 好的或是壞的 也沒有任何執著, 所 , 0 也沒有相類似的名詞可以比對。 文化來講 所 如來藏是像 \_\_ 的 離於 定是清晰的 看見的影像 弗洛依德心理學中有「超我」 良 知 切愛 , 都一 是「良」好的 平 卻是先天的 靜 正因爲如此 ` , 視同仁地將其映出 懀 且完完全全可 的 一定是破碎 水 喜悅或是討 , 他把某一些觀念或認 所以它可 的 平 只不過它是後天學習 以 靜 若是與弗洛 映現出 厭 的 水 0 ` (Super 所謂的 )以鑑照 嫉妒等 的 來 夠照 • 若 , 依德心 Ego 這就 湖 良 切 其 切 水 知 知 中 是指 是 , 理學 灌輸 沒 平 如  $\vdash$ 認 這 同 有 若 如 靜 爲是 相比 並不 平靜 是 七情 來藏 的 而 來 超 湖

所提倡 過依 有多少是後 來的 執 天生 來說 性 恥等 A Priori) 的 點邊緣 來說 一就 具有的 也是 原 致良知」是攀到佛家的一點邊緣 天學習的 都 0 始主義 王陽明的學說 這些實在也都是六識的妄想分別 作是 以及美國 兩 種 個 人的 攀緣外法所起的妄想分別  $\vdash$ ? 還大 「邊緣之見」 (Primitivism) 如 愛莫森的超越論 有 他 良 , 間 知良 把  $\neg$ 致良知 題 能 些 0 相融合 又 **;** 儒家的德目 倒很接近 ` , 存天理 王陽明 事實上 (Transcendentalism , , 便湊成了王 (唯識學三性中所謂 存天理」是攀傳統 如忠  $\sqsubseteq$ 的 , ,  $\overline{\phantom{a}}$ 而 這些 唯識 ,什麼是「 且 良 與德國 德 知 學三性中 陽明的理學 目 **\_** 與浪漫 天理 康德 多 少 所 都 儒家從 是 的 哲 的 謂的 很  $\vdash$ ` 呢 近 學 先  $\neg$ 依 先 天 ? 似 中 這依 驗哲 盧梭 周易 他起 編計 的 0 不 ?

關 是體 本身不能 人性 善惡是它的 說是善 善 作用 是惡 還是  $\neg$ 只不過人之本性能造出善與惡 惡 有體才有用 呢 ? 佛法來說 但  $\neg$ 本體 」絕不是「作用 其實都 0 事實上 不 對 人之

家共 反之 因 爲 動 很 的 而 多的 而 那 同 和 都 判 意 , ` 是 善惡之 識 意 造 合 影 斷 大 說 切眾 是好 識 的 響 我 作 的  $\neg$ , 等 結 中 執 判 的 : 小 可 生都 的 我 以是大 因 的 果 斷 業 小 我是 我見 素 我  $\sqsubseteq$ , 而 執 少數的 就產 結 產 性 其中  $\sqsubseteq$ 離善惡 部 個 有 樣 集 的 好 生 也 生了 出 所 在 結 分是根據 人自 -大家都 , 並沒有. 個 果 也 來 不 可 所謂 三的 起轉變成 的 , 說 同 人很難否認而 0 可 這 而 以 0 有 包含 能 別業 是大 本 再  $\neg$  $\neg$  $\overline{\phantom{a}}$ 共通的 攀緣 善惡的 造善 加 我 同  $\neg$ 的 執 壞 的 , 價 惡 出 大我是大家的 時  $\overline{\phantom{a}}$ \_\_\_  $\vdash$ 0 • 發 値 判 個 可 間 末那識而 說它是不好的  $\blacksquare$ 類 判斷 斷 點 以 切  $\neg$ 似 大 是 因 東 空 不  $\sqsubseteq$ 的 0 我 由 西 同 間 不 價 又, 在內 來的 於 的 能  $\sqsubseteq$ 値觀念 之作 共業 觀 價 所 念 値 小 種 0 , 第六意 因爲 所 謂 用 我 不 判 的 , 善惡之 同 以 由 斷 社  $\neg$  $\vdash$ 大家都 共業 等 善惡是意 而 都 會 性  $\neg$ 前 我 識 別 來 沒 是 說 善 五 業 與 對 善 的  $\sqsubseteq$ 有 , 惡 判 識 認 大 絕 同 或  $\sqsubseteq$ 也 , , 同 與 識 是 認 別 就 我 對 可 是好 是大 樣 的 的 互 以 的 知 則  $\neg$ 共 會 分 分 相 是 的 東 由  $\blacksquare$ 

是在 於妄想 這些 語 這 辯 方 道 爲 句 道 於 愈 距 一攀緣 六 也就 的 話 論 是 爭 明 理 我 是 識 辯 們 對 分 中  $\sqsubseteq$ , 名 別 語 成白 的 種 產 乃至於所 的 來 的 妄想 詞 但 生 言是人爲 爭 種 的 , , 意氣而 依 話 切 則 了 只 , 是「 佛 所 是 分別 法 承認 煩 0 套句道家的話 法 惱 的 所 有 有 : 道理 來看 言 的 已 的 妄想分別  $\neg$ 對 以善惡是無法 痛苦 常常是愈辯 煩惱 東 可 說 , 方 西 以 戲 誰能雄辯 比我 , 論都 說 當 的 真理是愈辯 , ` 出 意 才是 會 下 爭 會 : 來的道 思 停 即 執 依 講  $\neg$ 愈黑 有 止 止 時 , , • 0 道可 話 第二個 誰 學佛 間 息 奮 絕 了 而 愈黑 對 鬥 就是贏家 , ` 道非常道 已 空間 就 有 爭 也 標 法 , 0 不是永 時即 不必寫 準的 執  $\neg$ 都是從妄想 , , 所謂道理是離 乃至 道 因爲 也停 就 使 是 0 , **,** %恆不變的 若眞正 是動 是辯 所謂 要離 於 因此 止 厚 厚 了 這裏 輸了 若 詞 辯 於 的 分 的 0 這 示 論 世俗 別 要求 大 意思是 於言語的 · 是 依 此 道 大 中 素 第 智慧 心 往往 本 而  $\sqsubseteq$ 人常 來  $\neg$ 裏 妄 於 書 改 0 , 變它 眞 個 也 想 正 到 說 來 如  $\neg$ , 理 言 及 不 知 後 說 果眞 分 則  $\neg$ 第三 是 絕 見 的 說 會 來 眞 明 別 要 不是 意義 善惡 都 承 理 能 , 認 個 而 愈 只

及 內涵 樣 的 , 意義 甚至 於 同 個 人 , 對 於 同 旬 話 若 用 不 同 的 語氣 來講 , 也 可 能 產生

### 5・「遺傳」與「業力」

則這一代小孩子的身上則一定有這種染色體存在 的 是遺傳 牙醫 的 : 後 ,後天的是受環境的影響。 來的 人根器不好 , 照醫學來看 在遺傳方 ,這是有先天及後天的 面 若前幾代是土 差 匪 出 別 生 , 先天 的

師父: 有 强盜的染色體」這東西嗎?這個在醫學有報告嗎

來的 以 分離基 個基因就 的環 孩子 牙醫 境 因 : 有那個 [把壞的 這個 先天上一 就是說先天上這個小孩就會有土匪的傾向 的 傾 基因拿掉 定會氣喘 不 向 可 0 能說所 就 \_ , 替換成好的基因 個家庭來看 有的 這就好比你先天上做了很 兄弟姊 , 同樣都是父母親所生的 在 0 比如說好幾代氣喘 外 性 多壞 向 ,現在的醫學甚 都相 事情 的 同 , , 只要 也都 人, 這要看 你有 生下 至可

普遍化 是否定了 會是白癡 是拿到 祖 仍 父是 會有 白 遺傳 父方或是母方的基因 現 癡 種 遺傳 學 在 可 祖父母是白 尤其現 以 到幾代 把 那 白 在 [癡 癡 的 可 以 醫 的 0 , 把它 因子 父母 學 若照您所說 , 也是白 弄掉 已經 拿掉 可 0 , 癡 打 好比 以 , 進去 測 每 , 生下的孩 如 出 果有 好 基 個 的 大 基 都 好 , 是一 因 子 幾 而 代都是 且 當 有很 樣的 還 可 話 大 以 目  $\neg$ 前 的 白 計 這等於 還 百 癡 算 分比 到幾 尙  $\vdash$ 未

師父:那變成什麼,「黑癡」嗎?

那 跟 牙醫 醫學有沒有 : 也 可能是黑癡 相衝突 , 因爲我是醫生 , 如果聰明是黑癡的 , 故 有 此問 話 , 那 就是黑癡 0 若照 您所 說

師父:是那一方面的醫生?

基因 不 牙醫 把 新 不 的 我是 好的 知 識 去掉 了 腔 科醫生 在大學裏已普 打進好的 0 如  $\Box$ 可 [遍知曉] 腔科來說 把好幾代 了 , 這又起了 先天不好 我們已經 可以做 的 遺傳使之轉 問 題 到 改換牙 如 果 好 是白 床 這 的

果眞 來講 法 個 如此 來說 間 腦 , 是 麼能 題 力 不是一 是 無 , , 是不是對 名 法 不 : 達 能 和 個好 利是 家 到 把 普 行 人類 處 使 很 通 呢 多東西 ? 醫學 類進 大家 的 又 程 比 步的 • **不求** 都 度 如 科學有 看 , 若 利 院 破 個 想 裏 , 好處呢 也不去 大動 修 有 些水 行 力 是 也 ? 做 不 不 , 若 要 是 讀 的 大家 書 也 新 , 研 利 可 生 都 究 也 兒 以 看 ? 的 不 , 破 要 這 腦 事 是一 裏 , , 若從 對 都 都 去 整 個 修 體 西 問 水 道 全 洋 題 , 這種 了 0 的 類

說 到極 生 因 你 幫 物 以 : 自 助 得 師 \_\_\_  $\neg$ 切的 父 己 與 別 到 人說 所 在 白 : 他的前 就第 求智 殘障 得 癡 法 的 到 果報 慧 的 , 個 得 世 以 就 , 因 佛 問 是 大智 則 0 會得到 |障礙 造什 題 大 法 智慧 來 報  $\neg$ 白癡 別 麼 講 業會得到 的 人求智慧 ,  $\neg$ , 那是在 果報 有智 因說  $\sqsubseteq$ 來說 法 慧 與人聽 受業報 白 反  $\sqsubseteq$ , , 先要 所以 過 的 一癡的 果報 來 果報呢 說 現 知 , ` 受苦 是 道 生就成爲 , 0 讓別 龍樹 什 障 礙 ? 報 麼 菩薩 是 別 人  $\neg$ , 開 白 白 因 白 修行 智 癡 他 在 癡 癡 造 慧 **十** ? 0  $\sqsubseteq$ 就 往 相 白 , 是沒 障 毗 反 因 白 癡 礙 果 婆娑 地 癡 乃 别 相 有 的 至 , 論 智慧 所 應 如 業 果 說 中 有 ,

受短 殺生 其前 看 是 或 强 說 斷 的 關 是 使 壯 命 腳 大 係 世 甚至連念 不 , : 最 若 若 有 報 緣 做 自 成 , , 是愛護 直接 大法 成 力 多半是前 當 別 己 : 生得 學得 他 多生多世夭折 0 癡 人求智慧 師時吝 幫 的 就 白 , 是因 生命 遇佛 部經 癡 助  $\neg$ 也是愚 別 果報 智 世殺業太重 , [爲前 法故 人延長 也念 慧 是 世 救護 他 將來所得 , 癡 , 世客法 受佛接 是墮地獄 不全 卻把 前 ` ,當世便生而 無智 家生 生 短命之後 世 命 它隱藏起 自 ; 0 , 通常 引 佛 到的就是愚癡甚至白 己 , , 沒 今世才 第子中 造的 得 所 丽 , 什麼智慧 得 得 果報受盡了 體 到 , 開悟 愚癡闇 弱 來 的 到 再受身體 業 自 的 得 有 , ` 吝於敎 |然是長 果報 多病 此 |愚痴 鈍 位 自 在 這樣 己造業 嬴 再受 他 叫 : , , 壽的 的果報 開悟 周利 弱 都 但 人 的 是長  $\neg$ 跟 由 癡的果報 , • 過去所 操陀 做這種 多病 餘 證 果 於 , 自己 報 壽 報 果後 他宿 , 0 即 等 有 伽  $\sqsubseteq$ 0 , 一受報 使 二是 等的 造的 些人 ; 世所 行 大 , , 0 想 還有 佛 就 此 爲  $\neg$ 身體 修 果報 殺 殘 餘 才 修 是 的 , 業有 與他 依 報 障 講 其 如 行 另 此 佛 好 他 也 ; 出  $\sqsubseteq$ , ` 是先 反過 缺手 他宿 修不 法 關 福 種 , 來 德 卌 以 0

縣。

牛的 思議 昔 之物 業識 的 事 是不 其次 角 地就 那就 當 有些· 就 業 情 , 然 力 不 樣縮 是彼 所 會有 人你 力 是 可 也 會 思 感 亦 關  $\neg$ 有 來  $\neg$ 這種 冤家結 是如 業感 本識 此爲償債 議 回第 ? : 見就 遺 的 由 \_ 吸 此 傳 過 八識 , 歡喜 引 學 你 去世所修的 所 爲 0 如 無法 成 的 在座 因 是故 裏 夫婦的 , 阿 力量 討 , , , 而且 解釋 的 業 在 賴 債 才離開身體 耳 各位 力 耶識是業 而 0 0 , 善業 像 眾生臨命終時 來的 越看越喜歡 : 有這種 剛  $\neg$ 磁 以 , 開始時相見而歡 爲什 爲 石 佛 , 什 力的本體 感得今生有這樣的 法 0  $\neg$ 家生互相報恩 :麼我有 :麼今天 來 第八識 業 分 , , \_ 若是異性 磁 , 前 那 會 鐵 就 些業 來此 故 有 五識及第六 會有這種 ,成夫婦已 稱 吸引 阿賴耶識 聽 • , , 報怨 是遺 可 就 福 我 本識 的 能就 報 講 可 吸 來聽 來聽 佛 傳 , ` 用 因此 引 恩 第七識好 法 , 0 0 怨之業不 越看越不順 就 佛 佛 阿  $\neg$ ? 是所 |而結 力 法 法 這 生 賴 吸 彻 引 0 謂 像蝸 爲夫 若沒 是往 識 0 的 譬 可 類

適合 父母 來說 家 不是絕對 議 就 個 跟 身體 如 的 去了 當 此 吸 的 黄 他 , , , 慣 fit 引 你 感覺 皮 除 後 , 但 這是 去了 非是 再 7 如此 若是該得與這種父母 (去投胎 膚 有 是 去投胎 黑 緣 在 (feel 他與未 **三頭髮的** 特 0 你  $\sqsubseteq$ , , 但常常 我們 別崇 如同 的 我看來 的 at home) 人 , , 來的 洋的 投胎 也就 可以發現 0 人家去投胎 業力 死後爲 也是喜歡音樂的 口 卻 家 時 父母曾造有 是說在他過去 , 比較順 跟 想要來世作 Ĺ 中 \_\_ 相 , 這就是業感: 要選擇什 :  $\neg$ 在同 緣 陰身 般 同或類似的果報 , 眼 和 這就是「 , 於是就 類 , 比較喜歡 「業報 個 生 似 若要他去豪 個家庭裏 麼地方呢 這就是 的 白 中 業感」 共業 [皮膚藍 去這種 和 在 他  $\sqsubseteq$ 業力的牽引之下 • 也有關係 有 ?  $\neg$ , , 覺得比較自在 業力相 你就自 0 眼睛的 業緣 富 父母 找什 大 如果父親 雖 而 家裏 覺 然黃 關 那 麼 裏 得 吸 然 係 人 人 : 業力是 出 投 在 皮 爲 喜歡音樂 有所感應 的 , 這種 的影 膚 否則 父母 胎 生 0 譬 了 不見 , 響 父母 不期 有 呢 恐 如 通 如 0 怕 而 此 如 得 常 以 好 ? , 子 被 當 比 的 是 還 中 他 白  $\neg$ 還不 女雖 這種 是會 說 裏很 最 癡 不 而 口 威 亦 漂 然 到 可

你受, 對這些推 候是心理影響 敢進去呢 因 三熟悉: 切都是自業所成 若是 就常 或心 切業果完全是「自作自受」 那 發現其細胞內的DNA、 素影響內分泌 也沒有 理上 你 斷 的 些是得自母 會有白癡兒子 這並非笑話 不該 , , 第二、 人能給 生理 , 都 有 也只敢說是「或然 得 的 , , 親的 故沒有所謂 你 許 找跟自己有 於是就令器官組織產生那樣的缺陷 人是由 不論好 多類似 ? 0 山的 凡 加之於你身 0 事實上 RNA有這樣的結構式 夫 、轉世投 的 原 的  $\neg$ 湿是壞 地方 緣的 的 心法」與「色法」和合而 因 <u>\_</u>  $\neg$ : ,而不敢說是「 ,這種種推斷 不公平 自己造的業, 業感相吸及父子 胎 , , 0 這就是以佛 而讓你受不該受的果報 所 的 時 以 也都輪 大致 \_ 一家之內 : 你 的 , , 定然」 所得到 自己在受果報 於是推 理來解 也只是「推斷 情 不 到 「共業」 形是如此 , 在 你 身上 的 0 , 成) 釋 很 測這 經科學家化驗 以佛法 多方面 \_\_ 切 使然 爲什 0 : , 因心 些是得自 第 因  $\sqsubseteq$ 都是你 沒有 來說 佛法來說 此 , 麼 0 , \_\_\_ 又有 而科學家 理上有某 有 切果報 白 論 總 , 能 該得 眾 生 的 逃 時 要找 父親 癡父 替 結

或是祖 即是 間 皆自造自得 辦法看 法完全看到 有 則 如此 那些說法 說 類 它是「 似 到了 的 缺 (徳給你 所謂 東 , 西 不是父親給你 都不究竟 神 0 至於 的旨意 的 , 便 的  $\neg$ 遺傳學 其他世間 提出這種 全都 , \_ 因爲還有更深 是你自己給你自 的 這種 」是科學家觀察到 說法 人若不了 , 也不是母親給你 種 , 說法 說它是「遺傳 解 \_\_ , 層的道理 的 都 己的 , 可讓他們 的 便索性稱它爲 現 的 , 在裏面 佛語 象  $\sqsubseteq$ , , 亦 , 他們看 自圓其說 但更深 不  $\neg$ · 是 祖 自 , 只是凡 作  $\neg$ 命運」; 到子 自受 上積德給你 層的 夫的 但 女與父母之 」之眞義 以 , 佛法來 其它宗 他就沒 智慧沒 的

試 問 你 於大家都 要不要當和 齊看破 尙? 紅 塵這 點 , 在 我 們 的 世 界 中 是根本不可 能 的 , 否 萴

### 6・「理論」與「實際」

牙 醫 目前 我還沒有 看破紅塵 如果我看 破 我也會去當 和 尙 我 才的

問題並不是指在實際上,而是在理論上。

眞如 去擔 己 可能 去 們 話 並  $\sqsubseteq$ 都毫無 一發生的 高的 此 不是在 在 說 (Hypothesis 師 只是言 「理論 「天要是場下來了怎麼辦 人頂住 Possibility) 那麼人類豈不是要絕種了嗎 如此看來 : 你所說 用處 實際 0 這種 說 上都 中 0 上能 , 的 這是你多慮了 我 可 理論充其量只是紙上談兵 有此論 可成立 們 這種理論只是書生閒來無事 有 在 只是從理論 來作 此事 既然事實不可 理則學上來講 , (Possibility) 個假設 理論上有此Probability) 但實際上便成了杞人憂天 ? 是不會發生的  $\sqsubseteq$ 、文字上去 能有此 那是不可能的 ?或是都生女的 : , 「 在 是理論上具有可能 0 事 五十年之內如果大家都 , 「推理 而 理論上具有的可 , 實際上 則此論 所以說 事 喝茶佐膳的 , 」 (infer 不也是 天要是塌下 便 則是妄想分別 , , 成 好端 但實際上 ,  $\neg$ 大家都 **1奢侈品** 言說戲論 端 絕種 能性是一 (Probability 地沒 生男的 | 不可 來 事 同 事 嗎 實上是不 , ]時出家 還有比 或沒話 能 於 ? 有此 卻要 人於 這 果

### イ・「名利」與「進步」

世界的進步 牙醫 有什麼好處 那 不是我的 問 題 我的 問題是:若大家都不求名 ` 不求 利 則 對

進步 十年 進步不過是這幾十年的事 正非單獨 :麼進步 史記載 心呢 來科技的突飛猛進是有它的原因的 你 師 , 父 如 事實上只是針對 何定義 的 ? : 由此 歷史來比較 現 不可否認的是: 因素所 在 問題的 可證 進步」 能 明「不是因爲人類有名利心 成就 ,這是無法相比的 徴結 (科學方面而說的 這兩個字 ,幾千年來都沒有什麼改變,沒有什 有 , 在 而是由 0 於「 既是有 , 世界文化是不是在 什麼樣的情況 於 很多的 , , ;且問:這幾千年來 可是要拿這幾十年和 何以這幾千年間 以目前來說是指 現 象 因緣 稱之爲「 技才進步 進步 和 合 , 進步 人類 , 科技 :麼大差 才促 人類 人類 0 首 的 科技都 然有沒有 先 幾千 使 ? 科技之進步 要考 0 人類 別 你所 科技 年 這幾 在此 沒有 說 「 名 來有 的 的

技之進步 短短幾十年內 「人類若沒有 「有沒有名利心」跟「科技發不發展 年來觀察 因此你不用擔心沒有名利心 利 ,名利心並不是絕然必要的條件,或許 是自 , 人類雖 名利心 , 科技 古以 變得這麼進步 來就 一直都有 , 也不會因 有的 名利心 , ,科技就不發展了 爲 此而令科技 0 什麼科技並沒有自 使它進步的功臣並 **,** ,但並沒能促使 兩者之間並沒有必然的關係 不發展 會是助緣 \_ 科學進步-古就 不是「 , 這是「 , 如此 但不是完全絕對 名利 反證 進步? 反過來說  $\sqsubseteq$ 對於科 從 , 0 這 所以 加 類

在 科 . 學實驗上面 甲居士: 可能都不會存有 我覺得絕大部分從事實驗工作的科學家, 0 名利心 ;若是只爲求名利 , 那 他們 若眞正 根 本 無 法 對 把 人 心 類 思完全放 有 所 貢 獻

俗 的 理 名利是中性的反 父 爲 : 阿彌陀佛 興 趣 而 研 應 究 , 謝 0 , 他們 謝 爲 求 0 這的 名 多半是全心全意爲科 的 求 確 利 確是真實的 而 做 的 由 學 著名 , 上 有 的 成 科 學家 就 求 知 的 而努力 的 科學家反 史傳 來 而 看 爲 對 求 是 卌

在科學家的 少之又少的 崗位上的 0 通常急 功近利 , 求名求權的 人 , 都從商或從政去了 不會安心

與世 俗所說的空 甲居士: 若名利都 , 不太 不 樣 要 0 , 好 像 什 麼都空了 但 佛 敎 所 說 的 四 大皆 空

師父:對,但首先要了解什麼是「四大皆空」

甲居士:是啊,是啊!

師父: 其實我現在講 的 , 都還在辯論的層次 馬求以辯止

牙醫 : 我想我們是在討論 , 爲啓發心靈的 一種討論 方式

家好 心 情 居士所說 來從 可以 師父 事 從 : 做得更好 0 事實上 若眞如此 整 那就是「 體上來 , 0 有私 若以研究科學來講 若以更中性的 看 ,那很好 , 就 心 很 容易傷 , 0 有私 科技的發展是不會受名利 ` 更抽離的 害 心 到全 的 , 則可 話 , 以令科學更上一 類 則只是爲自己好 (disinterested) , 所 以 八科學家 心影響的 態度 層樓 的 創 或只爲自 來做任 造 0 若用 如同 發 明等 名利 那位 己國 何事

等,多半不是爲了名利。

少 牙 醫 : 我 的 意思是 : 通常 要有 ·競爭 才 會 有進 步 ,沒有 競 爭 進 步 得 比 較

是爲 是爲 越 人相 步充實自己而 好 家 ` 都是 了 的 了自己的興趣 他就滿足了 比 要分高下 師 做給 父 創 越喜歡做 造 如 相 : 這樣 競 此 別人 争而做 ·才去做 哲學家 做 乃至於做生意的 , 看 , 這 也不 因爲認爲 如此便沒有止境 , 志趣去做的 的 樣才能眞正把事情做得好 的 那 思維 對 那只是爲了 , 他的進步是有限的 而是覺得自己是真的喜歡 0 真正 「我已經贏了」 ` 乃至於 的 人 那樣會越做越高 進步通常不是在競爭之下  $\neg$ 0 做 也是如此。 所以 切修行 給別 不管是修行也好 , !若並 人看」 因爲只要一 , 我知道 做 , 得完善 他們 興 不是爲了 , 那還是爲了 真的 ` 都 越做越多 旦 些大的資 有 稍微超過別人 ·是爲 興趣 產生 和別人相比較 如果是爲 從事 的  $\neg$ 科學研 (本家 名 且 要跟 越做越好 0 了 爲更進一  $\sqsubseteq$ ·要跟別 別 如 究也 且若 人相 的 只 點

應不至 鈔票而 步才能無止境 正做學問 業家 經 如此 高 辦 的 興 事 情 人 0 , 們 那是開 真正好讀書的人 ` 上 到 真正 後來並 , 就 做 小雜貨店的人才會這樣 有點像科學家的那種態度一 事業的 不是對賺多少錢感興趣 人 ,也不是爲了要跟別人比 也都不須是爲了要跟 , 若是經營 樣 而是沉醉在能夠善於運籌 , 非 常 別 擾分數才認眞 人 個 的 相比 中性 商 業王 0 競 或 爲 爭 讀 的 賺進大把 書 眞 就 淮

比較 低 設備 社長 比較好 在競爭上比較佔優勢 : 我想牙醫他的 比較容易和其他國家的 想法是偏 重於 應 產 用 品 到 乙工業的 競 爭 0 產品 產 品品 若 上 比 0 |較好 日 | |本 |的 或者是價 電子 格 零

爲看學生的 互. 相 牙醫 競爭與比較 : 學習進度 我想畢竟真正 , 來提升自己 , 一方面 並純粹鑽 也 0 譬如 可激發學生的 研學問的 : 學校方面排 人只是佔 進取 心 出成 少數 績 , 表的 大部 原因 份 的 人 , 、還是須 方 面是 要

師 父 : 你 的這種 講 法 並沒有錯 , 但只是針對  $\neg$ 小場面 \_ 而 用 , 英國 的 位

能決斷 界的 是從 是百 文學家湯姆 權 重 貴 但對整 分之百 英雄 一要的 你 個 利 族 論 若 而 人中抽 事 一思 情 只能影響這 是屬 中 政治 非只是屬 事 個 說 斯 的 創 實 想 , 英雄 世界來說 甚至影響到全世界的 與理論 於 正確 離 : 造 , 卡萊爾  $\neg$ 出 可 個家族: 個 來的 來的 能 , 個國家 人的 般人大都是追隨者, 然而不可否認 已 0 不 「物理學英雄 他認爲人類的歷史並非是普通 0 並不是決定性的必然因素 的 由具有天份的 太符 因爲你要影響全世界 如果只屬於個 , 由 你就只能影響這個家族 合現代人的理念 本書英雄與英雄崇拜 此可 地也有些事實存 以看出 卻是更少數的領導者」 等 等 種種英雄 領導者只是佔極微 人就無法屬於全世界 帶起 點 , 你的 :  $\neg$ 「名利 ,真正決定性 在 他 心就必 文學英雄 代風 ; 0 一般人所 在書裏卻 這本書含有 你若是屬 你所提出 小的部 0 騷 須也是屬於 這個 通常  $\sqsubseteq$ 0 的 創造 以 \_ 於 的 份 是 因 理 在 相 講法 論當 羅素 的 屬 的範 素 出 於 個 科 濃 而 是有 國家 圍來 全世 反而 然不 真正 所著 學英 個人 丽 厚 是

大 素 所 謂 至影響全世界 , 靠 修 私 行去掉 利  $\sqsubseteq$ 私 0 我的名 私名  $\sqsubseteq$ 利 也 心 0 若要能影響乃至利益他 方能影響及 利 益整 個 人 的 社 就 會 必 , 須去除 響整 私 我 國

### 8 · 業力與殺生

牙 醫 : 爲了避免黑死病的傳染, 而殺死老鼠 , 可否

造成 業較容易轉 世紀 的 師父: 吃 已經來不及了 素等 的 0 若 AIDS 若 要避免這些共業的發生 0 若是殺了老鼠 共業則十分難轉 真的 得到了就好像宣判死刑似的 發生 再說業力不可思議 了黑死病 , 則眾生將 ` 難逃。 , 那也是冢生的共業; 則必須守身 會有更多的 若是黑死病已經發生了 , 時間到了 沒有藥醫 如 共業要擔 玉 根本來不及 , 多行放 首先必須了 ; 這 也 生 , 是眾生 殺了 那時 , 進而 才 一的 來殺老 個 能 譬 1 共業 不殺 如 的 :

### 9.禪與禪的受用

問:何謂禪?有何好處?

我做 到底 是 : 不 不能真正 可 有多冷 卻 涼 思議 師  $\neg$ 何結 而 喝的 親自 體 有 奥妙 自 的 : 會這杯 今天我 如 啊 己 尾 能 這杯 去喝 夠攝 不親身去行 ? 六祖 是會 我用百般的比 水 茶 心 兩 喝 隻腿盤 任憑我用盡 到底有多冷 法寶壇經 不亂 醜 是多冷多熱 的 地 那 , 麼這 到頭 著 0 喻或解釋 裏說 盤腿 佛 在 種 杯 來 法 0 種的方式 講 可 同 : 水 , , , 這還是 樣 以 的 只有我自己 的 攝 則 熱 如 : 道理  $\neg$ 心 在 這杯 飲 我 我 此 , 使用 水 的 這是 講 的 使 我 水有 體 你 知道 到 , 種 冷暖 驗就 用最 驗 問 可 後 來天 我喝 種的言詞來表 如 以 0 , 證 好 冰 於 自  $\sqsubseteq$ 那 知 你 驗的 花 的 若是你問 的 : 麼冷 無益 亂 那 兩  $\sqsubseteq$ 容詞 0 杯 墜 0 表面 水 但 , , 達 我 有 去 有 你 你 還是 若只 描 多熱 上的 起 如 知 繪 你 那 山 如 還是 泉那 意思 無法 是看 杯水 何開 而

非你 所 修行 不 知 同 也 不 你 道 驗還是我 來修修 我身 的 答 |境界 樣 案 0 0 看 所以說 的 不 然 自修 而 然而 樣 而 同 你 每個 自證 卻永遠也不能得 你 杯水, 如人飲 我舌 人所修證 ` 自己 頭 你 水 ` 我喝了之後 知道 牙齒、 , 冷暖自知 • 所 知, , 不足爲 體驗的 口腔 除 非 0 的感受性 卻 你 外人道也 」這句話 , 不 也依各 也親自 一定會 更深 喝 0 有 的 耐 喝  $\blacksquare$ 同 講 冷 看 根 樣 器 層 , 的 也 的 耐 喝 沒 意 熱 因 用 義 性 是 程 馬 而 度 除 有 大

指 : 破 心  $\neg$ 門 定 見性成 明 則 靜 能減 坐而 有 爲於修禪 因而真如本性得以 兩 少煩惱 個意思  $\neg$ 得 定之後 定 的 , 法門與境界 的意思 乃至止息煩惱 爲 , 再依禪定力  $\neg$ 顯現 禪 0 定し  $\neg$ 正 靜 法眼藏 坐時 令 另 於微 得 爲 身要正 靜 乃  $\neg$ 妙 正  $\neg$ 法眼 言語道斷 般 若智 清 心 涼 藏 要靜 慧 ` 光明 然後 心 0 習禪 禪 0 處 定  $\neg$ 的 正 滅 若智 法 也 眼 處 直

「禪」分爲五種:

1. 凡夫禪

2. 外道禪

3. 二乘禪

4. 菩薩禪

如來禪

分別起修 修的 合 神合 屬於 凡夫禪 禪定 皆是類似的境界 「凡夫禪 或溝通 : 又 如基督教的冥想 0 (Commune)  $\sqsubseteq$ 外道禪 乃凡夫依前五識所 乃依 台灣的乩童與鬼神溝通、 於偏慧 。依佛法來說 」乃其他宗教家依邪見所修 (Meditation) ,或如婆羅門教要與|梵天合一,道家要「與萬化冥 第七意識 修的禪定, ,這些乃是依於不正確 所 修 甚至神靈附體等 的 乃是希望利用 禪 如瑜伽術及武術家的靜 定 的禪定, 是執 著 的見解及妄想分別而 , 冥想與祈  $\neg$ 亦是屬於外道禪所 由第六意識的妄想 出離 禱而妄想與 死 坐等皆是 證入

槃」 自修的境界 所 修 定 的 0 禪定 ,故稱 0 如來禪 如來禪 」乃依於正慧  $\sqsubseteq$ 乃依 真如本性 由第八 所 識所修的 修的禪定 禪定 , 乃諸 這是去了 如來 所自

乘禪 體會六祖大 竟 的 禪定 至於習禪的 才是 , 例 所說的 若能眞修「 如 好處  $\neg$ 凡夫禪 已 一菩薩禪 如人飲水 如上述;  $\sqsubseteq$ 或「 外道禪 但仍 冷暖自知 乃至「 須自 之類的 己親自去體證 來禪 最起碼的 則更究 0 然而 竟 千 也 , ]須是修 萬 才能親切地 別 修不究 

——二〇〇八年五月二十三日第三校 ——二〇〇一年二月再校 ——一九八九年講於<u>美</u>國·賓州「理海佛學社.

### 附二 唯 識 學在 世 界學 術 E 的 輝 煌 成

佛的 好話給 在初 一輩子 以言 業不修也是不行 0 的 再者 中時 他常 輝煌 人 猶 今天要講 人 如 , 聽 成就 因此 也會 珠玉 以令眾生 , 佛 於書中看 , 到 身 至少講話時也要很注意不要去傷到他人的心 受用 的 度眾生之時 **ـ** , 輩子 的 傷人以言猶如箭戟 題目原本稱爲 語 在 心 到這一 ,都記得 開悟 甚至 還沒開講 其實語業的 意業都很關緊要 會 句話以後 而得 雖然也用 , 一輩子都受到那句 之前 輩子都感激你 唯 度 力量可說勝於身業, **ا** 識學概論 , 我要先送給 許多其他的方 , 就 如果你講 0 講經說法 你 不能說 直很注意講話  $\sqsubseteq$ , 反之,若你講 現在 你 話的影響 句好話 即是語 便 們幾句 : 改 「我光修 因為語業會直 爲 但最主要的 給人 話 而 , 尤其因 勉勵自 生挫折 所 唯 0 聽 古 識 心 攝 就好 句 學在 湿是「 爲 話傷 當 接關係 感 說 己 人家常常 了 然 我 不只要講 世界學術 0 : 自從我 們 家的 是學 講經 到 他 會 

會 生懂 用 神 通 得 道 而 理 現通說法 : 解 了 四聖諦 但那都是輔 ` 正 道 六 助的 波 羅 , 主要還是在 蜜等的道 理 講經說法本 從而 遠 離塵 的

考大學前 要考上師 大學 可是實在太難。 不管是學業還是修行  $\neg$ 大 ? [爲我正 言 自己 大 找不到人保 那時候大學聯考很難考, 爲 大才行 才開始拼 正 在 在 傳 人生旅途上 這麼作 醒自己 , 尤其我高中讀的是師大附中 現 (那時就業 如果考上私立大學就 在 , 因爲每一個人都沒有把握 我 , 爲自己加油 0 7要送給 都必須要「 , 這是我年 很難得能 , 你 不到三分之一的 般要有店保 們 -輕時用 的 自己鼓勵自己 有人天天來鼓勵 打氣 話 讀不起了 是一 來 才不會退心 鼓  $\overline{\phantom{a}}$ , 0 附 勵 錄 自 所以我那 中學生平時都 所以就拼命努力要考上師 0 相  $\sqsubseteq$ 取率 而且畢業後要找 己的 信 你 ,這算是我的 我 0 話 0 所以必 一定會 時就 還有 更何況家 0 在 **船自己鼓** 不用 四十 須自己 成 秘訣 功 工作 裡 多年 功 勵自 果 窮 鼓 :也很困 等 前 0 , 要別 勵 爲 我考 己 到 大 什 定 自 0 要 ,

夜的 來 常  $\sqsubseteq$ 拼了 光說 鼓 這 勵 你 可 ` 我 說 催 是自我 促 定會 那 自己 就 第辛苦了 成 期許 , 功 才是主動積極  $\sqsubseteq$ ,並不實際去努力有什 , 接著就說 因爲心 ]裡會有 的表現  $\neg$ 因爲我正 壓力 0 所 在這麼作 以我就先 麼用? 而且 是被 所 以我就  $\vdash$ 動 相 0 的 然後 信 ; 我 眞 最 就 的 好是 定 開 日 自己 始拼 會 成

者說 提 成 功 定要成就 律 甚 何  $\neg$ 麼是 世 願 況 間法講 是凡 論 力 •  $\neg$  $\sqsubseteq$ , 因爲我正在這麼作 加上 戒 成 夫眾生? 0 不要落 功 ` 成 定  $\neg$  $\sqsubseteq$ 代價 就 ? . 斷滅空 慧 以 你 學 , 如果真正於世 的結果。 世間法講 都 , 的 而空 定要有所 來講 所 口說「我無所  $\neg$ 成 以 就 無所求了 功 成就 , 是 請記住  $\sqsubseteq$  $\neg$ 0 0 成  $\neg$ 就 常跟 成功 求 至於 那 麼就邀請 0 世 自 0 是願 己說 間 連佛菩薩 管 法 是 力 : 你 出 加  $\neg$ 來求 都 世 相 上 要求 信 努 間 我 力 無 法 苦提 定 或 菩

第三 句 話 是一 位名 人講 的 不記 得 是誰 了 個 成 就 的 大 1 看

進步 覺得 要旁 有緣 力 家後 始 意 才 也都 只能 志 有 出 涉 + 懂 而 目 要作 感覺最 分陌 在 是 力 目 努 怪自 沒 其次 這就是確立 在 的 候 力 有 什 生 佛 如 大 的  $\vdash$ 0 果還沒 麼? 親切 法 小 用 己 方 , 只要是 不親 中 世 一直  $\sqsubseteq$ 向 間 因 找 的 所 你 0 (Power of will) 一修行的 切 法 以 在 那 出 有 是怎麼出家的 前 確立 不要浮浮盪盪 原 個 你 來講也就是「 剃度之後 , 面 地踏步 法 那 個 說 接觸就 與你 三目標 目 門 可能  $\neg$ 標 , 願 然後特 也不是你宿 自 0 力 不要活 很 己最 你 或 + ? 立志」 喜 或是現 到 年 要儘 ` 加上 漫無 7處奔走 歡 別去加强努 相 ` 應的法 得 快 八年過去了 , 目的 糊 世所 那就 的 在 大都是新學 努力 里 狀 去 , 佛 四 糊 修 是 搜 況 地 ,  $\sqsubseteq$ 法來講 過日子 [方易處 力修它 也就 尋資 塗 的 跟 如 等於 你最 法 何 菛 是 訊 雖 卻 ? 然出  $\neg$ 什 有 自 或新 就 你 成 :麼都沒 要找出 不是在 是「 當 緣 己最喜 徬徨無主 功 就 然其 定要爲 出家 的 家 法 枉 發 願 廢 學 他 0 最 歡 電 , 如 7 到 卻 的 喜 的 腦 自 但  $\blacksquare$ 是 果 法 歡 網 生 不 法 己 沒 有願 怪 知道 門 門 如 路 正 果 有 麼 彻 最 H 到

都是浪 目 切 費 法 诗 不 , 間 丽 能 願 變成  $\blacksquare$ 若發 雜修之徒 了 心 , 若沒 丽 沒 有目 有 \_\_\_ 標 個 中 , 心 也是茫無頭緒 目 , 胡亂 修 0 去 雖 然說要 , 則所

阿闍 宗 呵 有 梨的 闍 對著 動物 古人 在家人也能 梨 說 0 我們 部電腦就 次 真言宗的  $\neg$ 負笈求 爲什麼 到 不是喇嘛教 成爲上師 圓 光 學 四度加行修法我只傳出家人 可 ? 以 因爲現在不只是「在 學院 0  $\neg$ 學佛 唐初三大士 像你 時 喇嘛教中 們這樣 了 到 校 在家人可以當上師 所傳的正宗密教之中 這種情形 發 方 心出家學佛的 以及諸 家 於 可 位 以學佛 在家人我 在家眾尤其普遍 大 德這麼 , 甚至就 不傳 在 在家 現 代 心 因 人 在 已 是不 [爲傳 自 經 我是真言 己 快 中 ·能當 房間 變成

體系便 必然有 我很 堅持 破壞 些出家· 了  $\neg$ 僧俗: 在 有別」 人會去 教中 一求法 有些在家大德收 , 如此 0 佛制定比丘 一來法才不會亂 出家人作弟子 ` 比丘尼、 0 否 則 優婆塞 在家 出家 人 ` 優婆夷 拜 如 在家 果當 的僧 阿 爲

徒眾 世間 的 到 危 雜業 利益 寺 險 儼 0 來養家 如法師 或 因 佛 不是純淨的白法 爲 倒 學院 在家 般 就 教 ※辦道場 書 很難達到超脫 要生兒育 個 制度就 , 領鐘 ; , 這是當今佛教 如此 點費 亂 女 了 則 要養家 , 0 這原 善 無私的 而 且 在家人 惡 本 ` 需要錢 境地 無可 • 也是修行 無記 如 0 厚 業混 果當大 有些人甚至開 非 , 他 , 人很不幸的事情 在 但 是他要靠 定要 法師 顧 變成 當 山 到 <u>八</u> 佛法 生計 阿 櫃 佛 闍 所 0 得的 有此 收

有二大要素 沒 知識 要學「 沉 接下 就是 淪 朝 0 現 有 唯識學 在是末法  $\neg$ 眾生已沒有 短 : 講今天的正題 心相 性宗與相宗 的 發揚之外 時期 呢 現在 ? 法可以自度 我們先從佛法上來看 , 0 佛教界主要流行 什 : 麼是「末」?「末」就是沉 此後 速是 唯識學在世界學術上的 「性宗 , 度人 唯其餘緒不絕 的佛法 這時便稱爲 , 學唯識 性 如 是「 」就是「心 縷 輝 , 性宗 煌成就 沒的意思 爲了要得 末法時 玄奘 性 大 0  $\sqsubseteq$ 期 到佛 首 到 相宗 法已經沉 旧 丽 0 法 所謂 的基 ,

唯 識 陀 學就 學 的 像 經 , 現 典主 大學 要 就 裡 的 的 唯  $\neg$ 共同 識 唯 學 大師 學 修 戒 0 賢 那 法 印度 師 , 唯 所 學的主 識學大爲昌 要就 是唯 盛 , 玄奘 識 學 2大師在 , 那 眛

而 住 則 整 沒 無法悟る 光學 個總 總原 有 的 性宗 著手 相 方向 理  $\neg$ 性宗 入 用 著力的 , 0 終究只學些皮毛 然後於起修時 法 相 相宗 即是廣 有體無用 唯 地方 識就 上是 是心 佛 說從本體 譬 配合了 法 如有些人學禪宗 、講大話 就會令所學變成一 的 的 兩 相 所生的 大支柱 相  $\vdash$ 與 , 不管用 種 0 用用 種 現 性 ; 根器不契合 象與 宗 種不實用 0 最後只好念 如是修行 作 體 用 的 的 知識 懂得 才能 本 阿彌陀 加 一發生作 本 因 言 體 佛了 緣 說 是 相 不成 總原 戲 宗 用 論 0

等 聖 道 法不論 證道之後 這就是我們 一宗修行 , 學佛 轉 眞 八識爲四智 都是爲了要 正 的 目  $\sqsubseteq$ 0  $\neg$ 然 , 轉識成智 而 如果要 轉煩惱爲菩提 0 轉識爲 凡夫的心 \_ 智 轉染爲淨 識 都是妄想 首 先必 轉

又產 是妄念也 在 等 中 是 會 言 知 要作 無法 本 很 清 生 把 說 道 種 楚 你 完全 還 楚 就 白 心 種 心 到 麼是 好 好 的 中 念 原 0 撇 若依 所產生 念念分 它 知道 心所 理 會  $\neg$ 解析 但 開妄念所產生的 就 0 • 如 當 照 有 方 好 ,  $\neg$ 的 明 法就 果是惡念產 然 而 那 法 得 了 心 才行 些教 法 不是模模 也是非 是 分 可 0 0 0 理 清楚 心所 但是 何者 心爲 分 以禪宗來講 來觀 呢 0 煩惱 糊糊 是主 生 常 有 依 你 ? 0 察 :打坐時 心就是 麼會 唯 時 重 法 要的法 識 的 ? 包 個 , 認爲我只 ڔؙٞ 而真正 括 學 你 有 你便能真正 何者是從 怎麼 善法 起 念生起後 心 你若問禪 門 念 唯 煩 辦 不 惱  $\sqsubseteq$ 心 , ` 理 但是並 惡 識 呢 要一心正 ? ? , 問禪 它 瞭解 法 ? 如 觀 師 整體 隨之而 你 何 念 , 來修時 無記 最 且 自 產 師 不 是從 不爲 圓 念 生 說 心 的 心 滿 法 來 該 ? 0 其所 如 的 瞭 念 自 在 心 怎 `  $\sqsubseteq$ 何 因 阿 心 唯 煩 識 就 麼 大  $\neg$ 識 惱 分 這 擾 彌 在 倶 來 不 陀佛 · 是 這 惡 通常 作 學 起意 的 析 甚 念 裏 及 而 如 0 果只 麼都 隨煩 識 易了 我們 或念 都 唯 師 分 識 涌

五 後 識 第 經 這 爲 惡念 能 轉 裡 驗 你 要 去 識 成 進 在 不 如 麼 我覺得 要管 所 識 搞 何 必 成 末那 步去進行 其若 爲 什 清 作 分 四智 麼鬼 它 楚的 有 智 識 住 實 很 能 0 ? 在 認 大 有 只  $\overline{\phantom{a}}$ 知 沒 要 持 爲 就是 識 助 道  $\neg$ 如果連自 平等性 轉識 這些 惡念 有 益 續 個 要先瞭 心 決竅 辦 助 不 0 法 緣 正 學 的 煩 智 的 不 念 惱 佛 己 來 理它 解 都 就 賊 就 工 所 作 是 轉 不 好 ? 它 去 第六識 要 識 知 , 0 道自 的體 至少 但真 般而 斬 而 六 轉第 它 增 煩 對 正 相 言 惱 怎 (妄想 心 <u>Fi.</u> 我 能 一緣等 用 在 賊 侶 , 識 搞 而 除 來 夠不管它 , 言是這 知道八 能夠 分 什 員 怎麼產 麼鬼 別 阿賴 帷 你 若 識 識 惡念 知 耶 識 樣 嗎 學 己 爲 識 是 本 生 如 ? 外 知 瞭 0 我還 身外 妙 何能 解 如 彼 我 觀 其 成 爲 何 ? , 察 大 是 他 運 不 這 方 怎 ·受鬼 些年 智 圓 作 要 的 能 則 可 境 的 知 法 克 對 去 道自 學佛 轉前 智 擾 門 方 敵 於 便 ? 有 大

通達 學 麼是 平 用 它 都望 等 的 智 前 來 [唯識 厩 非 五. 觀 0 多學習 然是佛 塵 常常 識 四 因此 察 學 莫及 冏 精 清 智 等 眼 賴 深 楚 性 切 智就 耶識無所 法 0 如 耳 0 是條 何 所 唯 所 但 也 識 生起 以身爲佛弟 便 從佛 是出 理 學 轉 可 不包; 一分明的 中將八 定要懂得 舌 0 法上 家人 識 第六意識 ` 爲 身 妙觀 來看 第七識末那識原是我執 的 子 識 四智 大體系 的 是蒐集資訊 共同必修 其基礎概 察智 成 尤其是出家 原本是妄想分別的  $\sqsubseteq$ , 爲了 因及 ?首先必 0 0 觀自在菩薩 其附 要得 念 世間 科 , ` 須了解 不能 不管主 衆 上 到 屬 成 **予的學問** 就諸 的 佛 , 法 說 功 運 一修是 能 識 定要學唯識 的 我 什 識 中 用 基本 麼是 的 只要習禪 , 的 哪 諸 素 包括 主 緣 我 材 知  $\neg$ 執 個宗 識 西 利 , 就 去除後 或念 學 洋 衆 所 用 , 是 派 的 因 它 以 妙 弟子 咒 即 科 等 稱 有因 就 使 學 等 以 爲 別 你 成 好 及 察 的

從 世界文化 上 來看 , 尤其更應學 唯 識 學 爲 什 ? 大 唯 識

它是「 科學 是最 學的內涵來講 沒錯 偉 超哲學 或近似 有始 可是「 以 科學 來最偉 不過這  $\sqsubseteq$ 哲學分成三大部份 這是很令人震撼的發現 但 而在於:它是最偉 知其 門 大 知 的 道 唯識學的學理 唯識學很 門學 不知其二」 間 精深 當 , 大的哲學· 然 即使站在全世界學術 ` 0 , 層次條理分明 我詳 若就修行而言 唯識學之所以 細 解釋給 所有西洋 你 偉 的立場 聽 大 的 一般人認爲它 哲學 , 不是因 依傳 中 都比 任 來看 統 何 西洋哲 不上 爲 它像 最 個宗 科 忇

- (1)(cosmology) 而上學 (metaphysics) 現象論 (phenomenology) 它 包括 本 體 知識論 論 (ontology (epistemology) 宇 等 宙
- (2)價值哲學(value 與實用方法的 理道德 初蔡元培先生根據義大利 美學是研究文學 門學問 philosophy) 克羅齊 音樂 包含倫理學 (Croce 藝術 (ethics) 的理論 刻等所謂 提倡以 美學 文藝 (aesthetics) 美學」 的種 代替

(3)理學等 應用哲學 原本都是應用哲學的內涵 (Applied philosophy) 如社 會學 政治 學 ` 經 濟 學 乃至心

以成爲 上所 裏不但都具足了 但就是缺 西洋哲學跟 說 我說 尤其是清 支學問 即是 少形 唯識學 唯 上學 朝以 識學來比較 而 只 有 後 」是世界上最偉 0  $\sqsubseteq$ 且很清楚 東方人 也就是說 些概念的道 會很驚訝的 ` • 很充實 西方 中國哲學中 理而 人都有 的 發現 哲 0 什 已 學 -雖然有 這樣的 麼是 , 沒有 原 形上學所須具備  $\neg$ 大 形上 形上學 感嘆說 是什 整套體 學」 麼 呢 系 的 但 ? 必備 是很 的 中國 歷 要素 可是你 來 要素呢 薄 研 弱 學 究 如果拿 唯 哲 識學 學 不足 ? 好 加

如 何形 中 宇宙論 主 成 要的 , 宇宙天 成分 (cosmology) 體是什麼結構 以佛法來講 在西洋哲學裏 就是世界成 其結構體是 怎麼運作 , 住 自古以 壞 的 來其宇宙論爲 空的 這些就 道 理 是 西 研 究宇

·體論 (ontology) 這是研究宇宙萬有 大至星球 小至 個 別

易經 道家 更利 道 木 家 本 共 或老子 用它 木 與儒家的 體 等 也 水 同 意 是 桂 至 思是說 成 都是 生 水 一樣 • 來講 爲 有 0 是 其理論 切萬有 在 最 舉 物 什 原始根 成立 老子 這就 例 一元 麼 而 地 易經裏講 ? 論 初 基礎 言 各 本 道德經 譬 金 是物質論者 開 體 本 , 種  $\sqsubseteq$ ` 如 時 的 理論來解 木 0 然而須 唯物論 最 切法以 其實也是 原子論 「兩儀生四象」 「二元論 裏說 原是 基 水 本  $\neg$ 0 ` 釋 要素是什 知 火 是故我言 易經來看 恍兮忽兮 片 宇宙最基本 不只西洋有  $\sqsubseteq$ 說 渾 唯物 唯物論 『原子』 就是物質 沌 多元 論 麼? 在 是從 其中 儒家原本是 其最 那 兩 組 論 不是共產主 , 是 0 儀 成的 」以及 中 有象  $\neg$ 片渾  $\neg$ 這是不是 國 小 兩儀生 切宇 陰 是陰 也 成 的 ` :沌之中 , 有 份 單元  $\neg$ 忽 陽 義者首 宙  $\neg$ 唯 • , 兮 唯 四 很 萬 陽 近代 這門 是什 物論 轉 恍 駭 論 有 兮 變成 共產 最 先 學 恍  $\sqsubseteq$ 提倡 聽 惚 四 四 問 ? 象生 有 其 的 象 聞 主 就 本  $\neg$ 中 義 金 某 ? 的 切 是 爲 有 丽 以

與儒 本 的 -都是從 資產 家 經 極 在 裡 中國文 的 西存 來 道 的 理 化 相 出 0 因 接著從 裏 吻 此儒家及道家的源 兩 合 , 只要談到 儀 0 所 渾  $\vdash$ 以 沌 中生出 形上哲學一定 太 極し 頭 不是道家專 生 樣都 出 會牽 是  $\neg$ 涉 有 象 唯 到湯 的 物論 0 , 經經 而是 又生 中 講 華 個 民 理 的 道 族 共 就

變現 眞 開 與 所 的 幻 唯 0 是一 唯 氧 碰 也 是 在 如 幻 物 在 化 切法的 陰極與陽極 起 樣 與 分 \_\_ 唯此 起 ;  $\neg$ 只有 時 唯 , 本源 識是眞 會生出 心 會變成 碰在 彼法  $\neg$ 識 都 |感情 就 是在 唯」是只有 是真的 消 水 起 其餘皆是幻假或幻現 失了 , 講 自然 法 一定會產生火花 如 0 本 是故 而然 其它都是幻假 體 水 / 就這樣 唯此是真 或稱 經 佛法 電 解 爲 0 0 講 沒 同 .樣的 法 辦 切都是因緣 都是心識 水 的意 唯 爾 法 相 ΐ 如是」 解 , 思 釋爲 少男 沒 有 上 0 只 什 的 和 ` 有 麼 合 變現 唯 因 女情竇 緣 而 0 心 還 和 幻 原 化 亦 的

是從 0 洋 本 哲 學裏所 來解 講 釋諸: 唯 法 的 共相 心 和 乃 至 於 性 善 性 惡 批

所 現象 現象 現出 已 接著  $\sqsubseteq$ 的 心識 現象學 種  $\neg$ 種 發揮得 唯識學 種 現 種 象論 現象 切 而言 作爲 極其博大精深 唯識 在唯 學裏也 識學中 -體論講 以及所 依於 有 心 本質 也 有 本體論 一發揮 的 因此具備西洋 可 本體 以 成一 看 而 得到 有 其本體就是心 大學 因 本 體 蕳 本體論 和合或 聽得見 就 會 , 故 現 的 根 起 亦 識 具備 要素 塵 現 得著 和合 由 0 而  $\neg$ 現象 依 在 自 唯 起 全 現 種 心 本 學 種

知的 本體 知 0 是什麼 它是研究人 這 門 學問 (Epistemology) 認 知 類知識的起源 的 以後又有那 是 知 是西洋哲學及 識 些轉變? 論 認知的 而 過程 以及 科學中 邏 知 識是 方式及 學 特有 如 運用 何被 的 包 東 括 吸 西 , 收 , 又稱 人類 識 存 能認 論 認 發

全透 式 主 定 甚至 題 談道 要懂 次第來呈 定 0 要 然而 理 典 究 須 可 現的 嚴經 論證 洋研 通 真正完全看懂 乃至於 的 確 以及古德 大 達 知識 定的 必 |明學 大 須 究 一中的 明  $\neg$ 學 只不過它有很多省略 要循著特定邏輯形 研讀 大 是  $\sqsubseteq$ 明 知  $\vdash$ 還要有 結論」 識 學 七處徵心 菩薩的 如果不通曉 大 論 0 有 明 才能通 乃至成唯 異曲  $\sqsubseteq$ 的 等都有 因明論證 論述 百論 内 定要研究邏輯 同 容就 佛與阿難的 達 工之妙 , 式來呈現論 一定的機制  $\neg$ 都 大 是邏輯論辯 十二門論 唯 [明學」 是遵循這種 論辯 識 以至 0 學 問 的 大 等論 般人 答 技巧 與程序 點 明學 而 , 對 0 模式 典 不容易看出 譬 也是依照嚴 至  $\sqsubseteq$ 七處徵 才 於 法 如 也 如果不 來論述的 印度 因爲說 要通達 中研究 能降 正 是佛 學術界 服 懂 佛 來它 謹 反 外 法 敎 得 即 道邪 的 者 敎 0 的 除 的 舉 識  $\neg$ 法完 邏 例 說 大 因 在 崩 輯 崩 來 要

有的論典也都是如此。

他詮 所 法 後 姆 妄想 釋的 來複 依 講 德 很高 的 中 (David 德 的 唯 哲學 文化 其 推 哲理 他是十 明 習 對象頂多只到第六識而已 識 理學講 西洋 測 內 0 學 Hume 容 裏 可是若依唯識學來看 0 卻沒 :哲學時 反過來說 八世紀 則絕對看不出 唯 以 心 學所 識學 識 佛法來講 有 , 以 洛克 很驚 要 來看 反 最多只談到 , 來的大哲學家 他所講: 而 求 可說是 (John Locke 訝 是 的 , 來他 外來 的 質 也是錯誤百出 素 發 , 的內容雖然跟 們的 至於第七識與第 卻是錯誤滿篇 知見不正 現 的 , 意識 西洋 印度 缺失 法 地位猶 哲學 唯 的 , 他 至於 哲 識 ; ` 只會覺得他們 們所講 而 學 唯識學的素材幾乎 若依性宗 學家從康德 如儒家中 且錯誤 中都 潛 0 意識 乃至於近代哲 學 識 的議 來講 很 裏 的 則 宋 題 而 絕 多 內 代的 的 幾 對沒 笛卡 慢富 涵 且 , 理論 然而 乎 可 很 朱熹 是一 說 學裏很 完備 有 兒 和 何 是言 很 論 唯識 很完 如果不懂 樣 難 結 , 說戲 然而 重要 學 至於 構 到 仴 很 0

習之因 其 的 眼 舉 將 最 寶 也是不自 淚 不 中 怎 0 唯識 强 -經大腦 , 而 這 其實 便不自覺就 實 運作 學的 個 有 爲 上 覺地就 思考的 她也不 力的工具之一 法寶足以睥睨全球 下 論 ? , 典籍 ·意識 西洋 列解 也 翻譯 哭了 脊髓反 流下淚來了 一定真正想 , 心 析 因爲它居於意識之下 理學所說的 出來 應 這就是下 (除了禪宗以 , 對 外國人一定會 哭, ` 的 又 種本能反 向全世界廣宣流 潛意識 只提 -意識的 但 同樣道理 因情 法 中深究潛意識 , 動作 應的 境和  $\overline{\phantom{a}}$ 0 很驚訝 其實就是唯 個名 它可說是沒 合之緣 動 因 0 , 詞 所以 看到 爲 作 布 , 西 0 可 點到 應是當 說 洋 |梁 譬如 '惜至今尚乏人爲之。 的 識 山 再 有 人很 爲 學 經 女孩子 唯 伯 經 加 論 中 代弘 與祝 潛意 過意 識 容易接受 所 可 說 揚佛 識 更 英台 識 看 是佛 不 中 連 考 的 眞 是 法於世 續 量 用 無 所以 明業 說 法裡 八相 劇 末 時 檢 淮

則面談到爲什麼要學「唯識學」?

第一、是爲了要得到佛法的基礎知識。

沒辦 之處 西西 世 顧 俗 方 法 說 好 而 的 調 孔 |英 |國 她 或 學 0 伏 子 犯了 哲學家之所爲 唯識 例 是爲了 她 哲學家羅素 如 之稱 講 學 其實 七出之條 連自 給 的 要 齊家 只 蘇格拉 己份 同於 是 方 這 世 內 離婚三次 治 便說 底 間的 世 的 可 國 見 事 而 孔子 言說 都 平天下 對於 經常失業 事 做 , 嘗試 本身在 不 戲 偉 自 論 到 大 自 的 本 , ` , 是 **一殺二次** 卻大談 身的 無事 因爲 孔子 門 齊家 超哲學 可 世 學 煩 間的 問 齊家 惱 做 這 他 可 見他活 生活 哲學家大 他老婆很 ` 方面 治 妻 大 或 學 ` 乃至家 得很 ` 兇 平 0 悍 辛 把太太 天 下 苦 有 庭 說 是 而 所 卻 會 唯 0 給 他也 不逮 不能 這 說 識 而 有 休 不

慧 第三 要學 的 ,要瞭解 全盤 唯識 的 全體 因 法是涵蓋了 爲 佛法 如來 的 所 智慧 以要學 性 不是狹窄 相 兩大部  $\neg$ 唯 識 的 學 門 單 但 方面 爲 世 的 要 的 體 而 大 是廣 爲 如 的 無

車 學佛 絕 於 性 走 미 且 相 完全 有 , 二學須均 要有 摒 種差等 棄其 特 殊 ) 衡發展 他宗 的技 0 以學佛 巧 這譬 ; 也 是相同 又如果輪子一 如車子 雖然亦 的 必須兩 可著重 道理 大 個 性 小 全都 或 具備 强 能 的 到 果 是 中 目 獨

究心 正 作 世間 進 之意 識 接著請 入 爲主 有 唯識 本題 法 爲 言之 看方才 法 學  $\neg$ 用英文講 0 生 二是無爲法 最主 表中 )所發的 詞 師 就 要的 是 死 在佛法裡 即是do, 地論 左邊所寫的 煩 也 講 惱 裡將宇宙萬法 (出世間法 就是生 經 義 work 之意 是一個 有 解深密經 五位百法表 煩 滅 惱 專有名詞 切法 ` 有生滅 有 0 0 切法) 有爲法  $\sqsubseteq$ 及一論 動 動 」是「作 是解 以便正 特指生 作 [] 就是一 分成 的 法 法 就 稱 」之義 兩 瑜 式 ` 唯 是 老 大部 介 伽  $\neg$ 識 有 切 紹  $\neg$ 師 有造作 學 爲法 有爲 病 份 池 亦  $\sqsubseteq$ : 即 所 死  $\sqsubseteq$ 是有 皆是 等 造作 研 學  $\neg$ 麼是 爲法 大動 作 的 或 研 內

## 大乘五位百法表:

| 法 百 位 五                                    |                                                                          |           |                                   |                                       |                                       |                                                                    |                                |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 五、無爲法 (六)                                  | 四、心不相應行法                                                                 | 三、色法 (十一) |                                   | 3<br>1                                |                                       |                                                                    | 一、心法 (八)                       |
| 想受滅無為、真如無為 捏滅無為、不動無為、虚空無為、擇滅無為、非擇滅無為、不動無為、 | 時、數、和合性、不和合性無常、流轉、定異、相應、勢速、次第、方、無想報、名身、句身、文身、生、老、住、得、命根、眾同分、異生性、無想定、滅盡定、 | 法處所攝色     | 6.不定(四)——悔、睡、尋、伺信、懈怠、放逸、失念、散亂、不正知 | 1、憍、無慚、無愧、掉舉、惛沈、不) ——忿、恨、覆、惱、嫉、慳、誑、諂、 | 4.煩惱 (六)——貪、瞋、癡、慢、疑、惡見 進、輕安、不放逸、行捨、不害 | 3.善 (十一)——信、慚、愧、無貪、無瞋、無癡、精2.別境 (五)——欲、勝解、念、定、慧1.徧行 (五)——作意、觸、受、想、思 | 阿賴耶識<br>眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意識、末那識、 |
| 無爲法                                        |                                                                          |           |                                   | 有<br>爲<br>法                           |                                       |                                                                    |                                |
|                                            |                                                                          | 法         | 切                                 | _                                     |                                       |                                                                    |                                |

爲不是不唸 不動 間 的 而 經 斷 是有輪轉 ,所有 須 而 吃飯 進入 是沒 煩惱 無生滅 有生 爲 不睡 的  $\sqsubseteq$ 滅 法 覺 的 0 輪 是 反之 純淨境界 那 迴 是誤解 ` , 煩 惱的 生滅 了佛法 那種 境 境 頭那 迴痛 稱 爲 苦  $\neg$ 的 , 爲 法 動 0 批

(五塵 有形 二是心所有 請 精 體 看 法 界以心法爲第  $\neg$ 都是指 <u>Fi.</u> 地的物質  $\neg$ 心法 三是色法 位百法表 識 第二 0 心所有法 四是心不相應行法 0 0 在此 心法就是八識 心 八個識 有爲法」 法 而不再詳爲分析 [] 又稱 色 (眼識 及第 「心王 包含了 洒心 (心的 切世間 0 其 中  $\Box$ 不相應行 0 識 色 本體 但 法) 因爲心 在唯 鼻識 色 法」 識 法 香 以性宗 學 四 舌識 這三 中依 是物 種 一項是精 它的 來 講 界 等 性 質及 不論 意

所有 作 用 行 皆 由 王 識 帥 」是心 指 有 五 王 \_ 所擁有 種功 能 的法稱 即是五· 爲  $\neg$ 十 心 所 心所 有 法 即

得定呢 凡夫 努力 中 得 識 乃至於: 與 沒 菩 這就 正  $\neg$ 提等之 有 不得 行 所 能掌 應 能掌 你來生能不能 由 如是而 不得 行 控 控它 譬 你了  $\vdash$ 與 已 如 0 0 共有 譬如 打坐修定 而這些 所 很難有十足的 「得生淨土」 因緣具足  $\frac{-}{+}$ 稱 這些法叫 因此由不得你 四法 , 即使坐得很好 表示得道 成熟時就能得定。 0 卻 這些雖 把握 由 也是一樣 心不相應行 不得你 0 ` 得定 也是 它是往昔帶 或坐得 因你 只能  $\neg$ 法 至於 命根 人身 能 無法掌  $\sqsubseteq$ 很辛苦 盡 來的 得菩 力而 心 是指 - 控這些 果報 想 提 爲 不 冏 就 但能 見 更不用 賴 儲 卻 得 耶識 備 法 因 不能 資 的 渞

但 心 所 有 則 可 以 心 想 必 成 因 爲 對 於這 此 法 心 口 以 經 由 修 行 的

與定力 應行 思 五. 念頭 舌 蘊 而 的 加 總合 身等 色 以 0 控  $\neg$ 行 内 受 制 蘊 色 故它 想 0 則總 ` 受蘊 又稱 識 心 指 爲 的 0 苦受 切 色蘊 功 ` 相 樂受 能 指 , 它 地 法 ` 不苦不 是  $\neg$ Ü ΛĻ 所 樂受 有 經 法 風 0 等 想蘊 加 色及 <u>Fi.</u> 指種 不

修 聖道 , 主要目: 的就是要修  $\neg$ 無爲法 無爲法包括六種 無爲

- (1)如是 空無爲 指 自 [然界的 虚空 0 沒有造作的 狀 態 0 它是自然如 是 非 令它
- (2)擇滅 無爲 經由 修行而滅 除煩惱所得的無爲之境界
- (3)非擇滅 緣 不具足  $\sqsubseteq$ 不充足而不生煩惱的境界 無 諸 識生後 不和 合 於 煩惱也必隨之生起 煩 因此煩惱由於條 惱 境 界而 稱爲 得 的 無爲境 件 非擇 修行者若離於煩 不足而無法生起 ;滅無爲 界 0 和 (惱境界 合時 這種 定 意 而 會 令根 令 塵 生

附二 唯識學在世界學淅上的輝煌成就

(4)清 不 搖其身心 淨 動 **,**離 無爲 於苦樂、三災(水、火、風) 故其身心達於「不動」(心念不起) 這是特指第四禪 以及五那含天的定境 、及八 難 ,完全不再有任何苦樂 ,這種 因爲 無爲的境 在此定 境 界 中 , 稱 來動 捨念 爲

(5)想受滅無爲 有如涅槃 人,入於此滅盡定,以其定力而伏前六識及受想二蘊 ,這種 亦即滅盡定 無爲的境界 ,稱爲 (第九次第定)的境界 「想受滅無爲 聲聞 , 皆令不起現行 乘第三、 四 果的聖 其境

不動無爲

(6)眞 所起之性 切諸相之性與相 如是依於真如的無為之境界,稱為 如無爲 達於二無我 l 此即是證 當體 入眞如 人 如 無我 , 本性後 非 ` 「眞如無爲 法無我 非異 ,達到 , 大 , 一切性相 而究竟泯 離 切造作 圓 絕 融 切徧計 (能作 , 性相 雙泯 所 ` 所 執 及依他 作 , 證

二〇〇七年三月二十六日 講於台灣中壢圓光佛學院

120



## ◎註者簡介◎

### 釋成觀法師:

台北市人,民國三十六年(一九四七年)生/一九八八年(民 國七七)七月於美國紐約莊嚴寺披剃。同年於台灣基隆海會寺

受三壇大戒。

學

歷 :

國立台灣師範大學英語系畢業/台大外文研究所肄業/美國德州克里斯汀

大學(Texas Christian University)英研所研究員

美國德州閉關三年(一九八四— 俄亥俄州閉關半年(一九九〇年) —一九八七年)

日本高野山真言宗第五十三世傳法灌頂阿闍梨 (一九九六年—)

**任**: ◆(美國)「遍照寺」住持

現

佛衛慈悲台「曉光空中佛學院」 講師(二〇〇八年二月一)

註者簡介

- 中文著作 美國心戰綱領 (譯作:中華民國國防部,一九七四年)
- 說服:行為科學實例分析(譯作:水牛出版社,一九七九年)
- 二〇〇七年第三版;二〇〇八年三版二刷) 楞伽阿跋多羅寶經義貫(大乘精舍, 一九九四年初版二刷;高雄文殊講堂, 一九九〇年初版;佛陀教育基金會 一九九五年第二版;毘盧出版社
- 三乘佛法指要 一九九〇年) 卡盧仁波切手稿(譯作:大乘精舍『慈雲雜誌』
- 毘盧小叢書(毘盧出版社,一九九二—一九九五) 『三世心不可得』 『禪法述要與心經奧義』;『三皈依要義 ᆸ
- 與在家律學示要』 五戒
- 三年初版三刷;二〇〇五年第二版;二〇〇八年第三版) 心經系列(毘盧出版社,一九九七年初版;一九九八年初版二刷;二〇〇
- 北美開示錄口 (毘盧出版社,二〇〇一年初版;二〇〇五年初版二刷) (原名北美化痕()) 、北美開示錄□(原名北美化痕□),
- 大乘百法明門論今註 (毘盧出版社 二〇〇二年初版;二〇〇五年初版二

# 刷;二〇〇七年初版三刷)

- 佛教邏輯學 ○五年初版二刷
- 大佛頂首楞嚴經義貫(毘盧出版社,二〇〇六年初版;二〇〇七年第二 版;二〇〇八年二版二刷)
- 唯識三十論頌義貫(毘盧出版社,二〇〇七年初版;二〇〇八年初版二
- 觀所緣緣論義貫(附「唯識學與百法概要」 ,毘盧出版社,二〇〇七年)
- 理學之比較」,附二:「唯識學在世界學術上的輝煌成就」,毘盧出版 、識規矩頌義貫 ,二〇〇八年) 、六離合釋法式義貫 附一 「佛教心理學與弗洛依德心
- 英文著作 The Sweet Dews of Ch'an 禪之甘露(英漢合刊,毘盧出版社 第二版;二〇〇二年第三修訂英文版,二〇〇五年第四版 ) 九九五年
- Three Contemplations toward Buddha Nature 佛性三參(英文版, 社,二〇〇二年初版;二〇〇五年初版二刷) 毘盧出版

Tapping the Inconceivable 入不思議處(英文版,毘盧出版社,二〇〇二年 初版;二〇〇五年初版二刷)

The Sutra of Forty-two Chapters 佛說四十二章經(英譯本,經文英漢合刊,

毘盧出版社,二〇〇五年)

The Diamond Prajna-Paramita Sutra 金剛經(英譯本,附英文腳註,經文英 漢合刊,毘盧出版社,二〇〇五年初版;二〇〇七年第二版)

▼The Dharmic Treasure Altar-Sutra of the Sixth Patriarch 六祖法寶壇經(英譯

本,附英文腳註,毘盧出版社,二〇〇五年)

紐約・美國佛教會「莊嚴寺、大覺寺」講師

「國防部光華電台」翻譯官/台北・光仁中學、中山女高英文教師

曾

任 :

台中・萬佛寺「慈明佛學研究所」講師

基隆・照善寺「淨園學苑」講師

# 助印「八識規矩頌義貫 、六離合釋法式義貫」功德名錄

### 台幣部份:

- 五〇〇〇〇元:李森田
- 三〇〇〇元:莊學毅 二〇〇〇元:慧笙、慧洵

、侯梅玲

- 一五○五元:吳淑貞、吳素蘭 二〇〇元:圓慧(黄)
- ○○○元:邱水木、定恆、定壞、邱文真、邱文怡、邱顯清、定本、唐秀珍、吳萬

五○○元:釋真行、慧呈、慧恆、定一、定道、明瑋、林育任、梁子誼、黄明琇 得 1、杜新

四〇元:趙文璋

林禹丞

林國雄、胡萬鈞、黃惠珠

四

四〇〇元:鐘萬瓊

三〇〇元 :定深、 陳錦 祥 蔣 明 達 鐘白莉、黄邱蘭香

二〇〇元:郭冠顯、簡宏和

〇〇元 ·蔣正華、吳杰宇、宋碧雲、陳德駿、吳一平、陳德翰 蕭羽淳 中、蔣吳依蓮、蔣美華、黄忠川、黄文隆、黄炳誠、黄仔婷、定敬、 、吳耀霖、蔣憲

126

〇〇兄:Audrey Chi Liu,Freda Chen

五〇元:慧靖、圓慈、林文傑、劉俳蓉

二〇元:圓應、圓恆二五元:圓慧(陳)、圓愍、圓忠、圓孝、圓仁

五元:圓節

〇元 :慧徹、圓殊、Lavern D. Loomis、慧明、慧端、 現、圓義、圓均、侯國川、黄阿娥、林何玉惠 、圓道、 德、圓

五元 :陳衍隆、陳遠碩、陳慧玲、 簡朱英、簡多惠、林斌 陳張多、 圓明 (孫) ` 胡浩 圓 Ü (胡

# 毘盧印經會」基本會員名單

學通、曾簡娥、張進財、陳台唯、邱泰華、江素絹、趙文璋、陳秀桃、張正昌、 英彰、劉秀瑛、吳龍海、蘇金滿、秀羽素食館、顏藹珠、張春榮、趙銘誠、王文宜、 鐘玉燕、蕭惠玲、吳蕭幼、王元傑、宮林玉蘭、王文君、宮貴英、宮桂華、 媛、李宗憲、陳慧真、李淑瑩、李怡欣、李啓揚、張大政、王月英、張金員、黄瑞豐、 釋成觀、釋信覺、釋真行、釋真願、釋體智、林秀英、張淑鈴、李錫昌、李陳紫、李淑 黄萩惠、 田豐、鄭永政、洪妙珍、賴進益、張玉城、廖世宏、陳育 澱 、莫泰材 林煜榮、李 昭 陳

# 遍照印經會」基本會員名單

何林鈞、李宗勳、許碧鳳、李郁芬、李安怡、陳慧瑜、謝幸貞 李應華、林斌、蘇清江、唐永良、詹朱界宗、Lavern Dean Loomis、詹雅 瑞、邵千純、陳雯萱、陳怡仲、陳怡寧、唐永念、陳國輝、吳秀芬、葉潔薇 釋成觀、釋信覺、吳曉、簡慶惠、陳衍隆、陳遠碩、陳慧玲、邵豐吉、邵陳世玉、陳永 如 、嚴愛民 邵俊雄、





### 回向偈

願 以 此 功 遮

莊

嚴

佛

淨

土

贈

送

記

上 絜 四 重 思

濟

Ξ

塗苦

若有見 聞 沓

修行無上 悉 绫 於 未 쑝 來 提 道 際 ري

> 版 承

次 :

佛曆二五五二年觀音成道紀念日(2008年7月)

印

者:

## 、識規矩頌義貫 六離合釋法式義貫

撰 發 行 註 者 者 : 大毘盧寺(台灣)・遍照寺(美國 釋成觀法師

版 者 毘盧出版社

出

證 : 行政院新聞局局版台業字第5259號

處:⑴台灣・大毘盧寺

11691台北市文山區福興路4巷6

弄 15

 $Tel: (02)29347281 \cdot Fax: (02)29301919$ 

郵政劃撥:15126341 釋成觀

②美國·遍照寺 Americana Buddhist Temple 10515 N. Latson Rd., Howell, MI 48855, USA

田園城市文化事業有限公司 Tel:(517)5457559 • Fax:(517)5457558

初版恭印一千冊

國際書碼:ISBN 978-957-9373-27-2

非賣品 贈

関 歡 迎 助 ΕP



www.abtemple.org

### 國家圖書館出版品預行編目資料

八識規矩頌義貫 ; 六離合釋法式義貫 / 玄奘造頌 ;

大毘盧寺發行,2008.07

面; 公分.--(佛海樞要;8)(相宗系列;5)

釋成觀撰註. -- 初版. -- 臺北市 : 毘盧出版 :

ISBN 978-957-9373-27-2(平裝)

1. 法相宗 2. 注釋

226.22 97012019

### 南無護法韋馱尊天菩薩

Namo Wei-to Pusa, the Honorable Celestial Guardian of Mahayana

