October 2014 -- 75 --

#### 〈研究ノート〉

# 対人関係の困難観を生み出す「共生」の論理\*

尾 添 侑 太\*\*

現代社会は、メディア報道を中心として、人間 関係の希薄化や、それに伴う社会全体の閉塞感が さまざまな問題と結びつけられて報じられる。地 域共同体の解体、核家族化や単身化の進行、孤独 死の増加など、たしかにその意味では、これまで に存在していた一部の関係が機能しなくなってい る、または失われているということは間違いとは 言えないだろう。たとえば、隣の住民がどのよう な人であるかを知らない、地域の活動には参加し ないなどということは、経験的に理解しやすい。 しかし、一方で、われわれは対人関係全体がけっ して希薄化などしていないこともまた理解してい る。家族や恋人、友人とのかかわりは、現代にお いても重要な関係性であることに変わりはない。 また、関係性の病の出現――たとえば、「友だち 地獄」など――は、むしろ人間関係の濃密化が特 定の領域において進行していることを裏づけてい る。本稿では、人間関係やコミュニケーションが 実際に希薄化/閉塞化しているとみなすのではな く、何らかの介在によってそのような感覚が生み 出されているという立場をとってみることにした 11

## 1. 「対人関係不安」の高まり

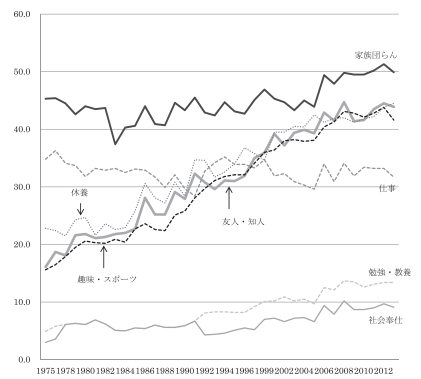
はたして現代において対人関係は本当に「希薄化」しているのだろうか。図1は内閣府が発表している「国民生活に関する世論調査」をもとに、日常生活で充実感を得られる項目についての回答結果をグラフにしたものである。これによれば、「家族団らんの時」は調査結果が確認できる1974年から現在までおよそ40%~50%前後で推移し

ており、さらに全項目の中で優先順位が常に高 い。現代家族の困難については、ひきこもり、虐 待、育児放棄、家庭内暴力、親族間の殺人など、 さまざまに問題提起されることが非常に多い。そ のような文脈では、家族間のコミュニケーション の量の不足、質の改善が叫ばれることもある。し かし、それでも家族と過ごす時間というのは安定 して日常生活において肯定的な要素となっている ことがわかる。また、変化が顕著に見られるもの は、「友人や知人と会合、雑談している時」に充 実を感じる人の増加である。1975年で16.1%だ ったのが、2013年には43.9%まで上昇している。 これは日常生活において、対人関係が家族(縁) と会社(縁)以外へも広がっていったこと、また 「休養」と「趣味・スポーツ」と似た比率で上昇 していることから、余暇活動への関心が高まった ことなどが考えられる。また、この調査は複数項 目を選択することができるので、趣味仲間やサー クル活動など「趣味やスポーツ」が「友人・知 人」と一緒におこなわれることも多いことを考え れば、友人や知人との関係づくりが一層その機会 を増やし、日常生活での満足に大きく影響するよ うになったと考えられる。とりわけ、昨今では情 報化や SNS などのメディア技術の浸透によって、 さらにより多くの関係を構築しやくすなったこと も要因として挙げられるだろう。以上の2点をふ まえると、現代は「家族との関係」と「友人との 関係」が個々人の充実した時間にとって重要な要 素であるといえる。

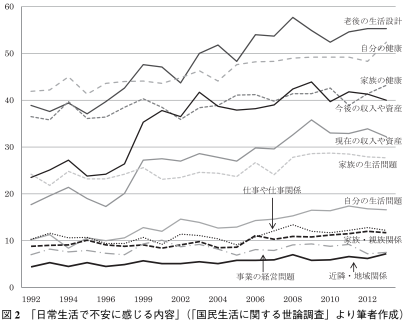
一方、図2は同調査において反対に「不安に感じる内容」に対する調査結果をもとに作成している。回答項目の選択肢に「近隣や地域での人間関

<sup>\*</sup>キーワード:対人関係観、共生、コミュニケーション規範

<sup>\*\*</sup>関西学院大学大学院社会学研究科研究員

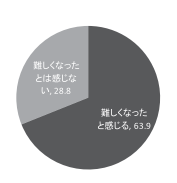


「日常生活で充実を感じる時」(「国民生活に関する世論調査」より筆者作成)



係」「勤務先における仕事や人間関係」という項 目が追加されたのは1992年からである。グラフ からわかるように、基本的に人びとが日常生活を 営むうえで不安に感じることは、健康や資産・収 入、相続に関するものが中心である。一方で、家 族関係と仕事関係は10%前後、地域での関係は

October 2014 -- 77 --



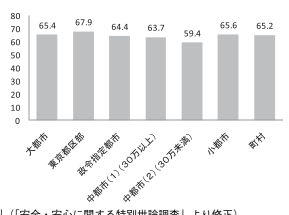


図3 「一般的な人間関係について」(「安全・安心に関する特別世論調査」より修正)

6% 前後の間で推移して微増傾向にはあるが、関係的な要因が占める割合は相対的には低いものである」。つまり、2つの調査結果からわかることは、人びとは家族や友人などと過ごすことに充実感を抱いており、逆に対人関係不安が生活の中心にあるとは言い難いということである。この結果からみれば、現代において対人関係が単純に希薄化しているということは言えないことは明らかである。

しかしながら、2004年に同じく内閣府がおこなった「安全・安心に関する特別世論調査」においては、人びとの対人関係に対する違った認知がされていることがわかる。図3(左)は、一般的な人間関係に対して「難しくなった感じる」人と「難しくなったとは感じない」人の割合を表したものである。グラフから明らかなように、一般的な人間関係に対して「難しくなったと感じる」人の割合は63.9%であり、「難しくなったとは感じない」と答えた28.8%を大きく上回っている3)。また、図3(右)は、「難しくなったと感じる」と答えた人の居住地を都市規模別にグラフ化したものである。東京都区部と30万人未満の中都市の間にやや開きがあるが、都市の規模や都市/地方の違いによって認知に差が生じることはそれほ

どないことがわかる。つまり、対人関係に対する 不安イメージは、都市部/地方に関係なく全体的 に広がっているということである。

人びとが対人関係の困難化をイメージするのは なぜだろうか。要因として挙げられているのは、 「モラル低下」「地域におけるつながりの希薄化」 「人間関係を作る力の低下」「核家族化」「親子関 係の希薄化」などである。また、安全な生活を脅 かすような懸念事項として増加しているものは 「情緒不安定な人、キレる人」「児童虐待・家庭内 暴力 | 「うつ病 | 「不登校・ひきこもり | 「ストー カー」「路上生活者」が挙げられている。これら の懸念事項は、特徴的な事例として注目されて、 ある種の社会問題としてメディアに取り上げられ ているものが多い。たとえば、自分は家族問題を 抱えておらず、むしろ日常の中で家族と過ごす時 間に満足を覚えている人であっても、メディアの 中で報じられる日本のどこかの「家族」に起きて いる問題を通して、「親子関係の希薄化」を感じ る人が多いことが推測される。

このような対人関係に対する認知のねじれは、「体感治安」にまつわる認知のねじれ構造と似たようなことがいえる。犯罪心理学者の浜井浩一(2006) は、犯罪統計データの分析を行い、凶悪

<sup>1)「</sup>家族・親族間の人間関係」という項目は、1981年から設定されている。1980年以前の選択肢では、「人間関係」 を示す項目自体が設定されていない。

<sup>2)</sup> しかしながら、たとえば「老後の生活設計」や「今後の収入」「自分の健康」といった項目が、人間関係の悩み と完全に分離しているとは言えないことは考慮しなければならない。「身寄りがいない」といった「家族・親族 関係の不安」を背景にして「老後の生活設計の不安」へと繋がっていくことは容易に想定できる。

<sup>3)「</sup>難しくなったと感じる」「どちらかと言えば難しくなった」の小計と、「あまり難しくなったとは感じない」「難しくなったとは感じない」の小計の割合。

犯罪や少年犯罪が実際には減少しているにもかか わらず、人びとが「治安悪化」を感じる傾向が1990 年代以降増加していることをあきらかにしてい る。そもそも、日本の治安に関する不安は、「具 体的な心理的恐怖を感じる身近な不安というより は、犯罪が大きな社会問題だと憂慮する concern about crime に近いもの」であり、「マスコミや警 察が、最近の犯罪の凶悪化、それに対応すること の困難さ…を喧伝することが、人びとの安全感を 低下させ、犯罪不安を煽ることになる」とされる (浜井 2006: 51)。 つまり、自分の身の回りで治 安の悪化を直接感じさせる経験――たとえば、自 分や知り合いが夜道で暴漢に襲われるなど――が あるわけではない多くの人びとが、メディア報道 の影響によって犯罪の「凶悪化」や犯罪者の遍在 を「まさに自分の身の回りで起きている」かのよ うな錯覚するということである。

特殊な事件は社会的な変容の一つの象徴であり、その背景にはモラルの低下など社会の質的な変化によって、社会全体で暴力がコントロールできなくなってきているという主張がなされるのである。この主張は、いつ誰が暴力の犠牲になるかわからないということを暗示し、すべての人がこの問題を自分のこととして考え、取り組む必要があるというメッセージを含んでいる。(浜井 2006:58-9)

しかしながら、問題は、犯罪不安がメディアを中心とした「煽り」によるものであり、イメージに過ぎない――実際、データでみれば凶悪犯罪は減少傾向にある――としても、「いつどこで自分が犯罪に巻き込まれるかわからない」という感覚が一度定着してしまうと、その感覚は簡単には拭いされなくなってしまうということだ。自分の周りには起きていないが、日本のどこかで起きているという感覚の定着は、犯罪不安にとどまるものではない。その考え方は、現代の対人関係の認識の仕方にも共通する。では、なぜ認識にねじれが生じながら、現代の対人関係は困難化していると

感じられるのだろうか。次節では、現在の対人関係規範として「共生」の在り方を取り上げ、その「共生」がわれわれの対人関係の認識とどのように関連しているかを確認する。

#### 2. 「共生」の論理

よくわからない人びと、自分の安全な生活を脅 かすような他者の存在が増えているという感覚 は、どのような形で対処することができるのだろ うか。そのような社会において多くの人びとを方 向づける力を、本稿では「共生」と呼ぶことにし たい。もともと「共棲」という原義では、異種の 生物が相互作用状態において生存することを指 す。それが人と人との関係性に拡張されたものが 「共生」である。たとえば、「多文化共生」の文脈 においては、日常の外部からやってくる「異邦 人」や「異文化」に対する受容のうえに、共にい きていくことが目指される4)。また「共生社会」 というときは、男性に対する女性、健常者に対す る障がい者、若者に対する高齢者など、主に「社 会的弱者」として排除されてきた人びとの権利を すくいあげ、共にいきていくことが目指される。 つまり、「共生」とは今まで出会うことのなかっ た人や一緒にいるこが難しかった人と、新たに関 係を作り出していこうとするものであるといえ る。そして、「多文化共生」や「異文化理解」、マ ジョリティに対するマイノリティといったような 「ウチ」に対する「ソト」に関する議論を大きく 飛び越え、今や広く一般的な関係に対しても「共 生」の理念は浸透している。

# (1) さわらぬ「自己」に祟りなし一他者尊重の高まり

塩原良和は異文化理解における対話の重要性を 指摘しつつも、実際に異文化を理解しなければな らない状況において、対話が阻害されることを問 題とする。

異文化を理解しようとする人々が他者の文化を

4) 総務省は「『多文化共生』とは、国籍や民族などの異なる人々が、互いの文化的違いを認め合い、対等な関係を築こうとしながら、地域社会の構成員として共に生きていくこと」、多文化共生センターは「『多文化共生』とは…さまざまな生き方が共に存在する社会であり、自分が自分らしく生きる社会」とそれぞれ定義している。

October 2014 - 79 -

「尊重」するあまり、他者との対話を避けてしまうという逆説…たとえ真剣にマイノリティの話を聞こうと思っていたとしても、私たちはしばしばそれを「聞いたつもり」になって、批判をしないことで自分の文化や価値観を守ろうとしてしまうのだ。(塩原 2012: 64)

「共生」の理念、どのような文化であってもどのような人であっても共に生きていこうという考え方は、それ自体が否定されるものではない。しかし、実際「異なる」人どうしが共に生きていくということはそれほど容易に達成できるものではない。相手を理解しようとする志向が、はからずも相手との距離化や断絶を結果的に生じさせてしまうこともある。共生をめざそうとした結果、区別化が起きてしまうのだ。このことを、より一般的な対人関係に対応させてみよう。

現代的な対人関係の特徴としては、「やさしい関係」が挙げられる(森 2000、土井 2003、2008)。森真一は、精神科医の大平健による「治療としてのやさしさ(1970年代)」と「予防としてのやさしさ(1980年代)」を整理した上で、傷つけることがもっともタブー視される時代へと移行していることを示し、「人格崇拝」規範の高度化/厳格化にその原因を見いだす(森 2000: 103-4)。個人は最も尊重されるべき自律した存在であり、どのような他者であってもそれを否定するような発言や行いは決してしてはいけないという社会規範が、お互いをどこまでも気遣いあう「やさしい関係」という対人技術を編み出したといえる。

治療としての「やさしさ」から予防としての "やさしさ" への移行とは、いったんつけてしまった傷を相互に修復しあうことができた時代 から、傷つけることがもっとも非難すべきタブーであり、傷つけることを全力で回避することを規範・義務とする時代への移行である。(森2000:103)

「コミュニケーション」の重要性は1970年代以降、高まり続けているが、「やさしさ」から"やさしさ"の移行における「話す」「語る」ことか

ら「黙る」という行為変化は、むしろコミュニカ ティブな要因が縮小していることを表している。 言い換えれば、言語的な部分ではなく「気遣い」 「察し」などの非言語的な側面がコミュニケーシ ョンに求められはじめたということである。それ ぞれが固有で特有な存在ということが疑いなく引 き受けられる現代において、仮に住んでいる国や 地域、国籍、年齢、職業など自分にとっての外在 的な要素が同じであっても、出会う一人ひとりは 自分とは異なる他者――「聖なる自己」(森 2000) ――である。自分の生活世界の外部から到来する 他者よりも先に、自分の非常に身近な世界にいる 多数の他者とのかかわりがそこには存在する。一 見は、仲間内に見えても、そこには経済モデルの ような管理・戦術的な関係が築かれており、その 疲弊によって自分が関係を持っている以外の他者 はすべて認識の外に置かれてしまう。つまり、認 識されないということは、「他者」でもなく、透 明な存在になってしまうのだ。中島梓(1995) は、当時のオタクや BL 小説愛好家を「コミュニ ケーション不全症候群」と呼称したが、その要因 を「他者の不在」に求めた。「やさしい関係」も また、内部に対する参与度がきわめて高いため、 プライベートな関係は親密度を確認しあう緊張関 係に陥り、さらに外部の人びとは自分たちとはま ったく関係のない世界の住人のように感じられて しまうのである。公私関係の緊張ではなく、私的 領域の緊張の高まりと公的領域の消失が、現代の 「他者の不在」の一因であると考えられる。

### (2)「カテゴリー」化による理解-隠された排除

塩原は、現代の「自己」というのは、「多重/ 多層/多面的」なものとして形成されていくなかで「自分とは何者か」が決定されていく過程として捉えるべきだと主張するが、実際は限定された形で理解されてしまうという困難を挙げている。

私たちは自分が多様な差異を抱えた存在であることを他人に理解してもらえないことがある。それどころか、「お前は〇〇だという者だ」と周囲の人から決めつけられ、それ以外の自分の側面を認めてもらえなくなることもある。(塩原 2012:57)

多くの人びとにとって、「理解できない人」の 存在は脅威となりうる。自分の理解の範疇を軽々 乗り越えてくる彼/彼女らを理解するには、理解 するための枠組み、つまり解釈の手助けがなけれ ばならない。それが、現代の「医療化」の一因で あるといえるだろう。

たとえば、「アスペルガー症候群」の特徴をもった生徒は、「落ち着きのない子」のように、もちろんその名称がなされる以前にも存在していた。このような病状の「命名」は、「よくわからない」人びとをわからないままにしておくのではなく、カテゴライズすることによって表面上の理解を取得するプロセスである。つまり、よく知っていなくても「アスペルガーだ」という断りで、その人を端的に理解できる仕組みを作り出すことといえるだろう。

また、ここ数年「新型うつ病」が問題となって いるのも、「うつ病」それ自体の問題というより も、その「よくわからなさ」、つまり他者からな がめた場合の受容の困難さにあるといえる。「新 型うつ病」が実際に問題となるのは、会社や企業 が中心である。これまでのうつ病というのは、生 活全体の行動レベルが著しく低下し、働くことの みでなく日常生活のあらゆる場面からの撤退が余 儀なくされる。当然、うつ病に限らず身体的な問 題が生じることは、会社や企業にとってはリスク となりうる。しかし、新型うつ病で問題となるの は、会社には来られないにもかかわらず、友人と の旅行や会食は全く問題なく楽しめるなどの点に あり、また休養中に旅行に行くことを目的とした 休暇願が堂々と提出されることにある。これは局 所的なうつの発生という症状の現れ方の変化に伴 って、それを理解する枠組みの不足が生じるため に「問題化」されるということである。「新型う つ病 | の患者は、職場の上司や同僚から「怠け | 「甘え」だと非難される場合が多く、「よくわから ない」人という位置づけがなされがちである。

このようにして現代では、合理的理由もなく急に激昂する客を「クレーマー」と呼び、道を尋ねた会社員が「不審者」となる。われわれは、身近にいる他者の中から「変わった人」や「よくわからない人」を「理解できない」他者として顕在化させ、何らかの区分に依拠して理解しようとす

る。つまり、他者を理解しようとするときの出発 点は、つねに「その人は何者であるか」というこ とである。

ここでの問題は、限定化された理解の不足というよりも、表向き「共生」が達成されているように見えて、実際には暴力的に誰かを排除して、そこに断絶が用意されることにある。

私たちは自らの想像力を他者との共生を目指す 方向に常に働かせるとは限らない。存在論的不 安に囚われた人々は、他者を自らの不安の元凶 として攻撃しがちである。それは、どこかに不 安の原因を見出して安心したいだけの、根拠の ない非難や攻撃になる。そこでは他者と共生し ようとする想像力ではなく、他者を自己の不安 の源泉だと錯誤する被害妄想が働いてしまうの だ。(塩原 2012: 17)

また、薄井は相互作用場面において、通常ならば非難の対象となるような行為がカテゴリーによって対象から外される事例を挙げる。例えば、公共空間における「子ども」の取り扱いである。

社会的カテゴリィという緩衝装置を介在させた判断では、彼ら「子供」には不作法に対する責任能力がまだないとされるからである。「老人」や「スティグマを貼られた人」の不作法が寛大に扱われるケースも、ここに含まれると考えていいだろう。(薄井 1991: 167-168)

子どもが電車の中を走り回っていたり、大きな 声を出したり、隣の乗客に話しかけたりしても、 ある程度周囲がそれに目をつむるということは誰 しも想像できるだろう。しかし、このような子ど もを見守るやさしいまなざしは、ある意味で子ど もを社会成員としてみなさない暴力性も帯びてい る。

被害者が彼らの不作法を侵害と感じないのは、 対人儀礼上、彼らを対等な「人」とはみなして いないからである。寛大さとリンクした「人で ない者」扱い、これが彼らの不作法の侵害を "中和"している。(薄井 1991: 168) October 2014 — 81 —

現代では、これまでの理解の枠組みでは単純に理解することのできない「よくわからない」人びとの存在が浮き彫りになることが非常に多くなってきている。また、そのような人びとがそれでもいることのできる居場所が社会空間から排除されつつある50。それは身近な関係の「内部」に対する監視の強化、厳選が現代において高まっているからだろう。また、一般用語として「KY」や「コミュ障」「ぼっち」などの準カテゴリーも出現しだしていることを考えれば、排除と同化をめぐって対人関係が緊迫化していることがわかるだろう。

しかし、現代では他者からカテゴリーが押しつ けられるばかりでなく、自らあるカテゴリーを呼 称することがある。顕著な例として、「コミュ障」 という若者用語が挙げられる。「コミュ障」とは もともと他者によってラベリングされるネガティ ブな言葉である。他者からの承認が得られるかど うかが親密な関係性では決定的に重要になる現代 では、他者から「コミュ障」と名付けられること は絶対に避けなければならない。しかし、若者の 使われ方は先にそれを自称して、「キャラ」を駆 使するように一面的な自己をわかりやすく呈示す る。むしろ、それは他者が自分の存在にとっての 不安の元凶ではあるが、自分の存立にとって必要 な他者を攻撃して排除しようとするのではなく、 先に防御をとることの方が安全であると感じられ るからだろう。つまり、「コミュ障」という自己 の間接呈示は、自分が対人関係において求められ るもの――空気を読んだり、相手を尊重したり、 場を乱さないことなど――を侵害するかもしれな い、そしてそれ以上にその侵害によって承認を得 られない――または傷つけられる――かもしれな いということへの「防御態勢」である意味合いが 強い。自らを劣位に立たせることで、自尊感情を なんとか守ろうとしながら、間接的な承認を得よ うとする。現代的な「生きづらさ」は、日常の他 者との関係において、一方で「普通であること」 「一緒であること」をめぐる同化の圧力、他方で 「普通でないこと | 「苦しいこと | を認めてもらう という排除への恐れの間のせめぎあいのように感

じられる。

#### **3**. おわりに

われわれは認識のうえでは対人関係が困難化し ているとたしかに感じている。そして、それはメ ディアが問題として報じる影響を強く受けて構築 されている。とりわけ、対人関係の困難化に関し ていえば、特徴的に表れるのは何かしらの問題を 起こした当事者が、一見すると「普通」な存在と いうことが強調される点である。明るく人気者の 生徒、地味な主婦、真面目な会社員、仲睦まじい 親子など、どこにでもいるような「普通」の人び とが、突如として事件の当事者となることがクロ ーズアップされるのだ。そして、犯罪にまではい たらずとも、たとえば「ご近所トラブル」やクレ ーマー、モンスター化した人びとの存在を取り上 げることにより、現代ではあらゆるところにトラ ブルを起こす可能性のある「普通」の人の存在 や、常に自分の身の回りにおいてもそのような存 在が遍在しているのではないかという感覚が共有 されていく。

共生の問題は、目の前に実際に対面していない他者についても、一定に理解を手助けするような枠組みを提示することで、実際には知らない他者についても「知っている」という感覚を人びとに与えていくことになる。もちろん、「共生」のあり方がそのような関係性を築くことを目的としているというわけではない。これまではわかりあえなかった、よく知らなかった相手ともわかりあって共に生きていくための技術が広く伝達されていくなかで意図せず生み出されてしまった帰結である。

本稿で問題とする共生がもたらす帰結は三点ある。第一に「共生」は誰かと「その場に居合わせている」という事態ではなく、誰かと「一緒にいることができる」ための認識の修正が出発点にあること。第二に「共生」は「相手が何者であるか」が重要であるため、何者かを判断できない人に対して排除的になるということ。第三に自己にも他者にも厳しい目を向ける不寛容な社会をより

いっそう促進させてしまうこと。

「共生」は、さまざまな人びとが多様な在り方 で結びついていくことを目指すものである。しか し、実際には人と人の断絶をもたらす帰結をも含 んでしまうことになる。そこで、「共生」とは別 の観点を導入したい。それが「共在」である。共 在の特徴は、「人と人がただその場に居合わせて いる」ということを出発点にすることである。た だし、このことが共生の考え方に対して優位であ るということを言いたいわけではない。それは多 様性を多様性のまま、複雑性を縮減せず、相手が 何者なのかを知らないままにしておく試みであ る。共在はあくまで状況であって、居合わせる人 と人との関係が「良い/悪い」といったような価 値とはいったんは区別される。しかし、だからこ そ何者でもない人と何者でもない人がその場に居 合わせているさまざまな状況を記述することによ って、対人関係のもつ多様性を抽出することが可 能になる。

なぜなら、本来、人と人との関係性が「よい関 係性」だとわかるのは、常に関係を振り返ること でしか決めることはできないはずである。つま り、関係を時間軸の中で考えるとき、その関係の 価値は、現在に立ってそこから過去を省みること にしかない。しかし、共生の在り方は関係を常に 未来の中にみようとする。そのため、現在の関係 性はいつも最初から問題を孕んだもので修正・更 新の必要性に迫られている。言い換えれば「共 生」とは、ある文脈において望ましいまたは達成 されるべき関係モデルを先に想定し、そのような 関係にたどりつくために自己や関係を矯正または 修正、更新していくような関係規範と考えられ る。現在の対人関係が閉塞していると感じられる のは、実際に対人関係が閉塞化しているからでは なく、われわれの対人関係を捉える認識の仕方が 狭窄しているためである。そのため、人と人との かかわりを生きづらさの対象としてみなすのでは なく、その際に動員される規範とそれを先取りす る「仕組み」として捉え直し、関係を規範によっ て矯正・更新する対人関係観-共生-ではない共

にいることの可能性を描くことが何よりも重要となる。

#### 参考文献

- 土井隆義, 2003, 『〈非行少年〉の消滅 個性神話と少年犯罪 』信山社.
- -----, 2008, 『友だち地獄 「空気を読む」世代の サバイバル』筑摩書房.
- Giddens, A., 1990, The Consequences of Modernity, Cambridge: Polity. (=1993, 松尾精文・小幡正敏訳『近代とはいかなる時代か? モダニティの帰結 』而立書房.)
- 浜井浩一・芹沢一也, 2006, 『犯罪不安社会 誰もが 「不審者」?』 光文社新書.
- 長谷正人・奥村隆編,2009,『コミュニケーションの社 会学』有斐閣アルマ.
- 貴戸理恵, 2011, 『「コミュニケーション能力がない」 と悩むまえに 生きづらさを考える』岩波ブック レット.
- 三上剛史, 2013, 『社会学的ディアボリズム リスク社 会の個人 – 』学文社.
- 森真一,2000,『自己コントロールの檻 感情マネジメント社会の現実』講談社選書メチエ.
- 中井孝章, 2008, 『学校身体の管理技術 規律訓練から 環境管理へ』春風社.
- 中島梓, 1995, 『コミュニケーション不全症候群』 筑摩 <sub>車</sub>豆
- 奥村隆, 1998, 『他者といる技法 コミュニケーション の社会学』日本評論社.
- 斎藤環, 2011, 『「社会的うつ病」の治し方 人間関係 をどう見直すか』新潮選書.
- 塩原良和, 2012,「共に生きる-多民族・多文化社会に おける対話」『現代社会学ライブラリー 3』 弘文 堂.
- 薄井明,1991,「〈市民的自己〉をめぐる攻防 ゴフマンの無礼・不作法論の展開」『ゴフマン世界の再構成 共在の技法と秩序』世界思想社:157-183.

October 2014 — 83 —

# Mechanisms that Produce Difficulties for Interpersonal Relationships from "Symbiosis" to "Co-existence"

#### **ABSTRACT**

We are aware that a sense of satisfaction is gained from forming close interpersonal relationships on our own. Nevertheless, we recognize modern interpersonal relationships are difficult in general. This paper problematizes the issue of recognition in interpersonal relationships in modern society by focusing on eliciting the logic of "symbiosis".

In the context of "multicultural symbiosis" and "intercultural understanding", "symbiosis" is described as ideal or emotional. However, the only portions extracted are "understand one another" and. "let's live together in harmony". This paper presents three points which are consequences symbiosis. First, "symbiosis" is a starting point for modifying the perception that "it is possible to share something" with someone. Second, symbiosis" is an important mechanism in determining the identity of others, thus allowing the exclusion of those who cannot be identified. "Symbiosis" would promote an even more intolerant society to direct scrutiny for both oneself and others.

In other words, "symbiosis" is considered a mechanism that fixes norms in relationships, or corrects the relationship between self and others in order to establish in advance the relationship to be achieved within a certain context. "Symbiosis" also makes it possible to arrive at such a relationship, and to renew it. Moreover, this paper observes that the "possibility you are together" is not an example of "symbiosis".

**Key Words**: recognition in interpersonal relationships, symbiosis, communication norms