#### 梵文與佛學研究

- 一、歷史上的梵文
- 二、佛教與梵語
- 三、中國古代的梵文研究
- 四、梵文和中國文化
- 五、近世歐美的梵文研究
- 六、梵文研究對佛教學的貢獻

## 歷史上的梵文

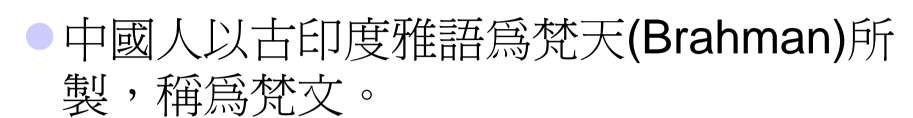
Part I: 特色

Part II: 歷史

● Part III: 梵文在世界及社會上的地位

### Part | 梵文的特色

Longevity(延續性), Stability(穩定性), Sacredness(神聖性)

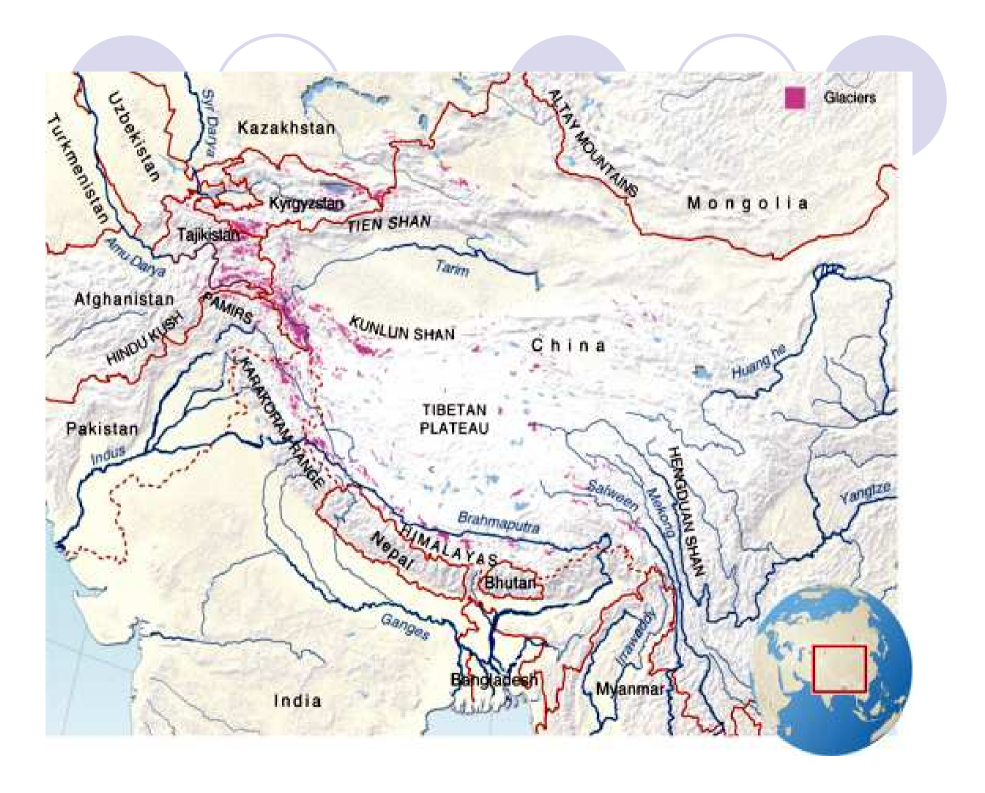


●在印度本土,如Mahābharata裡,稱爲Brāhmi Vāc,即神聖的語言(holy language)。又叫Samskṛta (well-formed, put together, highly-elaborated)。

#### Part II 歷史

#### 〔梵語之來源〕

約紀元前三〇〇〇年以前,經過語言單一的 時代,伊朗及印度人祖先往東遷移,其中移居 伊朗高原而成立了祆教的宗教聖典是伊朗人。 大約是西元前一五〇〇年左右(有種種的假 說),他們再過與都庫什山脈到西北印的印度河 流域的上流居住的是印度阿利安人的祖先。進 入印度的阿利安人成立了最初的梵文宗教文獻 吠陀,記載伊朗沃教聖典的語言,和記載吠陀 聖典的梵語有非常密切的關係。甚而言之,可 以說當將聖典翻譯成梵文時,可以根據一定的 規則,只要將一個一個音置換則可。



- 印度·阿利安(Indo-Aryan)語可分爲古代、中期和近代三個發展階段:
- ●古代印度・阿利安語(1500 ~400 BC): 吠陀梵語(Vedic Sanskrit) 古典梵語(Classical Sanskrit)
- 中期印度 · 阿利安語 (MIA / Prākrits, 600 BC ~1000 AD)
- 近代印度・阿利安語 (1000 AD ~ Now):孟加拉,巴基斯坦,尼泊爾,馬爾代夫語等

度 」安語當 層 , 吠陀的語 己前 、當時知識份 己,以 書ーーバ 戶斤 般都將 0 尼所完成的 屬於較新 路稱爲梵語 或 , , 了整理的文法體系 付了 之註解而 ,古典梵語 0

#### Users of The Language

Upper classes of society

Educated, high-ranking men

Religious scholars

- 巴膩尼:
- 言語不滅的「聲常論」,早在西元前四至三世紀 犍陀羅國娑羅闍羅(Śalātura)人的文法學家波膩 尼(Pāṇini)所創立;他的出生地,根據近代學 者金克木的考證,即屬現在「巴基斯坦的白沙瓦」 附近一。波膩尼創立聲明論(文法學)之後,聲 明即成爲印度重要的學問之一;包括如:彌曼差 派(Mīmāmsā)、印度文法學派、瑜伽派、吠檀 多派(Vedānta)和佛教的真言宗,很多學派都 主張言語不滅論。

#### The Four Vedas(四吠陀)

- Rig-veda: the oldest, consisting primarily of religious hymns
- Sama-veda: the veda of chants
- Yajur-veda: the veda of prayers
- Atharva-veda: contains the lore (knowledge, customs, incantations) of the Atharvans

# The place given to Sanskrit in the world and in society

#### Indian Mythical Geographies

- Celestial (天上)
- Terrestrial (地上)
- Subterranean (地下)

Sanskrit is given as the language of the gods dwelling in the various heavens. It appears thus always in the position of language of the higher species and classes.

#### In India Today

Sanskrit is still a language of higher education and is not commonly spoken, much like classical Latin and Greek in European societies. Sanskrit (now usually written in the Devanagari script) serves as a learned language and lingua franca for Brahman scholars.

#### 佛教與梵語

- 原始佛教使用的語言:
- ●巴利文《小品》v.33.1:"我允許你們,比 丘呀,用自己的語言學習佛所說的話。"
- 佛陀面對的教眾大部分是鄉村的
- ●季羨林:半摩揭陀語;巴利文:西部方言 (與Girnār 石刻方言近似)
- 渡邊海旭: 世尊確曾用梵語說明教理

#### 佛滅後各部用種種語言傳誦佛典

- 說一切有部:梵語(于闐;《法華》斷片)
- 南方上座部: 巴利語
- 化地部:吠陀語(好語)(據真諦《部執異論》原書後的《記》,謂化地部所以分派,在於部主是婆羅門,曾為國師,出家後成了阿羅漢,正好用吠陀語去莊嚴佛經)
- ●大眾部:俗語(方言土語)(據布敦《佛教史》)
- ●正量:西方訛略語(文法散亂的梵文) (出處同上)

見今保存的大小乘教的梵語寫本中,不少 尤其是早期的經典在當初傳播時間的是中 期印度語,后來隨著時代的推移,這些中 期印度語的佛教經典逐漸梵語化。對於梵 語化的開端說法各異,但一般認為是從西 元1-2世紀在印度北部、西北部逐步開始 的。但梵語化的擴大則是很久以后的事 

#### 後世佛典的梵語化進程

- 一、佛教混合梵文(?):帶一種方言色彩(中期印度語方言),或將方言直書為梵語者(韻文和散文方言化程度甚高:Mahāvastu)
- 二、過渡時期(佛教混合梵文?):不精鍊的散文 經典(韻文仍較方言化:法華經,十地經,華嚴 經)
- 三、佛教梵文:韻文和散文梵語化程度甚高:楞伽經,般若經,有部的波羅提木叉經)
- 四、純雅的文學(正規/古典梵文:馬鳴、 Mātr,ceţa)

- 第一類佛教梵文:阿派布蘭遐(魔鬼語~最卑劣的方言);或伽陀語(gatha language),用於大乘聖典的偈頌(悲華、十地、無量壽等),無法快讀。蓋佛教文學的傳誦者,包括首陀、毗舍、旃陀羅賤族等。
- 第二類佛教梵文:法華、無量壽、華嚴、 悲華等散文部分,時代稍後。

- ●純雅的正體梵語所書(時代較後):
  - 〇最古:金剛經、彌陀經、心經
  - ○中古:大乘莊嚴寶王經、瑜伽論
  - ○哲學註疏:稱友《俱舍釋》 月稱《中論釋》
  - · 文學藝術作品:馬鳴《佛所行讚》、寂 天(七~八世紀)《菩提行經》

- 大乘佛教論師的著作都是用標準的梵語,這基本上違反早期佛教不制定統一的標準語,即所謂鼓勵語言的在地化,或者鼓勵佛法的在地化的方向不太一樣。
- 公元一、二世紀左右開始,當梵文化銳不可擋的時候,所謂梵語化運動、梵語化復興,很多早期是以方言所寫的佛經開始梵語化,把它從俗語轉成雅語。在轉換過程就出現了一般所稱的混合梵語,因爲這些轉化的人並不見得每個人都精通梵語。一般精通梵語的人,一個婆羅門,在他十五年受的教育裡面,有六年到九年的時間都花在學習梵文上,也就是說它是一個非常難學的語言,必須達到極爲流利的程度。很多大乘論典都是以詩頌的方式來寫,要寫梵文詩不是那麼簡單。
- 語言的變遷意味著也意味著思想的變遷。這些婆羅門出身的論師不僅將標準梵語帶進佛教的書寫裡面,同時也將從小所學的某些婆羅門思想帶進來。就是說整個佛教學術思想的發展--特別是大乘,有婆羅門化的傾向。不只在語言方面(從方言到雅語),也包括很多大乘論師是婆羅門出身,乃至佛教中五明這種知識體系在很多方面是婆羅門教知識體系的模仿。

#### 近世梵文佛典的發現

歐洲於西紀一八三三年,英國駐尼泊爾公使B.H.Hodgson 於尼泊爾發見梵文佛典381部,運回英國分送西歐各國 此為佛典傳入歐洲之始,因此引起歐洲學者研究梵文的 趣。自此有關梵語學研究書籍,原文校訂及翻譯,文法書 以及辭典等出版頗多。就中Bãlasastrī, kāsikā, a, C Gmmentary on panini's grammatic aphorism, 1878, G Bübler; Leitfaden für den Elementarcursus des sanskrit, 1883., O, Böhtlingk; Pãnini's Grammatik, 1889, W,D, Whitney; Sanskrit grammar, 1879, M, Williams; practical grammar of the sanskrit language, 1887, W, Geiger; Elementarbuch des Sanskrit, 1888, F, Kielhorn; Agrammar of the Sanskrit, Language 1896, The Vyãkarana Mahãbhãshya of Patañjali, 1897., A,F, Stenzler; Elementarbuch der Sanskritsprache, 1923; L, Renou; Grammaire Sanscrite, 1930, H. Courbin; Grammaire élement aire du sanskrit,等,皆爲研究梵語必 要的資料。



- 1873-1876: Hodgson第二次在 尼泊爾蒐集聖典,得佛教婆羅門 教之古寫經本850部。
- 1931:吉爾吉特(根本說一切有部的中心)梵文寫本200部。



吉爾吉特河

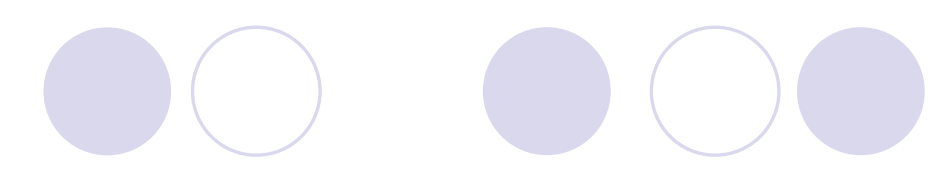
- 梵文佛典並沒有像巴利文、漢文或藏文佛典那樣形成完整的三藏,但從近百年來出土的梵文和混合梵文的佛教文獻中可以知道,在部派佛教時期,說一切有部曾擁有自己的"阿含"(經藏)和七部論著,這和巴利文所存相對應,另外,根本有部還擁有過自己的律藏,它們的某些戒本還被保存了下來,有部律的內容大體上是和上座部相似的。
- 梵文佛典屬於大乘教派的所見尤多,這些佛典大部分是在尼泊爾、巴基斯坦的吉爾吉特(Gilgit),中亞地區,我國新疆的庫車、吐魯番、西藏等地發現的,有的是完整的版本,有的則已殘缺不全。在大乘經中比較重要約有《十萬頌般若》、《妙法蓮花經》、《楞伽經》、《十地經》等等。另外,還有一批佛傳和佛本生故事集,這些佛典對於了解大乘佛教的起源、發展,用於鑒定漢藏譯本等都有著重要的意義。
- 現存的初期大乘佛典的梵語寫本大多數是十一世紀以后寫成的。

#### 新疆發現的梵文佛典

- 19世紀末至20世紀初以來,新疆塔里木盆地周緣地區出土 了為數豐富的梵文佛典。由于歷史的原因,它們大多都流 落海外,以柏林、倫敦、巴黎和聖彼得堡的收藏最為集 中。
- 出自新疆塔里木盆地北道的寫本所包含的內容, 較之塔里 和田寫本,完全是另-木盆地南道的喀什、 獻,再比較俄羅斯藏吐魯番收集品, 可得出結論 曾有小乘佛教傳入叶魯番及庫車一 在公元1000年左右, ,主要流派有一切說有部和根本說有部 的大乘佛教寫本 和叶火羅語寫本 而在和田出十 用梵語和于闐塞語寫成的。與北道出土文獻相校 南道發現的這批文獻大約產生 僅保存並傳播了大乘佛教的文獻, 在當地還有 一些佛教的疑僞經典,在該地有著極強的生命 藏文和漢文文獻曾記載,當時編就的經書不 地點顯然是在古代的干體地區

#### 中國古代的梵文研究

- 東晉・道安:由梵譯漢的"五失本"
- 一者胡語盡倒,而使從秦,一失本也。
- 二者胡經尙質,秦人好文,傳可眾心,非文不合,斯二失本也。
- 三者胡經委悉,至於歎詠,叮嚀反覆,或三或四,不嫌其煩。而今裁斥,三失本也。
- 四者胡有義說,正似亂辭,尋說向語,文無以 異,或千五百,刈而不存,四失本也。
- 五者事已全成,將更傍及,反騰前辭,已及後 說,而悉除此,五失本也。



- •字書: 梵文拼音表
- 字源:音義解釋
- ●唐山陰沙門智廣的《悉曇字記》(大正藏卷 五四),北宋時印度僧人<u>法護</u>和中國僧人<u>惟</u> 淨合編的《天竺字源》七卷(日本尚存第一 至六卷)。全書將悉曇的綴字法分類爲十八 章,以梵漢兩種文字並舉而解其音義。

· 法雲《翻譯名義集》卷一

刹帝利:肇曰王種也。秦言田主。劫初人 食地味。轉食自然粳米。後人情漸僞各有 封殖。遂立有德處平分田。此王者之始 也。故相承爲名。爲其尊貴自在強暴快意 不能忍和也。什曰。梵音中含二義。一言 忍辱。二言能嗔。言此人有大力勢。能大 嗔恚。忍受苦痛。剛強難伏。因以爲姓。 南宋鄭樵的《通志》略論華梵項下:「今 禁僧咒雨則雨應,咒龍則龍見。頃刻之間

隨聲變化,華僧雖學其聲,而無驗者,實

音聲之道有未至也。」 古代中印文化的交往,大抵是人之知我者 無多,我之知人者不淺。



- ●梵語千字文(義淨?)
- ●素(引)哩也(二合) 日 sūrya
- 戰達羅(二合) 月 candra
- ●摩底哩(二合) 臣 mantrin

#### 梵文與中國文化

- 魔梵語Māra之音譯
- 梵
  - 漢字家族本無「梵」,是爲了翻譯佛經的需要才產生的。
- 唐代李紳〈杭州天竺靈隱二寺二首〉之二:「波動只觀羅 刹相,靜居難識梵王心」,王旋伯注:「梵王,謂佛。」
- 唐女詩人薛濤〈聽僧吹〉:「閱罷梵書聊一弄,散隨金磬 泥清秋。」
- 校注者曰: 梵書,即佛經。
- 唐·慧立的《慈恩寺傳》卷三:印度梵書名爲記論,其源無始,莫知作者。每於劫初,梵王先說,傳授天人。以是梵王所說,故曰梵書,其言極廣,有百萬頌,即舊譯云毘伽羅論者是也。然其音不正,若正應云毘耶羯剌諵,此翻名爲聲明記論,以其廣記諸法能詮。故名聲明記論(波膩尼仙)。

#### 梵漢合成詞

- ●禪定 禪那 定Dhyāna
- ●鉢 梵文鉢多羅 pātra 比丘乞食時所用的鐵器
- ●懺悔 懺摩,kṣama,kṣam-(動詞) 忍 耐,饒恕。
- ●窣堵坡(stūpa):墳塚之意
- 唄讚pātha,或叫婆陟,婆師,後定名爲唄 匿。短偈之詠歌。
- ●劫:kalpa,劫波

- ●魔、塔、師子→獅子
- ●蒲陶→葡萄
- ●頻婆果→蘋婆果
- ●未利→茉莉

#### 唐末守溫,創造了一套字母,共三十六個字:

9 牙音

見溪群疑

● 舌頭音

端透定泥

● 舌上音

知徹澄娘

重唇音

幫滂并明

輕唇音

非敷奉微

●齒頭音

精清從心斜

正齒音

照穿床審禪

喉音

影曉匝喻

● 半舌半齒 來日 從六朝至唐代中國已學梵文,至今歷史上 未嘗有一部可供今人所用的梵文字典和文 法書。《一切經音義》至今於本國語文研 究仍甚有價值,時時猶可供漢學家參考; 《翻譯名義集》也仍可提供佛法中名相之 解釋,但於梵文學習補助極微。皆是以漢 文爲主。而古人所著重的是佛教。

#### 近世歐美的梵文研究

- 近代歐西始知印度有高深學術,是耶穌會人士介紹。
- 1651:荷蘭教士羅格(Abraham Roger)將Bhartr, hari(circa AD 550)的文法學譯成荷蘭文,在歐洲出版。
- 偽書的出現:
  - ○十七世紀中葉,耶穌會神父Robert de Nobilibus自製了一部《耶卓吠陀》(Ejour Vedam),傳入歐洲百餘年,有德、法譯本。印度古典原無這書;這書蒙蔽了法國大詩人伏爾泰(1694-1778),他對於印度民族的知識,皆出自此書,據以撰《論諸國禮俗及其精神》一書。
  - ○其實,《耶卓吠陀》即《夜柔吠陀》(Yajurveda)的音譯,亦所謂《祭祀明論》。十八世紀後期,《祭祀明論》已經確定為贋鼎。

- 1696年:耶穌會神父Johann Ernst Hanxleden)編出了一部梵文文法,但未出版。1776-1789由迦美會(Carmelite)的奧國教士F.P.de St.
  Bartholomeo編出兩卷梵文文法行世。
- 所以編出梵文文法書,是由於歐西漸漸學梵文,並發現這文字不是摹擬希臘文而作,自有其淵源,有絕大的原始性、獨立性和保守性。由公元前1,500年至公元後1,000年回教徒征服印度時止,乃是真正的梵文時代。

- 18世紀末葉,英國已入侵印度。Warren Hastings (1732-1818)任孟加拉總督,認為要統治印度,非明通印度古代法律不可,於是號召一班婆羅門,採集梵文法典,但書成後無有明通梵文能為翻譯,於是由梵文翻譯成波斯文,再從波斯文譯成英文,稱之為《乾竺法典》(A Code of Genteoo Law)(1776)。Genteoo 是葡萄牙文,即印度。
- 第一位英國梵文學者: Charles Wilkins (1749?-1836)

1785: 譯出了Bhagavadgītā(《薄伽梵歌》)

1787: 譯出了 Friendly Advice (Hitopadeśa)

出版自撰的《梵文文法》

- William Jones (1746-1794): 英國著名東方學者
  - 生平通東西方語文四十一種,其中十三種較精熟。梵文造詣甚深。証明其與希臘、拉丁諸文字相關,曼衍於Celtic, German等語。又開闢了比較語言學、比較神話學的領域。

- 科布洛克(Henry Thomas Colebrooke, 1765-1837),奠定歐洲的印度學。嘗印行梵文字典,巴爾尼文法,善教寓言,又自撰梵文文法,籀譯古碑誌多種。平生珍藏印度鈔本甚多,舉以贈東印度公司,後收歸倫敦印度公署圖書館。
- 英人Alexander Hamilton (1765-1824):早年往印度學好了梵文。1802年在巴黎教授梵文,此時德國詩人施雷格(Friedrich von Schlegel, 1772-1829)從之學(1803-1804),進而深造,於此,整個印度學的研究,從英國漸漸傳到歐洲大陸,開了十九世紀之一盛期。

- 自施雷格後,德國學者漸多學習梵文,既自直取 梵文,又藉助於英譯,這與初期英國人藉助於波 斯文等情況相若。
- 著名德國梵文學者:施雷格之兄August Wilherlm von Schlegel(1767-1845),為德國第一位梵文教授(波恩Bonn大學,1818年始設梵文講座)。
- 法國的梵學研究,由彭洛夫(Fugene Burnouf 1801-1852)奠定了基礎。巴黎大學教授,其學主要在於吠陀,一生最大貢獻在恢復了古波斯語Eend語文,即拜火教蘇魯支Zarathustra教主所用的文字。其弟子有穆勒(F. Max Muller)、羅特Rodolf Roth (1821-1895)。



日本高楠順次郎(1866-1945)等人到歐洲留學,梵文與巴利文研究就不斷在日本佛教流行。在美國,目前梵文也在佛教學課程當中。

## 梵文研究與佛典研究

- 在佛教學裡,梵文研究的目的,不是爲了據出土的殘存梵文佛經,來檢定、評價中國古代所譯的佛經的不當。
- 僅止於挑剔漢譯不當的文本對比,不算是有價值的研究。
- 要弄清楚,文本對比的目的是什麼?它能夠帶出 什麼樣的問題,才是最重要的:

翻譯問題?語言問題?義解問題?社會制約問題?

● 梵本 ≠ 標準文本

## 梵文研究有助於佛典研究的地方

1.提供輔助線索,幫助鑑別和釐清問題:

《維摩詩經》「不入二法門品」:

〈唐譯〉:時無垢稱,普問眾中諸菩薩曰:<u>云何菩薩善能</u> 入不二法門?仁者皆應任己辯才各隨樂說。

〈梵文寫本〉: atha vimalakîrtir licchavis tān bodhisatvān āmantrayate sma: pratibhātu satpuruṣāḥ <u>katamo</u> bodhisatvānām advayadharmamukhapraveśaḥ

(《梵文維摩經——ポタラ宮所蔵写本に基づく校訂——》,大正大學出版會,2006,東京)

根據漢梵譯本對比,可得出:

〈入不二法門品〉欲探究的論題,應該是:

「對諸菩薩而言,『不入二法門』的真正意義是甚麼?」

又或是:

「對諸菩薩而言,<u>哪一個</u>是通達不二的最殊 勝法門?」

# Vijñapti (唯識) vs Vijñāna(了別=八識)

- "唯識"?"唯識性"?"唯表相"?"唯表像"?
- Jñā- IX. to know, have knowledge, become acquainted with (acc.), perceive, apprehend, understand
- Jñapti: (f.) understanding, apprehension, ascertainment
- Vijñapti: (f.) information, report (了別並顯現)
- vijñapti-mātra: mātra = mere, nothing but; 唯了別之顯現

"大乘"、"小乘"中的"乘"字,原出於中期印度語的"jaana"(智慧),但在梵語化的過程中,被誤譯爲今天的"yāna"(乘)。

### 2. 直入原典:

大乘佛教論師的著作都是用標準的梵語, 如龍樹原出身南印度維達婆國婆羅門家 庭,其《中論》就是以標準梵文的詩頌寫 成。

## 3. 幫助理解古漢語佛典

梵文寫本的佛典多寫於十一世紀以後,中國東漢、魏晉的漢譯佛典遠遠早於梵語寫本,所以研究大乘佛教的成立問題時,必須借助於漢譯佛典,否則難以接近初期大乘佛教的真面目。自東漢至南北朝的漢語佛典,有不少的原典是中期印度語、中亞語言等口傳或書寫而成。

• 印順法師曾說過漢譯佛典對佛學研究者來 說,重要性應該是在對大乘初期思想的研 究,因爲相關的材料,在印度方面非常缺 乏,除了斷片和考古上的發現之外,文獻 資料最豐富的是在漢文的藏經裡面。現 在,包括日本學界,學者們共同關心的問 題,就是大乘的起源,以及大乘經典的結 集,與它的增減損益和流布,這些在文獻 上幾乎都集中在初期漢地的譯經中。

學 0  $2\Pi$ 0 0 發展的線索 清懂漢譯 0

- ●漢語佛典中的"(為)...所V"式被動語句:
  - 「(人死)命盡神去,載出野田。或火燒之,身體臭腐,無所識知。飛鳥所食,骨節支解。」(西晉·竺法護譯《生經》卷二)無所識知=不被人所識知。
- 這樣的句式在古代文言文中不經見,從漢 梵佛經的對勘材料則提示這句式應是原典 語言影響的產物(word for word; morpheme for morpheme translation)。

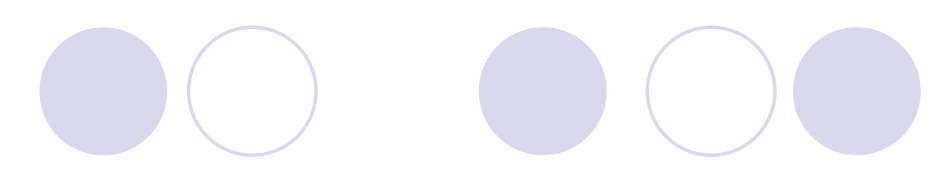
- 翻譯本身也是一種理解和詮釋,它可以幫助我們去了解佛經原本的詞語和文句的意義。印度籍佛教學者穆克紀曾說,漢譯本可以幫助梵文本的理解,梵文本也可以幫助漢譯本的理解。
- 把漢譯佛典的語法詞彙和梵語等佛典或翻譯相比較,也許會闡明理解漢語佛典中的一些難解的語法和詞彙,而且古譯佛經一般很難懂,如不參考梵本或者是巴利語、藏語的經典,不僅不能理解,而且可能會誤解原意。

# 4. 有助於佛經漢語和古漢語的研究

相對於印度來說,是強調文字重於強調語音,再加 寫文章大量使用套語 國文人有仿古的嗜好, 成語 ,這樣的文本並不能夠忠實地反應某個時代的實際語 及實際的語言狀況。 而佛教可能是基於印 基於它宣教 佈教上的需要,使得佛經的 因爲有些翻譯者並不是中國傳統的 コ語 中國古典並不是那麼熟悉,使得佛經的語言比較接近 當時周邊的語言狀況,包括語音的、語法的和詞彙的 .對於研究漢語流變的學者來說,他們逐漸發現要研究漢 語在歷史上真正流變的情況,與其求助本土性的文獻 如打開佛教的大藏經,裡面保存很多語言資料, 包括語音 的、語法的和詞彙的。

比如,禪宗的語錄大體上反應了那個時代的真正語言狀況,不像唐宋八大家的文字,它們並不見得能夠實際反應當時的語言狀況。這是漢譯佛典或是漢文佛典被重視的原因。

比如,「僧伽 sangha」用的是「伽」,而「釋迦 śākya」則用「迦」。從漢語保存的譯音推測它大 概是譯自那個音。漢語保存了一些資料可以讓人 進一步透過漢語本身音韻的理解,推測出當年它 用這個漢音來描寫的梵文是哪一個;如果有漢語 音韻的知識就掌握了更有利的一種工具,可以對 保存在佛典裡的音譯詞進行比較正確的環原。具 備了漢語音韻的知識,就可以讓這些音譯詞說 話,表明它們的身份到底是從梵文環是從俗語來 的。從梵文或從俗語來代表什麼意思?



- 5. 幫助佛經翻譯演變史的研究
- 6. 推究佛經在流傳中的增補過程
- 7. 探討梵本與漢譯之間的置換規則

## 參考資料

- 辛島靜態:〈關於漢譯佛典的研究—語言、方法及文獻學問題〉(「世界佛教論壇」網站)
- 徐梵澄:〈梵文研究在歐西〉,《徐梵澄集》,北京:中國社會科學出版社,2001。
- 萬金川、黃國清:〈漢譯佛典在世界佛教的重要性〉, 《福嚴會訊》,第四期,2004年10月。
- 周一良:〈中國的梵文研究〉,《周一良集》。
- 朱慶之:〈漢譯佛典中的"所V式"被動句及其來源〉, 《古漢語研究》,湖南師範大學,1995年第1期。
- 渡邊海旭:〈佛教梵語聖典概觀〉,《現代佛學大系》四三,彌勒出版社。
- Pierre-Sylvain Filliozat, The Sanskrit Language: An Overview, Varanasi: Indica Books, 2000.