# 從巴利語系佛教說到今菩薩行

二千零八年於多倫多 ——民二十九年在漢藏教理院講——

- 一 從歷史的觀點否定南傳北傳的名稱
  - 甲 阿育王的傳播佛教是向四方發展的
  - 乙 北傳的有小乘而南傳的亦有大乘
- 二 巴利語系佛教確立的推測
  - 甲 巴利語三藏編集者和其文體的遞邅
  - 乙 巴利語是印度大眾化通俗化的語言
  - 丙 梵語巴利語是印錫等地各種語文的主源
  - 丁 南方佛教由複雜轉變為單純的推測
  - 戊 印越等地亦有巴利文佛教
- 三 錫緬泰佛教的近況
  - 甲 緬泰民眾以作僧為榮的風氣
  - 乙 緬泰人民對佛教已漸疏遠的近因
  - 丙 六十年前的錫蘭佛教是和現在中國佛教一樣的衰敗
  - 丁 錫蘭的佛教從黑暗中走向光明的路
- 四 行為上判別的小乘大乘
  - 甲 中國是大乘教理小乘行的佛教
  - 乙 錫蘭是小乘教理大乘行的佛教
  - 丙 行為的大小乘比教的大小乘為重要
- 五 復興中國佛教應實踐今菩薩行
  - 甲 我們要實踐大乘教來行1今菩薩行
  - 乙 佛教不能和廣大的民眾疏遠
  - 丙 修今菩薩行復興中國佛教

我剛從南方的緬甸、印度、錫蘭等佛教國訪問歸來,故現在我 就從這次訪問所得的觀感上說起:

一 從歷史的觀點否定南傳北傳的名稱

佛教近年,在西洋人的研究、和日本人的承流接響中,有所謂 南傳佛教和北傳佛教的分別。前者是小乘教的傳承,後者是大乘教 的傳承。這種名稱和說法,並不是古來所有,而是近代的佛教史家 所創造。現在我覺得有加以糾正的必要,先從印度地理、歷史、風 尚種種的觀點上,來指出它錯誤:

甲 阿育王的傳播佛教是向四方發展的

考究釋迦佛教是生於中印度。到了阿育王時代,才普遍地傳播 於整個的五印度。同時并向印度以南的錫蘭及南洋群島,東鄰的緬、 滇,北方的新疆,西方的波斯,西北的阿富汗。并輾轉由亞西以及 歐東,亦曾有佛教傳入。東北的中國,例如秦始皇時曾有、室利防 等來華傳法的傳說。四方平均的發展,傳播到全亞的海陸。但後來因各方環境的種種關係,波斯、阿富汗、新疆、爪哇,乃至印度本土等處的佛教趨於消滅。而阿育王後的印度,和傳布中國、西藏等地的佛教,發生種種沿革改變,另成別種的風尚宗派,使阿育王原傳的佛教發生變化。唯有錫、緬等地能夠保持阿育王時代、傳去的佛教而得生存發展,所以到現在還保守著上座部佛教的原狀。故從歷史上看來,阿育王時代的佛教,是向東西南北同樣的發展傳播,並非局限於南傳錫蘭,這是無所容疑的。故南傳小乘、北傳大乘的名稱的錯誤,是不用說了。

# 乙 北傳的有小乘而南傳的亦有大乘

其次、北印度的迦濕彌羅國——現在的克什米爾,是小乘薩婆 多部——一切有部——的大本營,它是小乘最發達的地方,從歷史 的記載和地理上的位置看來,北傳佛教——北印度或印度以北所流 傳的佛教——亦有小乘,是可斷言。空宗的龍樹菩薩,雖然是中印 度人,而他的繼承者——提婆菩薩,卻是南印度的,所以空宗比較 盛行南印度。大乘密宗的咒典,據說就是龍樹菩薩、在南印度的鐵 塔中開發出來。禪宗在中國,亦有「南天竺一乘宗」名稱的;而達 磨初祖是從南印度出發,航海到廣州,經金陵而轉去嵩山少林寺面 壁。中國翻譯密典最多的不空三藏,曾有一個時期住錫蘭數年,研 究大乘顯密的教義。密宗在南洋群島曾有過相當的勢力。唐以後因 回教的侵入,佛教因而滅亡,遂成為回教的教區。爪哇、婆羅洲等 處,現在尚多佛教的古蹟,該項古蹟大約是中國晚唐前後,南印度 密宗盛行傳播至此的遺物。故從這種種關係上說來,南方——南印 度及南洋佛教——不獨是傳的小乘教,且曾傳有大乘空宗、禪宗、 密宗。尤其是中國如法顯、義淨等久住錫蘭,來自南印度南洋的高 僧, 更是多不勝計。所以中國的佛教, 從南方來的決不減於北方所 傳的。我們從歷史的觀察, 把南北二傳的佛教打量了一遍, 知道所 謂南傳佛教是小乘,北傳佛教是大乘,這種的名稱是不正確的。不 過在阿育王時代所傳的佛教到錫、緬後,能繼續保存著原狀,其餘 各地方或改變了,或滅亡了;或因在時間上不是阿育王時代所傳去, 故另成小、大、顯、密複雜的佛教。所以,這在流傳的時間上或有 關係,絕對不是地理上的有南傳北傳。

# 二 巴利語系佛教確立的推測

錫蘭位於印度的南方,緬甸、泰國位於印度的東南方,這南方的佛教是為巴利語三藏的佛教。這在他們自己稱是上座部的佛教,亦就是迦葉、阿難傳下的正統派的佛教。

### 甲 巴利語三藏編集者和其文體的遞邅

巴利語的原來文體久已失傳;現在流傳的巴利語三藏,是將巴利語用錫蘭字母拼成的,所以應該稱為「巴利語三藏」。這種巴利語三藏的編定者,是和我國法顯法師同時的覺音尊者。他是印度人, 法顯法師在錫蘭留學,尊者同時亦在該處弘法。他編定巴利語三藏, 造有清淨道論,對巴利語三藏都加以詳細的解釋,以成立它組織的體系。後人奉此論為研究巴利語佛教必讀的要典。巴利語三藏經律論的內容和分量,重要的除多了一部清淨道論外,其他的部份大致和我國所有的四阿含經,四分律,六足論等相同。巴利語三藏,以前用錫蘭文寫成,後來亦用緬甸或泰國文寫的。現在已有英文寫成的,不過還是以錫蘭文的為本。

### 乙 巴利語是印度大眾化通俗化的語言

巴利語是印度大眾化通俗化的語言。梵文如我國的文言文,巴利文等於我國的語體文。而佛陀當時運用巴利語向群眾說教,不外是用印度最通用的語言,使高深的佛理,個個都可以聽得懂; 迦葉、阿難的結集以至阿育王時、大德們的傳教都用巴利語,亦不外如此。所以我們現在利用語體文作宣傳的工具,不失為契機的一種方法。近六十年,印度已有人注意到全國語文統一的問題,波羅奈有一個全國語文統一學會,他們很想把興都語成為國語。據說: 興都語和巴利語頗為相近,而巴利語和梵語亦相去不遠。為了適應時代的需求,我們知道巴利語在印、錫、緬等地是何等重要。

### 丙 梵語巴利語為印錫等地各種語文的主源

印度的語言文字雖然很多,但大多是梵語、巴利語的支流,所以可代表印度語。就是錫、緬、暹及西藏、尼泊爾、中國邊境擺夷的語言文字,亦都是從梵語、巴利語演變而成的。故可稱梵語巴利語是由遠東流布近東多種語言文字的主源。故在近東如緬、泰、藏等地的文化,可名它是印度語系的文化;而在錫、緬、泰等地的佛教,亦可稱它是巴利語系的佛教。

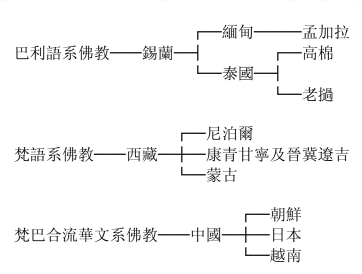
### 丁 南方佛教由複雜變轉為單純的推測

在錫蘭的佛教徒,他們只承認阿育王傳去,而由覺音尊者所編集單純的巴利語三藏佛教。而事實上現在錫、緬、泰除了巴利語三藏佛教外,亦是沒有其他佛教的留傳。但我們根據歷史的觀察,錫蘭和南洋的佛教,確是曾經一度有大乘顯、密、空、禪各宗的傳行,並不是如現在這麼單純的小乘三藏。至於錫蘭及南洋為什麼會從小、大、顯、密分流的佛教,南印度及南洋變為消滅,錫蘭變為現在的純小乘呢?這個問題,尚難在歷史上得到確據的說明,我們只能從推測得來:在錫蘭的佛教,大概曾經一個時期,由於有力的國王,因篤信覺音尊者編定的巴利語三藏,故決定巴利語三藏為佛教的正統。其他的小乘派及大乘顯、密、空、有等宗派,概加以抑制或排斥,所以便成為現在極單純的、巴利語系的小乘三藏。錫蘭經此有力的弘揚而確定後,緬甸亦受影響,隨而確定。泰國因建國較遲,故佛教的傳亦隨錫、緬而入,亦同是傳承覺音尊者的巴利語系佛教。

#### 戊 印越等地亦有巴利文佛教

現在巴利語系的佛教,極明顯的傳播地點是錫、緬、泰三地;可是亦旁兼傳佈於印度、越南等地。很多人以為印度現在已經沒有佛教,縱然有的亦不外是由錫、緬佛教士的反哺。我這次親自到印

度,受過加爾各答的孟加拉省佛教會的開會歡迎,才發現這是一種錯誤:原來孟加拉省和緬甸毗連的山岳地帶,佛教很盛行——(該省一般的宗教信仰,回教佔第一位、佛教第二、印度教第三、基督教第四)——。近已依巴利語把經律二藏譯成孟加拉語,論藏尚未譯成。它所傳的佛教,完全和緬甸相同。孟加拉的能夠把佛教保全,大概因和緬境毗鄰,或因僻居山區,古時印度教、回教的勢力、不能深入去摧滅佛教的關係。其他如雲南邊界的擺夷,亦是傳巴利語的佛教。越南在法國統治下的五國聯邦,南中北三國為中文系的佛教;而高棉、老撾二國的佛教,亦是屬於巴利語系的。由是我們可以知道巴利語系佛教的教區。現在可定稱巴利語系佛教,梵語系佛教,梵巴合流華文系佛教。並把這三系佛教的教區布列如下:



- 三 錫緬暹佛教的近況
- 甲 緬泰民眾以作僧為榮的風氣

現在錫、緬、泰佛教的狀況如何?我想都是大家願意知道的!緬甸和泰國,不特以佛教為國教,同時以佛教為全國唯一的文化。歷代帝王都篤信佛教,以興建寺院,供養僧寶為榮,所以養成了為僧是榮的風氣。一般人民,都很願意送他們的子弟去出家,縱然不出家,亦要送入寺院受佛教的教育。所以日常生活習慣的軌則,個人的道德行為,都以佛教為依歸。一切的一切都離不了佛教,正如中國人從前、稍能讀書的子弟都拜過孔夫子一樣。而能夠出家的,有如攷中了秀才,入了學一樣。他們所以樂意送子弟去做「和尚」,也許就是基於「揚名聲,顯父母」的觀念吧!聽說緬、泰有不為僧無人嫁的風俗,出家為僧在緬、泰的狂熱,由此可以想像了。不過他們出家的時間,並不限定是終身的,出家後數月或數年,都可以如法捨戒還俗。錫蘭雖然同是以佛教為國教,為民族文化,對於出家亦很重視,但不像緬、泰那麼普遍,而沒有提倡捨戒還俗的風氣。因為他們認為出家是極高尚的,如果一旦還了俗、就會被人輕視了。這是錫蘭的人民不濫於出家、和不輕易還俗的關係。故一般知識的

水準, 比緬、泰較為提高的。

# 乙 緬泰人民對佛教已漸疏遠的近因

近來緬、泰的佛教,有著很大的變化,和伏著很大的危機。緬甸是英國的殖民地,泰國和我國一樣受了歐美文明的影響。他們貴族派遣弟子去西洋留學,以適應現代的需求,而取得高尚的地位。所以脫離了僧寺的關係,另設學校的教育,這類學校所養成的青年,每對佛教的信念發生搖動的。由於這種原因,少年多數已漸漸和佛教疏遠,不像從前那麼尊重的熱烈。從這點看來,緬、泰佛教,如果沒有相當適應時代性、環境性的革興辦法,和有大人物出來支持,那前途實在極為危險!

# 丙 六十年前的錫蘭佛教是和現在中國佛教一樣的衰敗

錫蘭和泰、緬的佛教,從來就有它不同點,現在更有很多差別的地方。大家都知道,近百年來,殖民地很多,海岸線據點更廣長,要首推英國了。但是海上的霸王,英國以前有荷蘭,荷蘭以前有西班牙,西班牙前亦有葡萄牙。現在葡國轄下的澳門,就是中國明代的外人居留地,所以葡萄牙在海外的勢力是最早發展的。在我國明末的時候,錫蘭曾受葡萄牙的侵佔,佛教大受破壞,僧眾逃散各方,至今尚遺有葡人毀佛的痕跡。葡人退出錫蘭後,僧眾為傳持戒統到緬、泰求法受戒,以傳回被毀的佛教歸國。現在錫蘭僧遂分成了緬甸派和泰國派——這是戒派,不是法派。英人統治錫蘭後,佛教亦受到極大的打擊。天主教既隨葡人來錫於前,復有基督教跟著英人侵入在後,錫蘭佛教受這外教的重重壓迫下,遂失去領導文化教育的高尚地位。當時那種衰敗的情況,實不亞於清末民初中國佛教的現狀。

### 丁 錫蘭的佛教從黑暗中走向光明的路

黑暗的背面就是光明!我們能夠從黑暗中掙扎出來,就可走上 了光明的路。近五六十年來的錫蘭,因為產生了幾位道高德重的大 德,和有力的護法居士,黑暗衰頹的佛教,已走上光明復興的路了。 他們抓著了錫蘭佛教衰敗的癥點,竭力提倡適應現代化的佛教,興 辦僧眾教育,灌輸僧眾一般的常識,以作國際宣傳和學校教師的方 便。這種朝氣蓬勃的現象, 我對於錫蘭的佛教前途, 覺得有無窮的 希望! 在錫蘭, 已有幾所巴利文系的佛教學院。最大的是達磨波羅 和一高僧所創辦的;另一所是現今錫蘭首相和一高僧辦的。另有一 佛教通神學會——初為一美國佛徒所辦——,極力倡辦教育,在它 主持下的學校,每校自幼稚園到高等專門,從百人至數千人,已有 三四百所。校名都富有佛教的含義,如名法王學校,阿難陀學校等。 校中除教授普通學科外,並灌輸佛教一般的常識,訓練日常的佛教 信仰儀規,期望提高人民對佛教的信仰。佛教青年會更注力於改進 鄉村建設;摩訶菩提會亦提倡慈善事業和工業——如醫院紡織廠等 -及廣設國際宣傳機關。巴利文系的佛教教育,已遍佈於錫蘭。 在哥倫布我曾見過兩所各有七八百名學生的學校,並且還有幾個中

國的學僧。以錫蘭的人口和面積來說,可以說是希有難得了!因為錫蘭佛教的細胞,佈滿了社會各個階層,大有上自首長,下至庶民,沒有不「信受奉行」的情況。現在的內閣總理,即為佛教青年會的會長;衛生部長,即為佛教通神學會的會長。所以對於社會事業,都居於領導的聯合地位。摩訶菩提會,於對外即注重國際宣傳,於國內更提高人民文化的水準,興辦社會慈善事業,改良農村經濟生產。這一切的一切,都適應著現代社會需求。故官民對僧人恭敬,對佛教普遍信仰。從錫蘭僧眾清淨的提高化,佛教的大眾化、利他化的趨勢去觀察,我覺得錫蘭的佛教前途比緬、泰較為穩妥。這因為已能夠和現代社會需要打成一片的關係。緬、泰如果還是「滯在舊制度」保守不前,不肯學習錫蘭佛教改進的方法,那末、不久的將來,大有走上衰滅的路可能性了。

# 四 行為上判別的小乘大乘

甲 中國是大乘教理小乘行的佛教

把錫、緬、泰等地佛教的近狀、大略地說過了。在這裡使我起 了一點感想:我們平常說中國、西藏和日本流行的是大乘佛教,錫、 緬、泰等地流行的是小乘佛教,這單是在教理上的判別。而在大小 乘的實踐實行上,卻使我得到相反的認識。日本和西藏的佛教,都 有他適應當地環境需要的發展,我們暫且不去談它,今且就中國佛 教來談吧。中國佛教所說的是大乘理論,但是不能把它實踐起來, 不能把大乘的精神表現在行為上。我國的佛徒——包括出家在家的 四眾——都是偏向於自修自了,大乘的經論,雖有很多人在提倡和 弘揚,但所提倡所弘揚的、亦不外是自修自了的法門。這種說大乘 教,行小乘行的現象,在中國是普遍地存在。如出家眾的參禪念佛 者,固然為的是自修自了,即在家的信眾亦是偏重自修自了的傾向。 他們都以為學了佛就不要做人那麼煩, 甚麼事都心存消極不願意幹, 更有很多人以為學佛做「了此殘生」的尾間。他們都說把國家社會、 家庭一切的俗務都放下,才可以進入佛教修行。這種不正確的思想, 已經深印在每個人民的心坎中。這種錯覺是復興佛教的障礙物,是 歪曲了大乘佛教的真義。所以我們可以說:中國所說的雖是大乘教, 但所修的卻是小乘行。

# 乙 錫蘭是小乘教理大乘行的佛教

錫蘭、緬甸、泰國同是傳的小乘教理。而他們都能化民成俗,使人民學三皈五戒、人天善法,舉國信行,佛教成為人民的宗教。但可惜緬甸和泰國的佛教,還是依賴於帝王提倡維護的遺制;或歷來崇佛的風尚習慣有關係的。如果日久沒有了外護的力量,它自身失去了支撐的憑藉,或將趨於衰敗的途徑。所以緬、泰佛教還有它的缺點存在,我們亦暫置不談,現在單就錫蘭的佛教來說。錫蘭的佛教四眾弟子——七眾中他們沒有沙彌尼、式叉摩那尼、比丘尼,故僅有比丘、沙彌、優婆塞、優婆夷四眾——,對內即深研教理,篤行戒律;不特緬、泰等地的教徒、欲求深造的要到錫蘭留學,就

是世界各國研究巴利語系佛教的學者,亦無不蒞臨這佛國研討。對 外則廣作社會慈善、文化、教育宣傳等事業,以利益國家社會乃至 世界人群,表現佛教慈悲博愛的精神。所以他們所說雖是小乘教, 但所修的卻是大乘行。

緬甸和泰國的小乘佛教,單是供奉釋迦世尊的塑像。在錫蘭除了供有釋尊外,並都供有菩提薩埵筏—彌勒菩薩聖像,這亦可為他們接近大乘行的暗示和表現。他們並有多處僧俗教徒領袖,曾表示願學習中國大乘理論。

# 丙 行為的大小乘比教的大小乘為重要

從行的方面說,大乘行不外六度、四攝。六度的第一度,四攝的第一攝,同是布施。六度是自他兼利,四攝就專為利他。兼利利他就是大乘菩薩行。錫蘭佛教所盛行所表現的,沒有不是兼利利他的佛教——如僧眾律儀嚴淨,聞思精進,通神學會等團體的濟世工作,正是合於大乘行的條件。所以我認為說錫蘭的佛教是小乘極為不當,錫蘭應該是小乘教大乘行的佛教;和中國大乘教小乘行的佛教適得相反。同時、我還以為大小乘的分野,不應單在教理上著眼,從實際的行為表現上來分別,更為重要。

# 五 復興中國佛教應實踐今菩薩行

#### 甲 我們要實踐大乘教來幹今菩薩行

從錫、緬等地的佛教,回顧到中國的佛教,我認為中國佛教衰敗的原因固然很多,而最大的病源是空談大乘,不重實行,行為和教理完全脫離關係。所以革興中國佛教,要洗除教徒好尚空談的習慣,使理論浸入實驗的民眾化。以現社會實在的情形和需要來說,今後我國的佛教徒,要從大乘佛教的理論上,向國家民族、世界人類實際地去體驗修學。這大乘理論的實踐行動,即所說「菩薩行」。而這菩薩行要能夠適應、今時今地今人的實際需要,故亦可以名為「今菩薩行」。以簡別向來只唱高調,名不符實的「菩薩行」。今菩薩行的實行者,要養成高尚的道德和品格,精博優良的佛學和科學知識,參加社會各部門的工作——如出家眾可參加文化界、教育、慈善界等工作,在家眾對政治界、軍事界、實業界、金融界、勞動界……都去參加——,使國家社會民眾都得佛教徒的利益。佛教的細胞散佈於社會每個階層,全不和國家社會民眾疏遠分隔。

### 乙 佛教不能和廣大的民眾疏遠

佛教和民眾,如樹木和土地。樹木藉著土地支持滋養,才可以生長繁榮,佛教全賴民眾的信仰,才可以存在興盛。如果佛教失了廣大群眾的信仰,就如樹木失了土地的憑藉、一樣不能生長。所以我們多作救世利人的事業,使佛教在社會每個角落裡都起了作用,方不致和民眾疏遠。令他們因此對佛教、生起信仰心和擁護心。例如以一地的僧寺為教化的中心,改善人民的生活風俗習慣,提高民眾一般的教育,增加農村的生產,協助工業的發達,興辦救濟貧病的醫院、教養院等慈善事業。一地區是這樣,各地方佛教亦是一樣,

# 那佛教復興在望便不遠了!

丙 修今菩薩行復興中國佛教

在中國佛教界,早就流行了在家菩薩、出家菩薩的稱呼。如稱 新戒名新戒菩薩,受戒較久的名老菩薩。可是這些都是只尚空談、 有名無實的菩薩,不足為我們修習今菩薩行的樣本。我們應要以集 體分工、來學觀世音菩薩,為修今菩薩行的模範。誰都知道觀世音 菩薩是普門大士,又是施無畏者。他為著適應一切眾生的需求,於 一體中而現三十二應,所說應以將軍、宰官身得度的,即現將軍、 宰官身而為說法。……應以比丘、優婆塞得度的,即現此丘、優婆 塞而為說法。乃至應以童男、童女身得度的,即現童男、童女身而 為說法。他這種利生的善巧方法,是我們修今菩薩行所必要模仿的。 我們以修今菩薩行的集團為主體,每個或每組實踐、今菩薩行的份 子為應化身,去適應今時今地今人的一切需要。明顯地說:我們每 個單位分身的今菩薩行者,集體聯合起來,本著大乘菩薩的菩提心 為主因,大慈悲為根本,實踐方便為門的萬行,發揮救世無畏的精神;以集團的一體而現分工的三十二應今菩薩行。

總括一句、我們想復興中國的佛教,樹立現代的中國佛教,就 得實現整興僧寺、服務人群的今菩薩行!

> 上文譯本錄自太虛全書第十三篇 ——從巴利語系佛教說到今菩薩行——