#### 從玄鳥生產的傳說看甲骨文中「隹王」一詞

## 陳光宇 Rutgers-The State University of New Jersey

#### 一、前言

自公元1899年,<u>清</u>末學者<u>王懿榮</u>、<u>劉鶚</u>等發現甲骨文並將之溯源至河南安陽小屯之後,<u></u>史記,殷本紀中所載人物事跡才算得到地下考古資料實物的證實。十數萬片龜甲獸甲獸骨上所刻甲骨文字,以卜辭居最多,其中多有關祭祀(如用牲、擇日、排比等)及征伐。與古人所說的「國之大事,唯祀與戎」似乎頗能相驗證。甲骨文中有「隹王」一詞,其中隹字,學者多認爲是虛字或介詞,相當於現代的惟字<sup>(1)</sup>。本文試以<u>商</u>代始祖與鳥(玄鳥、鳳凰)的關係以及金文、甲骨文中的一些資料作基礎,提出關於「隹王」一詞的另外一種看法。

#### 二、商代的「鳥圖騰」

圖騰一詞自Frazer, J. G.的< Totenism and Exogomy>一書出版後,就成爲一個爭論不休的問題。本文採用 Radcliff-Brown 所下的定義:「所有這些圖騰制度中,有一件東西是共同的,在同一個社會中,不論如何分化,各分化的單位,有一個共同的趨勢,即用自然界的某種生物,或者自然界的某一部份與這單位聯繫起來,這種聯繫的形式有很多種」<sup>(2)</sup>。 按著這個定義,就先秦故籍中普遍存在玄鳥生產的的傳說,可以假設產人以玄鳥爲圖騰。玄鳥生產的傳說在故籍中有兩次的演變<sup>(3)</sup>: 先是「天命玄鳥,降而生產」(詩經:顏頌:玄鳥),演變成「玄鳥翔水,遺卵於流,娀簡拾吞,生契封產」(見負責:中候),再演變成「<u>殷契</u>母曰<u>簡狄</u>,有娀氏之女,爲帝嚳次妃。三人行浴,見玄鳥墮其卵,簡狄取吞之,

因孕生契」(見史記:殷本紀)。契在甲骨文中寫作之一,在先秦 典籍中出現的少昊、摯、騺、少峰等名字指的都是契;他是公認的 **商人始祖**,也是詩經:商頌中所稱的玄王。契與鳥的關係,還見於 左傳昭公十七年鄉子所說:「我高祖少峰擊之立也,鳳鳥適至,故 紀於鳥,爲鳥師而鳥名」。史記:殷本紀中所提到的契的父親帝譽 ,又稱太峰、太昊、夔,或者高辛。帝譽與鳥的關係也屢見於先秦 故籍,例如九章:思美人中說「帝辛之靈盛兮,遭玄鳥而致治」。 離騷中也說「鳳凰既受詒兮,恐高辛之先我」。太平御覽・帝王世 紀中說「太昊帝<u>庖犧氏</u>,風姓也」。風與鳳在甲骨文中係同一字。 胡厚宣先生說「太峰姓風,風即鳳,即是鳳鳥,在傳說中,太峰又 是東方的鳥神。乃知中國古代,散布在東方地區,有一個古老的強 大族姓,那就是兩峰,也是早期的商族。他們最顯著的特徵就是鳥 圖騰崇拜,所以在傳說中又稱爲鳥夷」。按照史記的記載的產王世 系帝嚳與契的時代大約在公元二千百年左右。古事渺茫,先秦故籍 中有關遠古的記載很是雜亂,有時甚至顯得荒誕無稽,但是蛛絲馬 跡似仍有脈絡可尋,商民族與鳥圖騰的密切關係,就故籍資料而言 ,乃不爭之實。

### 三、考古資料中的「鳥圖騰」

既然古書中普遍存在西與玄鳥的故事,在地下考古資料中,商 與玄鳥(或鳳凰、燕子)有沒有聯繫呢?徐中舒,于省吾及胡厚宣 三位先生曾經討論過這個問題。商周銅器,總稱彝器。說文彝字解 作「宗廟常器也」,在先秦故籍中常出現彝字,例如「民之秉彝, 好是懿德」(見孟子)。「故凡我造國,無從非彝」(見國語・周 語)。「其惟王勿以小民淫用非彝」(見<u>尙書:召誥</u>)。這些文句 中的彝字,確切意思爲何,自秦漢以降,學者一直沒有公論,徐中 舒先生認爲彝即是一種鳥圖騰。彝字在西代寫作。,形如兩手執

鳥。<u>商周祭</u>祀的禮器稱作彝,就是因爲彝字象徵了商族的圖騰<sup>(5)</sup>。 干省吾先生提出的考古證據有二。其一,他認爲商器玄鳥婦壺中的 銘文(見圖一)即是圖騰符號,證明做器者爲玄鳥圖騰後裔。其二 ,他舉甲骨卜辭中一文「囚辰王卜,在兮貞,發毓切,王四曰吉, 在三月」(見<u>股虛畫製前編2·11·3)爲例</u>,認爲發即娀,所以「 有娀氏之娀既見於殷虚卜辭,而玄鳥爲圖黱又見於商代金文,這是 文學記錄已與地下史料得到了交驗互證」(6)。 胡厚官先生提出的 主要論證是商代先公遠祖一位重要人物王亥在甲骨文中經常與鳥字 一起出現成爲複合字(見圖二)(4,7)。 王亥在商史上似乎處關鍵 地位。他是商代所謂先公近祖上甲微的父親,上甲微是史記以及卜 辭中第一位以干支爲名(或廟號)的商王。在先秦故籍中,王亥是 以文化英雄而目出現的人,特別是有關王亥牧牛的傳說隱隱暗示王 亥可能是畜牧業的創始人(8),所以王國維先生說 :「然則王亥祀 典之隆,亦以其爲制作之聖人,非徒以其爲先祖」。看到甲骨文中 所寫的王亥名字(見圖二)如 六,不由得令人想起山海經:太荒 東經上說的「有人曰王亥,兩手操鳥」,圖二中與亥(弓)字相連 的鳥字到武乙時代(約當西元前1,195年左右)已經簡化成冬字即 今天的「隹」字。

#### 四、釋「隹王」

帝乙征討人方之事。器是在帝乙第十五年作的,形日是一個特定的 行形祭的日子(12)。 斝上銘文記載了帝乙賜小臣邑貝十朋(朋是計 量貝幣的單位)。器是在帝乙六年四月肜日製作的。商代末年的祭 典, 五種祭祀, 调而復始, 一祀恰爲一年, 所以稱年爲祀。卜辭的 例子尤多,例如帝乙時代卜辭。

「癸未王卜貞,彭,彡日,自上甲至於多后,衣,无岁自毗, 在四月, 住王二祀(前・2・27・7, 見圖五)。

「癸巳王卜貞,旬天四大,王乩曰吉,在六月甲午,乡羌甲, **住王三祀」 (續1・23・5,見圖**云)。

這兩片均是祭祀卜辭,**暫**,,<br/>
。<br/>
,<br/>
衣均爲祭名,前者從上甲微祭 起,後者卜旬(旬無禍)及 祭羌甲。這樣的祭祀卜辭在殷代末期 幾乎沒有例外的都記有「隹王幾祀」之文,對殷代歷法的重建工作 ,頗有助益(12)。

「隹王幾祀」中的隹字,李孝定先生在甲骨文集釋一書中說「 按說文「隹,鳥之短尾總名也,象形」,契文隹字均假爲語詞之唯 舆金文同,古文從鳥,從隹,每不分,篆文亦往往如此,二者古蓋 爲一字」<sup>(13)</sup>,羅振玉在增訂殷虛書契考釋一書中說,「卜辭中語 詞之惟,唯諾之唯與短尾之隹同爲一字,古金文亦然,然卜辭中己 有从口之唯亦僅一見耳,又卜辭中隹與鳥不分,故隹字多作鳥形, 許書隹部諸字亦多云籀文从鳥,蓋隹鳥古本一字筆畫有繁簡耳,許 (惟)以隹爲短尾鳥之總名,鳥爲長尾禽之總名,然鳥尾長者莫如 雉與雞而並**从**隹,尾之短者莫如鶴鷺鳧鴻,而均**从**鳥,可知強分之 未爲得矣」。事實上隹與鳥之同爲一字在甲骨文中最爲明顯,按照 甲骨斷代的標準, 住字的演化如下(7):

(祖庚、祖甲期) (廩辛期)

ዺዄ፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟

(康丁期)

乙期)

雖說, 住鳥同爲一字, 對於「隹王」一詞中的隹字一般學者多認爲是語助詞或虛字, 與維、惟、唯相通。除了有發語詞的作用外, 無特殊意義(1,13)。

本文就<u>商</u>王室與鳥圖騰的關係,提出另外一種看法。我認爲<u>殷</u> 西時代所用「隹王」一詞中的隹字就是鳥圖騰符號。「隹王」是一 複合詞,其中的隹不是虚字。金文及甲骨文中用「隹王」一詞,目 的在強調<u>商</u>王室與 《(隹)的關係。<u>詩經:</u> <u>商頌</u>說「天命玄鳥, 降而生商」,又<u>預頌:長發</u>有「玄王桓撥」。「隹王」一詞的用意 同稱契爲玄王一樣,都是淵源於玄鳥生商之傳說。筆者提出這看法 的論證主要有五,列述如下:

- (一)大量先<u>秦</u>史籍資料顯示<u>商</u>王室與鳥圖騰有密切關係,詳見 第二節之論述。
- (二) <u>商</u>代金文及卜辭中,「隹王」一詞,並不只限於紀年號用。例如前引犧尊銘文中有「隹王來征人方」一句。卜辭德·3·18·4有「癸卯卜貞,王旬無畎,在五月,在 師,隹王來正<u>人方</u>」。又卜辭後上18·6有「癸未,王卜在涅貞,旬無禍,王乩曰弘吉 ,在三月,甲申祭小甲宣大甲,隹王來正<u>五方</u>」。正<u>人方或盂方</u>,即是征伐這些方國。如果直接說「王來正<u>人方</u>」,意思也是同樣清楚,但是在「王」字上面加一個「隹」(全)這個與商王室有密切關係的鳥圖騰符號,似乎更有「鷹揚牧野,旌旗飛揚」的味道。古人說「國之大事,唯祀與戎」。在王室的大祭典時,記之以「隹王幾祀」,在王師征伐四方時,記之以「隹王來征」,不正是爲「國之大事,唯祀與戎」這句話,作了最好的註腳嗎?
- (三)今人稱古書中某字爲虚字時,有兩種可能性。一是其確實爲語助詞,例如卜辭中「我受佑,不我其受佑?」另的「其」字。另一種可能性,是該字原義已隱晦,但是以該字爲虚詞,並不影響文句通讀,積習一久,遂以該字爲虛詞矣。「隹王來征」,「隹王幾祀」中的「隹」字作虛字不影響文句通讀。正如<u>胡厚宜</u>先生舉的

<u>殷商</u>時代,語言質樸,非不得己,大概不會隨便使用虛字的。 以「隹王」之隹爲虛字,未免無視於<u>商</u>王室與鳥圖騰「隹」的密切 關係。

(四)商代銅器隹父癸尊<sup>(14)</sup>,其上銘文乃「隹父癸」,字作雙 釣極爲挺秀(見圖七)。隹字在此銘文位置正是表示族徽之處。隹 是商代的族徽<sup>(15)</sup>,此銅器上所用隹字絕不可能是虛字。卜辭中除 了時王的王前常冠有隹字外,<u>商</u>代許多人物的名字前面也冠有隹字 ,粗略估計,有如下諸人<sup>(16)</sup>:

祖丁、父乙、多妣、黄尹、 戊、咸戊、祖庚、羌甲、南庚、 妣甲、妣癸、兄丁、妣已、虎甲、祖戊、父丁、兄已、大庚、王亥 、妣乙、岳。

這些人物,或爲先公,先王,或爲殷王,殷后,或爲名臣,重威,均與殷王室有密切關係,他們的名字前可以冠之以隹字,當不是偶然現象。這些人物中只有王亥與隹相連的例子曾被胡厚宣先生提出討論。主要可能是因爲王亥在商史中的關鍵地位。趙代在銅器銘文及甲骨卜辭上用「隹王」(《本本)來代表時王,除強調西族的鳥圖騰外,可能還有以壯觀膽的用意。王(本本)字上面冠以隹(《《》字,不禁令人想起古埃及法老王(Pharaoh)的複合王冠中代表上埃及的白王冠(white crown)上的巨蛇(見圖八)。巨蛇與埃及重要的諸神有關(17)。法老王在祭祀所戴王冠及征戰所戴戰冠上均

有栩栩如生的巨蛇。一方面表示王室的淵源,一方面可能也有揚威 壯勢的作用。

(五)「隹王幾祀」的用法,到園代漸爲少用。但是「隹某年某月」的用法,甚爲普遍,例如史頌鼎,銘文起句爲「隹三年五月,既死霸,甲戍,王在周康邵宮・・・」,克簋銘文起句爲「隹一至八年,十又二月初吉,庚寅,王在周康穆宮・・・」。「隹」字在這些銘文中的用法,可能不同於國代。尤有進者,在周原鳳雖所出早周甲骨片尚不見「隹王」一詞,但是固代甲骨刻辭有如下文句:「隹十月既死(霸),亡咎(18)與前面所引園代金文文句相似。所以「隹」字作爲發語詞的虛字用,在固代,大概是可以肯定的。「隹」字作爲發語詞,極有可能是從「隹王」一詞演化而來。孔子說「殷因於夏禮,所損益可知也,周因於殷禮,所損益可知也。所以即使周人祖先的圖騰與商族不同,周代延用一些商代的「政治術語」也不是不可能的事。在這演化過程中,「隹王」漸漸失去揚威壯勢之意,遂簡化而成「隹」,作爲發語之用。

#### 五、結論

甲骨文同<u>國</u>代金文,是目前所知最古的漢字。雖然它們已脫離了文字發展的原始階段,甲骨文字的造形,仍饒有古意,頗能透露三千年前<u>國</u>人生活的許多文化層面。本文試圖從有關<u>國</u>代鳥圖騰傳說的角度來討論甲骨文及金文上所見「隹王」一詞可能的含意。「隹」字在甲骨文及金文中與「鳥」字無異。在甲骨文中「隹」字除了與時王相連外,還常與<u>股</u>代先先公名臣的廟號名字相連,這種現象可能與玄鳥生商的傳說有密切關係。所以筆者建議「隹王」一詞中的「隹」原係<u>國</u>代鳥圖騰符號。

#### 參考資料

- (1)韓耀隆, 中國文字, 1972年, 43期。
- (2)Radcliff-Brown, A. R. "The Sociology Theory of Totemism", 1929. reprinted in "Structure and Function in Primitive Society" 1952, pp. 117-132.
- (3)李宗侗,<u>中國古代社會</u>史,1954年,第88頁,中華文化出版事業委員會。
- (4)胡厚宣, \*甲骨文商族鳥圖騰的遺跡 \* ,歷史論叢,1963年, 第一輯,121-159頁。
- (5)徐中舒, "說彝" 圖畫季刊, 1941年, 新第3卷, 第3, 4期。
- (6)于省吾, "略論圖騰起源及夏商圖騰" 歷史研究,1959年,第 11期。
- (7)胡厚宜, \*甲骨文所見商族鳥圖騰的新證據 \* <u>玄</u>物,1977年第 2期,第84-87頁。
- (8) 張光直, "談王亥與伊尹的祭日並再論殷商王制" 史央研究院 民族研究所集刊,1973年,第35期,第111—127頁。
- (9)王國維, "殷卜辭中所見先公先王考" 觀堂集林,1925年,第 9卷。
- (10)殷文存上,26.7。
- (11)陶齋吉金錄,2.32。
- (12)董作賓,殷曆譜,1945年。
- (13)李孝定,甲骨文字集釋,1965年第4卷,第1249-1251頁。
- (14)殷文存,卷5第22頁。
- (15)張光直、李光周、李卉、張充和,<u>頹周黃銅器與銘文的綜合</u>研 究。
- (16) 島邦男,殷虛上辭綜類,1967年,第229頁。
- (17)Casson, L. Ancient Egypt, 1965, pp. 73-74, Time Inc.





**資** (虚 738)



(寧 1.141,京 3926,掇 455)



(京都人 3047) (安明2309)

圖二·甲骨文中所見王亥名字的寫法

王一記え本多の 冬年本里りオ多 :一中所外 我多王介記多〇十三日日

王各家

圖三・殷小臣艅犧尊銘文

圖四·殷小臣邑斝銘文

谷早王须二 臣 呂

拜用也含

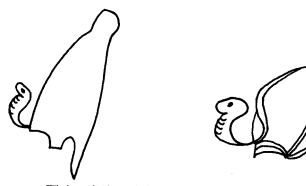
十三日多五三元 至于多名分比老的 **冬米王→段彭彡○** -⊞ 王国自士 十介四十 谷中田ヶ田ひと 我 美王三記

圖五·殷商卜辭

圖六・殷商ト辭



圖七・隹父癸尊銘文



圖八·古埃及法老王的王冠(左)及戰冠(右)

# ZHUI WANG (隹 王 ) IN ORACLE BONE LANGUAGE: POSSIBLE RELATIONSHIP TO THE BIRD TOTEM OF SHANG DYNASTY

#### Kuang Yu Chen

Rutgers-The State University of New Jersey

The use of 隹 (zhui) + noun (e.g. 隹 王 + date of the year, month) in Oracle Bone Language during Shang Dynasty (ca 1,700-1,100 BC) has persisted down to the classical period of Chou Dynasty (ca 1,100-220 BC). The meaning of 隹 in such context is thought to be equivalent to 椎 or 惟 used in classical Chinese of later period. Thus, although 隹 by itself is defined as birds with short tail, when it is combined with a noun in Shang-Chou texts, it may serve as (i) a functional particle to initiate a phrase, (ii) an interrogative particle to initiate a question, or (iii) a verbal (copulative) term meaning to be. For example, 隹 王十 祀 is generally thought to mean: "It is the tenth year of the King."

It is proposed in this paper that the word 隹 in 隹 王 (zhui wang) retains its original meaning, namely, bird, and that the term 隹 王 (zhui wang) symbolizes the close association of Shang Kings with their mythical (or totemical) ancestors, the swallow bird (玄 鳥). Thus, 隹 王 (zhui wang) literally means: "This King of the Bird Descendant."

Archeological evidence, including oracle bone inscriptions and bronze inscriptions and classical textual materials, are presented in the paper to support this hypothesis.