

# تفسير شريف صنف دوازدهم





# سرود ملي

داعزت دهرافغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د بلوڅو د ازبکو د ترکمنو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د تورې کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هـزاره وو ورسره عرب، گوجر دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيـواد به تل ځليږي په سـينه کې د آسـيا به نوم د حق مـو دی رهبر نوم د حق مـو دی رهبر





# تفسير شريف

صنف دوازدهم

سال چاپ: ۱۳۹۸ ه .ش.

#### مشخصاتكتاب

مضمون: تفسير

مؤلفان: گروه مؤلفان کتابهای درسی دیپارتمنت تعلیم و تربیهٔ اسلامی نصاب تعلیمی و پراستاران: اعضای دییارتمنت ویراستاری و ایدیت زبان دری

صنف: دوازدهم

زبان متن: دری

انکشاف دهنده: ریاست عمومی انکشاف نصاب تعلیمی و تالیف کتب درسی

ناشر: ریاست ارتباط و آگاهی عامهٔ وزارت معارف

سال چاپ: ۱۳۹۸ هجری شمسی

مکان چاپ: کابل

چاپخانه:

ایمیل آدرس: curriculum@moe.gov.af

\_\_\_\_\_

حق طبع، توزیع و فروش کتابهای درسی برای وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان محفوظ است. خرید و فروش آن در بازار ممنوع بوده و با متخلفان برخورد قانونی صورت می گیرد.

#### پیام وزیر معارف

#### اقرأ باسم ربك

سپاس و حمد بیکران آفریدگار یکتایی را که بر ما هستی بخشید و ما را از نعمت بزرگ خواندن و نوشتن برخوردار ساخت، و درود بیپایان بر رسول خاتم – حضرت محمد مصطفی ﷺ که نخستین پیام الهی بر ایشان «خواندن» است.

چنانچه بر همه گان هویداست، سال ۱۳۹۷ خورشیدی، به نام سال معارف مسمی گردید. بدین ملحوظ نظام تعلیم و تربیت در کشور عزیز ما شاهد تحولات و تغییرات بنیادینی در عرصههای مختلف خواهد بود؛ معلم، متعلم، کتاب، مکتب، اداره و شوراهای والدین، از عناصر شش گانه و اساسی نظام معارف افغانستان به شمار می روند که در توسعه و انکشاف آموزش و پرورش کشور نقش مهمی را ایفا می نمایند. در چنین برهه سرنوشت ساز، رهبری و خانوادهٔ بزرگ معارف افغانستان، متعهد به ایجاد تحول بنیادی در روند رشد و توسعه نظام معاصر تعلیم و تربیت کشور می باشد.

از همین رو، اصلاح و انکشاف نصاب تعلیمی از اولویتهای مهم وزارت معارف پنداشته می شود. در همین راستا، توجه به کیفیت، محتوا و فرایند توزیع کتابهای درسی در مکاتب، مدارس و سایر نهادهای تعلیمی دولتی و خصوصی در صدر برنامههای وزارت معارف قرار دارد. ما باور داریم، بدون داشتن کتاب درسی با کیفیت، به اهداف پایدار تعلیمی در کشور دست نخواهیم یافت.

برای دستیابی به اهداف ذکرشده و نیل به یک نظام آموزشی کارآمد، از آموزگاران و مدرسان دلسوز و مدیران فرهیخته به عنوان تربیت کننده گان نسل آینده، در سراسر کشور احترامانه تقاضا می گردد تا در روند آموزش این کتاب درسی و انتقال محتوای آن به فرزندان عزیز ما، از هر نوع تلاشی دریغ نورزیده و در تربیت و پرورش نسل فعال و آگاه با ارزشهای دینی، ملی و تفکر انتقادی بکوشند. هر روز علاوه بر تجدید تعهد و حس مسؤولیت پذیری، با این نیت تدریس راآغاز کنند، که در آیندهٔ نزدیک شاگردان عزیز، شهر وندان مؤثر، متمدن و معماران افغانستان توسعه یافته و شکوفا خواهند شد.

همچنین از دانش آموزان خوب و دوست داشتنی به مثابه ارزشمندترین سرمایههای فردای کشور می خواهم تا از فرصتها غافل نبوده و در کمال ادب، احترام و البته کنجکاوی علمی از درس معلمان گرامی استفادهٔ بهتر کنند و خوشه چین دانش و علم استادان گرامی خود باشند.

در پایان، از تمام کارشناسان آموزشی، دانشمندان تعلیم و تربیت و همکاران فنی بخش نصاب تعلیمی کشور که در تهیه و تدوین این کتاب درسی مجدانه شبانه روز تلاش نمودند، ابراز قدردانی کرده و از بارگاه الهی برای آنها در این راه مقدس و انسانساز موفقیت استدعا دارم.

با آرزوی دستیابی به یک نظام معارف معیاری و توسعه یافته، و نیل به یک افغانستان آباد و مترقی دارای شهروندان آزاد، آگاه و مرفه.

> دكتور محمد ميرويس بلخي وزير معارف



# فهرست

| ١  | درس اول: قرآن کریم کتاب نور و هدایت       |
|----|-------------------------------------------|
| ٦  | درس دوم: ادامهٔ موضوع گذشته               |
| ١٠ | درس سوم: شوری و جایگاه آن در اسلام        |
| 14 | درس چهارم: ادامهٔ موضوع گذشته             |
| ١٨ | درس پنجم: جایگاه انبیاء                   |
| ۲۱ | درس ششم: ادامهٔ موضوع گذشته               |
| ۲٦ | درس هفتم: اسلام دین برگزیدهٔ خداوند       |
| ٣٠ | درس هشتم: ادامهٔ موضوع گذشته              |
| ۳۵ | درس نهم: ایمان به آخرت و اثر آن در زندهگی |
| ٣٨ | درس دهم: ادامهٔ موضوع گذشته               |
| ۴۲ | درس یازدهم: اعتدال و میانه روی در دین     |
| ۴٦ | درس دوازدهم: ادامهٔ موضوع گذشته           |

| ۵۳ | درس سیزدهم: جهاد در راه خدا ﷺ تجارت سودمند است    |
|----|---------------------------------------------------|
| ۵۹ | درس چهاردهم: اهمیت آگاهی از دین                   |
| ٦۴ | درس پانزدهم: تعظیم و احترام شعائر دیني            |
| ٦٧ | درس شانزدهم: ادامهٔ موضوع گذشته                   |
| ٧٠ | درس هفدهم: عدالت اجتماعی در پرتو قرآن کریم        |
| ٧۴ | درس هجدهم: ادامهٔ موضوع گذشته                     |
| ۸٠ | درس نزدهم: حرمت ریختن خون انسان                   |
| ۸۴ | درس بيستم: ادامهٔ موضوع گذشته                     |
| ۸٧ | درس بیست و یکم: حرمت تجاوز به مال و دارایی دیگران |
| ۹۳ | درس بیست و دوم: همزیستی و مدارا                   |
| 99 | درس بیست و سوم: جوانان نمونه در قرآنکریم          |

درس اول

# قرآن کریم کتاب نور و هدایت

قَالَ الله تعالى: ﴿ اللهِ كَتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بإذْنَ رَجِّمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحُمِيدِ ﴿ اللَّهَ الَّذِي لُهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَوَيْلٌ لِلْكَافَوِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدِ ﴾ [ابراهيم: ١-٢].

#### معناى كلمات

{ الله } الف، لام، راء در این آیت از جملهٔ حروف مقطعات است که معنی و تفسیر آنرا فقط خداوند و پیامبر او میدانند

{كتاب} قرآن

{ل تُخْرَج} تا بيرون آورى

{الظُّلُمَات} جمع الظلمة، تاريكيها

{النُّور} روشني

{الْعَزيز} غالب، نامى از نامهاى مبارك خداوند

{الحُّميد} ستوده شده، يكي از نامهاي خداوند

﴿وَيُّل} وای، افسوس، وادی ای در عمق جهنم

#### ترجمة أيات

این (قرآن) کتابیست که فرو فرستادیم به سوی تو (محمد) تا بیرون آری مردمان را از تاریکیها به سوی روشنی به حکم پروردگار ایشان، به سوی راه خدای غالب ستوده؛ خدایی که از آن اوست (همه) آنچه در آسمانها و زمین است؛ وای بر کافران از عذاب شدید (الهی).

#### تفسير

#### تحليل أيات

آیات متبرکهٔ این درس نخستین آیات سورهٔ ابراهیم میباشد که در مکهٔ معظمه، پیش از هجرت رسول الله به به به به منوره نازل شده است. آیت اول سوره با (الر) یعنی سه حرف الف، لام و راء آغاز گردیده، اینگونه حروف در قرآن بنام حروف مقطعات یعنی حرفهای جدا و قطع شده از

یکدیگر یاد می شوند، بیست و نه سورهٔ قرآن مجید با این حروف شروع شده است. علمای تفسیر در معنای حروف مقطعات اظهار نظرهای متفاوتی دارند؛ مگر معنای حقیقی این حروف و راز آغاز بعضی از سورههای قرآن با آنها را فقط الله متعال و پیامبر بزرگوار او می دانند و نمی توان بطور قطع و یقین درین مورد چیزی گفت.

مراد از کتاب در آیت کریمه قرآن مجید میباشد، کتاب از نامهای قرآن است که در آیات متعددی به این نام ذکر گردیده است. بکار گیری واژهٔ (کتاب) به صیغهٔ نکره دال بر منزلت بزرگ و مقام شامخ این کتاب مبارک میباشد. معنای فرو فرستادن کتاب، نزول قرآن توسط جبرئیل الطِّیِّلُا از آسمان دنیا یعنی (بیت العزة) برپیامبرﷺ است. بیرون کردن مردمان از تاریکیها بطرف روشنی، اشاره است به هدف رسالت و بعثت حضرت پیامبر اکرم الله تاریکی ها استعاره است از کفر، جهل، شرک، بدعت و سایر انحرافات و مفاسد اعتقادی و عملی. کلمهٔ (ناس) در زبان عربی به معنی مردم است، آمدن (ال) در ابتدای این کلمه دلالت به مطلق جنس انسان دارد که همه انسانها را در تمام زمان و مکان در بر میگیرد و بر جهانی بودن و جاودانهگی رسالت حضرت محمدﷺ بحیث آخرین پیامبر خدا، وجهانی بودن و جاودانه گی قرآن کریم بحیث آخرین کتاب خداوند دلالت مىنمايد. لفظ نور استعاره از ايمان، توحيد، اسلام، علم، سنت پيامبر و ساير خوبيها و فضایل اعتقادی و عملی است. برای ظلمت و تاریکی لفظ جمع؛ یعنی (الظلمات) تاریکیها و برای روشنی لفظ مفرد (النور) بکار رفته است؛ زیرا کفر انواع و راههای زیاد دارد، اما راه ایمان یعنی راه خدا و اسلام یکی است. عبارت (بإذن ربهم) دال بر أنست که بیرون کشیدن مردم از تاریکیهای كفر و شرك و مفاسد اعتقادي و عملي بواسطهٔ قرآن و رهنمايي پيامبر خاتم به حكم و امر و ارادهٔ الله متعال صورت مي گيرد. چنانچه جملهٔ مباركهٔ ﴿إِلَى صِرَاطُ الْعَزِيزِ الْحُميد ﴾ تصريح مي كند كه پیامبر با قرآن مردم را به راه خدا هدایت می کند، مراد از راه خدا همان دین و شریعت و سنن خداوند الله است. پایان آیت با ذکر دو صفت (العزیز) یعنی غالب، و (الحمید) یعنی ستوده شده، یک نوع تهدید و تذکیر برای کافران را در بر دارد تا از اصرار و استمرار بر کفر و مفاسد عملی دست بردارند.

قسمت اول آیت دوم در این درس، بیان مالکیت و قدرت مطلق و بی چون و چرای خداوند در هستی و کاینات؛ یعنی آسمانها و زمین است و قسمت دوم آیت تهدید و وعید شدید برای کافران، که در صورت اصرار بر ادامهٔ کفر و سرکشی عذاب بسیار سختی در انتظار شان خواهد بود. بکار گیری صیغهٔ نکره در کلمات (ویل)، (عذاب) و (شدید) از نظر دستور و اسلوب زبان عربی دلالت بر سختی و دردناکی عذاب آماده شده برای کافران می کند.

#### خلاصة مفهوم أيات

مفهوم اجمالی آیات مبارکهٔ فوق این است که خداوند الله دراین دو آیت متبرکه با اشاره به عظمت قرآن، با الفاظ واضح و اسلوب شیوا، هدف از نازل کردن قرآن و بعثت پیامبر را بیرون کشیدن مردم دنیا از تاریکی های کفر و انحرافات اعتقادی و مفاسد عملی به سوی نور ایمان و روشنی اسلام بیان فرموده و با اشاره به غلبه و سیطرهٔ عام و تام الله عزیز و حمید بر هستی و کاینات کافران را از نتیجه و فرجام وخیم اصرار بر کفر و سرکشی برحذر داشته است.

#### قرآن كتاب هدايت

همان طوری که در آیت گذشته تصریح شده است خداوند هم قرآن را نازل فرموده تا پیامبر همان طوری که در آیت گذشته تصریح شده است به سوی نور و روشنایی رهنمون شود، این تأکید است بر اینکه قرآن کتاب هدایت است. آیات زیادی در قرآن کریم وجود دارد که قرآن در آنها هدایت خوانده شده و این آیات در حقیقت آیت بالا را تفسیر و تشریح می کنند؛ زیرا بهترین تفسیر قرآن خود قرآن است، بطور مثال در این آیات مبار که تدبر و دقت کنید:

﴿ ذَلِكَ الْكَتَابُ لَا رَيْبَ فيه هُدًى لَّلْمُتَّقَيَنَ ۗ [البقرة: ٢].

ترجمه: این کتاب هیچ شبهه ای نیست در آن، رهنماست پرهیزگاران را ﴿هٰذَا بَیَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدًی وَمُوعَظَةٌ لِّلْمُتَّقِیَن﴾ [آل عمران: ۱۳۸].

ترجمه: این پیامی است برای مردمان و هدایتی و پندی برای پرهیزگاران. ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَیْكَ الْكِتَابَ تَبْیَانًا لّكُلّ شَيْء وَّهُدًی وَّرَحْمَةً وَبُشْرَیٰ للْمُسْلمینَ﴾ [النحل: ٨٩].

**ترجمه:** و نازل کردیم بر تو کتاب را برای بیان کردن همه چیز و رهنمایی و بخشایش و مژده دادن مسلمانان را.

باید توجه داشت که لفظ هدایت در قرآن کریم گاهی به معنای ارشاد و دلالت و گاهی هم به معنای توفیق بکار برده می شود.

#### قرآن کتاب جهانی و جاودانه

با توجه به معنی و کاربرد کلمهٔ هدایت در قرآن و با در نظر داشت روند آیات در مواضع مختلف، بدون شک قرآن کتاب هدایت است برای آنانی که به آن ایمان آورده و از چشمهٔ زلال تعلیمات و دساتیر نجات بخش این کتاب مستفید شده اند؛ اما دراین شکی وجود ندارد که خطاب و دعوت قرآن عام و جهان شمول بوده همه بشریت را در همه جا و هر زمان دربر می گیرد و منحصر به

مردم و یا گروه خاصی نمیباشد. بطور مثال در آیات زیر، قرآن برای همهٔ مردم هدایت توصیف شده است:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فيه الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٌ منَ الْمُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

ترجمه: ماه رمضان ماهی است که قرآن در آن نازل شده برای هدایت بشر و برای رهنمایی و جدایی حق از باطل. ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْده لَيَكُونَ للْعَالَمِينَ نَنَوِ ا﴾ [الفرقان: ١].

ترجمه: بسيار با بركت است أنكه نازل كرد فرقان (جدا كننده بين حق و باطل) را بر بندهٔ خود (محمد الله عليه عليه عليه عليه را. ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ [ص: ٨٧].

ترجمه: این قرآن، نیست مگر پند و اندرزی (اهل) عالم را.

دلیل دیگر جهانی بودن قرآن، جهانی بودن رسالت پیامبرخاتم است که این کتاب بر وی نازل شده است، زیرا نبوت و قرآن دو چیز جدایی ناپذیر از همدیگر اند. خداوند میفرماید: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ اِلاَّ رَحْمَةً لَلْعَالَمینَ﴾ [الأنبیا: ۱۰۷].

ترجمه: و نفرستادیم تو را مگر رحمتی برای (اهل) عالم.

آیات قرآن ناطق و گواه بر این است که قرآن کتابیست جهانی و جاودانه، این کتاب با تعلیمات و احکام و ارزشهای خود همیشه جدید است و هیچگاه کهنه نمی شود و در هر عصر و زمان برای هدایت و رهنمایی بشر پیام تازه و روشن دارد.

#### فعالىت

شاگردان به کمک استاد در مورد جهانی بودن قرآن و جاودانه گی آن صحبت و گفتگو کنند.

#### قرآن کتاب محفوظ از تحریف و تبدیل

جهانی بودن و جاودانه گی قرآن بحیث آخرین کتاب خداوند برای هدایت بشر مقتضی این است که دست تحریف و تبدیل بسوی این کتاب دراز نشود؛ زیرا، اگر در قرآن مانند کتابهای چون تورات و انجیل تحریف تبدیل و تغییر واقع می شد قرآن نمی توانست کتابی برای هدایت مردم در همه زمانها و مکانها باشد، ازینرو الله متعال با قاطعیت تأکید فرمود که قرآن را از تغییر، تبدیل و تحریف برای ابد حفظ می نماید: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ۹].

ترجمه: ما قرآن را نازل كرديم و ما بطور قطع حفاظت كنندهٔ آنيم.

تحقق این وعدهٔ پروردگار یکی از معجزههای روشن قرآن است، قرآن کریم به اجماع مسلمانان و گواهی مخالفان، بر خلاف تورات و انجیل –که برای زمان و مردم خاصی نازل شده بودند– از تحریف و تبدیل محفوظ و مصؤن مانده است؛ به این معنی که در نص قرآن؛ یعنی آیات و سورهها و الفاظ آن کوچکترین کمی و بیشی و یا تبدیل و تغییر واقع نشده و قرآن موجود در دست ما، به یقین همان وحی خداوندیست که توسط جبرئیل امین شخ بر حضرت محمد مصطفی نازل گردیده، سپس توسط ایشان در صحیفهها و در سینههای صحابه کرام ثبت شده و پس از آن بدون اینکه کلمه و حتی حرفی از آن کم یا زیاد شده باشد به تواتر از یک نسل مسلمانان به نسل دیگر انتقال یافته و به ما رسیده است. این سلسله تا قیامت ادامه دارد و قرآن بر اساس وعدهٔ بر حق الهی از تحریف و تبدیل محفوظ می ماند.

قرآن آخرین کتاب الهی برای هدایت انسانهاست که هیچگونه نسخ و تحریف و تبدیل به آن راه نمی یابد و پس از نزول قرآن سلسلهٔ وحی متوقف شده، کتاب دیگری نمی آید و پیامبر جدیدی مبعوث نمی شود. چنانچه این مطلب را آیت مبارکهٔ زیر بطور واضح و روشن بیان کرده است: ﴿لَا الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَدّیه وَلَا مِنْ خَلْفه تَنْزیلٌ مِنْ حَکیم حَمید﴾ [فصلت: ۴۲].

**ترجمه**: از پیش و پس باطل بدان راه نمی یابد، فرستاده شده است از جانب (خدای) دانای ستوده صفت.

## قرآن کتاب فراگیر و همه جانبه

چون قرآن کتاب جاودانهٔ هدایت برای بشر در همه زمانهاست، باید این هدایت فراگیر و همه جانبه بوده ضرورتها و عرصههای زنده گی انسان را در بر داشته باشد، از همین رو تعلیمات، احکام و ارزشهای قرآن چنان فراگیر و همه جانبه است که همه گوشههای زنده گی را احتوا می کند. طریقه و اسلوب طرح قضایا در کلام پروردگار نیز چنان بلیغ و شیواست که قابلیت تطبیق در هر زمان و مکان را دارد. به عنوان مثال آیات ذیل را مورد تدبر قرار می دهیم: ﴿وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكُتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَی علْم هُدًی وَ رَحْمَةً لِّقُوْم یُؤْمنُونَ ﴾ [الأعراف: ۵۲].

ترجمه: و هر آئینه ما برای ایشان کتابی آوردیم که در آن (هر چیز) را بر اساس علم و دانش تفصیل دادیم برای هدایت و رحمت آن گروه که ایمان آورند. ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَیْكَ الْکَتَابَ تَبْیَانًا لّکُلِّ شَيْء وَّهُدًی وَّ رَحْمَةً وَبُشْرَیٰ للْمُسْلمینَ﴾ [النحل: ۸۹].

**ترجمه**: و نازل کردیم بر تو این کتاب (قرآن) را برای روشن کردن همه چیز تا برای مسلمانان هدایت و رحمت و بشارت باشد.

#### قرآن و کتابهای آسمانی گذشته

قرآن کریم آخرین و کاملترین کتاب الهی برای هدایت و سعادت بشر است. با نزول قرآن همه کتابهای آسمانی قبلیچون تورات و انجیل منسوخ شده است؛ زیرا قرآن بحیث آخرین کتاب خداوندی برای رهنمایی بشر در برگیرندهٔ مطالب و احکام قابل بقاء در کتابهای سابق آسمانی و تصدیق کنندهٔ کتابهای مذکور میباشد. خداوند متعال میفرماید: ﴿فَرَّلَ عَلَیْكَ الْکِتَابَ بِالْحُقِّ مُصَدِقًا لَمَا بَیْنَ یَدَیْهِ وَأَنْزُلَ التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِیلُ [آل عمران: ۳]. یعنی: آن خدایی که براستی نازل کرد بر تو کتاب (قرآن) را که تصدیق کنندهٔ (کتابهای آسمانی) پیش از خود است و نازل کرد تورات و انجیل را.

ازينرو بر همهٔ بشريت ايمان به قرآن و رسالت پيامبر خاتم فرض مىباشد. پيامبر الله دراين باره فرموده اند: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَده لَا يَسْمَع بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِه الْأُمَّة يَهُودِيٍّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ ثُمُّ يَمُوتُ وَلَا فُرموده اند: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَده لَا يَسْمَع بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِه الْأُمَّة يَهُودِيٍّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ ثُمُّ يَمُوتُ وَلَا فَي بِاللّذِي أُرْسِلْتُ بِه إِلَا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النّارِ» (١) مفهوم حديث مبارك اين است: قسم به

ا رواه مسلم

ذاتی که نفس محمد در دست اوست هیچ کسی ازین امت (امت دعوت) چه یهودی باشد و یا نصرانی از بعثت من خبر نمی شود در حالیکه به آنچه فرستاده شده ام ایمان نیاورده بمیرد مگر اینکه از اهل آتش یعنی جهنم خواهد بود.

چون در کتابهای گذشته تحریف و تبدیل فراوان صورت گرفته و در نسخههای آنها تفاوت و اختلافات بسیار بزرگ وجود دارد نمی توان بر آنها بحیث کتاب الهی اعتماد کرد. خداوند متعال فرموده است: ﴿فَوَیْلٌ لِّلَذِینَ یَکْتُبُونَ الْکِتَابَ بِأَیْدِیهِمْ ثُمُّ یَقُولُونَ هَٰذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِیشْتَرُوا بِهِ ثَمْنًا قَلیلًا...﴾ [البقره: ۲۹].

**ترجمه**: پس وای بر آن کسان که مینویسند کتاب را با دستان خود، باز می گویند این از نزد خداست تا بگیرند عوض آن بهای اندک را.

قرآن میزان دقیق تشخیص حق و باطل در محتویات آنچه که امروز بنام تورات و انجیل در دست است میباشد، ازینرو قرآن ناظر و احتوا کنندهٔ کتابهای سابق خوانده شده است. ﴿وَأَنْزَلْنَا اللّٰکَتَابَ بِالْحُقِّ مُصَدّقًا لّمَا بَیْنَ یَدَیْهِ مِنَ الْکتَابِ وَمُهَیْمِنًا عَلَیْهِ..﴾ [المائده: ۴۸]. یعنی: و نازل کردیم بر تو کتاب را براستی، تصدیق کنندهٔ آنچه پیش از آن است از کتاب (کتابهای آسمانی سابق) و مهیمن (نگهبان) بر آن (که تحریف را از غیر تحریف جدا میسازد).

#### مسؤولیت مسلمان در برابر قرآن

علاوه از ایمان به قرآن کریم و تعظیم و احترام آن بحیث آخرین کتاب الهی، مسلمان وجایب و مکلفیتهای دیگری در برابر قرآن دارد که در روشنی نصوص قرآن برخی از این مسؤولیتها را بطور فشرده بیان می کنیم:

- تلاوت قرآن و گوش دادن با دقت به آیات آن به غرض فهم و استفاده. خداوند متعال می فرماید: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمُو الله الله وَأَنْصتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠۴].
- ترجمه: وقتیکه قرآن خوانده شود شما به آن گوش بدهید و خاموش بمانید، باشد که رستگار شوید.
- درس و اندرز گرفتن از آیات قرآن و آموختن احکام و حکمتهای آن. ﴿وَلَقَدْ یَسَّرْنَا الْقُرْآنَ للذّکْر فَهَلْ منْ مُّدَّکر﴾ [القمر: ١٧].
  - ترجمه: ما قرآن را برای پند گرفتن آسان گردانیده ایم، آیا کسی است که از آن پند گیرد؟
- تدبر و تفكر در آیات قرآن و كوشش برای فهم احكام، اوامر، نواهی و ارزشهای آن. ﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَيَدَّبُو آ ايَاته وَليَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبابِ﴾ [ص: ٢٩].

- ترجمه: (قرآن) کتابی مبارک و عظیم الشأن است که بر تو نازل کردیم تا در آیاتش تفکر کنند و صاحبان عقل یند گیرند.
- تلاوت قرآن، یعنی خواندن درست آن با ادای صحیح حروف بر اساس احکام و قواعد تجوید بخاطر اجتناب از اشتباه در تلفظ و معنی. تلاوت درست قرآن بر هر مسلمان چه زن و چه مرد لازم است و برخلاف برداشت اشتباه آمیز بعضی مردم، خواندن درست قرآن تنها کار و مسؤولیت قراء و حفاظ و دانشمندان علوم شرعی نیست. ﴿وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِیلًا﴾ [المزمل: ۴]. ترجمه: و قرآن را با دقت و تأمل بخوان.
- تبلیغ قرآن و رساندن احکام، تعلیمات، ارزشها و پیام آن به دیگران. باید توجه داشت که تبلیغ قرآن و نشر مفاهیم، علوم و ارزشهای آن در سطوح مختلف مکلفیت همه مسلمانان اعم از مرد و زن، فرد و جامعه، حکومتها و نهادها است. ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ [المائده: ۶۷]. یعنی: ای پیامبر! برسان (تبلیغ کن) آنچه را نازل شده است بر تو از جانب پروردگارت.
- تطبیق احکام و تعلیمات قرآن، مهمترین مکلفیت و مسؤولیت مسلمانان در برابر کتاب خداوند کوشش مخلصانه در جهت تطبیق و عملی کردن اوامر قرآن کریم در زنده گی فردی واجتماعی است؛ زیرا قرآن برای عمل و تطبیق نازل شده است. ﴿إِنَّا أَنْزُلْنَا إِلَیْكَ الْکَتَابَ بِالْحُقِّ لِتَحْکُم بَیْنَ النَّاسِ بِمَا زَاكَ الله وَلَا تَکُنْ لِلْخَآئِنِینَ خَصِیمًا ﴿ [النساء: ١٠٥]. یعنی: ما این کتاب را بحق بر تو نازل کردیم؛ تا به آنچه خداوند به تو آموخته، در میان مردم قضاوت کنی؛ و مباش حمایت کننده از خائنان.

خداوند متعال برای همه توفیق تلاوت درست، فهم عمیق، عمل کردن به احکام و تعلیمات قرآن و زیستن سعادتمند در زیر سایهٔ نظام قرآنی را عنایت فرماید.

#### فواید و أموختنیها

- الله قرآن کتاب رهنمایی و هدایت برای همهٔ بشریت در تمام زمانها و مکانهاست.
  - 💠 قرآن کتاب جهانی بوده مخصوص مردم و گروه مشخصی نیست.
- 💠 قرآن کریم از تغییر و تبدیل محفوظ و مصوون است و کسی آنرا تحریف کرده نمی تواند.
- 💠 خدمت، تلاوت، حفظ، فهم، تبليغ و تطبيق قرآن كريم وظيفه و رسالت همهٔ مسلمانان است.



- ۱- حروف مقطعات چیست؟ و در مورد معانی این حروف علمای تفسیر چه نظر دارند؟
- ۲- چرا در آیت کریمه برای تاریکی صیغهٔ جمع و برای روشنی صیغهٔ مفرد بکار رفته است؟
  - ۳- مراد از راه خدا در آیت چیست؟
  - ۴- كدام جزء آيهٔ كريمه به جهاني بودن و جاودانه گي قرآن كريم دلالت دارد؟
    - ۵- تفسیر اجمالی آیات را بیان نمایید؟
    - ۶- دو نمونه از تفسیر قرآن با قرآن را در درس مشخص کنید؟



شاگردان مقالهای در بارهٔ مسؤولیتها و وجایب مسلمانان در برابر قرآن کریم نوشته، سپس با رهنمایی استاد محترم راجع به این موضوع در صنف گفتگو نمایند.

# شوری و جایگاه آن در اسلام

ُ قَالَ الله تعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَة مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِوْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

#### معناى كلمات

{لنْتَ}: نرم شدى

{فَطَّا}: درشت خو

{غَليظَ الْقَلْب}: سخت دل

{لَانْفَضُّوا}: پراکنده میشدند

{شَاوِرْهُم}: مشورت كن با ايشان

{عَزَمْتَ}: قصد محكم كردي

{فَتَوَكَّل}: يس توكل نما، اعتماد كن

{يُحبُّ}: دوست دارد

#### ترجمه

پس به سبب مهربانی خدا نرم شدی برای ایشان (صحابه) و اگر می بودی درشت خو و سخت دل، پراگنده می شدند از دور و بر تو پس در گذر از ایشان و آمرزش بخواه برای آنها و مشورت کن با ایشان در این کار پس آنگاه که قصد محکم کردی اعتماد کن بر خدا، به تحقیق خدا دوست می دارد توکل کننده گان را.

#### تفسير

#### تحليل أيت

آیت مبارکهٔ فوق از آیات سورهٔ آل عمران است. سورهٔ آل عمران که در مدینهٔ منوره نازل شده و مانند دیگر سورههای مدنی در برگیرندهٔ احکام و تعلیمات زیادی برای تنظیم امور جامعهٔ اسلامی

می باشد. یکی از احکام وارد شده در این سوره حکم "شوری" است که آیت متذکره متضمن آن است.

آیت شریفه ضمن آیاتی نازل گردیده که به حوادث غزوهٔ احد در سال سوم هجری قمری مربوط است. خطاب آیت متوجه پیامبر بی بوده؛ مگر امت پیامبر اکرم بر اساس اصل اطاعت و پیروی از ایشان مورد خطاب قرار گرفته و مکلف به عمل بر مقتضای احکام آیهٔ مبارکه می باشند.

حرف (ب) در کلمهٔ فَبُما برای بیان سبب، یعنی بیان سبب نرمش پیامبر در برابر یاران و اصحاب ایشان است که عبارت از رحمت و مهربانی الله متعال میباشد. حرف (ما) در اینجا افادهٔ تأکید و تقویت رحمت و مهربانی خداوند را میرساند.

کلمهٔ ﴿لِنْتَ﴾ از "لین" به معنای نرمش، لُطف و خوش خویی و کلمهٔ {فظ} برای کسی گفته می شود که خوی درشت و زشت داشته باشد.

حرف (ف) اول در کلمهٔ ﴿فَاعْفُ﴾ برای ترتیب مابعد بر ماقبل است؛ یعنی چون تو ای محمدﷺ بر اصحاب خود نرم و مهربان هستی و در تو درشتی و زشت خویی و قسوت قلب وجود ندارد، پس از خطاها و اشتباهات یارانت در گذر و برای ایشان از خداوند آمرزش و مغفرت بخواه و در کارها با آنان مشورت کن.

کلمهٔ (عزم) به معنای قصد و اراده است. خداوند الله به رسول گرامی خود امر می کند تا پس از مشوره با یارانش وقتی در کاری تصمیم می گیرد، باید بدون تردد و با اعتماد و توکل به خداوند متعال به اجرای آن بپردازد.

#### مفهوم اجمالي أيت

جزء نخست آیهٔ مبارکه که در سیاق آیات مربوط به حوادث غزوهٔ احد نازل شده، خداوند پیامبرش را به نرمی بایارانش ستایش فرموده صفات مذموم درشت خویی و سخت دلی را از ایشان نفی می کند؛ زیرا اگر چنان صفاتی در وی موجود میبود سبب رمیدن مردم و دوری آنها از دور و بر پیامبر می می شد که بدون شک با مهمترین هدف رسالت و نبوت که رساندن دعوت حق به مردم و ترغیب آنان با بهترین روش و اسلوب به پذیرفتن دعوت مذکور است سازگاری نداشت.

در دومین قسمت آیت، الله متعال پیامبرش را امر می کند تا از خطاها و اشتباهات اصحاب خود در گذرد. این اشتباهات در جریان غزوهٔ احد پیش آمد که در نتیجهٔ آن مسلمانان متحمل خسارات زیادی گردیدند و پیروزی حاصل شده بر دشمن را ظاهراً از دست دادند؛ همچنان خداوند به پیامبرش امر می کند تا برای اصحابش بخاطر خطاهای سر زده از آنان در غزوهٔ احد طلب آمرزش و مغفرت نماید.

سومین دستور پروردگار متعال به پیامبرش در این آیت امر به مشوره است. خداوند به پیامبر خود امر می کند تا با یاران و اصحاب خود در کارها مشوره نموده و رأی و نظر آنان را بشنود. این حکم یعنی امر بر شوری یکی از اساسات نظام زنده گی در جامعهٔ اسلامی و روش حکومت و دولت داری را تشکیل می دهد.

در پایان آیت، خداوند متعال خطاب به پیامبرگ میفرماید تا پس از مشوره در کارها وقتی که به اجرای کار عزم و اراده نماید بر خداوند توکل و اعتماد کند و بدون دو دلی و تردد کار را انجام بدهد؛ زیرا الله کسانی را که به خداوند توکل و اعتماد می کنند دوست دارد.

#### بعضی از صفات رهبری حکیم و با درایت

در این آیت کریمه هفت صفت پیامبر اکرمﷺ بیان شده که سه صفت آن صیغهٔ وصف و اخبار داشته و چهار صفت دیگر به صیغهٔ امر وارد شده است. صفات مذکور عبارت اند از:

- نرمش و برخورد پر لطف با دیگران
- نفی صفت درشت خویی و برخورد زشت با مردم
  - نفی قساوت قلب و سخت دلی از پیامبر
    - عفو و گذشت
    - طلب آمرزش و مغفرت
    - مشوره نمودن در امور
    - توکل و اعتماد بر خداوند در کارها

مسلمانان بنابر احكام آيات مباركة قرآن مكلف به فرمانبردارى و اطاعت از پيامبر خدا اند. الله متعال مى فرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ. . ﴾ [الأنفال: ٢٠].

ترجمه: اى كسانيكه ايمان أورده ايد اطاعت كنيد از خدا و پيامبر او. ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخر وَذَكَر اللهَ كَثيرا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

**ترجمه**: بدون شک برای شما در پیامبر خدا الگوی نیکوست، برای کسی که توقع دارد ثواب خداوند و روز آخرت را و یاد کرد خدا را بسیار.

پیامبرﷺ برای مسلمانان الگو و سرمشق نیکو بوده و آنان مکلف اند تا در اخلاق، روش و صفات تابع و پیرو آن حضرتﷺ باشند. هرچند صفات ذکر شده در آیت برای هر فرد مؤمن لازم است مگر وجود این صفات در کسانی که مسؤولیت قیادت و رهبری را در سطوح مختلف بدوش دارند بسیار مهم و ضروری می باشد.

همان طوری که از الفاظ و فحوای آیهٔ مبارکه بر می آید اگر قائد و کسی که در موقف مسؤولیت قرار دارد نرمخو باشد و از زشتی و برخوردی که سبب رنجش مردم و دوری آنها از او می شود پرهیز کند و سخت دل نباشد، یقیناً دلها را به دست می آورد و زیردستان از او اطاعت می کنند و کارها به درستی پیش می رود. همچنان عفو و گذشت از خطاها و اشتباهات همکاران و زیردستان، دعای خیر و مغفرت و آمرزش برای آنان و انجام امور از طریق مشوره و اخذ آراء اثر مهمی در بهبود امور و تلافی نقصها و اشتباهات دارد.

# شوری یک اصل قرآنی

شوری یکی از اصول ثابت در دین اسلام است و مسلمانان مکلف اند تا به اطاعت از امر خداوند متعال و پیروی از پیامبر اکرم این اصل مهم را در زنده گی فردی و اجتماعی خویش مراعات و تطبیق نمایند.

شوری به معنای رأیزنی و نظر دیگران را گرفتن در کارها و انجام امور بر اساس مشوره و تبادل آراء میباشد. در بیان اهمیت و ارزش شوری همین بس است که در قرآن کریم سورهٔ مستقلی بنام (الشوری) وجود دارد. در آیهٔ کریمهٔ درس گذشته خداوند پیامبرش را با وجودی که بر وی وحی نازل می شد به شوری امر نموده آن حضرت را مکلف به مشوره با یاران و اصحاب کرامش در کارها می سازد. تابعی بزرگ امام حسن بصری در تفسیر آیت می گوید: "امر خداوند به پیامبر بر شوری نه برای آن است تا به آنها فضیلت و اهمیت شوری را آموزش دهد تا مسلمانان به رسول الله اقتدا نموده در کارها از او پیروی نمایند."

امام قرطبی در تفسیر آیت بالا چنین گفته است: "شوری از قواعد شریعت و احکام ثابت و مهم است و کسی (زمامدار و مسؤول) که با اهل دین و علم و تجربه مشوره نکند برکناریاش واجب است".

#### شوری یکی از ویژه گیهای جامعهٔ اسلامی

مشاورت دركارها نه تنها یک حکم و اصل شرعی در اسلام است بلکه یکی از صفات و مشخصات مسلمانان و جوامع اسلامی نیز میباشد. خداوند متعال در ضمن بیان اوصاف اساسی مسلمانان میفرماید: ﴿وَالَّذِینَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّیمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَیٰ بَیْنَهُمْ وَمِمًّا رَزَقْنَاهُمْ مُسلمانان میفرماید: ﴿وَالَّذِینَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّیمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَیٰ بَیْنَهُمْ وَمِمًّا رَزَقْنَاهُمْ مُنْ وَلَیْ السوری: ۳۸].

**ترجمه**: و آنانی که قبول کردند فرمان پروردگار خود را و برپا داشتند نماز را و کارهای شان از سر مشورت باشد با یکدیگر و از آنچه روزی دادیم ایشان را خرچ می کنند.

از این آیهٔ کریمه واضح می شود که شوری تنها یک اصل نظام سیاسی اسلام نبوده بلکه ریشههای آن در زنده گی مسلمانان به مراتب عمیق تر است. از دیدگاه قرآن شوری یکی از مشخصات مهم جامعهٔ اسلامی بشمار رفته، عرصههای وسیع تطبیق آن رنگ و نمای زنده گی فردی و اجتماعی امت اسلامی را تشکیل می دهد.

حضرت رسول اکرم در کارها با اهل رأی و خبره مشوره می نمود و برای شوری اهمیت بزرگی قایل بودند. احادیث زیادی از رسول الله در اهمیت و فضیلت شوری روایت شده، بطور مثال: در حدیثی از رسول الله روایت شده که می فرمایند: «ما خَابَ مَنْ استخارو و لاَندَم مَنْ استشَار» (۱) یعنی: کسی که استخاره کند ناکام و نا امید نمی گردد و کسی که در کارها مشوره بخواهد پشیمان نمی شود و در حدیث دیگری روایت شده است: «ما شَقَی قَطُّ عَبد بَمشورة وَ ما سَعد باستغناء برای برای و نظر برای که در کارها مشوره که در کارها مشوره کند هر گز بد بخت نمی شود و کسی که از رأی و نظر برگی دیگران استغناء نشان می دهد خوش بخت نمی گردد.

امام بخاری در بارهٔ اینکه شوری از امور معمول و متداول در جامعهٔ اسلامی است چنین می گوید: "امت اسلامی بعد از وفات پیامبرﷺ در کارهای مباح و مشروع با اشخاص امانت دار از اهل علم و دانش مشوره می کردند تا به آسان ترین آن عمل نمایند."

#### فعاليت

شاگردان به کمک استاد محترم، در مورد بعضی قضایای مربوط به صنف و مکتب شان به مشورت بپردازند.

#### شوری یکی از پایههای نظام حکومت در اسلام

بدون شک اصل شوری یکی از پایههای اساسی نظام حکومت در اسلام را تشکیل میدهد. حضرتپیامبر بیب بحیث رئیس نخستین نظام و دولت اسلامی در اوقات مختلف و حالات سرنوشت ساز و مهم مانند غزوههای بدر، احد، احزاب، حدیبیه و غیره با یاران و اصحاب و زوجات مطهرات یعنی امهات المؤمنین پیرامون اموری که در آنها مصلحت مسلمانان نهفته بود مشوره کرده اند. سلف صالح؛ یعنی پیشنیان امت مانند خلفای راشدین و صحابه و تابعین به راه و روش رسول الله عمل نموده کارهای مهم و سرنوشت ساز مسلمانان را با مشوره و رایزنی انجام میدادند.

<sup>&#</sup>x27; - الطبراني في المعجم الصغير و الأوسط.

۲ مسند شهاب باب ماشقی عبد قط بمشورة

بدون تردید در صورت فقدان و یا ضعف شوری در جامعه و نظام حکومتی، استبداد و اختناق بر مقدرات و سرنوشت مردم حاکم می شود و با فراهم شدن زمینه های طغیان و خودکامه گی، حکام و زمامداران جامعه به پرتگاه ظلم و بی عدالتی سقوط می کنند. به قول یکی از مفسرین و دانشمندان معاصر "در جامعه ای که دروازهٔ شوری مسدود شود دروازه های استبداد باز می شود".

مفسر دیگری در تفسیر آیت این درس میگوید: "با اصل و مبدأ شوری دو نوع از حکام و زمامداران مخالفت میکنند: یکی زمامداری که به مرض کبر و بلند پروازی دچار شده و گمان میکند به مشورهٔ کسی نیاز ندارد و هر آنچه او میگوید حق است و درست و رأی و نظر مخالف او باطل است! دوم زمامدار ظالم و مستبد و مخالف با حق که آنچه را خود می پسندد انجام می داند که اگر با کسی مشوره کند مردم از ظلم و فجور او آگاه می شوند."

طوری که یکی از مفسرین در تفسیر آیت بالا می گوید "اسلام مبدأ شوری را در نظام حکومت اساس نهاده است هرچند در رأس این حکومت و نظام شخص رسول الله و قرار داشته باشد. این آیت نص قاطع بوده و برای امت اسلامی جایی برای شک و تردید نمی گذارد که شوری یک مبدأ اساسی است و حکومت اسلامی بدون آن برپا شده نمی تواند، اما شکل شوری و وسایل و روشهای تحقق آن قابل تطویر و تبدیل بوده امت اسلامی بر اساس تغییر شرایط و ایجابات اوضاع و احوال، در آن تبدیلی آورده می تواند و به هر وسیلهای که اصل و جوهر شوری تحقق یابد آن وسیله اسلامی می باشد."

برای رسیدن به یک زنده گی سعادتمند چه در سطح خانواده و چه در سطح جامعه و حکومت پابندی به اصل شوری و تطبیق واقعی این اصل مهم و حیاتی، نهایت ضرور است. بدون شوری تحقق اصل عدالت و مشارکت مردم در قضایای مربوط به سرنوشت شان ممکن نبوده و نجات از چنگال استبداد و اختناق ناشی از تسلط فردی و ایجاد فضای تعاون و همکاری در خانواده و جامعه به دست نمی آید.

#### فوايد وأموختنيها

- ❖ كمال اخلاقي پيامبرﷺ.
- 💠 فضيلت صحابه رضى الله تعالى عنهم –
- 💠 تثبیت مبدأ شوری بحیث یک اصل مهم زنده گی فردی، سیاسی و اجتماعی مسلمانان.
  - 💠 ترک تردد و دو دلی در اجرای تصمیم پس از رایزنی و مشوره.
    - 💠 توكل و اعتماد به خداوند الله در همه امور.



- ۱- چرا در سورههای مدنی قرآن احکام شرعی بیشتر میباشد؟
- ۲- اگر مبدأ شوری از جامعه غایب شود چی مشکلاتی دامن گیر زنده گی مردم خواهد شد؟
- ۳− آیا اصل شوری تنها به نظام سیاسی مربوط می شود یاعرصه های دیگری نیز برای تطبیق شوری وجود دارد؟
  - ۴- کدام نوع زمامداران با اصل شوری مخالفت میورزند و چرا؟
  - ٥- برخي از صفات لازم براي رهبر و زمامدار نيكو را نام ببريد؟



شاگردان با استفاده از آیات و احادیث مقالهای در بارهٔ اهمیت شوری و اشکال تطبیق آن در جامعه بنویسند.

# جایگاه انبیاء(۱)

قَالَ الله تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَّمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ يَّنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ إِللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيْزً﴾ [الحديد: ٢۵].

#### معناي كلمات

{رُسُلّنا}: ییامبران ما

{بِالْبَيِّنَاتِ}: با نشانههای روشن (دلایل و معجزات)

{الْمِيزَانَ}: ترازو

(بالْقسط): با انصاف و عدل

الْحُديد}: أهن

{بأُسٌ}: سختی، جنگ و کارزار

{عَزِيْز}: غالب

#### ترجمهٔ آیهٔ کریمه

هر آیینه فرستادیم پیامبران خود را با نشانههای واضح (دلایل و معجزات) و فرود آوردیم همراه ایشان کتاب و ترازو (میزان عدل) را تا عمل کنند مردمان با انصاف و فرود آوردیم آهن را که در آن سختی (جنگ و کارزار) و منفعتهای دیگر است برای مردمان تا بداند خدا کسی را که یاری دهد خدا و پیامبران او را غایبانه هر آیینه خدا توانای غالب است.

#### تفسير

#### تحليل آية كريمه

آیت متبرکهٔ فوق از آیات سورهٔ الحدید میباشد که در مدینهٔ منوره نازل شده است. کلمهٔ {بینات} جمع "بینة" در اینجا به معنای دلایل و حجت هایی است که به صدق و راستی پیامبران و اینکه

از طرف الله متعال فرستاده شده اند دلالت می کند؛ بدون شک معجزات پیامبران نیز شامل این دلایل و حجتها است. مراد از {کتاب} در آیهٔ مبارکه جنس کتاب است که در برگیرندهٔ کتابهای آسمانی نازل شده بر پیامبران مانند تورات، زبور، انجیل و قرآن می باشد. ﴿میزان﴾ لغتا به ترازو گفته می شود که برای وزن کردن چیزی بکار می رود لیکن در اینجا مراد از آن عدالت بین مردم در احکام و معاملات می باشد. ترازو استعاره از عدل بوده و از باب تشبیه معقول به محسوس، از عدل و انصاف به ترازو تعبیر می شود. فرو فرستادن میزان به معنای تبلیغ و نشر عدالت و انصاف در بین مردم است. لفظ {قسط} معنای عدل و انصاف را افاده می نماید. مراد از فرود آوردن حدید یا آهن خلق و ایجاد و آماده ساختن آن برای استفادهٔ مردم است.

منظور از ﴿بَأْسٌ شَدِیدٌ﴾ نیروی قوی آهن میباشد که قوت و ضرر در آن نهفته است. مراد از منافع آهن استفادهٔ بشر از آن در عرصههای مختلف زنده گی مانند ساختن سامان آلات و غیره میباشد. مراد از ﴿لیعلم الله﴾ ظهور علم او تعالی از طریق ظاهر شدن آثار آن است که در نتیجهٔ فرستادن پیامبران و کتب آسمانی و گرایش مردم به عدالت و منافع و فواید آهن متحقق می گردد.

آیهٔ کریمه با ذکر دو صفت الله متعال "قوی" و "عزیز" خاتمه مییابد. یعنی الله آن ذات قوی است که هرگز مقهور و مغلوب نمی گردد.

#### مفهوم اجمالي أية كريمه

ما پیامبران را همراه با دلایل، حجتها و معجزات واضح و آشکار فرستادیم و کتابها را که مشتمل بر احکام و شریعت است فرود آوردیم و ترازو را علامتی قرار دادیم برای عدالت تا مردم عدل و انصاف را در همه معاملات و امور شان رعایت کنند.

و آهن را خلق کردیم که درآن سختی و قوت شدید و منافع زیادی برای مردم است تا خداوند علمش را به مردم ظاهر کند که چه کسی خدا، پیامبر و دین او را در حال غیب (بدون اینکه خدا را دیده باشد) یاری و نصرت میدهد. یقیناً الله متعال ذاتیست قوی و عزیز که هرگز مقهور و مغلوب نمی شود.

#### بعثت پیامبران یک ضرورت بشری

آیهٔ مبارکهٔ این درس یکی از آیات متعدد قرآن کریم است که به بعثت انبیاء الله و بیان برخی از اهداف فرستادن پیامبران ارتباط دارد. فرستادن پیامبران یکی از بزرگترین نعمتهای الهی بر

بنده گان است، زیرا انبیاء شُهُ بحیث مشعلهای فروزان هدایت در برهههای مختلف تاریخ، بشریت را از تاریکیهای جهل و کفر به سوی علم و ایمان رهنمایی کرده اند.

همان طوری که انسان برای بقا و صحتمندی خود به هوا و غذا ضرورت دارد، به وجود هدایت خداوندی که وسیلهٔ سعادتمندی انسان در دنیا و نجات او در آخرت میباشد نیز نیاز دارد، زیرا تشخیص راه درست از نادرست، تفکیک حق از باطل، بیان ایمان و الحاد و تمیز اسلام از کفر تنها و تنها از طریق تعلیمات وحی الهی که توسط پیامبران الله متعال برای بشر عرضه میشود ممکن است و بس.

الله عَلا سبب بعثت پيامبران را چنين بيان فرموده است: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّه النَّبيّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُم الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْن النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ..﴾ [البقرة: ٢١٣].

ترجمه: بودند مردمان یک گروه، پس فرستاد خداوند پیامبران را بشارت دهندهگان و بیم دهندهگان و فرود آورد به ایشان کتاب براستی، تا حکم کند میان مردم در آنچه اختلاف کردند. بر اساس این آیت کریمه نخستین مردمان روی زمین امت خدا پرست، واحد و پابند دین حق و هدایت بودند مگر به مرور زمان دچار نزاع و اختلاف گردیده و با انحراف از راه راست، به فساد در روی زمین دست زدند. خداوند برای اصلاح و هدایت آنان پیامبران را فرستاد و به این ترتیب سلسلهٔ نبوت و پیامبری آغاز یافت.

از عبد الله بن عباس —رضى الله عنهما – روايت است كه فرمودند «كانَ بين آدم و نوح عشرة قرون، كانُوا عَلَى الحقّ حَتّى اختلفُوا فَبعثَ الله إلْيهِم نُوحا والنبين منْ بَعده» (۱) يعنى فاصلهٔ زمانى ميان آدم و نوح الله قرن بود، طى اين مدت مردم همه برحق و هدايت بسر مىبردند تا اينكه اختلاف كردند و خداوند نوح الله و پيامبران ديگر را فرستاد.

<sup>&#</sup>x27; - المستدرك على الصحيحين تفسير سورة حم عسق

## جایگاه انبیاء(۲)

بر مبنای آیات قرآن کریم و احادیث شریف، نبوت و پیامبری گزینش و اختیار خداوندی بوده و امر کسبی نمیباشد تا با سعی و کوشش برای کسی حاصل شود. عواملی چون خواست خود انسان، وراثت، سعی وتلاش شخصی، ذکاوت و نبوغ بشری، جاه و مال، جایگاه خانواده گی، مقام اجتماعی و غیره سبب رسیدن به این شرف و مرتبهٔ بزرگ و سترگ نمیباشد. الله متعال در این مورد می فرماید: ﴿الله یَصْطَفِی مِنَ الْمَلَائِکَة رُسُلًا وَمِن النّاسِ إِنَّ الله سَمِیعٌ بَصِیرٌ ﴿ [الحج: ۲۵].

ترجمه: خداوند بر می گزیند رسولان از فرشتگان و ازمردمان، به تحقیق خداوند شنوا و بیناست.

الله متعال در آیت دیگری در سیاق وصف برخی از پیامبران-علیهم الصلاة والسلام- فرموده است: ﴿وَإِنَّهُم عنْدَنَا لَمُن الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْیَارِ﴾ [ص: ۴۷].

**ترجمه**: و آنان (پیامبران) در نزد ما از برگزیده گان نیکان هستند.

#### پیامبران بهترین بنده گان خداوند

انبیاء این بهترین بنده گان الهی در روی زمین بوده اند. زنده گی پیامبران تجسم عینی عالی ترین درجات کمال انسانی در تمام ابعاد حیات و سلوک میباشد. وجود این کمالات با طبیعت رسالت مهم و خطیر انبیاء این مطابقت دارد؛ زیرا پیامبران وظیفهٔ رهبری مردم وجامعه را بدوش دارند و بحیث نخبگان جوامع بشری، کامل ترین صفات را که در انسانهای دیگر نمی توان سراغ کرد باید دارا باشند. الله متعال در وصف بعضی از پیامبران می فرماید:

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَّهْلُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيْتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٢٣].

**ترجمه**: و گردانیدیم ایشان (پیامبران مذکور در آیت قبلی) را پیشوایان، رهنمایی می کنند (مردمان را) به امر ما و وحی کردیم بر ایشان انجام کارهای نیکو و برپایی نماز را و دادن زکات را و بودند ما را پرستش کننده گان.

مهمترین صفات پیامبران المال که در قرآن کریم صراحتاً بیان گردیده قرار ذیل است:

- صدق و راستی
- · تبيلغ و دعوت

- امانت
- ذکاوت و هوشیاری
- سلامتی از عیوبی که باعث نفرت و دوری مردم از آنان میشود
  - عصمت و پاکی از گناهان و اشتباه و سهو در انتقال وحی

#### فعاليت

شاگردان به کمک استاد محترم در مورد ضرورت بشر به انبیاء و صفات پیامبران به بحث و مناقشهٔ علمی بپردازند.

#### وظايف پيامبران

مهمترین وظایف انبیاء اللَّهُ در روشنی نصوص قرآن کریم قرار ذیل است:

- ۱. دعوت مردم به سوى معرفت، توحيد و عبادت خداوند واحد و متعال. قرآن كريم در اين باره چنين مىفرمايد: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْرَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّه اللهِ إِلَّا أَنَا فَاعْبُلُونِ﴾
   [الأنبياء: ۲۵].
- ترجمه: و نفرستادیم (ای پیامبر) پیش از تو پیامبری را مگر اینکه وحی کردیم بر وی که به تحقیق معبود برحقی نیست جز من، پس تنها مرا بپرستید.
- ۲. تبلیغ و رسانیدن اوامر و نواهی خداوند برای مردم. خداوند ﷺ فرموده است: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ.. ﴾ [المائده: ۶۷].
  - ترجمه: ای پیامبر برسان (به مردم) آنچه را که نازل کرده شده به سوی تو.
- ٣. رهنمایی و هدایت مردم به راه راست. خداوند در این مورد چنین فرموده است: ﴿یَا أَیُّهَا النَّبِیُ الله بِإِذْنِه وَسِرَاجًا مُنِیرًا﴾ [الأحزاب: ۴۶-۴۵].
- **ترجمه:** ای پیامبر به تحقیق ما فرستادیم ترا گواه و مژده دهنده و بیم دهنده و دعوتگری به سوی الله به حکم او و چراغی روشن.
- ۴. الگو و اسوهٔ نیکو بودن برای بشر ﴿لَقَدْ کَانَ لَکُمْ فِي رَسُولِ الله أُسُوةٌ حَسَنَةٌ..﴾ [الأحزاب: ٢١].
   ترجمه: به تحقیق برای شما در پیامبر خدا (محمد) الگو و نمونهٔ نیکو (برای پیروی کردن)
   است.

- ۵. یاددهانی مردم به اصل آفرینش و سرنوشت نهایی و آنچه برای انسان بعد از مرگ اتفاق میافتد. ﴿ یَا مَعْشَرَا جُنِّ وَالْإِنْسِ أَلَم یَاتُکُم رُسُل مِنْکُم یَقُصُّونَ عَلَیْکُم آیَاتِی وَیُنْذِرُونَکُم لَقَاءَیَوْمکُم هَذَا... ﴾ [الأنعام: ۱۳۰].
- **ترجمه**: ای گروه جن و انس آیا نیامد برای شما پیامبرانی از جنس شما که میخواندند بر شما آیات من را و بیم میدادند شما را از ملاقات این روز؟
- جلب توجه بشر به زنده گی آخرت و نجات ایشان از غرق شدن در زنده گی دنیا و ملذات فانی و زودگذر آن. خداوند حکیم در بارهٔ زنده گی دنیا و زوال آن می فرماید: ﴿وَمَا الْحَیاةُ الدُّنیا إِلَا لَعَبُ وَّ لُمُّو وَلَلدَّار الْآخَرةُ خَیْر لَلَذین یَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقلُونَ ﴾ [الأنام: ٣٢].
- **ترجمه**: و نیست زنده گی دنیا مگر بازی و لهو و به تحقیق بهتر است سرای آخرت متقیان را آیا در نمی بایید؟
- ٧. اتمام حجت بر مردم. خداوند عَلا مى فرمايد: ﴿ رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِثَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُل وَكَانَ الله عَزيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥].
- **ترجمه**: (فرستادیم) پیامبران مژده دهنده و بیم دهنده تا نباشد مردمان را حجتی بر خداوند پس از فرستادن پیامبران و خداوند غالب و حکیم است.

#### تعداد و نامهای پیامبران

براساس بعضی از احادیث تعداد پیامبران تقریبا به یکصد و بیست و چهار هزار میرسد، این بنده گان برگزیدهٔ الهی در زمانهای مختلف برای هدایت مردمان فرستاده شده اند. بر بنیاد نصوص قرآن هیچ امت و گروهی از مردم بدون پیامبر گذاشته نشده است. قرآن کریم می فرماید: ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّة إِلّا خَلا فِیهَا نَذِیر ﴾ [فاطر: ۲۴]. یعنی هیچ امتی نبوده که در میان شان بیم دهندهٔ (پیامبری) نگذشته باشد. در قرآن کریم نام (۲۵) تن از پیامبران ذکر شده است: آدم، نوح، ابراهیم، اسماعیل، اسحاق، یعقوب، داوود، سلیمان، ایوب، یوسف، موسی، هارون، زکریا، یحیی، ادریس، یونس، هود، شعیب، صالح، لوط، الیاس، الیسع، ذوالکفل، عیسی و محمد –صلوات الله علیهم اجمعین –.

قرآن کریم مسلمانان را امر می کند تا به همهٔ پیامبران، چه آنانی که اسمای گرامی شان در قرآن ذکر شده و آنانی که نام شان در قرآن نیامده است ایمان بیاورند. ایمان به پیامبران یکی از ارکان ایمان بوده و بدون ایمان آوردن به همهٔ انبیاء ایمان کسی مسلمان شمرده نمی شود. خدای متعال در این مورد می فرماید: ﴿آمَن الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْرَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَن بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِه وَكُتُبِه وَرُسُله لَا نُفْرِقُ بَیْنَ أَحَد مِنْرُ سُله...﴾ [البقره: ۲۸۵].

ترجمه: ایمان آورد پیامبر به آنچه نازل کرده شده است بر او و مؤمنان نیز همه ایمان آوردند به خداوند و فرشته گان او و کتابهای او و پیامبران او، (و گفتند) فرق نمی گذاریم میان هیچ کس از پیامبران او (یعنی این طور نمی کنیم که به بعضی ایمان داشته باشیم و از نبوت بعض دیگر انکار نماییم).

#### محمد رضات المبران المحمد المران المحمد المران المرا

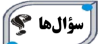
ترجمه: نیست محمد پدر هیچ یک از مردان شما لیکن او رسول خدا و خاتم پیامبران است و می باشد خداوند کل به همه چیز بسیار دانا.

بنابر آیات قرآن کریم و احادیث نبوی همهٔ انسانها از جانب الله متعال مکلف اند تا به حضرت محمد از بحیث آخرین پیامبر خداوند ایمان آورده از او فی فرمانبرداری نمایند. کسی که به نبوت و رسالت محمد ایمان نیاورد کافر بوده و در آخرت مستحق جهنم می باشد.

#### فواید و أموختنیها

- داوند ﷺ در هر مقطع زمانی برای هدایت و رهنمایی بنده گان خویش انبیاء المها را فرستاده است.
  - 💠 بعثت انبیاء ﷺ از نشانه های رحمت و مهربانی خداوند متعال بر انسان ها می باشد.
- نسمیکه انسانها به آب، غذا و هوا نیاز دارند به همانگونه وجود پیامبران به برای رهنمایی بشریت یک امر ضروری و حیاتی می باشد.
- انبیاء ﷺ همه از جنس بشر بوده و بهترین و برگزیده ترین انسان ها اند و هیچ انسانی هرچند صالح و نیکو باشد به مقام و جایگاه انبیاء رسیده نمی تواند.
- پیامبران ایک از گناه و خطا معصوم و پاک بوده در تبلیغ رسالت و دین هرگز دچار سهو و اشتباه نمی شوند.

- ایمان به همه انبیاء ﷺ واجب بوده و از ارکان ایمان است و کسی که نبوت یکی از پیامبران را انکار کند کافر می شود.
- ❖ حضرت محمدﷺ آخرین پیامبرانست و پس از او پیامبری نمی آید. همه انسانهای روی زمین
   از جانب خداوند مکلف اند تا به نبوت حضرت محمدﷺ بحیث خاتم پیامبران ایمان بیاورند.
- ❖ محبت و دوستی پیامبر، پیروی از پیامبرخاتم، احترام و گرامی داشت آن حضرت، شناخت درست از سیرت و فهم سنت آنحضرتﷺ، دفاع از شخصیت عظیم الشأن و جایگاه و مقام بزرگ ایشان و بالآخره تبلیغ و رسانیدن دین و پیام او به همهٔ جهانیان، وجیبهٔ شرعی هر مسلمان اعم از زن و مرد است.
- ♣ یکی از مکلفیتهای مسلمانان در برابر پیامبرﷺ که علامت دوستی با پیغمبر و سبب اجر و پاداش بیشمار می گردد کثرت درود فرستادن بر آن حضرت میباشد. وقتی که نام مبارک پیامبر یاد می شود مستحب است تا بر جناب شان درود فرستاده شود.



- ۱- چرا وجود انبیاء المناه المن
  - ۲- مهمترین وظایف پیامبران را برشمرده و برخی از آنها را تشریح کنید.
    - ۳- حکمت اینکه پیامبران از جنس بشر میباشند چیست؟
- ۴- اگر کسی به بعضی از پیامبران ایمان آورده و بعضی را انکار کند حکم آن شخص چی
   می باشد؟
  - ۵- وظیفه و مسؤولیت مسلمان در قبال حضرت پیامبر اکرمﷺ چیست؟ شرح بدهید.



شاگردان در روشنی آیات و احادیث شریف مقالهای در بارهٔ صفات پیامبران ایستان و وظایف آنان بنویسند که از (۲۰) سطر کم نباشد.

### اسلام دین برگزیدهٔ خداوند(۱)

قَالَ الله تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهَ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ إِلَا مِنْ بَعْدَ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بَآيَاتِ اللهَ فَإِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحَسَابِ ۞ فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَقُلْ لَلَذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ وَالْأُمِّيِّنَ أَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ الْعُبَادُ ﴾ [آل عمران: ١٩-٢٠].

#### معناي كلمات

{الدّين}: جزا، پاداش، عقايد، احكام و تشريعات شريعت و ملت

{الْإِسْلَام}: انقياد، تسليم شدن، دين اسلام

(بَغْيا): از روى حسد

﴿ حَاجُّوكَ }: با تو مجادله كردند

{أَسْلَمْتُ}: منقاد و تسليم شدم

{اهْتَدُوا}: راهياب شدند، هدايت يافتند

{تُوَلُّوا}: روگردان شدند، سر باز زدند

{الْبَلَاغُ}: تبليغ، رساندن

#### ترجمة أيات

به تحقیق دین معتبر (پسندیده) در نزد خداوند اسلام است و اختلاف نکردند (در قبول اسلام) اهل کتاب مگر بعد از آنکه آمد برای شان علم (یعنی حقیقت را دانستند) از روی حسد در میان خویش و هر کسی که کافر شود به آیات خدا پس (بترسد) که محاسبهٔ خدا زود خواهد بود پس اگر (از روی تکبر و عناد) مجادله کنند با تو (ای محمد) پس بگو منقاد ساختم روی خود را من به الله (خود را به حکم خدا تسلیم کردم) و هرکسی که پیروی من کرد نیز منقاد ساخت (خود را به حکم خدا تسلیم کرد) و بگو به اهل کتاب و به ناخوانندهگان: آیا ایمان آوردید؟ پس اگر ایمان آوردند به تحقیق راهیاب شدند و اگر روی گردانیدند جز این نیست که برتوست (ای محمد) پیغام رسانیدن و بیناست خدا بر بندهگان.

#### تفسير

#### تحليل أيات

کلمهٔ "دین" در لغت به معنای پاداش و جزاست و در اینجا مراد از "دین" عقاید، تشریعات و احکامی است که از طرف خداوند از از پیامبر خاتم حضرت محمد این آیهٔ کریمه به معنای ملت و شریعت می باشد.

معنای لغوی "اسلام" تسلیم شدن و انقیاد است و در اینجا مراد از "اسلام" همان دین حنیفی است که حضرت محمد برای همهٔ بشریت آورده است. جملهٔ "عندالله" از نظر دستور زبان عربی متعلق به کلمهٔ محذوفی مانند" ثابت " یا "مقبول" است؛ یعنی دین ثابت و مقبول نزد خدا. منسوب شدن دین به الله در جملهٔ "عندالله" دلالت به شرف و برتری دین اسلام دارد و معنای آن چنین می شود که اسلام دین خداست که الله -تبارک و تعالی - آنرا برای بنده گانش پسندیده است. بر اساس آنچه گفته شد معنای جملهٔ ﴿إِنَّ الدِّینَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامِ این می شود که: یگانه دین معتبر و پسندیده در نزد خداوند دین اسلام یعنی شریعت و ملتی است که محمد با خود آورده است.

مراد از "کتاب" در جملهٔ ﴿الَّذِينَ أُوتُوا الْکَتَابَ﴾ کتابهای آسمانی قبل از قرآن مانند تورات و انجیل است و اهل کتاب عبارت اند از پیروان کتابهای مذکور یعنی یهود و نصاری. مراد از "علم" در جملهٔ ﴿إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمِ﴾ معرفت و آگاهی اهل کتاب بر حقانیت رسالت و پیامبری حضرت محمد بین بحیث آخرین پیامبر خداوند است. کلمهٔ "بغیا" در اینجا به معنای حسد میباشد. مفهوم جملهٔ ﴿وَمَا اخْتَلَفَ الّذِینَ أُوتُوا الْکَتَابَ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْیًا بَیْنَهُم این است که: مخالفت اهل کتاب با دین اسلام یعنی آنچه که حضرت محمد آورده نه از روی جمل و نادانی و بی خبری از صدق پیامبر و حقانیت دین اسلام بلکه پس از علم و آگاهی و از روی حسد و بغض می باشد.

کلمهٔ "کفر" در لغت به معنای انکار بوده و در اینجا مراد از آن انکار نبوت حضرت محمد اینجا ایمان نیاوردن به دین اسلام است. درجملهٔ ﴿فَإِنَّ اللهَ سَرِیعُ الْحِسَابِ » یک نوع وعید و تهدید وجود دارد برای کسانی که به دین اسلام و پیامبر خاتم کفر میورزند، یعنی کسانی که کفر میورزند مورد محاسبه قرار می گیرند و محاسبهٔ خداوند زود و سریع می باشد و سرعت حساب بر سرعت عقاب دلالت می کند.

مراد از "حَاجُّوكَ" عناد و سركشى و مجادلهٔ اهل كتاب و امثال آنان با پیامبر و كج فهمى هاى قصدى آنان علیه دین اسلام است. معناى جملهٔ؛ ﴿أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلّهِ﴾ انقیاد وتسلیم شدن به حكم و امر خداوند بوده و "وجه" به معناى ذات و خود است یعنی خودم را به حكم و امر خداوند تسلیم و منقاد كردم و مفهوم جملهٔ؛ ﴿فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لللهِ وَمَنِ اتّبَعَنِ این است كه، اگر كفار اهل كتاب و امثال ایشان با تو از روى عناد به غرض انكار حق مكابره و مجادله نمایند به دروغها و لجاجتهاى آنان التفاتى مكن و براى شان بگو كه من و پیروانم خود را به امر و حكم خداوند تسلیم و منقاد ساخته ایم.

مراد از ﴿الْأُمِّينِ﴾ کسانی اند که پیرو کتابی نیستند یعنی مشرکین عرب. جملهٔ ﴿فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدُوا﴾ نفع و فایدهای را بیان می کند که در صورت گرویدن اهل کتاب و مشرکین به دین اسلام نصیب آنان می شود؛ زیرا آنها با تسلیم شدن به امر پروردگار و گرویدن به دین اسلام راهیاب شده از تاریکیهای کفر و شرک نجات می یابند.

جملهٔ؛ ﴿وَإِنْ تَوَلُوْا فَإِمّا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ ﴾ تسلیت و تقویت قلب است برای پیامبر ﷺ و معنای آن این است که: اگر کفار از گرویدن به دین اسلام روی بگردانند برای تو ای محمد ضرری نیست ؛ زیرا تو وظیفه و رسالت خویش را که رساندن و تبلیغ دین حق است به خوبی انجام دادهای. آیهٔ کریمه با جملهٔ؛ ﴿وَاللهُ بَصِیرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ پایان می یابد که در آن وعده و وعید -یعنی وعدهٔ پاداش نیک برای مؤمنان و تهدید به عذاب و عقاب برای کافران - هردو وجود دارد، زیرا خداوند ﷺ بر دلها و اعمال بنده گان آگاه بوده و هر کسی را مطابق با آنچه انجام می دهد و مستحق است، پاداش خواهد داد.

#### مفهوم اجمالي أيات

یگانه دینی که الله –تبارک و تعالی – آنرا می پسندد و آنرا بر همه پیامبران نازل فرموده و غیر از آن دین دیگری را قبول نمی کند همانا دین اسلام است. دین اسلام به معنای انقیاد و تسلیم شدن به احکام و اوامر خداوند یعنی فرمانبرداری و بنده گی او تعالی و اطاعت و پیروی پیامبران الهی در وقت و زمان شان می باشد. آخرین پیامبر حضرت محمد است که همه انسان ها باید به او و دین او که همان دین اسلام و شکل تکامل یافتهٔ دین همه انبیاء است ایمان بیاورند. خداوند پس از بعثت حضرت محمد غیر از اسلام هیچ دینی را از کسی نمی پذیرد.

اختلاف اهل کتاب؛ یعنی یهود و نصاری در قبول اسلام و تقسیم شدن شان به گروههای مختلف، از روی حسد، جاه طلبی و حب دنیا بوده و پس از اقامهٔ حجت بر ایشان و آمدن پیامبران و نازل شدن کتابها صورت گرفته است. یعنی اختلاف شان پس از آگاهی و علم آنها بر حقانیت دین

اسلام و صدق پیامبر آخرالزمان به وقوع پیوسته است. کسانی که آیات پروردگار را انکار نموده از قبول حق و تسلیم شدن به حکم و امر خداوند مبنی بر گرویدن به دین اسلام سر پیچی کنند مورد محاسبهٔ او تعالی قرار می گیرند. محاسبهٔ که زود است و سریع و بر اساس آن هر کسی مطابق عملش پاداش می بیند.

ای پیامبر! اگر اهل کتاب و مشرکین پس از آمدن حجت و برهان، دین حق؛ یعنی اسلام را منکر شده با تو مجادله و مکابره نمایند به آنان بگو که من و پیروان مؤمنم به حکم و امر خداوند منقاد و تسلیم گشته ایم و بگو به اهل کتاب و مشرکین اگر شما به دین اسلام بگروید راهیاب شده بر راه راست و حق قرار میگیرید و در صورتی که شما از قبول حق و منقاد شدن به دین خدا روبگردانید حساب تان بر خداست و من مسؤولیتی غیر از تبلیغ و رساندن حق به مردم ندارم و آنرا خوب و به درستی انجام داده ام. خداوند بر همه چیز بندهگان؛ یعنی بر قلبها و اعمال آنان آگاه است و هر کسی را موافق با عملش جزا و پاداش میدهد.

# اسلام دین برگزیدهٔ خداوند (۲)

### معنی و مفهوم دین اسلام

همان طوری که در درس قبلی گفته شد معنای لغوی اسلام انقیاد و تسلیم است و اسلام به معنای تسلیم شدن و انقیاد به پروردگار عالمیان میباشد؛ ولی این تسلیمی و انقیاد در گزینش دین باید به رضا و انتخاب خود انسان باشد نه بصورت جبری، زیرا تمام مخلوقات بشمول انسان، در خلقت خویش جبراً به قوانین و سنن خداوندی در کاینات تسلیم و منقاد میباشند و توان مخالفت با آن را ندارند و از همین سبب در این گونه انقیاد و تسلیمی ثواب و عقابی وجود ندارد. در بعضی از آیات قرآن کریم اسلام به این معنی ذکر شده است.

﴿ أَفَعَيْ رَدِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣].

**ترجمه:** آیا (این کافران) غیر از دین خدا دین دیگری میخواهند؟ (حال آنکه) هر که در آسمان و زمین است خواه نا خواه به خدا تسلیم و منقاد شده و به سوی او باز گردانیده میشوند.

جوهر و اساس دین اسلام انقیاد و تسلیم شدن اختیاری انسان به خداوند و اوامر و احکام اوست که مدار و اساس ثواب و عقاب یعنی پاداش میباشد. این انقیاد باید عام و تام و بی چون و چرا باشد و مظهر آن قبول و تسلیمی به شریعت و قانون خداوند متعال است و این همان دین و اسلامی است که همهٔ انبیاء شمی مردم را به سوی آن دعوت کرده اند و خود نیز به این مفه وم پیرو اسلام بوده اند. خداوند آلله می فرماید: ﴿وَمَنْ یُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى الله وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بالْعُرُوة الْوُثْقَی وَإِلَى الله عَاقِبَةُ الْأُمُورِ القمان: ۲۲].

**ترجمه**: و هرکه روی تسلیم و انقیاد به سوی خدا آورد و او نیکو کار باشد به تحقیق به محکم ترین رشتهٔ الهی چنگ زده است و پایان کارها به سوی خداست.

قرآن در مورد ابراهیم و یعقوب طِیَّكُ و اینكه دین آنان اسلام بوده است چنین میفرماید: ﴿ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِیمُ بنِیهِ وَیَعْقُوبُ یَا بَنِیَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَی لَكُمُ الدِّینَ فَلَا تَمُّوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

**ترجمه**: و وصیت کرد به این کلمه ابراهیم پسران خود را و یعقوب نیز فرزندان خود را که ای فرزندان من! به تحقیق برگزیده است خداوند برای شما این دین را، پس (ازین جهان) نمیرید مگر این که مسلمان باشید.

پس از تکمیل شدن سلسلهٔ نبوت و بعثت حضرت محمد بحیث آخرین پیامبر، اسلام بر دین و شریعتی اطلاق می شود که از طرف خداوند بر ایشان وحی شده و انسانها به تسلیم شدن و گردن نهادن عام و تام به آن خوانده شده اند و این همان دینی است که در آیات مبارکهٔ این درس بحیث تنها دین پسندیده و مقبول خدا از آن با صراحت تام یاد شده است.

بنابر آنچه در روشنی آیات متبرکه گفته شد علما دین اسلام را چنین تعریف کرده اند: "اسلام عبارت از خضوع و انقیاد اختیاری انسان به خداوندی میباشد که مظهر آن گردن نهادن به شریعتی است که آنرا بر پیامبر خود حضرت محمد وحی فرموده و آن حضرت را به تبلیغ وی مامور و مکلف ساخته است."

### فعاليت

با رهنمایی استاد محترم شاگردان به چند دسته تقسیم شوند و هر مجموعه در بارهٔ معنی و مفهوم دین اسلام با هم به بحث و گفتگو بیردازند.

# اسلام نظام شامل و فراگیر

اسلام دین و قانون فراگیری است که تمام جوانب زنده گی انسان را در بر داشته و برای هر بخشی از سلوک و عمل بشر دساتیر و احکام واضح و روشن دارد. خداوند متعال خطاب به پیامبر بزرگوارش به ارتباط شمول اسلام و اینکه زنده گی و مرگ انسان همه برای خدا و در چوکات نظام او تعالی باشد می فرماید:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُحْيَايَ وَمُمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٢].

ترجمه: و بگو ای -محمد الله - که نماز، حج و قربانی و زنده گانی و مرگ من برای خداوند یروردگار عالمیان است.

و در جای دیگری الله ﷺ در رابطه به همه جانبه بودن اسلام فرموده است: ﴿مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءِ..﴾ [سورة الأنعام: ٣٨].

ترجمه: فرو گذاشت نکرده ایم در کتاب هیچ چیزی را.

بعضی از مفسرین کتاب را در این آیت، به لوح محفوظ تفسیر کرده اند یعنی همه چیز در لوح محفوظ نوشته و مسجل است. عدهٔ دیگر از مفسرین از کتاب، قرآن کریم را مراد گرفته اند و بر

١- اصول الدعوة ، دكتور عبد الكريم زيدان، ص . ٢

اساس این تفسیر کلیات و اساسات همه چیز در قرآن موجود بوده و هر آنچه که برای رهنمایی و سعادت انسان ضرور است در قرآن کریم یا به صورت مستقیم و تفصیلی، و یا هم به صورت غیر مستقیم و کلی بیان شده و تفصیلات و جزئیات آن در سنت پیامبر که تفسیر و شرح و بسط قرآن است موجود می باشد و همین معنای همه جانبه بودن و فراگیری دین اسلام را که اساس آن قرآن و سنت است می رساند.

# اسلام دین کامل و آخرین

قبل از رحلت رسول الله ﷺ ازین جهان، الله متعال دین اسلام را تکمیل کرده و آنرا تنها دین مورد پسند و قبول در نزد خویش اعلان فرمود و همه انسانهای روی زمین را به پیروی از آن مکلف گردانید. قرآن کریم در این باره میفرماید: ﴿الْیَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِینَكُمْ وَأَقَمْتُ عَلَیْكُمْ نِعْمَتِی وَرَضیتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دینًا﴾ [المائدة: ۳].

**ترجمه**: امروز کامل کردم برای شما دین تان را و تمام ساختم بر شما نعمت خود را و برگزیدم اسلام را دین برای شما.

معنای کمال دین اسلام این است که تعلیمات و احکام این دین در هر بخش چنان دقیق و مطابق با نیازمندیهای زنده گی فردی و اجتماعی انسانهاست که اگر بصورت درست تطبیق شود سعادت و رفاه بشریت را تأمین و تضمین مینماید. کمال احکام و تعلیمات اسلام وقتی واضح و مشخص می شود که بطور علمی و بی طرفانه با تعلیمات ادیان، نظامها و قوانین دیگر مقایسه و مقارنه شود. قرآن کریم به صراحت بیان می کند که اسلام یگانه دین مورد قبول خداوند بوده و هیچ دین دیگری غیر از اسلام از انسان پذیرفته نمی شود و اگر کسی پیروی دین دیگری را اختیار نماید در آخرت در خسران و زیان خواهد بود: ﴿وَمَنْ یَبْتَغِ غَیْرَ الْإِسْلَامِ دِینًا فَلَنْ یُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِی الْآخِرَةِ مِنَ الْإِسْلَامِ دِینًا فَلَنْ یُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِی الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِینَ ﴿ [آل عمران: ۸۵].

**ترجمه**: و هر کسی طلب کند غیر از اسلام دینی را هرگز قبول نخواهد شد و او در آخرت از زیان کاران است.

# ضرورت تطبيق همه تعليمات دين اسلام

نقطهٔ دیگری که در روشنی آیات مبارکه به ارتباط شمول و کمال دین اسلام مهم به نظر میرسد عبارت از لزوم تطبیق کامل احکام و تعلیمات اسلام در تمام جوانب و ابعاد زندهگی است؛ زیرا تطبیق ناقص و جزئی احکام دین اسلام در بعضی امور و ترک آن در جوانب دیگر علاوه بر این

كه نتيجهٔ مطلوب را بار نمى آورد با نص و روح قرآن و سنت مخالف بوده سبب خسران و تباهى دنيا و آخرت مى شود. خداوند متعال در اين مورد با تمام وضاحت چنين مى فرمايد: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْم كَاقَةً وَلَا تَتَّبَعُوا خُطُوَات الشَّيْطَان إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوِّ مُبِينٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٨].

**ترجمه**: ای کسانی که ایمان آورده اید داخل شوید در اسلام همه (از تمام احکام و تعلیمات دین اسلام اطاعت نمایید) و پیروی نکنید گامهای (راههای) شیطان را، به درستی که شیطان برای شما دشمن آشکار است.

یکی از علمای مشهور تفسیر در شرح این آیهٔ کریمه چنین می گوید:

"کلمهٔ (سلم) -به فتح وکسر سین- بر دین اسلام و سلامتی (به معنای امن) هر دو اطلاق می شود، یعنی ای اهل ایمان به دین اسلام داخل شوید و به همه تعلیمات آن التزام و پابندی کنید. تمام احکام اسلام را تطبیق نموده مانند کسانی نباشید که به برخی از احکام اسلام ایمان آورده و برخی دیگر را انکار کرده به آن کفر می ورزند. مراد این است که به همهٔ احکام و اوامر اسلام عمل کنید." (۱)

در جاى ديگرى خداوند متعال در سياق كلام از اوصاف مذموم بنى اسرائيل، كسانى را كه به بعضى از كتاب ايمان آورده و برخى ديگر را انكار مى كنند چنين مورد نكوهش قرار مى دهد: ﴿أَفَتُوْمَنُونَ بِبَعْضِ الْكَتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاء مَنْ يَفْعُل ذَلِكَ مِنْكُم إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيَاة الدُّنْيا وَيَعْوَمُ اللهِ بَعَافل عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ [البقرة: ٨٥].

**ترجمه**: آیا شما ایمان می آورید به برخی از کتاب و کافر می شوید به برخی دیگر؟ پس چیست جزای آن که چنین کند از شما مگر خواری در زنده گانی دنیا و روز قیامت مسترد گردند به سخت ترین عذاب و غافل نیست خداوند از آنچه شما انجام می دهید.

معنای ایمان آوردن به برخی از کتاب و کفر ورزیدن به برخی دیگر قبول بعضی از احکام و اوامر الهی که در کتابش آمده و انکار بعض دیگری از احکام و دساتیر خداوندیست که نتیجه و فرجام بسیار خطرناک و بدی را در قبال دارد.

# فوايد وأموختنىها

اسلام شکل تکامل یافتهٔ دین الهی برای بشر بوده و آخرین دین سماوی است که بعد از آن هرگز دین دیگری نمی آید.

١ - تفسير الوسيط للطنطاوي ، تفسير آية ٢٠٨ سورة بقره.

- ❖ قرآن کریم برای انس و جن نازل شده و دین اسلام برای همه انسانها در همه زمانها و مکانهاست. احکام دین اسلام هرگز کهنه نشده قابلیت تطبیق در هر زمان را دارد.
- ب یگانه دین پسندیده و قابل پذیرش در نزد الله ﷺ دین اسلام میباشد و هر کسی که در دین اسلام داخل نباشد کافر بوده و اگر با کفر از دنیا برود مستحق آتش جهنم است.
- اسلام نظام و قانون شامل و همه جانبه است که تمام عرصه ها و ابعاد زنده گی انسان ها را هم در جانب فردی و هم در جانب اجتماعی احتوا می کند.
- دین اسلام به معنای تسلیم شدن و انقیاد به پروردگار میباشد. این تسلیمی باید به رضا و رغبت خود انسان باشد نه جبری، زیرا تمام مخلوقات جبرا به قوانین و سنن خداوندی در کاینات تسلیم و منقاد اند.
- ❖ اسلام باید بصورت همه جانبه و کامل تطبیق شود؛ زیرا تطبیق ناقص و جزئی احکام اسلام
   مخالف با نصوص و روح قرآن است.



- ۱- دین اسلام را در لغت و اصطلاح تعریف کنید.
- ۲- مفهوم اجمالی آیات مبارکهٔ درس را نوشته و استدلال نمایید که چرا انقیاد و تسلیمی انسان
   به دین اسلام باید اختیاری باشد نه جبری؟
  - ۳- معنای کمال و همهجانبه بودن دین اسلام چیست؟ به تفصیل شرح دهید.
- ۴- چرا دین اسلام قابلیت تطبیق در هر زمان و مکان را داشته و احکام و تعلیمات آن کهنه نمی شود؟
- ۵- آیا تطبیق ناقص و جزئی دین اسلام با آیات قرآن و احادیث نبوی مطابقت دارد؟ جواب تان باید مستدل و مبتنی بر آیات قرآن و احادیث شریف باشد.
  - حکم کسی که به دین اسلام مشرف نبوده و همانطور بمیرد از نظر قرآن و سنت چیست؟



شاگردان در روشنی آیات متبرکه مقالهٔ بنویسند که از بیست سطر کم نبوده و شامل نقاط ذیل باشد:

- تعریف و مفهوم اسلام
- معنای کمال و شمول دین اسلام
- اهمیت و فواید تطبیق اسلام در زنده گی فردی و اجتماعی

درس نهم

# ایمان به آخرت و اثر آن در زنده گی (۱)

قَالَ الله تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُم أَتَمَا خَلَقْنَاكُم عَبَثًا وَأَتَكُم إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ۞ فَتَعَالَى الله الْمَلِكُ الحُقُّ لَا إِلَه إِلَّا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ﴾ [المؤمنون: ١١٥- ١١٤].

### معانى كلمات

{أَفَحَسِبْتُم} أيا گمان كرديد {عَبَتًا} بيهوده {فَتَعَالَى} پس برتر است {الْكَرِيم} گرامي قدر

# ترجمه أيات

آیا گمان کردید شما را بیهوده آفریده ایم و شما به سوی ما باز گردانیده نمی شوید؟ پس برتر است خداوند، پادشاه بر حق (از اینکه شما را بیهوده آفریده باشد)، معبودی به حق جز او نیست (و) او پروردگار عرش کریم (گرامی قدر) است.

# تفسير

# مفهوم اجمالي أيات:

در آیات کریمهٔ بالا خداوند ﷺ از باب توبیخ به کسانی که روز آخرت و زنده گی پس از مرگ را انکار نموده و به آن ایمان ندارند می فرماید: آیا شما چنین می پندارید که الله متعال شما را بیهوده و بازیچه خلق نموده و تنها کار شما در این دنیا خوردن، نوشیدن و استفاده از لذّات زنده گی بوده و پس از آنکه چشم از جهان پوشیدید دوباره زنده نمی شوید؟!

آیا گمان می کنید که حساب و کتاب و باز پرسی در کار نبوده و شما از آنچه کردهاید مورد محاسبه و باز پرس قرار نمی گیرید و جزا و پاداشی وجود ندارد؟!

نه هرگز این طور نیست که شما گمان می کنید. ما شما را بیهوده و بازیچه خلق نکردهایم بلکه خلقت و پیدایش شما بر اساس علم و حکمت و بخاطر هدف واضح و روشن است و شما به سوی الله باز می گردید و از اعمال و کارهای که انجام داده اید مورد بازیرس قرار خواهید گرفت.

در آیهٔ دوم خداوند متعال ذات پاکش را از کارهای بیهوده و عبث تنزیه نموده و بیان می فرماید که خداوند که خداوند که خداوند که فرمانروای از اینکه شما را بیهوده و برای بازی آفریده باشد؛ زیرا چنین کاری با شأن خدای برحق که فرمانروای مطلق، تنها معبود برحق و پروردگار عرش کریم با آن همه بزرگی و عظمت است سازگار نمی باشد.

# تحليل أيات

این دو آیهٔ مبارکه در سیاق آیاتی قرار دارد که از آخرت و آنچه که بر کفار و منکرین روز آخرت واقع می شود سخن می گویند. آیهٔ اول با سؤال ﴿أَفَحَسبْتُمْ أَمَّا خَلَقْنَاکُمْ عَبَمًا وَأَنَکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ آغاز می شود، این نوع سؤال را در عربی استفهام انکاری می گویند که به معنای انکار و نفی موضوع مطرح شده در سؤال و اثبات مفهوم مخالف آن می باشد یعنی: این طورنیست که شما گمان می کنید، ما شما را بیهوده و بازیچه خلق نکرده ایم. در این سؤال از نظر دستور زبان و بلاغت زبان عربی معنای توبیخ و سرزنش نهفته است به این معنی که الله متعال کفار منکر بعث و آخرت را بر این پندار نادرست و غلط شان که گویا حیات دنیا فقط برای خوردن و نوشیدن و دیگر لذایذ است و زنده گی پس از مرگ و حساب و باز پرسی وجود ندارد، توبیخ و سرزنش می نماید. کلمهٔ ﴿عَبْتُ به معنای بازی و کردار و گفتار بیهوده است که فایدهٔ بر آن مرتب نشود. جملهٔ مبارکهٔ ﴿وَانَّکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ بر جملهٔ قبلی عطف بوده با نفی گمان غلط منکران روز آخرت، مبارکهٔ ﴿وَانَّکُمْ إِلَیْنَا لَا تُرْجَعُونَ به سوی خدا وند الله تأکید می ورزد.

جملهٔ ﴿فَتَعَالَى الله الْمَلِكُ الْحَقُ ﴾ پاكى و منزه بودن خداوند ﷺ را بيان مىكند كه از تمام افعال بيهوده و عبث و هر كارش بر حكمت و علم بنا يافته است.

# معنى ومفهوم ايمان به أخرت

 **ترجمه:** کسی که به خدا و روز آخرت ایمان داشته و عمل نیکو انجام بدهند بر ایشان خوفی نیست و غمگین نخواهند بود.

پیامبرﷺ در حدیث مشهوری که به حدیث جبرئیل معروف است ایمان به آخرت را از جملهٔ ارکان ایمان معرفی فرموده اند:

"أَن تُومَن بِالله وَ ملائكَتو كُتبِه وَر سُله وَ الْيُوم الْآخِر وَ تُؤمَن بِالْقَدْرِ خَيرِه وَ شَو ه" (١) يعنى: ايمان عبارت است از باور و تصديق به خَداوند عَلَيْ فرشته گان و كتابها و پيامبران او و باور و تصديق به روز واپسين و اينكه تقدير خير و شر از جانب او تعالى است.

بر مبنای آیات قرآن کریم و احادیث رسول الله ایمان به روز آخرت مشتمل بر عناصر ذیل می باشد:

- برپا شدن قیامت؛ یعنی پایان دنیا و بازگشت همه خلایق به سوی خالق و پروردگار عالمیان.
- بعث یا زنده شدن پس از مرگ، روزی که خداوند همه مخلوقات را دوباره بر میانگیزد، چنان که بار اول آنان را خلق کرده بود.
  - حشر یا جمع کردن همه مخلوقات در یک جای.
    - حساب
    - سنجش اعمال
      - حوض
      - صراط
        - جنت
      - جهنم
    - عذاب و نعمت قبر (۲)

١ - صحيح مسلم- كتاب الإيمان.

۲ - برای دانستن تفصیلات عناصر روز آخرت به کتب عقاید مراجعه شود.

# ایمان به آخرت و اثر آن در زندهگی (۲)

# ایمان به آخرت جواب سه پرسش مهم و اساسی

سه پرسش مهم و سرنوشت ساز همواره در ذهن انسان وجود داشته است:

- ما از كجا آمده ايم؟
- ما چرا و برای چه زنده گی می کنیم؟
- فرجام و سرنوشت آیندهٔ ما، پس از مرگ چه بوده و به کجا میرویم؟

این پرسشها همیشه؛ چه در گذشتهها و چه در عصر حاضر ذهن بشر را به خود مشغول داشته و چگونه گی جواب به آنها نقش مهم و تعیین کننده در سرنوشت افراد و کتلههای بشری دارد. در حقیقت جواب به این سه پرسش است که جهان بینی و تصور انسان را شکل داده و نحوهٔ برداشت، تعامل و برخورد او با هستی و جهان را تعیین می کند و زنده گی فرد را سمت جهت و ارزش می بخشد.

دین اسلام برای سؤالات بالا جوابهای روشن و واضح دارد. جواب سؤال اول اینست که ما انسانها همه مخلوق خداوند ﷺ هستیم و او تعالی ما را آفریده است:

﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانَ حَينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا، إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيه فَجَعَلْنَاهُ سَيعًا بَصِيرًا ﴾ [الإنسان: ١-٢].

ترجمه: آیا زمان درازی بر انسان گذشت که چیز قابل ذکر نبود؟ ما انسان را از نطفهٔ مختلطی آفریدیم و او را می آزماییم (و از این سبب) او را شنوا و بینا قرار دادیم.

جواب سؤال دوم اینست که هدف اصلی پیدایش ما انسانها و مقصد زنده گی ما عبادت و بنده گی خداوند به معنای درست و همه جانبهٔ عبادت است: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴾ خداوند به معنای درست و همه جانبهٔ عبادت است: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ۵۶] ترجمه: من جن و انس را نيافريدم مگر برای اينکه من را عبادت کنند.

جواب پرسش سوم مختصرا اینست که زنده گی دنیا نهایت و فرجام کار نیست و ما انسانها پس از مرگ به خداوند باز گشته دوباره زنده می شویم و از تمام اعمال و اقوال خویش یعنی هر آنچه که در زنده گی دنیا انجام داده ایم مورد باز پرس و حساب قرار خواهیم گرفت و در مقابل آنچه انجام داده ایم پاداش خواهیم دید. ﴿اللّهُ یَبْدَأُ الْخُلْقَ ثُمّ یُعیدُهُ ثُمّ اِلَیْه تُرْجَعُونَ﴾ [الروم: ۱۱].

ترجمه: خداوند آفرینش را آغاز می کند، سپس آنرا باز می گرداند و پس از آن شما به سوی او (الله ﷺ) باز گردانیده می شوید. ﴿وَأَنَّ إِنَى رَبِّكَ الْمُنْتَهَى ﴾ [النجم: ۴۲] ترجمه: و (آیا از کتب پیشین انبیا به او نرسیده است که) همهٔ امور به پروردگارت منتهی می شود. ﴿...مُّمُ إِنَی رَبِّکُمْ مَرْجِعُکُمْ فَيُنْبَّهُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ تَعْمَلُونَ... ﴾ [الزمر: ۲] ترجمه: سپس بازگشت همهٔ شما به سوی پروردگارتان فَیُنْبَهٔکُمْ بِمَا کُنْتُمْ تَعْمَلُونَ... ﴾ [الزمر: ۲] ترجمه: سپس بازگشت همهٔ شما به سوی پروردگارتان

است و شما را از آنچه انجام میدادید آگاه میسازد. اینست معنای روز آخرت و ایمان به آن که جواب یکی از سه سؤال مهم و سرنوشت ساز برای انسانها میباشد.

# اثر ایمان به آخرت در زنده گی انسان

ایمان به روز آخرت تأثیر بسیار مهمی بر زنده گی فردی و اجتماعی انسان دارد. نتایج ایمان به آخرت بر زنده گی انسان وقتی واضح می شود که بین عملکرد و سلوک فرد مؤمن به آخرت و فرد غیر مؤمن به این روز مقایسه صورت گیرد.

کسی که به روز آخرت ایمان ندارد جهان بینی و تصورش از حیات و زنده گی مختلف بوده غیر از زنده گی مادی به چیز دیگری نمیاندیشد. بر خوردها، قضاوتها، طرز تفکر، اندیشه، دوستی و دشمنی و بالاً خره همه چیزش بر مادیات چرخ میزند و معیار و مقیاس دیگری برای سنجش خوب و بد و درست و نادرست نزدش وجود ندارد.

نتیجه و فرجام چنین برخورد و اندیشه و طرز تلقی انسان را از جوانب و ابعاد نیک و متعالی دور ساخته و جوانب حیوانی را در او چنان رشد میدهد که سر انجام خصوصیتهای حیوانی بر صفات انسانی غلبه نموده خوبیها و فضایل انسانی در او آهسته آهسته میمیرند. قرآن کریم چنین انسانها را به حیوان چهارپا تشبیه کرده در بارهٔ آنها و فرجام بد شان میفرماید:

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوًى لَّمْ ﴾ [محمد: ١٦]

**ترجمه**: و کسانی که کفر ورزیدند تمتع و شهوت رانی میکنند و مانند چارپایان میخورند و سر انجام اَتش دوزخ جایگاه اَنهاست.

همان طوری که قرآن کریم فرموده است، انسان کافر که به روز آخرت ایمان ندارد فقط در اندیشهٔ این است تا از فرصت دست داشته در این زنده گی حد اکثر استفاده را نموده و از لذاید مادی تا جایی که ممکن است حظ ببرد. برای این انسان حلال و حرام اهمیتی نداشته و معیارهای اخلاقی و فضایل و برتریهای انسانی مفهومی ندارد. روان و نفس این گونه انسانهای بیمار برای اشباع مطامع مادی و لذایذ مرز و حدی را نمی شناسد و حرص و آز آنان بخاطر بدست آوردن مال و متاع دنیا و برخورداری از شهوات و لذتهای زودگذر دنیا هیچ قید و مانعی را نمی پذیرد.

عامل اساسی وقوع انسان درچنین لجنزار، کفر و عدم ایمان او به روز آخرت و انکار از حسابدهی و بازپرس از سلوک و عمل و پاداش و جزاست.

باید توجه داشت که عدم ایمان به روز آخرت ریشه و اساس بخش اعظم مفاسد و ظلم و بی عدالتی و حق تلفی، حرص و آز در جهان می باشد که زنده گی افراد و جوامع بشری را تیره و تار ساخته و باعث بروز جنگهای خانمان سوز و تباه کن در مناطق مختلف دنیا گشته است.

در طرف مقابل کسی که به خدا و روز آخرت ایمان دارد به یقین میداند که لذایذ و متاع دنیا در برابر زنده گی جاودان آخرت چیزی نیست و نباید در استفاده از لذایذ مادی زایل و زود گذر توازن را از دست داده و حد و مرز خوب و بد و حلال و حرام را شکست.

فرد مؤمن به روز آخرت یقین دارد که در برابر اجتناب از لذایذ و مال و متاع حرام در دنیا، خداوند برای وی عوض و پاداش به مراتب بهتر و خوبتر خواهد داد. این باور و ایمان او را از ارتکاب گناه و معصیت باز داشته، سلوک و عملکرد و قول و گفتار او را متعالی و متوازن میسازد.

قرآن کریم در این مورد چنین میفرماید:

﴿ قُلْ أَوۡنَبُنُكُمْ بَغَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّمِمْ جَنَّاتٌ تَّبْرِي مِنْ تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَرضْوَانٌ مَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بالْعَبَادِ ﴾ [آل عمران: ١٥-١٤].

ترجمه: بگو آیا شما را از چیزی آگاه کنم که ازین (سرمایههای مادی) بهتراست؟ برای کسانی که پرهیزگاری کردند در نزد پروردگار شان (درآخرت) باغهایی است که از زیر آنها نهرها می گذرد، همیشه در آن خواهند بود و (برای آنهاست) همسران پاکیزه و خوشنودی خداوند و خداوند بر بنده گان بیناست.

اهمیت و اثر ایمان به آخرت در زنده گی انسان معاصر وقتی روشن می شود که مشکلات روز افزون بشریت و نتایج خطرناک طغیان ماده پرستی و مادی گرایی بر روان، عقل و نفس انسان بصورت علمی و همه جانبه مورد مطالعه قرار گیرد.

تنها راه نجات بشریت امروز از مسیر امواج سیل هولناک و تباه کن زنده گانی بی لجام ماده پرستی و شهوات حرام ٔ ایمان به آخرت و آماده گی برای مرگ و روز واپسین است.

یقیناً ایمان به آخرت بهترین سبب رهایی انسان از کشش و جاذبهٔ ماده پرستی و غرق شدن در زنده گی مادی محض بوده دروازههای عروج او را به سوی فضای پهناور حیات معنوی و زیستن با فضایل روحی و اخلاقی و برتریهای انسانی باز می کند.

# فواید و أموختنیها

- ایمان به روز آخرت یکی از ارکان ایمان است و کسی که به روز آخرت ایمان نداشته باشد مؤمن و مسلمان نیست.
- ❖ بازگشت انسان به سوی خداست و هر کس از هر آنچه انجام داده است در پیشگاه پروردگار عالمیان جوابده و مسؤول میباشد.
- ایمان به آخرت اثر عمیق و مهمی بر سلوک و عملکرد انسان دارد و باعث ایجاد توازن در زنده گی می گردد.

- ❖ ایمان به آخرت به زنده گی انسان سمت و جهت و ارزش بخشیده او را از سر درگمی و غرق شدن در منجلاب مادیت و ماده پرستی نجات میدهد.
- ❖ کسی که به روز آخرت ایمان ندارد حیوانی را میماند که غیر از شهوت پرستی و خوردن و نوشیدن هدف و مقصدی در زنده گی ندارد.
- ❖ ایمان به روز آخرت سبب بالنده گی فضایل و برتریهای انسانی در فرد گردیده زمینههای خیر و نیکویی را در او رشد میدهد.

#### فعاليت

شاگردان صنف به مجموعههای کوچک پنج نفری تقسیم شده، هر مجموعه در مورد آثار ایمان به آخرت در زنده گی بحث و گفتگو نمایند. در اخیر یک تن از شاگردان به نماینده گی از هر مجموعه نتایج گفتگو را به شاگردان دیگر برساند.



- ۱- <del>در روشنی در</del>س مفهوم ایمان به روز آخرت را تشریح کنید؟
- ۲- استفهام و یا سؤال انکاری در آیت کریمه (أفحسبتم) چه مفهومی را افاده نموده و کدام
   معنای بلاغی در آن نهفته است؟
  - ۳- برخی ازعناصر ایمان به روز آخرت را نام ببرید.
  - ۴- چرا کسی که به روز آخرت ایمان ندارد مسلمان شمرده نمی شود؟
- ۵− پنج نتیجهٔ عدم ایمان به روز آخرت را در زنده گی عملی کسانی که به آن ایمان ندارند بیان نمایند.
- 9- ایمان به روز آخرت چگونه سبب ایجاد توازن در زنده گی انسان می شود؟ جواب تانرا با مثال هایی از زنده گی واقعی همراه بسازید.
  - ۷- طغیان مادیت و ماده گرایی را چگونه می توان با ایمان به روز آخرت مهار کرد؟
  - ۸- عدم ایمان به آخرت و یا ضعف آن چرا و چگونه زنده گی انسان را غیر متوازن میسازد؟



شاگردان در روشنی آیات قرآنی و احادیث نبوی در بارهٔ آثار ایمان به روز آخرت در زنده گی فردی و اجتماعی مقالهٔ بنویسند که از بیست سطر کم نبوده و در آن از دلایل و مثالهای واقعی استفاده شده باشد.

درس یازدهم

# اعتدال و میانه روی در دین (۱)

قَالَ الله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا... ﴾ [البقرة: ١٤٣] و قال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تِتَقُولُوا عَلَى اللَّه إِلَّا الْحُقّ... ﴾ [النساء: ١٧١].

### معناي كلمات

﴿جَعَلْنَاكُمْ}: گردانیدیم شما را

{أُمَّةً}: جماعت و گروهی

﴿وَسَطًا}: ميانه، معتدل و مختار

{شُهَدَاء}: گواهان

{شَهِيدًا}: شاهد، گواه

{لَا تَعْلُوا}: زیاده روی نکنید و از حد تجاوز ننمائید

{عَلَى الله}: در شأن خدا

{الْحُقّ}: چيزى كه مطابق واقع و ضد باطل باشد

#### ترجمهٔ آیات

و همچنین گردانیدیم شما را امت (جماعتی) معتدل تا باشید گواهان بر مردم (در قیامت) و پیغمبر بر شما گواه باشد (سورهٔ بقره: ۱۴۳) ای اهل کتاب زیادهروی نکنید در دین خود و نگویید بر خدا مگر سخن حق را (سورهٔ نساء: ۱۷۱).

# تفسير أيات

# تحليل آيات

اند کی قبل از اینکه قبلهٔ مسلمانان از بیت المقدس به سوی کعبهٔ شریفه تحویل یابد، خدای متعال پیغمبر خویش را آگاه ساخت بر اینکه به زودی سر و صدای یهود و منافقین بلند خواهد شد که

محمد و اصحاب او در نماز هرروز به یک طرف روی می آورند و ثباتی در دین ندارند و جز حسد و کینه با ما اهل کتاب چیز دیگری باعث انصراف شان از قبلهٔ ما به طرف دیگر نبوده است. خداوند به پیامبرش ارشاد می فرماید که به این معترضان بگو که مشرق و مغرب از آن خداست و هر کسی را که بخواهد به راه راست هدایت می کند. چیزی که از این جواب آسمانی معلوم می شود این است که این تحویل قبله فضیلت خاصی است که برای آخرین پیغمبران و امت او عطا گردید؛ زیرا کعبه اولین خانه در روی زمین است که برای عبادت خدا بنا شده، کعبه قبلـهٔ ابـو الانبياء (يدر پيغمبران) ابراهيم خليل المُنْكُمُ است كه اهل كتاب خود را په دروغ په وي منسوب مى كنند؛ پس هر كه را كه خداوند به اين قبله رهنمايي كرد نشانهٔ آن است كه او پيرو واقعي ديـن ابراهيم خليل است. سپس آيت مبار كه خطاب به مؤمنان مىفرمايد: ﴿ وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًّا ﴾ (واو) در این جمله واو عطف است و (کاف) تشبیه و (ذلک) اسم اشاره یعنی همچنان که آن کرامت بزرگ را به شما نصیب کردیم، این مقام بلند را نیز برای شما عطا نمودیم که شما را جماعتی وسط قرار دادیم. وسط در عربی به چند معنی آمده است بمعنی خیار و افضل، بمعنی، عدل، میانه و خیر مقابل شر و چون عموما وسط برای مکان یا چیزی گفته می شود که در میانهٔ مکانها یا اشیای دیگر واقع شده باشد. به این خاطر معنی عزت و حفاظت را بخود گرفته است مانند وسط شهر، وسط خانه که از هر جانب محفوظ و مامون است؛ بنا بر این، تفسیر این جزء از آیت شریف چنین می شود که ما شما را افضل ترین امت ها قرار دادیم، ما شما را امت عادل، امت میانه بین افراط و تفریط، امت خیر پسند قرار دادیم و برمبنای این وسطیت کتاب شما، عقاید شما، احکام شما همه در حفظ و حمایهٔ خاص قرار دارند که ایجاد انحراف و دگرگونی در آنها امری بعید و ناممكن خواهد بود.

﴿لِتَكُووُ ا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ یکی از مهمترین اموری که بر این وسطیت مرتب می شود این است که، چون امت اسلامی امت عدل و میانه، بلکه امت مختار و محفوظ در نزد خداوند قرار گرفت؛ لذا برای امتهای دیگر به حیث شاهد شناخته شد. ﴿لَتَكُونُوا

شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ شهداء جمع شهيد و شاهد است و بمعنى حاضر و گواه مىآيد و مراد از ﴿الناسُ بنا بر تفسيرى كه در روايات آمده است امتهاى سابقه اند: پس امت اسلامى بعنوان شاهد بر ديگران پيش مىشود، اما معيار راست بودن و عدالت كردن اين امت را جملهٔ اخير آيه مباركه اول اين درس بيان ميدارد ﴿وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ و باشد رسول و فرستاده شده ما بر شما شاهد، يعنى افضل ترين پيغمبران خدا حضرت محمد ﴿ براستى و صداقت و عدالت و انصاف امت خويش شهادت خواهد داد.

﴿ اَلْمَا الْكَتَابِ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُم الله از اهل كتاب در آيات قرآن مجيد يهود و نصارا اند؛ زيرا خداى متعال كتابهاى آسمانى خويش را كه عبارت از تورات و انجيل است به ايشان فرو فرستاد و به اين صفت ياد مى شوند تا اندكى بخود آيند و نعمت خدا را كه به ايشان ارزانى فرمود، يعنى همان ارسال رسل و انزال كتب را به ياد آورده هدايت پذير شوند ﴿ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُم الله عُلُو بمعنى زيادت، تجاوز از حد و سرعت مى آيد و ﴿ غلو ﴾ در دين عبارت از اين است كه انسان دينش را بر خويش سخت بگرداند يا در آن از پيش خود چيزهايى را اضافه نمايد و آنها را جزء معتقدات خويش قرار دهد. از اين آيهٔ مباركه معلوم مى شود كه بر خلاف امت اسلامى هـر يـك از يهـود و نصارا حد اعتدال را در دين ترك كرده و به زياده روى يـا تقصـير روى آوردنـد؛ چنانچـه يكـى از نمونه هاى واضح آنرا جزء بعدى آيت بيان مىدارد و مى فرمايـد: ﴿ وَلَا تَقُولُوا عَلَى الله إِلّا الْحَقَ ﴾ در شان خدا بغير از سخن حق چيزى ديگرى نگوييد، چرا شما عيساى مسيح يعنى همان بنـده را كـه اكلمه «كن فيكون» خداوند بگونهٔ معجزه آسا پيدا شد از سرحد عبوديت به الوهيـت بلنـد بـرده در احترام و اكرام او غلو و افراط نموديد؟ اين كار به جاى خود زياده روى در دين و ايمان است.

# مفهوم اجمالي أيات

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا.. ﴾ این آیهٔ مبارکه جزئی از آیت ۱۴۳ سورهٔ بقره است. در همین قسمت از آیت به دو امر مهم اشاره شده است اول اینکه خداوند متعال یکی از نعمتهای بزرگ خویش را که به امت اسلامی نصیب فرموده است یاد آوری کرده می فرماید همچنان که ما شما را

به بهترین قبله و یعنی قبلهٔ ابراهیمی هدایت نمودیم، شما را امت میانه و عدل نیز قرار دادیم و به این اساس شما را مختار و بر گزیدهٔ همه امتها نمودیم. امر دوم نتیجه است که بر این عدالت و وسطیت مرتب می گردد و آن معیار قرار گرفتن امت اسلامی و شاهد شدن این امت است بر تمام امتهای دیگر. به این معنی که در مورد حق یا باطل بودن عملکرد شان و راست بودن یا دروغ بودن مدعای شان در روز قیامت از امت اسلامی پرسیده شده و حیثیت شاهدان حق در محکمهٔ الهی به آنها داده می شود.

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ . ﴾ اين آيهٔ مبارکه که جزئی از آيت ۱۷۱ سورهٔ نساء است اهل کتاب را که مراد نصارا اند مخاطب قرار داده آنها را از غلو و زياده روی بیجا در دين شان بازداشته است، به اين معنی که در دين تکلف نکنند و رهبانيت و گوشه نشينی را اختيار نکنند، از ازدواج اعراض ننمايند، بر خويشتن نعمتهای حلال را حرام نگردانند و همه اين بدعتها را به نام دين انجام ندهند؛ همچنان آنها را باز میدارد از اينکه در شان خدای جهانيان چيزهايی را از پيش خود بگويند وعقايدی را بتراشند که اصل و اساسی در دين نداشته باشد، مثل اينکه به او شريکی در ذات و صفات او قائل شوند و عيسی پسر مريم نبی و فرستادهٔ خدا را به مقام الوهيت برسانند.

# جلوههای اعتدال در اسلام (۲)

مشیت و ارادهٔ خدای عالمیان بر این رفته بود که امت اسلامی در همهٔ امور میانهرو و معتدل باشد، در عقیده و ایمان، در تفکر و اندیشه، در احساسات و غرایز، در نظم و نظام، در ارتباطات و علایق، در مکان و موقعیت، در زمان و وقت، در عبادات و طاعات و همهٔ شؤون زنده گی.

# اعتدال در عقیده و ایمان

عقیدهٔ اسلامی عقیده یی است مبنی بر ایمان به خدا، توحید و یگانه پرستی او، تنزیه و مبرا دانستن او از همهٔ عیبها و نقصها، تنها لایق دانستن او بعبادت، مبنی بر ایمان به فرشته گان خدا و همهٔ پیغمبران و کتابهای آسمانی، ایمان به آخرت، حساب و کتاب، جنت و دوزخ و تقدیر الهي و اين عقيده به اين دليل عقيدهٔ عدل و انصاف و وسط است كه بـراي خداونـد يـاك هـيچ شریکی قایل نیست و هرگز او را به صفاتی که مناسب ذات مقدس او نباشند موصوف نمی،دارد؛ چنانچه یهودیان، خدا را به فقر و تنگدستی موصوف کرده گفتند: ﴿إِنَّ اللَّه فَقَيْر وَنَّكُن أَغْنياء ﴾ [آل عمران: ۱۸۱] به تحقیق خداوند مستمند و ما مستغنی هستیم و نصارا او تعالی را بـه اوصـاف بشـر همچو پدر بودن و غیره موصوف کرده گفتند: ﴿الْخَذَ اللَّهُ وَلَدًا﴾ [الکهف: ۴] خدا برای خود پسر پ گزیده است؛ اما اسلام معقول ترین و معتدل ترین عقیده را در شأن خدا برای بشریت به ارمغان آورده فرمود: ﴿قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ ۞ الله الصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلَدْ وَلْمَ يُولَدْ ۞ وَلْمَ يَكُنْ لُه كُفُوا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١ – ۴] بگو خدا يگانه است، او بينياز از هر چيز است، نه كسي از او زائيده شده و نه او از کسی زاده شده است و نیست او را هیچگونه همتای. در مورد ملائکه نه مانند یه ود دشمنی با ایشان را اختیار کرد چنانچه قرآن از ایشان خبر میدهد: ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لَجِبْرِيَلِ﴾ [البقرة: ٩٧] بگو هر آن کس دشمن جبریل باشد (مراد یهودیان اند) و نه مانند مشر کین آنها را دختران خداونـد شمرد ﴿ وَاتَّخَذُ مَن الْمَلَائِكَة إِنَّاتًا ﴾ [الإسراء: ٤٠] گرفته است خدا از زمرهٔ ملائكهها دختراني براي خود. بلکه آنها را بنده گان مطیع و فرمان بردار خدا دانست ﴿بْلْ عَبَادٌ مُكْرِمُونَ ﴿ لَا يَسْبِقُونُه بالْقَوْل وَهُم بأُمْره يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٥ – ٢٧] أنها (ملائكه) بنده كاني مكرمي اند كه بر خداوند پيش سخنی نمی نمایند بلکه به امر او عمل می کنند. در مورد پیغمبران ایمان به همه را علی السویه واجب دانست و در احترام و منزلت شان حد وسط را اختیار کرد: ﴿لَا نُفَرِقُ بَیْنَ أَحَد مِنْ رُسُله﴾ [البقرة: ۲۸۵] هیچ تفرقهٔ را (در ایمان آوردن) بین یکی از پیغمبران با دیگری نمی آوریم. اینها و صدها مورد دیگر عقیده وی که جای تفصیل آن این درس مختصر نیست همه نشان دهندهٔ وسطیت عقیده در امت اسلامی و دین اسلام است.

عقیدهٔ اسلامی عقیده یی است قایل به اهمیت روح و جسد که برای هردو بحد لازم زمینهٔ بقا و رشد را برابر می سازد نه اینکه روح را فقط به معنویات تقویه کند و با ترک مادیات جسد را هلاک کرده به زنده گی ارزش قایل نشود یا بالعکس کاملا به مادیات روی بیاورد و به معنویات هیچ توجه نداشته باشد؛ یعنی عقیدهٔ اسلامی میان روح و جسد، ماده و معنا اعتدال و توازن قایل است.

### اعتدال در تفكر و اندیشه

اسلام در باب تفکر و اندیشه نه عقل را کاملاً کنار می گزارد و نه عنان آن را مطلقاً رها می سازد، نه همه چیز را منحصر در علوم تجربی و مادی می داند و نه تجربه و ماده را بی اساس می شمارد. اسلام نه جمود فکری و تقلید کورکورانه است و نه عنان گسیختگی و حریت بی جاست بلکه در اسلام نه جمود فکری و تقلید کورکورانه است و نه عنان گسیختگی و حریت بی جاست بلکه در بعد فکر و اندیشه و علم و نظر اصول و ضوابط را وضع می کند؛ بعد از آن نتایج درست را برای حیات دنیا و آخرت به دست می آورد. قرآن مجید در توصیف عقل می فرماید: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَاتِ لَقُوْم یَعْقَلُونَ﴾ [الرعد: ۴] به تحقیق که در احکام ما نشانههایی است برای قومی که عقل خویش را بکار می اندازند. و می فرماید: ﴿کَذَلِكَ نُفُصِّلُ الْآیَاتِ لَقَوْم یَعْقَلُونَ﴾ [الروم: ۲۸] این چنین به تفصیل بیان می داریم آیات خویش را برای مردمی که عقل مند هستند؛ اما در ممانعت از پروازهای بی جای عقل می فرماید ﴿وَاَنْ تَقُولُوا عَلَی الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ۱۶۹] (خداوند شما را بهی می نماید) از اینکه بگویید در شأن او آنچه را که نمی دانید. به این معنی که عقل از حدود خویش پیشتر نباید حرکت کند؛ مثلاً: مسایل مربوط به ذات مقدس خداوند، مسائل مربوط به خویش پیشتر نباید حرکت کند؛ مثلاً: مسایل مربوط به ذات مقدس خداوند، مسائل مربوط به منای تسلیم نقل؛ یعنی آنچه در کتاب خدا و احادیث رسول او آمده است باشد تا وسطیت بین معنی تسلیم نقل؛ یعنی آنچه در کتاب خدا و احادیث رسول او آمده است باشد تا وسطیت بین عقل و نقل حفظ گردد.

### اعتدال در احساسات و غرایز

اسلام تمام زنده گی را برای نفسیات و احساسات یا آرزوها و غریزه های نفسانی رها نمی کند؛ اما احساسات و غرایز بشری را که مقتضای طبیعت آن است نادیده نمی گیرد. اسلام غریزه ها را نه زیر

ترجمه: به منكرات آشكارا و پنهان نزديكى نكنيد. ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطلِ ﴾ [البقرة: ١٨٨].

ترجمه: نخورید مالهای تان را در بین خود به ناحق. زیرا این کارها را انجام دادن بمعنای طغیان غرایز است در حالی که اسلام نه طغیان را می پسندد و نه ترک لذتها و نعمات را؛ بلکه بین این و آن، اعتدال برقرار می سازد.

#### اعتدال در نظم و نظام

اسلام نه به جامعهٔ بدون نظام و حکومت و مقررات و قوانین معتقد است و نه نظامهای جابر، مستبد، و مستکبر را میپذیرد. نه اجازه میدهد که یک عده از انسانها دیگران را غلام و نوکران حلقه بگوش خویش قرار دهند و نه میگزارد که قانون جنگل در جوامع بشری حکم فرما باشد، از همین قبیل نه جواز میدهد که یک خانواده بدون رئیس و مسؤول زنده گی کند و نه روا میدارد که رئیس خانه (مرد) کرامت و شخصیت زن و اعضای خانواده را زیر پاه نماید، لذا در امر التزام به جماعت قرآن مجید میفرماید: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله جَمِیعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا﴾ [آل عمران: ۱۰۳] چنگ بزنید به ریسمان خداوند بطور همه گانی و متفرق نشوید چنانچه پیغمبر خدا نیز میفرماید: "آمُرُکُم بغمس الله آمَرِنی بَین باجْمَاعَة وَالسَّمْع وَالطَاعَة... "(۱) یعنی شما را به آن پنج چیزی که خدا مرا امر کرده است توصیه میکنم، از آن جمله التزام به جماعت و فرمانبرداری و اطاعت از امرای مسلمین کرده است توصیه میکنم، از آن جمله التزام به جماعت و فرمانبرداری و اطاعت از امرای مسلمین است؛ اما از جانب دیگر رسول خدا اعلان میدارد که "لا طَاعَة لَمخُلُوق فی مَعْصِیة الخالق "(۱)

ا - سنن ترمذی، صحیح ابن خزیمة، مسند احمد.

۲ – سنن ترمذی، مسند احمد و الطبرانی و غیرهم.

نیست فرمان برداری از مخلوق در نافرمانی خالق؛ بنا بر این سمع و طاعت به این معنی نیست که مسلمان هر جبر و ظلمی را خاصتا در اموری که خلاف دین و مقدسات باشد بپذیرد، بلکه در این امور هم باید تعادل حفظ شود و میانهروی صورت گیرد.

# اعتدال در برقراری روابط

ترجمه: خداوند شما را از نیکویی کردن و انصاف (داشتن علاقات خوب) با کسانی که با شما در جنگ و ستیز نیستند و در پی بیرون راندن تان از خانه و کاشانهٔ تان نمیباشند نهی نمی کند؛ اما در عین زمان اعلان میدارد: ﴿إِمَّا یَنْهَاکُم الله عَنِ الَّذِینَ قَاتَلُوکُم فِی الدِّینِ وَأَخْرَجُوکُم مِنْ دِیارِکُم الله عَنِ اللّذِینَ قَاتَلُوکُم فِی الدّینِ وَأَخْرَجُوکُم مِنْ دِیارِکُم الله در عین زمان اعلان می دارد: ﴿إِمَّا یَنْهَاکُم الله عَنِ الّذِینَ قَاتَلُوکُم فِی الدّینِ وَأَخْرَجُوکُم مِنْ دِیارِکُم الله عَنِ الله معا را از داشتن ارتباطات نیکو با کسانی منع می کند که بخاطر دین با شما می جنگند و شما را از خانههای تان بیرون میسازند؛ بنابر این باید مسلمانان در روابط و علایت خود با دیگران میانه روی و وسطیت را مراعات نمایند.

### اعتدال در طاعات

ندای جاوید اسلام این است که ﴿لاَ یُکلّفُ الله نفسًا إِلاَ وُسْعَها الله وَده میخواهد که شب و خداوند مکلف نمی سازد مگر به اندازهٔ قدرت آن. لذا اسلام نه از پیروان خود میخواهد که شب و روز مشغول عبادت عملی باشند، یا هر آنچه کمایی می کنند همه را در راه خدا انفاق کنند و نه مانند بعضی از ادیان منحرفه همه عبادات را منحصر به خواندن دعاها و اشعاری چند یا رفتن یکبار در هفته به معبد می داند؛ نه مانع پیدا کردن رزق و روزی حلال می شود و نه می گزارد که طلب دنیا سبب ترک عبادت شود؛ بلکه هردو پلهٔ ترازو را مساویانه می سنجد حدیث صحیح از رسول خدا است که می فرماید "إِنَّ هذا الدِّین یُسْرٌ، ولْن یُشادَّ الدِّین أحد الا غَلَبه"(۱) این دین دینی است آسان و هیچ کسی این دین را سخت نمی گیرد مگر اینکه خودش شکست می خورد.

<sup>· -</sup> صحيح البخارى، كتاب الايمان، باب الدين يسر

# چگونگی شهادت امت اسلامی بر امتیان دیگر

در حدیث شریف آمده است که رسول الله و فرمود: "نوح الله در روز قیامت خواسته می شود و از ان پرسیده می شود آیا دعوت ما را به قوم خویش رساندی؟ جواب میدهد بلی، قوم نوح خواسته می شوند از ایشان پرسیده می شود آیا شما را تبلیغ نموده است؟ می گویند هیچ بیم دهنده به ما نیامد و هیچ کسی ما را دعوت نداد، پس برای نوح گفته می شود چه کسی گواهی می دهد بر تو (بر اینکه تبیلغ رسالت نمودی)؟ می گوید محمد و امت او بعد از آن رسول خدا این آیت را تلاوت نمود ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا این حدیث شریف بحیث تفسیر آیت مبارکه در صحیح بخاری آمده است و دلالت بر این دارد که در شأن دیگر امتیان و پیغمبران نیز امت اسلامی به اساس مؤثق ترین اخباری که در آخرین کتابهای آسمانی یعنی قرآن مجید آمده است شهادت و گواهی می دهند.

# نمونههای از غلو و افراط اهل کتاب

در مقابل نصارا، یهود در شأن عیسی آست راه تفریط پیمودند و او را العیاذ بالله فرد گمراه دانستند؛ حتی با افتخار مدعی قتل او شده گفتند: ﴿إِنَّا قَتَلُنا الْمَسِيَحِ عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ ﴾ [النساء: ۱۵۷] ما مسیح را که همان عیسی فرزند مریم است کشتیم، گروه دیگری از یهود در شان عزیر آبن الله التوبة: ۳۰ که مسیحیان در مورد عیسی کردند مرتکب شدند و معتقد بودند که ﴿عُزَیْر ابْنُ الله ﴾ [التوبة: ۳۰] عزیر فرزند خداست.

همچنان می توان به غلو و افراطی که نصارا در رهبانیت شان برگزیدند و به اساس آن در غارها و معیدها گوشه نشین شده ازدواج را بر خود حرام نمودند اشاره کرد. قرآن مجید می فرماید: ﴿وَرَهْبَانِیَّةٌ اَبْتَدَعُوهَا مَا کَتَبْنَاهَا عَلَیْهُم﴾ [الحدید: ۲۷] رهبانیت که بگونهٔ بدعت ایجادش نمودند در حرام حالی که ما بر آنها فرض نگردانیده بودیم آن را. به همین صورت غلو و افراط یه ود را در حرام کردن گوشت حیوانات حلال می توان نام برد چنانچه قرآن مجید رد بر یهود فرمود: ﴿کُلُ الطّعَامِ کَنَ حَلَّ لَبَنِی اِسْرَائِیلُ ﴾ [آل عمران: ۹۳] همهٔ طعامها بر بنی اسرائیل (یهودیان) حلال بود مگر آنها غلو کردند و آنچانکه از آیات دیگر قرآنی مفهوم است برخویشتن و به زعم تقوی و پرهیزگاری آن حلال خدا را حرام گردانیدند. در اخیر به غلوی که بنی اسرائیل در ارتباطات شان با کفار داشتند اشاره می کنیم؛ زیرا آنها به سرحد دوستی واقعی با کفار میرسیدند چنانچه خدای متعال خبر می اشاره می کنیم؛ زیرا آنها به سرحد دوستی واقعی با کفار میرسیدند چنانچه خدای متعال خبر می میکنند با کسانی که کافر شدند، اینگونه غلو کردنها در اهل کتاب بکشرت بوده و هست؛ لذا میکنند با کسانی که کافر شدند، اینگونه غلو کردنها در اهل کتاب بکشرت بوده و به طرف اعتدال و میانهروی در همهٔ امور دعوت نمود.

در روشنائی آنچه گذشت به این نتیجه میرسیم که فرد مسلمان در همهٔ شؤون زنده گی اش باید حد اعتدال را حفظ کند از افراط، سخت گیری و شدت بیمورد پرهیز نماید که با روح اسلام سازگار نیست، از غلو در شأن بزرگان اعم از انبیا و صالحین اجتناب ورزد که با تعالیم اسلامی هماهنگی ندارد، اسراف بی جا نکند، بدعت تراشی ننماید، از پیش خود ریختن خون کسی را روا نداند، از جماعت مسلمانان سرپیچی نکند، بندهٔ غرایز و شهوات خود نباشد، و در مسائلی که عقل کوتاه از درک آنهاست فلسفه گرائی ننماید تا باشد که مسلمان واقعی قرار گیرد و دین خود را بصورت درست بشناسد.

### فعاليت

شاگردان به چند مجموعه تقسیم شده و در مورد خطرهای غلو کردن در دین با همکاری استاد محترم مضمون، بین یکدیگر به بحث و گفتگو بپردازند.

# فواید و أموختنیها

در آیات مبارکهٔ این درس مجموعه یی از درسها و اندرزها وجود دارد که ذیلا برخی از آنها بیان می گردد:

- ❖ جواز وقوع نسخ احکام در اسلام چنانچه روی آوردن بطرف بیت المقدس نسخ گردیده عوض
   آن روی آوردن بطرف کعبه معظمه واجب گشت و این نسخ را نسخ بدل می گویند.
- ❖ تهمت بستن و سر و صدا ایجاد کردن علیه مسلمانان از عادات همیشگی کفار است، لذا
   مسلمین باید بیدار باشند و در مقابل این گونه حملات متزلزل و ضعیف نشوند.
- ♣ اثبات افضلیت امت اسلامی بر سایر امتها؛ زیرا این امت، امت وسط و میانه بمعنای همهجانبۀ
  کلمه است.
  - 💠 اثبات شاهد شدن امت محمدﷺ بر امتیان دیگر در روز قیامت.
  - 💠 ثبوت شهادت دادن رسول خدار به راستگویی و عدالت امت اسلامی.
  - 💠 حرمت و عدم جواز غلو کردن در دین، زیرا این کار باعث ایجاد بدعتها و گمراهیها میشود.
    - 💠 حرمت گفتن چیزی در شأن خدای متعال بدون علم و اساس شرعی.
    - ❖ بیان غلو کاریهای اهل کتاب و گمراه شدن شان در عقاید و عبادات.
      - 💠 ضرورت اعتدال و توازن در زندگی و اجتناب از افراط و تفریط.



١- كلمات ذيل را ترجمه كنيد؟
 ﴿جَعَلْنَاكُم} { أُمَّةً } { شُهَدَاء } { لَا تَغْلُوا } { عَلَى اللَّه } { الله الحُقّ }

- ٢- آية مباركه ﴿ وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَّا ﴾ با آيت قبلي اَن كه در مورد تحويل قبله است چه ربطي دارد؟
  - ۳- وسط در لسان عربی به چند معنی می آید؟
- ۴- به اساس وسطیت امت اسلامی در بین امتهای دیگر، چه حیثیت را نصیب گردیده است؟
  - ۵- چگونه امت اسلامی بر امتیان دیگر شهادت می دهد.
    - ۶- مراد از اهل کتاب چه کسانی هستند؟
    - ۷- سه نمونه از غلو اهل کتاب را بیان نمایید.



شاگردان در مورد ابعاد مختلف وسطیت در روشنایی معلومات ارائه شده در درس حاضر کم از کم یک صفحه بنویسند.

# تجارت سودمند

قَّالَ الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تَجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ۞ تُؤْمِنُونَ ۗ بالله وَرَسُوله وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ الله بِأَمْوَالكُمْ وَأَنْفُسكُمْ ذَلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُم تَعْلَمُونَ ۞ يَغْفْر لَكُمَ ذُنُوبكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۞ وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الصف: ١٠-١٣].

### معناى كلمات

{هَلْ أَدُلُكُمْ}: آیا رهنمایی کنم شما را؟

{عَلَى تَجَارَة}: به تجارت

{تُنْجِيكُم}: نجات مي دهد شما را

(عَذَاب أَلِيم): عذاب درد ناک

{مَسَاكُنَ طَيَّبَةً }: خانههاي نيكو

{الفوز العظیم}: کامیابی بزرگ

### ترجمهٔ آیات

ای اهل ایمان، آیا شما را دلالت (رهنمایی) کنم به تجارت سودمندی که شما را از عذاب دردناک نجات می بخشد؟ به خدا و رسول او ایمان آرید و با مال و جان خود در راه خدا جهاد کنید، که این کار (از هر تجارت) برای شما بهتر است، اگر شما دانا باشید. تا خدا گناهان شما را ببخشد و در بهشتی که در زیر درختانش نهرها جاری است داخل گرداند و در بهشتهای عدن جاودانی منزلهای نیکو عطا فرماید. این همان رستگاری بزرگ است و باز تجارتی دیگر که آن را هم دوست دارید نصرت و یاری خدا و فتح نزدیک است و اهل ایمان را بشارت ده.

#### تفسير

### تحليل أيات

در آیات مبارکهٔ فوق خداوند متعال مؤمنان را به بهترین اعمال ارشاد و ترغیب فرموده است. تجارت به معنای تصرف نمودن در اصل سرمایه و به کار انداختن آن است. غرض به دست آوردن ربح و فایده و مراد از این تجارت در آیات مبارکه ایمان و جهاد میباشد که برای تفسیر و توضیح تجارت مذکور بیان گردیده است.

استفهام در جملهٔ ﴿هَٰلُ أَدُلُكُمْ الشویق و ترغیب مؤمنان برای این تجارت میباشد. همچنان ورود کلمهٔ ﴿ آَوُلُومُنُونَ الله فَظ نکره، اهمیت و بزرگی این تجارت را افاده می کند. جملهٔ مبارکهٔ ﴿ آَوُمْمُونَ بِاللهُ وَرَسُولِهُ.. ﴾ یک امر الزامی است که به صورت خبر ذکر گردیده و معنای آن چنین است که ای مؤمنان شما بر ایمان تان به خداوند ﷺ و پیامبرش و جهاد در راه خدا ثابت قدم و پایدار باشید که این کار برای شما بهتر است اگر میدانید. در آیهٔ مبارکه جهاد با مال بر جهاد به نفس مقدم ذکر گردیده، برای اینکه موضوع تجارت ایجاب این امر را می کند؛ زیرا، در تجارت مبادلهٔ اموال صورت می گیرد و مال و دارایی برای جهاد ضروری است و به وسیلهٔ اموال اسلحه و ضرورت های جهاد تهیه می گردد، چنانچه پیامبر گرامی اسلام ﷺ فرموده: ﴿ مَنْ جَهَٰز عُازِیا فی سَبیلِ الله فَقَدْ عَزا ﴾ (۱) یعنی: کسی که مجاهدی را در راه خدا تجهیز و تمویل کند، در حقیقت خود جهاد کرده است؛ اما در آیهٔ مبارکهٔ ﴿ إِنَّ الله اشتری مِنَ المؤمنين أَنفُسَهُم وَأَمْوَاهُم بِأَنَّ هُم الجُنَّةَ ... ﴾ [التوبة: ۱۱۱] چون موضوع بها یا قیمت مطرح است یعنی بهای این خرید و فروش که همانا جنت خداوند است، بناءً در مقابل این بهای بزرگ (جنت) عزیزترین داشتهٔ انسان که نفس است بر مال مقدم ذکر گردیده است.

در آیهٔ مبارکهٔ این درس، خداوند متعال در پهلوی مغفرت گناهان مجاهدین و شهداء و داخل شدن به بهشت برین، برای آنان خانهها و قصرهای نیکو وعده فرموده است. برخی علما و مفسرین مناسبت ذکر ﴿مَسَاکِنَ طَیّبَهٔ﴾ یعنی خانههای خوب و پاکیزه برای مجاهدین را چنین توضیح داده اند که مجاهدان در دنیا خانه و کاشانهٔ خود را بخاطر جهاد در راه خدا ترک نموده از خانوادههای خویش دور میشوند و متحمل تکالیف و دشواریها می گردند، بناءً خداوند متعال پاداش آن را قصرهای زیبا و اقامت گوارا در بهشت برایشان بشارت فرموده است.

# معنای اجمالی آیات مبارکه

در آیات قبلی بیان گردیده که مشرکین میخواهند نور خدا را خاموش سازند، بناءً خداوند متعال مؤمنان را به جهاد در مقابل دشمنان دین خدا امر نموده و به ایثار و فداکاری و بـذل جـان و مـال در راه خدا تشویق و ترغیب فرموده است.

۱ – متفق عليه.

خداوند گلا در جواب مؤمنان که از پیامبر اسلام پرسیدند کدام اعمال به نزد خداوند محبوب تر است تا آنرا انجام دهند؟ به ایشان خطاب نمود: ای کسانی که به خدا و پیامبرش ایمان و باور دارید! آیا شما را به تجارتی دلالت کنم که شما را از عذاب درد ناک در دنیا و آخرت نجات می دهد؟ سپس آیهٔ مبار که جواب می دهد که سرمایه و رأس المال این تجارت آن است که اثورید و رُسُوله وَ تُجَاهدُونَ فِی سَبیلِ الله بَامُوالکُم وَ اَنْفُسکُم به خدا و پیامبرش ایمان بیاورید و در راه خدا با بذل مال و جان جهاد کنید که این تجارت برای شما بهتر است اگر ربح و فایدهٔ آن را می دانید! سپس پروردگار مهربان ربح و فایدهٔ این تجارت را خود بیان فرموده که آیغفر لکُم دُنُوبکُم ... پیغنی آن فایدهٔ بزرگ عبارت از مغفرت گناهان و داخل شدن به باغهای بهشت عدن و جاودانی است که جوی های آب در آن جاری بوده و در قصرهای گوارای آن بطور همیشگی و جاودانی است که جوی های آب در آن جاری بوده و در قصرهای گوارای آن بطور همیشگی جاگزین خواهید گردید که این کامیابی بس بزرگ می باشد.

سپس خداوند متعال فایده و ربح دیگری را نیز به این مؤمنان مجاهد نصیب گردانیده که آنرا دوست دارند و آن عبارت از فتح و نصرت خداوند و غلبه و کامیابی بر دشمنان شان میباشد ﴿وَاَّ خُرَى ثُحُبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللهِ وَفَتْحٌ قَرِیبٌ مراد از این نصرت و پیروزی قریب فتح مکه و ماحول آن و دخول مردمان به اسلام است که مطابق این وعدهٔ خداوند در آیندهٔ نزدیک تحقق یافت. مفسرین میگویند این آیهٔ مبارکه از معجزههای قرآن کریم است که از غیب خبر داد و مطابق بشارت آیه مبارکه، در زنده گی پیامبر در زمان کوتاه فتح مکه و دیگر فتوحات اسلامی نصیب پیامبر و مسلمانان گردید، از عبدالله ابن عباس –رضی الله عنهما – روایت گردیده که فرمودند مراد از این فتح و نصرت فتح فارس و روم میباشد.

# مفهوم جهاد در قرآن کریم

کلمهٔ جهاد از دیدگاه اسلام یک کلمهٔ فراگیر است که همه انواع سعی و تلاش و جد وجهد همراه با مشقت را در بر می گیرد؛ جهاد در راه خدا شامل جهاد در مقابل نفس، جهاد با دشمنان وجهاد با شر و فساد میباشد. با این مفهوم جامع و فراگیر سعی و تلاش با زبان و قلم برای اصلاح افکار عامه در جامعه نیز نوعی جهاد است، چنانکه پیکار و مبارزه برای تغییر نظام ظالم ومستبد و تأسیس یک نظام جدید بر اساس عدل و انصاف نوع دیگری از جهاد در اسلام شمرده می شود؛ همچنان مصرف نمودن مال و دارایی در راههای خیر و نیکی، تحمل دشواری ها و سختی ها برای دفاع از حق و عدالت و ارزشهای عالی انسانی نیز از انواع جهاد می باشد. اما جهاد در اسلام با قید «فی سبیل الله» مشروعیت پیدا می کند، و این شرط لازمهٔ انفکاک ناپذیر مفهوم جهاد در اسلام

است. به اتفاق علمای اسلام بهترین و بالا ترین انواع و مراتب جهاد همان جهاد به جان است که مستلزم مشقت و سختی بوده و منجر به شهادت در راه خدا می گردد.

از جانب دیگر معلوم است که اسلام «جنگ» را نمی پسندد و به آن تشویق نمی کند.

اما اسلام جهاد را برای اهداف و مقاصد بزرگ الهی و واقعیتها و پیامدهای حیات بشری فرض گردانیده و در مواردی آن را یک امر حتمی قرار داده است؛ زیرا اسلام دین برگزیدهٔ خداوند و آخرین برنامهٔ الهی است که برای آزادی انسان و هدایت بشریت توسط پیامبر خاتم فرستاده شده تا انسان ها را از تاریکیهای کفر و شرک و از هر گونه اسارت و برده گی نجات داده به بنده گی خدای یگانه رهنمون سازد؛ البته در روی زمین نیروهایی وجود دارند که در مقابل این پیام و برنامهٔ الهی به مخالفت و جنگ میپردازند و زمانی که اسلام و پیروانش در حالتی قرار گیرند که راه دیگری جز مقابله و جنگ برایشان باقی نماند، اسلام به مؤمنان امر می کند تا با نیرومندی در برابر دشمنان شان بپا خیزند و با بذل جان و مال شان در راه خدا به جهاد بپردازند؛ زیرا فریضهٔ جهاد با انواع آن بعد از ایمان و توکل بخداوند مهمترین و بزرگترین وسیلهٔ دفاع و حمایت اسلام و امت اسلامی در طول تاریخ بوده و می باشد.

اما در این حالت باز هم مسلمانان در "راه خدا" جهاد می کنند، نه برای خواستههای نفس، یا عصبیت های نژاد و قبیله و رنگ و زبان و سایر شعارهای زمینی و بشری و نه برای توسعه طلبی و جهان گشایی و اشغال گری و اشباع غرایز قدرت و مکانت و به دست آوردن مال و ثروت.

جهاد در اسلام فقط "در راه خدا" و برای اعلای دین خدا مشروعیت دارد؛ چنانچه قرآن کریم می فرماید: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَکُونَ فِتْنَةٌ وَیکُونَ الدِّین کُلُهُ للّه ﴾ [الأنفال: ٣٩] یعنی: و بجنگید با کافران تا دیگر فتنه و فسادی نماند و آیین همه دین خدا باشد. همچنان پیامبر اسلام ﷺ فرموده اند: ﴿مَنْ قَاتَلِ لِتکونَ کَلمة الله هی العلیا فَهو فی سبیل الله ﴾(۱) مفهوم حدیث مبارک این است که جنگ کسی در راه خدا محسوب می شود که قصد و هدف آن اعلای کلمه و دین خدا باشد، در چنین حالتی جهاد در اسلام دارای شروط و آداب و التزامات زیادی است که بدون مراعات و پابندی به آن نمی توان نام آنرا جهاد گذاشت. آداب و احکام و شروط جهاد در اسلام در کتب فقه اسلامی به تفصیل تشریح و توضیح گردیده که برای کسب معلومات همه جانبه می توان به آن مراجعه نمود.

<sup>&#</sup>x27; - صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا.

#### فعالىت

شاگردان با توجیه و رهنمایی استاد محترم راجع به مفهوم جهاد در اسلام و فرق جهاد با جنگهای ادیان و تمدنهای بشری دیگر اظهار نظر نمایند.

# فواید و آموختنیها

- در آیهٔ مبارکه و همچنان در احادیث نبوی جهاد در راه خدا با مال و جان از بهترین اعمال و سودمندترین تجارت خوانده شده است.
- نمرهٔ ایمان به خداوند و پیامبرگ و جهاد در راه خدا مغفرت گناهان، داخل شدن به بهشت و بهره گرفتن از نعمتهای جاودان خداوند که میباشد.
- ❖ آیهٔ مبارکه پیامبرﷺ و مؤمنان را به نصرت خداوند و فتح و پیروزی بر دشمنان شان بشارت
   داد که این بشارت خداوندی در زمان کوتاه با فتح مکه و فتوحات دیگر تحقق یافت.
- لمهٔ جهاد در اسلام مفهوم شامل و همهجانبه دارد که همه انواع سعی وتلاش و جد و جهد برای تغییر مثبت و خیر و صلاح انسانی را در بر می گیرد.
- ❖ جهاد از دیدگاه اسلام با همه انواع جنگها و درگیریهاییکه در میان جوامع بشری بنامها و شعارهای مختلف برای برتری قومی، نژادی، زبانی، گروهی، مذهبی، توسعه طلبی جهان گشایی و استثمارگری براه انداخته می شود فرق کلی و اساسی دارد.
- ❖ جهاد در اسلام فقط در "راه خدا"، برتری دین خدا، آزادی انسانها از بردهگی و اسارت و دفاع از مظلومان و مستضعفان روی زمین مشروع گردیده است.
- ❖ در جهاد اسلامی کشتن بی گناهان، غیر جنگجویان، زنان، کودکان، کهن سالان و ضعیفان،
   آسیب رساندن و تجاوز به اماکن عبادت و تأسیسات علمی و مدنی، کشتن حیوانات و زندهجانها، قطع و قلع درختان مثمر و ضایع ساختن زراعت و محصولات و داشتههای انسانها حرام بوده جواز ندارد.



- ۱- کلمات زیر را شرح کنید:
- {هَلْ أَدُلُكُم عَلَى تِجَلِه تُنْجِيكُم عَذَابِ أَلِيم مَسَاكِنَ طَيِّبَةً}.
- ۲- چه چیزی را آیهٔ مبارکه بنام بهترین و سودمندترین تجارت برای مؤمنان خوانده است؟
   در جواب خود به آیهٔ قرآنی استشهاد کنید.
- ۳- در آیهٔ مبارکه فوق جهاد با مال بر جهاد با نفس و جان مقدم ذکر گردیده است. دلیل این امر را توضیح بدهید.
- ۴- مراد و وجه اعجازی این قول خداوند ﷺ ﴿ وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللهِ وَفَتْحٌ قَرِیبٌ را مختصراً توضیح بدهید؟
- ۵- مفهوم کلمهٔ جهاد را توضیح داده و فرق جهاد اسلامی را با جنگهای دیگر روشن سازید.



راجع به آداب جهاد و تعلیمات اسلامی برای مجاهد در میدان جنگ یک مقاله بنوسید.

#### درس چهاردهم

# اهمیت آگاهی از دین

قَالَ الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَاقَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَة مِنْهُمْ طَائِفَةً لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٢].

# معناى كلمات

{لِيَنْفِرُوا كَاقَّةً}: تا همه خارج شوند

[طَائفَةً]: گروه معین و محدد

{لْيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ}: تا احكام دين و اسرار شريعت را بياموزند

{لْيُنْذُرُوا قُوْمُهُم}: تا قوم شان را بيم دهند

{لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ}: باشد که بر حذر شوند

# ترجمة أية مباركه

و (هنگامی که پیامبرﷺ دستور خروج برای جنگ بده د) نباید مؤمنان همگی بیرون روند (و پیامبرﷺ را تنها گذارند) پس چرا از هر طایفهای جمعی برای جنگ بیرون نمیشوند (و گروهی نزد رسول باقی نمیمانند) تا خوب آگاهی حاصل کنند در دین و تا قوم خود را چون نزد شان باز گشتند بیم رسانند، باشد که (از نافرمانی خدا) حذر کنند.

# سبب نزول أيهٔ مباركه

مفسرین در مورد سبب نزول این آیهٔ مبارکه گفته اند: زمانی که قرآن کریم بعد از عودت مسلمانان از غزوهٔ تبوک نیات شوم و عیوب منافقین را کشف نموده فضایح تخلف شان را از این غزوهٔ پر مشقت برملا ساخت، مسلمانان تعهد نمودند که بعد از این دیگر از هیچ سریه و غزوه ای تخلف نخواهند ورزید و بدین ترتیب بعد از مراجعت پیامبر از تبوک خواست برخی سریه و یا مجموعه های جهادی را به برخی نقاط اعزام بدارد، مسلمانان به یکباره گی حرکت نمودند که به این مناسبت آیهٔ مبارکه نازل گردید و به ایشان حکم نمود که بر مؤمنان سزاوار و مناسب نیست

که همه به یکبارگی در سفر جهاد حرکت نمایند و پیامبرﷺ را در مدینه تنها بگذارند؛ بلکه تنها در صورتی که پیامبرﷺ نفیر عام اعلام بدارد، بر ایشان است تا همه برای جهاد آمادهٔ حرکت شوند.

# تحليل أيهٔ مباركه

در آیهٔ مبارکه کلمهٔ ﴿فَلُولا ﴾ برای تشویق و ترغیب است؛ یعنی بهتر است برای مؤمنان در صورتی که فراخوان و یا نفیر عام از جانب پیامبر برایشان نبوده باشد، مؤمنان به یکباره گی و همه یکجا خارج نشوند؛ بلکه به دو گروه تقسیم گردند: یک گروه معینی از میان هر قوم و یا قبیله برای جهاد بیرون شوند و گروه دیگری همراه با پیامبر القی بمانند و از پیامبر احکام دین و تعلیمات شریعت را بیاموزند تا آنچه آموخته اند به گروه مجاهدین بعد از برگشت شان بیاموزانند. البته این رأی جمهور مفسرین است؛ بنا بر این تفسیر مراد از گروه پندپذیر ﴿لَعَلَّهُمْ یَعُذَرُونَ ﴾ مجموعه ی میباشد که همراه با پیامبر ﴿ باقی مانده اند و مراد از گروه پندپذیر ﴿لَعَلَّهُمْ یَعُذَرُونَ ﴾ مجموعه مجاهدین میباشند.

اما گروهی دیگر از مفسرین مراد از گروه تعلیم کننده گان در دین را همان گروه مجاهدین میدانند که در حرکت جهادی خویش به تفکر و تدبر در کائنات میپردازند و فتح و نصرت و کامیابی اهل دین را در مقابل کافران و دشمنان شان عملاً مشاهده می کنند، مخصوصاً هنگامیکه در این سفر جهادی شخص پیامبر برای جهاد بیرون شده باشد و بدین ترتیب حقیقت اسلام و برتری دین بر گزیدهٔ خدا را می آموزند و از عاقبت سرکشان و مشرکان که توسط مسلمانان عذاب خداوند بر ایشان می رسد درس می آموزند و بعد از برگشت قوم خود را از آنچه آموخته اند و از سرنوشت کافران برحذر می سازند، چنان علماء و دانشمندان صاحب این نظریه برآنند که فهم درست دین اسلام بر اساس حرکت استوار است نه با سکون و آرامش و خزیدن در گوشههای عافیت و رهبانیت؛ بنا برآن کسانی حقیقت و مقاصد والای این دین را خوبتر درک می کنند که برای فهم درست و پخش و گسترش آن حرکت نمایند و غرض تطبیق تعلیمات و احکام آن در روی زمین جد وجهد ورزند، نه اینکه همراه با کتابها و اوراق به گوشه گیری و انعزال رو آورند؛ زیرا که فقه اسلامی مولود حرکت اسلام است و حرکت در راستای دین و تطبیق عملی آن در حیات جوامع بشری فقه را بوجود آورده و آن را تحول و گسترش بخشیده است.

### معنای اجمالی أیهٔ مبارکه

خداوند متعال در این آیهٔ مبارکه ارشاد فرموده در صورتی که نفیر عام برای جهاد اعلام نگردیده باشد، سزاوار نیست، مسلمانان همه گی به جهاد بیرون شوند؛ بلکه به دو گروه تقسیم گردیده، یک گروه راهی میدان جنگ گردند و گروه دیگر به فراگیری علم دین و علوم نافعهٔ دنیا بپردازند تا یکدیگر را از تجارب علمی خود بیاموزانند و بدین ترتیب مسلمانان بتوانند میان دفاع از دین با حجت و برهان و میان دفاع از دین با شمشیر و کمان جمع نمایند.

#### اهمیت تفقه در اسلام

قرآن کریم در این آیهٔ مبارکه میان فریضهٔ جهاد در راه خدا و طلب علم توازن بر قرار نموده تا با مشغولیت مسلمانان به جهاد، شریعت به رکود و جمود نگراید و یا با انشغال مسلمانان به تحصیل علم، دشمنان بالای ملت اسلام غالب نشوند. بدین ترتیب الله متعال به حکمت و مشیت بالغهٔ خود مسؤولیت حفاظت و حراست شریعت را بر دوش علماء و متعلمین گذاشته است. قرآن کریم در اهمیت شأن علماء به صیغهٔ حصر و تأکید، خدا ترسی را خاصهٔ علماء قرار داده میفرماید: ﴿إِمَّا یَخْشَی الله منْ عَبَادِه الْعُلَمَاء ﴾ [فاطر: ۲۸]. یعنی: جز این نیست که از میان بنده گان خدا تنها مردمان عالم و دانا از او تعالی می ترسند.

خداوند ﷺ علماء را خلفای خود در روی زمین و دلیل و برهان بر بنده گانش گردانیده و آنها را ورثهٔ انبیاء قرار داده شهادت ایشان را مقرون با شهادت خود و شهادت فرشتگانش ساخته فرموده است: ﴿شَهِدَ اللّٰهُ أَنُّه لَا إِلّٰه إِلّٰا هُو وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ١٨]. یعنی: خدا به یکتایی خود گواهی داد که جز ذات اقدس او هیچ معبودی (برحق) نیست و فرشتگان و دانشمندان نیز به یکتایی او گواهی دهند.

قرآن کریم بعد از بیان حالت زشت کافران و فرجام ناگوار آنها، جایگاه علمای مؤمن و خدا ترس را در نزد خداوند متعال بس بلند و مقرب تعیین نموده می فرماید: ﴿أُمَّنْ هُو قَانتٌ آناً و اللَّيْلِ سَاجدًا وَقَائِمًا يَعْذُر الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّه قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الّذين يَعْلَمُونَ وَالّذين لَا يَعْلَمُونَ إِمَّا يَتَذَكُّر أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ٩]. یعنی: (آیا کافران با چنین حالتی بهتر اند) یا آن کس که ساعات شب را به طاعت خدا به سجود و قیام پردازد و از عذاب آخرت ترسان و به رحمت الهی امید وار است؟ بگو: آیا آنان که اهل علم و دانش اند با مردم جاهل و نادان یکسانند؟ جز این نیست که خردمندان این مطلب را) متذکر می شوند.

در آیهٔ مبارکه جملهٔ ﴿لَیَتَفَقَّهُواْ﴾ فهم عمیق و استنباط و ژرفنگری را در فراگیری علم و دانش افاده میکند. مفسرین کرام در تفسیر آیهٔ مبارکهٔ: ﴿وَمَنْ یُوْتَ الْحِکْمَهَ فَقَدْ أُوتِي خَیْرًا کَثیرًا﴾ افاده میکند. مفسرین کرام در تفسیر آیهٔ مبارکهٔ: ﴿وَمَنْ یُوْتَ الْحِکْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَیْرًا کَثیرًا﴾ [البقرة: ۲۶۹] حکمت را "فقه و دانش" تفسیر نموده اند. فرا گرفتن علم و دانش بهمفهوم «فقه و حکمت» آن از جایگاه بس بلندی در شریعت اسلامی بر خور دار است. پیامبر و در یک حدیث

صحیح فرموده است: «مَنْ یُرِدِ الله به خَیْرا یُفَقّهُه فِی الدّینِ» (۱) یعنی: کسی را که خداوندﷺ بـه او ارادهٔ خیر نماید، وی را در فهم دین فقیه و آگاه میسازد.

پیامبرﷺ عبدالله بن عباس –رضی الله عنهما – را که در دوران کودکی برای اینکه خدای متعال آیندهٔ درخشانی را نصیب وی گرداند چنین دعا نمود: «اللَّهُمَّ، فَقَهُهُ فِی الدّین، وَعَلَّمُهُ التَّأُویل» (۲) یعنی: بار خدایا، او را (عبدالله بن عباس) فقیه در دین بگردان، و تفسیر و تأویل را به وی بیاموز. از برکت همین دعای پیامبرﷺ حضرت عبدالله بن عباس –رضی الله عنهما – از بزرگترین مفسرین و فقهای صحابهٔ کرام بار آمد، و بنام «ترجمان القرآن» و فقیه و یا «حبر امت اسلام» تا روز قیامت مورد دعا و ستایش مسلمانان قرار گرفت.

بدین ترتیب کلمات (فقه، فقیه، تفقه) به معنای تعلیم، تعمق و فهم درست و رسیدن به حقیقت و صواب را افاده مینماید. آموزش و تعلیم و تدریس علوم مفید و نافع، مخصوصا آموزش و تعلیم علوم دینی و تعمق در آن از جملهٔ ضروریات انسانی میباشد که پیامبر اسلام در احادیث مختلف به آن تأکید و تشویق نموده و تفقه و تعمق در دین را بهتر و بالاتر از عبادات نفلی معرفی نموده اند.

با در نظرداشت مطالب بالا بر هر مسلمان اعم از مرد و زن، در هر رشته و تخصصی که باشد لازم است تا در مورد احکام و تعلیمات دین اسلام در حد توان آگاهی لازم را به دست آورند زیرا بدون آگاهی درست از احکام و ارزشهای دینی تطبیق اسلام در زنده گی به صورت درست انجام شده نمی تواند.

### فواید و أموختنیها

- در این آیهٔ مبارکه فضیلت و ارزش طلب علم برابر با فضیلت و ارزش فریضهٔ جهاد مقرر گردیده است، در صورتی که با نیت خالص تعلیم و آموزش علم صورت گیرد.
- ♦ همچنان از این آیهٔ مبارکه فهمیده میشود همانطور که امت اسلام به جهاد ضرورت دارد، بـ همان اندازه به علم و دانش و علماء و دانشمندان نیاز دارد.
- ❖ علم و جهاد دو سلاح مهم برای دفاع از اسلام مقرر گردیده است؛ زیـرا، علمـاء بـا حجـت و برهان از حقانیت دین خدا دفاع می کنند، و مجاهدان با شمشیر و کمـان حـریم دیـن خـدا را حفاظت می نمایند.

١ المعجم الكبير للطبراني.

٢ المعجم الصغير للطبراني.

- معیار علم و دانش حقیقی آن است که صاحب آن بیشتر از دیگران از خدا بترسد و پابند احکام الهی باشد؛ زیرا، عالم و دانشمند بیش از دیگران به نشانه های قدرت خداوند پی میبرد و عظمت او تعالی را در کاینات مشاهده مینماید.
- نفقه در دین بالاترین درجهٔ علم و دانش را افاده می کند؛ زیرا، «تفقه» مستلزم علم و فهم و تعمق و استنباط و اجتهاد است. از همین لحاظ جایگاه «فقه» و «فقیه» در شریعت اسلامی جایگاه بس بلند بوده و هر طالب علم و یا هر عالمی مستحق این جایگاه نمی گردد.



- ۱- کلمات و عبارات زیر را توضیح دهید:
- {لِيَنْفِرُوا كَاقَةً طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَعْذَرُونَ }.
- ٢- راجع به مناسبت نزول آيهٔ مباركهٔ ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لَيَنْفُرُوا كَاقَّةً... ﴾ مختصرا توضيح دهيد.
- ۳- مراد از مجموعهٔ ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ ﴾ چه کسانی اند؟ نظریات علماء و مفسرین را در این مورد تشریح نمایید.
- ۴- جملهٔ ﴿لِيَتَفَقَّهُوا﴾ به ارتباط علم و دانش چه مفهومی را افاده می کند؟ راجع به دلالتهای فقه، فقیه و حکمت در شریعت اسلامی در روشنایی آیات و احادیث نبوی توضیحات بدهید.
- ۵- دعای پیامبر گرامی اسلام به عبدالله بن عباس -رضی الله عنهما- چه بود؟ و نتیجهٔ دعای رسول الله و در حق این صحابی جلیل القدر چگونه تحقق یافت؟ توضیح دهید.



راجع به اهمیت "تفقه در دین" یک مقالهٔ پر محتوا بنویسید.

#### درس یانزدهم

# تعظیم و احترام شعائر دینی (۱)

قَالَ الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظُّمْ حُرُمَاتِ اللَّهَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عندَ رَبِّه وَأُحلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا ﴿ يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنبُوا لَّو جُسَ منَ الْأَوْثَان وَاجْتنبُوا قَوْلَ الزُّور ۞ حُنَفَاء للَّه غَيْرَ مُشْركينَ به وَمَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَأَمَّا خَرَّ منَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِيقِ ۞ ذَلِكَ وَمَن يُعَظَّمْ شَعَائرَ الله فَإِنَّهَا من تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٠-٣٦].

#### معناي كلمات

{يُعَظُّم}: تعظیم کند، احترام نماید

{حُرُمَات}: حرمات جمع «حرمهٔ» به معنی چیزی که محترم داشتن آن لازم باشد.

> {الرَّجْسَ}: يليدي

> {الْأُوْثَان} ىتھا

{قُولَ الرُّورِ }: سخن دروغ

{حُنَفَاء}: میلان کنندهگان

{خَوَّ}: بيفتد، سقوط نمايد

{فَتَخْطَفُهُ الطُّيْرِ}: پس بربايد او را پرنده گان

بیندازد، پرت نماید {تُهُوي}:

{مَكَان سَحِيق}: جای دور، مكان بسیار عمیق

{شُعَائرُ اللَّه}: جمع «شعرة» به معنى نشانه و علامت. نسبت (اضافت) أن به سوى الله

#### تشريفي است.

#### ترجمه

این حکم را شنیدی (حکم این است) و هر کس تعظیم کند حرمات الله را پـس ایـن (تعظیم) بهتـر است برای او در نزد پروردگارش و حلال گردانیده شده برای شما چهارپایان مگر آنچه خوانده می شود (بیان می شود) بر شما (تحریم آن) پس بپرهیزید از پلیدی بتان و بپرهیزید از سخن دروغ. از هر طرف مایل شوید به سوی الله، شریک نه گیرید با او و کسی که شریک ساخت به الله، پس گویا بیفتاد از آسمان، پس ربود او را پرنده گان مردار خوار و یا انداخت او را باد در جـای دور. ایـن حکـم را شنیدی (حکم این است) و هر که تعظیم کند شعائر الله را؛ پس هر آیینه این از تقوای دل ها است.

#### تفسير

## تحليل آيات

این آیات سورهٔ الحج بوده که در مدینهٔ منوره نازل شده است و از نگاه موضوع با آیتهای گذشته ارتباط وثیق دارد. آیات گذشته درمورد تعمیر و بنای مرکز توحید (کعبه شریفه) بود که مردم از هر کنج و کنار دنیا برای ادای فریضهٔ حج و ذکر الله الله علی اید، در آنجا قربانی میکنند، طواف کعبه را نموده و طبق احکام الهی سایر مناسک حج را ادا مینمایند.

قبل از ﴿ ذَالِکَ ﴾ لفظ (افعلوا – بجا آورید) یا (فرضکم – وظیفهٔ شماست) مقدر است، توسط ﴿ فَالِکَ ﴾ به احکام قبلی اشاره شده و برای مسلمانان نشان میدهد که انجام همین احکام فرض و وظیفهٔ شما است و باید که این اوامر را بپذیرید.

مقصد از ﴿ حُرُمَاتِ اللَّهِ ﴾ همه چیزهایی است که خداوند متعال احترام و تکریم آن را بر مسلمانان فرض گردانیده است، خواه عبادات و مناسک حج باشد، یا کعبهٔ شریفه و ساحهٔ حرم، یا هدیه بردن حیوانات به بیت الله شریف باشد و یا هم اوامر و نواهی الله تعالی. برترین و افضل ترین عمل برای مؤمن احترام و تعظیم چیزهای یاد شده است که خداوند متعال بواسطهٔ آن به بنده اجر و ثواب می دهد.

در اضافت لفظ ﴿حُرُمَاتِ﴾ به سوی ﴿اللّهِ﴾ اشاره به این است که این چیزها و آن سرزمین در ذات خود کدام تقدس و حرمت ندارد بلکه باعث حرمت و تقدس آن حکم الهی است و بس، از اینرو حضرت عمر به مجر الاسود می گفت: من می دانم که تو بغیر یک سنگ چیز دیگری نیستی، نه بکسی ضرر رسانیده می توانی و نه فایده، اگر رسول الله الله را نمی دیدم که ترا بوسه می کرد هر گزترا نمی بوسیدم.

خداوند متعال بعد از ذکر حرمات الله عقیدهٔ باطل مشرکان را رد می نماید که گوشت و شیر یک تعداد حیوانات را من بحیث تعظیم بدون کدام دلیل بر خود حرام گردانیده بودند، الله تعالی می فرماید: ﴿وَأُحِلَتْ لَکُمُ الْأَنْعَامُ إِلّا مَا یُتْلَی عَلَیْکُم ﴾ خوردن گوشت و شیر همه حیوانات برای مسلمانان جایز است مگر آنکه در سورهٔ الانعام و سایر سورهها به تفصیل تذکر یافته است، چون تحریم و تعظیم برخی حیوانات از عقیدهٔ شرکی مشرکان سرچشمه گرفته بود بناءً خداوند متعال در تردید شرک چنین فرمود: ﴿فَاجْتَنبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأُوثَانِ وَاجْتَنبُوا قَوْلَ الرُّورِ ﴾ در این آیهٔ مبارکه دو موضوع قابل توجه است: اول اینکه الله تعالی نه تنها از شرک منع نموده بلکه لفظ اجتناب را استعمال نموده است، یعنی از شرک دور باشید. دوم اینکه شرک و پرستش بتها را به لفظ استعمال نموده است، یعنی از شرک دور باشید. دوم اینکه شرک و پرستش بتها را به لفظ

﴿الرِّجْسَ﴾ یعنی نجاست غلیظه ذکر نموده است تا زشت بودن شرک برای مخاطب خـوب روشـن گردد. (اوثان) جمع (وثن) و وثن بت را گویند که دارای جسم و هیکل باشد.

چون مشرکان در تحریم حیوانات بر الله تعالی افتراء نموده بودند بناءً آیهٔ کریمه به خودداری از سخن دروغ امر نموده و به قصد تأکید زیاد لفظ ﴿وَاجْتَنبُوا﴾ را تکرار نمود. رسول اللهﷺ در حدیث صحیح شاهدی دروغ را از گناهان کبیره شمرده است. طوری که شرک نیز سخن و دعوای دروغین بوده بنا بر آن با ﴿قُوْلَ الزُّورِ﴾ در یک جمله تذکر یافت. (زُور) در لغت برگشتن را گویند و در شاهدی دروغین هم انسان از حق و سخن راستین برمی گردد.

﴿ حُنَفَاء لِلّٰهِ غَيْر مُشْرِكِينَ بِه ﴾: حنفاء جمع حنیف بوده حنیف به کسی گفته می شود که از باطل به سوی حق مایل باشد، مؤمن حنیف هیچ کس را در ذات و صفات با الله تعالی شریک نمی گیرد. بخاطر نتایج ناگوار شرک الله تعالی مثال مشرک را چنین بیان نموده و می فرماید ﴿ وَمَن یُشْرِكُ بِالله فَکَأَمُّا خَرٌ مِنَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّیْرُ أَوْ تَهُویِ به الرّبِحُ فِی مَکَان سَحیق الله حالت مشرک بمثل کسی است که از آسمان انداخته شده و قبل از رسیدن به زمین در فضا پرنده گان او را بربایند یا اینکه به زمین افتیده و باد او را از یکسو به سوی دیگری برده و او را در یک محل دور بیندازد. طوری که شخصی از آسمان پرتاب شده هیچگاه از هلاکت محفوظ نمی ماند به همین گونه نتیجهٔ شرک نیز بغیر از هلاکت چیز دیگری نیست. در این مثال بطور تشبیه تمثیلی حالات مشرک با حالات مشرک با حالات شخص هلاک شونده مشابه نشان داده شده است.

بقول برخی از مفسرین در این تشبیه اسلام به مثابهٔ آسمان، شهوات به مثل پرندهها و شیطان بمثل باد تمثیل شده اند، یعنی مشرکی که از اسلام فرار نماید او بدست شهوات و شیطان میافتد آنها او را بازیچهٔ خود گردانیده و بالآخره او را به گودال هلاکت می سپارند.

در (ذَالكَ) مطالبهٔ عملی كردن احكام گذشته است كه قبلاً تشریح شد و در آیهٔ: ﴿وَمَن یُعَظَّمْ شَعَائِر الله فَإِنَّهَا مِن تَقُوى الْقُلُوبِ ﴾ تعظیم شعائر الله كار قلبهایی است كه از خدا خوف دارند، در آیه مراد از شعائر الله نشانهها و دلایل دین و به خصوص هدایا و مناسك حج می باشد.

بنا بر این صحابهٔ کرام هدایای (قربانی) کعبهٔ شریف را فربه ساخته و آنها را مورد تعظیم و احترام قرار میدادند. هدف از تعظیم شعائر الله تعظیم و انجام احکام به گونهٔ احسن است. اضافت تقوی به سوی قلب یا دل شده؛ زیرا محل اصلی تقوی دل انسان است، از اینرو رسول الله می می فرماید: «التقوی ههنا و أشار بیده إلی صَوْه مُلاثَ مَرّاتٍ»(۱). یعنی: محل تقوی این جاست و توسط دست به قلبش سه مرتبه اشاره نمود.

۱ - مسند احمد و السنن الكبرى للبيهقي.

درس شانزدهم ادامهٔ موضوع گذشته

## تعظیم و احترام شعائر دینی (2)

### مفهوم مختصر أيات

در آیات ذکر شده خداوند متعال مطالبهٔ پذیرفتن و تعظیم اوامر و نواهی خویش را نموده و در مورد تحریم حیوانات عقیدهٔ باطل مشرکان را که از شرک منبع گرفته رد نموده است، علاوه بر آن مردم را از شرک و سخن دروغ منع نموده و با آوردن مثال و یا تشبیه مناسب و اعجازآور آنها را از نتایج زشت و وخیم شرک ترسانیده است. در آیهٔ اخیر تعظیم و احترام شعائر الله، تقوای قلب و کار مسلمان مخلص پنداشته شده است.

## تعظیم حرمات الله و شعائر الله

آیتهای این درس به تعظیم حرمات الله آغاز و به تعظیم شعائر الله پایان یافته است.

در تحلیل آیات خواندیم که الفاظ "حرمات الله" و "شعائر الله" به احکام الهی و مناسک حج و به همهٔ آن نشانههای دینی و مقدسات شامل می شود که الله تعالی حکم تعظیم آن را نموده است. شعائر الله یا مقدسات دینی گاهی به شکل محل و یا اماکن بوده مانند: کعبه شریفه، مسجد نبوی، مسجد اقصی، ساحهٔ مشعر الحرام و همه مساجد روی زمین. مقدسات دینی به شکل وقت و زمان هم وجود دارد؛ مانند: ماه رمضان، روزهای عرفه و عیدین، روز عاشورا، ده روز اول ذو الحجه وغیره.

علاوه بر آن، احکام خداوند متعال در همه مقدسات دینی شامل است، مانند نماز: روزه، زکات، حج، جهاد، حدود، آیات قرآنی، کلمه توحید و غیره.

احترام و تعظیم اهل بیت (خانواده) نبی کریم، صحابه، تابعین و علمای حق وظیفهٔ هر مؤمن و مسلمان است.

تفسیر جمله ﴿ أُحِلَتْ لَكُمُ الْأَنْعَاُم﴾ واضح میسازد که چیزهایی از شعائر الله پنداشته میشوند که دلیل شرعی بر آن وجود داشته باشد، در صورت عدم وجود دلیل شرعی نه چیزی از شعائر الله محسوب می گردد و نه مسلمانها به تعظیم آن مکلف اند.

هکذا چیزهایی که پیروان سایر ادیان آنرا مقدس میپندارند؛ اما از نظر اسلام از مقدسات نباشند برای مسلمانها مقدس دانستن آن جایز نیست.

الله تعالى در سورهٔ مائده به گونهٔ واضح از اهانت شعائر الله و يا سبک شمردن آن منع نموده مى فرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُحِلُواْ شَعَآئِرَ الله ﴾ [المائده: ٢]. يعنى: اى مؤمنان بى حرمتى شعائر الله را مكنيد.

قرآن كريم در سورهٔ النساء يك نمونهٔ ديگرى از توهين شعائر الله را بيان مىدارد، آنجا كه خداوند متعال مىفرمايد: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُم آيَاتِ اللَّه يُكْفُر بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ هَمَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَديث غَيْره ﴾ [النساء: ١٤٠].

**ترجمه**: و البته (خدا) در کتاب (قرآن) بر شما نازل کرده که هرگاه شنیدید آیات خدا مورد انکار و استهزا قرار می گیرد با آنان منشینید تا به سخن غیر از آن بیردازند.

آیتهای قرآنی در رأس شعائر الله قرار دارند، نسبت دادن نقص و عیب به قرآن کریم و یا بـر آن استهزا و تمسخر کردن سبب کفر میشود، اگر در حضور مؤمنان به قرآن کریم و یا سایر شعائر دینی استهزا و توهین صورت گیرد، پس بر مؤمنان فرض است که استهزا کننده را از این کار منع نمایند و اگر توان منع کردن را نداشتند باید آن مجلس را ترک نمایند.

استهزا به آیات قرآنی کار یهودیان و منافقان بود که آیت ذکر شده به ارتباط آن نازل شد و مسلمانان را در حالت استهزا و تمسخر از نشستن با ایشان منع نمود. انداختن آیات قرآنی و کلمهٔ توحید بر زمین و یا زیر پا نمودن آن، دشنام دادن به صحابهٔ کرام و استهزا و تمسخر به نماز و روزه توهین شعائر دینی بوده که جداً باید از آن خود داری به عمل آید.

طوری که توهین شعائر دینی عمل یهود و منافقان است، در مقابل احترام و تعظیم شعائر دینی کار بنده گان مخلص خداوند متعال است که از او تعالی می ترسند و با او محبت دارند.

### زشت بودن شرک

شریک گرفتن با الله تعالی گناه عظیم و نابخشودنی است، قرآن کریم انسانها را در بسا آیات به انواع گوناگون از شرک منع نموده و آنها را به سوی پذیرفتن توحید دعوت مینماید.

پاکی از عقیدهٔ شرک، شرط صحت ایمان است. در صحیحین از ابی بکره روایت شده است که رسول الله قَالَ: الْإِشْرَاكُ بِالله وَعُقُوقُ رسول الله قَالَ: الْإِشْرَاكُ بِالله وَعُقُوقُ الْوَالدَیْنِ – وَکَانَ مُتَّکِنًا فَجَلَسَ فَقَالَ – أَلَا وَشَهَادَةُ الزُّورِ، وَقُولُ الزُّو فَمَا زَالَ یکررها حَتَّ قَلنا: لیته سکت». (۱)

ترجمه: آیا شما را از بزرگترین گناهان با خبر نسازم؟ گفتیم: بلی یا رسول الله، ایشان فرمودند: با الله تعالی شریک گرفتن، نافرمانی والدین، شهادت دادن به ناحق و سخن دروغ. رسول الله که تکیه زده بودند نشستند. این جمله را آنقدر تکرار نمودند تا آنکه ما (با خود) گفتیم: ای کاش رسول الله خاموش شود (یعنی از تکرار این جمله دست بر دارد).

۱ – متفق عليه

#### فعاليت

شاگردان عزیز با توجیه و رهنمایی معلم محترم راجع به برخی بیاحترامی و سهلانگاری و یا سبک شماریها نسبت به شعایر و مقدسات دین که در جامعه و محیط شان صورت میگیرد گفتگو و اظهار نظر نمایند.

## فواید و أموختنیها

آیات مبار که درس فواید و رهنماییهای زیادی دارد که برخی از آن قرار ذیل است:

- 💠 احترام و تعظیم حرمات الله کار نیکو و سبب اجر و ثواب می گردد.
- بغیر از آن چیزهایی که حرمت آنها در قرآن کریم و احادیث نبوی بیان گردیده است
   تناول گوشتهای حیوانات جایز است.
  - 💠 بتها نجس و پلید بوده، عبادت آن شرک و گناه عظیم میباشد.
- ♦ اجتناب و خودداری از سخن دروغ فرض است، زیرا خداوند متعال در قرآن کریم ممانعت
   آن را بیان نموده و در حدیث مبارک نیز از بزرگترین کبایر پنداشته شده است.
  - ❖ مشرک با چنان هلاکت روبرو می باشد که هیچکس او را از آن نجات داده نمی تواند.
- ❖ تکریم و تعظیم شعائر دینی واجب بوده و کسیکه احترام شعائر دینی را بجا می آورد این عمل نشانه تقوا و پرهیزگاری قلب او است.



- ۱- کلمات زیر را معنا نمایید:
- (الرَّجْسَ، الْأَوْثَان، قَوْلَ الزُّور، حُنَفَاء، خَرَّ، فَتَخْطَفُهُ الطَّيْر)
- ۲- در آیهٔ کریمه در لفظ ﴿ ذُلك ﴾ اشاره به سوی چیست ؟ بیان دارید.
  - ٣- مراد از ﴿ حُرُمَاتِ اللَّهِ ﴾ كدام چيزها است؟
- ٣- توسط جمله: ﴿ وَأُحلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتلَّى عَلَيْكُم ﴾ كدام عقيده رد شده است؟
  - ۵- معنى ﴿شَعَائرَ اللَّهُ ﴾ را بيان داريد.
  - ۶- در مورد حرمت شرک و سخن دروغین یک حدیث نبوی را بیان دارید.



شاگردان تحت عنوان (طرق جلوگیری از توهین مقدسات دینی) یک مقاله بنویسند که از بیست سطر کم نباشد.

#### درس هفدهم

## عدالت اجتماعي در يرتو قرآن كريم (1)

ُقال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ للّهِ شُهَدَاء بِالْقَسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلَتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [المائدة: ٨].

### معناى كلمات

{ قَوَّامِينَ لِله }: «قوامين» جمع «قوام» است، يعنى به گونهٔ احسن و هميشه بجا أورندهگان كارها، متعهد.

{شُهَدَآء}: گواهی دهندهگان

(بالْقسط): به عدل و راستی

{وَلاَ يَجْرِمَنَّكُم}: شما را وادار نسازد، باعث نشود

{شَنَآنُ}: دشمنی، بغض و کینه

## ترجمهٔ آیهٔ کریمه

ای مؤمنان! باشید قیام کننده گان برای خدا، گواهی دهنده گان به انصاف، وادار نسازد شما را دشمنی قوم بر آنکه انصاف نکنید، عدل کنید، عدل نزدیک تر است به پرهیزگاری و بترسید از خدا، هرآیینه خدا خوب آگاه است به آنچه که انجام می دهید.

### تفسير

## تحليل أية كريمه

در آیهٔ کریمهٔ فوق الذکر خداوند متعال به مؤمنان امر فرموده است تا اوامر او تعالی را به گونهٔ احسن، متعهدانه، دوامدار و مستمر عملی نمایند. ﴿قَوَّامِینَ ﴿ جمع (قوام) بوده که صیغهٔ مبالغه می باشد. (قوام) به کسی گفته می شود که یک کار را به گونهٔ مکرر و همیشه انجام می دهد. در بالآخره همین کار و عمل عادت او می گردد و آنرا بصورت احسن و اکمل آن انجام می دهد. در آیهٔ مبارکه لفظ ﴿ الله فاع رست و بیانگر این می باشد که تعمیل اوامر و بجا آوردن حق تنها و تنها باید به خاطر حصول رضای خداوند متعال بوده باشد نه به خاطر اغراض دنیوی و یا خودنمایی.

در جملهٔ مبارکهٔ ﴿شُهَدَاء بِالْقِسْطِ﴾ مطالبهٔ دومی از مؤمنان بعمل آمده و آن اینکه به عدالت و راستی گواهی دهند. مؤمنان باید در برابر قاضی، حاکم و هر شخص حقیقت را آشکار نمایند و در هنگام گواهی عدالت را مراعات نموده و به خاطر فواید مادی، خویش پروری و دوستی از کتمان حقایق اجتناب ورزند، همچنان بر مسلمانان لازم است تا به سبب دشمنی، ترس، فقر و گرسنگی حقایق را تغییر ندهند.

چون انصاف و عدالت در مورد دشمنان و حقوق آنها را به طور کامل برایشان سپردن از حیث طبیعت انسانی کار آسان نبوده بناءً خداوند ﷺ در جملهٔ ﴿وَلاَ یَجْرِمَنّکُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَی أَلاَ تَعْدلُوا﴾ به گونهٔ خاص یاد آوری نموده تا مؤمنان با کافران نیز عدالت نمایند و کسی این را نپندارد که عدل و انصاف در معاملات تنها منحصر به تعامل با مسلمانان میباشد و بس. آیهٔ مبارکه تنها به یاد آوری اکتفا نکرده بلکه به جملهٔ امریه ﴿اعْدلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَی ﴾ یک بار دیگر تأکید ورزید و این را ثابت نمود که عدالت یگانه راه نجات از گناهان و عذاب الهی میباشد.

عدل لغتا بمعنای برابری و انصاف می باشد که ضد آن ظلم است و در اصطلاح شرع واگذاری حق به حقدار را عدالت گویند، عدالت و انصاف نمودن با دوست و دشمن بطور یکسان در حقیقت یک خصلت نیکو و مقام عظیم است، این صفت و مقام وقتی نصیب انسان می گردد که تقوا، پرهیزگاری و ترس خداوند متعال در آیهٔ کریمهٔ ﴿وَاتَّقُواْ الله وَ الله خَبِیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ مؤمنان را به تقوا و پرهیزگاری امر نموده است و از آنها می خواهد که خوف خداوند متعال را در دل جا دهند تا بتوانند به گونهٔ احسن و اکمل عدالت و انصاف نمایند، خداوند متعال به آنها یاد آور می شود که او به همه اعمال سری و علنی آنها آگاه بوده و از نوایای خداوند می باشد و طبق اعمال ایشان برای آنها پاداش می دهد.

در این آیه به عنوان ﴿الَّذِینَ آمُنُواْ﴾ خطاب صورت گرفته است که این خطاب به مؤمنان آن وعده و تعهد آنها را با خداوند ﷺ عهد بسته بودند، بر علاوه در آیهٔ کریمه الفاظ ﴿قَوَّامِینَ﴾ و ﴿القسط﴾ آمده است که به صیغههای مختلف مطالبهٔ عدالت و انصاف را تأکید مینمایند و با این هم اکتفا نشده؛ بلکه عدالت را با تقوی پیوست نموده و در پایان آیهٔ کریمه خداوند متعال مؤمنان را به این امر متوجه میسازد که خداوند متعال در مورد تعمیل عدالت و ترک نمودن آن از سوی شما با خبر و آگاه است. به این ترتیب بعد از این همه تأکیدات هیچ سؤال و تردیدی در نزد مؤمن در مورد اهمیت و فرضیت عدالت باقی نمیماند.

### مفهوم مختصر أية كريمه

خداوند متعال در این آیهٔ کریمه به مسلمانان در مورد دسترسی به خوشنودی های دنیوی و اخروی رهنمایی می کند، از آنها تقاضا به عمل آمده است تا بخاطر جلب رضای خداوند متعال همیشه حق را مراعات نمایند و در هنگام شهادت و گواهی دادن از دروغ، ظلم و جور بپرهیزند، حتی با دشمنان و کفار نیز عدالت را مراعات نمایند و از تلف نمودن حق آنها اجتناب ورزند، چرا که بیعدالتی و ظلم، خوشبختی و رفاه جامعه را از بین می برد. تقوی که خصلت مؤمن است با عدالت ارتباط عمیق دارد و مؤمن را به سوی عدالت می کشاند. در پایان آیهٔ کریمه خداوند متعال مؤمنان را به سوی تقوی و پرهیزگاری میخواند و به آنها یاد آور می شود که اگر آنها به عوض عدالت، ظلم و بی عدالتی را اختیار نمایند خداوند متعال به همه کارهای آنها با خبر و آگاه است.

## اسلام دین دنیا و آخرت است

خداوند متعال انسان را آفرید و بر علاوه توحید و عبادت خداوند متعال او را مکلف ساخت تا خلیف ه خداوند در زمین بوده و در عمران و آبادی آن سعی و کوشش نماید، الله ﷺ میفرماید: ﴿ إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠].

**ترجمه:** من در زمین جانشینی (خلیفه ای) را می آفرینم.

خداوند متعال بخاطر آبادی، ترقی و ایجاد جامعه مرفه و آسوده آنها را به تعمیل عدالت و انصاف امر می نماید.

اگر انسان از یک سو بخاطر تنفیذ نظام عدل و انصاف سعادت و خوشبختیهای دنیـوی را کسب مینماید از سوی دیگر به انجام این کار خود رضای خداوند متعال را حاصـل مـی کنـد کـه در روز رستاخیز سبب فلاح و کامیابی او می گردد.

جملهٔ ﴿قَوَّامِينَ لِله﴾ سعی و کوشش دنيوی انسان را با سعادت و فلاح اخروی او مرتبط میسازد. انسانها تنها زمانی میتوانند یک نظام کاملاً عادلانه را به ميان آورند و عملی سازند که از خداوند بترسند و به پاداش روز آخرت يقين و باور کامل داشته باشند.

### گواهی دادن به عدل و انصاف

شهادت و گواهی دادن وسیله تحقق حق و تأمین عدالت می باشد، گواهی دادن به حق و راستی در هنگام ضرورت نظر به این قول خداوند متعال واجب است، که می فرماید: ﴿ وَلا يَأْبَ الشُّهَداُء إِذَا ما دُعُوا ﴾ [البقرة: ۲۸۲].

ترجمه: و نباید ابا ورزند گواهان آنگاه که (برای گواهی) طلبیده شوند. خداوند متعال در آیهٔ دیگری چنین می فرماید: ﴿ وَلا تَكُتُمُوا الشَّهادَةَ وَمَنْ يَكُتُمُها فَإِنَّهُ آثُمٌ قَلْبُهُ ﴿ [البقرة: ٢٨٣].

ترجمه: و پنهان نکنید گواهی را و هر که پنهان کند آن را پس هر آیینه گناهکار است دل او. قران کریم از مؤمنین مطالبه می کند تا گواهی را تنها و تنها به خاطر خداوند بدهند و در اثنای گواهی دادن صداقت و امانت را رعایت نمایند و بدون حق هیچ چیزی دیگر را مد نظر نگیرند، قران کریم در سورهٔ النساء این موضوع را مفصلاً ذکر نموده و چنین بیان می دارد: ﴿یا أَیُهَا الّذِینَ آمُنُوا کُونُوا قَوَّامِینَ بالْقسْط شُهداء لله وَلُو عَلی أَنْفُسکُم أَو الْوالدَیْنِ وَالْأَقْرَبِینَ إِنْ یَکُنْ غَیاً أَو فَقیراً فَاللهٔ آول کُونُوا قَوَّامِینَ بالْقسْط شُهداء لله وَلُو عَلی أَنْفُسکُم أَو الْوالدَیْنِ وَالْأَقْرَبِینَ إِنْ یَکُنْ غَیاً أَو فَقیراً فَاللهٔ الله کَانَ بِما فَلا تَتَّبعُوا اَهُوی أَنْ تَعْدلُوا وَإِنْ تَلُووا أَو تُعْرِضُوا فَإِنَّ الله کَانَ بِما تَعْملُونَ خَبِیراً النساء: ۱۳۵ ترجمه: ای مؤمنان! برپادارندهٔ عدالت و اظهار کنندهٔ حق برای خدا باشید ولو که (شاهدی) به ضرر خویشتن یا پدر و مادر و خویشاوندان هم باشد، اگر آنکه حق بر وی ثابت می شود ثروتمند باشد یا فقیر به هر حال خدا مهربانتر است برایشان، پس بخاطر پیروی خواهش نفس از عدالت باشد یا فقیر به هر حال خدا مهربانتر است برایشان، پس بخاطر پیروی خواهش نفس از عدالت خلاصه اینکه گفتن حق و گواهی دادن به آن از جملهٔ اوامر خداوند متعال می باشد، اگر شهادت و گواهی برعلیه دوستان و خویشاوندان نزدیک انسان مانند، پدر، مادر و یا فواید شخصی او هی باشد باید گفته شود، ثروت و دارایی و یا فقر و بیچاره گی هیچگاه در تبدیل و تغییرحقایق کدام باشد باید گفته شود، ثروت و دارایی و یا فقر و بیچاره گی هیچگاه در تبدیل و تغییرحقایق کدام تأثیری ندارد و نمی تواند انسان را از عذاب الهی نجات دهد.

در آیهٔ مبارکه جمع کلمه شهید (شهداء) ذکر شده است. (شهید) صیغهٔ صفت مشبه است و بنا بر سخن دانشوران زبان عربی صفت مشبه برای آن شخص بکار برده می شود که یک کار را برای همیشه و مکرراً انجام می دهد، مقتضای آیهٔ کریمه این است که مؤمنان باید برای همیشه بخاطر خداوند گلهٔ گواهی بدهند و این خوی و خصلت ناگستنی آنها است که هیچوقت از آنها جدا نمی شود.

همچنان خداوند متعال در سورهٔ الانعام چنین میفرماید: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَي ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

**ترجمه**: و چون سخن گویید پس عدل و انصاف را رعایت نمایید، اگر چه محکوم علیه صاحب قرابت شما هم بوده باشد.

در آیات قبلی کلمه (شهداء) ذکر شده بود ولی در این آیت کلمه ﴿قُلْتُم ﴾ آمده است، نتیجه چنین برمی آید که گواهی خواه در محکمه نزد قاضی باشد و یا بصورت عام در مورد کدام شخص باشد در همه جا و همه امور بر مسلمانان واجب است تا از عدالت و انصاف کار گیرند و آنرا عملی نمایند، و در هنگام قضاوت و گواهی نباید خویشاوندی، بیگانه بودن، دوستی، دشمنی، منطقه، زبان، قوم و نژاد را مدنظر گیرند چرا که این کار یک عمل ناروا بوده و از خصلت مسلمانان راستین بشمار نمیآید.

# عدالت اجتماعی در پرتو قرآن کریم (۲)

## نقش عدالت در جامعه

عدل اساس شریعت و وسیلهٔ تشکیل جامعه سعادتمند میباشد، حقوق مردم تنها و تنها به واسطهٔ عدل تأمین شده میتواند. نظر به ارشادات قرآن کریم عدل تنها به یک بعد زنده گی محدود نمیباشد؛ بلکه تطبیق آن در همه ابعاد و جوانب زنده گی واجب میباشد خواه بعد قانون باشد یا سیاست یا اقتصاد و یا جوانب و ابعاد دیگر زنده گی. قرآن کریم هدف ارسال رسل را برپا نمودن عدالت دانسته و چنین میفرماید: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَیّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتَابَ وَالْمِیزَانَ لَیقُومَ النّاسُ بالْقَسْط﴾ [الحدید: ۲۵].

ترجمه: هر آیینه فرستادیم پیامبران خود را همراه با نشانه های واضح و فرود آوردیم همراه ایشان کتاب و ترازو را تا عمل کنند مردمان به عدل و انصاف. از آنجا که نظم و استقرار در جامعه یک امر ضروری پنداشته می شود و بدون قایم نمودن عدالت و ریشه کن ساختن ظلم و استبداد به وجود نمی آید؛ از اینرو خداوند متعال در صدر رهنمودهای اجتماعی انسان ها را به عدالت فرا می خواند و چنین می فرماید: ﴿إِنَّ الله یَأْمُر بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِیتَاء ذِی الْقُرْبَی وَیَنْهَی عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنْکَر وَالْبَعْی الله النحل: ٩٠].

ترجمه: هر آیینه خداوند به عدل و انصاف و نیکوکاری و عطا کردن به خویشاوندان امر می کند و منع می نماید از بی حیایی و کار ناپسندیده و تعدی. اگر عدالت از جامعه برچیده شود و از بین رود در جامعه ظلم و استبداد جاگزین آن می شود، ظلم و استبداد سبب بدبختی های دنیوی و عذاب شدید الهی در روز رستاخیز می گردد، قرآن کریم در این مورد چنین می فرماید: ﴿فَكَأَیّن مِن قَرْیة الله عَرُوشَهَا ﴾ [الحج: ۴۵].

ترجمه: و چه بسا شهرها را که ستم گار بودند هلاکشان کردیم و (اینک) آن (شهرها) به سقفهای خود فروریخته است. چون جامعهٔ انسانی به عدالت نیاز مبرم دارد از اینرو قرآن کریم اهمیت آنرا به صیغهها و عبارات گوناگون بیان داشته، گاهی هدف و مقصد از ارسال پیامبران را برپا نمودن عدالت بیان نموده و گاهی مؤمنان را به عدالت امر مینماید و گاهی هم رسول آینگر را به عدل امر میکند. در سورهٔ الشوری چنین ذکر شده است: ﴿وَأُمْرْتُ لاَعْدلَ بَیْنَکُم ﴾ [الشوری: ۱۵].

## ترجمه: برایم امر شده تا در میان شما عدل و انصاف نمایم.

به همین گونه در اَیهٔ دیگری بیان میدارد: ﴿قُلْ أُمَّر رَبِّي بِالْقَسْطِ ﴾ [الأعراف: ٢٩].

ترجمه: بگو: امر فرموده است پروردگارم به انصاف؛ بـرعلاوه ایـن اوامـر قـرآن کـریم در مـورد موضوعات متعدد دیگر نیز به عدالت و انصاف؛ حکم فرموده که برخی این موضوعات عبارتند از:

### ۱ - عدالت در ترازو و پیمانه

قرآن کریم در هنگام خرید و فروش به رعایت نمودن عدل و انصاف در ترازو و پیمانه امر مینماید و چنین بیان میدارد: ﴿وَأَوْفُوا الْكَیْلَ وَالْمیزَانَ بالقسط﴾ [الأنعام: ۱۵۲].

ترجمه: و تمام (پوره)کنید پیمانه و ترازو را به انصاف.

### ۲ - عدالت در گفتار

قرآن کریم مؤمنان را مخاطب قرار داده از آنها میخواهد تا در هر جا و هر مورد سخن حق و راست را گفته و عدالت را مراعات نمایند، در این مورد در سورهٔ الانعام برای ما چنین رهنمایی می کند: ﴿ وَإِذَا قُلْتُم فَاعْدلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرْنَی ﴾ [الأنعام: ۱۵۲].

ترجمه: و چون سخن گویید پس عدل و انصاف را رعایت نمایید اگر چه در بارهٔ خویشاوندان باشد.

## ۳ - عدالت در گواهی دادن

قرآن کریم به مسلمانان امر می کند تا در نزد قاضی و محکمه به عدالت گواهی دهند، از بی عدالتی و تغییر حقایق و جانبداری اجتناب ورزند که در این مورد قبلاً آیات متعددی بیان گردید.

### ٤ - عدالت در قضاوت و فيصله

قرآن کریم به مؤمنان حکم میفرماید که در هنگام حکم و قضاوت در مورد همهٔ مسایل و قضایا عدالت نمایند و از جانبداری، ظلم و تعدی اجتناب ورزند، قرآن کریم چنین میفرماید: ﴿وَإِذَا حَكَمْتُم بَیْنَ النَّاسِ أَن تَحْکُمُواْ بِالْعَدْلِ﴾ [النساء: ۵۸].

ترجمه: چون حاکم شوید میان مردمان باید به عدالت و راستی حکم کنید. بناءً در هنگام قضاوت و فیصله بر همهٔ مؤمنان لازم است تا انصاف و عدالت را قربانی قرابت، قوم، نـ ژاد و یـا زبان و سمت گرایی ننموده و احکام الهی را در همه امور رعایت نمایند.

این آیهٔ کریمه از همهٔ مسلمانان میخواهد تا قانون را بالای دوستان، دشمنان، ثروتمندان، فقیران، آمرین، مامورین و همه حکام و رعیت جامعه بگونهٔ یکسان تطبیق نمایند.

صحیح البخاری روایت می کند که زنی (از قبیله بنی مخزوم) در عهد رسول الله وزدی نمود، اهالی قبیلهٔ آن زن، اسامه را که دوست عزیز رسول الله بیب بود به نزد آنحضرت واسطه نمودند تا از جزای آن زن درگذرد، رسول الله به این عمل آن مردم قهر شد و به آنها چنین فرمود: سبب هلاکت امتهای سابقه این بود که هرگاه شخص شریف و ثروتمند در میان آنها دزدی می کرد او را بدون مجازات رها می نمودند و اگر شخص فقیر و نادار دزدی می کرد دست او را قطع می نمودند، سوگند به خداوند! اگر فاطمه بنت محمد دزدی می نمود (مرتکب دزدی می شد) دستش را قطع می نمودم. حضرت عایشه رضی الله عنها می فرماید: رسول الله آن زن را مجازات نمودند و آن زن نیز توبه کرد که در عاقبت به یک زن نیک و پرهیزگار تبدیل شد.

## ٥ – عدالت در مورد دشمنان

قرآن کریم در مورد عدالت با دشمنان و کافران نیز تأکید ورزیده است و چنین حکم میکند: ﴿وَلاَ يَجْرَمنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْم عَلَى أَلاَّ تَعْدلُواْ﴾.

یعنی: کسی که بر معاهد ظلم روا دارد و یا به او ضرری رسانید و یا او را به انجام کاری مکلف سازد که از طاقتش بالاتر باشد و یا چیزی را از وی بدون رضا و رغبتش بگیرد، پس در روز قیامت من خودم مدعی آن شخص می باشم.

وقتی که قرآن کریم و سنن نبوی در مورد کفار و دشمنان، مسلمانان را به عدالت و انصاف امر می کند پس ظلم و جور در حق مؤمنان و دوستان به هیچ صورت جواز ندارد.

قرآن کریم برعلاوهٔ اینکه خواهان عدالت است، ظلم کردن و ظالمان را نکوهش نموده و آنان را از رحمت الهی محروم دانسته، به آنان وعدهٔ عذاب سخت و دردناک را نموده است و در مورد آنها چنین می فرماید: ﴿ أَلَا لَعْنَهُ اللَّهُ عَلَى الظَّالمینَ ﴾ [هود: ١٨].

ترجمه: آگاه باشید! که لعنت خداوند متعال بر ظالمان است.

همچنان مىفرمايد: ﴿إِنَّ الطَّالِمِينَ هُمْ عَذَابٌ أَلِيُّم ﴾ [ابراهيم: ٢٢].

ترجمه: يقيناً ظالمان را است عذاب دردناك.

۱ - سنن ابی داوود.

رسول الله ﷺ آن شخص را نيز در عذاب شريک و آغشته مىداند که ظالم را در ظلمش کمک مىکند، چنانچه در موردش چنين مىفرمايد: «مَنْ أَعَانَ عَلَى خُصُومَةٍ بِظُلْمٍ، أَو يُعِينُ عَلَى ظُلْمٍ، لَمَ يَزَلُ في سَخَط الله حَتَّى يَنْزَع». (۱)

یعنی: کسی که در یک مسأله و یا قضیه ظلم را یاری کند، این شخص تا آن زمان مرتکب قهر و غضب خداوند می باشد تا که دست از کمک و یاری ظالم بکشد.

تاکیدات زیاد و متکرر آیات قرآنی و احادیث نبوی بر عدالت و انصاف این را ثابت می کند که مؤمن تنها به عدالت فردی مکلف نیست بلکه شریعت از همهٔ مؤمنان این را تقاضا دارد تا آنها علمبردار عدل و انصاف در جهان باشند و نظام عدل و انصاف را در روی زمین حاکم سازند.

آیات فوق الذکر مطالبهٔ عدالت کلی و همه جانبه را در جامعه دارد که در موارد ذیل می توان آن را بیان کرد: ۱ – قوانین جامعهٔ اسلامی باید بالای شخص ثروتمند و مستمند، آمر و مامور، قدرتمند و کمزور به گونهٔ یکسان عملی و تطبیق شود تا همه افراد جامعه در برابر قانون مساوی و یکسان باشند.

 ۲ – حاکمان و دولت مردان باید در توزیع ثروت و دارایی ملت، عدالت را مراعات نمایند، و ضروریات همه افراد جامعه را مد نظر گرفته زمینهٔ کار را برای همهٔ آنها مهیا سازند.

۳ – سهولتهای تعلیم و تربیه را برای همه افراد جامعه به گونهٔ یکسان مهیا سازند تا جامعه را از نظام طبقاتی نجات داده و همه افراد آن برادرانه زنده گی نمایند.

## عدالت معیار تقوا و ترس از خداوند ﷺ

خداوند ﷺ مى فرمايد: ﴿اعْدلُواْ هُوَ أَقْرَبُ للتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبيرٌ بَمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

**ترجمه**: عدالت کنید که (عدالت نسبت به هر عملی) به تقوی نزدیکتر است و از خدا بترسید که یقیناً خدا بر هر چه می کنید آگاه است پس عدالت معیار تقوی و تـرس خـدا اسـت و تقـوی در بـر گیرندهٔ همه خوبیها می باشد.

معنای لغوی تقوی: محافظت و پرهیز است و در اصطلاح شرع: اینکه انسان به واسطهٔ انجام دادن اعمال نیکو و اجتناب از کارهای بد، خود را از عذاب الهی نجات دهد، تقوی نامیده می شود.

در مورد معنای تقوی، از ابو هریره پرسیده شد، او در جواب فرمود: آیا شما در راه خارزار (خاردار) رفته اید؟ پرسنده گفت: بلی ابو هریره گفت: از راه خاردار چطور می گذرید؟ پرسنده گفت: وقتی خار را دیدم راهم را عوض می نمایم، یعنی با دیدن گناه، راه گناه را ترک نمودن و خود را از آن دور نگهداشتن، تقوی نامیده می شود.

در قرآن کریم آیات زیادی در مورد تقوی ذکر شده و در آن از مؤمنان مطالبه به عمل آمده است تا تقوی اختیار نمایند؛ خداوند متعال میفرماید: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

١ - رواه ابن ماجه في سننه.

ترجمه: ای مسلمانان بترسید از خدا طوری که حق ترسیدن از اوست.

صفت عدل و انصاف در نتیجهٔ تقوی و پرهیزگاری در مؤمن به وجود میآید و مؤمنان وقتی میتوانند عدالت نمایند که متقی و پرهیزگار باشند.

تقوی در رفاه، ترقی و پیشرفت جامعه نقش بسزای (زیاد) دارد، وقتی که بیم و ترس خداوند متعال در دل انسانها جا گیرد، این ترس سبب می شود تا مردم در هرجا از خیانت، ظلم، دزدی، فحشا و همه اعمال و کارهای بد و نا شایسته اجتناب ورزند و جامعهٔ مرفه اسلامی را تشکیل دهند. همچنان تقوی باعث می شود تا انسان حقوق خداوند و مخلوقاتش را به وجه احسن ادا نماید. رسول الله در این مورد چنین امر می فرماید: «اتق الله صحیت ما کنت، و أُتبع السّیئة الحسنة

مُّحُها، وَ خالقِ الناس بخلق حسن» (۱) توجمه: ای مسلمان! در هر جا که باشی از خداوند متعال بترس! بعد از بدی نیکی بکن تا بدی را محو سازد و با مردمان اخلاق و تعامل نیک را اختیار کن.

### فوايد تقوى

تقوی فواید دنیوی و اخروی زیادی را دارا میباشد که مختصراً به برخی از این فواید اشاره مینماییم: ۱ - معیت، پیروزی و دوستی خداوند خداوند شرف میفرماید: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ المُتَّقِیَنِ﴾ [التوبة: ۳۶]. ترجمه: بدانید که خدا با متقیان است.

در آیهٔ دیگر چنین میفرماید: ﴿وَمَن یُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَیَخْشَ اللّهَ وَیَتَقْه فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ﴾ [النور:۵۲]. ترجمه: و هرکه فرمان برداری کند خدا و رسول او را و بترسد از خدا و حذر کند از (عذاب) او، پس این جماعت ایشانند بمراد رسندهگان(کامیابان).

٢ - بخشش گناهان: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّر عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجُّرا ﴾ [الطلاق: ۵].

ترجمه: و هرکه بترسد از خدا، دور کند از وی بدیهای او را و زیاده دهد مزد او را.

٣- داخل شدن به جنت: متقيان در جنت مي باشند: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الحجر: ۴۵]. ترجمه: هر آيينه پرهيزگاران در بوستانها و چشمهها مي باشند.

۴- اطمینان قلب و حل مشاکل: در این مورد خداوند متعال چنین می فرماید: ﴿أَلَا إِنَّ أُو لِیَاء اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَیْهِمْ وَلاَ هُمْ یَخْزَنُونَ ﴿ الَّذِینَ آمَنُواْ وَکَانُواْ یَتَّقُونَ ﴾ [یونس: ۶۲-۶۳].

**ترجمه**: آگاه باشید هر آیینه هیچ ترسی بر دوستان خدا نیست و نه ایشان اندوهگین میشوند. آنانکه ایمان آوردند و می ترسیدند.

۱ - مسند البزار.

در آیهٔ دیگر چنین می فرماید: ﴿ وَمَن یَتَّقِ اللَّهَ یَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ﴾ [الطلاق: ۲] ترجمه: و هرکه بترسد از خدا، خداوند برایش راه نجات را می گشاید.

### فعاليت

هر یکی از شاگردان یک آیت یا یک حدیثی را که در مورد تقوی آمده است از حفظ با ترجمه آن به هم صنفان خود بیان دارند.

## فواید و آموختنیها

- اطاعت خداوند متعال در هر جا و هر زمان وظیفهٔ مؤمن است.
- در هنگام شهادت و گواهی باید حقیقت و واقعیت در نظر گرفته شود نه خویشاوندی، دوستی و یا کدام رابطهٔ دیگر.
  - 💠 دشمنی با کسی نباید سبب بی عدالتی و حق تلفی گردد.
  - خداوند متعال را در هر زمان و مکان حاضر و ناظر دانستن و از او ترسیدن.
    - اختیار نمودن تقوی سبب عدل و انصاف می گردد.
    - ❖ تقوی سبب دسترسی به فواید دنیوی و اخروی می گردد.
  - 💠 عدالت تنها به فیصلههای محکمه منحصر نبوده بلکه در همه اوقات فرض می باشد.



- ۱- معنای کلمات ذیل را بیان دارید:
- {فَوَّامِينَ للَّه} {شُهَدَاء} {بالْقَسْط} {وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ).
  - ۲- مفهوم مختصر آیات خوانده شده را بیان دارید.
- ۳- (قوامین) کدام صیغه است و معنای آنرا بیان دارید.
  - ۴- معنای لغوی و اصطلاحی عدالت را بیان دارید.
    - ۵- دو آیت قرآنی را در مورد عدالت بیان دارید.
  - ۶- معنای لغوی و اصطلاحی تقوی را بیان دارید.
    - ۷- فواید دنیوی و اخروی تقوی کدامها اند؟



تحت عنوان: (تاثیر عدالت بر جامعه) یک مقاله بنویسید که از ۲۰ سطر کم نباشد.

درس نزدهم

## حرمت ریختن خون انسان (۱)

ُ قَالَ الله تعالى: ﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهُ سِلُطَانًا فَلَا يُسْرِفْ فِي الْقَتْل إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا﴾ [سورة الإسراء: ٣٣].

### معناى كلمات

{وَلَا تَقْتُلُوا}: و نكشيد (بقتل نرسانيد)

{النَّفْسَ الَّتِي}: أن نفس را كه

{إلاً باخُقّ}: مگر بطریقهٔ مشروع (که عبارت از قصاص و رجم و ارتداد است)

{وَمَنْ قُتلَ مَظْلُومًا}: وكسيكه مظلومانه كشته شود

{لُولِيه}: براى وارث مقتول

{سُلْطَانًا}: تسلط

{فَلَا يُسْرِفْ}: اسراف نكند، يعنى كسى ديگرى را بغير قاتل نكشد

{مَنْصُورًا}: نصرت داده شده

### ترجمه أيت كريمه

و نکشید آن نفسی را که حرام گردانیده است خدا (قتل آن را) مگر به (حکم) حق (که مستحق قتل شود) و کسیکه کشته شود مظلوم بتحقیق که گردانیدیم برای وارث او تسلط (بر قاتل) پس (ولی یا وارث) اسراف نکند در قتل، هر آئینه او نصرت داده شده است.

## تفسير أيت

## تحليل أيت

این آیهٔ کریمه که آیهٔ ۳۳ سورهٔ مبارکه اسراء است در بین مجموعهٔ از احکام منهیات خداوندی آمده است که از آن جمله نهی از شرک آوردن به خداوند متعال، نهی از اذیت و آزار دادن والدین، نهی از تبذیر و اسراف، نهی از کشتن اولاد از ترس فقر و تنگدستی، نهی از نزدیکی به زنا و

فواحش، نهی از خوردن مال یتیم، و بالآخره نهی از تکبر و غرور و خودبینی ذکر شده است، اما نکته یی که قابل توجه است این که نهی از کشتن نفس دوبار و به دو طریقه وارد گردیده؛ در آیت قبل از آیهٔ اول چنین آمده است: ﴿وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ خَشْیَةَ إِمْلَق﴾ [الاسراء: ۳۱].

ترجمه: فرزندان خویش را از ترس فقر نکشید؛ یعنی قتل نفس بی گناه ننمایید. بعد از آن نهی از زناکاری و فحشا آمده و متصل به آن دوباره مسألهٔ قتل نفس و حرمت آن را بطور عموم بعد از خصوص مطرح نموده است که این تأکید ثانی خود نشان دهندهٔ عظمت گناه قتل انسان است؛ زیرا اسلام به وجود انسان چنان می نگرد که گویا بنایی است که توسط خداوند بر پا شده است؛ لذا برای هیچ کس اجازه نیست که این بنا را خراب و منهدم کند مگر اینکه اجازه آن را به دست آورده باشد.

﴿وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلّا بِالْحَقِّ : در این آیهٔ مبارکه علاوه از نهی که آمده تصریح به حرمت نیز شده است پس چون نهی هیم حرمت است و حرمت تصریحی به تعقیب آن وارد گردیده، گویا این که دو مرتبه به حرمت تأکید و اصرار شده است به این اساس در حدیثی که از پیغمبر خدا بیهقی و نسایی و دیگر محدثین نقل کرده اند عظمت گناه قتل مسلمان از انهدام همهٔ دنیا عظیمتر شمرده شده چنانچه رسول خدا فرمودند: "لَزَوَالُ الدُّنیا أَهُونُ علی الله مِن قتلِ رَجُلٍ مسلمٍ" (۱) یعنی: از بین رفتن همه دنیا نزد خداوند آسانتر از کشتن مرد مسلمان میباشد؛ یعنی اگر کسی همهٔ دنیا را خراب کند کمتر از آن است که یک انسان مسلمان را بکشد، بنابر همین تاکیدات زیاد آیات و احادیث بود که حضرت ابن عباس رضیالله عنهما فتوا بر این میداد که توبهٔ قاتل مسلمان از روی قصد و عمد قبول نگردیده و او همیشه در آتش جهنم خواهد سوخت. ﴿إِلّا قاتل مسلمان از روی قصد و عمد قبول نگردیده و او همیشه در آتش جهنم خواهد سوخت. ﴿إِلّا که خداوند قتل آن را حرام گردانیده نکشید؛ مگر در حالی که مرتکب چیزی شود که قتل آن را مرام گردانیده نکشید؛ مگر در حالی که مرتکب چیزی شود که قتل آن را مرام گردانیده نکشید؛ مگر در حالی که مرتکب چیزی شود که قتل آن را مرام گردانیده نکشید؛ مگر در حالی که مرتکب چیزی شود که قتل آن را مرام گردانید، توضیح و تفسیر ﴿الا بالحق﴾ در حدیثی که بخاری و مسلم نقل کرده اند آمده میاح میگرداند، توضیح و تفسیر ﴿الا بالحق﴾ در حدیثی که بخاری و مسلم نقل کرده اند آمده است که رسول خدا شخوردند: "لا یَخلُ دُم امرئ مسلم یشهدُ آن لا إله إلا الله وایی رسول الله، إلا

۱ – سنن نسائی.

باحدی ثلاث: الثّیب الزّانی، والنّفْس بالنّفْس، والتّارِكُ لدینه، المفارقُ للجمَاعَة"(۱) ریختن خون مسلمانی که به یگانه گی خدا و رسالت من شهادت می دهد جایز نیست؛ مگر به ارتکاب یکی از سه چیز: زنا در صورتی که محصن باشد، یعنی نکاح و ازدواج کرده باشد، قتل نفس (که بطور عمد باشد) و تارک دین (مرتد) جدا شده از جماعت مسلمانان.

از این نکته نباید غافل شد که قتل کافر نیز در صورتی که محارب نباشد؛ یعنی در صف جنگ با مسلمانان قرار نداشته باشد نیز بحکم این آیهٔ مبارکه ناجایز است؛ چرا که در آیت قید اسلام ذکر نشده بلکه مطلق نفس آمده است. پس کفاری که در معاهده با مسلمین اند (اهل ذمه) یا کفاری که در سرزمینهای مسلمین زنده گی می کنند یا آن کسانیکه با گرفتن اجازه نامه از حکومتهای اسلامی به این مناطق سفر می نمایند کشتن هیچ یک از این افراد مباح نمی باشد اسلام دین خون ریزی و کشتار نیست؛ بلکه دین رحمت و امن است فقط قتل آن عده از کفار را اجازه می دهد که مانع از رسیدن دعوت دین خدا به مردم می شوند و جنگ را بر صلح ترجیح می دهند.

﴿ وَمَنْ قُتلِ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَانًا ﴾ این جزء از آیهٔ مبارکه نشان دهندهٔ آن است که دین مبین اسلام از خون مردم حفاظت عام و تام مینماید همانطوری که از مال، آبرو و حیثیت مردم حفاظت میکند. اسلام از یک جانب ترس و وحشت جزای اخروی را در دلها جای میدهد و حفاظت میکند. اسلام از یک جانب ترس و وحشت جزای اخروی را در دلها جای میدهد و میفرماید: ﴿ مَن قُتَل نَفْسًا بِغَیْرِ نَفْسٍ أَو فَسَاد فِی الأرض فَکَأَمًا قَتَل الناس جَمِیعًا ﴾ [المائد: ۲۳] میفرماید: ﴿ مَن قُتَل نَفْسی را بغیر از اینکه قتل نفس یا فساد در زمین کرده باشد گویا که همهٔ مردمان را کشته است. تا مردم به عظمت گناه اخروی خون ریزی پی ببرند و دست به ارتکاب چنین جرمی نزنند و از جانب دیگر اشد جزای دنیوی را نیز برای قاتل تعیین مینماید که همانا قصاص باشد تا اگر شیطان او را فریب داد و از آخرت غافلش گردانید پس اقلاً از سزای دنیوی بترسد و خون دیگران را نریزاند و این جزء از آیت اشاره به همین جزا و سزای دنیوی دارد که میفرماید: کسی که مظلومانه کشته شود یعنی بدون ارتکاب عملی که موجب قتل آن باشد، ما برای ولی آن و وارث خون آن سلطانی قرار دادیم. مراد از ولی کسی است که مطالبهٔ خون

<sup>&#</sup>x27; - صحيح البخارى، كتاب الديات باب قول الله تعالى أن النفس بالنفس.

میت را میتواند بکند مثل پدر، فرزند، برادر و یا کسی دیگر از اقارب نزدیک مقتول و در صورتی که مقتول هیچ ولی نداشته باشد حاکم مسلمانان ولی آن شمرده می شود. و مراد از سلطان همان قوت است که شریعت اسلامی برای ولی مقتول عطا نموده است بر این اساس که او را اختیار عام و تام بر یکی از سه چیز داده است؛ قصاص از قاتل یا گرفتن دیت (خون بها) و یا عفو و گذشت و چون شریعت جانب او را دارد؛ لذا کسی مانع از حریت مطلق آن در اینکه کدام اختیار را ترجیح می دهد نمی تواند بشود؛ البته نصیحت کردن بر اینکه بجای قصاص عفو را انتخاب کند یا دیت بگیرد جایز است نه اجبار نمودن.

﴿فَلَا يُسْرِفُ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا﴾: اين جزء اخير آية مباركه هدايت و ارشادى را متوجه وارث مقتول مىسازد كه هر گاه شريعت اسلامى اين سلطان و قوت را بـراى او داد و در كنـار او بـراى گرفتن حقش ايستاده ا ست، پس او را نيز لازم است تا از حدود تعيين شـده بـرايش تجـاوز نكنـد؛ مثلا: دو نفر را بجاى يك نفر نكشد يا غير قاتل كسى ديگرى از اقارب و همبستگانش را بمنظور قصاص گرفتن از آنها انتخاب ننمايد، يا قاتل را بعد از قصاص مثله نكند، يعنى اعضاى بـدنش را قطع ننمايد از عادات جاهليت قبل از اسلام اين بود كه بعضى از قبايل چون كسى از آنها كسـى را بقتل مىرسانيد آنها قاتل را مىكشـتند و اضـافه بـر آن افـراد ديگـرى را نيـز مـىكشـتند، يـا در صورتى كه قاتل از جملهٔ افراد طبقهٔ بالا و شريف مىبود آنها قاتل را رها كـرده كسـى از قـوم او را كه در منزلهٔ مقتول قرار مىداشت مىكشتند! اما در اسلام اينها همه جزء اسراف و تجاوز در قتـل شمرده شد و ممنوع قرار گرفت. جملهٔ ﴿إنه كان منصورا﴾ در حقيقـت تعليـل و اسـتدلال اسـت بـر شمرده شد و ممنوع قرار گرفت. جملهٔ ﴿إنه كان منصورا﴾ در حقيقـت تعليـل و اسـتدلال اسـت بـر تنهى از اسراف در قتل، و ضمير ﴿إنه كان منصورا لهـم مقتول اسـت، يعنـى اسـراف نكنـد آن ولـى در قتل چرا كه خداوند او را از طريق شريعت خود نصرت داده و حاكم مسلمين را بحيث مـدد كننـده و بايش توظيف كرده است.

## حرمت ریختن خون انسان (۲)

## تأملاتی چند در آیت کریمه

عدهٔ از مفسرین پیرامون آیت مبارکه فرموده اند، که اولین آیت است که در مورد قتل نازل گردید و هرگاه انسان در آن تأمل نماید امور عظیمی را در می یابد که برخی آن قرار ذیل است: آیهٔ کریمه در قدم اول بشدت نهی از آن عملی مینماید که از جملهٔ مهمترین گناهان کبیره حساب می شود و غضب و خشم خدا را در پی دارد چنانچه بصراحت فرموده است: ﴿وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمنًا مُّتَعَمَّدًا فَجَزَآؤُه جَهَنُّم خَالدًا فيهَا وَغَضبَ الله عَلْيه وَلَعَنُه وَأَعَدَّ لُّه عَذَابًا عَظيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]. **ترجمه**: و کسی که بکشد مسلمانی را بقصد، پس جزای او جهنم است که همیشه خواهد ماند در آن و خشم نموده است خدا برآن و لعنت نموده است او را و آماده ساخته است برای وی عـذاب بزرگ. قرآن کریم در جای دیگری نهی از قتل نفس را متصل نهی از شرک آورده و فرموده است ﴿ والَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ الله إلها آخَر وَلا يَقْتُلُونَ النفس الَّتي حَرَّم الله إلَّا بالحق. ﴾ [الفرقان: ۶۸]. ترجمه: أنانيكه نمي خوانند با خداي يكتا اله ديگري را و نمي كشند أن نفسي را كه حرام گردانيده است خدای متعال قتل آن را مگر به حق. چنانچه به همین پیمانه در احادیث رسول ﷺ نهی شدید آمده؛ بلکه در حدیثی که بخاری و مسلم هردو روایت نموده اند رسول خدا اولین فیصلهٔ خداونـدی را در روز قیامت مسألهٔ قتل و خونریزیها تعیین نموده فرمودند: "أُوَّل ما بقضی بین النَّاس یو م القيامة في الدَّماء''<sup>(۱)</sup> يعني: اولين چيزي كه در مـورد آن در روز قيامـت فيصـله صـورت مـي گيـرد خونهاست. و در حديث ديگري فرمودند: "لَو أَنَّ أِهل السَّماء وأِهلَ الأَرض لِعْرَبَ كوا في دم مُؤمن لْأَكَبُّهُم الله في النَّار "(٢) يعني: اگر اهل أسمان و زمين بر قتل يک مسلمان شريک شوند همه را خداوند در آتش جهنم میاندازد. علت اصلی در این نهی شدید آن است که قتل سبب شیوع عقدهها و دشمنیها و جنگها بین افراد جامعه می گردد.

این آیهٔ کریمه در قدم دوم برای اولیاء مقتول چنان رهنماییهای را در بر دارد که نفس ایشان را آرام و غضب شان را کم و آتش انتقام جویی را خاموش میسازد؛ زیـرا آنها را با اطمینان خاطر مسلط به قصاص نموده سلطه و قوت را در اختیار آنها قرار می دهد.

١ - صحيح البخاري، كتاب الديات.

۲ - سنن ترمذی، باب الحکم فی الدماء

مسلم است که فطرتاً انسان در صورت کشته شدن عزیزش بزودترین فرصت خواهان انتقام جویی است و اگر سکون درونی پیدا نکند دست به هرگونه عکس العملهای نادرست خواهد زد؛ لیکن همین که بداند که خدا و شریعت خدا و حاکم مسلمانان همه جانب او را دارند و به آسانی مقصدش را به دست آورده می تواند؛ لذا خودسرانه دست به انجام کاری نمی زند.

بدین ترتیب شریعت اسلامی برخلاف تمام شرایع و قوانین وضعی و تعاملات بشری عوامل و انگیزههای خصومت و انتقام جویی را ریشه کن ساخته صلح و صفای دایمی را در جامعه برقرار میسازد.

## مفهوم اجمالي أيت

بطور اجمال و خلاصه می توان گفت که آیهٔ مبار که این درس بالتأکید کشتن نفس و ریختن خون بنده گان را نهی می نماید، برابر است که مسلمان باشند یا غیر مسلمان در صورتی که محارب نباشند. البته گناه قتل مسلمان خیلی ها عظیم تر از غیر آن است. قوت تأکید از دو چیز معلوم می شود یکی تعمیم بعد از تخصیص؛ یعنی بعد از نهی آمدن بالخصوص از کشتن اولاد در آیهٔ قبلی، نهی آمدن بالعموم از کشتن مطلق نفس در این آیت. دوم از اینکه هم نهی آمده است و هم تصریح بحرمت گردیده است، البته از عموم نهی بعضی موارد استثناء شده که احادیث مبارک نبی کریم آن موارد را مشخص ساخته است، بر علاوه از نهی مذکور، دومین چیزی که آیهٔ مبارکه این درس بدان تصریح دارد این است که در صورت قتل ناحق، شریعت اسلام ورثهٔ مقتول را بر قاتل مسلط می سازد تا اگر بخواهند از آن شخص قصاص خویش یا خون بهای مقتول خویش را بگیرند یا بعد از تسلط کامل معافش کنند که این کار ترغیب و تشویق شریعت را نیز با خود دارد، و در اخیر آیت اشاره به این آمده که چون در انتقام گیری مقتول از قاتل، اسلام و شریعت غرای محمدی کمک کننده ولی مقتول اند پس نباید او از چوکات اسلام بر آید و به کارهای دست بزند محمدی کمک کننده ولی مقتول اند پس نباید او از چوکات اسلام بر آید و به کارهای دست بزند که نا مشروع و به تعبیر قرآنی اسراف باشد.

#### فعاليت

شاگردان به چند گروپ تقسیم شوند و سه نقطه را مورد مباحثه و گفتگو قرار دهند: ۱ – اجتماعی بودن احکام و قوانین اسلامی  $\Upsilon$  – فطری بودن احکام و قوانین اسلامی  $\Upsilon$  – نقش اسلام در تامین امنیت و رفع منازعات.

## فواید و آموختنیها

مجموعهٔ بزرگی از فواید و آموختنیها و درس و اندرزها در آیت مبارکه نهفته است که بگوشهٔ از آنها ذیلا اشاره مینماییم:

- ❖ حرمت قتل اولاد از ترس فقر یا بعلت ننگ و عار چنانچه اهل جاهلیت دختران شان را
   مرکشتند.
  - ❖ حرمت قتل نفس بدون اینکه مرتکب جرمی خاص گردیده باشد.
- ❖ جواز قتل نفس در صورت کشتن کسی عمداً و درصورت زنا کردن بعد از ازدواج و در صورت ارتداد و ترک جماعت مسلمانان بعد از اینکه به رضایت خود ایمان را پذیرفته باشد.
  - 💠 اثبات اینکه احکام اسلامی کاملاً موافق با فطرت انسانی است.
  - ❖ توظیف دستگاه حکومتی اعم از قضات و حکام در تعاون با ورثهٔ مقتول.
    - \* جلوگیری از تجاوزات بیجای قوم و قبیلهٔ مقتول.



۱- کلمات ذیل را ترجمه کنید.

## {وَلَا تَقْتُلُوا} {إِلَّا بِاخْقٌ} {مَظْلُومًا} {لَوَلِيَّه} {سُلْطَانًا} {مَنْصُورًا}

- ۲- چند مورد از منهیات را که در سیاق آیت مبارکه درس گذشته آمده است بیان دارید؟
  - ۳- دو جهتی را که دلالت بر تأکید در نهی از قتل نفس دارند، توضیح دهید؟
    - ۴- قتل نفس در چه حالاتی جواز دارد؟
    - ۵- مراد از قصاص، دیت و عفو چیست و کدام یک بهتر است؟
    - جملة ﴿ فَلا يسو ف في القَتل إنَّه كَانَ مَنصُور ا ﴾ را تفسير كنيد؟
      - ٧- مقصود از "سلطان" در آيهٔ مبارکه چه میباشد؟
      - عکس العمل اهل جاهلیت در مقابل قتل چه بود؟



شاگردان به انتخاب خود شان در مورد یکی از دو مورد ذیل یک مقالهٔ کوتاه بنویسند:

۱ – گناه قتل نفس در آیات قرآن مجید. (آیات این درس را با تفسیر مختصر آنها بنویسند)

۲- گناه قتل نفس در احادیث نبی کریم الله (احادیث این درس را انتخاب کرده مختصرا تشریح نمایند)

درس بیست ویکم

## حرمت تجاوز به مال و دارایی دیگران

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً ۖ عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩].

#### معناي كلمات

{آَمَنُوا}: ايمان آوردند

{بِالْبَاطِلِ}: بناحق و بگونهٔ غير جايز

{تَجَارَةً}: خريد و فروش، تجارت

{عُنْ تَرَاضِ}: به رضایت جانبین

{وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُم}: باعث از بين بردن ارواح يكديگر نشويد

### ترجمه أيت كريمه

ای کسانی که ایمان آوردید نخورید مالهای تان را در بین خویش به ناحق مگر اینکه باشد تجارتی برضایت جانبین شما و نکشید نفسهای تان را بتحقیق که خداوند هست بر شما مهربان.

## تفسير أيت كريمه

### تحليل أيت

این آیهٔ کریمه یکی از آیات بزرگ قرآنی است که برای بشریت اصول و ضوابط زنده گی کردن را تعلیم میدهد، به آنها میآموزد که در جامعهٔ بشری بیقانونی و خودسری نباید حکم فرما باشد نباید مردم در اموال خویش مورد تعرض و تجاوز قرارگیرند و یا با فریب و نیرنگ مال و ثروت شان به یغما برده شود. همچنان نباید نفس و خون مردم مورد هجوم دیگران قرار گیرد و خون کسی به ناحق ریخته شود. همه چیز باید مصون و محفوظ باشد؛ البته صرف برای برآوردن

حاجات و رفع مشکلات چیزی بنام تجارت یعنی خرید و فروش که مصلحت مردم در آن است جواز و مباح قرار داده شده، آنهم مشروط به این که برضایت طرفین صورت گیرد.

نکتهٔ که قابل ذکر است این که این آیهٔ کریمه در بین مجموعه آیاتی قرار دارد که در مورد نظم و ضبط امور زنده گی؛ اعم از تشکیل خانواده و بیان محرمات و تقسیم میراث و غیره می باشند و قبل از این آیت به آسانی احکام و قوانین شرع و تخفیف و توافق شان با فطرت انسانی اشاره شده که در حقیقت آیهٔ مورد نظر ما در درس حاضر نمونهٔ واضح از فطری بودن احکام دین مبین اسلام است، زیرا انسان فطرتاً چیزی که مربوط به وی باشد نمیخواهد دیگران به هیچ وجه بدون اجازه و رضایت او در آن تصرف کنند؛ بنابر این قرآن مجید فرمود: ﴿یَا آیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لَا تَأْکُلُوا مَوْالَکُمْ بَیْنَکُم بِالْبَاطِلِ ﴾ مفسرین کرام فرمودند بعد از بیان آن عده از زنانی که بر انسان نکاح آنها حرام است چنانچه در آیات قبلی آمده است بیان حرمت اموال مردم بناحق نشانه این است که به همان پیمانه که مادر انسان دختر انسان و خواهر انسان و غیره و غیره بر انسان حرام و ناجایز اند مال دیگران نیز بر انسان حرام و ناجایز است، پس این مسأله بسیار حساس و دقیـق است اگـر مال دیگران نیز بر انسان حرام و ناجایز است، پس این مسأله بسیار حساس و دقیـق است اگـر انسان فکر و تعمق کند.

مراد از ﴿لا تأکلوا﴾ تنها خوردن نیست بلکه همهٔ تصرفات ناجایز را شامل می شود و چون غالباً گرفتن چیزی بمنظور خوردن آن صورت می گیرد تعبیر به این کلمه شده است و مراد از ﴿بالباطل﴾ هر آن طریقه و روش است که مخالف شرع اسلامی باشد؛ مانند: سود، قمار، خیانت، ظلم و امثال اینها پس معنی این جمله از آیت کریمه چنین می شود که، هرگز تصرفات بی جا و خلاف شرع در اموال یکدیگر ننمایید زیرا شما ایمان را که مقتضی رعایت حقوق مردم است اختیار نمودید.

﴿إِلاَ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُم ﴾: این استثنا استثنای منقطع است به این معنی که داخل در موارد باطل نیست؛ لذا نباید چنین تعبیر شود که مخورید مالهای تان را در بین خود به باطل مگر اینکه بگونهٔ تجارت و رضایت یکدیگر تان باشد؛ بلکه این جمله رهنمایی خاصی است در امر خوردن اموال یکدیگر بگونهٔ حق و درست آن. یعنی جایز است که بخورید چیزی از مالهای تان

را بطریقهٔ تجارت آنهم بشرطی که رضایت کامل فروشنده و خریدار در آن معامله قرار داشته باشد. البته خوردن یا مالک شدن مال دیگران طرق جایز دیگری هم دارد مثل صدقه دادن، میراث بردن، در مقابل کار مزد گرفتن و غیره؛ اما چون تجارت رایجترین و و سیعترین طریقه است لذا در آیت کریمه به آن اشاره گردیده است.

﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُم رَحِيمًا ﴾: كلمهٔ ﴿ أنفسكم ﴾ را بدو معنى مى توان گرفت: اول اینکه مراد نفس خود شخص است یعنی خود کشی نکنید و نفس خود را ها که نسازید. دوم اینکه مراد نفس برادر مسلمان است که بطور مبالغه در نهی و زجر تعبیر به نفس خویش شده است گویا اینکه با کشتن یک مسلمان انسان نفس خود را کشته است، مفسرین کرام ضمن تفسیر آیهٔ کریمه این را نیز آورده اند که از این جمله اخیر می توان دریافت که ارتکاب حرمتهای که در این آیت و قبل از آن بدانها اشاره گردیده است و انجام معاصی موازی به قتل نفس است. یعنی اگر شما دست به خوردن مال یکدیگر بناحق زدید و بر خلاف فطرت گناهان دیگر را انجام دادید پس گویا خود را از بین برده و هلاک ساختید.

یکی از اصحاب کرام پیغمبر از آیهٔ مبارکه برداشت خاصی نموده که جزء موارد تفسیری این آیت بحساب آمده و آسانی دین مبین اسلام را نمایان میسازد. ابن کثیر میگوید: امام احمد سنداً از عمرو بن العاص روایت می کند که گفت: رسول خدا مرا به سرکرده گی یک جماعت بجایی فرستاد از قضاء در یک شب بسیار سرد به غسل ضرورت پیدا کردم، از این ترسیدم که اگر غسل نمایم از بین میروم و سردی شدید مرا هلاک میسازد لذا تیمم کردم و به اصحاب خود امامت نماز صبح را هم دادم و چون نزد رسول خدا حاضر شدم قصه را به ایشان یاد نمودم، ایشان فرمودند: ای عمرو در حالیکه جنب بودی به یارانت نماز گزاشتی؟ عمرو میگوید: گفتم ای رسول خدا شب بسیار سرد بود و من بیم هلاکت داشتم پس قول خدارا یاد کردم که میفرماید رولا خدا شب بسیار سرد بود و من بیم هلاکت داشتم پس قول خدارا یاد کردم که میفرماید رولا رسول خدا علامت آن بود که برداشت و فهم عمرو از آیهٔ مبارکه صحیح بوده است؛ لذا می توان رسول خدا علامت آن بود که برداشت و فهم عمرو از آیهٔ مبارکه صحیح بوده است؛ لذا می توان را بین واقعه را جزء موارد درست تفسیری این آیه دانست. جملهٔ را ن الله کان بکم رحیما دلالت بر

این دارد که سلسله احکامی که در این آیات آمده است همه به اساس حکمتهای خداوند و بنفع و فایدهٔ شماست نشاید آنها را بر خویشتن بار اضافه بگمارید چون خداوند متعال به بنده گانش بی نهایت مهربان است؛ لذا به چیزی جز از خیر دنیا و آخرت شان آنها را مأمور نمی سازد.

## حرمت اموال در روشنائی حدیث نبی کریم ﷺ

در حدیثی که صحیح مسلم و مجموعهٔ بزرگی از محدثین آن را نقل کرده اند آمده است که رسول خدا صلى الله عليه و سلم در حجة الوداع؛ يعنى آخرين حج شان كه يكي از مهمترين و جامعترین خطبههای خویش را در آن ایراد فرمودند در بین جمع بزرگ بیشتر از یکصد هزار نفری به آواز بلند پرسیدند: ای مردم شما در چه ماهی قرار دارید؟ مگر این ماه ماه ذو الحجة نیست؟ صحابهٔ كرام جواب دادند بلي چنين است يا رسول الله. بعداً پرسيدند شما در چه جاي قرار داريـد؟ مگر اینجا بلد حرام (مکهٔ مکرمه) نیست؟ صحابهٔ کرام جواب دادند بلی ای رسول الله. بار سوم پرسیدند شما در چه روزی قرار دارید؟ مگر این روز روز عید نیست؟ صحابهٔ کرام جواب گفتند بلی هست يا رسول الله. بعداً در حاليكه قبل از اين يرسشها به ييمانهٔ حرمت و عظمت اين چيزها اشاره فرموده بودند گفتند: «إِنَّ دَمَاءَكُم وَأَمْوَالَكُم حَرَام عَلَيْكُم كَحُرْمَة يَوْمكُم هَذَا في شَهْركُم هَذَا في بَلَدكُمْ هَذَا»(۱) بدانید و آگاه باشید که خونهای شما و مالهای شما حرام است بر شما مانند حرمت امروز شما و حرمت این ماه و این مکان شما، یعنی آنچنان که از یک جانب احترام این ماه و این روز و این مکان مقدس بر شما لازم و ضروری است به همان قدر احترام مال و نفس یکدیگر تان بر شما واجب و ضروری است، از جانب دیگر آنچنان که تجاوز کردن و شکستن قوانین و ضوابط بطور خاص در این سه مورد حرام و ناجائز است، به همان اندازه تجاوز در نفسها و اموال تان نيز حرام و ناجايز است. رسول خدار الله با پيشكش نمودن اين مثال خواست تـا عظمـت گناه تجاوز بر اموال و انفس مسلمین را در اذهان شان خوب جای بدهد و امت خویش را متوجه این امر مهم بسازد تا هرگز جرأت دست درازی به سوی ثروت همدیگر یا نفسهای یکدیگر و یا

۱ - صحيح البخاري، كتاب الفتن

حتی عرض و آبروی یکدیگر (چنانچه در بعضی روایات کلمهٔ "أعراضکم" یعنی عزت و آبروی تان نیز آمده است) را پیدا نکنند.

### مفهوم اجمالي أيت

آیهٔ کریمه فوق یکی از آیات چهارمین سوره از سورههای قرآن مجید باعتبار ترتیب کتابت یعنی، سورهٔ نساء است. این سوره از سورههای مدنی است که در آنها بیشتر احکام و مسائل اجتماعی مطرح می گردد چنانچه سیاق این آیهٔ مبار که در مورد نظم و نسق زنده گی خانواده گی و حل و حرمتهاست که از مهمترین آنها موضوعی است که بدان در این آیت اشاره گردیده است؛ یعنی حرمت اموال و انفس. این آیهٔ مبارکه اهل ایمان را مورد خطاب قرار می دهد که ای مؤمنان دستور آسمانی برای شما این است که مالهای خویش را فیمابین خویش بطریقههای غیر مجاز مانند سود، قمار، رشوه، دزدی، ظلم، فریب و امثال آن نخورید؛ البته اگر میخواهید راه و روشهای درست کسب اموال را در یابید شما را به تجارتی رهنمایی می کنیم که پاک و مبرا از غل و غش باشد و آن تجارت است که به رضایت عام و تام طرفین صورت گیرد، همزمان دستور خداوندی به شما این است که بناحق قتل نفس نکنید برابر است که نفسهای خود تان باشد یا نفس مسلمانان دیگر؛ زیرا خون مسلمان، مال مسلمان، عزت و آبـروی مسـلمان همـه و همـه در جامعهٔ اسلامی باید مصون و محفوظ باشد. در صورت سرپیچی فرد از این دستورات جزایش همان خواهد بود كه آيت بعدي تصريح نموده است ﴿وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدْوَانًا وَظُلُّمًا فَسَوْفَ نُصْليه نَارًا وَكَانَ ذَلكَ عَلَى اللَّه يَسيِّرا﴾ [النساء: ٣٠]. كسى كه انجام دهد اين قتل و غارت (و تجاوز به مال دیگران) را از روی دشمنی و ظلم زود است که بیندازیم او را در آتش و این کار بـر خـدای متعـال أسان است.

### فعاليت

شاگردان به رهنمایی استاد محترم مضمون، در مورد مشکلات اجتمـاعی ناشـی از عمـل نکـردن برخی از مردم به احکام و ارزشهای موجود در آیات این درس، با هم مناقشه و گفتگو نمایند.

## فواید و أموختنیها

- ❖ آیت مبارکهٔ فوق مجموعهٔ از درسها و اندرزها را درخود نهفته دارد که ذیلاً به بعضی از آنها اشاره می گردد:
  - 💠 حرام بودن استفادهٔ نادرست از مال مسلمانان به هر طریقه و روشی که باشد.
    - 💠 مباح بودن تجارت و تشویق مردم در اقبال و روی اوردن به آن.
  - 💠 رد بر کسانی که به جهالت و به بهانهٔ توکل کسب و کار را ترک گفته ممنوع میپندارند.
    - اثبات مسألهٔ رضایت و خیار در بیع و تجارت.
- 💠 حرمت کشتن مسلمان نفس خویش یا غیر خویش را چون مسلمانان به مثابه نفس واحد اند.
  - ❖ وعید شدید برای قاتلان و مال ربایان.



- ۱- کلمات ذیل را ترجمه کنید:
- {بالباطل} {تجارة} {عن تراض} {و لا تقتلوا أنفسكم}
- ۲- چند نمونه از خوردن اموال را که در مفهوم باطل داخل اند نام ببرید؟
- جملة ﴿إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ ﴾ را تفسير و تشريح نماييد؟
  - ۴- آیات قبلی و بعدی این آیهٔ کریمه چه مسائلی را مطرح می کند؟
- -0 در مورد ربط آیهٔ مبارکه با مسئلهٔ حرمت زنا و آسانی و فطری بودن احکام چه می دانید؟
  - حراد از " أَنْفُسَكُم " چیست و توجیه آن چگونه است؟
  - ٧- حرمت نفس و مال را حدیث شریف چگونه بیان داشته است؟
  - $-\Lambda$  چه چیز را علمای اسلام مکمل رضایت در معامله دانسته اند؟



شاگردان خلاصه درس حاضر را در یک صفحه با اشاره به آیات و احادیث شریف و ترجمهٔ مختصر شان بنویسند.

## همزیستی و مدارا

قال الله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَصْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ... ﴾ [الفتح: ٢٩].

### معناي كلمات

{وَالَّذِينَ مَعُّه}: كسانيكه همراه وي اند

{أَشْدُّاء}: سخت گير و شديد اند

{رُحَمَاء}: رحم دل و مهربان اند

{تراهم}: میبنی و میابی آنها را

{رُكَّعًا سُجَّدًا}: ركوع و سجده كننده گان

{يَبْتَغُونَ}: مي طلبند

{فَضْلًا} : ثواب و اجر

{وَرضُوانًا}: رضاي خدا

{سيمَاهُم}: علامه و نشانهٔ شان

### ترجمه أيت كريمه

محمد فرستاده شدهٔ خداست و کسانیکه با وی اند شدت کننده گان اند بر کفار، رحم کننده گان اند بین خود، بینی آنها را رکوع کننده و سجده کننده. می طلبند ثواب از خدا و رضای او را، علامات شان در روهای شان است از اثر سجود.

## تفسير

## تحليل أيت

﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴾: اين آيهٔ كريمه آخرين آيهٔ سورهٔ مباركهٔ فتح است كه بطور عموم و خاصتا نيمهٔ اخيرش بيان كنندهٔ حالات، وضعيت و صفات مؤمنان مى باشد در آيات قبلى از اطاعت بى نظير مؤمنان از رسول الله عَنْ كه در بيعت رضوان

جلوه گر شد سخن گفته شد و الله علان اعلان رضایت از این امت فرمان بردار فرمود بعد از آن آیندهٔ درخشان مؤمنان را بیان می کند که بزودی با پیروزی و افتخارات وارد مکهٔ مکرمه خواهند شد و دین شان چون دین هدایت است بر همهٔ ادیان غالب خواهد آمد. در این آیهٔ مبارکه به بیان وصف مؤمنان می پردازد که آنها چگونه کسانی اند و در تورات و انجیل و قرآن چگونه تعریف شده اند، مى فرمايد: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّه وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَماءُ بَيْنَهُم ﴾ جملة اول وصف جمیل پیغمبر خداست که قائد و رهبر امت است و از این وصف بالاتر چه باشد که پروردگار عالمیان بتأیید کامل میگوید محمد رسول خداست یعنی اینچنین نیندارید که محمد صرف یک نابغه است، یا دانشمند است بلکه مقام او خیلیها بالاتر از اینهاست (علاوه بر این صفات) او فرستاده شده و پیامبر خاص خدا در زمین است و جملهٔ دوم وصف جمیل امت پیغمبر است که اینها کسانی اند شدید و سخت در مقابل کفر و الحاد و طغیان؛ اما رحیم و نرم در برابر ایمان و ایمان آورنده گان از هر قوم و قبیله و گروهی که باشند و هر نژاد و زبان و رنگی که داشته باشند. ابن عباس - رضى الله عنهما- فرموده است: مراد از ﴿والذين معه كساني اند كه در حديبيه حاضر بودند؛ اما جمهور مفسرین بر این قول اند که مراد همهٔ اصحاب کرام اند؛ لیکن این نسل اول از مسلمانان بطور نمونه یاد شده اند؛ زیرا عموم امت از آنها پیروی کرده و در نقش قدم آنها حرکت می کنند، پس این صفات در قدم اول در آنها و در قدم ثانی در همهٔ امت تبلور می کند. ﴿ تَرَاهُمْ رُكُّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا منَ الله وَرضُوانًا ﴾ اين قسمت از آيـة مباركـه بـ جانب ديگـر از مواصفات یاران واقعی پیغمبر اشاره می کند یعنی علاوه از شدت در برابر باطل و نرمی در برابر حق، آنها را دائما مشغول و مصروف به عبادت پروردگار میبینی. مراد از یافتن شان در حال رکوع و سجود ادای نماز است و چون صیغهٔ (تراهم) از نظر قواعـد عربـی مضـارع اسـت کـه بـه دوام و استمرار دلالت می کند از آن کثرت نماز نتیجه گیری می شود به این معنی که به نمازهای خویش پایبندی دائم دارند و علاوه از فرائض، نمازهای نوافل را نیز انجام میدهند. اینجا چون یک سـؤال مطرح میشد که هدف نهائی از این شدت و نرمی و رکوع و سجود شان چه چیز است و آنها دنبال چي مي گردند، جواب أن در نفس أيت أمد كه: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا ﴾ أنها در همهٔ کارها و تحرکات شان از خدای خویش مزد و ثواب می طلبند و بدنبال رضا و خوشنودی او مي گردند.

﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ﴾ سیما به علامه و نشانه چیزی گفته می شود و مراد از وجوه یا پیشانی است و یا مطلق روی هرگاه که انسان بکثرت نماز ادا کند خدای متعال نور خاصی را به چهرهٔ وی نصیب می فرماید و علایم تقوی و خیر در سیمای او دیده می شود.

## همزیستی و مدارا در روشنائی آیات دیگر قرآن

در آیات بالا مومنان به این توصیف شدند که با یکدیگر شان نرم دل اند. از آنجاییکه مسلمانان با هم برادر بوده و رشته ایمان و عقیده واحد آنان را باهم پیوند می دهد؛ ارتباط آنان با یک دیگر بر اساس محبت، اخوت، همزیستی و مدارا استوار است. آیات زیادی در قرآن کریم و احادیث نبوی مسلمانان را به این اصول زرین امر و ترغیب می کند.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحَبُّهُمْ وَيُحُوُّ نَهُ أَذَلَّة عَلَى الْمُؤْمنينَ أَعَرَّة عَلَى الْكَافريَن يُجَاهِدُونَ في سَبيل الله وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائم... ﴾ [المائدة: ٥٣] در اين آيــ كريمــه خداوند متعال به وضوح بیان می فرماید: کسانیکه در برابر مسلمانان نرمی و مدارا و تنها در برابر كفار سختى و تشدد مى كنند أنها از محبت واقعى نسبت به خداوند متعال بر خوردار انـ د و علامـت آن محبت این است که خداوند نیز آنها را دوست می دارد زیرا بنده به هر پیمانهٔ که مدعی محبت باشد تا زمانیکه از جانب خدا تایید نگردد و او اظهار محبت نکند این ادعا بی اساس و پوچ است، می فرماید: "ای کسانیکه ایمان آوردید کسیکه برگردد از شما از دین خود بزودی خواهد آورد خـدا (بعوض شان یا در مقابل شان) قومی را که دوست می دارد آنها را و آنها دوست میدارند او را، ایشان در برابر مؤمنان نرم و مدارا کننده اند و در برابر کفار سخت گیر و شدید اند، جهاد می کنند در راه خدا و از ملامت ملامت كننده گان نمي هراسند. اگر مصداق اول اين آيـهٔ كريمـه بفرمـودهٔ مفسرین حضرت ابوبکر صدیق و کسانیکه تحت قیادت و رهبری او با مرتدین جنگیدند می باشند. و این آیت مبارکه از جمله خبرهای غیبی معجزه آفرین قرآن مجید بحساب می رود زیرا همان چیزیکه خبر داده بود بوقوع پیوست و گروهی بعد از رحلت رسول اللهﷺ مرتبد شدند و بسر عليه ايشان خليفة اول مسلمانان با يارانش به جهاد بر خواستند ليكن در الفاظ قرآني اعتبار بـه عموم لفظ است لذا آیت مبارکه دلالت بر این می کند که خدای متعال سه صفت را در وجود بنده گان خویش دوست می دارد یکی اینکه با مؤمنان نرم خو و مهربان و با کافران سخت گیر و شدید باشند، دوم اینکه در راه خدا جهاد کنند سوم اینکه در پیروی حق از ملامت هیچ ملامت کننده نهراسند.

﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلُو كَانَ هِمْ خَصَاصَةً... [الحشر: ٩] العن آية كريمه در وصف انصار پيغمبر خدا يعني اهل مدينة منوره است كه صفت دوستي و

مهربانی؛ بلکه از خودگذری آنان را مورد تمجید قرار می دهد و می فرماید: (آنان) در قل وب خویش نسبت به آنچه که به ایشان داده شده احساس حاجت مندی نمی کنند و دیگران را بر خویشتن ترجیح می دهند اگرچه در واقع به حاجت و فقر شدید مبتلا باشند قرآن مجید با ارجگزاری به چنین صفاتی دیگران را ترغیب و تشویق به احیاء و ایجاد آن صفات در وجود خود و دیگر اعضای جامعه اسلامی می کند و مردم را به زنده گی مسالمت آمیز توام با مدارا و خوش اخلاقی دعوت می دهد، یقیناً جماعت تربیه شده توسط رسول بر حق خدا پینی بودند که قرآن پاک حکایت می کند آنها بی نهایت در بین خود مهربان بودند در هر ملاقات جدید همدیگر را به آغوش می کشیدند با وجود اختلاف رأی و نظر در بعض امور، به یک دیگر احترام قائل بودند حکام بر رعیت رحم و شفقت داشتند و رعیت مطیع و فرمان بردار حکومت بودند که باید مسلمانان در همهٔ عصر و زمان چنین باشند.

## ٢- مفهوم اجمالي آيت

آیت مبارکهٔ فوق در بیان وصف و کرامت رسول الله و همچنان در بیان تعریف و توصیف پیروان راستین اوست. در مورد اول مقام والای رسالت را برای سردار پیغمبران محمد مصطفی به اثبات می رساند و در مورد دوم به چند چیز اشاره می کند اول اینکه پیروان محمد در برابر کفار به اساس کفر شان نه به اساس کدام دشمنی ذاتی و شخصی شدید، سخت خویند اما بالعکس دربرابر برادران شان از اهل ایمان و تقوی رحیم، مهربان و نرم خویند. دوم اینکه به چیزی التزام و پایبندی دارند که آنها را به این صفات نیکو وا می دارد که همانا ادای نماز است چون به اساس فرموده قرآن پاک: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَی عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنکَرِ ﴾ [العنکبوت: ۴۵] نماز باز می دارد انسان را از فحشا و منکرات، بدون شک زشت خوئی و عدم مدارا در برابر مسلمانان عمل مکروه و منکر است که نماز واقعی باعث جلوگیری مسلمان از آن می شود، سوم اینکه خلوص نیت دارند به این معنی که بجز رضای خداوند در اعمال و کردار خویش دیگر هیچ هدف خلوص نیت دارند و چهارم اینکه نشانه های پاکی و ایمان از سیمای شان واضح و نمایان است که مردمان بخوبی آنها را شناسائی کرده می توانند و از جانب آنها امن و امان احساس می کنند.

این آیهٔ کریمه با بیان صفات مسلمانان صدر اول و تأیید نرمی و ملایمت شان در برابر مسلمانان اساس همزیستی و مدارا را در مکتب اسلام پایه گزاری می کند و بر مبنای اینکه امت اسلامی مکلف به پیروی از آن پیشگامان راه حقیقت است گویا همه را به این مدارا دعوت می دهد و وجیبهٔ دینی شان می داند پس مسلمانان باید بین خود حیات مسالمت آمیز داشته باشند مرزهای جغرافیایی، اختلاف مذاهب فقهی و زبان و نژاد و رنگ نباید مانع محبت و دوستی ایمانی و حسن نیت و تعامل نیکوی شان در بین یکدیگر باشد.

#### فعاليت

شاگردان در مورد فوائد و خوبیهای همزیستی و مدارا کردن یک مسلمان با مسلمانان دیگر و ضررهای تشدد بیجا بین یکدیگر بحث و گفتگو نمایند.

## فوائد و آموختنيها

آیت مبارکهٔ این درس فوائد و آموختنیهای زیادی را در بر دارد که برخی از این قرار اند:

- ❖ اثبات و تأیید نبوت و رسالت حضرت محمدﷺ.
- 💠 بیان صفت رسول الله و پارانش یعنی نرمی در برابر مسلمانان و شدت در برابر کفار.
- 💠 ترغیب و تشویق امت در زنده کردن روحیهٔ مدارا و همزیستی مسالمت آمیز با یکدیگر.
  - ❖ بیان فضیلت نماز توأم با رکوع و سجود و خشوع و تضرع.
    - 💠 فضیلت اخلاص در اعمال و طلب رضای خداوند.
  - ❖ بلند بودن مقام اصحاب كرام و ذكر صفات شان در تورات و انجيل.



۱- کلمات ذیل را ترجمه کنید؟

{أَشِدُّاء}، أَرْحَمَاء}، رُؤكُعا سُجَّدًا}، زَيبَتُغونَ}، فَضِلَّا}، فِرضَو انَّا}، فرسِمَاهُم}.

- ٢- آية مباركة ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّه... ﴾ جزء كدام سوره است؟
- ۳- به چند صفت از صفات صحابهٔ کرام در این آیت اشاره گردیده است؟
- ۴- قرآن مجید با بیان صفات یاران رسول خدا چه چیزی را از امت میخواهد؟
  - ۵- جمله: (سيمَاهُمْ في وُجُوههمْ منْ أَثَر السُّجُود) را تفسير كنيد؟
  - ۶- دشمنی مسلمانان با ذات کفار است یا با صفات کفری شان؟
    - ۷- چهار نکته از آموختنیهای این درس را بیان دارید؟



شاگردان به اختیار خود در مورد یکی از دو موضوع ذیل یک مقالهٔ کوتاه بنویسند: ضرورت امت اسلامی در عصر حاضر به تفاهم و همزیستی. فضیلت و اهمیت تفاهم و همزیستی در روشنائی آیات قرآن مجید.

## جوانان نمونه در قرآن کریم

قَالَ الله تعالى: ﴿ غَنْ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُم فَتْيَةٌ آَمَنُوا بِرَهِّم وَذِدْنَاهُم هُدًى وَرَبَطْنَا عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى قُلُوهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِهًا لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا ﴾ [الكهف: ١٣ – ١٣].

### معناي كلمات

{نَبَأُهُم}: خبر عجيب شان را

{بِالْحُقِّ}: به صدق و يقين

{فْتَيُّة}: جواناني

{زِدْنَاهُمْ هُدًى}: بيفزوديم ايشان را هدايت

{وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوكِهُم}: استوار ساختيم قلبهاي شان را

{لَّنْ نَدْعُو}: نمى خوانيم و عبادت نمى كنيم

{شَطَطًا}: سخن بيهوده و دروغ

## ترجمه أيات كريمه

ما میخوانیم بر تو خبر ایشان را براستی هر آئینه ایشان جوانی چند بودند که ایمان آوردند به پروردگار خویش و بیفزودیم ایشان را هدایت. و بستیم بر دلهای ایشان (محکم و استوار ساختیم) هنگامیکه ایستادند پس گفتند: پروردگار ما همان پروردگار آسمانها و زمین است هرگز پرستش نمی کنیم بجز وی معبودی را هر آئینه گفته باشیم آنگاه سخن دور از عقل.

#### تفسير

## شرح و تحلیل آیات

آیات مبارکهٔ فوق از جمله آیات سوره کهف است که مشتمل بر چهار واقعهٔ بسیار بزرگ است: اول قصهٔ اصحاب کهف، دوم قصهٔ مردیکه خداوند به وی دو باغ سرسبز عطا کرده بود، سوم قصهٔ حضرت موسی با بندهٔ صالح خداوند و چهارم قصهٔ ذو القرنین؛ اما بیشترین آیات این سوره را آیاتیکه مربوط به قصهٔ اصحاب کهف اند تشکیل میدهد، که این قصه نمونهٔ واقعی از قوت ایمان و ترجیح دادن آخرت بر زر و زینت دنیا است، چنانچه قهرمانان این قصه اسوه و قدوه نیکو برای جوانانی اند که بخاطر عقیده و ایمان خویش در مقابل ظلم و استکبار قد علم می کنند و از کسی جز از خالق یکتا ترس و هراس در دل خویش جای نمیدهند.

﴿ غُنُن نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِ إِنَّهُم فِتْيَةٌ آمَنُوا بِرَهِمْ وَزِدْنَاهُم هُدًى ﴾ بعد از اینکه در چند آیت قبل اشاره کوتاهی به قصهٔ اصحاب کهف می گردد و از این واقعه بعنوان یکی از آیات عجیب خداوند یاد می شود، در این آیت مبارکه بطور تفصیل بیان قصهٔ اصحاب که ف آغاز می گردد و خداوند می فرماید: ﴿ غُنُن نَقُصُ عَلَیْكَ نَبَاًهُمْ بِالْحَقِ الله ما خبر جالب شان را بر تو ای محمد الله براستی و بگونه حقیقی آن بیان می داریم، نبأ در عربی به آن خبری گفته می شود که دارای اهمیت بزرگ باشد ﴿ إِنَّهُمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ فتیة جمع فتی است و فتی به جوانی گفته می شود که باشد که باشد و یا در اوصاف جوانی کامل و مکمل باشد، لذا تفسیر آیت مبارکه چنین می شود: آنها تازه بوده و یا در اوصاف جوانی کامل و مکمل باشد، لذا تفسیر آیت مبارکه چنین می شود: آنها تازه جوانانی بودند متصف به صفات جوانی که ایمان آوردند به پروردگار خویش و ما بر ایمان شان افزودیم. مراد از افزوده شدن ایمان ثابت قدم ماندن در آن و مشرف شدن به توفیق عمل صالح از افزودیم. حداوند است.

﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَوَ اتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِه إِلَّا لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا ﴾ ربط در عَربی به بستن یا بسته کردن چیزی گفته می شود و بطور مجاز در آیهٔ کریمه به عطا کردن صبر و تحمل اطلاق شده است به این معنی که قلوب شان را چنان سرشار از استقامت نمودیم که هرگز ترس و خوف پادشاه جبار یا ترک زن و فرزند و وطن آنها را متزلزل نساخت، این ربط قلوب آن زمانی نصیب شان گشت که به پا ایستادند یعنی به جدیت عزم نموده ندا سر دادند که: ﴿ رَبُنَا رَبُّ السَّمَاوَاتَ وَالْأَرْضِ ﴾ پروردگار ما همان پروردگار آسمانها و زمین ندا سر دادند که: ﴿ رَبُنَا رَبُّ السَّمَاوَاتَ وَالْأَرْضِ ﴾ پروردگار ما همان پروردگار آسمانها و زمین

است ما جز او دیگر خدای را نمی شناسیم و بغیر او هیچ معبودی را نمی پرستیم زیرا اگر چنان کردیم در حقیقت سخن دور از حق را بزبان آوردیم ﴿لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا﴾ (شطط) اصلا به چیزی گفته می شود که بعید و ناممکن باشد و به دروغ و خطا و ظلم نیز اطلاق می گردد و همه این معانی را می توان از لفظ آیت مبارکه مراد گرفت.

## سبب نزول آيات

سبب نزول آیات مربوط به قصهٔ اصحاب کهف آن بود که مشرکین مکه از یهودیان یثرب (مدینه) خواستند تا آنها را به چیزهای رهنمائی کنند که به آنها رسول خدای را بیازمایند و بدین وسیله درست بودن یا درست نبودن رسالت او را کشف نمایند. یهودیان خبر فرستادند که در بارهٔ سه چیز از او بپرسید: اول در مورد اصحاب کهف که قصهٔ شان چگونه بود؟ دوم در مورد ذو القرنین، و سوم در بارهٔ روح. اگر او دو مورد اول را جواب داد و از جواب گفتن در مورد سوم سکوت اختیار کرد پس او فرستاده شده خداست، چون مشرکین این سؤالها را مطرح کردند خدای متعال بتفصیل هردو واقعهٔ اصحاب کهف و ذو القرنین آنچنان که در این سوره آمده است پیغمبر خویش را مطلع ساخت و در مورد روح آیت نازل گردید که ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِیتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلَا قَلِیلًا بعو: روح امریست مربوط به پرودگار من و شما داده نشده اید از علم مگر چیز اندکی.

### قصهٔ اصحاب کهف

قصهٔ اصحاب کهف به طور اختصار آنچنان که در کتب تفسیر کابلی به مقاطع مختلفه آمده است ذیلاً نقل می شود:

گویند که این چند نو جوان رومی در عهد کدام پادشاه ظالم و جبار زیست می کردند که نامش را بعضی "دقیانوس" گفته اند این پادشاه در بت پرستی ذوق فراوان داشت و به جبر و اکراه بت پرستی را شیوع میداد، مردمان از خوف ایذاء و عذاب او و یا بطمع منافع چند روزه دنیوی مذاهب خود را ترک گفته به بت پرستی پرداختند، در این حال چند نفر جوانیکه از خاندانهای بزرگ و اراکین سلطنت شمرده می شدند با این فکر افتادند که به سبب خوشنودی مخلوق، رضای خالق را

از دست دادن زیبنده نیست پس به سببی که دلهای آنها از نور ایمان و تقوا و ترس خدا مملو بود و حق تعالى به أنها از دولت صبر و ثبات و توكل و انقطاع بهره وافر داده بود بحضور پادشاه هم نعره مستانه ﴿ لَنْ نَدْعُو منْ دُونه إِلَّما لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا ﴾ زدند و بدين وسيله ابراز جرأت و استقلال عقیده نموده سائرین را مبهوت و حیران ساختند. پادشاه از یک طرف به جوانی آنها تـرحم کـرده و از جانب دیگر مشاغل و مصالح مانع آمد که آنها را دفعتا بکشد؛ بنابر آن به آنها چند روز مهلت داد تا در کار خود غور و نظر ثانی کنند آنها پس از مشوره فیصله نمودند که بهر حال خطر متوجه ماست که خواه مخواه از جبر و تشدد او عاجز و مغلوب شده قدم ما خواهد لغزید، پس مصلحت این است که در نواحی شهر بکدام غار کوه پنهان شویم و برای برگشتن به شهر انتظار موقع مناسب را بکشیم. بتأیید اقدام خود دعا کردند که "خداوندا برحمت خاص خود با ما کار سازی کن و ما را براه رشد و هدایت رهنمونی فرما و سر انجام کار ما را درست گردان" بالآخره از شهر برآمده در یکی از کوهای قریب شهر پنهان شدند و از بین خود یکی را تعیین کردند که وقتاً فوقتاً به شهر برود تا ضروریات شان را خریده احوال و اخبار شهر را باخود بیاورد. شخصیکه از جملهٔ آنها براین کار مأمور بود روزی خبر آورد که امروز در شهر جاسوسان حکومت به تجسس ما می گردنـد و اقارب و خویشاوندان ما را مجبور خواهند کرد که پناهگاه مـا را نشـان بدهنـد، در ایـن مـذاکره بودند که ناگهان به قدرت الهی بر ایشان خواب مستولی گردید. گویند که تعقیب کننـدهگان هـر قدر جستجو کردند سراغ آنها را نیافتند، ناامید شده دست از تعقیب کشیدند. پادشاه امر کرد که بریک لوحهٔ سربی اسماء این جوانان را با حالات و کوائف شان نوشته در خزانه محفوظ دارنـ د تـا نسل های آینده بدانند که تنی چند بطور حیرت انگیزی مفقود الاثر شده، شاید در آینده کدام اثری از آنها یدید آید و بعضی واقعات عجیب منکشف گردد، آنها به حساب شمسی سه صد سال کامل در غار بخواب بودند که به حساب قمری ۹ سال زیادهتر می شود. بعد از آن مدت طولانی ایشان برخواستند و در بین خود به گفتگو پرداختند که ما چقدر خوابیده خواهیم بود؟ بعضی گفتند که یک یا نیم روز (یعنی بسیار کم) دیگران گفتند که گفتگو در این باره فائدهٔ ندارد خدا می داند که ما چقدر مدت خوابیده ایم. اکنون بهتر است که کار کنیم، یک نفر ما این یول ها را گرفته به شهر برود و با احتیاط و هوشیاری طعام حلال و پاک خریده بیاورد، یکی از آنها پولها را گرفته داخل

شهر شد اما هر چیز آن شهر را متغیر دید. اهالی شهر چون آن سکه را دیدند حیران شدند که نام کدام پادشاه در آن ضرب شده و از کدام عصر خواهد بود؟ مردم پنداشتند که این شخص از کدام جای دفینهٔ را یافته است تحقیق در این باره دوام کرد تا آنکه واقعه بحضور پادشاه رسید، پادشاه ملتفت شد و آن تختهٔ سابقه را که هویت چند نفر جوانان را با تاریخ غیاب آنها بر آن تحریر و از روزگار دراز حفظ شده بود بحضور خود خواست و آغاز به تحقیق نمود و آخر الامر در یافت که این همان گروه مفقود الخبر است. در آن روزگار در شهر راجع به (بعث بعد الموت) مجادله و مناظره جاری بود بعضی میگفتند: بعد از مردن کسی به زنده گی بر نمیگردد کسی میگفت: بعث محض روحانی است و جسمانی نیست. کسی معاد روحانی و جسمانی هر دو را قایل بود، پادشاه وقت که مرد حق پرست و منصف بود میخواست کدام نظیری از طرفی در چنین مورد بدست آید که باعث سهولت فهم گردد و استبعاد عقلی کم شود. الله تعالی این نظیر را بر او فرستاد و ایـن کـار سـبب شد که منکرین آخرت هم بعد از ملاحظه و اسـتماع ایـن مـاجرای حیـرت انگیـز بـه آمـدن روز رستاخیز ایمان آوردند.

### مفهوم اجمالي أيات

هر دو آیهٔ مبارکه در مورد جوانانی اند که در تاریخ بشریت بنام اصحاب کهف مشهور شدند، آنها را خداوند متعال بطور نمونه برای همهٔ مسلمانان و خاصتا برای طبقهٔ جوان در کلام مقدس خویش ذکر نمود که شما اگر میخواهید بر دین خویش استوار باشید، اگر میخواهید حق را بر باطل با وجود همه زرق و برق آن ترجیح دهید، اگر میخواهید برای بدست آوردن آخرت از تهدید جابران و مستکبران نهراسید پس به این عده از جوانان نیرومند اقتدا کنید و بدانید که نصرت غیبی خدای عالمیان همگام و همرکاب شما خواهد بود بلکه به شما افتخارات بزرگ را نصیب خواهد کرد چنانچه برای اصحاب کهف عطا فرمود.

از جانب دیگر این آیات و این قصه بطور عموم نمونه، واقعی زنده شدن بعد از مرگ را تقدیم میدارند چنانچه در همان زمانیکه این واقعه رخ داد به اساس روایات، منکرین آخرت در مورد زنده شدن پس از مرگ در دلها ایجاد شبهه و شک مینمودند و عدهٔ از مردم یا مطلقاً منکر زنده شدن بعد از مرگ بودند یا مدعی بودند که فقط ارواح زنده میشوند نه اجسام؛ اما با بیدار شدن اصحاب کهف بعد از سیصد و نه سال این شک و شبهه از بین رفت و مردم بچشم سر مشاهده کردند که بیشک خدای متعال می تواند جسم مرده را دوباره روح ببخشد و به حرکت در آورد. سومین چیزیکه آیات مبارکه بدان اشاره دارد این است که هیچ گاه برای اهل ایمان شرک آوردن بخدا قابل تحمل نیست و مسلمان واقعی نمی تواند با مشرکین هم نظر و هم عقیده باشد شرک باطل محض است و به تعبیر قرآنی (شطط) یعنی کذب و ظلم و گفته بعید از حق و حقیقت است.

## عدهٔ دیگر از جوانان نمونه در قرآن مجید

### ابراهيم خليل الكيلا

حضرت ابراهیم پیغمبر خدا بود که بخاطر قربانیهای بزرگی که در راه خدا داد، عنوان خلیل الله یعنی دوست خاص خدا به وی داده شد، او در آوان جوانی اش با شجاعت کامل به کارهای قیام نمود که او را در زمرهٔ بهترین جوانان نمونه قرار داد. یکی از جملهٔ شهکاریهایش این بود که در کوچه و بازار بدون ترس از نمرود جبار میگشت و بتها را که معبودان نمرود و نمرودیان بودند باطل و پوچ و بیاساس میخواند، او به این هم اکتفا نکرد و بالآخره روزی که فرصت را مناسب دید تبر را برداشت و یکایک بتان اهل باطل را شکسته محو و نابود نمود. چون عبادت کننده گان بت بشمول پادشاه ظالم بر گشتند به امر عجیبی که هیچگاه در ذهن شان خطور نمی کرد رو برو شدند. وقتی عامل این کار را جستجو نمودند گروهی جواب گفتند که: ﴿مُعَنّا فَقَی یَذُکُرُهُم یُقَالُ لُه اِلْاَ این جرم بزرگ را جز او دیگر کسی مرتکب نگردیده است. قصهٔ ابراهیم خلیل و آتش افروختن نمرود برای سوزاندن او مشهور است و مقصود این بود که بدانیم او را قرآن پاک بحیث یک جوان نمرود برای سوزاندن او مشهور است و مقصود این بود که بدانیم او را قرآن پاک بحیث یک جوان نمونه یاد می کند که مقتدا و پیشوای جوانان در برهم شکستن باطل است.

#### اسماعيل ذبيح الطيخة

او فرزند ابراهیم خلیل بود که بعدها او نیـز بـه بیغمبـری مبعـوث گردیـد، امـا قبـل از آن در آوان نوجوانی اش چنان جان فشانی عظیمی به پیش گاه خداوند از خود نشان داد که لقب ذبیح الله (ذبح شده برای خدا) به وی داده شد. واقعه از این قرار بود که پدر حضرت اسماعیل یعنی حضرت ابراهیم ﷺ در خواب دید یگانه فرزند عزیزش را به قربانگاه برده برای خـدا ذبحـش مـی کنـد و چون خواب پیغمبران حق است او باید این خواب را عملی می کرد؛ اما تشویشش از این بود که آیا این جوان نو سن و سال حاضر بقربانی میشود یا بزور باید این حکم خدا را اجرا نماید. لذا در قدم اول مسئله را با او در میان گذاشته مشوره نمود، ابراهیم ایستا به جوابی مواجه شد که نشان دهندهٔ بالاترين قوت ايمان أن جوان بود. قرأن مجيد از اين واقعه چنين ياد مي كند: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعُهُ السَّعْي قَالَ يَا بُنَّي إِنَّ أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنَّي أَذْبُحُكَ فَانْظُر مَاذَا تَرَى قَالَ يَاأَبَت افْعُلْ مَا تُؤُمُّر سَتَجدُين إِنْ شَاء اللَّه من الصَّابرين ﴾ [الصافات: ١٠٢] و جون اسماعيل در سنى قرار گرفت كه قدرت همكارى با پدر را دریافت گفت (ابراهیم): ای فرزندم من در خواب دیده ام که ترا ذبح مینمایم، رأی تو چیست؟ گفت (اسماعیل): ای پدر انجام بده هر آنچه را که مأمور به آن گشتی، خواهی دید مرا از جمله صبر کننده گان. آنچنان بود که این جوان پاک طینت تا لحظهٔ که کارد در حلقومش کشیده شد همچو کوه مستحکم استوار ماند و سپس خداوند او را نجات داد که قصهٔ آن مشهور است. مقصد آن بود که بدانیم اسماعیل ذبیح یکی دیگر از جوانان نمونه قرآنی است که در صبر و شكيبائي و اطاعت از فرمان خداوند مقتداي همه است.

#### يوسفالتينية

یوسف فرزند یعقوب و یعقوب فرزند اسحاق و اسحاق فرزند ابراهیم النام الم الم یوسف که نعمت پیغمبری به تسلسل نصیب این خانواده بزرگ گردیده است. قصهٔ دوران جوانی یوسف که نهایت حسن و جمال را خدای عالمیان به وی عطا کرده بود به حدی جالب و عبرت انگیز است که در قرآن مجید بعنوان: "أحسن القصص" یعنی بهترین قصهها یاد گردیده است. جای تفصیل این قصه در

این درس مختصر نیست، فقط همین قدر باید دانست که او بهترین نمونه برای جوانانی است که میخواهند خویشتن را از وقوع در دامهای فساد اخلاقی پاک و محفوظ و مبرا نگهدارند. یوسف این در بهترین ایام جوانیش بود و در بهترین ناز و نعمت قرار داشت و زنی از بالاترین طبقات آن عصر از او خواهان آن شد که یوسف این با او مرتکب فعل شنیع زنا شود، اما او گوشهٔ تنگ و تاریک زندان را بر همه آن نعمت و لذتها ترجیح داده فرمود: ﴿مَعَاذَ الله إِنَّه رَبّي أَحْسَن مَتْوَايَ إِنَّه لَا يُفْلُحُ الظّالِمُونَ ﴿ آیوسف: ۲۳] یعنی: بخدا پناه میبرم او پروردگار من است نیک مرا اقامت داده است بدرستیکه رستگار نمی شوند ظالمان. اگر جوانان امروزه به این نمونه نیک اقتدا کنند یقیناً خدای متعال عاقبت دنیا و آخرت شان را چنان نیک خواهد کرد و به ایشان چنان عزت خواهد داد که به یوسف آین عطا فرمود.

بر جوانان مسلمان است تا با پیروی از جوانان نمونه در قرآن کریم به ریسمان محکم ایمان و تقوی چنگ زده با انجام اعمال نیکو با خداوند از کینه شده و از گناهان و معاصی اجتناب نمایند. همچنان بر جوانان است تا به نقش سرنوشت ساز شان در جامعه متوجه بوده با اصلاح خود، خانواده و جامعه رسالت سترگ شان را در نشر نیکیها و منع بدی ها با بهترین شیوه و اسلوب ایفا نمایند.

#### فعالىت

شاگردان به دو گروپ تقسیم شوند و بین یکدیگر در مورد حکمتها و عبرتهای که از قصهٔ اصحاب کهف بدست می آید بحث و گفتگو نمایند.

## فواید و أموختنیها

أيات مباركهٔ فوق مجموعهٔ از درسها و اندرزها را در خود نهفته دارند كه ذيلا به گوشهٔ از آنها اشاره مي گردد:

- ❖ اثبات رسالت حضرت محمد ﷺ با نزول قصهٔ اصحاب كهف.
- په فضیلت اعلان نمودن سخن حق اگر چه در آن خوف کشته شدن یا لت و کوب و زندانی شدن باشد.

- 💠 بيان اهميت توحيد و گفتن كلمه طيبهٔ لا إله إلا الله چنانچه اصحاب كهف گفتند.
  - 💠 بطلان عبادت و پرستش غیر خدا و عدم وجود دلیل عقلی و نقلی بر آن.
    - ❖ اثبات فرضیت و اهمیت هجرت در راه خدا بخاطر حفظ دین و عقیده.
- ♦ اهمیت و ارزش جوانی و دوران آن؛ زیرا انسان در این دوران کارهای بـزرگ را بـه آسـانی
   انحام داده می تواند.
- ♦ اثبات نایل آمدن مؤمنان صادق به امداد غیبی از جانب خداوند، چنانچه بر هدایت اصحاب
   کهف افزود و قلبهای شان را استوار و محکم ساخت.
- بیان نقش مهم جوانان در جامعه و کارهای سرنوشت سازی که می توانند به خاطر خیر و فلاح خود و دیگران انجام بدهند.
  - 💠 توجه به خودسازی از طریق انجام کارهای نیک و اجتناب از بدیها و منکرات.



۱- کلمات ذیل را ترجمه کنید:

{نبأهم} {بالحق} {فتية} {وربطنا} {شططا}

- ۲- در سورهٔ مبارکهٔ کهف به چند قصه اشاره گردیده است؟
- ۳- سبب نزول آیات مربوط به قصهٔ اصحاب کهف چه بود؟
- ۴- معنی لفظی ربط قلوب و مراد و مفهوم آن را در آیت درس بیان دارید.
  - ۵- قصهٔ اصحاب کهف را مختصراً بیان کنید.
- چهار نکته از فوائد و آموختنیهای که از آیات این درس بدست میآید را بیان دارید.



شاگردان با استفاده از سیرت جوانان نمونه در قرآن کریم تحت عنوان: " نقش جوانان در اصلاح خود، خانواده و جامعه" مقاله ای بنویسند که از بیست سطر کم نباشد.