

# تعليم وتربية اسلامي

صنف دهم

«مذهب جعفري»



## سرود ملي

داعزت دهرافغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د بلوڅو د ازبکو د ترکمنو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر

دا وطن افغانستان دی کور د سولې کور د تورې دا وطن د ټولو کور دی د پښتون او هـزاره وو ورسره عرب، گوجر دي براهوي دي، قزلباش دي دا هيـواد به تل ځليږي په سـينه کې د آسـيا به نوم د حق مـو دی رهبر نوم د حق مـو دی رهبر





## تعلیم و تربیهٔ اسلامی صنف دهم (مذهب جعفری)

سال چاپ: ۱۳۹۸ هـ. ش.



#### مشخصاتكتاب

مضمون: تعليم و تربيهٔ اسلامي (جعفري)

مؤلفان: گروه مؤلفان کتابهای درسی بخش دیپارتمنت فقه جعفری

ویراستاران: اعضای دیپارتمنت ویراستاری و ایدیت زبان دری

صنف: دهم

**زبان**: دری

انکشاف دهنده: ریاست عمومی انکشاف نصاب تعلیمی و تألیف کتب درسی

**ناشر:** ریاست ارتباط و آگاهی عامهٔ وزارت معارف

سال چاپ: ۱۳۹۸ هجری شمسی

ايميل آدرس: curriculum@moe.gov.af

حق طبع، توزیع و فروش کتابهای درسی برای وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان محفوظ است. خرید و فروش آن در بازار ممنوع بوده و با متخلفان برخورد قانونی صورت می گیرد.



#### يام وزير معارف

#### اقرأ باسم ربك

سپاس و حمد بیکران آفریدگار یکتایی را که بر ما هستی بخشید و ما را از نعمت بزرگ خواندن و نوشتن برخوردار ساخت، و درود بیپایان بر رسول خاتم – حضرت محمد مصطفی - که نخستین پیام الهی بر ایشان «خواندن» است. چنانچه بر همه گان هویداست، سال ۱۳۹۷ خورشیدی، به نام سال معارف مسمی گردید. بدین ملحوظ نظام تعلیم و تربیت در کشور عزیز ما شاهد تحولات و تغییرات بنیادینی در عرصه های مختلف خواهد بود؛ معلم، متعلم، کتاب، مکتب، اداره و شوراهای والدین، از عناصر شش گانه و اساسی نظام معارف افغانستان به شمار می روند که در توسعه و انکشاف آموزش و پرورش کشور نقش مهمی را ایفا می نمایند. در چنین برهه سرنوشت ساز، رهبری و خانواده بزرگ معارف افغانستان، متعهد به ایجاد تحول بنیادی در روند رشد و توسعه نظام معاصر تعلیم و تربیت کشور می باشد.

از همینرو، اصلاح و انکشاف نصاب تعلیمی از اولویتهای مهم وزارت معارف پنداشته می شود. در همین راستا، توجه به کیفیت، محتوا و فرایند توزیع کتابهای درسی در مکاتب، مدارس و سایر نهادهای تعلیمی دولتی و خصوصی در صدر برنامههای وزارت معارف قرار دارد. ما باور داریم، بدون داشتن کتاب درسی باکیفیت، به اهداف پایدار تعلیمی در کشور دست نخواهیم یافت.

برای دستیابی به اهداف ذکرشده و نیل به یک نظام آموزشی کارآمد، از آموزگاران و مدرسان دلسوز و مدیران فرهیخته بهعنوان تربیت کننده گان نسل آینده، در سراسر کشور احترامانه تقاضا می گردد تا در روند آموزش این کتاب درسی و انتقال محتوای آن به فرزندان عزیز ما، از هر نوع تلاشی دریغ نورزیده و در تربیت و پرورش نسل فعال و آگاه با ارزشهای دینی، ملی و تفکر انتقادی بکوشند. هر روز علاوه بر تجدید تعهد و حس مسؤولیت پذیری، با این نیت تدریس راآغاز کنند، که در آیندهٔ نزدیک شاگردان عزیز، شهروندان مؤثر، متمدن و معماران افغانستان تو سعه بافته و شکو فا خو اهند شد.

همچنین از دانش آموزان خوب و دوست داشتنی به مثابه ارزشمندترین سرمایههای فردای کشور میخواهم تا از فرصتها غافل نبوده و در کمال ادب، احترام و البته کنجکاوی علمی از درس معلمان گرامی استفادهٔ بهتر کنند و خوشه چین دانش و علم استادان گرامی خود باشند.

در پایان، از تمام کارشناسان آموزشی، دانشمندان تعلیم و تربیت و همکاران فنی بخش نصاب تعلیمی کشور که در تهیه و تدوین این کتاب درسی مجدانه شبانه روز تلاش نمودند، ابراز قدردانی کرده و از بارگاه الهی برای آنها در این راه مقدس و انسانساز موفقیت استدعا دارم.

با آرزوی دستیابی به یک نظام معارف معیاری و توسعه یافته، و نیل به یک افغانستان آباد و مترقی دارای شهروندان آزاد، آگاه و مرفه.

دكتور محمد ميرويس بلخي

وزير معارف



## فهرست مطالب

| شماره | موضوع                              | صفحه |
|-------|------------------------------------|------|
| ١     | دین و سعادت                        | ١    |
| ۲     | تو حيد                             | ۴    |
| ٣     | انواع توحيد                        | ٧    |
| ۴     | توحید ربوبی                        | ١.   |
| ۵     | توحید عبادی                        | ١٣   |
| ۶     | هدایت الهی                         | 19   |
| ٧     | هدف بعثت انبياء المَهْلَا          | ۱۹   |
| ٨     | وظايف پيامبران الهي للمَبُلا       | 77   |
| ٩     | معجزه و انواع آن                   | 70   |
| ١٠    | امامت                              | ۲۸   |
| 11    | امام كاظم لمينك                    | ٣١   |
| ١٢    | امام رضا لمشيِّك                   | 44   |
| ١٣    | معاد در قرآن                       | ٣٧   |
| 14    | آثار تربیتی ایمان به معاد          | ۴.   |
| ۱۵    | آثاراجتماعی ایمان به معاد          | 44   |
| 18    | اهميت از دواج                      | 49   |
| ۱۷    | موانع ازدواج و راههای مقابله با آن | 49   |
| ١٨    | شرايط انتخاب همسر                  | ۵۲   |
| ۱۹    | عقد نكاح                           | ۵۵   |
| ۲.    | مهريه                              | ۵۸   |
| ۲١    | نفقه                               | ۶۲   |
| 77    | حقوق متقابل زن و شوهر              | 90   |
| 74    | انحلال عقد نكاح                    | 99   |
| 74    | طلاق                               | ٧٢   |
| 70    | حضانت                              | ٧۵   |
| 79    | وصيت                               | ٧٨   |
| ۲۷    | احكام وصيت<br>انواع سيره<br>كرامت  | ۸١   |
| ۲۸    | انواع سیره                         | ۸۶   |
| 79    | كرامت                              | ۸٩   |

| ٩٢  | عفت                  | ٣٠ |
|-----|----------------------|----|
| ٩٥  | ارزش ادب             | ٣١ |
| ٩٨  | صبر و بردباری        | ٣٢ |
| 1.1 | شرح صدر              | ٣٣ |
| 1.4 | عزت نفس              | 44 |
| 1.4 | رابطه مردم و دولت    | 3  |
| 1.9 | اداب حکومت داری      | 46 |
| 117 | اصلاحات از نظر اسلام | ٣٧ |
| 110 | رشوه                 | ٣٨ |
| 114 | تکاثر و ثروت اندوزی  | ٣٩ |
| ١٢١ | محروميت زدايي        | ۴. |
| 174 | اسراف و تبذير        | ۴۱ |
| 177 | مواسات               | 47 |

## دین و سعادت

هدف: آشنایی با ملاک سعادت و راه رسیدن به آن

## پرسشھا

- ۱. سعادت یعنی چه؟
- ۲. چگونه می توان به سعادت حقیقی دست یافت؟

یکی از مهمترین مسایل زنده گی ما، شناخت سعادت و ملاکهای زنده گی سالم است. نشاط، تحرک و آرامش و خلاصه رضایت از زنده گی برای همه ما، وابسته به رسیدن به سعادت است.

انسان همواره در زنده گی با انتخابهای گوناگون، از قبیل انتخاب تفریح، انتخاب دوست، انتخاب رشتهٔ تحصیلی، انتخاب شغل و... قرار می گیرد. آیا شما در موقعیت چنین انتخابهایی قرار گرفته اید؟ در این موارد چه کرده اید؟ چرا؟

اما در مورد سعادت خود چه؟ آیا تاکنون فکر کردهاید که کدام راه شما را به سعادت می رساند؟

در ابتدا، سعادت مفهومی واضح و بدیهی به نظر می رسد؛ ولی یکی از مبهم ترین مفاهیم است؛ زیرا برای شناخت سعادت حقیقی نیاز است که به پرسش های اساسی در مورد حقیقت انسان پاسخ داده شود. این پرسش ها عبارت اند از: من کیستم؟ از کجا آمده ام؟ به کجا آمده ام؟ به کجا آمده ام؟ به کجا می روم؟

اگر کسی بفهمد که من اشرف مخلوقات خداوند هستم و حیات جاویدانه در دنیای دیگر در پیش رو دارم و در مسیر پرپیچ و خم زنده گی، در راه درست و راست گام بردارد، همای سعادت بر سر او سایه افکنده است. راه درست و راست، راهی است که انسان را از میان پر تگاههای ترس ناک این دنیای پر آشوب و خطر خیز، به سلامت عبور دهد و همراه با

اطاعت و بنده گی خدا- که هدف آفرینش است- وی را به سرمنزل مقصد و مقصود (یعنی آخرت و حیات جاودانه) برساند.

هدایت و راه یابی بزرگترین سعادت بشر است که فقدان آن، انسان را به پایین ترین مراتب می کشاند. فقط دربارهٔ نعمت هدایت است که خداوند به صراحت به بشر منت می گذارد و می فرماید: «لَقَدْ مَنَ اللهُ عَلَی الْمُؤمِنِینَ إِذْ بَعَثَ فِیهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ؛ به یقین خداوند بر مؤمنان، آن هنگام که رسولی از میان خودشان برگزید، منّت گذاشت.»

#### اسلام مكتب همهجانبه

اسلام که بر جهان بینی الهی بنا شده است، برنامه یی جامع و واقع گرا است. مجموعهٔ تعلیمات اسلامی از سه بخش، تشکیل شده است:

اسلام دربارهٔ اصول عقاید که وظیفهٔ هر فرد، تحصیل آن از طریق فهم و درک شخصی است، تقلید و تعبد را کافی نمی داند؛ بلکه لازم می داند که هر فردی به صورت مستقل و آزادانه صحت آن عقاید را به دست آورد.

همان طور که ذکر شد، در اسلام به همه جوانب نیازهای انسانی، اعم از دنیایی یا آخرتی، جسمی یا روحی، عقلی و فکری، احساسی و عاطفی و فردی یا اجتماعی، توجه شده است.

براساس آموزههای دینی، «انسان موجودی است که از خاک سر بلند کرده و پس از پایان زنده گی در خاک خواهد آرمید و در روز رستاخیز نیز از خاک برمیخیزد»، در این دیدگاه، طبیعت نه تنها نقطهٔ آغاز زنده گی انسان می باشد؛ بلکه طبیعت با همهٔ زیباییها و جذابیتهایش، آیتی از آیات و جلوههای الهی نیز به حساب می آید و در امتداد زنده گی، مطالعهٔ طبیعت به مثابهٔ آیتی از قدرت الهی در نظر گرفته می شود که حاصل آن تفسیر معنوی از طبیعت خواهد بود.

انسانهای معنوی، دنیا را به گونه یی متفاوت از دیگران مشاهده و تجربه می کنند. مسایلی که برای برخی افراد مصیبت تلقی می شود، در نظر این گونه انسانها، رویدادی در کنار سایر رویدادهای زنده گی محسوب می شود و این امر موجب می شود که تعادل خود را از دست ندهند و به تزلزل روحی دچار شوند.

چنانچه انسانها از این واقعیت آگاهی یابند که جهانی که در آن زنده گی می کنند، هدفمند، قانونمند و با معنا است، در آن صورت، انگیزه ی کافی برای به کارگیری توان خود به منظور رسیدن به کمال در چنین جهانی، خواهند یافت.



شاگردان، دربارهٔ مفهوم سعادت و راه رسیدن به آن درگروههای سه نفری مباحثه نمایند.



- ۱- چه رابطه یی بین دین و سعادت انسان وجود دارد؟
  - ۲- انسان از چه به وجود آمده است؟
  - ۳- اصول اعتقادی را چگونه باید به دست آورد؟



شاگردان، در بارهٔ راههای رسیدن به سعادت هشت سطر بنویسند.

## توحيد

هدف: آشنایی با مفهوم توحید و فواید اعتقاد به آن.

## پرسشها

1- توحید یعنی چه؟

۲- آشنایی با بحث توحید چه فایدههایی دارد؟

توحید و یکتایی خداوند متعال یکی از اصول اعتقادی اسلام و همهٔ ادیان ابراهیمیاست. دانشمندان اسلامی در این مورد بحثهای فراوانی داشتهاند. از طرفی قرآن کریم نیز در آیات زیادی به مسئلهٔ توحید اشاره کرده است؛ از جمله این آیهٔ شریفه (ذَلِکُمُ اللهُ رَبُّکُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَالِقُ کُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ ! پروردگار شما الله است، خدایی جز او نیست، خالق همه چیز است پس او را بپرستید)

اهمیت شناخت توحید تا آنجا است که می توان گفت: انسانیت انسان در گرو شناخت خداوند و توحید است؛ انسان به هراندازه، به مبدأ هستی شناخت پیدا کند، انسانیت در او جلوهٔ بیشتری می یابد. به عبارتی بهتر، از نظر اسلام، در ک معارف الهی، بدون در نظر گرفتن آثار عملی و اجتماعی آن معارف، خود هدف انسانیت است. لذا در این درس بحث توحید را پی می گیریم.

## معناي توحيد

توحید با تمام انواعش در کلمهٔ «لا اله الا الله» جای گرفته است. این کلمه به معنای نفی الوهیت و معبودیت از هر چیزی جز الله ﷺ میباشد. پیامبر اسلام ﷺ از آغاز دعوت خود به مردم می فرمودند: بگویید «لا إله الا الله» تا رستگار شوید ایشان از مردم می خواستند که

۱ – سوره انعام / آیه ۱۰۲

۲. بگویید خدایی جز خداوند یکتا نیست تا رستگار شوید.

كلمهٔ طيبهٔ لا إله الا الله را به زبان بياورند. پيامبر خدا بيان اين كلمه را از طرف فرد، دليل بر ايمان فرد به حساب مي آورد.

کلمهٔ توحید به عنوان یک اصل اسلامی به معنای یگانه دانستن و یکتا شمردن خداوند می باشد. آنچه را که قرآن کریم به عنوان اولین اصل مطرح می کند، این است که «وَإِلَهُ کُمْ اللّه وَاحِدُ لا الله الله وَاحِدُ لا الله هُوَ الرّحْمَنُ الرّحِیمُ؛ و معبود شما معبود یگانه بی است که جز او هیچ معبودی نیست [و اوست] بخشایشگر مهربان» پس خدای شما، خدای یگانه است آ. به عبارت دیگر، توحید عبارت است از اقرار به آفریننده و تنها دانستن الله کا در آفرینش، تدبیر و زنده کردن و میراندن و جلب خیر و دفع شر و... ا

مطابق این اصل، یک مسلمان، خالق و پروردگاری غیر از الله برای خود قایل نمی شود و تنها خدای یگانه را مالک و مدبر خود می داند، نتیجهٔ چنین اعتقادی، توحید در عبادت و پرستش خداوند یکتا است و این عبادت و پرستش، تحقق و انجام کلمهٔ لا اله الا الله می باشد.

## توحید و وحدت شرایع

از منظر قرآن، همهٔ شرایع آسمانی بر اصول سه گانهٔ توحید، نبوت و معاد بنا شده است. همهٔ پیامبران الهی مردمان را به این سه اصل فرا میخواندهاند. در بین این اصول، توحید و تسلیم محض در برابر خداوند، مهمترین اصل میباشد. قرآن از همهٔ پیروان شرایع آسمانی میخواهد تا در سایهٔ این عقیدهٔ مشترک توحید گرد هم آیند؛ خداوند در قسمتی از آیهٔ ۶۴ سورهٔ آل عمران به نبی مکرم اسلام چنین میفرماید: «قُلْ یَا أَهْلَ الْکِتَابِ تَعَالَوْا إِلَی کَلِمَهِ سَورهٔ آل عمران به نبی مکرم اسلام چنین میفرماید: «قُلْ یَا أَهْلَ الْکِتَابِ تَعَالَوْا إِلَی کَلِمَهِ سَوَاءِ بَیْنَنَا وَ بَیْنَکُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللَّه وَلَا نُشْوِكَ بِهِ شَیْئًا؛ بگو: ای اهل کتاب بیایید تا در کلمهٔ یکآنهای که میان ما و شما مشترک است، گرد هم آییم؛ این که جز خدا را عبادت و پرستش نکنیم و چیزی را با او شریک قرار ندهیم».

۳. (پروردگار شما الله است، خدائی جز او نیست، خالق همه چیز است پس او را بپرستید) «الهکم اله واحد سوره بقره/ آیه ۱۶۳

۴. در مراتب بالاتر، توحید یعنی این که موجودی جز الله وجودی از خود ندارد، و سایر موجودات در وجودشان از اوست. مصباح یزدی معارف قرآن (۳–۱)،

بنابراین، اعتقاد به توحید و پرستش پروردگار یکتا، نور وحدت و یگانه گی جامعهٔ انسانی میباشد و پیروان ادیان آسمانی میتوانند در زیر سایهٔ کلمهٔ توحید، همزیستی مسالمت آمیز داشته باشند و به یکدیگر کمک نمایند.



شاگردان، در مورد فواید عملی اعتقاد به توحید در جامعه گفتوگو نمایند.



- ١. توحيد يعني چه؟
- ۲. توحید و یکتایی خداوند متعال یکی از اصول... و همه... است.
- ۳. اهمیت شناخت توحید تا آنجا است که می توان گفت:... در گرو شناخت خداوند و توحید است.
  - ۴. توحید با تمام انواعش در... جای گرفته است.
  - ۵. از منظر قرآن، همهٔ شرایع آسمانی بر اصول سه گانه...،... و ... بنا شده است.



شاگردان، در مورد انواع توحید مطالعه نموده و نتیجهٔ آن را در هشت سطر بنویسند.

## انواع توحيد

هدف: آشنایی با انواع توحید

## پرسشها

١- توحيد چند نوع است؟

۲- با کدام نوع توحید آشنایی دارید؟

همهٔ شرایع آسمانی بر اساس توحید و یکتاپرستی استوار بوده و بارزترین اصل مشترک در میان آنها اعتقاد به توحید است. در یک تقسیم بندی، توحید، به توحید نظری و توحید عملی تقسیم می شود. زمانی که انسان خداوند را به یگانه گی شناخت، نتیجه اش تصحیح اعمال فرد و توحید عبادی است. در کتابهای کلامی و فلسفی ما کمتر به بحث از توحید عملی یا عبادی پرداخته اند و بیشتر این بحثها در کتابهای تفسیری و فقهی مطرح شده است '.

بیشتر توحید نظری را به توحید ذاتی، صفاتی و افعالی تقسیم می کنند.

## توحيد ذاتي

نخستین مرتبهٔ توحید، توحید ذاتی است. توحید ذاتی یعنی ذات خداوند یگانه است و در ذات برای خداوند شبیه و مانندی وجود ندارد ۲. به عبارت دیگر، خداوند، موجود یکتایی است که مثل، مانند و ضدی ندارد. خداوند در آیهٔ اول سورهٔ إخلاص میفرماید: بگو خداوند یکتاست. قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ و در آیهٔ چهارم همین سوره میفرماید: او را هیچ کس همتا نیست. وَلَمْ یَکُنْ لَهُ کُفُوًا أَحَدٌ.

٧

۱. زیرا در توحید عبادی، اعمال فرد مکلف مورد بحث است که این مباحث جزء احکام می باشد.

٢. محسن قرائتي اصول عقايد توحيد، اقسام توحيد

امير مؤمنان على السيُّ در بيان معناى فوق چنين فرموده است: هو واحد ليسَ له في الأشياء شبه": او يكتا است و براى او در ميان موجودات مانندى نيست.

## توحيد افعالي

توحید افعالی یعنی این که جهان با همهٔ اشیا و قوانین حاکم بر آن، همه گی مخلوق خداوند ﷺ اند و تمامی آنها از اراده و خواست خداوند ﷺ ریشه می گیرند.

در مورد اعمال انسان نیز می توان گفت: انسان اگرچه در سرنوشت خویش مؤثر است؛ ولی این تأثیر را به حول و قوهٔ الهی داراست، نه آن که انسان، فاعلی در کنار خداوند گله.

## توحيد صفاتي

٣. اصل بيست و هشتم توحيد ، صدوق ، ص ٨٤ ، باب ٣ ، حديث ٣.

۴. اصل سي ام منشور عقايد اماميه بخش دوم كليات عقايد

جزء ذات و صفات شده ایم هرگونه ترکیب نشانهٔ احتیاج و نوعی نقص می باشد و نیاز و نقص هم با خداوند سازگار نیست؛ پس توحید صفاتی یعنی صفات خدا مانند علم، قدرت و حیات، عین ذات اوست  $^{\circ}$ .



شاگردان متن درس را مطالعه نموده ودر بارهٔ انواع توحید بحث و گفتوگو نمایند.



- ۱. توحید در گام اول به چند نوع تقسیم می شود؟
- ۲. توحید نظری را به توحید...،...و...تقسیم مینمایند.
- ٣. اين حديث (هو واحد ليس له في الأشياء شبه) از كيست؟
- ۴. توحید افعالی یعنی این که جهان با همهٔ اشیا، قوانین آن، همه گی... است.
  - ۵. مقصود از توحید صفاتی خداوند کا چیست؟



شاگردان تحقیق نمایند که در سورهٔ مبارکهٔ اخلاص از چه نوع توحید بحث به میان آمده است و نتیجهٔ آن را در هشت سطر بنویسند.

## توحید ربویی

هدف: آشنایی با انواع توحید ربوبی

## پرسشها

۱. توحید ربوبی چه نوع از توحید است؟

۲. توحید ربوبی چند نوع است؟

## انواع توحيد ربوبي

یکی از شاخههای توحید افعالی، توحید در ربوبیت و تدبیر جهان و انسان است. مقصود از ربوبیت و تدبیر، همان ادارهٔ جهان و انسان در همه موارد و جهات، اعم از دنیا و آخرت است. مطابق توحید ربوبی، تدبیر امور بشر در تمام موارد مانند رزق دادن، میراندن و زنده نمودن منحصراً از آنِ خداوندِ یکتا است. در یک تقسیم بندی، توحید ربوبی به ربوبیت تکوینی و ربوبیت تشریعی تقسیم می شود '.

## ربوبيت تكويني

ربوبیت یا تدبیر تکوینی، همان کارگردانی جهان آفرینش است. در کارهای بشر ساختن یک شئ از تدبیر و ادارهٔ آن شئ، قابل تفکیک و جدایی میباشد؛ بهطور مثال: فردی موتری میسازد و فرد دیگر آن موتر را اداره و راننده گی می کند و یا زمانی که موتر خراب شد، کسی دیگر آن را ترمیم می کند؛ ولی در عالم آفرینش، تدبیر جهان جدا از صنع و آفرینشگری آن نیست؛ یعنی آفریده گار و کارگردان جهان یکی است. بر اساس تدبیر تکوینی ما معتقدیم که خداوند جهان را آفریده است؛ همان گونه نیز ادارهٔ جهان فعل خداوند یکتا میباشد. البته، توحید در تدبیر با اعتقاد به مدبرهای دیگر که با اذن خداوند نظاهر ربوبیت خدا میباشند؛ لذا قرآن کریم در عین تأکید بر توحید در این مدبرها، جلوه یی از مظاهر ربوبیت خدا میباشند؛ لذا قرآن کریم در عین تأکید بر توحید در

ربوبیت، به وجود مدبران دیگر تصریح کرده می فرماید: (فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْواً، و کار [بنده گان] را تدبیر می کنند) که آنان ملایک موظف می باشند.

## ربوبیت در تشریع

وجه دوم توحید ربوبی، ربوبیت یا تدبیر در تشریع میباشد". همانگونه که در عرصهٔ تکوین، خداوند یگانه مدبر است و تدبیر جهان آفرینش و زنده گی انسان در دست اوست، هر نوع امور مربوط به شریعت اعم از تعیین تکلیف، قانون گذاری، حکومت و فرمانروایی، شفاعت و مغفرت گناهان نیز همه گی در اختیار خداست؛ یعنی هیچ کس بدون اذن خداوند گله حق تصرف در این امور را ندارد؛ به طور مثال: هیچ کس حق ندارد به غیر آنچه که خدا فرمان داده است، داوری کند. خداوند در قرآن می فرماید: (وَمَن لَمُ یَحُکُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ کَافرانند) به موجب آنچه خدا نازل کرده داوری نکرده اند، آنان خود کافرانند) به

از آنجا که انتخاب پیامبران به عنوان حاکمان و راهنمایان بشر به اذن پروردگار بوده است، تصرف ایشان و اطاعت مردم از این بزرگواران، عین اطاعت خداوند است. خداوند گل می فرماید: (مَّنْ یُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَن تَوَلَّی فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَیْهِمْ حَفِیظًا، هرکس از پیامبر فرمان برد در حقیقت خدا را فرمان برده و هرکس روی گردان شود، ما تو را بر ایشان نگهبان نفرستادهایم). و در آیهٔ دیگر خداوند می فرماید: (وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ لِیُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ و ما هیچ پیامبری را نفرستادیم مگر آن که به توفیق الهی از او اطاعت کنند. گ

با توجه به ربوبیت تشریعی به طور خلاصه می توان گفت: یک فرد موحد باید در امور مربوط به شریعت، تنها خدا را مرجع و مدبر بداند؛ مگر آن که خداوند کسی را برای فرمانروایی و بیان تکالیف دینی برگزیند.

۲. نازعات/۵

۳. اصل سي و دوم

۴. مائده/ ۴۴

۵. نساء /۸۰

۶. نساء / ۶۶





بعد از مطالعه، درس را با یکی از همصنفان خود گفتوگو نمایید.



- ۱. مقصود از توحید ربوبی چیست؟
  - ۲. ربوبیت در تشریع یعنی چه؟
- ۳. مطابق توحید ربوبی، تدبیر امور بشر در تمام موارد مانند...،...و... منحصراً از آن خداوند یکتاست.
  - ۴. ربوبیت تکوینی، همان...است.



شاگردان، در بارهٔ توحید ربوبی مطالعه نموده، پنج سطر بنویسند.

## توحید عبادی

هدف: آشنایی با توحید عبادی

پرسش

عاملی که عبادت را از احترام و تکریم جدا میسازد، چیست؟

اعتقاد به یگانه گی ذات و صفات و افعال خداوند ﷺ انسان را به برقراری رابطه یی خاص با خداوند ﷺ و جهان فرا می خواند. انسان معتقد، تلاش می کند تا کلمهٔ طیبهٔ «لا اله الله» را در زنده گی خود محقق سازد. از نظر چنین فردی، هیچ معبودی جز ذات پاک خداوند ﷺ شایستهٔ پرستش نیست.

## پرستش، یک امر فطری

روانشناسان عقیده دارند که در وجود انسان گرایشهایی به صورت فطری وجود دارد. یکی از آن گرایشها میل به پرستش است. با این وصف، همهٔ انسانها به صورت ناخود آگاه، گرایش به ستایش خداوند گله دارند؛ اما آن چه مهم است، پرستش اختیاری است که در سایهٔ آگاهی و ایمان یک فرد تحقق می یابد که هدف بعثت پیامبران الهی نیز تذکر و یاد آوری همین گرایش درونی بوده است '.

در این که فقط باید خدا را پرستش کرد و از پرستش غیر او دوری جست، اختلاف نظری وجود ندارد؛ اما دربارهٔ عملی که مصداق عبادت و پرستش محسوب می شود و عملی که به عنوان تعظیم و تکریم انجام می گیرد، بحثهایی وجود دارد. شکی نیست که پرستش پدر و مادر و انبیا و اولیا، حرام و شرک است و در عین حال تکریم و تعظیم آنان لازم و عین توحید می باشد <sup>۲</sup>؛ اما باید دید عاملی که عبادت را از تکریم جدا می سازد، چیست؟ چگونه یک عمل مانند سجدهٔ ملایکه بر آدم و سجدهٔ فرزندان یعقوب بر یوسف در یکجا

۱. منشور عقاید امامیه بخش دوم کلیات عقاید اصل سی و سوم۴

٢ . وَ قَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً

عین توحید؛ ولی سجده در برابر بتها عین شرک و بت پرستی است؟ پاسخ این سؤال از بحث توحید در تدبیر که گذشت و تعریف عبادت، آشکار می شود.

#### عبادت و تکریم

توحید در عبادت به معنای یگانه پرستی و انجام اعمال برای خداوند که می باشد. اگرچه عبادت به اعمالی همچون نماز، روزه و نیایش خداوند که گفته می شود؛ ولی عبادت منحصر به این اعمال نیست. اگر کسی به کارهای خود جهت الهی دهد و برای خدا کار کند، عبادت کرده است؛ از همین رو، خداوند که بخوید: (قُلْ کند، عبادت کرده است؛ از همین رو، خداوند که بگوید: (قُلْ اَوْلُ صَلاَتِی وَنُسُکِی وَمُحْیّای وَمُمَاتِی لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِینَ- لاَ شَرِیكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِین؛ بگو در حقیقت نماز من و [سایر] عبادات من و زنده گی و مرگ من برای خدا پروردگار جهانیان است - [که] او را شریکی نیست و بر این [کار] دستور یافته م و من نخستین مسلمانم)".

اگر انسان در مقابل موجودی غیر از خدا، با این اعتقاد که او به طور مستقل سرنوشت جهان یا انسان و یا بخشی از سرنوشت آن دو را در دست دارد، خضوع کند و به تعبیر دیگر، آن موجود را رب و مالک جهان و انسان بداند، این عمل فرد شرک میباشد؛ ولی اعمالی مانند سجده فرشته گان برای حضرت آدم و سجدهٔ فرزندان یعقوب برای حضرت یوسف، از آنجا که از روی اعتقاد به ربوبیت و پروردگاری آنان نشأت نمی گرفت؛ بلکه خضوع آنان با اعتقاد به عبودیت و بنده گی خداوند همراه با کرامت آدم و یوسف در در گاه الهی سرچشمه می گرفت، رنگ شرک و عبادت غیر خدا را نداشت؛ ولی سجدهٔ بتها که از اعتقاد مشرکان به ربوبیت و کار گردانی بتها بر سرنوشت مردم سرچشمه می گرفت، و ذلت، مغفرت و شفاعت خود را در دست آنها میدانستند، می گرفت، و مشرکین عزت و ذلت، مغفرت و شفاعت خود را در دست آنها میدانستند، شرک محسوب می شد که این عمل آنان منفی و مطرود می باشد.

٣. مائده/۶۲

پس می توان گفت: ضابطه یی که احترام و تکریم را از عبادت جدا می نماید، اعتقاد به ربوبیت یا عدم اعتقاد به ربوبیت فرد و شئ مورد نظر می باشد. یک عمل مانند سجدهٔ بت ها با توجه به این ضابطه می تواند شرک محسوب شود و در جای دیگر عملی مانند سجدهٔ فرشته گان و فرزندان یعقوب، عین توحید به حساب آید.



شاگردان متن درس را مطالعه نموده و درگروههای سه نفری در بارهٔ تکریم و عبادت و فرق آن دو باهم تبادل نظر نمایند.



- ١. همهٔ انسانها به صورت ناخود آگاه، گرایش به ... دارند.
- ۲. توحید در عبادت به معنای ... و ... برای خداوند می باشد.
- ۳. ضابطه یی که احترام و تکریم را از عبادت جدا مینماید... یا... به ربوبیت فرد و شئ مورد نظر می باشد.
  - ۴. عاملی که عبادت را از تکریم جدا میسازد، چیست؟



شاگردان، این درس و درس توحید ربوبی را مطالعه نموده و چهار سطر در بارهٔ فرق عبادت و تکریم بنویسند.

## هدايت الهي

هدف: آشنایی با انواع هدایت الهی

## پرسشها

۱. آیا می توانید بگویید که زنبور عسل و حیوانات چگونه راه زنده گی خود را می یابند؟
 ۲. آیا در وجود آنان برنامه و قانونی برای چگونه زیستن وجود دارد؟

#### هداىت

هر موجودی که در عالم وجود دارد، برای این که به مقصد و کمال ذاتی خود برسد، نیاز به نوعی هدایت و برنامهٔ زنده گی دارد؛ از این رو خداوند الله دانا همهٔ موجودات را به گونه یی هدایت نموده و راه رسیدن به کمال را به آنان نشان داده است. برای آشنایی بیشتر با این راههای رسیدن به کمال، این درس را پی می گیریم.

## هدایت تکوینی

قرآن مجید در آیات ۶۸ و ۶۹ سورهٔ نحل چنین می فرماید: «پروردگار تو، به زنبور عسل الهام کرد که در کوهها و درختان و سقفهای رفیع، خانه اختیار کن؛ سپس از تمام گلها بنوش و در راهی که پروردگارت تعیین کرده، با آرامی گام بردار؛ آنگاه از درون آنها شربت شیرینی به رنگهای مختلف بیرون آید که در آن شفای مردمان است. در این کار نیز آیت قدرت خدا برای متفکران پیداست».

در این آیهٔ شریفه به نمونه یی از هدایت الهی اشاره شده است. البته، ما می توانیم هدایت الهی را در موجودات دیگر نیز مشاهده نماییم؛ آیا می توانید نمونه هایی ذکر نمایید؟

همهٔ موجودات عالم شامل جمادات، گیاهان و انسانها تحت قوانین حساب شده یی که از طرف خداوند معیین شده، به پیش می روند. به عبارت دیگر، در واقع تمام هستی هماهنگ و منسجم به سوی غایتی در حرکت و تکاپویند که منشأ این حرکتها، همان

قوانینی است که به خواست و ارادهٔ خداوند در مخلوقات قرار داده شده است. به این نوع هدایت که با خلقت موجودات همراه است، هدایت تکوینی گفته می شود. قرآن کریم در معرفی خداوند از زبان حضرت موسی البیالی می فرماید: (رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَی کُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ معرفی بروردگار ما همان است که همه چیز را آفرید و سیس آن را هدایت کرد.). ا

در مورد انسان، این هدایت به روشهای متعدد میباشد. وجود فطرت و عقل نمونههایی از هدایت تکوینی الهی در انسان میباشد. انسانها از این طریق به سوی اصول و ارزشهایی خاص، متمایل و در حرکتاند.

## هدایت تشریعی

همان طور که گفتیم، آنچه که در عالم وجود دارد، برای این که به کمال ذاتی خود برسد، باید از نوعی هدایت برخوردار باشد. دسته یی از موجودات عالم بنا به ویژه گیهای خاصی که دارند، نیاز به نوع دیگری از هدایتهای الهی دارند. این موجودات که دارای عقل و اندیشه و در نتیجه قدرت انتخاب هستند، نیاز به هدایت دارند که اگر خواهان سعادت بودند، به آن روی آورند و اگر نخواستند، از آن روی گردانند. در واقع این هدایت، همان تشریع الهی می باشد.

هدایت تشریعی، آن است که خداوند راه را نشان می دهد و انتخاب راه را به عهدهٔ موجودات مختار می گذارد. چنان که در این باره می فرماید: «إِنَّا هَدَیْنَاهُ السَّبِیلَ إِمَّا شَاکِرًا وَإِمَّا کَفُورًا؛ ما آدمیان را به راه راست هدایت کردیم. او یا آن را بر می گزیند که قدردان خواهد بود و یا از آن روی می گرداند که در آن صورت نسبت به نعمت الهی کفران کننده خواهد بود.»

این نوع هدایت، همان راهی است که به وسیلهٔ پیامبران و امامان آلیهٔ از طرف خدا پیش روی انسانها گشوده شده است. این گونه هدایت مخصوص انسانها است؛ زیرا تشریع و قانون گذاری در جایی ممکن است که موجود دارای اختیار و توان انتخاب و گزینش باشد. چنین هدایتی، حالت فراگیر و همه گانی دارد؛ یعنی خداوند پیامبران را برای همهٔ

۱. طه/۵۰

۲ .دهر ۳/

انسانها فرستاده و کتاب آسمانی خود را برای جمیع بشر نازل فرموده است: چنان که می فر ماید: «ولکل قوم هاد» و «انا ارسلناك کافه للناس».

انسانها در برابر این نوع هدایت الهی دو دسته می شوند؛ برخی در برابر آن سر تسلیم فرود می آورند و برخی به سرپیچی و طغیان می پردازند. در نتیجه هرگز به کمال نهایی و سعادت ابدی نخواهند رسید؛ بلکه گرفتار عذابهای دردناک ابدی خواهند شد.



شاگردان، درگروههای سه نفری دربارهٔ انواع هدایت تبادل نظر نموده و نمایندهٔ هر گروه نتیجهٔ آن را در صنف برای دیگران ارایه کنند.



۱- زنبور عسل از چگونه هدایتی برخوردار است؟

۲- هدایت تکوینی چیست؟

۳- هدایت تشریعی چیست؟



شاگردان، در بارهٔ دو نوع هدایت و فرق آنها مقالهٔ پنج سطری بنویسند.

## هدف بعثت انبيا للهلك

پرسش: هدف از بعثت انبیا چه بوده است؟

همهٔ پیامبران الهی آیشگ برای اهداف مشترکی تلاش و کوشش می کردند. این اهداف شامل همهٔ پیامبران می شد. هدف اساسی دعوت پیامبران، سعادت و کمال انسانها بوده است. سعادت و کمال به هدفهای جزئی تری تقسیم می شود. در این درس به برخی از آیاتی اشاره می کنیم که در آنها از اهداف رسالت انبیا سخن به میان آمده است.

## ایمان به توحید

مهم ترین هدف پیامبران، دعوت به توحید بوده است. همهٔ پیامبران مردم را به توحید و دوری از شرک دعوت می کردند. قرآن کریم می فرماید: (وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِی کُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ؛ و در حقیقت در میان هر امتی فرستاده یی برانگیختیم [تا بگوید] خدا را بپرستید و از طاغوت [فریبگر] بپرهیزید.)

حضرت على المَسِنَّ دربارهٔ هدف بعثت پیامبران می فرماید: (و لِیعقِل العبادُ عن رهِم ما جَهلُوه، فیعرفُوه بِربُوبیّته بَعد ما أنكروا، و یُوحدوه بالأُلوهیة بعد ما عَندوا؛ خداوند پیامبران را برانگیخت تا بنده گان وی آنچه را که دربارهٔ توحید و صفات خدا نمی دانند، فراگیرند و به ربوبیت و پرورد گاری و یگانه گی او بعد از انكار و عناد، ایمان بیاورند).

#### ایمان به معاد

یکی دیگر از اهداف مهم پیامبران ایشیگ، دعوت به پذیرش حیات اخروی بوده است. پیامبران ایشیگ تلاش می کردند که به مردم بفهمانند که پس از زنده گی دنیوی، حیات دیگری وجود دارد که در آنجا به تمام اعمال انسانها رسیده گی می شود و همه باید مراقب اعمال خود باشند تا در آن حیات، دچار عذاب و گرفتاری نشوند.

قرآن کریم در آیه یی، از زبان نوح السیّالی نقل می کند که مردم را چگونه به سوی توحید و معاد فرامی خواند: (لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ یَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَکُم مِّنْ إِلَهٍ غَیْرُهُ إِنِّى أَخَافُ عَلَیْکُمْ عَذَابَ یَوْمِ عَظِیمٍ؛ همانا نوح را به سوی قومش فرستادیم؛ پس گفت ای قوم من خدا را بپرستید که برای شما معبودی جز او نیست من از عذاب روزی بزرگ بر شما بیمناکم).

## اصلاح جامعه و اجراي عدالت اجتماعي

یکی دیگر از اهداف مهم پیامبران، برپایی عدل و داد بوده است. پیامبران المیه مأموریت داشتند تا با مفاسد اجتماعی مبارزه کرده، عدل و قسط را در جامعه حاکم نمایند. خداوند می فرماید: ما رسولان خود را با معجزاتی آشکار فرستادیم و بر آنها کتاب و میزان را نازل کردیم تا مردم برای برپایی عدالت قیام کنند.

(لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا وَالْبَیْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتَابَ وَالْمِیزَانَ لِیَقُومَ النّاسُ بِالْقِسْطِ؛ به راستی [ما] پیامبران خود را با دلایل آشکار روانه کردیم و با آنها کتاب و ترازو را فرود آوردیم تا مردم به انصاف برخیزند). تریرا در جامعه یی که رسومات و قوانین ضد الهی نظیر خرافات، آداب و عنعنات غلط، امتیازات قومی و نژادی حاکم باشد، عدالت تحقق نمی پذیرد؛ از این رو، هریک از پیامبران شینی با مهم ترین مفاسد جامعهٔ خود به مبارزه برمی خاستند. قرآن مصادیق بسیاری از حیات اجتماعی پیامبران شینی را نشانه گرفته بودند، به طور مثال: پیامبر اسلام شیخ هیچ گونه امتیاز نژادی و قومی را اجتماعی را نشانه گرفته بودند، به طور مثال: پیامبر اسلام شیخ هیچ گونه امتیاز نژادی و قومی را نمی پذیرفتند؛ بلکه تمام نژادها و زبانها و اقوام، در نظرشان یکسان بود. قرآن خطاب به همهٔ انسانها می فرماید: (یَا أَیُهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاکُم مِّن ذَکُو وَأُنْثَی وَجَعَلْنَاکُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا الله مَل مِن الله عَلِیمٌ خَبِیرٌ؛ ای مردم ما شما را از مرد و زن آفریدیم و شما را إِنَّا مَلْکُه قبیله گردانیدیم تا با یکدیگر شناسایی متقابل حاصل کنید. در حقیقت ارجمندترین شما ملت ملت و قبیله قبیله گردانیدیم تا با یکدیگر شناسایی متقابل حاصل کنید. در حقیقت ارجمندترین شما نزد خدا یر هیز گارترین شماست. بی تر دید خداوند دانای آگاه است). \*

۲. اعراف/۵۹

٣ حدىد/٢٥

۴ حجرات/۱۳

حضرت صالح السيّل با اسراف و تبذير قوم خود به مبارزه برخاست. (فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ وَلَا يُصْلِحُونَ؛ از خدا پروا كنيد و وَلَا يُصْلِحُونَ؛ از خدا پروا كنيد و فرمانم ببريد و فرمان افراط گران را پيروى مكنيد - آنان كه در زمين فساد مى كنند و اصلاح نمى كنند).

با توجه به آیات فوق، می توان گفت که پیامبران برای اصلاح جامعه با همهٔ انحرافات مبارزه کردند. آنها تلاش می کردند تا همهٔ مفاسد اجتماعی را از میان ببرند.



- ۱. شاگردان، در بارهٔ اهداف بعثت به صورت دو نفری باهم بحث کنند.
  - ۲. شاگردان، آیات درس را به صورت دو نفری بحث نمایند.



- ١. هدف اساسي دعوت يبامبران المَهُكُ... و ... انسانها بو ده است.
  - ۲. مهم ترین هدف پیامبران ﷺ، دعوت به... بوده است.
- ٣. امير مؤمنان در بارهٔ هدف بعثت پيامبران المينائل چه فرموده است؟
  - اهداف بعثت انبيا الميال را نام ببريد.



شاگردان، در بارهٔ اهداف پیامبران المناه بنج سطر بنویسند.

## وظايف پيامبران الهي 🕮

هدف: آشنایی با وظایف بیامبران المیتالا

پرسش: پیامبران المشکل برای رسیدن به اهداف بعثت، چه وظایفی دارند؟

اوصاف و تعابیر متعددی در قرآن کریم وجود دارد که نوع وظیفه و رسالت پیامبران این میان می دهد؛ اما برجسته ترین و مأنوس ترین اصطلاحی که در این میان وجود دارد، کلمهٔ هدایت است. متکلمان، هدایت را به دو معنا به کار برده اند: ۱-نشان دادن راه ۲- رهبری تا رسیدن به مقصود. هدایت، سایر وظایف را نیز دربرمی گیرد. شیوههای هدایت یا وظایف پیامبران این متنوع است؛ از جملهٔ این وظایف به موارد ذیل می توان اشاره کرد.

## دريافت و ابلاغ وحي

دریافت وحی از ویژه گیهای پیامبران است. خداوند از طریق وحی، برنامهها و دستورهای خود را در اختیار پیامبران قرار میدهد. پیامبران بعد از دریافت پیامها و دستورهای الهی، وظیفه دارند بدون کم و زیاد دستورها و رهنمودهای خداوند را به انسانها برسانند. خداوند در این مورد چنین میفرماید: (کَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمِّ لِتَتْلُوَ عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ. ابدین گونه تو را در میان امتی که پیش از ایشان مردمان دیگری بودند فرستادیم تا آنچه را به تو وحی می کردیم بر آنان بخوانی....)

## مرجعيت علمي

پیامبر اسلام ﷺ سرچشمه و منبع اصیل حیات علمی و فکری مردم بود. زمانی که آیات و دستورهای الهی بر حضرت نازل می شد، آن حضرت ﷺ علاوه بر ابلاغ دستور خداوند ﷺ در مورد آیات و احکام نازل شده توضیحات لازم را بیان می فرمودند و مردم را راهنمایی می نمودند. هنگامی که در زمان حضور پیامبر ﷺ برای مردم در زمینه های مختلف

۱. رعد/ ۳۰.

٢. قرآن و اهداف نبوت منشور عقايد اماميه اصل پنجاه و پنجم

اعتقادی، احکام، اخلاق و دیگر مسایل اجتماعی سؤالی ایجاد می شد، آنان برای یافتن جواب به پیامبر اسلام شخص مراجعه می کردند. امام علی الحقیقی در مورد این وظیفه پیامبر شخص فرمودند: «رسول خدا دروازه یی از علم به روی من گشود که از آن هزار باب دیگر گشوده می شود.»

اگر زمانی دشمنان اسلام به دین و احکام الهی با ایجاد سؤالات و شبهات هجوم می آوردند، آن حضرت شخط برای رفع شبهات و پاسخ به سؤالات تلاش می کردند.

#### ولايت معنوي

یکی از وظایف مهم پیامبران شینگ، ولایت و رهبری مردم میباشد. ولایت در بعد باطنی و در بعد اجتماعی و سیاسی قابل بحث میباشد.

ولایت در بعد باطنی به معنای تقرب به خداوند و نوعی ارتباط ویژه میان اولیا و خداوند است. پیامبران به وسیلهٔ ولایت معنوی، واسطهٔ خیر و برکت و رحمت جهان قرار می گیرند. آنان نیازهای مهم افراد را به اذن خداوند از راههای غیبی برطرف می کنند. برکات معنوی این بزرگواران به زمان حضور و بعد از رحلت و شهادت ایشان هم ادامه پیدا می کند. یکی از نمونههای ولایت معنوی اولیای الهی شیک، طلب مغفرت برای بنده گان خداوند که میباشد. خداوند که در این باره می فرماید: و لو انهم اذ ظلموا انفسهم جائوك فاستغفروا الله و استغفر هم الرسول لوجدوا الله توابا رحیما، اگر آنها هنگامی که به خود ستم می کردند (و مرتکب معصیت می شدند) به نزد تو می آمدند و از خدا طلب آمرزش می کردند و رسول خدا شیک نیز برای آنها طلب آمرزش می نمود، خدا را توبه پذیر و مهربان می یافتند.

#### ولايت ظاهري

مجموعه قوانین برای اصلاح جامعه کافی نیست. برای این که قانون باعث اصلاح جامعه شود، نیاز به اجرای قانون در جامعه میباشد؛ بنابراین یکی از بزرگترین مسؤولیتهای پیامبران، رهبری و تطبیق قوانین الهی بر زنده گی مردم میباشد. در بعد اجتماعی، حق ولایت در اشکال گوناگون مانند زعامت سیاسی، داوری در اختلافات و... جلوه مینماید. مطابق این وظیفه، پیامبران بیاسی برای برپایی عدل با فساد جامعهٔ شان مبارزه می کردند. خداوند کا شریفه می فرماید: «...وقل آمنت بما انزل الله من کتاب واموت لا عدل

بینکم...»، لذا پیامبر بزرگ اسلام ﷺ نیز برای اصلاح جامعهٔ مکّه همّت گماشت و در آنجا تجمع ایمانی بنیان نهاد و روابط آنها را نظم داد و سپس حکومت خویش را بعد از هجرت در مدینه منوره با استفاده از همان افراد و پیروان جدید از انصار مدینه پایهریزی کرد.

مسلمانان در مدت ده سال اقامت در مدینه از چنان قدرتی بهرهمند شدند که مکه را فتح نموده و ابوسفیان و پیروانش را تسلیم ساختند. از طرف دیگر قدرتهایی مانند روم و ایران را نیز شکست دادند. ایجاد این گونه تحول اعتقادی در میان مردم جاهل و بت پرست و ایجاد اخوت در بین مردمی پراکنده، از دستاوردهای ولایت و رهبری بی نظیر پیامبر اسلام می باشد.



- ۱. شاگردان، به صورت دو نفری در بارهٔ ولایت معنوی پیامبران ایشگا بحث نمایند.
  - ۲. شاگردان، در بارهٔ ولایت ظاهری و حکومت سازی پیامبران کیسی بحث کنند.



- ١. كداميك از وظايف پيامبر ﷺ با آمدن قرآن پايان يافت؟
- ۲. عبارت قرآنی «لتتلو علیهم الذي اوحینا الیك»، در مورد كدام وظیفهٔ پیامبر الله الله می باشد؟
- ۳. این سخن «رسول خدا ﷺ بابی از علم به روی من گشود که از آن هزار باب دیگر گشوده می شد.» فرمودهٔ کیست؟ و بیان گر کدام وظیفهٔ پیامبر اکرم ﷺ است؟
  - ۴. ولايت معنوى يعنى چه؟
  - ولایت ظاهری پیامبر ﷺ را توضیح دهید.
  - اولین بار حکومت بر مبنای قوانین اسلام توسط چه کسی و در کجا پیریزی شد؟



شاگردان، دربارهٔ وظایف پیامبران ﷺ و ولایت معنوی و ظاهری آنان پنج سطر بنویسند.

## معجزه و انواع آن

هدف: آشنایی با معجزات پیامبران المشکل و انواع آن

## پرسشها

- ۱. معجزه چیست؟
- چه تفاوتی بین معجزهٔ ابتدایی و اقتراحی و جود دارد؟

در تاریخ مشاهده می کنیم که برخی افراد به دروغ، مدعی نبوت شدهاند تا از این طریق، به شهرت و جاه برسند. برای شناخت مدعیان دروغین نبوت از پیامبران راستین الهی باید ویژه گیها، ارایهٔ معجزهٔ رسولان الهی است.

تعریف معجزه: مردم از کسانی که مدعی نبوت بودند، نشانههایی طلب می کردند. در مواردی که درخواست مردم از حس حقیقت جویی آنها بود، انبیا اللَّهُمْ أَفِی اللهِ شَكُّ فَاطِرِ معجزه ارایه می نمودند. قرآن کریم در این باره می فرماید: (قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِی اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ یَدْعُوکُمْ لِیَغْفِرَ لَکُم مِّن ذُنُوبِکُمْ وَیُؤَخِّرَکُمْ إِلَی أَجَلٍ مُسمی قَالُواْ إِنْ أَنتُمْ إِلاً بَشَرٌ مِّثُلُنَا تُرِیدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا کَانَ یَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَانٍ مُّبِینٍ؛ پیامبران شان گفتند مگر در بارهٔ خدا پدیدآورندهٔ آسمانها و زمین تردیدی هست. او شما را دعوت می کند تا پارهای از گناهان تان را بر شما ببخشاید و تا زمان معینی شما را مهلت دهد. گفتند شما جز بشری مانند ما نیستید می خواهید ما را از آنچه پدرانمان می پرستیدند؛، باز دارید؛ پس برای ما حجتی آشکار بیاورید')

ابی بصیر می گوید: به امام صادق المیکی عرض کردم: چرا خدای عزوجل به پیامبران، معجزه داده است؟ حضرت فرمودند: برای آن که دلیلی بر صدق آورندهاش باشد و معجزه از نشانههای خداوند است که جز پیامبران و حجتهای او آن را در اختیار ندارند تا به این وسیله، راست گو از دروغ گو شناخته شود. با توجه به مطالب فوق، می توان گفت: معجزه کاری فوق طاقت بشری است و با عنایت ویژهٔ خداوند به دست مدعی نبوت، برای اثبات صدق مدعای خویش انجام می گیرد و مطابق با گفتهٔ مدعی نبوت و همراه با مبارزه طلبی است.

۱ . ابراهیم/ ۱۰; سوره رعد ـ آیه ۳۷, سوره غافر ـ آیه ۷۸

در قرآن کریم لفظ معجزه ذکر نشده است؛ بلکه از معجزه به آیه، بینه و برهان یاد شده است. خداوند در قرآن کریم می فرماید: (وَرَسُولاً إِلَی بَنِی إِسْرَائِیلَ أَیِّ قَدْ جِنْتُکُم بِآیَةٍ مِّن است. خداوند در قرآن کریم می فرماید: (وَرَسُولاً إِلَی بَنِی إِسْرَائِیلَ أَیِّ قَدْ جِنْتُکُم بِآیَةٍ مِّن رَبِّکُمْ أَیِّ اَلْقِی وَالْمَیْوَ فَیکُونُ طَیْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِیءُ اللّهِ وَأُنبِّکُم بِمَا تَأْکُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِی بُیُوتِکُمْ إِنَّ فِی ذَلِكَ لآیَةً وَالاَبْرَصَ وَأُحْیِی الْمَوْتَی بِإِذْنِ اللهِ وَأُنبِّئُکُم بِمَا تَأْکُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِی بُیُوتِکُمْ إِنَّ فِی ذَلِكَ لآیَةً لَکُمْ إِن کُنتُم مُوْمِنِینَ؛ و [او را به عنوان] پیامبری به سوی بنی اسرائیل [می فرستد که او به آنان می گوید] در حقیقت من از جانب پروردگارتان برای تان معجزه یی آورده ام من از گل برای شما [چیزی] به شکل پرنده می سازم و شما را از آنچه می خورید و در خانه های تان ذخیره می کنید، خبر می دهم مسلما در این مرده گان را زنده می گردانم و شما را از آنچه می خورید و در خانه های تان ذخیره می کنید، خبر می دهم مسلما در این [معجزات] برای شما اگر مؤمن باشید، عبرت است. سوره آل عمران ۴۹)

انواع معجزات پیامبران کیآن کریم معجزات بسیاری به پیامبران کیآن نسبت می دهد؛ به طورمثال: برای حضرت موسی کیآن نه معجزه و برای حضرت عیسی کیآن نیز معجزات فراوانی نسبت داده شده است. در یک تقسیم بندی، معجزات انبیا کیآن به معجزات ابتدایی و معجزات اقتراحی تقسیم می شود.

1. معجزه های ابتدایی: معجزه های ابتدایی، معجزه هایی هستند که با خواست و ارادهٔ الهی تعیین می شود و پیشنهاد مردم یا پیامبر در تعیین آن تأثیری ندارد. مانند عصای موسی المینی و قرآن کریم از سوی رسول خدا المینی المینی و قرآن کریم از سوی رسول خدا المینی المینی المینی المینی از سوی رسول خدا المینی الم

7. معجزات اقتراحی: معجزات اقتراحی معجزاتی هستند که با پیشنهاد مردم و در پی دعا و در خواست پیامبر و موافقت الهی انجام می شد. نزول غذای آسمانی در زمان حضرت عیسی ایسی هشتر حضرت صالح ، از این گونه معجزات است. در زمان رسول اکرم شیخ مشرکان عرب چند معجزهٔ اقتراحی از پیامبر اسلام شیخ طلب نمو دند که مورد قبول خداوند تالا قرار نگرفت .

معجزات پیامبر اکرم الله: قرآن کریم: خداوند الله برای هدایت انسانها کتابهای آسمانی مانند صحف ابراهیم و نوح، تورات موسی، انجیل عیسی و قرآن محمد الله و نوح، تورات مخالفان، بسیاری از کتابهای آسمانی مورد

۲ . سوره بنی اسرائیل، آیه ۱۰۱

٣ . سوره آل عمران، آيه ٤٩ ـ سوره مائده، آيه ١١٠

۴. البيان، ص ۳۷ و ۳۸

۵. سوره مائده٬ آیه ۱۱۵

سوره قمر، آیه ۲۷

٧. سوره بني اسرائيل، آيات ٩٠ تا ٩٣

تحریف قرار گرفتند؛ ولی قرآن کریم که معجزهٔ علمی و جاودان پیامبر اسلام ﷺ است، از دستبرد تحریف در امان مانده و در همهٔ زمانها همچون آفتابی فروزان می در خشد.

معجزه های عملی: معجزه های عملی آن حضرت الله برخی در قرآن کریم و مواردی در کتاب های حدیث و تاریخ نقل شده است. یکی از معجزات عملی پیامبر اکرم اله شیاست شیاست شیاست. میباشد. قرآن کریم می فرماید: (اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَوُ – وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا مِي سُحْرٌ مُسْتَمِرٌ ؛ نزدیک شد قیامت و از هم شکافت ماه – و هر گاه نشانه یی ببینند، روی بگردانند و گویند سحری دایم است).^



- ۱. شاگردان، با استفاده از تعریف معجزه، در بارهٔ ویژه گیهای معجزه باهم بحث کنند.
  - ۲. شاگردان، در بارهٔ آیات درس در گروهها گفتو گو نمایند.



- ۱. چرا خدای عزوجل به پیامبران المهال خود معجزه داده است؟
  - ۲. معجزه را تعریف نمایید.
  - ٣. در قرآن كريم از معجزه با چه الفاظى ياد شده است؟
    - ۴. انواع معجزات الهي را با ذكر مثال شرح دهيد.



شاگردان، در مورد علت عدم تحریف قرآن تحقیق نموده و نتیجه را در پنج سطر بنویسند.

## امامت

هدف: آشنایی با مقام امامت و وظایف امامان المهملا

## يرسشها

١. وظايف امامان الممان المعلم بعد از پيامبر المنافع چيست؟

وظایف آنان با وظایف پیامبران ﷺ چه تفاوت دارد؟

## اهل بیت پیامبر

پیامبر اسلام ﷺ در حدیث ثقلین می فرماید: «من در میان شما دو امانت نفیس و گران بها می گذارم: یکی کتاب خدا و دیگری اهل بیتم، این دو هیچ گاه از هم جدا نمی شوند تا کنار حوض کو ثر بر من وارد شوند» ۱.

بعد از پیامبر اسلام ﷺ تعداد دوازده نفر از اهل بیت ﷺ ایشان رهبری و هدایت مسلمانان را بر عهده گرفته اند که با نام آنان در سالهای گذشته آشنا شده اید.

### وظایف امامان لیکا

بعد از پیامبر مکرم الله اسلام، امامان المنظم همه وظایف پیامبر الله به جز دریافت وحی را دارا بودند. انجام مسؤولیتهای امامان تأثیر زیادی در حفظ و توسعهٔ اسلام داشت. حضور ۲۵۰ سالهٔ امامان المنظم در میان مردم سبب شد که جامعهٔ اسلامی پس از پیامبراکرم از گنجینهٔ گرانقدر علم، زهد و تقوی بهرهمند شود.

## مرجعیت علمی

به طور خلاصه می توان گفت: تبیین و توضیح تعالیم دین، پاسخ به مسائل جدید، تربیت شخصیت های اسلامی، بازداشتن جامعه از هر نوع انحراف و تزکیه مردم، مربوط به نقش مرجعیت علمی امامان المیالات می باشد.

بعد از پیامبر اسلام ﷺ، ترویج و تبلیغ دین بر عهدهٔ امامان قرار گرفت. امامان با دو ویژه گی برجستهٔ علم لدنی و عصمت خود، مردم را به سوی کمال و ارزشهای انسانی

١ . حديث ثقلين:

۲ . قرآن و اهداف نبوت منشور عقاید امامیه اصل پنجاه و پنجم

هدایت می کردند. اگرچه تمام ائمه در جهت نشر اسلام کوشش های زیادی نمودند؛ اما برای چهار تن از امامان شامل امام علی، امام باقر، امام جعفر صادق و امام رضا شیم شرایط بهتری وجود داشته است. آنان به سؤالات مردم و بزرگان در زمینهٔ فقه، عقاید، کلام و دیگر علوم پاسخ می دادند. از طرف دیگر، دشمنان دین جهت تحریف اسلام تلاشهای زیادی می کردند. آنان در صدد تحریف روح فرهنگ اسلام و قرآن برآمدند که ترویج احادیث جعلی و التقاط آرا و نظرات غیر اسلامی با افکار اسلامی، نمونههایی از این تحریفها می باشند به طور مثال: مأمون عباسی مجالس مناظره ترتیب می داد که نمونه های فراوانی از این جلسات و پاسخ به شبهات آنان، در تاریخ زنده گانی حضرت علی بن موسی الرضا المیشی و امام جواد المیشانقل نقل شده است.

از دیگر اقدامات امامان المیتال می توان به تلاش علمی، ایجاد مراکز آموزشی و تربیت شاگردان اشاره کرد؛ به طور مثال: در دانشگاه امام صادق المیتال همه علوم و فنون رایج تدریس می شد، در بین شاگردان آن حضرت الیتال افرادی چون جابر بن حیان، کیمیادان، هشام بن حکم کلامی تا زراره بن اعین فقیه جای داشت.

از امامان المَهِمُ آثار درخشانی در زمینه های مختلف به یادگار مانده است؛ از آن جمله می توان به نهج البلاغه از امام علی المَهِمُ صحیفه سجادیه از امام زین العابدین المَهُمُ و توحید مفضل از بیانات امام صادق المَهُمُ اشاره کرد.

## ۱. ولايت معنوي

عده یی وجود معصومین را در عالم هستی، به قلب در مجموعهٔ بدن انسان تشبیه می نمایند؛ همان گونه که وجود قلب برای انسان ضروری است، وجود این انسانهای کامل نیز در کالبد جهان انسانیت ضرورت دارد. این بزر گواران، واسطهٔ فیض الهی بر مردم می باشند، هر فرد به مقدار ارتباطش با پیامبر شر و امامان شرکاز فیض الهی بهره می برند. بدیهی است چنانچه مردم به استقبال این مظهر لطف الهی بروند، از همهٔ آثار و برکات وجود آنان بهره مند می شوند؛ در غیر این صورت، عامل محرومیت نیز خود مردم خواهند بود".

### ٢. ولايت ظاهري

معنای ولایت ظاهری، مقارن با نوعی تسلط بر امور فردی یا اجتماعی است. وقتی دربارهٔ ولایت ظاهری امامان المیشاط سخن می گوییم، مقصود ادارهٔ امور اجتماع است. ولایت

٣. محقق طوسي، در كتاب تجريد الاعتقاد ( بحث امامت ) با عبارت زير به اين برهان اشاره دارد: وجوده لطف، و تصرّفه لطف ً آخر و عدمه منّا، ص٣٤٣.

معصومین، مظهر ولی مطلق یعنی خداوند است. آیهٔ شریفهٔ «اطبعوا الله و اطبعوا الرسول و اولی الامر منکم» به ولایت و سرپرستی معصومین المیال اشاره دارد.

ولایت امامان المیشانی در بعد اجتماعی و سیاسی، شامل اقامهٔ دین، اجرای احکام، امر به معروف و نهی از منکر و رهبری جامعهٔ اسلامی میباشد. ائمه در موقعیتهای مختلف وظایف خود را انجام میدانند؛ به طور مثال: امام علی المیشینی طی سالهای خلافت ظاهری اش، با روشهای مختلف در اصلاح جامعه تلاش می کردند و یا امام رضا المیشینی با جریانهای فکری مخالف با اصول اسلامی به رویارویی برخاستند. این وضع تا زمان امام حسن عسکری المیشینی ادامه داشت.



- ۱. شاگردان، در بارهٔ وظایف امامان ﷺ در گروههای چهار نفری تبادل نظر نمایند.
  - ۲. شاگردان، در بارهٔ فعالیتهای علمی امامان المنال بحث کنند.



- ١. حديث ثقلين را بيان نماييد.
- ٢. از حدیث ثقلین، پیوند مستحکم... و... استنباط می شود.
  - ٣. مرجعيت علمي امامان شامل چه چيزهايي مي شود؟
- ولايت امامان ﷺ در بعد اجتماعي و سياسي، شامل چه مسايلي مي شود؟



مواردی از ولایت ظاهری امامان المشکل را یافته و در صنف بیان نمایید.

# امام كاظم لمينك

هدف: آشنایی با زنده کی امام کاظم للیا ا

پرسش: در مورد زنده گانی امام کاظم لیسی چه می دانید؟

از دیدگاه قرآن، فلسفهٔ برانگیخته شدن انبیا و فرستاده گان الهی، علاوه بر اقامهٔ قسط و اجرای احکام و قوانین الهی در جامعه، مطرح شدن سیرهٔ آنان به عنوان الگو برای مردم می باشد و به تبع سیرهٔ پیامبر، سیره و زنده گی ائمهٔ اطهار آینگ به عنوان الگو فرا راه تمامی بشریت و به ویژه دوستداران و پیروان آنان قرار دارد ای لذا برای آشنایی با زنده گی امام کاظم آین درس را با هم می خوانیم.

نام آن حضرت، موسی البیالی می باشد. ایشان در صبح روز یکشنبه ۷ صفر سال ۱۲۸ هجری قمری، در روستای «ابواء» واقع در بین مکّه و مدینه به دنیا آمدند. پدر امام کاظم البیالی ابوعبدالله جعفر بن محمّد البیالی ملقب به صادق و مادر ایشان حمیده ملقب به «مصفّاه» بوده است. ایشان را کاظم، صابر، صالح و امین لقب داده بودند. زنده گی ایشان عملاً از تجلیات این صفات پر فضیلت آکنده بود. در مورد زنده گی ایشان به دو دورهٔ قبل از امامت و دورهٔ بعد از امامت ایشان، می توان اشاره نمود.

### دوران قبل از امامت

آن حضرت للمشلام ۲۰ سال از عمر شریف خویش را تحت سرپرستی پدر بزرگوارش، امام صادق للمشلام، سپری کرد. آن حضرت للمشلام همواره به فضایل فرزندش اشاره می نمود و به دوستان و یاران خاصاش می گفت: که او سرور فرزندان من است و پس از من امامت را عهده دار خواهد شد.

از آنجا که در روزگار امام صادق المشائل تا حدودی فضای باز فرهنگی ایجاد شده و معارف اهل بیت المشائل گسترش یافته بود، بیشتر مردم در آن دوره به سوی مذهب اهل بیت المشائل گرائیده بودند.

۱. محمّدتقی مدرّسی هدایتگران راه نور - زندگانی امام موسی بن جعفر لمیّلاً

### دوران امامت

دوران امامت حضرت موسی بن جعفر ۳۵ سال بود. آن حضرت السیالی از سال (۱۲۸هـق)، یعنی زمانی که ۲۰ سال داشت، تا سال (۱۸۳هـق) عهده دار منصب امامت و پیشوایی مردم بودند. دوران امامت ایشان در زمان سلطنت منصور و تمام مدّت سلطنت مهدی، سلطنت هادی و زمانی طولانی از حکومت هارون الرشید بود. بیشتر دوران امامت ایشان در عصر خلافت هارون الرشید، پنجمین خلیفهٔ عباسی، بود.

روزگاری که امام کاظم المیشان در آن می زیست، به قرن طلایی دوران عباسیان معروف بود. در آن هنگام، کاخهای فرمان روایان عبّاسی آکنده از ثروتهای هنگفت و شاهد برپایی جشنهای پرخرج بود. در چنین روزگاری، یکی از برجسته ترین نشانه های رهبران مکتب، عبادت و تقوی الهی است که در امام المیشان بیشتر تجلی یافته است. ابراهیم بن عبدالحمید می گوید: «به خانه امام کاظم المیشان رفتم، او به نماز ایستاده بود. در خانه اش چیزی نبود مگر منسوجی از برگهای درخت خرما یا جامه یی بسیار خشن و شمشیری آویخته و یک قرآن آ.

در این دوره، رسوخ دنیاطلبی بین طبقهٔ حاکم، تفسیر انحرافی از دین و دور ماندن اهل ذکر از صحنهٔ دینی و علمی، سبب ایجاد مشکلات و طرح شبهات زیادی در زمینههای مختلف در بین مردم شده بود. در این شرایط، امام آیش به صورت شخصی برای دفع شبهات وارد بحث می شدند و در عین حال اصحاب را تشویق و تقویت می نمودند تا دیدگاههای پیامبر آیش را در بین مردم منتشر نمایند؛ به طور مثال: امام آیش به محمد بن حکم دستور می داد تا در مسجد رسول خدا بنشیند و با مخالفان بحث نماید".

از طرفی، دورهٔ خلافت عباسیان یکی از سخت ترین دورانها بر اهل بیت پیامبر اسلام در دردها و فشارها اشاره داشته باشد. آن حضرت اسلام اسلام اسلام در زندانهای

۲ . بحارالانوار، ج ۲، ص ۱۰۰

٣. رسول جعفریان، حیات فکری و سیاسی امامان شیعه، انتشارات انصاریان، چاپ اول ۱۳۷۶، صفحه ۴۲۱

متعدد به سر برد. اگرچه حکومت می کوشید زندانبانهای آن حضرت الینهای را از میان خشن ترین افراد و طرفداران خود برگزیند، زندانبان از نحوهٔ عبادت امام کاظم الینهای و دانش سرشار و مکارم اخلاقی آن حضرت الینهای اطلاع می یافتند و با مشاهدهٔ کرامات آن حضرت الینهای قرار می گرفتند.

مرارت و رنجها و غمهای امام موسی بن جعفر المهٔ اللهٔ بعد از فاجعهٔ کربلا، دردناکتر و شدیدتر از سایر ائمه المهٔ بود. ایشان در (۲۵ رجب سال ۱۸۳ هـ ق) در زندان هارون الرشید، در بغداد در سن ۵۵ ساله گی، به دستور هارون مسموم شده و به شهادت رسید. مرقد شریف این امام بزرگوار در شهر کاظمین نزدیک بغداد می باشد.



۱. شاگردان، بعد از مطالعهٔ متن درس، به صورت دو نفری در بارهٔ زنده گی امام
 کاظم السینی بحث و گفت و گو نمایند.



- امام کاظم طیش در کدام سال هجری قمری و در کدام منطقه به دنیا آمد؟
- ٢. بيشتر دوران امامت امام كاظم لليَّك در عصر خلافت...،... خليفة عباسي بود.
  - ۳. مرقد شریف این امام بزرگوار در کدام کشور و در کدام شهر می باشد؟
    - ۴. امام کاظم لمینی برای مقابله با شبهات چه می کردند؟ توضیح دهید.



شاگردان، در بارهٔ زنده گی امام کاظم الیک مطالعه نموده، شش سطر بنویسند.

# امام رضا لميتك

هدف: آشنایی با زنده گی امام رضا لیسیا

پرسش: در مورد زنده گی امام رضا کی چه می دانید؟

چهرهٔ تابناک هریک از معصومین اینها همچون ستاره یی در آسمان پرشکوه اسلام می در خشد. زنده گی سازندهٔ آنان می تواند راهگشای ما باشد؛ لذا در این درس به گوشه یی از زنده گی هشتمین امام یعنی امام رضا اینها می پردازیم.

هشتمین اختر تابناک ولایت در سال (۱۴۸ هـق، روز یازدهم ذی القعدهٔ الحرام) دیده به جهان گشود. نام آن حضرت، علی، نام پدرش، موسی المقالیا و مادر ایشان نجمه میباشد'.

## دوران قبل از امامت

امام موسی کاظم للمینی از همان اوان کودکی فرزندش علی، لقب رضا و کنیه ابوالحسن را برای ایشان برگزید. این طفل زیر نظر پدرش پرورش یافت و امام موسی کاظم للمینی او را به آداب امامت آشنا نمود و اسرار امامت را به ایشان آموخت.

امام موسی کاظم لَمَیْ در بارهٔ فضایل فرزندش، امام رضا، و این که او جانشین و پیشوای امت است، فراوان سخن گفته است. شاید یکی از عوامل، شرایط بسیار دشوار سیاسی زمان امام موسی کاظم لَمِیْ باشد؛ به طوری که تقیه در اوج خود بود و امام در این زمان به فرمان هارون از زندانی به زندان دیگر منتقل می شد. در چنین شرایطی، امکان تفرقه و پراکنده گی پیروان ائمه وجود داشت؛ لذا آن حضرت لمیی بر ولایت امام رضا لمییا بس از خود، بیشتر تأکید می کردند.

فرمود: مرا به نام و نسب بخوانید.

ا محمد تقى مدرسى، هدايتگران راه نور - زندگانى ثامن الائمة حضرت على بن موسى للله الله علماً

٢. محمد تقى مدرسى، هدايتگران راه نور – زندگانى ثامن الائمّه حضرت على بن موسى للَّهِ اللهِ

گفتیم: شما موسی بن جعفر هستید.

فرمود: چه کسی همراه من است؟ گفتیم: او، علی، پسر موسی بن جعفر است. فرمود: پس گواه باشید که او در زمان حیات من وکیلم و پس از مرگم جانشین من است. **دوران امامت** 

خلفای عبّاسی که پس از خلفای اموی به حکومت رسیده بو دند، خود را در برابر فکر و اندیشهٔ جریانهای سیاسی مخالف یافتند. این جریانها به نظریات فرهنگی و علمی مسلّح بودند. خلفای عبّاسی که در خلاء فکری به سر میبردند، چارهیی جز این نیافتند که در صدد استفاده از منابع فکری خارجی برآیند؛ بر همین اساس بود که نهضت ترجمه را نیرو بخشیدند و پیش از پر داختن به کتابهای علمی، به ترجمهٔ کتابهای فلسفی توجّه کر دند. این حرکت، موجب اضطراب فکری و آشفته گی فرهنگی امت اسلامی شد و وحدت امت را با خطر روبه رو ساخت. در دوران خلافت مأمون، این اضطراب فکری به اوج خود رسید و همين مسأله موجب شد تا امام رضاطيًك عهدهدار برخورد با آن شود. انتقال آن حضرت الشِّلام به پایتخت دیار اسلام و پذیرفتن ولایتعهدی مأمون، باعث شد که وی در متن برخوردهای فکری قرار گیرد. امام رضالمیّنا با ارباب ملل و مذاهب گوناگون، مناظرههای بسیاری ترتیب داد. این مناظرهها توسّط علمای بزرگوار ما، همچون شیخ صدوق رحمه الله، در کتابهای مستقلی مثل عیون اخبار الرضا گردآوری شده است. از تأمل در سخنان آن حضرت للسِّلاً درمی یابیم که وی در صدد برخورد با تشکیکها و تردیدهایی بوده که از سوی دشمنان انتشار می یافته است. از همین رو، احادیث بسیاری از امام رضا للسِّلام در خصوص علل و فلسفهٔ شرایع و حکمتهایی که در پس احکام دینی نهفته، نقل شده است. همچنین رسالهٔ طبی آن حضرت المینالی به نام «طب الرضا» می باشد.

### ولايتعهدي امام رضاليتك

در این جا سزاوار است اندکی در بارهٔ ولایت عهدی امام رضا للیت که نقطهٔ عطفی در حرکت ائمه الیمی به شمار می آید، توضیح داده شود.

مأمون برای کسب مشروعیت حاکمیت خود، ولایتعهدی خود را به امام رضا لیستیا یشنهاد نمود. از آنجا که امام شرکت در حکومت عباسیان را قبول نداشت، در مرحلهٔ اول از پذیرفتن ولایتعهدی خودداری کرد. مأمون در کار خود اصرار ورزیده، امام مجبور به پذیرش ولایتعهدی شد؛ ولی حضرت شرط کرد که به هیچوجه در کارهای حکومتی دخالت نکند.

مأمون بارها کوشید تا امام را اندکاندک به دخالت در امور حکومتی بکشاند؛ ولی امام کوششهای او را بی نتیجه ساخت. این امر موجب شد تا حکومت نتواند کارها را به نام امام پیش ببرد و یا از آن حضرت الله کسب مشروعیت کند؛ چون قصد مأمون این بود که از طریق ولایتعهدی امام، برای حکومت خود مشروعیت کسب نماید و پس از کسب مشروعیت، امام را از بین ببرد.

سرانجام، امام للسَّلِ در آخر صفر ۲۰۳ هـق در سن ۵۵ ساله گی، به وسیلهٔ مأمون، مسموم و به شهادت رسیدند. مرقد شریف ایشان در مشهد مقدّس در کشور ایران می باشد.



- ۱. شاگردان، در بارهٔ دوران زنده گی و مباحثات امام لَمَشَّكُ باهم در گروههای سه نفری تبادل نظر نمایند.
  - ۲. شاگردان، در همان گروه ها در بارهٔ ولایتعهدی امام المیال بحث و گفت و گو نمایند.



- ۱. چرا حضرت موسی بن جعفر علیه الله در مورد جانشینی امام رضا علیه بسیار تأکید کرده است؟
- ۲. چرا خلفای عباسی در صدد استفاده از منابع فکری خارجی و نهضت ترجمه برآمدند؟
  - امام رضا ﷺ در مقابل آشفته گی فرهنگی زمان خود چه کرد؟
    - ۴. چرا امام رضا للم الله ولايت عهدى مأمون را نمى پذيرفت؟



شاگردان از کسانی که به زیارت امام رضا للیتا مشرف شدهاند، در مورد خاطرات آنان سؤال نموده و برای دوستان خود تعریف نمایند.

## معاد در قرآن

هدف: آشنایی با نظر قرآن کریم در مورد معاد

پرسش: در بارهٔ معاد چه میدانید؟

از آیات قرآن کریم چنین به نظر می رسد که در میان مسایل اعتقادی، پس از توحید و خداشناسی، معاد یا اعتقاد به حیات پس از مرگ دارای اهمیت ویژه یی می باشد. لذا در این درس نظر قرآن در مورد جهان پس از مرگ را مرور می نماییم.

## معاد یا آخرت

در اصطلاح ادیان آسمانی، معاد به جهان ابدی گفته می شود و انسان در آن جا به نتایج اعمال خود دست می یابد. در قرآن از معاد با تعابیر مختلفی مانند «الدار الآخرة» و «النشأة الآخرة» و ... یاد شده است.

قرآن کریم با تعبیرات گوناگون از معاد سخن به میان آورده است؛ به طور مثال: در آیاتی عنوان می نماید که از زمان آفرینش آدم، مسألهٔ معاد و حیات پس از مرگ مطرح بوده و حتا ابلیس نیز به این امر اعتراف داشته است! پس از آدم نیز پیامبران الهی شیش، اقوام مختلف را به مسألهٔ «حیات پس از مرگ» توجه می دادند؛ به گونه یی که این زنده گی برای همهٔ اقوامی که انبیا به سوی آنان مبعوث شده اند، امری بدیهی و آشکار محسوب می شده است؛ لذا قرآن، آخرت را به عنوان اصلی مسلم و یاد آورندهٔ فطرت نام برده و چنین می فرماید: آن الدین لواقع، رستاخیز آمدنی است و شک و شبهه یی در آن نمی باشد.

قرآن کریم در آیاتی دیگر در مقام احتجاج و پاسخگویی به شبهات منکران جهان آخرت برمی آید و با آیاتی کوتاه، امکان واقع شدن معاد را بیان می کند. خداوند می فرماید: (أَیَعْسَبُ الْإِنسَانُ أَلَّن نَجْمَعَ عِظَامَهُ - بَلَی قَادِرِینَ عَلَی أَن نُسُوِّيَ بَنَانَهُ ؟ آیا انسان می پندارد که هر گز استخوانهای او را جمع نخواهیم کرد-آری قادریم که حتی خطوط سر انگشتان او را موزون و مرتب کنیم)."

١ . «قال أنظرني الى يوم يبعثون»(اعراف: ١٤); گفت: مرا تا روزى كه (مردم) برانگيخته مىشوند، مهلت ده.

۲ . ناصر مکارم شیرازی اعتقاد ما

٣. سوره قيامت ٣-٢

## رابطهٔ دنیا و آخرت در قرآن<sup>؛</sup>

قرآن کریم در مورد رابطهٔ دنیا و آخرت آیات فراوانی دارد. این آیات رابطهٔ مستقیمی میان اعمال اختیاری انسان در دنیا و سعادت و شقاوت او در آخرت قایل میباشد. اگر انسان در دنیا اهل ایمان و عمل صالح باشد، در آخرت سعادت مند خواهد بود و بر عکس، اگر انسان در دنیا نافرمانی خدا را انجام دهد و بدون ایمان بمیرد، شقاوت مند خواهد شد. به عنوان نمونه، خداوند در آیات ۸۱ و ۸۲ سورهٔ بقره می فرماید: «آنآن که گناه ورزند و گناهان شان را احاطه کند، دوزخی اند و جاودانه در آنند و آنان که ایمان آورند و کر دار نیکو از ایشان سر زند، از دستهٔ بهشتی هایند و در آن جاودانند.»

### آثار معاد در قرآن

قرآن کریم اعتقاد به معاد را دارای آثار و نتایج مختلفی میداند؛ لذا قرآن کریم در آیات گوناگون به آثار ایمان به معاد اشاره مینماید.

قرآن با توصیههای اخلاقی از قبیل، ایثار، گذشت، دادن قرضالحسنه، یتیمنوازی، حمایت از محرومان، نوعدوستی و... این اعمال را توشهٔ آخرت و انکار آن را موجب نابودی عواطف انسانی میداند و چنین میفرماید: آیا دیدی که روز جزا را انکار میکند؟ او همان کسی است که با کمال بیرحمی یتیم را از خود میراند و دیگران را برای خوراندن به مستمندان فرا نمی خواند). ه

از طرف دیگر، صفات برجستهٔ انسانی با یاد معاد به کمال و شگوفایی می رسد؛ کسی که بیشتر به یاد معاد و قیامت باشد، قلب او خاشع می گردد. قرآن کریم با اشاره به این موضوع، یکی از صفات نماز گزاران خاشع را تصدیق قیامت می داند. <sup>۶</sup>

انسان معتقد به معاد در مقابل خوش گذرانی، رفاه طلبی، هوسرانی، ثروت اندوزی و اسراف بی حد و مرز بیمه و ایمن گشته و تلاش می کند که امکانات و نعمت های خداوند را در جهت رضایت او استفاده نماید.

۴. ناصر مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ج ۱۱، ص ۱۹۴

۵. ماعون/۳

معارج/۲۸

۷. قصص /۸۳

#### آثار منفي انكار معاد

یکی از آثار منفی انکار معاد، ابتلا به انواع آلوده گیها است. خداوند در آیات ۴۰-۴۶ سورهٔ مدثّر می فرماید: «هنگامی که بهشتیان نگاهی به دوزخ می افکنند و مجرمان را غرق در انواع عذابها و شکنجهها می بینند، سؤال پرمعنایی از آنها می کنند، می گویند: چه چیز شما را به دوزخ فرستاد؟ دوزخیان فریادشان بلند می شود و عوامل دوزخی شدن خود را در چهار چیز خلاصه می کنند: ترک نماز، ترک اطعام مستمندان، همسویی با اهل باطل و سرانجام تکذیب روز جزا.

این آیات به خوبی نشان می دهد که یکی از عوامل آلوده شدن به اعمال دوزخی، بلکه عامل اصلی، همان انکار روز جزا است که انسان را به یک موجودی بی بند و بار و فاقد مسؤولیت و تعبّد و تقوا تبدیل می کند.



- ۱. شاگردان، در فواید اعتقاد به معاد به صورت دو نفری گفتو گو نمایند.
  - ۲. شاگردان در بارهٔ کیفیت معاد و روز جزا باهم تبادل نظر نمایند.



- معاد یا آخرت یعنی چه؟
- ۲. مسألهٔ معاد در قرآن شریف از چه زمان و چه زوایایی مورد بحث واقع شده است؟
  - ٣. قرآن كريم در مورد امكان وقوع معاد چه مىفرمايد؟
  - ۴. آیا بین این دنیا و آخرت رابطه یی وجود دارد؟ شرح دهید.
    - ۵. در مورد آثار منفی انکار معاد توضیح دهید.



شاگردان، در بارهٔ معاد مطالعه نموده، پنج سطر بنویسند.

# آثار تربیتی ایمان به معاد

هدف: آشنایی با آثار اخلاقی و تربیتی ایمان به معاد

پرسش: ایمان به معاد چه آثار اخلاقی و تربیتی می تواند داشته باشد؟

تمام اعتقادات دینی به صورت کم یا زیاد در رفتار انسانها تأثیر دارد. از میان این باورها، اعتقاد به معاد در جهت دادن و اصلاح رفتار انسانها نقش برجسته تری ایفا می نماید. چنین عقیده یی آثار اخلاقی و تربیتی عمیقی برای انسان به ارمغان می آورد در این درس به برخی از آثار اخلاقی و تربیتی ایمان به معاد اشاره می نماییم.

## اصلاح نگرش انسان به دنیا

در پرتو ایمان و باور به معاد، انسان از ظاهر امور گذر کرده و به باطن آنها نفوذ مینماید؛ به گونه یی که آمدنها و رفتنها و دگر گونی های روزگار را به عنوان نشانههای روشنی از ناپایداری این سرای گذرا می بیند. این تحولات و تغییرات شگرف، انسان را از دل بستن به دنیا و غرق شدن در جلوه های فریبای آن بر حذر می دارد. اعتقاد به معاد، زنده گی دنیا را از حالت هدف نهایی بودن خارج نموده و آن را برای انسان به عنوان وسیله یی برای رسیدن به یک هدف والا و زنده گی جاوید و همیشگی تبدیل می نماید. بر این اساس، دنیا برای انسان است، نه انسان برای دنیا؛ شخص معتقد به معاد خود را بسیار پرارزش تر از آن می داند که به متاع اندک دنیا بفروشد.

به طور مثال: همسر فرعون با آن که همهٔ لذّات برایش فراهم بود، از تمامی لذّات زنده گی دنیا چشم پوشیده و خود را با زرق و برق دستگاه فرعونی فریب نداد. او از تمام جلوههای فریبندهٔ دنیوی دست شست و از درون کاخهای فرعون به بهشت الهی چشم دوخت و از پروردگارش چنین تقاضا نمود: «پروردگار من، خانه یی برایم در جوارت در بهشت بنا کن و مرا از فرعون و کارهایش رهایی بخش.» «... رَبِّ ابْنِ لِی عِنْدَکَ بَیتًا فِی الْجُنَّةِ وَ نَجِّنی مِنْ فِرْعَوْنَ وَ عَمَلِهِ...»

## كنترل غرايز و شهوات

در پرتو ایمان به غیب و اعتقاد به سرای جاویدان، وقتی انسان دریافت که فرصت دنیا بسیار محدود و بهرهٔ آن بسیار ناچیز است، بر خواسته های بی پایان خود چیره گی و تسلط می یابد و این خواسته های بس دور و دراز نمی تواند فرد را به دنبال خود بکشد. در این حال، فرد از داشتن اندک مال دنیا مغرور و از خود بی خود نمی گردد و با از دست دادن یا به دست نیاوردن اندک مال و منال دنیا، آزرده خاطر نمی شود.

«در زنده گی دنیا هم آرزوهای بلند و هم یأسهای عمیق در کمین انسان نشسته اند و هردو کشنده اند و هردو تهدید کنندهٔ زنده گی اند و آنچه هردو را در بند می کند، یاد مرگ است. یاد مرگ هم «آمال» و هم «آلام» را که هردو بی حد جلوه می کنند، محدود می سازد و آنها را آنچنان که هستند، کوچک نشان می دهد و تاب و طاقت آدمی را افزایش می دهد و او را بر ادامهٔ زنده گی قادر می سازد. ا

اميرمؤمنان على المسلم ياد مرك را اصلاح كر انسان و تربيت كننده روح بشر مى خواند و مى فرمايد: «الا فاذكروا هادم اللَّذات و منغِص الشهوات و قاطع الأُمنيات عند المساوَرةِ لِلْاعمالِ القبيحة "»

به هنگام تصمیم بر کارهای زشت، مرگ را که نابودکنندهٔ لذتها و مکدرکنندهٔ شهوت و قطع کنندهٔ آرزوهاست، به یاد آورید.



شاگردان، در بارهٔ آثار تر بیتی ایمان به معاد در گروههای سه نفری تبادل نظر نمایند.



- ١. اعتقاد به معاد در... و ... انسانها نقش برجسته ترى ايفا مى نمايد.
- ۲. در پرتو ایمان و باور به معاد انسان از... گذر کرده و به... آنها نفوذ مینماید.
  - ۳. اعتقاد به معاد، زنده گی دنیا را از حالت... خارج مینماید.
    - امیرمؤمنان علی لیسیلاً در مورد یاد مرگ چه می فرماید؟

۱ . نگاهی دوباره بر تربیت اسلامی، ص ۸۵

٢. نهج البلاغه، خطبه ٩٩

## آثار اجتماعي ايمان به معاد

هدف: آشنایی با فواید اجتماعی ایمان به معاد

پرسش: آیا میدانید که اعتقاد به معاد چه تأثیر در بهبود وضعیت اخلاقی جامعه دارد؟

## حق گرایی

ایمان به معاد به انسان نیرو میبخشد که به سوی حقیقت روی آورد و از حق دفاع کند و در برابر شداید و فشارها مقاومت نماید و تسلیم نشود؛ زیرا در نظر فرد معتقد به معاد، مرگ از مفهوم فنا و نیستی، به معنای بقا و هستی و ملاقات پرودگار یکتا تغییر می یابد. نمونه یی از این بی اعتنایی به تهدیدها را در رفتار ساحرانی که به حضرت موسی شیش ایمان آوردهاند، مشاهده می نماییم.

روز موعود، ساحران در بین انبوه مردم شروع به سحر و جادو نمودند و هرچه در توان داشتند، انجام دادند. در آن زمانی که چشمها خیره و افسون سحرها بود، حضرت موسی الشیالی، عصای خود را بین سحر ساحران انداخت.

عصای موسی المشلام، ناگهان به اژدهای وحشتناکی مبدل گشت و تمام بافته های ساحران را بلعید. ساحران با دیدن اژدها شگفتزده شدند. آنان که فهمیده بودند که کار حضرت موسی المشلام سحر و جادو نیست؛ بلکه معجزه الهی میباشد، بر پاهای حضرت موسی المشلام افتادند و به ایشان ایمان آوردند.

فرعون که از ایمان آوردن ساحران به حضرت خشمگین شده بود، آنان را تهدید به مرگ نمود و به آنان گفت: آیا قبل از اجازهٔ من ایمان می آورید؟! من دست و پای شما را به عکس یکدیگر قطع می کنم و به شاخه ها و تنه های درخت خرما آویزان تان می کنم.

از آنجا که ساحران با دیدن حقیقت به خدا و معاد ایمان آورده بودند، از تهدیدها نهراسیدند و در برابر فرعون ایستاده و به او گفتند: «انمّا تقضی هَذهِ الحیّاة الدُنیا» هر کاری

میخواهی، انجام بده؛ زیرا زور و ستم تو بیش از این دنیا نیست، و در ادامه گفتند: «قالوا لاضیر آنا الی رَبّنا مُنقلِبون» کشتن ما مهم نیست که ما به سوی خدای خود باز می گردیم. در این داستان قرآنی، نقش ایمان آوردن ساحران به معاد را مشاهده مینماییم و میبییم که ایمان به معاد در وجود ساحران، انقلابی برپا نمود؛ به گونه یی که دنیا و فرعون و پاداشهای او در چشم ساحران بی قدر و ناچیز گشت و آنان تهدیدهای فرعون را در مقابل عذابهای الهی به هیچ انگاشتند.

#### عدالت اجتماعي

از آنجا که انسان موجودی اجتماعی آفریده شده و از طرفی نمی تواند به تنهایی نیازهای خویش را بر آورده سازد؛ لذا زنده گی جمعی را انتخاب نموده است. برای این که این زنده گی جمعی به گونه یی سالم و خوب اداره شود، افراد باید قوانین و حقوق یکدیگر را محترم شمارند و در اعماق وجود خود نسبت به دیگران احساس تعهد و مسؤولیت نمایند و در نهایت به یکدیگر نیکی کنند و عدالت را سرلوحهٔ کارشان قرار دهند تا جامعه یی امن و آرام داشته باشند.

آنچه که انسانها را برای رعایت این امور برمیانگیزد، ایمان به مبدأ و معاد است. اگر انسان بداند که تمام اعمال او روزی محاسبه خواهد شد، سعی می کند در تمام رفتارهای خود دقت نماید تا حق کسی را ضایع نسازد. نمونه یی از این تعهد و احساس مسؤولیت نسبت به اجتماع و رعایت عدالت را در رفتار امام علی السیالی مشاهده می نماییم.

حضرت علی الله او را از آتش جهنم برحذر می دارد. «عقیل» که پیرمرد عیال واری بود، خدمت برادر خود امیرالمؤمنین حضرت علی الله سید و درخواست کرد تا از بیت المال به سبب خویشاوندی خود سهمیهٔ بیشتری به او بدهد. امام آهنی را داغ کرد و نزدیک دست عقیل آورد. عقیل از ترس دست خود را پس می کشد. امام می فرماید: اگر تو از این آتش سادهٔ دنیا می ترسی، من هم از عذاب و قهر ابدی خدا می ترسم ال

١. نهج البلاغه - خطبه ٢٢۴





شاگردان، در مورد آثار ایمان بر رفتار اجتماعی انسان باهم تبادل نظر نمایند.



- ۱. اعتقاد به معاد چه تأثیری در مبارزات افراد معتقد دارد؟
- ٢. براى داشتن يك زنده كي سالم اجتماعي وظيفهٔ افراد چيست؟
  - ۳. بهترین انگیزه برای اجرای عدالت چیست؟
- ۴. رفتار امام على للسَّلام با برادرش عقيل در مورد تقسيم بيت المال چگونه بود؟



شاگردان، آیات مربوط به مقابلهٔ ساحران و حضرت موسی السَّلِا را در قرآن بیابند و خلاصهٔ ترجمهٔ آن را یادداشت نمایند.

بخش فقه

## اهميت ازدواج

هدف: آشنایی با اهمیت ازدواج و تشکیل خانواده در دین مقدس اسلام. پرسش: آیا میدانید ازدواج چه فایدههای اجتماعی و فردی دارد؟

جهان و آنچه در آن است، همه و همه، سرشار است از حکمتها و حقایق بی شماری که اگر با چشم بصیرت به آن نگریسته شود، درهای شناخت و معرفت الهی به روی جویندهٔ آن گشوده می شود.

یکی از مسایلی که در عالم خلقت قابل توجه و تدبّر است، مسألهٔ «زوجیّت» و «جفت بودن» در موجودات عالم خلقت میباشد. خداوند متعال با ارادهٔ عالمانه و عادلانهٔ خود، در نظام آفرینش و عالم خلقت، هر چیزی را به شکل «جفت» آفریده است؛ بنابراین «جفت بودن» و «زوج بودن» در هر چیزی حقیقتی است که استثنا برنداشته و پیش از آن که دانش بشری و تحقیقات علمی به آن دسترسی پیدا کند، قرآن کریم در آیات متعددی از جمله این آیهٔ «وَمِنْ کُلِّ شَیْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَیْنِ لَعَلَّکُمْ تَذَکَّرُونَ - از هر چیزی دو گونه (نر و ماده) آفریدیم امید که شما عبرت بگیرید. (۱) » به این واقعیت (زوجیت در موجودات) اشاره کرده است. آری، این خبر بزرگ، این سخن حکیمانه و علمی و این بیان روشن در مورد «زوجیّت» موجودات عالم خلقت، قرنها قبل از تحولات و پیشرفتهای علمی در جوامع بشری، در شهری مثل عالم خلقت، قرنها قبل از تحولات و پیشرفتهای علمی در آن نبوده، از معجزههای قرآن مجید به شمار می رود و نیز دلیلی محکم بر اصالت علمی این کتاب آسمانی و صدق نبوت خاتم انبیا(ص) می باشد.

## ازدواج

تعریف ازدواج: ازدواج در لغت به معنای پیوند دادن زناشویی و جفت و قرین شدن است. ازدواج، پیوند، توالد و تناسل در عرصهٔ زنده گی جمادات، نباتات و حیوانات بر اساس قوانین بقا جهت گیری صحیح غرایز صورت می گیرد؛ ولی انجام این مسألهٔ حیاتی و برنامهٔ عالی طبیعی در زنده گی انسانها، باید بر اساس احکام شرعی و قوانین و مقررات الهی که در قرآن کریم و سخنان و سیرهٔ پیامبر شرف و امامان معصوم شمل آمده است، تحقق پیداکند و مایههای اولیهٔ این حقیقت، به خواست و ارادهٔ حکیمانهٔ خداوند متعال به شکل غریزه،

<sup>(</sup>١) سوره ذاريات آيه ۴٩

میل، دوستی و محبت، در مرد و زن قرار داده شده است تا زمینه یی باشد برای پیوندی پاک و مقدس؛ چنان که در آیهٔ ذیل هم به آن اشاره شده است:

(وَمِنْ آیَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ أَنْفُسِکُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْکُنُوا إِلَیْهَا وَجَعَلَ بَیْنَکُمْ مَوَدَّةً وَرَحُمُةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَاتٍ لِقَوْمٍ یَتَفَکَّرُونَ؛ و از آیات خداوند است که برای شما از جنس خودتان جفتی بیافرید تا در کنار او آرامش بیابید و میان شما مودت، مهربانی و محبت قرار داد که در این حقیقت، نشانه هایی (از سوی خدا) برای مردمی است که اهل تفکر هستند) (۱)

چنان که اشاره شد، در دین مقدس اسلام، توجه به ازدواج و تشکیل خانواده از اهمیت خاصی برخوردار است؛ بهویژه آن که تشکیل خانواده راهی است برای رشد و تربیت و تحویل دادن افراد صالح و شایسته به جامعهٔ اسلامی؛ بنابراین در جامعه یی که به خانواده توجه نشود و جایگاه آن به عنوان کانون رشد و تربیت و اصلاح افراد جامعه نادیده گرفته شود، بهوجود آمدن مشکلات اجتماعی نیز یک امر مسلم خواهد بود؛ همان گونه که اکنون جهان غرب به خاطر بی توجهی به این مسأله، دچار مشکلات بی شماری است که آن معضلات در جامعهٔ اسلامی به خاطر پایبندی به احکام و قوانین اسلامی در مورد مسألهٔ ازدواج و خانواده، بسیار محدود است؛ چرا که دین مقدس اسلام، صلاح و سعادت جامعه را در صلاح و سعادت فرد می داند و از سویی رشد و تربیت فرد در خانواده صورت افرادی سالم برای جامعه می باشد.

حضرت رسول اكرم ﷺ در مورد اهميت ازدواج و تشكيل خانواده مىفرمايند: (مَا بُنِيَ بِنَاءً فِي الاسلامِ اَحَبُّ الى اللهِ عَزَّوجَلَّ مِنَ التَزْويج؛ هيج بنايى در اسلام ساخته نشده است كه در نزد خداوند بزرگ و بلندمرتبه و محبوب تر از ازدواج باشد.)

## آثار و فواید ازدواج و تشکیل خانواده

1 - به دست آوردن آرامش خاطر: خداوند متعال در آیهٔ ۲۱ سورهٔ روم می فرماید: (وَمِنْ آیَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَکُم مِّنْ أَنْفُسِکُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْکُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَکُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَاتٍ لِّقَوْمٍ یَتَفَکَّرُونَ؛ و از نشانه های او تعالی این که از [نوع] خودتان همسرانی برای شما آفرید تا باآن ها آرام گیرید و میان تان دوستی و رحمت نهاد. آری، در این [نعمت] برای مردمی که می اندیشند، قطعا نشانه هایی است).

٢- حفظ دین و ایمان: پیامبر اکرم ﷺ میفرماید (من تَزَوَّجَ أَحْرَزَ نِصْفَ دِینِهِ؛ هر
 کس ازدواج کند، نصف دینش را حفظ کرده است.)(۱)

٣- افزایش روزی: هم چنین در آیهٔ ٣٢ سورهٔ نور آمده است که: (وَأَنكِحُوا الْأَیَامی مِنكُمْ وَالصَّالِحِینَ مِنْ عِبَادِکُمْ وَإِمَائِکُمْ إِن یَکُونُوا فُقَرَاء یُغْنِهِمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِیمٌ؛ بیهمسران خود و غلامان و کنیزان درست کارتان را همسر دهید اگر تنگ دستاند، خداوند آنان را از فضل خویش بی نیاز خواهد کرد و خدا گشایشگر داناست).

**3- تولد نسلی پاک و صالح:** حضرت رسول اکرم شکا در زمینه ازدواج و اهمیت آن می فرماید: «چه چیز مانع می شود که مؤمن ازدواج نکند؟ چه بسا خداوند فرزندی به او بدهد که وزنه یی برای جبههٔ توحید باشد» (۲)

بنابراین داشتن نسلی صالح و شایسته یکی دیگر از آثار ازدواج و تشکیل خانواده میباشد.



شاگردان، به صورت سه نفری در بارهٔ این که یک خانوادهٔ خوب چگونه خانواده یی است؟ گفت و گو کنند.

 شاگردان، درس را مطالعه نمایند؛ سپس هر گروه با کمک درس شش سطر در مورد اهمیت ازدواج و تشکیل خانواده بنویسند.



۱- از دواج را تعریف نمایید.

۲- پیامبر گرامی اسلام ﷺ در بارهٔ اهمیت ازدواج چه فرمودهاند؟

۳- چهار مورد از آثار ازدواج و تشکیل خانواده را نام ببرید.



شاگردان، آیات ذکرشده در درس را همراه با ترجمه حفظ نمایند

<sup>(</sup>١) وسايل الشيعه، جلد٢٠، ص١۶

<sup>(</sup>٢) محمد وحيدي، احكام خانواده، انتشارات سنابل، جلد٧، قم١٣٨٥، ص ٢٩.

# موانع ازدواج و راههای مقابله با آن

هدف: شناخت راههای بر طرف کردن موانع ازدواج

### پرسشها

- آیا می دانید چه مشکلاتی بر سر راه از دواج جوانان قرار دارد؟
  - به نظر شما چگونه می توان با این مشکلات مقابله کرد؟

مشکلات و موانع ازدواج، عواملی به طور کامل بیرونی و غیر قابل برطرف شدن نیستند؛ بلکه این عوامل یا به خود فرد برمی گردند و یا به افراد دیگر و نیز امکان دارد به اجتماع و عوامل بیرونی دیگری مرتبط شود که بازهم با وجود ویژه گیهایی که در دین مقدس اسلام بر آنها تأکید شده، برطرف خواهد شد؛ لذا چنانچه ما تلاش کنیم تا خود را بهویژه گیهای نیکویی مجهز نماییم، به صورت طبیعی از موانع بسیاری، به سلامت خواهیم گذشت؛ موانعی چون: ۱- توکل؛ «امام علی گیشی می فرمایند: هر کس بر خدا توکل کند، دشواریها برای او آسان می شود و اسباب برایش فراهم می گردد. آ»

۲- نیکی کردن به خویشان؛ قرآن کریم می فرماید: (إِنَّ اللَّهَ یَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِیتَاءِ ذِي الْقُرْبَی وَیَنْهَی عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْکُرِ وَالْبَغْیِ یَعِظُکُمْ لَعَلَّکُمْ تَذَکَّرُونَ؛ در حقیقت خداوند به عدالت و نیکی کردن و بخشش به خویشاوندان امر می کند و از کار زشت و ناپسند و ستم باز می دارد و به شمااندرز می دهد شاید که پند گیرید.)(۱)

۳- صبر و قناعت؛ حضرت علی لیسی فرمودند: بردباری و وقار دو همزاد هستند که از همت بلند زاده می شوند. امام صادق لیسی فرمود: به آنچه خداوند قسمت تو کرده، قانع باش و به آنچه دیگران دارند، چشم ندوز و آنچه را که بدان نمی رسی، آرزو نکن؛ زیرا کسی که قانع باشد، سیر می شود، و کسی که قانع نباشد سیر نمی شود و بهرهٔ آخرتت را دریاب». "

<sup>(</sup>١) سوره نحل أيه ٩٠

٢. منتخب ميزان الحكمه، ج١، ص٢٩٧

٣. منتخب ميزان الحكمه، ج٢، ص٨٥٨

۴- رعایت اعتدال: امام علی للبین می فرماید: هر کس به خرجهای اضافی افتخار نماید، با تهیدستی خُر د و خوار می شود.

اما موانعی که امکان دارد در مسیر ازدواج فرد پیش آید، عبارتاند از:

دین و آیین ما، دین اعتدال و میانهروی است که نه افراط در آن راهی دارد و نه تفریط و این اصل در تمامی احکام و دستورالعملهای دینی ما قابل مشاهده است؛ از جمله مسألهٔ ازدواج و انتخاب همسر که توجه خاصی به آن شده. چنان که در درسهای پیشین نیز اشاره شد، خانواده مقدس ترین بنیان اجتماعی در جامعهٔ اسلامی است؛ پس واضح است که آنچه در این زمینه مطرح می شود، در جهت اصلاح و منفعت افراد جامعهٔ اسلامی است؛ البته اگر به چشم بصیرت و دیدهٔ عبرت بنگرند و بیاندیشند.

یکی از مسایل مهم در راه ازدواج فرزندان، موانع و مشکلاتی است که امکان دارد توسط فرد یا افراد دیگر و یا حتی اجتماع پیرامون او ایجاد شود؛ از جمله سخت گیری در انتخاب همسر و یا بی دقتی و بی توجهی به این مسأله که نه تنها از طرف خود شخص صورت می گیرد؛ بلکه اطرافیان او نیز اعمال نظر می کنند؛ بنابراین اگر شخص تو کل داشته باشد و با دیدهٔ باز و آگاهی کامل و در نظر گرفتن شرایط خویش به انتخاب همسر آیندهٔ خویش مبادرت ورزد و از افراط و تفریط دوری نماید، مطمئناً به لطف خداوند متعال در این امر،

موفق خواهد شد و در غیر این صورت، ممکن است که به مشکل برخورد نماید. در پایان، این سخن حضرت امام موسی بن جعفر المهالی از یاد آور می شویم که: (ثَلاثَةٌ یَسْتَ ظِلُونَ بِظِلِّ عَرْشِ اللهِ یَوْمَ القِیامَةِ یَوْمَ لا ظِلَّ الا ظِلَّ الا ظِلَّهُ: رَجُلٌ زَوَّجَ اَخَاهُ المُسْلِمُ أَوْ أَخْدَمَهُ أَوْ كَتَمَ سِرّاً؛ سه طایفه اند که در روز قیامت در سایهٔ عرش خدا قرار دارند؛ روزی که سایه یی جز سایهٔ او نیست؛ کسی که وسایل تزویج برادر مسلمانش را فراهم سازد و کسی که به هنگام نیاز به خدمت، خدمت کننده یی برای او فراهم کند و کسی که اسرار برادر مسلمانش را پنهان دارد).



شاگردان، درس را خاموشانه مطالعه نمایند و بعد دو نفری باهم تبادل نظر نمایند.



- ۱- سخن حضرت امام موسی کاظم الشیال را در مورد اهمیت مساعدت برای ازدواج سان نمایید.
  - ۲- خرافات و باورهای اشتباه چگونه باعث ممانعت از ازدواج می شود؟
    - ۳- دو مورد از موانع ازدواج فردی را نام برده توضیح دهید.
  - ۴- چه زمانی نقش پدر و مادر به عنوان یک مانع بیرونی محسوب می شود؟



شاگردان، آیهٔ ۹۰ سورهٔ نحل را همراه با ترجمه حفظ نمایند.

## شرايط انتخاب همسر

هدف: آشنایی با معیارهای صحیح انتخاب همسر

### پرسش

به نظر شما چه معیاری در انتخاب همسر از اهمیت بیشتری برخوردار است؟

معیارهایی که در ازدواج خوب است در نظر گرفته شود، به دو دسته تقسیم میشوند.

**الف**- معیارهای مشترک بین زن و مرد.

ب- معیارهای خاص زن و مرد.

### معیارهای مشترک

حضرت امیرالمؤمنین المیتی پیرامون یکی از ویژه گیها و معیارهایی که باید در مورد همسر (زن، مرد) مورد توجه باشد، چنین میفرماید: «إِحْذَر الأَحْمَقَ فَأَنَّ مُدَارَاتُهُ تُعَنِیكَ و مُوافَقَتَهُ تُردِیكَ و مُخالَفَتُهُ تُؤْذِیكَ وَ مُصاحَبَتَهُ وَ بالٌ عَلَیْكَ».

از انسان کمعقل دوری کن؛ زیرا کنار آمدن با او تو را خسته می کند و وفق دادن خود را با او تو را با او تو را اذیت و آزار می رساند و معاشرت با او برایت گرفتاری و عذاب خواهد بود.

بنابراین یکی از ویژه گیهای همسر شایسته، خردمندی و عاقل بودن اوست. برخی دیگر از شرایط و معیارهای همسر شایسته عبارتاند از:

- متدین بودن در اعتقاد و عمل
  - اخلاق خوب داشتن
    - عفت داشتن
    - مؤدب بودن
    - سلامت جسمى
  - سلامت روحی و روانی
- تناسب مال و شؤون اجتماعی
  - هم هدف بودن

- تناسب تحصیلات و دانش افراد

## معیارهای خاص در مردان

**الف** – توانمندی برای ادارهٔ زنده گی (رشید بودن): یعنی بتواند مصلحت امور خود و خانوادهاش را بسنجد و اداره نماید.

ب- داشتن توانایی مالی برای تشکیل زنده گی و ادارهٔ آن. حضرت امام صادق اللَّهُ در این مورد می فرمایند: «الکُفْوُ أَنْ یَکُونَ عفیفاً و عِنْدَهُ یَسازٌ» «یکی از معیارهای هم کفو بودن آن است که مرد عفیف باشد و برای ادارهٔ زنده گی توانایی مالی داشته باشد.»(۱)

### معیارهای خاص در زنان

الف – از آنجا که در اکثر کشورها به ویژه کشورهای شرقی، سن از دواج پایین بوده و به طور معمول دختران در سنین کم از دواج می کنند، توجه به شرایط فیزیکی و توانایی جسمی آنان برای پذیرش از دواج و همسرداری مسألهٔ مهمی است که باید به آن توجه شود؛ بنابراین اولین معیار خاص در زنان، داشتن توانایی جسمی می باشد.

ب- توانمندی برای ادارهٔ زنده گی (رشیده بودن): داشتن توانایی و مهارت ادارهٔ
 زنده گی خود و خانواده به ویژه مدیریت خانه.

آ پس خوب است تا معیارهای ناصحیحی چون جذابیتهای کاذب ظاهری، رقابت، فخرفروشی و تعصبات را کمرنگ نموده و معیارهای صحیح دینی را جایگزین نماییم!

### داستان آموزندهٔ ازدواج جویبر

جویبر مردی سیاه چهره، فقیر و تنها بود که به دلیل فقر و نداشتن سرپناه، در صفه مسجد حضرت رسول اکرم شخ (مسجدالنبی) سکونت داشت و از اهل صفه به شمار میرفت. روزی پیامبر اکرم شخ او را به خواستگاری ذلفا دختر زیاد بن لبید فرستاده، جویبر نیز چنین کرد و به خانهٔ زیاد رفت و مسألهٔ خواستگاری را مطرح کرد.

زیاد، پس از شنیدن درخواست جویبر با توجه به این که او را هم شأن خود نمی دید، به نزد پیامبر شتافت و خطاب به آن حضرت گفت: جویبر همتای ما نیست و مقام و موقعیت او متناسب مقام و موقعیت خاندان ما نیست. پیامبر اکرم شکا با شنیدن سخنان او فرمود:

«ای زیاد! جویبر شخص با ایمانی است و مؤمن همتای مؤمنان است و مرد مسلمان همتای زن مسلمان است؛ بنابراین (با رضایت دخترت) او را همسر جویبر گردان» (۱).

<sup>(</sup>۱) حر عاملي، وسايل الشيعه، جلد ۲۰، ص٧٨.

<sup>(</sup>۱) محمد محمدی اشتهاردی، از دواج و شیوهٔ همسرداری از دیدگاه اسلام، انتشارات کتاب یوسف، تهران ۱۳۷۸، ص۱۰۸

زیاد پس از شنیدن سخنان حضرت رسول ایک به خانهاش باز گشت و جریان را برای دخترش بازگو نمود. دخترش نیز موافقت کرد و ازدواج انجام شد. پس از مدتی جویبر در یکی از جنگهای مسلمین با کفار به شهادت رسید. پس از شهادت او در میان انصار هیچ زنی به اندازهٔ ذلفا خواستگار نداشت.

از آنجا که مسألهٔ ازدواج و تشکیل خانواده یکی از مهم ترین مسایل زنده گی افراد و شیرین ترین حادثهٔ زنده گی ایشان میباشد، میبایست دقت کافی به عمل آید تا این حادثهٔ شیرین و زیبا به جریانی تلخ و غمناک مبدل نشود. چهبسا عدم توجه و دقت کافی در انتخاب همسر و شریک زنده گی، باعث پیامدهایی شود که پس از آن قابل جبران نباشد. لذا آشنایی با معیارها و شرایط صحیح انتخاب همسر از دیدگاه دین مقدس اسلام و سیرهٔ پیشوایان معصوم هیه باید مورد توجه قرار گیرد تا بینش و آگاهی ما را نسبت به این مسأله بیشتر نموده و ارتقا بخشد.



- ۱. شاگردان، گروهبندی شده در مورد داستان جویبر و ذلفا با یکدیگر گفتوگو نمایند.
  - ۲. شاگردان، در گروهها در مورد معیار انتخاب همسر با هم تبادل نظر نمایند.



- یکی از معیارهای زن و مرد «رشید بودن» است توضیح دهید.
- ۲. چرا تناسب مال و شؤون اجتماعی در انتخاب همسر مهم میباشد؟
  - ۳. چهار مورد از شرایط و معیارهای انتخاب همسر را نام ببرید.



شاگردان، با مراجعه به کتب اسلامی و کمک افراد آگاه، آیت یا روایتی دیگر در مورد معیارهای انتخاب همسر بنویسند.

## عقد نكاح

هدف: شناخت شرايط صحت عقد نكاح

### پرسش

- رعایت چه مواردی برای صحت عقد نکاح الزامی میباشد؟

قال رسول الله(ص): (النكاحُ سُنَّتي فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتي فَلَيْسَ مِنى؛ ازدواج سنت و برنامهٔ من است پس كسى كه از سنت من دورى كند از من نيست.)(۱)

## 🌃 آنچه که در این درس میخوانید:

**الف:** تعريف عقد.

**ب:** انواع عقد نكاح

ج: شرایطی که برای صحت عقد نکاح الزامی است.

### 🍱 تعریف عقد

عقد به معنای گره زدن و محکم کردن است و در اصطلاح به پیوندی که بین یک زن و مرد بسته می شود و زنده گی و سرنوشت آن دو را به یکدیگر گره می زند، عقد نکاح یا عقد ازدواج گفته می شود.

به واسطهٔ عقد نکاح، زن به مرد حلال می شود و آنها محرم یکدیگر می شوند و این عقد و پیمان مقدمه یی می شود برای تشکیل یک کانون پاک و مقدس به نام «خانواده»؛ بنابراین خوب است که در کنار آشنایی با تعریف و معنای عقد، با انواع و شرایط آن نیز متناسب با مجال این درس آشنا شویم.

## 🥦 انواع عقد نكاح

عقد نكاح به دو نوع تقسيم مى شود: دايم و غير دايم.

- عقد دایم: به عقدی گفته می شود که «مدت زناشویی» در آن معین نشود و زنی را که به این قسم عقد می کنند، «دایمه» می گویند.

<sup>(</sup>١) حر عاملي، وسايل الشيعه، جلد١٤، ص٧.

- عقد غیر دایم: به عقدی گفته می شود که «مدت زناشویی» در آن معین شود و زنی را که به این شیوه عقد می نمایند، «متعه و صیغه» می نامند. (۱)

### شرايط عقد نكاح

هنگامی که عقد نکاح بین زن و مرد خوانده می شود و آنها به واسطهٔ آن به یکدیگر زن و شوهر می شوند، باید شرایطی به عنوان ارکان عقد نکاح رعایت شود تا صحت عقد نکاح تضمین گردد. آنچه که تحت عنوان شرایط عقد نکاح باید مدنظر باشد، به اختصار عبارتاند از:

- ١- صيغة عقد خوانده شود.
- ۲- صيغهٔ عقد به زبان عربي صحيح خوانده شود.
- ۳- عقد ازدواج باید ایجاب و قبول داشته باشد؛ یعنی زن در مقابل مهر معلوم برای همسری اعلام آماده گی نماید و مرد شرایط او را بپذیرد.
- ۴-در خواندن صیغهٔ عقد توسط مرد و زن یا وکیل آنها باید قصد انشا وجود داشته باشد؛ یعنی منظور از خواندن صیغهٔ عقد، عمل به آن نیز باشد.
- ۵-خوانندهٔ صیغه، بالغ و عاقل و دارای قصد باشد خواه خود زن و مرد باشند و یا و کیل آنها.
- 9-رضایت زن و مرد به ازدواج؛ به صورتی که طرفین به خاطر اجبار و بدون رضایت قلبی، عقد ازدواج را نخوانند.

### احكام عقد نكاح

- در زناشویی چه دایم و چه غیر دایم باید صیغه خوانده شود و تنها رضایت زن و مرد کافی نیست و صیغهٔ عقد را هم یا خود زن و مرد میخوانند یا دیگری را وکیل می کنند که از طرف آنان بخواند.
- وکیل لازم نیست مرد باشد، زن هم می تواند برای خواندن صیغهٔ عقد از طرف دیگری وکیل شود.
- یک نفر می تواند برای خواندن صیغهٔ عقد دایم یا غیر دایم از طرف دو نفر و کیل شود.
- «اگر و کیل زن و مرد یا ولی آنها صیغه را میخواند، باید در عقد آنها را معین کند به طور مثال نام آنها را ببرد یا به آنها اشاره نماید». (۲)

<sup>(</sup>۱) ر.ك. محمدحسن بني هاشمي، توضيح المسايل مراجع، دفتر انتشارات اسلامي، جلد ٢، قم ١٣٨٣، ص ۴٤٩

<sup>(</sup>٢) محمد حسن بني هاشمي، توضيح المسايل مراجع، جلد٢، ص ٤٥٣.

### مستحبات و آداب عقد

برای عقد از دواج مستحب است که کارهای زیر انجام شود:

- مستحب است در هنگام عقد دایم افرادی شاهد عقد باشند و عقد، آشکارا و علنی انجام شود.
  - خواندن دو رکعت نماز قبل از اجرای عقد.
- خواندن خطبه قبل از خواندن عقد ازدواج که بر مواردی همچون ذکر حمد و ثنای الهی، شهادتین، صلوات بر رسول خداشت و امامان معصوم المشل و وصیت به تقوا و دعا برای سعادت و خوشبختی دو همسر باشد.
  - خواندن عقد ازدواج در شب یکی دیگر از مستحبات و آداب عقد است.



- ۱- شاگردان، درس را خاموشانه مطالعه كنند.
- ۲- شاگردان به طور دو نفری در بارهٔ متن درس از همدیگر سؤال و جواب نمایند.



- ۱. عقد را تعریف نمایید.
- ٢. انواع عقد نكاح را نام ببريد.
- ٣. آيا زن هم مي تواند وكيل عقد نكاح شود؟
- ۴. کدام مورد از موارد زیر در مورد عقد نکاح واجب می باشد؟

الف: رضایت زن و مرد برای از دواج.....

ب: خواندن صيغهٔ عقد به زبان عربي .....

ج: رضایت خویشان و اقوام.....

د: وجود شاهد برای عقد دایم.....



شاگردان، با استفاده از کتابهای اسلامی و افراد آگاه، داستان ازدواج یکی از معصومین این این بسند.

## مهريه

هدف: آشنایی با مهر و احکام آن

پرسش: مهریه چیست؟

«ام سلیم» یکی از بانوان مدینه بود که اسلام را پذیرفت و جزو مسلمانان به شمار آمد. یکی از افراد قبیلهاش به نام «ابوطلحه انصاری» که هنوز مسلمان نشده بود، از او خواستگاری کرد- با این که ابوطلحه از افراد معروف و با شخصیت و ثروتمند مدینه بود- ام سلیم جواب منفی داد. ابوطلحه مکرر خواستگاری کرد؛ ولی ام سلیم می گفت: من هر گز با شخص کافر ازدواج نمی کنم و مدتی با ابوطلحه در مورد حقانیت اسلام بحث کرد و سرانجام گفتار ام سلیم در او اثر کرد و او مسلمان شد. ام سلیم ازدواج با او را پذیرفت و اسلام او را مهریه خود قرار داد» (۱۰).

### ۱- تعریف مهریه و اهمیت آن در آیات و روایات

مَهریه، مَهر یا کابین در لغت به معنای چیزی را در عوض چیزی دیگر پرداختن است<sup>(۲)</sup> و در اصطلاح به حقی که برای زن در قبال ازدواجش با مرد از سوی مرد پرداخت می شود، مَهر یا مهریه می گویند.

در مورد مهریه و رعایت حق زن آیات و روایات متعددی است که به دلیل محدودیت تنها به مواردی از آنها اشاره می شود:

- خداوند متعال در آیهٔ چهارم سورهٔ نساء می فرماید: «وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِینَّ نِحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَکُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيئًا مَرِيئًا؛ مهر زنان را (به طور كامل) به عنوان یک قرض (یا یک عطیه الهی) به آنها بپردازید اگر آنها با رضایت خاطر چیزی از آن را به شما ببخشند، آن را حلال و گوارا مصرف نمایید».

<sup>(</sup>۱) محمد محمدی اشتهاردی ازدواج و شیوههای همسرداری از دیدگاه اسلام، ص۴۱-۴۰

<sup>(</sup>٢) جبران مسعود، الرائد، ترجمه رضا انزابي نژاد، انتشارات استان قدس رضوي، جلد٢، مشهد ١٣٨٠، ص١٩٨٣.

بنابراین «مهریه» حقی است که در شرع مقدس برای زن قرار داده شده و بر رعایت و احقاق این حق مکرر تأکید شده است تا آنجا که حضرت رسول اکرم ﷺ در مورد آن می فرماید:

«خداوند کی در روز قیامت همهٔ گناهان (مسلمانان) را می آمرزد، مگر گناه نپر داختن مهریه و غصب اجرت کارگر و فروختن انسان آزاد که اگر کسی مرتکب یکی از این سه گناه شود، خدا او را نمی آمرزد» (۱).

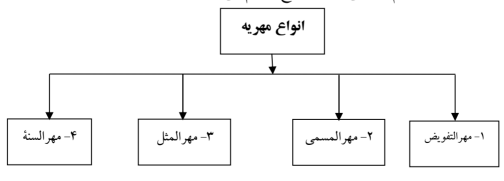
هم چنین امام صادق السَّلام در مورد آنان که این حق را پایمال می کنند، می فرماید:

«دزدها سه دستهاند: ۱- کسانی که زکات مال شان را نمی دهند؛ ۲- کسانی که مهریهٔ همسران شان را برای خود حلال می دانند؛  $\Upsilon$ - کسانی که وام می گیرند و قصد شان نپر داختن آن است» (۲).

- مرد با پرداخت مهریه به عنوان یک هدیه و شیرینی برای زن، احترام خاصی قایل می شود.
- مهریه یک نوع پشتوانهٔی مالی برای زن است تا در صورت ضرورت بتواند از دارایی خود استفاده نماید.
- برخلاف گذشته گان که زن را به چشم یک کالا می دیدند و همچون برده پولی را به صاحب اختیارش می پرداختند، دین مقدس اسلام شأن و منزلتی والا به زن بخشید و مهر را به عنوان یک هدیه از طرف مرد برای جلب رضایت خود زن قرار داد و نه اطرافیانش.

## انواع مهريه

مهریه در احکام اسلامی به چهار نوع تقسیم می شود:



<sup>(</sup>١) وسايل الشيعه، جلد١٥، ص٢٢

<sup>(</sup>۲) همان ص۲۳

### ١- مهرالتفويض

مقدار مهریه یی است که یکی از عروس و داماد به واسطهٔ واگذاردن به دیگری تعیین می کند. (۱)

### ٢- مهرالمسمى

مقدار مهریه یی است که مورد توان و رضایت عروس و داماد قرار می گیرد و در متن عقد ذکر می شود. $^{(7)}$ 

### ٣- مهرالمثل

مهریه یی که برای یک زن متناسب با مهر زنان هم شأن او در نظر گرفته می شود، مهرالمثل می گویند.

### ٣- مهر السنة

به مهریه یی که پیامبر اکرم ﷺ به مبلغ «پانصد درهم نقره» برای زنان و دختران خود قرار داده است، گفته می شو د.

## دانستنیهایی در مورد مهریه

۱ – مهرالمسمی، مقدار معینی ندارد بنابراین به هر میزانی که زن و شوهر در مورد آن توافق نمایند، صحیح میباشد.

۲- هرچیزی که به ملکیت شخص مسلمان در آید، می تواند به عنوان مهریه قرار داده شود خواه خود مال و یا دَین و یا منفعت عین مملوکی از قبیل خانه، زمین زراعتی، حیوان و درخت و... باشد. همچنین می توان منفعتی همچون تعلیم و آموزش علمی را به عنوان مهریه قرار داد. (۳)

۳- آنچه که در بعضی از مناطق تحت عنوان «قلین»، «تویانه»، «گله»، «ورور» و یا «شیربها» گرفته می شود.

۴- مقدار مهرالسنه به مقياس امروزي آن، ۲۶۲٫۵ مثقال نقرهٔ مسكوك مي باشد.

<sup>(</sup>۱) محمد وحیدي، احكام خانواده (۱)، انتشارات سنابل، قم ۱۳۸۵، ص۱۹۸

<sup>(</sup>٢) همان

<sup>(</sup>٣) رك. آية الله العظمى خميني، تحرير الوسيله، ج٢، كتاب النكاح، فصل في المهر، مسالة (١)





شاگردان، در بارهٔ اهمیت مهریه و لزوم پرداخت آن دو نفری باهم تبادل نظر نمایند.



- ۱- مهریه را تعریف نمایید.
- ۲- انواع مهریه را نام ببرید.
- ۳- سخن حضرت امام صادق السِّك را در مورد مهریه زنان بگویید.
  - ۴- مقدار مهرالمسمى به توافق چه كسى بسته گى دارد؟



- شاگردان، با مراجعه به کتب اسلامی و توضیح المسائل، چند حکم دیگر در مورد پرداخت مهریه زنان را بنویسند.

#### نفقه

**هدف:** آشنایی با نفقه و شرایط آن

#### یر سشها

۱. نفقه چیست؟

۲. پرداخت نفقه چه شرایطی دارد؟

زنده گی جریانی زیبا و در عین حال مشترک است که یک طرف آن مرد با ویژه گیهای خاص خود و در سوی دیگر زن با خصوصیات ویژهٔ خویش قرار دارد. اما آنچه که این دو را به یکدیگر پیوند می دهد، خواست و ارادهٔ الهی است که در قالب عقد نکاح، پیوند مهر و محبت را بین این دو جاری می سازد و سرنوشت ایشان را به یکدیگر گره می زند و باعث می شود تا این دو برای تأمین آرامش و آسایش یکدیگر تلاش کنند؛ چراکه هردو (زن و مرد) به یک میزان از زنده گی مشتر ک بهرهمند می شوند و در آن سهیم هستند؛ بنابراین هریک وظیفه و مسؤولیتی را در قبال یکدیگر به عهده می گیرند تا آرامش و راحتی را به دیگری ارزانی نمایند.

دین مقدس اسلام نیز برای تأمین این نیازها، برای هریک، وظایفی را برشمرده که تأمین مخارج زنده گی (نفقه) خانواده، به ویژه همسر، یکی از وظایف مرد به شمار می رود و این مسأله از چنان اهمیتی برخوردار است که حضرت رسول اکرم شکار در این مورد می فرماید:

«الكَادُّ لعياله كَاالْجَاهِدِ في سبيلِ الله؛ كسى كه براى تأمين نيازهاى مادى خانوادهاش تلاش مى كند، مجاهد در راه خداوند است.» (۱)

بنابراین کسی که در راه تأمین مخارج زنده گی خانوادهٔ خود، بهویژه همسرش تلاش مینماید.

<sup>(</sup>١) بحارالانوار، ج٩٣، ص٣٢٤

### تعريف نفقه

نفقه دادن یعنی تأمین هزینهٔ زنده گی کسی، آنگونه که عادتاً بدان نیازمند است از خوراک و پوشاک و مسکن و سایر نیازمندیها. (۱)

### اسباب وجوب نفقه

نفقه دادن با وجود سه دلیل زیر واجب می گردد:

### ۱- زوجیت

هنگامی که زنی به عقد دایم مردی درآید، نفقهٔ او بر مرد واجب می شود و چنانچه پرداخت نشود، دینی بر عهدهٔ مرد باقی می ماند.

### ۲- خویشاوندی

اشخاصی چون پدر و مادر و فرزند به دلیل خویشاوندی، مستحق دریافت نفقه هستند و در سلسلهمراتب کسانی که واجب النفقه هستند، بعد از همسر دایم قرار می گیرند. البته ناگفته نماند که پرداخت نفقهٔ همسر بر مرد واجب است و تا زمانی که نفقهٔ او پرداخت نشده، مرد نمی تواند نفقهٔ یدر و مادر و فرزند را بپردازد؛ بلکه نفقهٔ زن از اولویت برخوردار است.

#### 3- ملک

سومین سبب برای پرداخت نفقه، رابطهٔ ملکیت میباشد؛ ازاین رو پرداخت نفقهٔ برده گان نیز از جملهٔ موارد پرداخت نفقه میباشد و نیز حیوانات و چهارپایانی که جزو ملک شخص محسوب می شوند. (۲)

#### كيفيت و كميت نفقه

هنگامی که عقد دایم جاری می شود، مرد باید نفقهٔ زن را بپردازد و کیفیت نفقه باید متناسب با شأن و منزلت زن بوده و تأمین کنندهٔ نیازهای معمول و متعارف او باشد و این نیازها می تواند نیاز به خوراک، پوشاک، مسکن و سایر نیازمندی هایی باشد که به مقام و موقعیت زن بسته گی دارد و چنانچه مرد در پرداخت نفقهٔ زن کو تاهی کند، نفقهٔ زن به صورت دینی بر عهدهٔ مرد باقی خواهد ماند و زن صاحب حق و طلبکار محسوب خواهد شد؛ خواه که آنان در آغاز زنده گی مشترک باشند یا این که عمری را در کنار هم به پیری رسانده باشند.

<sup>(</sup>۱) علیرضا فیض، مبادی فقه و اصول، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۸۰، ص۳۷۸

<sup>(</sup>٢) ر. ك، همان

همچنین عدم توانایی مالی مرد نیز این حق زن را از بین نمی برد و به هر حال او مدیون زن خواهد بود؛ البته دو نکتهٔ زیر نباید فراموش شود که:

۱- کیفیت نفقهٔ زن متناسب با شأن و منزلت زن باشد و حال و موقعیت او در نظر گرفته شود؛ اما کمیت (مقدار) نفقه ار تباطی به عرف ندارد.

۲- خوب است که بانوان عزیز وضعیت مالی و توان اقتصادی شوهران خود را در نظر
 داشته باشند؛ چرا که زنده گی یک تفاهم دوطرفه است و نه یک جریان یکسویه.

### در چه مواردي نفقهٔ زن واجب نيست؟

۱-زن در عقد دایم مرد نباشد.

۲-زن به دلیل نشوز یا خردی و کلانی بیش از حد سن نتواند خواستهای شوهر را
 بر آورده سازد.

٣-وقتي كه زن مرتد شود. (١)



شاگردان درگروههای سه نفری در مورد درس با یکدیگر بحث و گفتوگو کنند و خلاصهٔ آن را سان کنند.



۱-نفقه را تعریف نمایید.

۲-چرا تلاش برای تأمین نفقهٔ خانواده، بهویژه همسر، پاداش جهاد در راه خدا را دارد؟

۳-چه چیزی باید در کیفیت نفقهٔ زن مورد توجه باشد؟

۴-اسباب و جوب نفقه را نام ببرید.



شاگردان، در مورد کسانی که حق نفقه دارند، به ترتیب اولویت و سلسلهمراتب یک چارت تنظیم نمایند.

<sup>(</sup>۱) ر.ک. احکام خانواده، ص۲۷۴

# حقوق متقابل زن و شوهر

هدف: آشنایی با حقوق زن و شوهر

پرسش

- در بارهٔ حقوق متقابل زن و شوهر چه می دانید؟

دین اسلام، دین رأفت، انصاف و مهربانی است؛ لذا می توانیم رایحهٔ خوش آن را از احکام و مقررات و دستورالعملهای دینی، استشمام نماییم. یکی از مسایلی که شاید در دین ما بر آن توصیه و سفارش زیادی شده است، رعایت حال همسر، احترام گذاشتن به حقوق او و توجه کردن به انجام وظایف هریک در قبال دیگری می باشد؛ بنابراین برای هریک (زن و مرد) حقوقی برشمرده شده و در مقابل هر حق، وظیفه یی برای طرف مقابل (زن و مرد) قرار داده شده است؛ چرا که وجود هر حقی، ایجاب کننده وظیفه یی برای دیگری در مقابل صاحب حق می باشد؛ به طور مثال: تأمین هزینه های زنده گی زن، حق زن دیگری در مقابل وظیفهٔ تأمین این مخارج یا همان نفقه بر عهدهٔ مرد نهاده شده است؛ پس متوجه می شویم که دین مقدس اسلام تا چه اندازه به رعایت حقوق زن و مرد توجه داشته و با تعیین وظایف و سفارش در آیات و روایات بر آن تأکید نموده است.

به همین خاطر، در این درس حقوق زن و شوهر، همراه با وظایف آنان، برای شما عزیزان بیان می شود؛ چرا که این دو لازم و ملزوم هم هستند.

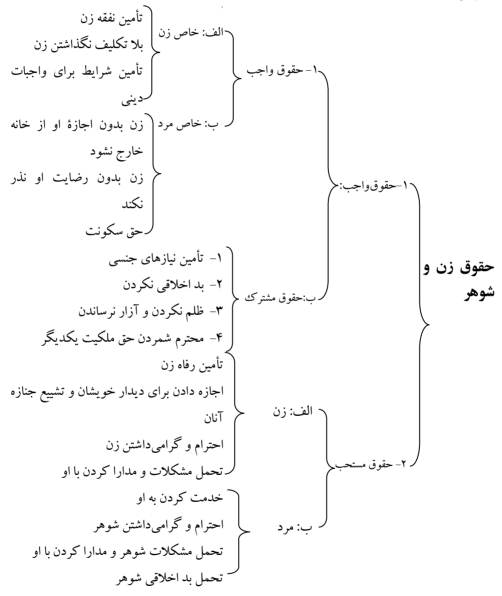
## حقوق و وظایف زن و شوهر در روایات

١- رسول خدا ﷺ فرمودند:

«أَوْصاني جِبْرئيل بِالمرئةِ حَتّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ لا يَنْبغي طَلاقُها الا مِنْ فاحِشَةٍ مبينَةٍ؛ آن قَدر جبرئيل در بارهٔ زن به من سفارش كرد كه گمان كردم طلاق دادن او روا نيست؛ مگر طلاق دادن زنى كه آشكارا بى عصمتى كند.» (۱)

<sup>(</sup>۱) محمد محمدی اشتهاردی، ازدواج و شیوهٔ همسرداری، ص۱۸۲

۲- حضرت امام زین العابدین المیالات در ضمن بر شمردن حقوق افراد بر یکدیگر فرمود: اما حق زن آن است که بدانی خداوند الله او را مایهٔ آرامش و انس تو قرار داده است و بدانی که زن نعمت الهی برای توست؛ او را گرامی بدار و با او مهربان باش. او پای بند زنده گی توست به او محبت کن و غذا و لباس او را فراهم نما و اگر از روی نا آگاهی خطا کرد، او را مورد عفو قرار بده. (۲)



# - رسول خدا شیش فرمودند:

«كلَّما اِزدادَ العَبْدُ إِيماناً ازدادَ حُبًّا لِلِّسناءِ؛ هرچه ایمان بندهٔ مؤمن افزون تر باشد، به همسرش بیشتر محبت مینماید.» (۱)

حضرت امام صادق السَّلِمُ فرمودند: هركس ما را بیشتر دوست دارد، به همسرش بیشتر محبت میورزد. (۲)

با توجه به آنچه از سخنان پیشوایان معصوم این استنباط می شود، اساس زنده گی زناشویی بعد از ایمان و باورهای دینی، باید مهر و محبت و عاطفه باشد و نه هیچ چیز دیگری! شاید که در سختی ها و کمبودها و ناملایمات، وجود همین عوامل باعث تحمل و جبران کاستی ها و کمبودها شود. در پایان، گوشه یی از سخنان حضرت امیرالمؤمنین علی این مشترک و علی این در مورد رضایت ایشان از حضرت فاطمهٔ زهراهیک در زنده گی مشترک و رضایت متقابل آن سیدهٔ زنان در عالم از حضرت امیر این نقل می کنیم؛ باشد که الگوی همهٔ ما شود.

حضرت على السَّلِيَّ مى فرمايند: «فَوَاللهِ مَا أَغْضَبْهَا وَ لَا أَكْرَهْتُهَا عَلَى أَمْرٍ حَتَى قَبَضَهَا اللهُ عَزَّوَجُلَّ اِلَيْهِ وَ لَمَا أَغْضَبَتْنِي وَ لَا عَصَتْ لِي أَمْراً وَ لَقَدْ كُنْتُ أَنْظُرُ اللَّيْهَا فَيُكْشَفُ عَنِي الهُمُومَ و عَزَّوَجُلَّ اِلَيْهَا فَيُكْشَفُ عَنِي الهُمُومَ و الأَحْزَانْ؛ سوكند به خدا، هيچگاه فاطمه المَسَلِيُ را خشمگين نكردم و هرگز تا آخر عمر او، او را به كارى مجبور نساختم و او نيز هيچگاه مرا ناراحت نكرد و هيچگاه از اطاعت من سرپيچى ننمود، هرگاه به او نگاه مى كردم، همهٔ اندوه ها و رنجهايم برطرف مى شد.»(٣)

آری، این نمونه یی است از یک کانون مقدس خانواده گی؛ الگویی از بهترین ها برای آنان که به چشم بصیرت و دیدهٔ عبرت بنگرند.

<sup>(</sup>١) بحارالانوار، جلد١٠٣، ص ٢٢٨

<sup>(</sup>۲) همان ص۲۲۷

<sup>(</sup>۳) ازدواج و شیوهٔ همسر داری، ص۱۹۰ – ۱۹۱



شاگردان، در چهار گروه تقسیم شده و هر گروه لیستی از کارهایی که مرد می تواند برای کمک به همسر خود و نیز زن برای کمک به شوهر خود انجام دهد، تهیه کنند؛ سپس یک نفر به نماینده گی از گروه مطالب را ارائه نماید.



- ۱- حقوق خاصی که جزو حقوق واجب زن است را نام ببرید.
  - ۲- حقوق مستحب مرد را نام ببرید.
- ٣- محترم شمردن حق مالكيت جزو كدام دسته از حقوق ميباشد؟
  - ۴- چرا بدخلقی نکردن جزو حقوق مشترک میباشد؟



شاگردان، در مورد حقوق زن و شوهر تحقیق نموده و پنج سطر در کتابچههای شان بنویسند.

# انحلال عقد نكاح

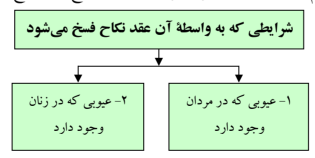
هدف: شناخت شرايط انحلال عقد نكاح

پرسش: عقد نكاح تحت چه شرايطي فسخ مي شود؟

صداقت و راستی تنها در واژهٔ زیبای دنیای کلمات نیستند؛ بلکه این واژهها و کلمات مترادف آنها به خاطر بار معنایی که در عالم واقع پیدا می کنند، زیبایی ساز و زیبا می شوند که همهٔ ضمیرهای صاف و باطنهای پاک آن را دوست می دارند و به آن اهتمام می ورزند. حال اگر این صداقت و راستی نادیده گرفته شود و یا پایمال خواستهای شخص گردد، چه باید کرد؟

و اگر راستی و صداقت در مسأله یی همانند عقد و ازدواج و تشکیل خانواده، کنار نهاده شود و به جای آن فریب و ناراستی و دروغ جایگزین شود، چطور؟

واضح است که شرع مقدس اسلام به هماناندازه که به بسته شدن عقد و پیمان از دواج توجه دارد و آن را ترغیب و تشویق می نماید، به هماناندازه نیز به رعایت صداقت و راستی در این مسألهٔ مهم تأکید می نماید تا آنجا که اگر یکی از طرفین عقد نکاح «تدلیس» یا فریب و پنهان کاری نماید تا واقعیت را به گونه یی دیگر جلوه دهد و یا پیمان شکنی نماید، به طرف دیگر عقد نکاح اجازهٔ فسخ و انحلال آن داده می شود؛ اما با شرایط خاصی که برای آن وضع شده؛ چرا که اصل، بسته شدن این پیمان مقدس است و نه گشودن و برهم زدن آن. بنابراین لازم است تا قدری بیشتر با شرایط انحلال و فسخ عقد نکاح آشنا شویم.



### عيوب مردان

«اگر بعد از عقد نکاح زن بفهمد که شوهر او دیوانه است یا آلت مردی ندارد یا عنین (۱) است و نمی تواند نزدیکی نماید یا تخمهای او را کشیدهاند، می تواند عقد را برهم بزند.» (۲) بنابراین چنانچه زنی بعد از عقد متوجه شود که مرد یکی از عیوب ذکرشده را قبل از عقد داشته، می تواند عقد نکاح را فسخ کند و به طلاق نیازی نیست.

### عيوب زنان

اگر مرد بعد از عقد متوجه شود که زن یکی از عیوب زیر را دارد، می تواند عقد را فسخ کرده و به هم بزند:

الف: ديوانه گي

ب: ابتلا به بیماری هایی چون بَرُص، خوره

ج: کوري

هـ فلج بودن به گونه يي كه مشخص باشد.

و: افضا شده باشد (مجرای ادرار و حیض او یکی شده باشد.)(۳)

ى: ابتلا به مشكلات جسمى كه مانع نزديكي شود.

چنانچه مرد بعد از عقد بفهمد که زن یکی از عیبهای گفته شده را داراست، می تواند عقد را بدون طلاق برهم بزند و این حق مرد به شمار می رود. همان گونه که می دانیم، وضع این حقوق برای زن و مرد نشان دهندهٔ احترام و ارزشی است که شرع مقدس برای خواستها و نیازهای فرد قایل است و به آن توجه دارد.

٧.

<sup>(</sup>۱) عنین: مرضی که باعث ناتوانی مرد در انجام نزدیکی می شود.

<sup>(</sup>٢) سيد محمد حسن بني هاشمي، توضيح المسايل مراجع، ج٢، دفتر انتشارات اسلامي، قم ١٣٨٣، ص ٢٥١

<sup>(</sup>٣) ر.ک همان ص ۴۶۰

### چند نکته از احکام فسخ عقد نکاح

۱- زن و مرد باید توجه داشته باشند که در صورت وجود داشتن عیوب ذکرشده می توانند عقد نکاح را فسخ نمایند؛ در این صورت باید بدون طلاق از یکدیگر جدا شوند.

۲-چنانچه زن، عقد نکاح را به خاطر این که مرد «عنین» است فسخ نماید، مرد باید «نصف مهریه» را به زن بیردازد. (۱)

۳-اگر زن یا مرد، عقد نکاح را به دلیل وجود هریک از عیبهای گفته شده (به جز عنین بودن مرد) به هم بزند، چنانچه نزدیکی انجام شده باشد، مهریه زن باید به طور کامل پرداخت شود و در غیر آن وظیفه یی بر عهدهٔ مرد نیست.



این شعر شاعر که می گوید:

عیب کسان منگر و احسان خویش دیده فرو بر به گریبان خویش چگونه می تواند با مطالبی که در این درس خواندهایم، ارتباط پیدا کند؟ نظریات خود را بنویسید.



۱- به نظر شما چه ارتباطی بین مسألهٔ صداقت (که در آغاز درس مطرح شده) با مسالهٔ انحلال عقد نکاح وجود دارد؟

۲-زن تحت چه شرایطی می تواند عقد نکاح را برهم بزند؟

٣-با وجود كداميك از عيوب، مرد بايد مهريهٔ زن را كامل بيردازد؟



- شاگردان، خلاصهٔ درس را در هفت سطر در کتابچههای شان بنویسند.

<sup>(</sup>١) توضيخ المسايل مراجع، ج٢، ص ۴۶۴

# طلاق

هدف: آشنایی با دیدگاه و احکام اسلامی پیرامون طلاق

# پرسش

- به نظر شما كدام يك از كارهاى حلال در پيشگاه حق تعالى منفور و ناپسند است؟

# آنچه در این درس میخوانید

۱ - تعریف طلاق

۲-طلاق از دیدگاه روایات

٣- انواع طلاق

### تعريف طلاق

طلاق کلمه یی است که از ریشهٔ «طلق» گرفته شده و به معنای «گشودن بند» و «رها کردن» است و در اصطلاح از بین بردن قید عقد نکاح دایم است.

# طلاق از دیدگاه روایات

ازدواج، تشکیل خانواده و حفظ آن از ضرورتهای زنده گی انسان است که در تمام جوامع بشری به آن توجه خاص شده است؛ چرا که بشر برای تداوم نوع خود و تأمین نیازها و رسیدن به کمالات عالی، نیازمند تشکیل خانواده و حفظ آن است و به هماناندازه تخریب و از هم پاشیدن این کانون، ناپسند و آزاردهنده است؛ بنابراین همیشه سعی بر این بوده که زمینههای حفظ پیوندها فراهم شود و در برابر آنچه که باعث از هم گسیختن آنها می شود، مقابله شود. از همین روی، در دین مقدس اسلام نیز روایات بسیاری در مورد مذمت «طلاق» ذکر شده تا بر حفظ کانون خانواده تأکید شود. اما گاهی شرایطی پیش می آید که زن و مرد به هیچوجه قادر به ادامهٔ زنده گی مشتر ک نمی باشند؛ بلکه تداوم زنده گی مشتر ک نمی باشند؛ بلکه تداوم و لحظه زنده گی مشتر ک ایشان جز مفسده و ناراحتی چیز دیگری در پی نخواهد داشت و لحظه لحظه زنده گی، جهنمی مرگ بار برای آنان خواهد بود و به جز این، ناراحتی های روحی و

روانی که برای کودکان به وجود می آید، بخش دیگری از این قضیه است که نمی توان نادیده گرفت؛ لذا در چنین شرایطی راهی جز جدایی نیست هر چند که مکروه و ناپسند است.

حضرت رسول اكرم ﷺ در مورد طلاق فرمودند: «ما أَحَلَّ اللهُ شيأً أَبْغَضَ إلى لَلهِ مِنَ الطَّلاقِ؛ خداوند چيزى راكه نزد او مبغوض تر از طلاق باشد حلال نكرده است.» (١)

حضرت امام صادق الله عن نيز فرمودند: «ما مِنْ شيءٍ مِمّا أَحَلَّهُ اللهُ عَلَيْ اَبْغَضَ اِلَيْهِ مِن الطَلاقِ و اِنَّ اللهَ يَبْغِضُ الجِطلاقِ الذَوّاقَ؛ از چيزهايي كه خدا حلال فرموده هيچ چيز نزد او ناپسندتر از طلاق نيست، خداوند مردى را كه زياد زن طلاق مي دهد و هر زماني، زني را تجربه مي كند، دشمن مي دارد. (۲)»

### انواع طلاق

ابتدا باید بدانیم که طلاق در احکام اسلامی چهار رکن دارد که اصل طلاق برآن استوار است:

١- صيغة طلاق ١- مُطلِّقُ (طلاق دهنده)
 ٣- مُطلَّقَهُ (زن طلاق داده شده)
 ٢- اِشهاد (گواه گرفتن به صيغهٔ طلاق)

**الف)** طلاق حرام: که این طلاق را طلاق بدعی نیز می گویند. در صورتی که زن در حال حیض طلاق داده شود، طلاق حرام صورت گرفته است.

ب) طلاق مکروه: طلاقی است که سازگاری بین زن و مرد ممکن باشد.

- ج) طلاق واجب: که همان طلاق ایلاءکننده یا ظهارکننده میباشد و مردی که به خاطر زیان رساندن به همسر خود قسم خورده تا با وی نزدیکی نکند، واجب است که یکی از این دو کار را انجام دهد: ۱-رجوع به زن و پرداخت کفاره ۲-طلاق زن.
- **۵)** طلاق سنت: در صورتی که صلح و سازش بین زن و مرد ممکن نبوده و بیم گناه و معصیت و جود داشته باشد، طلاق جایز شمرده می شود که به این طلاق، طلاق سنت گفته می شود.

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمه، جلد ٢، ص ٥٢٠ – ٥٢١

<sup>(</sup>۲) همان

<sup>(</sup>٣) ر. ک مبادی فقه و اصول، علیرضا فیض، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۸۰، ص۳۵۵

ا-طلاق باین ط**لاق سنت خود به سه نوع تقسیم می شود:** حود به سه نوع تقسیم می شود: (۳-طلاق عده

۱- طلاق باین: به طلاقی که رجوع و بازگشتی در آن نباشد، طلاق باین می گویند.

**۲- طلاق رجعی:** به طلاقی گفته می شود که مرد می تواند به زن رجوع کند (خواه رجوع شود یا نشود).

**۳- طلاق عده:** زمانی شوهر با حفظ شرایط زن را طلاق دهد و پس در وقت «عده» به او رجوع نماید و پس از نزدیکی در پاکی دیگر زن او را طلاق دهد، طلاق عده می گویند.



شاگردان، گروهبندی شده پیرامون عواقب طلاق و آثار سوء آن گفتوگو کنند؛ سپس یک نفر خلاصهٔ نظریات گروه را در صنف ارایه نماید.



- ۱- سخن حضرت رسول اكرم ﷺ را در مورد طلاق بيان نماييد.
  - ٢- طلاق چند نوع است؟
  - ۳- اقسام طلاق سنت را بیان نمایید.
  - ۴- چرا طلاق در دین اسلام مذموم و ناپسند است؟



شاگردان، برای اقسام طلاق تحقیق نموده و پنج سطر بنویسند.

### حضانت

هدف: شناخت شرايط حضانت

### يرسشها

١. حضانت يعني چه؟

۲. حضانت طفل چه مواردی را شامل می شود؟

چنان که در درس پیشین نیز اشاره شد، طلاق حادثه یی است ناگوار و منفور که یکی از پیامدهای آن پراکنده شدن افراد خانواده و دور شدن اطفال از پدر یا مادر و یا هردو می شود. حال اگر طلاق اتفاق بیافتد، سرپرستی کودکان و فرزندان خانواده چه خواهد شد و مخارج آنان با چه کسی خواهد بود؟

# تعريف حضانت

حضانت از ریشهٔ «حضن» گرفته شده و به معنای آغوش و بغل میباشد و منظور از آن تحت سرپرستی گرفتن است؛ به همین دلیل، در احکام اسلامی به پدر «حاضن» و به مادر «حاضنه» یعنی نگهداری کننده و سرپرست گفته می شود.

عموماً حضانت به ولایت و سرپرستی اطلاق می شود که برای «طفل» و «دیوانه» صورت می گیرد؛ چراکه این دو قشر برای ادارهٔ امور خود قادر به انجام کارهای مربوطه نیستند؛ به ویژه فرزند «خرد» که در حفظ و نگهداری او، وجود یک سرپرست که حضانت او را بر عهده داشته باشد، الزامی است و زمانی هم که طفل بالغ و رشید شود، حضانت او هم از بین می رود؛ زیرا حضانت، ولایت است و کسی بر فرد بالغ و رشید ولایت ندارد. (۱)

## حضانت شامل موارد زیر است:

۱- شیرخوارگی؛ ۲- نظافت و بهداشت؛ ۳- نفقه؛ ۴- نامگذاری؛ ۵- تصرف در اموال طفل؛ 9- تعلیم و تربیت؛ ۷- رفت و آمدها؛ 1- از دواج قبل از بلوغ؛ 1- فعالیتهای حقوقی؛ 1- اعمال مذهبی.

<sup>(</sup>١) شهيد ثاني، شرح اللمعه، ترجمهٔ على شيرواني جلد١٠، انتشارات دارالعلم. قم ١٣٨٢، ص١٨٥

حضرت على المستلام در مورد معنى كلمهٔ «رحمان» فرموده: از رحمت خداوندى است كه قلب مادر را به رأفت واداشت تا به تربیت و حضانت كودك اقدام كند». (۲)

آری، مادر به دلیل برخورداری از ویژه گیهایی چون: رأفت و مهربانی و دلسوزی نسبت به طفل، برای انجام اموری چون تغذیهٔ طفل به ویژه در دروهٔ شیرخوارگی و نظافت و بهداشت طفل و مراقبت از سلامت او سزاور تر از پدر می باشد.

- ۳. **نفقه:** چنانچه کودکان صاحب مال و ثروتی باشند، نفقهٔ آنان بر عهدهٔ کسی نیست و اگر که مال و ثروتی نداشته باشند، تأمین نفقهٔ آنان بر عهدهٔ یدر است.
- ۴. نام گذاری و تصرف در اموال کودک نیز از جملهٔ مواردی است که جزو وظایف ولی و سرپرستی که حضانت طفل را بر عهده دارد، به شمار می رود.
- ۵. امام علی السیالی می فرمایند: خود و خانواده های تان را با نیکی آشنا سازید و فرزندان تان را تأدیب کنید.

7. «وَابْتَلُوا الْيَتَامى حَتَى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالْهُمْ؟ كودكان را بيازماييد زمانى كه به سن ازدواج رسيدند و رشد را در آنها يافتيد، اموال شان را به آنها بازگردانيد»."

با توجه به آیه تا زمانی که کودکان به بلوغ نرسیدهاند، قدرت استفاده از اموال خود و انجام کارهای حقوقی و مالی چون خرید و فروش، اجاره، حواله، مضاربه و... را ندارند؛ بنابراین تا قبل از رسیدن به سن بلوغ همه امور حقوقی مربوط به ایشان توسط ولی و سرپرست آنان انجام می شود. حتی در مورد انجام فرایض مذهبی چون حج و روزه مستحبی اذن پدر و مادر محترم شمرده شده و تأکید شده است.

### حضانت طفل بر عهدهٔ کیست؟

در مورد حضانت طفل و آغاز و پایان آن بر طبق کتب فقهی چنین استنباط می شود که آغاز حضانت (از بدو تولد) با مادر است؛ زیرا که مادر در مقایسه با پدر، شایسته گی بیشتری برای حفظ و نگهداری طفل دارد. اما آنچه که مورد بحث است، مدت زمانی است که طفل دختر یا پسر تحت حضانت مادر قرار گیرد.

در حضانت طفل سه شرط است: آزاد بودن، مسلمان بودن و عاقل بودن. در مورد حاضن یا حاضنه از شروط اولیه برای بر عهده گرفتن حضانت طفل میباشد؛ بنابراین بعد از دورهٔ شیرخوارگی، مادری که آزاد مسلمان و عاقل است، نسبت به پدری که یکی از این شروط را نداشته باشد، برای حضانت طفل سزاوار تر است؛ به ویژه برای حضانت دختر تا سن هفت ساله گی.

<sup>(</sup>۲) مهدی مهریزی، شخصیت و حقوق زن در اسلام، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، تهران ۱۳۸۲، ص ۳۴۱ -

٣. سورهٔ نساء آيه ۶

بنابراین «پدر، نسبت به حضانت پسر پس از آنکه از شیر گرفته شد تا سن بلوغ، و نسبت به حضانت دختر پس از سن هفت سالگی سزاوارتر است»(۱).

و این در صورتی است که پدر و مادر هردو موجود و در قید حیات باشند و اگر یکی از آن دو نفر فوت کند، دیگری از تمام خویشان برای حضانت طفل سزاوارتر می باشد تا زمانی که طفل بالغ شود و مادر نسبت به وصی پدر برای حضانت پسر و دختر پس از شیرخوارگی و هفت ساله گی دختر سزاوارتر می باشد؛ همان گونه که بر خویشاوندان اولویت دارد حتی اگر ازدواج کرده باشد.

اما در صورتی که پدر و مادر هردو فوت کرده باشند، حضانت بر عهدهٔ جد پدری اوست و به همین ترتیب، حضانت طفل در صورت نبود پدر، مادر، جد پدری، متناسب با تقدیم و اولویت در قرابت و خویشاوندی، به نفر دیگر واگذار می شود.



شاگردان، درگروههای سه نفری در مورد درس گفتوگو کنند؛ سپس خلاصهٔ درس را در شش سطر بنویسند.



- ۱- حضانت را تعریف نمایید.
- ۲- از نظر احکام اسلامی، به طور عموم حضانت طفل در دورهٔ شیرخوارگی و پس از
   آن به چه صورتی است؟
  - ۳- حضانت شامل چه مواردی می شود؟



شاگردان، روایات به کار رفته در این درس را حفظ نمایند.

<sup>(</sup>١) ترجمه شرح المعه، ص١٧٨

<sup>(</sup>٢) ر.ک همان ص ۱۷۹

### وصيت

هدف: آشنایی با تعریف و اقسام وصیت

## پرسشها

۱-وصیت یعنی چه؟

٢-وصيت چه شرايط دارد؟

### تعريف

«وصیت آن است که انسان سفارش کند بعد از مرگش برای او کارهایی انجام دهند یا بگوید که بعد از مرگش، چیزی از مال او ملک کسی باشد و یا برای اولاد خود و کسانی که اختیار آنان با او است، قیم و سرپرست معین کند».(۱)

مرگ پایان کار آدمی نیست؛ بلکه دروازه بی است به سوی دنیای دیگر و پلی به سوی جهان آخرت، گروهی از این دروازه شادمان و راضی می گذرند و گروهی دیگر غمناک و پریشان و همه در انظار حسابرسی روز قیامت حاضر می شوند. اما پیش از آن که طومار زنده گی انسان بسته شود، بازهم خداوند مهربان فرصتی دیگر برای انسان ایجاد می کند تا به اعمال خود سامان دهد و برای آنچه که هنوز به انجام نرسیده و یا بعد باید صورت پذیرد سفارش و وصیت نماید، البته قبل از ممات و در زمان حیات؛ چرا که بعد از مرگ، دیگر آدمی را راهی برای جبران و فرصتی برای آن نیست؛ بنابراین وظیفهٔ هر مسلمان است که در زمان حیات خود وصیتنامه یی تنظیم نماید تا برای آنچه که از او باقی می ماند، طبق خواست و نظرش عمل شود.

## عناصر وصيت

در وصیت چهار عنصر وجود دارد که عبارتاند از:

۱- موصى: وصيت كننده.

<sup>(</sup>١) توضيح المسايل مراجع، جلد ٢، ص ٩٧١

۲- وصیت: خواسته و سفارش موصی که امکان دارد به شکل مکتوب یا لفظی باشد و در واقع «انشاء» امری است که اثر آن مقید به موت باشد». (۱)

۳- وصی: شخصی که اجراکنندهٔ وصیت است (موصی الیه) و مأمور به وصول حق و یا مأمور به نگهداری مولی علیه موصی میباشد (کسی را که به او وصیت میکنند، وصی میگویند.).

 $^{\mathbf{r}}$  موصی له: عنصری که بعد از مرگ موصی حقی برای او ایجاد می شود و یا از ذمهٔ او بری می گردد.  $^{(7)}$ 

### انواع وصيت

در احکام اسلامی آنچه که تحت عنوان وصیت ذکر شده، خود به دو نوع تقسیم بندی می شود.

۱- عهدی: هنگامی که وصیت کننده (موصی) برای انجام کار یا کارهای مشخص برای بعد از ممات خود به دیگری ولایت دهد، به آن وصیت عهدی می گویند.

وصیت  $^{\prime}$  منفعتی را پس از مرگ خود به شخص دیگری به شکل رایگان تملیک نماید  $^{\prime\prime}$  «و در واقع استیفا از حق است که موصی بعد از ممات خود بدون این که برای  $^{\prime\prime}$  دیگری و  $^{\prime\prime}$  و گردد انجام می هد»

**نکتهٔ اول:** در وصیت تملیکی علاوه بر چهار عنصر اصلی در وصیت، یک عنصر دیگر به نام «موصی به» نیز وجود دارد و آن ملکی است که مورد وصیت قرار گرفته است.

نکتهٔ دوم: در وصیت عهدی علاوه بر عناصر چهارگانه، عنصر دیگری نیز هست که «موصی بر» نامیده میشود و آن عبارت است از:

۱- پرداخت کردن قرض و دین موصی

<sup>(</sup>١) محمد جعفر لنگرودي، وصيت وارث، انتشارات دانشگاه تهران ١٣٧٤، ص۴۶

<sup>(</sup>٢) ر.ك محمدجعفر لنگرودي، وصيت وارث، انتشارات دانشگاه تهران ١٣٧٤، ص ۴۶

<sup>(</sup>٣) وصيت، وارث، ص٤٢

- ۲- گرفتن یا وصول مطالبات موصی
- ۳- باز گرداندن امانتهایی که در نزد موصی بوده و نیز پس گرفتن امانتهایی که در نزد دیگران است و متعلق به موصی می باشد.
- ۴- ولایت بر اولاد موصی، یعنی ولایت بر صغیر و سفیه و دیوانه و حفظ و نگهداری ایشان.
- ۵- توزیع حقوق واجب از قبیل پرداخت زکات، خمس، کفاره و یا مالیاتهایی که بر عهدهٔ موصی بوده (تعهدات دینی و مدنی).
  - ۶- خارج کردن مورد وصیت از ماتر ک.
    - ٧- تقسيم تركه بين ورثه ميت.



شاگردان، در گروههای سه نفری درس را مطالعه نموده و با یکدیگر گفتوگو نمایند.



- ۱- وصیت را تعریف نمایید.
- ۲- عناصر وصیت را نام ببرید.
- ٣- در وصيت عهدى چه وظايفي بر عهدهٔ وصى مى باشد؟
  - ۴- وصیت عهدی را تعریف نمایید.



شاگردان، با مراجعه به قرآن کریم و یا کتب حدیثی، دو آیت یا روایت در مورد وصیت پیدا نموده در کتابچههای شان بنویسند.

# احكام وصيت

هدف: آشنایی با شرایط عناصر وصیت

### پرسش

۱ - وصی باید چه ویژه گیهایی داشته باشد؟

با توجه به این که دو عنصر «موصی» و «وصی» جزو عناصر اصلی وصیت هستند، آگاهی از شرایط و ویژه گیهای آنان نیز مهم و ضروری است؛ چرا که برای تحقق و اجرای وصیت میبایست شرایط خاصی در شخص وصیت کننده (موصی) وجود داشته باشد تا وصیت او شرعی و قانونی گردد.

# شرایط وصیت کننده (موصی)

١- عاقل باشد.

٢- بالغ باشد.

۳- مجبور نباشد؛ (یعنی وصیت کننده تحت شرایطی و بدون اختیار و از روی جبر وصیت نکرده باشد).

۴- رشید باشد. این واژه در مقابل «سفیه» قرار می گیرد و به کسی گفته می شود که تصمیم هایش عقلانی باشد.

حکم: چنانچه بچهٔ ده ساله یی که خوب و بد را تمییز می دهد، برای عمل نیکی مثل ساختن مسجد و... وصیت نماید، وصیت او صحیح است.

«... چنانچه شخصی از روی عمد زخمی به خود زده یا سمی خورده است که بواسطهٔ آن یقین یا گمان به مردن او پیدا می شود، اگر وصیت نماید که مقداری از مال او را به مصرف برسانند، صحیح نیست». (۱)

### شرايط وصيتشونده (وصي)

وصی را پدر، جد، وصی دیگری که حق تعیین وصی دارد و خود وصیت کننده تعیین مینماید.

<sup>(</sup>١) توضيح المسايل مراجع، جلد٢ مسالة ٢۶٩٧ و ٢۶٩٨

## شرایط وصیت شونده یا وصی عبارت است از:

1- امانت داری و مورد اطمینان باشد: این شرط یکی از مهم ترین شرایط وصایت است؛ چرا که اختیار امور موصی به شخص وصی واگذار می گردد.

- ۲- مسلمان بودن وصبی برای موصبی مسلمان.
- ٣- بالغ بودن ── از آنجا كه قبول وصايت باعث ايجاد تعهدات به انجام امور
- ۴- رشید بودن \_\_\_\_ موصی می شود، پس داشتن این شروط برای تصمیم گیری ها و
  - ۵- عاقل بودن 💛 انجام امور مربوط الزامي است.

### در چه مواردی وصایت وصی پایان می یابد؟

 اگر وصی بر طبق وصایای موصی رفتار نکند، از شرط امانت داری خارج شده و خود به خود از وصایت عزل می شود.

- ۲. اگر وصی فوت نماید.
- ۳. اگر وصایت موقت باشد و زمان مشخص داشته باشد با تمام شدن وقت، وصی خود به خود معزول میشود.
- ۴. اگر مورد وصایت (موضوعی که وصیت شده) منتفی گردد؛ به طور مثال: «مولی علیه (۲)» فوت نماید.

### احكام وصيت

۱. اگر وصیت شود که چیزی را به شخصی بدهند، در صورتی آن شخص مالک می شود که آن را قبول کرده بپذیرد؛ اگر چه در حال حیات موصی باشد.

۲. وصیتی که شخص نسبت به اموالش دارد (معرفی برای آن شخص مینماید) چنانچه بیشتر از  $\frac{1}{\pi}$  کل اموالش نباشد، بر طبق وصیت عمل می شود و اگر بیشتر از آن مقدار باشد، سخن و عملکرد ور ثه در مورد اجازه و رضایت برای عملی شدن وصیت الزامی است.

۳. «اگر نوشته یی به امضا یا مهر میت ببینند چنانچه مقصود او را بفهماند و معلوم باشد، که برای وصیت کردن نوشته، باید مطابق آن عمل کنند». (۱)

<sup>(</sup>۲) مولی علیه: کسی که سرپرستی امور افراد تحت سرپرستی موصی طبق وصیت به او واگذار میشود.

۴. اگر شخص از وصیت خود برگردد به طور مثال قسمتی از مالش را ببخشد و بعد بگوید به او ندهند، وصیت خود را تغییر می دهد، وصیت اولش باطل می شود.

۵. اگر کاری کند که معلوم شود از وصیت خود برگشته مثلاً خانه یی را که وصیت کرده به کسی بدهد یا بفروشد یا دیگری را برای فروش آن وکیل نماید، وصیت باطل می شود. (۲)

<sup>(</sup>١) توضيح المسايل مراجع جلد٢، مسالة ٢٥٩٥

<sup>(</sup>٢) توضيح المسايل مراجع جلد ٢، مسالة ٢٧٠٧



شاگردان گروه بندی شده در مورد درس گفتو گو نمایند؛ پس خلاصه درس توسط یک نفر از هر گروه ارائه شود.



- ۱- شرایط وصیت کننده را نام ببرید.
- ۲- کدامیک از موارد زیر جزو شرایط وصی نمی باشد؟
- الف-عاقل بودن □ ب-بالغ بودن □ ج-امانت دار بودن □ د-عادل بودن □
  - ۳- چرا با عدم امانت داری وصی، وصایت پایان می پذیرد؟



شاگردان برای مطالب درس یک چارت ترسیم نمایند.

بخش سيره و *ح*ديث

# انواع سيره

هدف: آشنایی با مفهوم و اقسام سیره

### پرسشها

۱. سیره چیست؟

۲. سیره چند نوع است؟

سیره به معنای سبک رفتار است و سیرهٔ پیامبر شب و امامان معصوم شبک در واقع همان سبک رفتار آن بزرگواران است. پیامبر شب و امامان معصوم شبک چون الگوهای عملی برای سعادت بشری هستند؛ لازم است سبک رفتار آن بزرگواران مورد بازشناسی قرار گیرد تا بتواند بشر را در زنده گی به راه راست هدایت کند. اما زنده گی آنان چون ابعاد مختلف و متفاوتی دارد؛ بنابراین در درس جاری ابعاد سیره مورد بررسی قرار می گیرد. این ابعاد عبارتاند از: سیرهٔ فردی، سیرهٔ اجتماعی، سیرهٔ سیاسی و سیرهٔ اقتصادی. بحث سیره با تاکید بر این ابعاد به ما می آموزد که پیشوایان دین در عرصههای مختلف زنده گی چگونه عمل کردهاند.

# سيرة فردي

بخشی از زنده گی هر فرد، زنده گی خصوصی اوست. زنده گی خصوصی شامل آن قسمت از زنده گی اوست که فقط تنها مربوط به خود اوست. سیرهٔ فردی در واقع تأمین کننده ارتباط فرد با خودش و ارتباط او با خدای متعال است؛ بنابراین اعمال عبادی و خلقیات شخصی داخل در سیرهٔ فردی است؛ مانند نحوهٔ عبادت پیامبر شخصی داخل در سیرهٔ فردی است؛ مانند نحوهٔ عبادت پیامبر شخصی مانند صبر، حلم، شجاعت و امثال این ها.

## سيرة اجتماعي

انسان موجودی اجتماعی است و زنده گی در جمع یکی از نیازهای اساسی بشر است. وقتی انسان در جمع زنده گی می کند، به صورت طبیعی با دیگران تعامل و ارتباط برقرار می کند. این تعامل و ارتباط با دیگران به صورت حتم، در سایه قواعد رخ می دهد. منبع این قواعد متنوع است و یکی از این منابع، سیرهٔ پیامبر شخ و امامان معصوم شخ است. شناخت سیرهٔ اجتماعی آن بزرگواران به این معنا است که آن حضرات وقتی در اجتماع زنده گی می کردند، با دیگران چگونه رفتار می کردند. دیگران می توانند پدر و مادر، فرزندان، خویشاوندان و سایر افراد جامعه مانند معلمان، همسایه گان و عموم مردم باشند؛ بنابراین سیرهٔ اجتماعی به معنای سبک رفتار پیشوایان دین با دیگر افراد جامعه است. احترام به والدین، صله ارحام و رعایت حقوق همسایه نمونه هایی از سیرهٔ اجتماعی هستند.

### سيرة سياسي

زنده گی اجتماعی نیاز به نظم و امنیت دارد. نظم و امنیت از طریق نهادی به نام دولت و حکومت تأمین می شود. افراد در جامعه پذیرفته اند که زنده گی توأم با امنیت، مستلزم گردن نهادن و پذیرش نهادی است که امنیت و نظم را تأمین کند. وقتی نهاد سیاست تأسیس شد، عده یی از افراد در نهاد سیاست قرار می گیرند و بر دیگران قانون را تطبیق می کنند و هم چنین نهاد سیاست روابط بین یک جامعه و جامعه دیگر را نیز تنظیم می کند. به عبارت دیگر، بخشی از کار کرد سیاست مربوط به مسایل داخلی و بخشی از آن مربوط به روابط بین الملل است. سردمداران نهاد سیاست وظایفی دارند و مردم نیز نسبت به نهاد سیاست وظایف و حقوقی دارند.

پیامبر اکرم ایک به عنوان فردی که حاکم جامعهٔ اسلامی است، به صورت قطع درسهای بزرگی در سیرهٔ سیاسی او می توان یافت. سیرهٔ سیاسی پیامبر اکرم ایک در واقع به معنای سبک رفتار آن حضرت در بارهٔ رابطهٔ مردم با حکومت و رابطهٔ حکومت با مردم است. در سیرهٔ پیامبر ایک مبارزه با تبعیض، رشوه خواری و نحوهٔ رابطه با مخالفان جزو سیرهٔ سیاسی رسول اکرم ایک است.

### سيرة اقتصادي

بخشی از روابط انسانها با طبیعت و منابع مادی است. انسانها در ارتباط با منابع مادی رویکردهای متفاوتی داشتهاند. مکاتب اقتصادی مثل کمونیسم و کاپیتالیسم نمونه یی از

روابط اقتصادی را بیان می کنند. نحوهٔ برخورد با منابع مادی به طور مشخص در دو قالب عرضه و تقاضا قابل بحث است. عرضه به این معنا است که چه کالاها و خدماتی عرضه گردد و تقاضا همان خواستهای افراد برای فرآوردههای مادی است. یکی از مباحث مهم اقتصادی بازار است، نحوهٔ گردش کالاها و خدمات در اقتصاد بسیار دارای اهمیت است. سیرهٔ اقتصادی پیامبر اکرم شخم به معنای نگرش و رفتار رسول اکرم شخم در عرصهٔ اقتصاد است. ربا، کار و رفاه اجتماعی مانند حمایت از محرومان جزو مباحث مهم اقتصادی است که در سیرهٔ رسول اکرم شخم نمونههای زیادی از آن را می توان یافت.



شاگردان، در بارهٔ انواع سیره در گروههای سه نفری بحث و تبادل نظر نمایند.



- ١. سيره بر چند نوع است؟
- ۲. سیرهٔ فردی را توضیح دهید.
- ۳. برای سیرهٔ اجتماعی مثال بزنید.
- ۴. رباخواری چگونه نمونه یی از سیرهٔ اقتصادی است؟



شاگردان، در بارهٔ یکی از انواع سیره بر اساس انتخاب خود یک مقاله بنویسند.

# كر آمت

هدف: آشنایی با ارزش کرامت از نظر اسلام یوسش: معنای کرامت چیست؟

### نیازهای انسانی

انسان نیازهایی دارد، برخی از این نیازها جسمانی اند و برخی روانی. انسان نیاز به خوراک، پوشاک و مسکن دارد؛ ضمن آن که یکی از نیازهای انسان نیاز به احترام است. انسان نیاز دارد به این که دیگران به او احترام کنند. در اعلامیهٔ جهانی حقوق بشر سخن از کرامت و حیثیت انسانی به میان آمده است. همهٔ انسانها نیاز دارند به این که مورد احترام واقع شوند و از سوی دیگران تحقیر نگردند. در قرآن کریم از کرامت ذاتی انسان سخن به میان آمده است. خداوند گله در قرآن کریم میفرماید: «و لَقَدْ کَرَّمْنا بَنی آدَمَ...» ما به فرزندان آدم کرامت بخشیدیم. مفسران در مورد معنای آیه می گویند: «مقصود این است که ما در خلقت و آفرینش آدم را مکرّم قرار دادیم؛ یعنی این کرامت و شرافت و بزرگواری را در سرشت و آفرینش او قرار دادیم، یعنی این کرامت و شرافت و بزرگواری را در سرشت و آفرینش او قرار دادیم،

### کرامت دو وجهی است

کرامت به معنای عزیزی و بزرگواری و با عزت شدن است. کرامت در فرهنگ اسلامی به عنوان فضیلت ارزشمند مورد توجه قرار گرفته است. کرامت در اسلام یک فضیلت دو وجهی است؛ به این معنا که از یکسو هر فرد موظف است کرامت دیگران را خدشه دار نکند و از سوی دیگر هر انسان موظف است که خود نیز کرامت خود را حفظ کند و کارهایی را که خلاف کرامت او است؛ نباید مرتکب شود. «در حدیث است که

۱. اسراء آیه ۷۰

۲. مرتضی مطهری ، تعلیم و تربیت در اسلام ، ص ۲۳۰ و ۲۳۱ .

٣. لغت نامه دهخدا ، ج ٣٨ ، ص ۴۶۸ ، واژه كرم

انسان اختیار همه چیزش را دارد اما اختیار آبرویش را ندارد. کسی حق ندارد آبرویش را پیش مردم بریزد.» امام علی ایش در یکی از سخنان خویش کرامت را این گونه معنی می کند: «اَلْگَرَهُ، حُسْنُ السَّجِیَّةِ وَاجْتِنابُ الدَّنِیَّةِ» کرامت، رفتار نیک و دوری از پستی و فرومایگی است.

# نشانههایی از کرامت

همان طوری که یاد آور شدیم، کرامت فضیلتی دو وجهی است: هم حفظ کرامت خود و هم حفظ کرامت دیگران. در ذیل نمونه هایی از حفظ کرامت دیگران آورده می شود:

۱. دستگیری قبل از درخواست: انسانهای کریم ضمن آن که حافظ کرامت خود هستند، کرامت دیگران را نیز پامال نمی کنند. امیر مؤ منان، علی الشیال، می فرماید: «اَلْگریمُ مَنْ سَبَقَ نَوالُهُ سُؤ اللهُ» انسان با کرامت کسی است که پیش از تقاضا عطا نماید». اگر کسی به هر دلیلی نیازمند باشد و از کس دیگری چیزی بخواهد؛ به خاطر حفظ آبروی او نباید در کمک کردن دیر کند.

۲. کوچکی دنیا: انسانها وقتی به فضیلت کرامت آراسته شدند، برای خودشان آنقدر ارزش قائل اند که آن را برابر با هیچ چیز دیگری نمی دانند. در حدیث است: «مَنْ کُومَتْ نَفْسُهُ صَغُرَتِ الدُّنیا فی عَیْنهِ؛ کسی که خودش کریم باشد، دنیا در چشم او کوچک می شود. انسانهای کریم هیچوقت خود را برای رسیدن به مال دنیا خوار نمی کنند».

۳. پرهیز از ننگ و عار: از دیگر ویژگیهای انسانهای بزرگوار، دوری از ننگ و عار است. انسان کریم هیچگاه کاری نمی کند که مایهٔ سرافکنده گی و شرمنده گی او گردد. در سخنان علی بن ابیطالب المیشائی آمده است: «اَلْگریمُ یَاءْبی الْعارَ وَ یُکْرِمُ الْجَارَ؛ انسان بزرگوار از پذیرش ننگ ابا میورزد و به همسایه خود احترام می گذارد».

۴. مرتضی مطهری، تعلیم و تربیت در سلام ، ص ۳۹۶

۵. شرح غررالحكم ، ج ۱ ، ص ۳۶۵

٤. شرح غررالحكم ، ج ٥، ص ٤٥١

۷. همان ، ج ۲ ، ص ۱۰۷

۵. گذشت: یکی دیگر از ویژه گیهای انسان کریم، گذشت و عفو است. «مِنَ الْکَرَمِ اَنْ تَتَجاوَزَ عَنِ الإسائَةِ إِلَيْكَ؟ <sup>۸</sup> گذشت از بدیهایی که در حق تو شده است، نشانهٔ کرامت و بزرگواری است».



شاگردان، دو نفری در بارهٔ دو نوع کرامت تبادل نظر و گفتو گو نمایند.



- ١. كرامت چند نوع است؟
- ۲. کرامت خود به چه معنا است؟
- ۳. نشانههای کرامت را شرح دهید.



شاگردان، در بارهٔ کرامت انسان تحقیق نموده شش سطر بنویسند.

### عفت

هدف: آشنایی با ضرورت عفت

پرسش: عفت چیست؟

# تسلط بر خویشتن

یکی از ویژه گیهای مثبت برای هر انسان، تسلط داشتن بر خود است؛ به این معنا که بتواند در برابر خواستهای نفسانی خود را کنترل کند. عفت به معنای مبارزه با خواستهای مشروع و انسانی نیست؛ بلکه مبارزه با خواستهای شیطانی و غیر انسانی است. این تسلط بر خود چیزی است که در ادبیات دینی از آن به عنوان عفت یاد شده است. عفت به معنای خویشتن داری از انجام محرمات، دوری کردن از کارهای زشت و حصول حالتی برای نفس است که مانع از غلبه شهوت شود. حضرت علی شیگ عفت را این گونه معنا می کند: «اَلصَّبْرُ عَنِ الشَّهْوَةِ عِفَّةٌ..؛ عفت پایداری در برابر شهوت است.» شهوت به معنای خواستهای غیر مشروع جنسی و شکمی است. کسی که در برابر خواستهای نامشروع جنسی و شکمی است. کسی که در برابر خواستهای نامشروع جنسی خود تسلط داشته باشد، در اصطلاح پاکدامن نامیده می شود. شخص پاکدامن چشم به ناموس دیگران نمی دوزد. حضرت علی لَشِنُ می فرماید: «مَا الْمجاهِدُ الشَّهیدُ فی سَبیلِ به ناموس دیگران نمی دوزد. حضرت علی لِشِنُ می فرماید: «مَا الْمجاهِدُ الشَّهیدُ فی سَبیلِ حرام و گناه] دارد ولی عفت می ورزد، بیشتر نیست» اللّهِ بِاعْظُمَ اَجْراً مِمَّنْ قَدَرَ فَعَفَ، پاداش مجاهدی که در راه خدا شهید شده، از کسی که قدرت [بر

### عفت شكم

عفت اختصاص به پاکدامنی جنسی ندارد؛ بلکه نوع دیگری از عفت که در بسیاری از روایات مورد تأکید قرار گرفته، عفت شکم است. امام باقر اللَّهُ می فرماید: «ما مِنْ عِبادَةٍ

١ . جامع السعادات ، ج ٢ ، ص ١٥

۲. شرح غررالحكم ، ج ۲ ، ص ۸۲

٣. نهج البلاغة ، حكمت ۴۶۶ ، ص ١٣٠٣.

اَفْضَلُ عِنْدَ اللّهِ مِنْ عِفَّةِ بَطْنٍ وَ فَرْجٍ؛ عبادتی در پیشگاه خدا برتر از عفت ورزیدن در امور شکمی و جنسی نیست.» ٔ عفت شکم به معنای پرهیز از حرام خواری است.

«عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ قَالَ رَجُلٌ لِأَبِي جَعْفَرٍ لِلَّيْكُ إِنِي ضَعِيفُ الْعَمَلِ قَلِيلُ الصِّيَامِ وَ لَكِنِي أَرْجُو أَنْ لَا آكُلَ إِلَّا حَلَالًا قَالَ فَقَالَ لَهُ أَيُّ الِاجْتِهَادِ أَفْضَلُ مِنْ عِفَّةِ بَطْنٍ وَ فَرْجٍ؛ ابابصیر نقل می کند که کسی به امام باقر عرض کرد: من از نظر عمل ضعیف هستم و کم روزه ثوابی می گیرم اما امیدوارم که جز حلال نخورم، امام علیه السلام فرمود: هیچ تلاش و کوششی با ارزش تر از عفت جنسی و شکم نست.»

### داستانی از ابن سیرین

نوجوان شاگرد بزاز، بی خبر بود که چه دامی در راهش گسترده شده. او نمی دانست این زن زیبا و متشخص که به بهانهٔ خرید پارچه به مغازه آنها رفت و آمد می کند، عاشق دلباختهٔ او است، و در قلبش طوفانی از عشق و هوس و تمنا برپاست. یک روز همان زن به در مغازه آمد و دستور داد مقدار زیادی جنس بزازی جدا کردند، آنگاه به عذر این که قادر به حمل اینها نیستم، به علاوه پول همراه ندارم، گفت: «پارچهها را بدهید این جوان بیاورد و در خانه به من تحویل دهد و پول بگیرد». مقدمات کار از قبل از طرف زن فراهم شده بود. خانه از اغیار خالی بود، جز چند کنیز اهل سر کسی در خانه نبود.

محمد بن سیرین – که عنفوان جوانی را طی می کرد و از زیبایی بی بهره نبود - پارچهها را به دوش گرفت و همراه آن زن آمد تا به درون خانه داخل شد در از پشت بسته شد. ابن سیرین به داخل اطاقی مجلل راهنمایی گشت. او منتظر بود که خانم هرچه زودتر بیاید و جنس را تحویل بگیرد و پول را بپردازد. انتظار به طول انجامید. پس از مدتی پرده بالا رفت. خانم در حالی که خود را هفت قلم آرایش کرده بود، با هزار عشوه پا به درون اطاق گذاشت. ابن سیرین در یک لحظهٔ کوتاه فهمید که دامی برایش گسترده شده خواهش کرد، فایده نبخشید. گفت چاره یی نیست باید کام مرا بر آوری و همین که دید ابن سیرین در عقیدهٔ خود پا فشاری می کند، او را تهدید کرد و گفت: «اگر به عشق من احترام

۴. اصول کافی ، ج ۲ ، ص ۸۰

۵ . الكافي ج : ۲ ص : ۱۵۷۹

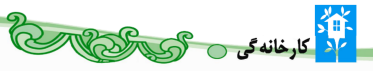
نگذاری و مرا کامیاب نسازی، الان فریاد می کشم و می گویم این جوان نسبت به من قصد سوء دارد. آنگاه معلوم است که چه بر سر تو خواهد آمد.» موی بر بدن ابن سیرین راست شد. از طرفی ایمان و عقیده و تقوا به او فرمان می داد که پاکدامنی خود را حفظ کن. از طرف دیگر سر باز زدن از تمنای آن زن به قیمت جان و آبرو و همه چیزش تمام می شد. چاره یی جز اظهار تسلیم ندید. اما فکری مثل برق از خاطرش گذشت. فکر کرد یک راه باقی است، کاری کنم که عشق این زن تبدیل به نفرت شود و خودش از من دست بردارد. اگر بخواهم دامن تقوا را از آلوده گی حفظ کنم، باید یک لحظه آلوده گی ظاهر را تحمل کنم. به بهانهٔ قضای حاجت، از اطاق بیرون رفت، با وضع و لباس آلوده بر گشت و به طرف زن آمد. تا چشم آن زن به او افتاد، روی در هم کشید و به صورت فوری او را از منزل خارج



شاگردان، در گروههای چهار نفری در بارهٔ ارزش عفت باهم تبادل نظر نمایند.



- ۱- عفت چیست؟
- ۲- عفت شکم یعنی چه؟
- ٣- ابن سيرين چرا با لباس آلوده به خانهٔ آن زن برگشت؟



شاگردان، در بارهٔ عفت مقالهٔ پنج سطری بنویسند.

۶. داستان راستان، مرتضی مطهری، ج ۲ ص ۵۲ تا ۵۶

# ارزش ادب

هدف: آشنایی با ضرورت رعایت ادب در اسلام

پرسش: ادب چیست؟

# ادب را از چه کسی آموختی؟

لقمان را گفتند: ادب از که آموختی؟ گفت: از بیادبان؛ هر چه از ایشان در نظرم ناپسند آمد از فعل آن پرهیز کردم.

اما سوال این است که کدام عمل بی ادبی است؟ چگونه عملی مودبانه است؟ ساده ترین جواب آن است که بگوییم باادب کسی است که رفتار خود را مطابق با آداب انـــجام می دهد. اما بازهم می بینیم که به پاسخ خود نمی رسیم. حال این پرسش پیش می آید که آداب چیست؟

#### معناي ادب

اخلاق جمع خلق است و به معنای فضایلی است که انسان باید به آنها آراسته باشد؛ مثل راست گویی، امانتداری، احترام به والدین و غیره. اگر کسی به این فضایل عمل کند، انسان با اخلاق نامیده می شود. اگر کسی به این فضائل عمل نکند، انسان بی اخلاق نامیده می شود؛ ولی ممکن است به این افراد بی ادب نگویند. اما به نظر می رسد رابطهٔ اخلاق و آداب، رابطهٔ جزئی و کلی است؛ به این معنا که دستورات اخلاقی بایدها و نبایدهای کلی اند؛ اما آداب بایدها و نبایدهای جزئی هستند؛ به عنوان مثال: احترام به والدین یک باید اخلاقی است اما کلی است. این باید اخلاقی مشخص نمی کند که چگونه اگر رفتار شود به والدین احترام شده است. اما آداب جزئی هستند و به این معنا که از انسان رفتار مشخص را می خواهند؛ مانند این که دستور داده می جزئی هستند و به این معنا که از انسان رفتار مشخص را می خواهند؛ مانند این که دستور داده می شود در مقابل والدین نباید پاهایت را دراز کنی، یا نباید در برابر پدر ومادر اف بگویی.

لغتدانان برای کلمهٔ ادب معانی چون: فن، حسن معاشرت و علم ادبیات معنا کردهاند. معنای مناسب در اینجا همان معنای حسن معاشرت است. یکی از مفسران بزرگ اسلام ادب را این گونه معنا کرده است: ادب یعنی نیکو و زیبا انجام دادن یک کار اختیاری که از نظر

۱ . انجام دادن آن

٣. لغتنامه دهخدا ذيل واژه ادب

عقل یا دین مشروع باشد. بازهم به همان مثال احترام به والدین توجه کنید. دو نفر را تصور کنید که هردو نسبت به پدر و مادر خود احترام دارند و آنها را خیلی دوست دارند. این دو نفر تصمیم می گیرند برای پدر و مادرشان لباسی بخرند. یکی لباس را می خرد و به خانه می آورد و بدون آن که به پدر و مادرش چیزی بگوید، لباس را تحویل می دهد؛ اما نفر دوم وقتی لباس را می خرد، آنها را داخل بسته بی بسته بندی می کند و به مناسبت خاصی مانند روز مادر آن را به مادرش می دهد و می گوید: تقدیم به تو مادر عزیز به پاس زحمت هایی که برایم کشیدی.

به نظر شما کدامیک بهتر است. بدون شک نوع دوم زیباتر است. ادب نیز انجام دادن عمل مطابق شرع و عقل است. حضرت علی للیگ می فرماید: «الاداب حلل مجدده؛ آداب لباسهای نو هستند» در جایی دیگری می فرماید: «زینتی چون ادب نیست» و بازهم می فرماید: «مردم بیشتر از آن که به طلا و نقره نیاز داشته باشند، نیاز مند تر به داشتن ادب نیکو هستند.» ۲

### آداب معاشرت پیامبر

آداب معاشرت شامل آدابی است که افراد در برخورد با دیگران با آنها محترمانه و صمیمی برخورد می کنند. روایت شده است که پیامبر ﷺ:

هنگام سخن گفتن تبسّم مینمود و حتی با دیگران شوخی و مزاح می کرد؛ ولی جز سخن حق بر زبان نمی راند.^

۲. امیر مؤمنان ﷺ فرمود: هرگز دیده نشد که پیامبرﷺ پایش را مقابل کسی دراز کند. ۹

۳. امام صادق لَشَكُ فرمود: هرگاه كسى خدمت پيامبر ﷺ بود، آن حضرت ﷺ لباس و زينت خود را از تن خارج نمى كرد. ''

۴. معروف است که آن حضرت ﷺ در سلام کردن از دیگران پیشی می گرفت.

هنگام خداحافظی برای مؤمنان دعا می کرد. ا

۴. محمد حسين طباطبايي، الميزان ، ج ۶ ، ص ۲۵۶

۵. غررالحكم، ص ۲۴۷

۶. پیشین، ص۲۴۷

۷. همان

٨. سنن النبي ، علامه طباطبايي ، ص ٤٨ ـ ٤٩

٩ . طبرسي ، مكارم الاخلاق ، ص ٢٢

۱۰ . سنن النبي ، ص ۴۸

١١. مكارم الاخلاق ، ص ٢٤٩

9. حضرت موسی بن جعفر المسلط فرمود: هنگامی که برای پیامبر المسلط میهمان می رسید، حضرت با او غذا می خورد و تا مهمان دست از غذا نمی کشید، پیامبر المسلط به خوردن ادامه می داد. ۱۲



شاگردان، در مورد داستان لقمان حکیم و اهمیت ادب در زنده گی دو نفری بحث کنند.



- ۱. ادب چیست؟
- ۲. انواع آداب را نام ببرید!
- ٣. دو نوع از رفتار پيامبر ﷺ را توضيح دهيد.



شاگردان، در بارهٔ ارزش ادب تحقیق نموده پنج سطر بنویسند.

# صبر و بردباری

هدف: آشنایی با جایگاه صبر در اسلام

پرسش: صبر و بردباری چه فایدههایی دارد؟

### آستانهٔ تحمل

صبر در لغت به این معنا است که اگر ناخوشی برای انسان رخ دهد، بتواند از داد و فریاد جلوگیری کند و در حال صبر، اضطراب روانی و حرکات غیرعادی از انسان سر نمی زند. افراد به طور طبیعی از نظر برخورداری از میزان تحمل متفاوت اند. برخی افراد تحمل بیشتری دارند و به عبارت دیگر آستانهٔ تحمل آنها بیشتر است؛ اما برخی افراد آستانهٔ تحمل شان کم است و زود احساساتی می شوند و بااند ک مشکلی کنترل خود را از دست داده و از آنها حرکات غیر عادی سر می زند.

در اسلام تأکید بر آن است که آستانهٔ تحمل افراد افزایش یابد و این امر از طریق تمرین بر تحمل و صبر تحقق می یابد. در حدیثی از رسول اکرم نقل شده است: «إغّا اَهْلَكَ النّاسَ اَلعَجَلَةُ وَ لَو اَنَّ النّاسَ تَثَبَّتُوا لَم يُهلِكُ اَحدٌ؛ عجله و شتاب مردم را هلاک کرده و اگر مردم دارای خویشتن داری و دارای تحمل بودند، هیچ کس به هلاکت نمی رسید» خضرت علی المیتا فرمودند: «الزمو الصبر فانه دعامه الایمان…؛ همواره ملازم صبر باشید؛ زیرا صبر ستون ایمان است.» "

# انواع صبر

صبر بر مصیبت: بدون شک هر فردی در زنده گی با مشکلاتی مواجه می شود و راه موفقیت این است که در برابر این مشکلات خود را نبازیم و تسلیم مشکلات نشویم و مسیر

١. مسكن الفؤاد ص : ٤٠ (ترجمه به مضمون)

۲. بحارالانوار، جلد ۶۸، صفحه ۳۴۰.

٣. غزرالحكم، ص ٢٨١

درستی را که در پیش گرفته ایم، ادامه دهیم و بدون شک با صبر، موفقیت و ظفر نیز نصیب ما خواهد شد. به گفتهٔ حافظ:

صبر و ظفر هردو دوستان قدیمند بر اثر صبر نوبیت ظفیر آید یکی از مشکلات در زنده گی انسان، مصیبت از دست دادن دوستان و عزیزان است. در چنین شرایطی گرچه تحمل آن بسیار سخت است؛ اما در روایات سفارش شده است که انسان باید صبر داشته باشد. امام باقر المشالی می فرماید: «اگر کسی مصیبتی به او برسد و هنگامی که مصیبت را یاد کند استرجاع نماید و هنگام مصیبتهای ناگهانی صبر کند، خداوند گناهان گذشتهٔ او را می بخشد» البته به دیگران نیز سفارش شده است که شخص مصیبت زده را از نظر روانی حمایت کنند و به او تسلیت بگویند. یکی دیگر از مشکلات در زنده گی انسان، بیماری است. در هنگام بیماری سفارش شده است انسان باید صبور باشد.

۲. صبر بر طاعت: یکی دیگر از موارد صبر، بردباری بر طاعت خداوند متعال است. انسان وظائف زیادی دارد که بر او واجب است آنها را درست انجام دهد. این وظایف شامل عبادت خداوند مثل نماز، روزه، جهاد.... و تکالیف واجب دیگر است. وقتی کسی برای دیگری یا سازمانی کار میکند و در برابر کارش مزد می گیرد، باید به خاطر حلال شدن مزد خود درست کار کند و در انجام کارش صبور باشد.

۳. صبر بر معصیت: امام علی لیک می فرماید: «صبر بر دو نوع است یکی صبر بر مصیبت که امری زیباست و دیگری صبر بر حرام.» <sup>۵</sup> یکی از موارد صبر بر حرام، صبر بر خوردن مال حرام است. رشوه خوردن حرام است و اگر کارمندی بتواند صبر کند و وسوسهٔ پول نتواند او را فریب دهد، به صورت قطعی نزد خداوند گله اجر خواهد داشت.

۴. الكافي ج: ۳ ص: ۲۲۴

۵. غررالحكم، ص ۲۸۳





شاگردان، در مورد اهمیت صبر در گروههای سه نفری گفتو گو کنند.



- ١. صبر را تعريف كنيد!
- ٢. آستانهٔ تحمل به چه معناست؟
  - ٣. انواع صبر را توضيح دهيد!



شاگردان، در بارهٔ اهمیت صبر شش سطر بنویسند.

# شرح صدر

هدف: آشنایی با مفهوم و اهمیت سعهٔ صدر

پرسش: شرح صدر چیست؟

### سرماية انساني

یک سازمان اجتماعی برای رسیدن به اهداف خود نیازمند برنامهریزی، سرمایهٔ اقتصادی و نیروی انسانی است. در این میان، نیروی انسانی گرانبهاترین منبع برای یک سازمان اجتماعی است. اگر یک سازمان برنامهریزی خوبی داشته باشد و از نظر اقتصادی نیز تأمین باشد؛ اما اگر نیروی انسانی خوبی نداشته باشد، به طور قطع دچار شکست خواهد شد. گاهی یک سازمان اجتماعی ممکن است از سرمایهٔ انسانی خوبی برخوردار باشد؛ اما مدیریت خوب نداشته باشد. اگر مدیریت خوب نباشد، سرمایهٔ انسانی از دست خواهد رفت.

ازاین رو برای رسیدن به اهداف یک سازمان، مدیر و گردانندهٔ آن سازمان باید شخصی کاردان و موفق باشد. حال سوال این است که یک مدیر موفق باید چه ویژه گیهایی داشته باشد. در روایات به نکتههای مدیریتی جالبی اشاره شده است؛ اما در این درس یک مورد آن بحث می شود و آن سعهٔ صدر یا شرح صدر است.

### انبيا بهترين مديران جامعه

یکی از مهم ترین رسالت انبیا لیم اقامهٔ عدل و قسط است. انجام این مسؤولیت بسیار مهم کار آسانی نیست و نیازمند سینه یی گشاده و باز است. حضرت موسی لیم وقتی به دریافت رسالت خدا مفتخر گردید، احساس کرد که برای ادامهٔ راه به شرح صدر نیاز دارد؛ ازاین رو ملتمسانه از خدا الله چنین خواست: «رَبِّ اشْوُحْ لی صَدْری و یَسِّوْلی اَمْوی وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسانی یَفَقَهوُا قَوْلی؛ پروردگارا! سینهام را فراخ فرمای و کارم را آسان ساز و گره از

زبانم بگشای تاسخنم را بفهمند.» خداوند متعال برای پیامبر اکرم حضرت محمد ایک نیز فرمود: «اَلَمْ نَشْوَحْ لَكَ صَدْرَكْ، وَ وَضَعْنا عَنْكَ وِزْرَكَ الَّذَى اَنْقَضَ ظَهْرَكْ؛ آیا سینهات را فراخ نکردیم و بار گرانی که نزدیک بود کمرت را بشکند، از دوشت برنداشتیم» نکردیم و بار گرانی که نزدیک بود کمرت را بشکند، از دوشت برنداشتیم»

شرح صدر به معنای گشاده گی سینه است. "فیض کاشانی در تفسیر این آیه شریفه: «یعنی، سینهات را با علم و حکمت، دریافت وحی و صبر در برابر آزار و سختی ها وسعت دادیم تا این که گنجایش مناجات حق و دعوت خلق را داشته باشید.» اسول خدا شخ می فرماید: «اَکْتُرُ دُعائی وَ دُعاءُ الانبیا قَبْلی بِعَرَفَةً... اَلّلهُم اَشْرح لی صَدْری وَ یَسِرْلی اَمْری؛ بیشترین دعای من و پیامبران پیش از من در عرفه این است که... خدایا! به من شرح صدر وسیله بده و کارم را آسان کن... همام علی لیسی می فرماید: «آلَةُالرِّیاسَةِ سَعَةُالصَّدْر؛ شرح صدر وسیله ریاست است.» و

# نمونهیی از سیره

شخصی از اهل شام به مدینه آمد. در مدینه با امام حسین المشالی روبه رو شد. سوابق تبلیغاتی عجیبی که در روحش رسوخ کرده بود، موجب شد که دیگ خشمش به جوش آید و قربة الی الله! آنچه می تواند سب و دشنام نثار حسین بن علی المشاید. پس از آن که هرچه خواست گفت و عقدهٔ دل خود را گشود، امام حسین المشالی نگاهی پر از مهر و عطوفت به او کرد و چند آیه از قرآن ـ مبنی بر حُسن خلق و عفو و اغماض ـ قرائت کرد. آنگاه به او فرمود: «ما برای هر نوع خدمت و کمک به تو آماده ایم.» آنگاه از او پرسید: «آیا از اهل شامی؟» جواب داد: «آری» فرمود: «من با این خُلق و خوی سابقه دارم و سرچشمهٔ آن را می دانم.»

۱. طه ، آیات ۲۵ ـ ۲۸.

۲. الانشراح/ ۱و ۲

٣. مفردات راغب اصفهاني، ذيل واژه شرح

۴. تفسیر صافی ، ج ۵، ص ۳۴۳

۵. همان

٤. شرح غرر الحكم ، ج ٥، ص ٣١٥.

پس از آن فرمود: «تو در شهر ما غریبی، اگر احتیاجی داری حاضریم به تو کمک دهیم، در خانه خود از تو پذیرایی کنیم، تو را بپوشانیم و به تو کمک نقدی بدهیم.» مرد شامی که منتظر بود با عکسالعمل شدیدی برخورد کند، و هرگز گمان نمی کرد با یک چنین گذشت و اغماضی رو به رو شود، چنان منقلب شد که گفت: «آرزو داشتم در آن وقت زمین شکافته می شد و من به زمین فرو می رفتم، و این چنین نشناخته و نسنجیده گستاخی نمی کردم....»



شاگردان، در بارهٔ اخلاق مدیریتی دو نفری با همدیگر گفتوگو کنند.



- ۱. چرا سرمایهٔ انسانی مهم است؟
  - ۲. شرح صدر به چه معناست؟
- ۳. سعه صدر در کدام حالت اهمیت بیشتری دارد؟



شاگردان، در بارهٔ شرح صدر تحقیق نموده شش سطر بنویسند.

۷. داستان راستان ، مرتضی مطهری ، ج ۱، ص ۲۸ ـ ۳۰.

# عزت نفس

**هدف:** آشنایی با فضیلت عزت نفس

پرسش: عزت نفس به چه معنا است؟

#### مبارزه با نفس

جهاد با نفس به معنای مبارزه با خواستهای شیطانی و غیر الهی مثل حرص و طمع و امثال آن است. نفس انسان خواستهای مشروعی چون: خوردن، آشامیدن و نیاز به داشتن روابط با دیگران و نیاز به احترام دارد که این خواستها به هیچوجه منفی نیستند. لذا با جهاد با نفس به معنای مبارزه با این خواستهای مشروع نفس نیست. با توجه به این مطلب به داستان زیر توجه کنید.

یکی از مشایر در تاریخ اسلام به نام ابراهیم ادهم که در نخست امیر بوده و بعد توبه کرده، می گوید: من هیچوقت آنقدر خوشحال نشدم که در سه موقع خوشحال شدم؛ یکی این که سوار بر کشتی بودم. در آنجا مردی بود که مردم را می خنداند. این مرد نقل می کرد که ما سرباز بودیم و در جایی می جنگیدیم و افراد را می گرفتیم. بعد برای این که بگوید چگونه آنها را می کشیدیم و می آوردیم به اطراف نگاه کرد، دید هیچ کس از من مناسب تر برای این کار نیست، آمد و موی سرم را گرفت و مرا کشان کشان آورد و گفت ما این گونه آنها را می کشیدیم. بسیار خوشحال شدم، چون دیدم در کشتی هیچ کس از من پست تر در نظر او نیست.

به نظر شما آیا داستان فوق مصداق مبارزه با نفس است؟

١. مرتضى مطهري، تعليم و تربيت در اسلام، ص ٢٠٥ (به نقل از ابن ابي الحديد شرح نهج البلاغه)

### عزت نفس

در قرآن کریم آیه یی داریم که می فرماید: «وَلِلّهِ الْعِزّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ؛ عزت از آن خدا و از آن پیامبر او و از آن مؤمنان است». آ واژهٔ عزت در برابر کلمه ذلت (خواری) قرار دارد. اهل لغت کلمهٔ عزت را، بلندپایه گی، ارجمندی و سرافرازی معناکردهاند. هر مومنی شایسته است با عزت و سرافراز باشد و نباید اجازه دهد که دیگران او را تحقیر کنند. امام صادق لیمی در وصیت اش به عبدالله بن جندب می فرماید: «وَ لَا تَکُنْ فَظّاً عَلِیظاً یَکُرهِ النّاسُ قُرْبَكَ وَ لَا تَکُنْ وَاهِنا یُحَوِّرُكَ مَنْ عَرَفَكَ وَ لَا تُشَارً مَنْ فَوْقَكَ وَ لَا تَسْخَرْ بِمَنْ هُو دُونَكَ وَ لَا تُسْرَعِ الْأَهْرِ أَهْلَهُ؛ تندخو و سخت گیر مباش که دیگران از نزدیک شدن به تو متنفر شوند، آن قدر آسان هم نگیر که کسانی که با تو آشنا هستند تو را تحقیر کنند، با کسی که از تو بالاتر است مخاصمه و دشمنی نکن و کسی را که رتبه اش از تو پایین تر است، تمسخر نکن و در امری که با اهلش طرف هستی، جدال نکن. » \*

بنابراین آنچه را در داستان فوق خواندید، مخالف عزت نفس است و مورد تأیید قرآن و روایات نیست. این داستان مصداق خوار شمردن نفس است. در حدیثی از حضرت علی است: «من هانت علیه نفسه فلا ترج خیره؛ کسی که خودش نزد خودش خوار باشد، از او امید خوبی و نیکی نداشته باشید.» ه

#### عوامل عزت و ذلت 🛚

عواملی که سبب می شود عزت نفس انسان پامال شود، در روایات مورد توجه واقع شده است و در ذیل به مواردی از آنها اشاره می شود:

۱. حضرت على عُلِيَكُ مى فرمايد: «من اعتز بغير الله ذل، كسى كه به وسيله غير خدا عزت پيدا كند ذليل مى شود». «من اعتز بغير الحق أذله الله بالحق، كسى كه به ناحق ارجمند و عزيز شود خداوند عَلا او را ذليل خواهد كرد.»

٢ . المنافقون/٨

٣. لغتنامه دهخدا، ذيل واژه عزت

۴. مستدر كالوسائل ج: ۹ ص ۷۹

٥. غررالحكم ص: ٢٩٣

٤. غررالحكم ص: ٢٥٣

۲. یکی از عوامل ذلت، دراز کردن دست نیاز به سوی دیگران است. در حدیث از حضرت علی البیالی آمده است: «التقلل و لا التذلل؛ باید به کم خود قانع باشیم اما نباید خود را خوار کنیم.»

خوار کنیم.»

۳. وقتی نقطه ضعفهای خود را برای همه گان بازگو کنیم، در چشم دیگران خوار و حقیر می شویم؛ بنابراین باید از گفتن نقطه ضعفهای خود به دیگران پرهیز کنیم. علی لمیتالا می فرماید: «رضی بالذل من کشف ضره لغیره؛ کسی که بدحالی خود را برای دیگران آشکار می سازد، به خواری خود رضایت داده است.»^



شاگردان، در بارهٔ مبارزه با نفس با هم گفتو گو کنند!



- ۱. مبارزه با نفس چیست؟
- ۲. مبارزه با نفس چگونه با عزت نفس ساز گار است؟
- ۳. با کدام نوع از خواستهای نفسانی باید مبارزه کرد؟
  - ۴. عوامل عزت نفس چیست؟



شاگردان، در بارهٔ جهاد با نفس و عزت نفس پنج سطر بنویسند.

٧. غررالحكم ص: ٢٥٣

٨. غررالحكم ص: ٢٥٣

# رابطهٔ مردم و دولت

هدف: آشنایی با وظایف مردم در برابر دولت

پرسش: وظایف دولت چیست؟

#### شهروند فعال

برخى محققان شهروند را به سه دسته تقسيم مي كنند:

 ۱. شهروند ناآگاه: آن دسته از افرادی که نسبت به اوضاع موجود آگاهی ندارند و در نتیجه نسبت به روندهای موجود جامعه نیز بی پروا هستند.

 شهروند آگاه: شهروندانی هستند که از اوضاع موجود آگاهی دارند؛ اما در عمل مشارکت ندارند.

۳. شهروند فعال: شهروندی که هم از اوضاع موجود آگاهی دارد و هم فعال است. دستهٔ سوم کسانی اند که سرنوشت یک جامعه به دست آنها است و می توانند در دگرگونی یک جامعه در جهت دلخواه شان نقش داشته باشند. پیامبر بزرگوار اسلام را می فرماید: «کلکم راع و کلکم مسئول عن رعیته؛ شما همه سرپرست همدیگرید و همه تان مسئول زیردستان خود هستید.» تمام امت اسلامی موظف اند جزو دسته فعال باشند. دسته فعال همان دسته یی است که هم از اوضاع آگاه است و هم نسبت به سرنوشت خود احساس مسئولیت می کند.

#### همکاری با دولت در برقراری نظم

یکی از وظایف دولت برقراری نظم و امنی است. حضرت علی المشافی می فرماید: «مَکانُ الْقَیِّمِ مِنَ الأَمْرِ مَکانَ النِّظامِ مِنَ الْحُرَزِ یَجْمَعُهُ وَ یَضُمُّهُ؛ جایگاه سرپرست نظام چون تاری است که دانه ها را گرد هم می آورد و آنها را ضمیمه هم می کند.» کم دولت موفق دولتی است که مردم با آن همکاری کند؛ ازین رو مردم باید جهت برقراری نظم با دولت همکاری کنند.

۱. تاج الدين شعيري ، جامع الاخبار، ص ١١٩

٢ . نهج البلاغه ، خطبه ١٤٤، ص ٢٤٢.

#### نقد دولت

پیامبر اسلام الله الله الله الله الله الله و النّصِیحَهُ لِأَیْمَةِ الْمُسْلِمِینَ و اللّزُومُ لِحَمَاعَتِهِمْ؛ عَلَیْهِنَ قَلْبُ امْرِئِ مُسْلِم إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِلّهِ وَ النّصِیحَةُ لِأَیْمَةِ الْمُسْلِمِینَ وَ اللّزُومُ لِحَمَاعَتِهِمْ؛ نسبت به سه چیز قلب هیچ کسی کینه نمی گیرد؛ خالص کردن عمل برای خدا، نصیحت برای پیشوای مسلمانان و همراه ماندن با مردم.» نصیحت در لغت به معنای پند از روی خیرخواهی است. حضرت علی الله نیز یکی از وظایف مردم را همین نکته معرفی می کند: «اَمّاحَقی عَلَیْکُمْ فَالْوَفاءُ بِالْبَیْعَةِ وَالنّصیحَةُ فِی الْمَشْهَدِ وَالْمَغیب؛ امّا حق من بر شما، وفاداری به بیعت و نصیحت در حضور و غیاب است.» در دورههای گذشته به دلیل آن که حجم جامعه کوچک بود و اگر کسی میخواست انتقادی نسبت به حاکم جامعه داشته باشد، می توانست به طور مستقیم آن را با حاکم جامعه اسلامی در میان بگذارد. اما امروزه حجم جامعه گسترش یافته و دسترسی به با حاکم جامعه اسلامی در میان بگذارد. اما امروزه حجم جامعه گسترش یافته و دسترسی به کسانی که در قدرت هستند، مشکل شده است؛ لذا خیرخواهی و نصیحت باید از طریق کسانی که در قدرت هستند، مشکل شده است؛ لذا خیرخواهی و نصیحت باید از طریق رسانه های جمعی مثل رادیو، تلویزیون و مطبوعات به گوش مسؤولان دولتی رسانده شود.

### قدردانی از دولت

یکی دیگر از وظایف هر مسلمان، قدردانی از حاکمانی است که به وظایف خویش خوب عمل کنند. قدردانی و اظهار سپاس از کسانی که در قدرت قرار دارند و به مردم خدمت می کنند، آنها را از نظر روانی بیشتر تشویق به خدمت گزاری مینماید. قدردانی از آنها در واقع حمایت روانی حاکمان خدمت گزار است.



,

شاگردان، دربارهٔ شهروند فعال با همدیگر بحث و گفتوگو کنند!



- در چه زمینه هایی باید مردم با دولت همکاری کنند؟
  - ۲. آیا باید از دولت انتقاد کرد؟
- ٣. اگر حاکمی خدمت گزار باشد، آیا از او بدگویی کنیم؟

٣. س الكافي ج: ١ ص: ۴٠٣

۴ . نهج البلاغه ، خطبه ۳۴، ص ۱۱۴

# آداب حکومتداری

هدف: آشنایی با وظایف دولت در برابر مردم پرسش: مسؤولان دولتی با مردم چگونه باید رفتار کنند؟

# وظایف دولت در برابر مردم

رابطهٔ مسؤولان دولت و مردم یکی از مباحث مهم و حیاتی در هر جامعه یی است. دولت موظف است خدمات و سهولتهایی را برای شهروندان فراهم سازد و به این دلیل همواره دولت مردان با مردم در ارتباطاند. هر جامعه یی که خواهان ترقی و پیشرفت است، در صدد انسانی شدن روابط بین دو طبقهٔ حاکم و طبقهٔ بیرون از حکومت است. این امر از طریق حاکمیت قانون عادلانه تحقق می یابد. در دین اسلام نیز نحوهٔ رابطهٔ دولت مردان و مردم مورد توجه قرار گرفته است. در ادبیات دینی در بارهٔ رابطهٔ مسؤولان و مردم اصولی مورد توجه واقع شده است که به برخی از آنها در این درس می پردازیم.

## رفتار عادلانه در اجرای قانون

یکی از نکاتی که در سیرهٔ پیامبر اکرم مورد تأکید قرار گرفته، برخورد عادلانه در اجرای قانون است. برای عموم مردم در قانون هم حقوق و مزایایی در نظر گرفته شده است و هم مکلفیتهایی بر آنها وضع شده است. مساوات در برابر قانون به معنای مساوات در هر دو بخش است.

این مزایا امروزه به صورت کمکهای دولتی مثل کوپن و سایر انواع کمکهای بلاعوض است. یکی از مزایا و حقوق برای مسلمانان که در صدر اسلام بوده، تقسیم غنایم است. ابوسعید خدری گوید: روزی رسول اکرم شرخ مشغول تقسیم غنایم بود که مردی از قبیله تمیم گفت: عدالت داشته باش! پیامبر شرخ در جواب فرمود: «وَیُحُكَ وَ مَنْ مَردی از قبیله تمیم گفت: عدالت داشته باش! پیامبر شرخ در جواب فرمود: «وَیُحُكَ وَ مَنْ مَددی از قبیله تمیم گفت: عدالت داشته باش! پیامبر شرخ در جواب فرمود: «وَیُحُكَ وَ مَنْ اعْدِلُ اِذْ اللهُ اَعْدِلُ؛ وای بر تو! اگر من عدالت نورزم، دیگر چه کسی عادل خواهد بود؟» اعتراض این فرد به پیامبر شرخ به این معناست که در آن جامعه عدالت به گونه یی نهادینه شده

١. بحارالانوار، ج ١٨، ص ١١٣

است که حتی یک فرد عادی نیز به خود این حق را میدهد که حتی در برابر پیامبر است که اعتراض کند.

نکتهٔ دیگر برابری در مکلفیتهای قانونی است. وقتی یک قانون، شهروندان را موظف می کند که عملی را به گونهٔ خاصی انجام دهند، با همه گان باید به گونه مساوی برخورد شود. آنانی که موقعیت اجتماعی یا سیاسی بهتر، دارند نباید از رعایت قانون استثنا شوند. پیامبر بزرگوار اسلام مخالف مصادرهٔ قانون بود و قانون را در حق همه گان به طور مساوی اجرا می کرد. زنی از قبیله بنی مخزوم مرتکب سرقت شد و طبق دستور قرآن باید حد بر او جاری می شد. سران قبیله، اسامه بن زید را به شفاعت نزد پیامبر شخ فرستادند. آن حضرت شخ فرمود: «ای اسامه! نبینم که دربارهٔ تعطیلی حدی از حدود خداوند شفاعت نمایی!» سپس برخاست و طی سخنانی فرمود: «علّت نابودی ملّتهای گذشته این بود که هرگاه فرد بانفوذی دزدی می نمود، او را مجازات نمی کردند؛ ولی اگر فرد ضعیفی چنان می کرد، مجازات می شد. به خدا سو گند اگر دخترم فاطمه هم چنین می کرد، دستش را قطع می کرده، مجازات می شد. به خدا سو گند اگر دخترم فاطمه هم چنین می کرد، دستش را

## دوری از استبداد

یکی از آسیبها در نوع روابط مسؤولان و مردم، استبداد و خود کامه گی است. حضرت علی الله کی اشتر می نویسد: «وَلاَ تَقُولَنَّ: إِنِي مُؤَمَّرٌ آمُرُ فاطاع فان ذالک إِدْغَالٌ فِي الْقَلْبِ، وَمَنْهَكَةٌ لِلدِّينِ، وَتَقَرُّبٌ مِنَ الْغِیر؛ مگو من مامورم (و بر اوضاع مسلطم)، امر می کنم و باید اطاعت شوم، زیرا این کار موجب دخول فساد در قلب و خرابی دین و نزدیک شدن تغییر و تحول در قدرت است.» مجلق این فرمایش استبداد پیامدهای زیر را دارد: ۱) سبب سنگدلی و قساوت قلب خود حاکم می شود، ۲) سبب نابودی دین می گردد؛ زیرا مردم نسبت به دین بدین می شوند، ۳) با افزایش بدبینی، مردم در برابر آن حکومت قیام کرده و آن حکومت را سرنگون خواهند کرد.

# همدردی با محرومان جامعه

یکی از نکتههای اساسی که در اسلام مورد تاکید فراوان قرار گرفته است، همدردی مسؤولان با محرومان جامعه مواسات داشته باشند، بین مردم محبوبیت پیدا کرده و می تواند حمایت توده های مردم را جذب کند.

۲. محمدی ری شهری،میزان الحکمه، ج ۲، ص ۳۰۸

٣. نهج البلاغه، نامه ٥٣

روایت شده است که حضرت سلیمان الشیاه ، هر روز صبح با بزرگان و اشراف ملاقات می کرد تا به صف مستمندان می رسید، آنگاه کنار آنان می نشست و می فرمود: مستمندی همراه مستمندان» به این معنا که من هم مستمندی مثل شما هستم.

پس از آن که به حضرت علی الله گزارش داده شد که یکی از ثروتمندان بصره عثمان بن حنیف را به میهمانی دعوت کرده که فقرا در آن دعوت نشده و او مهمانی را پذیرفته است حضرت به او نامهٔ اعتراض آمیزی می نویسد و او را سخت نکوهش می کند: «ای پسر حنیف! به من گزارش داده شده که مردی از ثروتمندان اهل «بصره» تو را به میهمانی دعوت کرده و تو به سرعت به سوی آن شتافته یی؛ در حالی که طعام های رنگارنگ و ظرفهای بزرگ غذا یکی بعد از دیگری پیش تو قرار داده می شد. من گمان نمی کردم تو دعوت جمعیتی را قبول کنی که نیازمندان ورودشان بر آن دسترخوان ممنوع و ثروتمندان شان دعوت شوند.» امام المیک در ادامهٔ این نامه می فرماید: «آیا به همین قناعت کنم که امیرالمؤمنین خوانده شوم؟ اما با آنان در سختی های روزگار شریک نباشم؟ و پیشوا و مقتدای شان در تلخی های زنده گی نباشم؟ » هم شریک نباشم؟ و پیشوا و مقتدای شان در تلخی های زنده گی نباشم؟ »



فعاليت

شاگردان، در بارهٔ رابطهٔ دولت و ملت با هم گفت و گو کنند!



۱. مساوات در برابر قانون چیست؟ مثال بزنید!

۲. استبداد چه پیامدهای منفی دارد؟

٣. رفتار خوب مسؤولان با مردم چه فواید دارد؟



شاگردان، در بارهٔ ثمرات مساوات در اجرای قانون پنج سطر بنویسند.

۴. بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۸۳

٥. نامه ٤٥ نهج البلاغه

۶. همان،

# اصلاحات از نظر اسلام

هدف: آشنایی با اصلاحات از نظر اسلام

پرسش: اصلاح چیست؟

# زوجهای متضاد در قرآن

یکی از این زوجهای متضاد در قرآن کریم دو مفهوم اصلاح و افساد زیاد به کار رفته است. وقتی به لغتنامههای تخصصی در بارهٔ معنای افساد و اصلاح مراجعه می کنیم، هر کدام را به نقیض دیگری معنا کردهاند؛ به این صورت: فساد ضد صلاح است یا صلاح ضد فساد است؛ اما یک نکته مشخص است که اصلاح بعد از افساد است؛ یعنی اول افساد صورت می گیرد و بعد اصلاح شروع می شود. افساد به معنای خراب کردن و ایجاد نابسامانی است؛ اما اصلاح به معنای سامان دادن است.

#### انواع اصلاحات

در نتیجه اصلاحات در یک جامعه به این معناست که آن جامعه فاسد شده و نابهسامانی ایجاد گردیده و باید شرایط بهبود یابد. این نابهسامانی در سطوح مختلف جامعه رخ می دهد. این فساد و نابهسامانی ممکن است در حوزهٔ سیاست، فرهنگ یا اقتصاد باشد؛ بنابراین اصلاحات نیز به اصلاحات سیاسی، فرهنگی و اقتصادی تقسیم می شود. اما باید توجه داشت که اصلاحات در اصل وظیفهٔ دولت است؛ اما مردم نیز موظف به همکاری هستند. اما در شرایطی که دولت نخواهد به سوی اصلاح حرکت کند، وظیفهٔ سایر مسلمانان است که دست به اصلاحات بزنند.

## اصلاحات فرهنگي

اصلاحات فرهنگی وقتی معنا پیدا می کند که شرایط فرهنگی جامعه دچار انحراف و نابهسامانی شده باشد. در زمان امام حسین للسِّلا شرایط فرهنگی دچار انحراف شده و حاکم زمان نه تنها به اصلاح شرایط موجود نمی پرداخت که خودش نیز جزو افرادی بود که شرایط نابهسامان موجود را آورده بود. قیام امام حسین ﷺ یک اصلاح فرهنگی و سیاسی است. امام حسین ﷺ در وصیتنامه خودش به محمد بن حنفیه، هدف از قیام خود را بعد از ادای شهادت به وحدانیت خداه الله و رسالت رسول اکرم الله و شهادت به روز جزا، این گونه شرح مي دهد: «و أنى لم أخرج أشرا و لا بطرا و لا مفسدا و لا ظالما و إنما خرجت لطلب الإصلاح في أمة جدي أريد أن آمر بالمعروف و أنهى عن المنكر و أسير بسيرة جدي و أبي؛ من برای جاه طلبی و ثروت طلبی، افساد و ظلم بیرون نیامدم، بلکه من برای اصلاح امت جدم بیرون آمدم، میخواهم امر بمعروف و نهی از منکر کنم و همان راهی را بروم که جدم و پدرم رفتند.» ٔ دو کلمهٔ افساد و اصلاح در این فراز از سخنان امام حسین ﷺ بسیار کلیدی هستند. امام حسین ﷺ هدف خود را اصلاح معرفی می کند و نه افساد. امام حسین ﷺ می-فرماید که من برای افساد و نابهسامان کردن اوضاع بیرون نیامدم؛ بلکه برای سامان بخشیدن به اوضاع بیرون آمدم. از زمان پیامبر اکرمﷺ تا دورهٔ حضرت علی لیسی شرایط فرهنگی جامعه بهبود یافته بود؛ اما با آمدن یزید در جامعهٔ اسلامی نابهسامانی فرهنگی بهوجود آمده بود. امام حسین للمیکا از شرایط موجود رنج میبرد و خواهان اصلاح آن است و به همین دليل قيام كرد.

#### اصلاحات اقتصادي

فساد اقتصادی به معنای نابهسامانی در حوزهٔ اقتصاد یک جامعه است؛ به این صورت که تعداد انسانهای فقیر در جامعه افزایش یابد و آبادانی در آن جامعه کند شود. فساد اقتصادی به معنای توزیع نابرابر منابع اقتصادی بین آحاد افراد جامعه است؛ به صورتی که تعدادی از افراد به منابعی دسترسی داشته باشند و اکثریت از دسترسی به آنها محروم باشند. اصلاحات اقتصادی به معنای برابر کردن فرصتهای اقتصادی است. اصلاحات اقتصادی به این است که زمینهٔ پیشرفت برای همه مساوی باشد.

١. بحارالأنوار ج : ٤٤ ص : ٣٣٠

#### اصلاحات سياسي

بعضی اوقات فساد در دستگاه حاکمه رخ میدهد. این فساد خود را در قالب فساد اداری، تبعیض و امثال آن نشان میدهد. در چنین شرایطی بر کسانی که بیرون از دستگاه حاکمه قرار دارند، واجب است با تبعیض و رشوه خواری مبارزه کنند.



شاگردان، دربارهٔ انواع اصلاحات با همدیگر گفتو گو کرده و بیان کنند که کدام نوع اصلاحات برای جامعهٔ ما ضروری تر است.



- ۱. معنای اصلاح چیست؟
- ۲. اصلاح فرهنگی به چه معناست؟
  - ۳. اصلاحات اقتصادی یعنی چه؟



شاگردان، در بارهٔ ضرورت اصلاحات در جامعه تحقیق نموده هشت سطر بنویسند.

## رشوه

هدف: آشنایی با شیوههای مبارزهٔ معصومین المشاع با فساد اداری

پرسش: پیامدهای رشوه خواری در جامعه چیست؟

#### فساد اداري

یکی از معضلات اساسی در بسیاری از کشورها، مسألهٔ فساد اداری است. فساد اداری به معنای سوء استفاده از قدرت برای منافع شخصی و غیر عمومی است. افرادی که در مسند قدرت قرار دارند، ممکن است به اشکال مختلف از قدرت سوء استفاده کنند. گاهی این افراد از صلاحیتهای خود در جهت تحکیم منافع شخصی، قومی یا حزبی استفاده می کنند و گاهی برای ارائه خدمات از مشتریان خود تقاضای پول می کنند. در نتیجه فساد اداری دو مصداق روشن دارد: یکی پارتی بازی و دیگری رشوه خواری. در حالتی که در درون یک حکومت فساد اداری زیاد شود، حکومت و دولت ناکار آمد شده و نارضایتی عمومی در آن جامعه از دولت و حکومت افزایش می یابد و ممکن است ثبات حکومت دچار تزلزل شود. به این دلیل مبارزه با فساد اداری برای یک کشور بسیار حیاتی است.

راه حل این مسأله چیست؟ به عبارت دیگر، چگونه می توان با فساد اداری مبارزه کرد؟ مکانیسمهای کنترل و نظارت

مهم ترین روشی را که متخصصان برای مبارزه با فساد اداری پیشنهاد می کنند، افزایش نظارت و کنترل است. اما کنترل و نظارت را می توان به دو دسته تقسیم کرد: ۱) کنترل بیرونی، ۲) کنترل درونی. کنترل بیرونی به این معنا است که افراد متخلف تحت نظر قرار گیرند و در صورت تخلف مجازات شوند؛ اما کنترل درونی در این است که به افراد انگیزه داده شود که مخالف با مقررات برخورد نکنند، در واقع بدون فشار بیرونی افراد خودشان از رشوه گرفتن و پارتی بازی پرهیز کنند. کنترل مورد نظر متخصصان بیشتر کنترل بیرونی افراد که افراد است. آنها بر این باورند که باید کنترل و تفتیش بیرونی آنقدر افزایش یابد که افراد

سودجو و فرصت طلب امکان رشوه خواری را نداشته باشند. اما از نظر اسلام کنترل بیرونی در ضمن کنترل درونی می تواند کارساز باشد.

#### كنترل دروني

شخصیت افراد به گونه یی باید شکل بگیرد که رشوه گرفتن و رشوه دادن زشت و نامطلوب تلقی شود. اگر افراد ایمان داشته باشند که رشوه ستانی کار زشتی است، این امکان فراهم می شود که رشوه خواری از یک جامعه ریشه کن گردد. در روایات متعددی این عمل، زشت و مساوی با کفر معرفی شده است. پیامبر اسلام شخم می فرماید: «الراشی و المرتشی و الماشی بینهما ملعونون؛ رشوه ده، رشوه گیر و و اسطهٔ بین آنها از رحمت خدا دوراند.» در روایت دیگری از امام رضا شخل شده است: «لعن الله الراشی و المرتشی و الماشی بینهما و قال ایاکم و الرشوة فآنها محض الکفر و لا یشم صاحب الرشوة ریح الجنه؛ خداوند رشوه ده، رشوه گیر و واسطهٔ بین آنها را لعنت کرده است» در ادامه فرمودند: از رشوه بیرهیزید که آن کفر محض است و رشوه گیر بوی بهشت را احساس نخواهد کرد. اگر کسی به خداوند شخل و روز جزا ایمان داشته باشد، هیچ گاه بخشوده رشوه ستانی نمی کند؛ زیرا این عمل گناه بزرگی است و حق الناس نیز هست هیچ گاه بخشوده نخواهد شد. کسی برای حضرت علی شخلی به عنوان هدیه چیزی می آورد تا به نفع او در دادگاه قضاوت کند. حضرت شخل در جواب می گوید... کسی... نیمه شب ظرفی سر پوشیده پر از حلوای خوش طعم و لذیذ، به درب خانه ما آورد؛ ولی این حلوا معجونی بود که من از آن متنفر شدم گویا آن را با آب دهان مار یا استفراغش خمیر کرده بودند. به او گفتم: هدیه است، یا زکات و یا صدقه؟ که این دو بر ما اهلبیت حرام است. گفت: نه این است و نه آن بلکه «هدیه» است.

به او گفتم: زنان بچهمرده بر تو گریه کنند! آیا از طریق آئین خدای وارد شده یی که مرا بفریبی؟!... به خدای سوگند! اگر اقلیمهای هفتگانه با آنچه در زیر آسمانها است به من بدهند که خداوندی را با گرفتن پوست جوی از دهان مورچه یی نافرمانی کنم، هرگز نخواهم کرد، و این دنیای شما از برگ جویده یی که در دهان ملخی باشد، نزد من خوار تر و بی ارزش تر است.

#### كنترل بيروني

کنترل بیرونی نیز در اسلام سخت مورد تأکید قرار گرفته است. پیامبر اسلام ﷺ و نیز سایر پیشوایان با رشوهخواران و کسانی که از بیتالمال سوء استفاده کردهاند، به شدت برخورد

١. بحارالأنوار ج : ١٠١ ص ٢٧٨

٢. جامع الأخبار ص: ١٥٤

٣. نهج البلاغه، خطبه ٢٢۴.

کردهاند. پیامبر کشت، بخشی از اموال را به خدمت پیامبر کشت تقدیم و سهمی را برای خود برداشت و ماموریت برگشت، بخشی از اموال را به خدمت پیامبر کشت تقدیم و سهمی را برای خود برداشت و عرض کرد این اموال هدایایی است که مردم به من دادهاند. حضرت برآشفت و به او فرمود: «کیف تاخذ مالیس لک بحق؟ چرا آن که حق تو نیست می گیری» او در پاسخ با معذرت خواهی گفت: «لقد کانت هدیه یا رسول الله؛ آنچه گرفتم هدیه بود» پیامبر کشش فرمود: «ارایت لوقعد احدکم فی داره و لم نوله عملا اکان الناس یهدونه شیئا؟؛ اگر شما در خانه بنشینید و از طرف من والی محلی نباشید آیا مردم به شما هدیه می دهند؟!» سپس دستور داد هدیه را گرفتند و در بیت المال قرار دادند و وی را از کار بر کنار کرد. \*

در یک جمع بندی می توان گفت: در یک حکومت اگر افراد به گونه یی تربیت شوند که اخذ رشوه را عملی بد و گناه بدانند و در کنار آن سران دولتی با جدیت با رشوه خواران برخورد کنند، در آن جامعه ریشهٔ فساد نابود خواهد شد.



شاگردان، در بارهٔ تفاوت و اهمیت دو روش کنترل درونی و کنترل بیرونی گفتوگو کنند!



- ۱. فساد اداری چیست؟
- ۲. فساد اداری برای دولت و حاکمیت چه ضرری دارد؟
  - ۳. کنترل درونی به چه معناست؟
  - ۴. کنترل بیرونی به چه معناست؟



شاگردان، در بارهٔ اثرات كنترل و راه تقويت آن تحقيق نموده هشت سطر بنويسند.

۴. جرج جرداق ، الامام على (ع)، ج ١، ص ١٥٥ و ١٥٩

# تکاثر و ثروتاندوزی

هدف: آشنایی با نظر اسلام در بارهٔ ثروتاندوزی

پرسش: تكاثر ثروت چيست؟

# جایگاه مال و ثروت در اسلام

داشتن مال وثروت وتحصیل آن با دیدگاه اسلام هیچ منافات ندارد؛ بلکه تأکیدات برای تحصیل صحیح آن وجود دارد. پیامبر اسلام شخ قبل از آن که به پیامبری مبعوث شود، فردی تجارت پیشه بود و برای حضرت خدیجه شخ تجارت می کرد. اگر تحصیل مال و ثروت امر بدی باشد، پس چرا پیامبر اسلام شخ تجارت می کرد. علاوه بر این در اسلام ضایع کردن مال حرام است. اسراف همان ضایع کردن مال است که از نظر اسلام حرام معرفی شده است. در قرآن کریم مال و ثروت «خیر» نامیده شده است. خداوند که گر در قرآن کریم در بارهٔ کسی که مرگش نزدیک شده، دستور می دهد که اگر مالی برجای گذارده، باید وصیت کند. در این آیهٔ مبار که مال به عنوان خیر یاد شده است «کُتِبَ عَلَیْکُمْ إِذَا حَصَرَ مَقرر شده است که چون یکی از شما را مرگ فرا رسد اگر مالی بر جای گذارد، برای پدر و مادر و خویشاوندان [خود] به طور پسندیده وصیت کند [این کار] حقی است بر پرهیز گاران.» به عبارت دیگر خویشاوندان [خود] به طور پسندیده وصیت کند [این کار] حقی است بر پرهیز گاران.» به عبارت دیگر تبدیل به هدف شد، سبب انحراف آدمی می شود و خصلتهایی در انسان به وجود می آید تبدیل به هدف شد، سبب انحراف آدمی می شود و خصلتهایی در انسان به وجود می آید که سبب هلاکت او می گردد؛ زیرا در این صورت ثروت ملاک برتری و مایهٔ تفاخر می شود و این موضوع از نظر اسلام ممنوع است.

وقتى مال براى انسان هدف و از حالت وسيلهبودن خارج شد، انسان مسخ و بردهٔ مال مىشود. حضرت على الله مى فرمايد: «الدُّنْيَا دَارُ مَمَرِّ لا دَارِ مَقَرٍّ، وَالنَّاسُ فِيهَا رَجُلاَنِ: رَجُلُ مى

بَاعَ نَفْسَهُ فَأَوْبَقَهَا وَرَجُلُ ابْتَاعَ نَفْسَهُ فَأَعْتَقَهَا؛ دنیا دار گذر است نه دار اقامت، و مردم در آن دو گروهاند. گروهی که خود را فروختند و خویش را هلاک کردند و گروهی که خود را خریدند و آزاد کردند.» معنای حدیث این است که گروهی بردهٔ دنیا شدند و مال پرست شدند و گروهی نیز از این برده گی نجات یافتند. وقتی کسی بردهٔ دنیا شود، ثروت معیار برتری و فضیلت برای او می شود.

# ثروت معیار برتری نیست

وقتی انسانها بردهٔ مال شدند، ثروت را معیار فضیلت و برتری افراد قرار میدهند. «رسول اکرم شیخ طبق معمول، در مجلس خود نشسته بود. یاران گرداگرد حضر تش حلقه زده او را مانند نگین انگشتر در میان گرفته بودند. در این بین، یکی از مسلمانان که مرد فقیری بود، از دروازه وارد شد و در نقطه یی جایی خالی یافت، رفت و آنجا نشست. از قضا پهلوی مرد ثرو تمندی قرار گرفت. مرد ثرو تمند جامههای خود را جمع کرد و خودش را به کناری کشید. رسول اکرم شیخ که مراقب رفتار او بود، به او رو کرد و فرمود: ترسیدی که چیزی از فقر او بتو بچسبد؟! گفت: نه یا رسول الله؛ پیامبر شیخ فرمود: ترسیدی که جامههایت کثیف و ثروت تو به او سرایت کند؟ گفت: نه یا رسول الله؛ فرمود: ترسیدی که جامههایت کثیف و اعتراف می کنم که خطا کردم. اکنون به جبران این خطا و به کفارهٔ این گناه حاضرم نیمی از دارایی خودم را به این برادر مسلمان خود که دربارهاش مر تکب اشتباهی شدم، می بخشم. مرد فقیر گفت: ولی من حاضر نیستم بپذیرم. گفتند: چرا؟ گفت: چون می ترسم روزی مرا هم غرور بگیرد و با یک برادر مسلمان خود آن چنان رفتاری کنم که امروز این شخص مرا هم غرور بگیرد و با یک برادر مسلمان خود آن چنان رفتاری کنم که امروز این شخص با من کرد.» آ

# گنج کردن مال

یکی دیگر از آفات دنیازدگی، گنج کردن مال است. در قرآن کریم به شدت از گنج کردن مال نهی شده است. قرآن کریم میفرماید: «وَالَّذِینَ یَکْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ گنج کردن مال نهی شده است. قرآن کریم میفرماید: «وَالَّذِینَ یَکْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ یُنِفِقُونَهَا فِی سَبِیلِ اللهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِیمٍ؛ و کسانی که زر و سیم را گنجینه می کنند و آن را در راه

٢. نهج البلاغه، حكمت ١٣٣

۳. داستان راستان، ج ۱ ، ص ۶۲

خدا انفاق نمی کنند، ایشان را از عذابی دردناک خبر ده» مفسران بر این باورند که طلا و نقره به عنوان سمبلی برای فلزهای گرانقیمت است. گنج کردن این دو فلز از نظر قرآن حرام است. از نظر اسلام باید سرمایه در گردش باشد تا تمام مومنین بتوانند از آن بهره بگیرند. اگر کسی سرمایهٔ خود را به کاراندازد، سبب می شود برای بسیاری از افراد در جامعه شغل ایجاد شود. اما اگر سرمایه ذخیره شود و از آن استفاده نشود، سبب رکود اقتصادی می گردد. این مساله از نظر قرآن محکوم است.

پس در نتیجه مال دنیا نباید گنج شود؛ به گونه یی که هیچ یک از آن استفاده نکند و در ثانی باید در راه خدا مصرف شود. موارد مصرف فی سبیل الله شامل کمک به فقرا ساخت مساجد، مکاتب، مدارس دینی و.. می شود.



شاگردان، دربارهٔ موارد مصرف فی سبیل الله بحث و گفتوگو کنند.



- ١. چرا در اسلام اصل ثروت و مال منفور نيست؟
  - ۲. مال پرستى چىست؟
  - ۳. آیا ثروت معیار برتری است؟



شاگردان، در بارهٔ به کارانداختن سرمایه در مسیر صحیح شش سطر بنویسند.

# محروميتزدايي

هدف: آشنایی با فضیلت انفاق

پرسش: در مواجهه با محرومان باید چه کار کرد؟

# محرومیتزدایی و نه گداپروری

سیاست اقتصادی اسلام مبتنی بر حمایت از محرومان جامعه است، اما این حمایت به معنای ترویج گداپروری نیست. در اسلام تکدی گری عملی ناپسند تلقی شده است و همه گان سفارش شدهاند. شده اند گدایی بپرهیزند. اما دیگران به انحای مختلف تشویق به حمایت محرومیت زدایی از نظر محرومیت زدایی به عنوان یک پالیسی اقتصادی صرفاً وظیفهٔ دولت نیست. محرومیت زدایی از نظر اسلام وظیفهٔ همه گانی تلقی می شود. بسیاری از سنتها در اسلام ناظر به حمایت مالی از محرومان است. در قرآن کریم در اوصاف پرهیز گاران آمده است: «وَفِی أَمْوَالْهِمْ حَقٌ لِّلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ اللهُ و در اموال شان برای سائل و محروم حقی [معین] است. « حضرت علی الله می مواند: «خداوند سبحان نان فقرا را در بین اموال ثر و تمندان قرار داده است، پس اگر فقیری گرسنه می ماند، به خاطر ندادن ثرو تمند است و خداوند هی از این مساله از آنها بازخواست خواهد کرد. » ۲

مفهوم کلی که در راستای حمایت از محرومان است، مفهوم انفاق در راه خدا الله است. انفاق به واجب و مستحب تقسیم می شود. انفاق های واجب مثل زکات، خمس، کفارات و نذورات است و انفاق های مستحب شامل قرض الحسنه، صدقه، هدیه و..... می شود. این موارد هیچ گاه به معنای ترویج تنبلی در میان مردم نیست؛ بلکه به این معناست که تحت هر شرایطی اگر کسی دچار فقر و تنگ دستی شد، باید جامعه از او حمایت نماید.

#### اخلاق انفاق

کمک به محرومان از نظر اسلام باید تحت شرایطی انجام شود که این شرایط برخی ناظر به شخص کمک کننده و برخی به شخص مورد کمک است. این شرایط را می توان به

۱. الذاريات/ ۱۹

٢. شرح غرر الحكم ، ج ٢، ص ٥٥٣

عنوان اخلاق انفاق مورد بحث قرار داد. در انفاق نکتههای زیادی باید رعایت شود که در ذیل به مواردی اشاره می شود:

الف) اخلاص: یکی از شرایط انفاق آن است که عمل انفاق برای رضای خدا الله انجام شود و هدف ریاکاری و تفاخر نباشد. قرآن کریم می فرماید: «وَمَثَلُ الَّذِینَ یُنْفِقُونَ اَمْوالْهُمُ الْبِعْاءَ مَرْضاتِ اللهِ وَ تَثْبِیتاً مِنْ اَنْفُسِهِمْ کَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ اءَصابَعا وابِلٌ فَآتَتْ اُکُلُها ضِعْفَیْنِ...؛ مَثَلِ کسانی که اموال خویش را برای طلب رضای خدا، از روی یقین و اعتقاد انفاق می کنند، همانند بوستانی است بر تپهای که بارانی تند و بهموقع، برآن بارد و دو چندان میوه دهد»."

ب) رعایت اولویتها: یکی دیگر از نکاتی که در باب انفاق مطرح است، تشخیص ضرورتها است. باید تلاش شود به کسانی کمک شود که دارای ضرورت بیشتری است.

ج) انفاق پنهانی: وقتی به یک محروم کمکی می شود، باید به طور مخفیانه کمک شود. نباید با کمک کردن به کسی آبروی او لگدمال گردد. قرآن کریم می فرماید: «إنْ تُبنْدُوا الْصَّدَقاتِ فَنَعِمًا هِیَ وَ اءِنْ تُخْفُوها وَ تُؤْتُوها الْفُقْرَاءَ فَهُوَ خَیَرٌ لَکُمْ؛ اگر انفاقها را آشکار کنید، خوب است واگر آنها را مخفی کنید و به نیاز مندان بدهید، برای شما بهتر است».

د: پرهیز از منت دادن: وقتی به کسی کمک میکنیم با منت دادن نباید همراه باشد. قرآن کریم می فرماید: «یا اَیُّهاءَ الَّذینَ آمَنوُا لا تُبْطِلوُا صَدَقاتِکُمْ بِالْمَنِ وَ الْاءَذی ...؛ ای کسانی که ایمان آوردهاید، انفاق خود را بامنت وآزار باطل نسازید.»

هـ) پرهیز از اسراف و تبذیر: زیاده روی در هر کاری از نظر اسلام مورد تأیید نیست، حتی اگر آن عمل انفاق باشد. علی المناه فرمود: «آفَهُ الجُودِ اَلتَّبْذیرُ ؟، تبذیر وزیاده روی، آفت بخشش است.» در جای دیگری فرمود: «اَقْبُحُ الْبَذْلِ اَلسَّرَفُ؛ اسراف، زشت ترین بخشش است.»

## امام صادق حامي محرومان جامعه

معلّی از یاران نزدیک امام صادق، در مورد آن حضرت می گوید: «در یک شب بارانی، امام صادق این از خانه خارج شد و به سوی ظلّه بنی ساعده محرکت کرد. من نیز در پی ایشان به راه افتادم؛ ناگاه متوجه شدم چیزی از دوش آن حضرت به زمین ریخت... با شتاب پیش رفته و سلام کردم. فرمود: تو معلّی هستی؟ عرض کردم: بلی، فدایت شوم. فرمود:

۳. سوره بقره/۲۶۵

۴ . بقره/ ۲۷۱

VCC / = /

٤. شرح عزرالحكم، ج ٣، ص ١١١

۷. همان، ، ج ۲، ص ۳۷۲

<sup>^ .</sup> ظله بني ساعده يک سرپناه بوده که فقرا و افراد بي بضاعت براي استراحت از آنجا استفاده مي کرده اند.

جست و جو کن، هر چه یافتی به من بده. چند گرده نان یافتم و به ایشان دادم که آنها را در انبانی قرار داد. عرض کردم: فدایت شوم، اجازه دهید من آن را بیاورم. فرمود: نه، من به آوردن آن سزاوار ترم، ولی تو نیز همراه من بیا. حرکت کردیم تا در ظُلّه بنی ساعده به جماعتی از فقرا که همه گی در خواب بودند، رسیدیم. حضرت به آنان نزدیک شد و زیر روانداز هرکدام یک یا دو گرده نان گذاشت تا به آخرین فردشان رسید آن گاه باز گشتیم.» ۹



شاگردان، در بارهٔ محرومیتزدایی و مبارزه با فقر بحث کنند!



- ۱. آیا کمک به فقرا به معنای گدایروری است؟
  - ٢. اخلاق انفاق را نام ببريد!
  - ٣. سيرهٔ امام صادق درباره انفاق را بيان كنيد!



شاگردان، در بارهٔ حمایت صحیح و مناسب از محرومان شش سطر بنویسند.

# اسراف و تبذير

هدف: آشنایی با دیدگاه اسلام در بارهٔ اسراف

پرسش: اسراف چیست؟

### جامعة مصرفي

امروزه پژوهشگران اجتماعی در بارهٔ الگوی مصرف در جوامع سخن می گویند. در مورد برخی جوامع اصطلاح جامعهٔ مصرفی به کار برده می شود. جامعهٔ مصرفی، به جامعه یی گفته می شود که میزان استفادهٔ آنها از کالاها و خدمات بیشتر از تولید آن است. روشن است که پرمصرفی در بین طبقات ثروتمند جامعه رواج دارد. در چنین جوامعی بین فقیر و ثروتمند فاصله زیادی ایجاد می شود. عامل ایجاد این فاصله بهرهمندی طبقهٔ خاص از ثروت و محرومیت سایر طبقات از ثروت است. در نتیجه از نظر روانی پرمصرفی طبقات ثروتمند احساس محرومیت را برای سایر طبقات تشدید می کند. این احساس محرومیت ممکن است در درازمدت تبدیل به نارضایتی گردیده و آشفته گی اجتماعی را در پی داشته باشد؛ به صورتی که انسانهای فقیر با دیدن افراد ثروتمند احساس نفرت کنند. شواهد عینی زیادی نیز این مسأله را تأیید می کند.

بنابراین راه حل چیست؟ چگونه می توان از چنین پیامدهایی جلوگیری کرد؟

#### نگاهی به نظام اقتصادی اسلام

بدون شک، دین اسلام آخرین پیام آسمانی است که از سوی خداوند برای بشریت نازل شده است تا بشر را در خم و پیچهای زنده گی هدایت کند. بخشی از این دستورها، دستورهای اقتصادی است. اگر بشر امروزی به بسیاری از این دستورها عمل کند، بدون شک از معضلات بسیاری رهایی می یابد.

#### اسراف

پرمصرفی همان چیزی است که در ادبیات دینی از آن به عنوان اسراف یاد می شود. علمای لغت در بارهٔ اسراف می گویند: «اسراف از حد گذشتن و زیاده روی است.» کلمهٔ دیگری که تقریباً معادل اسراف است، کلمهٔ تبذیر است. تبذیر نیز در لغت به معنای هدر

١ . لسان العرب، ذيل واژه اسراف

دادن مال است. در قرآن کریم در چندین آیه از اسراف نهی شده است: «وکُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ یُحِبُّ الْمُسْرِفِینَ؟ و بخورید و بیاشامید و زیاده روی مکنید که خداوند اسراف کاران را دوست نمی دارد. «إِنَّ الْمُبَدِّرِینَ کَانُواْ إِخْوَانَ الشَّیَاطِینِ وَکَانَ الشَّیْطَانُ لِرَبِّهِ کَفُوراً؟ چرا که اسراف کاران برادران شیطانند و شیطان همواره نسبت به پروردگارش ناسپاس بوده است.»

«اسراف» در مقابل کلمهٔ اقتار به کار می رود. اقتار به معنای سختگیری در مصرف است که البته این حالت نیز در اسلام مذمت شده است. الگوی مصرف در اسلام تعادل است نه زیاده از حد و نه پایین تر از حد.

#### معيار اسراف

برای اسراف معیارهایی ذکر شده است؛ اما به نظر می رسد مهم ترین معیار آن سودمندی به حال انسان است. اگر آنچه را که مصرف می کنیم هیچ سودی به حال انسان نداشته باشد، مصداق اسراف است. در روایتی از امام صادق آسی آمده است: «انما الاسراف فیما اتلف المال و اضر بالبدن؛ اسراف در جایی است که مال هدر رود و برای بدن ضرر داشته باشد». پس بدون شک هر آنچه برای سلامتی مفید باشد، استفاده و مصرف آن جزو موارد اسراف نیست.

#### نمونههای اسراف

۱. پرخوری: در قرآن کریم دستور عدم اسراف پس از خوردن و آشامیدن آمده است. یکی از موارد اسراف، زیادهروی در خوردن و آشامیدن است. در دانش طب امروز ضررهای پرخوری به طور کامل بیان شده و بدون شک این عمل مصداق اسراف است.

۲. دورانداختن غذای اضافه: در برخی روایات دورانداختن غذا به عنوان مصداقی از
 اسراف یاد شده است.

۲ . همان، ذيل واژه بذر

٣. اعراف ،٣١

۴ . اسراء (۲۷)

۵. بحار ج ۶ ص ۲۶۲

۳. اسراف در انفاق: یکی از موارد اسراف، اسراف در انفاق و کمک به دیگران است. از امام صادق المشال در مورد آیه یی که می گوید خداوند اسراف کاران را دوست ندارد، سؤال شد؛ ایشان فرمودند: مردی انصاری مزرعه یی داشت؛ اما وقتی شروع به صدقه دادن می کرد، آنقدر صدقه می داد که برای خود و خانواده اش چیزی باقی نمی ماند. آنگاه خداوند این عمل را اسراف قرار داده است.



شاگردان، دربارهٔ ضررهای اسراف با همدیگر گفتو گو کنند!



- ١. اسراف چيست؟
- ۲. ملاک اسراف چیست؟
- ۳. دو نمونه برای اسراف بیاورید!



شاگردان، در بارهٔ اسراف تحقیق نموده و هفت سطر بنویسند.

# مواسات

**هدف**: آشنایی با جایگاه همدردی با دیگران در اسلام پرسش: مواسات چیست؟

## مواسات و همدردی در اسلام

مواسات در لغت به معنای یاری کردن و غمخواری دیگری آمده است. این شعر پرمغز سعدی که به عنوان شعار بر سر دروازه سازمان ملل در نیویورک نقش بسته است؛ بنی آدم اعضای یکدیگراند که در آفرینش زیک گوهراند چو عضوی بدرد آورد روزگار دگـــر عضوها را نماند قرار

در واقع مضمون حدیثی است که از پیامبر اسلام بیش نقل شده است: «مثل المؤمنین فی توادهم و تراحمهم کمثل الجسد إذا اشتکی بعضه تداعی سائره بالسهر و الحمی بیم مثل مومنان در دوستی و دلسوزی نسبت به همدیگر مثل یک بدن است که اگر بخشی از بدن ناراحتی داشته باشد، بخشهای دیگر بدن آن را با بیخوابی و تب همراهی می کند». در جای دیگری پیامبر اسلام شیخ خطاب به حضرت علی المیشی می فرماید: «یا عَلِی، سَیّدُ الأعْمالِ ثَلاثُ خِصالٍ: إِنْصافَكَ خطاب به حضرت علی الله عَزَوجَل و ذِکْرُكَ الله تعالی علی کُلِ حالٍ! آی النّاس مِنْ نَفْسِك، و مُواساتُكَ الأخَ فِی اللهِ عَزَوجَل و ذِکْرُكَ الله تعالی علی کُلِ حالٍ! آی علی! برترین اعمال سه خصلت است: انصاف با مردم، همدردی با برادر دینی و یاد خدا در همه حال.» اگر این دستور پیامبر اسلام شیخ در جامعهٔ اسلامی جامه عمل بپوشد، محرومان جامعه از نظر روانی آرامش می یابند. در این صورت، در جامعهٔ اسلامی فضای اخوت و برادری ایجاد و

۲. مستدر کالوسائل ۸ ۲۹۴

٣. بحارالا نوار ، ج ٧٤ ، ص ٣٩٢

پيوندها مستحكم تر مى شود. حضرت على السَّلام مى فرمايد: «مَا حَفِظَتِ الْأَخُوَّةَ بِمِثْلِ الْمُواساةِ؛ \* اخوّت را هيچ چيز مانند مواسات و همدردى حفظ نمى كند.»

#### نمونههای مواسات

مواسات مالی: انفاقهای مالی مانند: صدقات، زکات، کفارات مالی و سایر انواع آن
 که باید بین فقرا توزیع گردد، یکی از نمونههای مواسات است.

۲. مواسات روانی: نوع دیگری از مواسات در اسلام، مواسات و همدردی روانی است. مواسات روانی به این مفهوم است که افراد برای حمایت همنوعان خود گرچه هزینه مالی نمی کنند؛ اما کاری می کنند که در عمل همدردی صورت می گیرد. نمونههای زیادی برای این نوع مواسات وجود دارد:

۱. عیادت مریض: عیادت مریض در اسلام مستحب است. و قتی مومنی مریض می شود، مستحب است دیگران به دیدن او بروند. عیادت بر روحیهٔ مریض بسیار تأثیرات مثبت دارد.

۲. تشییع جنازه: وقتی کسی عزیزی را از دست میدهد، بر دیگران مستحب است در تشییع جنازهٔ او شرکت کنند و برای بازمانده گان اظهار تسلیت و همدردی نمایند.

۳. روزه گرفتن در ماه مبارک رمضان: روزه گرفتن در ماه رمضان ابعاد مختلف عبادی، صحی و اجتماعی دارد. بعد اجتماعی روزه مواسات و همدردی با محرومان و فقرای یک جامعه است. افراد ثروتمند وقتی روزه می گیرند و گرسنه گی می کشند، بهصورت طبیعی به یاد محرومان و مستضعفانی می افتند که آنان در بسیاری از روزهای سال وضعیت مشابهی دارند.

۱۲۸

۴. شرح غررالحكم ، ج ۶، ص ۷۶.





شاگردان، در بارهٔ اهمیت مواسات در جامعه بحث کنند!





- ١. مواسات را تعریف کنید!
- نواید مواسات چیست؟
- ۳. مواسات مالی کدام است؟
- ۴. برای مواسات روانی چند نمونه بیاورید!