# (An International Refereed & Peer-Reviewed Research Journal, UGC-CARE Listed)

## नवशृङ्खला

अंङ्क: 18 (जनवरी 2020 - जून 2020) वर्षम् 2020

प्रधानसम्पादक:

प्रो. परमेश्वरनारायणशास्त्री

कुलपति:

सम्पादक:

डॉ. मधुकेश्वरभट्ट:

प्रभारी (शोध-प्रकाशनम्)



## केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालयः

संसदः अधिनियमेन स्थापितः

(प्राक्तनं राष्ट्रियसंस्कृतसंस्थानम्, मानितविश्वविद्यालय:)

भारतसर्वकारस्य शिक्षामन्त्रालयाधीनः

#### प्रकाशक:

## कुलसचिव:

## केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालयः

भारतसर्वकारस्य शिक्षामन्त्रालयाधीन: 56-57, इन्स्टीट्यूशनल एरिया जनकपुरी, नवदेहली-110056

e-mail: rsksrp@yahoo.com website: www.sanskrit.nic.in

© केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:

ISSN: 0975-1769

संस्करणम् : 2020

प्रत्यङ्कम् - 50.00

मुद्रक: **डी.वी. प्रिंटर्स** 97-यू.बी., जवाहर नगर, दिल्ली-110007

# SAMSKRTA-VIMARŚAH

# (An International Refereed & Peer-Reviewed Research Journal, UGC-CARE Listed) New Series

Vol. 18

(January 2020 - June 2020)

Year 2020

General Editor **Prof. P.N. Sastry** Vice-Chancellor

Editor **Dr. Madhukeshwar Bhat**Incharge (Research & Publication)



## **Central Sanskrit University**

(Formerly Rashtriya Sanskrit Sansthan, Deemed to be University)

Under Ministry of Education, Government of India

New Delhi

#### Publisher:

## Registrar

### Central Sanskrit University

Under Ministry of Education, Govt. of India 56-57, Institutional Area, Janakpuri, New Delhi-110056

> e-mail:rsksrp@yahoo.com website:www.sanskrit.nic.in

© Central Sanskrit University

ISSN: 0975-1769

Edition: 2020

Rs. 50.00

Printed:
D.V. Printer
97, UB, Jawahar Nager, Delhi-110007

## परामर्शदातृ-समितिः

- प्रो. वी. कुटुम्ब शास्त्री,
   36, एवरग्रीन अपार्टमेण्ट, प्लॉट न. 9,
   सेक्टर-7, द्वारका, नई दिल्ली-110075
- 2. प्रो. के.वी. रामकृष्णमाचार्युलु, 4-45 अपोजिट सत्य सांई मंदिर, सत्य सांई नगर, सांई नगर पंचायत, तिरुपति (आन्ध्र प्रदेश) - 517503
- प्रो. हृदयरञ्जनशर्मा बी-24/31 के, कश्मीरीगंज, वाराणसी, पिन-221010 (उ.प्र.)
- 4. **प्रो. किशोरचन्द्रपाढ़ी** पुरी (उड़ीसा)
- प्रो. आजादिमश्रः
   2/239, विरामखण्ड:-2, गोमतीनगरम् लखनऊ, (यू. पी.) 226010
- 6. प्रो. जि.एस्.आर. कृष्णमूर्तिः राष्ट्रियसंस्कृतविश्वविद्यालयः, तिरुपतिः – 517507 (आन्ध्रप्रदेशः)
- 7. **प्रो. श्रीपादभट्टः** राष्ट्रियसंस्कृतविश्वविद्यालय:, तिरुपति: - 517507 (आन्ध्रप्रदेश:)



## **Advisory-Board**

- Prof. V. Kutumba Sastry,
   36, Evergreen Appartment Plot-9
   Sect. 7, Dwarka, New Delhi-110075
- Prof. K.V. Ramakrishnamacharyalu,
   4-45, opp. Satyasai Mandir
   Stayasai nagar, Satya Sainagar panchayat
   Tirupati (A.P.) 517503
- 3. **Prof. Ram Chandra Pandey** 38, Manas Nagar, Durgakund Varanasi (U.P.)
- 4. **Prof. Kishor Chandra Padhi** Puri (Odisha)
- 5. **Prof. Azad Mishra**2/239, Viramkhand-2
  Gomatinagar, Luknow-226010
- 6. **Prof. G.S.R. Krishnamurty**National Sanskrit University
  Tirupati 517507 (A.P.)
- 7. **Prof. Shripada Bhat**National Sanskrit University
  Tirupati 517507 (A.P.)



## समीक्षा-समितिः

- प्रो. जयकान्तसिंह शर्मा
   आचार्य:, श्रीला.ब.शा.राष्ट्रियसंस्कृतिवश्विवद्यालय:, नवदेहली
- 2. प्रो. रामकुमार शर्मा आचार्य:, जयपुरपरिसर:, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, जयपुरम्
- 3. प्रो. विष्णुपद महापात्रः आचार्यः, श्रीला.ब.शा.राष्ट्रियसंस्कृतविश्वविद्यालयः, नवदेहली
- 4. प्रो. सुकान्तकुमार सेनापितः निदेशक: (प्र.), मुक्तस्वाध्यायपीठम्, केन्द्रीयसंस्कृतिवश्वविद्यालय:, देहली
- 5. **डॉ. मन्था श्रीनिवासु** परियोजनाधिकारी केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, देहली

## सम्पादक-मण्डलम्

- 1. प्रो. ए.पी. सिच्चदानन्दः निवृत्तप्राचार्यः, श्रीराजीवगान्धीपरिसरः, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालयः, शृङ्गेरी
- 2. प्रो. अर्कनाथ चौधरी निदेशक:, जयपुरपरिसर:, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, जयपुरम्
- **3. प्रो. आर.जी. मुरलीकृष्णः** उपनिदेशक: (प्र.) प्रशासनम्, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, देहली
- 4. डॉ. देवानन्द शुक्लः उपनिदेशकः, शैक्षणिकम्, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालयः, देहली

### **Review Committee**

### 1. Prof. Jaykant Singh Sharma

Professor, S.L.B.S.National Sanskrit University, New Delhi

#### 2. Prof. Ramkumar Sharma

Professor, Jaipur Campus, Central Sanskrit University, Jaipur

#### 3. Prof. Vishnupad Mahapatra

Professor, S.L.B.S.National Sanskrit University, New Delhi

#### 4. Prof. Sukantkumar Senapati

Director (I/c) Mukta Swadhyaya Peetham, Central Sanskrit University, Delhi

#### 5. Dr. Mantha Sriniwasu

Project Officer, Central Sanskrit University, Delhi

## **Editorial Board**

#### 1. Prof. A.P. Sacchidananda

Retd. Principal, Shri Rajeev Gandhi Campus, Central Sanskrit University, Sringeri

#### 2. Prof. Arknath Chodhary

Director, Jaipur Campus, Central Sanskrit University, Jaipur

#### 3. Prof. R.G. Murlikrishna

Deputy Director (I/c), (Administration), Central Sanskrit University, Delhi

#### 4. Dr. Devanand Shukla

Deputy Director, (Academic), Central Sanskrit University, Delhi

## विषयानुक्रमणिका

|     | परामर्शदातृ-समिति:                                    |                                                 | ν    |
|-----|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------|
|     | Advisory Board                                        |                                                 | vi   |
|     | समीक्षा-समिति:/सम्पादक-मण्डलम्                        |                                                 | vii  |
|     | Review Committee/Editorial Board                      | 1                                               | viii |
| 1.  | लक्षणाभेदानां ध्वन्यलङ्कारयोः प्रयोज                  | <b>कहेतुतासिद्धिः</b><br>–डॉ. राजकुमार मिश्रः   | 1    |
| 2.  | People's Attitude towards Sanskrit in India:          |                                                 |      |
|     | A Sociolinguistic Study                               | -Braj Mohan                                     |      |
| 3.  | श्रुत्यैव वायुसञ्ज्ञा प्रसिद्ध्यिति                   | –डॉ. आर्. बालमुरुग:                             | 22   |
| 4.  | विदुषां श्रीभाष्यं विजयसारथिवर्याणा<br>प्रति योगदानम् | म् आधुनिकसंस्कृतसाहित्यं<br>–डॉ. के. वरलक्ष्मी: | 29   |
| 5.  | श्रीमद्भगवद्गीता में मनोविज्ञान के तत्त्व             |                                                 | 37   |
|     |                                                       | –सुधाकर कुमार पाण्डेय                           |      |
| 6.  | चारित्र्यविकासे भर्तृहरेः अवदानम्                     | –डॉ. रत्नमोहन झा:                               | 49   |
| 7.  | ईदूदेद्विवचनं प्रगृह्यम् इति सूत्रविचारः              |                                                 | 59   |
|     |                                                       | –डॉ. मधुकेश्वरभट्ट:                             |      |
| 8.  | महाकविकालिदासस्य काव्येषु राजध                        | <b>र्मनिरूपणम्</b><br>–डॉ. शिव कुमार मिश्र:     | 66   |
| 9.  | Prāṇāmaparāyaṇāḥ                                      | -Smt. Uma K.N.                                  | 71   |
| 10. | महाभारत में कुन्ती का संदेश-मूल्यां                   | <b>कन</b><br>—डॉ. अनीता सेन गुप्ता              | 82   |
| 11. | योगसाधनायां गुरुवैशिष्ट्यमधिकारिस                     | <b>त्ररूपञ्च</b><br>—मणिकान्त तिवारी            | 88   |

| 12. | समसामयिकशिक्षातन्त्रे श्रीमद्भगवद्ग                                      | गिताया : उपयोगिता<br>−खुशबू शुक्ला                | 97  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----|
| 13. | संस्कृतसाहित्ये हिमालयस्य सांस्कृतिव                                     | <b>न्स्वरूपम्</b><br>–रिगज़िन यंगडोल              | 109 |
| 14. | जानकीहरणजानकीजीवनमहाकाव्ययो                                              | : राजनीतिविज्ञानम्<br>–डॉ. बुल्टी दास:            | 115 |
| 15. | प्राचीन भारतीय शिक्षा का स्वरूप :<br>सूत्र साहित्य के विशेष सन्दर्भ में  | –प्रभाकर पाण्डेय                                  | 128 |
| 16. | मार्कण्डेयस्मृतौ दानविवेचनम्                                             | –डॉ. अजय कुमार झा                                 | 137 |
| 17. | Applications of Yoga in health a                                         | and crime preventions<br>-Dr. Rajkumari Trikha    | 145 |
| 18. | गृह्यसूत्रेषु पञ्चमहायज्ञविमर्श                                          | –रमाशङ्करमिश्रः                                   | 153 |
| 19. | व्याकरणोदाहरणकाव्येषु लट्लकारप्रय                                        | <b>गोगवैविध्यम्</b><br>—पण्डया योगेश: एन्.        | 157 |
| 20. | संचाररोधकाल में ऑनलाइन माध्यमों<br>विद्यार्थियों की प्रतिक्रिया का अध्यय |                                                   | 169 |
|     |                                                                          | −डॉ. श्रुतिकान्त पाण्डेय                          |     |
| 21. | भारतीय संस्कृति के मूलाधार                                               | −डॉ. विशाल भारद्वाज                               | 179 |
| 22. | वेदोपनिषद्दर्शनेषु अष्टाङ्गयोगस्य विवे                                   | <b>बनम्</b><br>–विकास <b>ः</b>                    | 187 |
| 23. | Sanskrit and Seven Sisters : So                                          | ome Pedagogical Aspects<br>—Dr. Ajay Kumar Mishra | 197 |
| 24. | पौराणिक दशावतार : आधुनिक विव                                             | कासवाद के प्रेरक तत्त्व<br>—डॉ. अर्पिता चटर्जी    | 204 |
| 25. | शान्ति शिक्षा                                                            | –िकरन कुमारी                                      | 210 |
| 26. | मानवाधिकार के मूलतत्त्व एवं चुनौति                                       | त् <b>याँ</b><br>—प्रवीण राय                      | 221 |

संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

## लक्षणाभेदानां ध्वन्यलङ्कारयोः प्रयोजकहेतुतासिद्धिः

-डॉ. राजकुमार मिश्रः

सहायकाचार्यः, साहित्यविभागः, हरियाणा-संस्कृत-विद्यापीठम्, बघौला, पलवलम्, हरियाणा

[ शक्तिः त्रिधा अभिधा, लक्षणा, व्यञ्जना चेति। अस्मिन् लेखे लक्षणां तद्भेदांश्च विविच्य, लक्षणभेदानां ध्वन्यलङ्कारयोः प्रयोजक-हेतुतायाः सिद्धिश्चेति विषयाः निरूपिताः]

कथिता लक्षणाया ये भेदाश्श्रीमम्मटेन ते। ध्वन्यलङ्कारबीजत्वं यथा यान्ति तथोच्यते<sup>1</sup>॥

अस्माकं साहित्यशास्त्रे शब्दस्य तिस्त्रश्शक्तयस्त्वीकृता वर्तन्ते अभिधा, लक्षणा व्यञ्जना च। प्रत्येकं शक्तिः कस्यचिद् अर्थविशेषस्य प्रतिपादिका, तत्र का शक्तिः किंविधम् अर्थं प्रतिपादयतीति विषये साहित्यदर्पणकारो विश्वनाथो वक्ति-

वाच्योऽर्थोऽभिधया बोध्यो लक्ष्यो लक्षणया मतः। व्यङ्ग्यो व्यञ्जनया ताः स्युस्तिस्रः शब्दस्य शक्तयः²॥ एतास् शक्तिष्-

शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानात् कोशाप्तवाक्याद् व्यवहारतश्च। वाक्यस्य शेषाद् विवृतेर्वदन्ति सान्निध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः ॥

इति नयेन साक्षात् सङ्कोतितस्य अर्थस्य बोधिका शक्तिर्नाम अभिधा, मुख्यार्थबाधादिहेतु-त्रयसापेक्षोपस्थितिकस्य लक्ष्यार्थस्य बोधिका शक्तिर्नाम लक्षणा, मुख्यार्थबाधादिहेतुनिरपे-क्षस्य वाच्यार्थबोधात् परं व्यजमानस्य अर्थस्य बोधिका शक्तिर्नाम व्यञ्जना च। प्रस्तूयमानेन शोधपत्रेण लक्षणां तद्भेदांश्च विविच्य, लक्षणाभेदानां ध्वन्यलङ्कारयोः प्रयोजकहेतुतायाः सिद्धिश्चेति विषया निरूपियष्यन्ते।

स्वप्रतिपिपादियिषितिवषयावबोधाय पूर्वं लक्षणैव निरूपणीयेति धिया लक्षणोत्थान-

<sup>1.</sup> लेखकेन विरचितम्

<sup>2.</sup> सा.द.द्वि.परि. का.सं. 03

<sup>3.</sup> काव्यप्रकाशस्य विश्वेश्वरटीकायाः 42 पृष्टे उद्भृतम्

विषये वाग्देवतावतारस्य मम्मटस्य अभिमतं विव्रीयते-

## मुख्यार्थबाधे तद्योगे रूढितोऽथ प्रयोजनात्। अन्योऽर्थो लक्ष्यते यत्सा लक्षणारोपिता क्रिया<sup>1</sup>॥

अर्थाद् मुख्यार्थबाधे मुख्यार्थेन सामीप्यादिसम्बन्धयोगे रूढिवशात् प्रयोजनवशाद् वा यया शब्दशक्तया अन्यो मुख्यार्थीभन्नोऽर्थो लक्ष्यते सा शक्तिर्लक्षणा।

### लक्षणाभेदाः

मम्मटः सर्वप्रथमं लक्षणाया उपादानलक्षणालक्षणाख्यं द्विभेदं करोति, यथा-

## स्वसिद्धये पराक्षेपः परार्थं स्वसमर्पणम्। उपादानं लक्षणं चेत्युक्ता शुद्धैव सा द्विधा<sup>2</sup>॥

अर्थाद् यत्र मुख्यार्थः स्वस्य अर्थस्य सिद्धये परस्य अर्थस्य आक्षेपं करोति तत्र उपादानलक्षणा, यत्र च मुख्यार्थः परस्य अर्थस्य सिद्धये स्वस्य मुख्यार्थस्यैव समर्पणं त्यागं वा करोति तत्र लक्षणलक्षणा। लक्षणाया इमौ उपादानलक्षणालक्षणलक्षणाख्यौ भेदौ केवलं शुद्धाया लक्षणाया एव भवतः, यतोहि एतयोर्भेदयोर्लक्षणा सादृश्येतर-कार्यकार-णसम्बन्धादेव प्रवर्तत इति विशेषः। आद्यस्य भेदस्योदाहरणं मम्मटः 'कुन्ताः प्रविशन्ति' इति प्रस्तौति। अत्र 'कुन्ताः' अचेतनाः अतस्तेषु प्रवेशक्रिया न सम्भवति, येन मुख्यार्थ-बाधः, जाते च मुख्यार्थबाधे लक्षणोत्त्थापकद्वितीयहेतुना स्वसंयोगसम्बन्धेन 'कुन्ताः' इति पदं स्वस्य अर्थस्य सिद्धये परस्य अर्थस्य 'कुन्तधारिणः पुरुषाः' इत्याकारस्य कुन्तगत-तीक्ष्णतारूपप्रयोजनप्रतिपादनाय उपादानं ग्रहणं वा करोति तस्मादुपादानलक्षणा।

मम्मटभृटानुसारं लक्षणाया द्वितीयस्य 'लक्षणलक्षणा' इत्याख्यस्य भेदस्योदाहरणं 'गङ्गायां घोषः' इत्यस्ति। अत्र 'गङ्गा' पदस्य मुख्यार्थो जलप्रवाहो, यस्मिन् घोषस्य अधिकरणत्वं बाधितमेव, घोषस्य स्थितिर्जलप्रवाहे भिवतुं नार्हति, तस्माल्लक्षणाया द्वितीयहेतोः सामीप्यसम्बन्धात् तटरूपस्य अर्थस्य उपस्थितिर्जायते येन वाक्याकारो 'गङ्गायास्तटे घोषः' इति सम्पद्यते, किन्तु वक्त्रा साक्षाद् 'गङ्गायास्तटे घोषः' इत्याकारके वाक्ये प्रयोक्तव्ये 'गङ्गायां घोषः' इति वाक्यं कथं प्रयुक्तम्? इति चेत्, अत्र लक्षणायाः तृतीयेन केनापि हेतुना भाव्यमेव। अत्र 'गङ्गा' पदस्य अर्थः 'तटम्' भवतीति विषये क्वचिदपि न रूढिः प्रसिद्धिर्वा, अर्थाद् गङ्गा पदस्य अर्थः तटं

<sup>1.</sup> का.प्र.द्वि.उ. का.सं. 09

<sup>2.</sup> का.प्र. द्वि.उल्लास:, का.सं. 10

भवतु इत्यस्मिन् कापि रूढिर्नास्ति, अतः प्रयोजनरूपेण हेतुना अवश्यमेवात्र भाव्यम्। वक्तुः प्रयोजनमस्ति तादृशे 'गङ्गायां घोषः' इति वाक्यप्रयोगे लक्षणया उपस्थिते 'तटे' 'शैत्यपावनत्वरूपधर्म'- प्रतीतिः। अत्र गङ्गापदं परस्य तटरूपस्य अर्थस्य सिद्धये स्वस्य जलप्रवाहात्मकस्य अर्थस्य समर्पणं त्यागं वा करोति तस्माल्लक्षणलक्षणा।

एतयोरुपर्युक्तयोर्भेदयो: प्रतिपादनानन्तरं मम्मटो लक्षणां गौणी सारोपा गौणी साध्यवसानेति रूपेण तथा च शुद्धा सारोपा शुद्धा साध्यवसानेति रूपेण चतुर्विधां विभजते, तत्र गौणीं सारोपां निरूपयन्नाह-

## सारोपान्या तु यत्रोक्तौ विषयी विषयस्तथा ।

अर्थाद् यत्र विषयी उपमानं विषय उपमेयं चोभाविप साक्षाच्छब्दत उपात्तौ भवतः तत्र गौणी सारोपा लक्षणा। उदाहरणं 'गौर्वाहीकः', अत्र गोगता जाड्यमान्द्यादिगुणा वाहीके आरोप्यन्ते, तस्माद् गुणेभ्य आगतत्वाद् गौणी सारोपा लक्षणा।

## विषय्यन्तःकृतेऽन्यस्मिन् सा स्यात् साध्यवसानिका<sup>2</sup>।

यत्र विषयिणा उपमानेन विषय उपमेयं निगीर्यते कवलीक्रियते वा, तत्र साध्यवसाना लक्षणा। मम्मटो 'गौरयम्' इति उदाहरणं प्रस्तौति, उदाहरणेऽस्मिन् विषयिणा 'गौ:' इति उपमानेन 'वाहीक रूपो विषयो निगीर्णः, तस्मात् साध्यवसाना लक्षणा।

लक्षणाया इमौ एव सारोपासाध्यवसानानामकौ प्रकारौ शुद्धाया लक्षणाया अपि भवतः किन्तु एतयोर्लक्षणाप्रकारयोः सादृश्येतरकार्यकारणादिसम्बन्धो भवति, सादृश्य-सम्बन्धेन गौणी सारोपा गौणी साध्यवसाना च लक्षणाप्रकारौ सम्पद्येते, सादृश्येतरसम्बन्धेन शुद्धा लक्षणा भवति। तत्र शुद्धायाः सारोपाया लक्षणाया उदाहरणम् 'आयुर्घृतम्' इत्यस्ति। अत्र 'आयुः' विषयि 'घृतं' च विषयः। द्वाविप विषयिविषयौ साक्षाच्छब्दत उपात्तौ,

'आयुर्धृतम्' इति कथनात् 'आयुः'पदस्यार्थो दीर्घकालजीवनम्, घृतपदस्यार्थश्च कश्चिद् द्रव्यविशेषः, द्वयोर्नामार्थयोः अभेदः इति नियमः, किन्तु लोकेऽत्यन्तं भिन्नदशां प्राप्तयोर्द्वयोर्नामार्थयोः अभेदोऽयं कथं सङ्गच्छेत्?, अर्थाद् आयुरेव घृतं कथं भिवतुमर्हति? इति कारणान्मुख्यार्थबाधः तदनु लक्षणया द्वयोः कार्यकारणभाव-सम्बन्धेनाऽथवा जन्यजनकभावसम्बन्धेन 'आयुः' पदेन 'आयुष्कारणं' लक्ष्यते। अत्र केचन 'आयुः' पदेन 'आयुष्कारणं घृतं' लक्ष्यते इति मन्वते, तन्न, यतोहि 'घृतम्' इति पदं तु साक्षादुक्तमेवास्ति अतो वाक्ये उक्तं घृतपदं स्वम् अर्थं तु उपस्थापयत्येव,

<sup>1.</sup> काव्यप्रकाश:, द्वि.उ. एकादश्या: कारिकाया: पूर्वार्द्धभाग:

<sup>2.</sup> काव्यप्रकाश:, द्वि.उ. एकादश्या: कारिकाया: अपरार्द्धभाग:

अत 'आयुः'पदेन 'आयुष्कारण'मेव लक्ष्यते, यथा 'मुखं चन्द्रः' इत्यस्य 'चन्द्रसदृशमात्रे' लक्षणा न तु 'चन्द्रसदृशे मुखे' इत्याकारकाधिकेऽर्थे, मुखस्य स्वपदेन उक्तत्वात् क्रियते, तेन चन्द्रसदृशे अर्थे विहिते सित 'चन्द्राभिन्नं मुख'मिति शाब्दबोधः सम्पद्यते तथैवात्रापि आयुष्कारणमेव लक्ष्यार्थः तेन च 'आयुरिभन्नं घृत'मिति बोधः सम्पद्यत इति ज्ञेयम्। व्यङ्ग्यरूपं प्रयोजनं चात्र 'घृते सहकारिव्युदासेन स्वतन्त्ररूपेण आयुर्जनकता' वर्तते, अथवा 'घृतम् आयुर्जनने स्वातिरिक्तं सहायानन्तरं विनाऽपि आयुर्जनने समर्थम्' इत्यस्ति। अत्र 'आयुर्घृतम्' इति स्थाने 'घृतमायुः' इति पदं प्रयोक्तं शक्यमासीत्, किन्तु अत्र घृतरूपात् कारणाच्छ्रीघ्रतया आयूरूपकार्योत्पत्तं दर्शयितुं कार्यस्य पूर्वप्रयोगः कारणस्य च पश्चादित्यवधेयम्।

अग्रे च मम्मटः शुद्धायाः साध्यवसानाया उदाहरणम् 'आयुरेवेदम्' इति प्रस्तौति। उदाहरणेऽस्मिन् 'इदं' पदेन पुरोवर्तित्वरूपेण घृतादेरुपस्थितिनं तु घृतत्वादिरूपेण, यतोहि घृतत्वरूपेण अर्थोपस्थितौ 'घृत'पदस्य प्रयोग आवश्यकः, किन्तु 'घृत'पदस्य प्रयोगोऽत्र नास्ति, अतः पुरोवर्तित्वरूपेणैव घृतस्योपस्थितिः। अत्र 'आयुः'पदेन विषयिणा 'घृत'मिति विषयो निगीर्णः। शुद्धसारोपालक्षणावद् 'आयुः' पदेन आयुष्कारणं 'इदम्' इति पदेन लभ्ये घृते लक्ष्यते। व्यङ्ग्यरूपं प्रयोजनं चात्र 'घृतस्य आयुर्जनने स्वातिरिक्तं सहायानन्तरं विनाऽपि आयुर्जनने सामर्थ्यम्' इत्यस्ति।

इत्थं मम्मटभट्टानुसारं लक्षणायाः षट् भेदाः सम्पद्यन्ते-

01 उपादानलक्षणा कुन्ताः प्रविशन्ति

02 लक्षणलक्षणा गङ्गायां घोष:

03 गौणी सारोपा गौर्वाहीक:

04 गौणी साध्यवसाना गौरयम्

05 शुद्धा सारोपा आयुर्घृतम्

06 शुद्धा साध्यवसाना आयुरेवेदम्

अग्रे अस्या लक्षणाया भेदानामुपयोगो ध्वन्यलङ्कारोत्त्थानेऽपि भवति अर्थाद् इमा षट्प्रकारिका लक्षणाः स्वोपस्थित्या ध्वनिविशेषस्योत्त्थाने अलङ्कारिवशेषस्योत्त्थाने च हेतवो भवन्तीत्ययं रुचिरो विषय इदानीं प्रतिपाद्यते। लक्षणाया उपादानलक्षणा-लक्षणलक्षणाख्यौ भेदौ अविविश्वतवाच्यध्वनेः अर्थाल्लक्षणामूलध्वनेः प्रतिपादितयोर्द्वयोः भेदयोरर्थान्तरसङ्क्रमितवाच्यध्वनिरित्यस्य अत्यन्तितरस्कृतवाच्यध्वनिरित्यस्य च हेतू भवतः।

### अर्थान्तरसङ्क्रमितवाच्यध्वनौ उपादानलक्षणायाः प्रयोजकहेतुता

उपादानलक्षणायां वाक्यघटितं पदं स्वस्य अर्थस्य सिद्धये अपरम् अर्थम् उपादत्ते इति नियम:, अनेनैव पूर्वं प्रतिपादितेन नियमेन अर्थान्तरसङ्क्रमितवाच्यध्वनेरपि सत्ता स्थिरा भवति, यथा-

## त्वामस्मि विच्म विदुषां समवायोऽत्र तिष्ठति। आत्मीयां मतिमास्थाय स्थितिमत्र विधेहि तत्<sup>1</sup>॥

अत्र सम्मुखस्थं संबोध्यं प्रति उक्तिः, यः सम्मुखस्थो भवति तस्य कृते 'त्वाम्' इति पदस्य प्रयोगो नोपयुज्यते, सम्मुखस्थाय संबोध्याय 'त्वां' पदस्य प्रयोगे अनुपयुक्ततारूपमुख्यार्थबाधः, तदनु लक्षणाया द्वितीयहेतुना 'त्वाम्' इति पदं सामान्यविशेषसम्बन्धबलाद् उपदेश्यं (लक्ष्यार्थं) लक्षयति। 'विच्म' इति पदं (विच्म तथा उपदिशामि इत्यनयोः क्रिययोः) अर्थदृष्ट्या किञ्चिन्मात्रं सारूप्यसम्बन्धाद् 'उपदिशामि' इति अर्थान्तरं लक्षयति। प्रयोजनं चात्र उपदेश्यस्य तस्य हितसाधनत्वमस्ति। अत्र 'त्वां' 'विच्म' इति पदं स्वस्य अर्थस्य सिद्धये 'उपदेश्यम्' 'उपदिशामि' इत्यर्थान्तरे सङ्क्रमेते।

## अत्यन्ततिरस्कृतवाच्यध्वनौ लक्षणलक्षणायाः प्रयोजकहेतुता

लक्षणलक्षणा नामको भेदो ध्वने: अत्यन्तितरस्कृतवाच्यध्वनिरिति भेदस्य उत्तथाने प्रयोजकं बीजं वा भवति, इयं स्थितिर्मम्मटोपन्यस्तोदाहरणेन अवगन्तुं शक्यते, यथा-

## उपकृतं बहु तत्र किमुच्यते सुजनता प्रथिता भवता परम्। विदधदीदृशमेव सदा सखे! सुखितमास्स्व ततः शरदां शतम्<sup>2</sup>॥

प्रस्तुते पद्ये स्वशत्रुं प्रति कस्यचिदुक्तिः। किन्तु शत्रुं प्रति तादृशं कथनं न सङ्गच्छते इति मुख्यार्थबाधः, वैपरीत्यसम्बन्धेन 'उपकृतं' 'सुजनता' 'सुखितम्' 'शरदां शतम्' 'आस्स्व' इत्यादीनि पदानि स्वमर्थं समर्प्य तिरस्कृत्य वा क्रमशः 'अपकृतं' 'दुर्जनता' 'दुःखितम्' 'शीघ्रं' 'म्रियस्व' इति रूपम् अर्थं प्रकटयन्तीति अत्यन्तितरस्कृतवाच्यध्वनिः। अस्मिन् अत्यन्तितरस्कृतवाच्यध्वनौ बीजरूपेण लक्षणलक्षणैव वर्तते, यतोहि यथा 'गङ्गायां घोषः' इत्युदाहरणे गङ्गापदं घोषस्य अधिकरणत्वसिद्धये स्वार्थस्य जलप्रवाहात्मकस्य समर्पणं विधाय तटरूपमर्थं लक्षयित तथैव शत्रुं प्रति वक्तुरुक्तिसिद्धये 'उपकृतम्' इत्यादीनि पदानि स्वार्थं समर्प्य

<sup>1.</sup> काव्यप्रकाश: च.उ.पद्यसंख्या 23

<sup>2.</sup> काव्यप्रकाश:, च.उ.पद्यसंख्या 24

'अपकृतम्' इत्यादीन् अर्थान् लक्षयन्ति।

## रूपकालङ्कारे गौण्याः सारोपाया लक्षणायाः प्रयोजकहेतुता

गौण्यां लक्षणायाम् उपमानोपमेययो: अभेदारोप: क्रियते, अयमेव अभेदात्मको नियमो रूपकालङ्कारेऽपि उपयुज्यते यथा- 'तदूपकमभेदो य उपमानोपमेययो:<sup>11</sup>। एतल्लक्षणानुसारमुदाहरणं द्रष्टुं शक्यते-

ज्योत्स्नाभस्मच्छुरणधवला बिभ्रती तारकास्थी-न्यन्तर्धानव्यसनरसिका रात्रिकापालिकीयम्। द्वीपाद् द्वीपं भ्रमति दधती चन्द्रमुद्राकपाले न्यस्तं सिद्धाञ्जनपरिमलं लाञ्छनस्य च्छलेन<sup>2</sup>॥

अत्र 'रात्र्यां' 'कापालिकी' आरोपिता वर्तते, 'ज्योत्स्नायां' 'भस्म' आरोपितं, 'तारकासु अस्थीनि' आरोपितानि, 'चन्द्रे' 'मुद्राकपालं' चारोपितं वर्तते, अतो रूपकं सम्पद्यते, अत्र रात्रिकापालिकी इत्यस्य कापालिक्यभिन्ना रात्रिः, ज्योत्स्नाभस्म इत्यस्य भस्माभिन्ना ज्योत्स्ना, तारकास्थीनि इत्यस्य अस्थीन्यभिन्ना तारकाः, चन्द्रमुद्राकपाले इत्यस्य मुद्राकपालाभिन्नः चन्द्रः इतिवद् रूपकघटितबोधो जायते। एतद्रूपकचतुष्टयं वाक्ये परस्परं सम्मिल्य मुख्यार्थस्य (रसरूपस्य) शोभां जनयतीति कारणाद् रूपकालङ्कारः।

## प्रथमप्रकारकातिशयोक्तयलङ्कारे गौणसाध्यवसानालक्षणायाः प्रयोजकहेतुता

गौण्यां साध्यवसानालक्षणायां विषयिणा उपमानेन सादृश्यसम्बन्धाद् विषयस्य उपमेयस्य निगरणं क्रियते, अयमेव नियमः प्रथमातिशयोक्तयलङ्कारेऽपि उपयुज्यते, अतिशयोक्तेर्लक्षणं तावद्- 'निगीर्याध्यवसानं तु प्रकृतस्य परेण यत्'³, वर्तते। परेण उपमानेन निगीर्य कवलीकृत्य पृथक् अनिर्दिश्य यत् प्रकृतस्य अर्थाद् उपमेयस्य अध्यवसानम् आहार्याभेदनिश्चयः सा प्रथमप्रकारिका अतिशयोक्तिरिति फलितार्थः। उदाहरणं यथा-

## कमलमनम्भिस कमले च कुवलये तानि च कनकलितकायाम्। सा च सुकुमारसुभगेत्युत्पातपरम्परा केयम्<sup>4</sup>॥

अत्र प्रेयसीं दृष्ट्वा तत्सखीं प्रति नायकस्योक्तिः। अत्र 'कमलम्' (इति

<sup>1.</sup> काव्यप्रकाश:, द.उ.सूत्रसंख्या 138

<sup>2.</sup> काव्यप्रकाश:, द.उ.पद्यसंख्या 422

<sup>3.</sup> काव्यप्रकाश:, द.उ.सूत्रसंख्या 100

<sup>4.</sup> काव्यप्रकाश:, द.उ.पद्यसंख्या ४५०

उपमानपदेन निगीणं नायिकामुखम्) अनम्भसि जलशून्ये अनुदके स्थाने इत्यर्थः, कमले (इति उपमानेन निगीणें मुखे) कुवलये (इति द्विवचनरूपेण उपमानेन निगीणें नेत्रे, रक्तादिगुणसाम्यात् कुवलयनेत्रयोरुपमानोपमेयभावः कल्प्यते), तानि कमलं कुवलयद्वयं चेति त्रीण्यपि कनकलितकायां कान्ताशरीररूपायां सुवर्णलतायाम् (कनकलितका इत्युपमानेन कान्तातनुः निगीणम्, अत्रापि कनकलितका कान्तातनुः इत्यनयोः सौन्दर्यातिशयादुपमा-नोपमेयभावः कल्प्यते) सा कनकलितका सुकुमारा च सुभगाऽपि इत्येवंविधा उत्पातपरम्परा आश्चर्यमाला केयं कीदृशीयमिति भावः।

अत्र कमल-कुवलय-कनकलिका-पदै: विषयिभि: उपमानैर्वा मुखनेत्रद्वय-शरीराणां कमलत्वादिना अध्यवसानात्रिगरणाद् वा अतिशयोक्तिः।

## चतुर्थातिशयोक्तयलङ्कारे शुद्धसारोपलक्षणायाः प्रयोजकहेतुता

अतिशयोक्तयलङ्कारस्य 'कार्यकारणयोर्यश्च पौर्वापर्यविपर्ययः' इतिरूपस्य चतुर्थभेदस्य बीजं शुद्धा सारोपा लक्षणा वर्तते, यतोहि 'आयुर्घृतम्' इति लक्षणानियमोऽस्मिन् अलङ्कारे पाल्यते प्रयुज्यते वा। यथा कारणस्य शीघ्रकारितां वक्तुं कार्यस्य पूर्वमुक्तिः 'आयुर्घृतम्' इति उदाहरणे दृश्यते तद्वदत्रापि। 'आयुः' कार्यं 'घृतं' च कारणम्, किन्तु घृतस्य आयुर्जनने शीघ्रकारित्वं सूचियतुम् आयूरूपस्य कार्यस्य प्रथमत उक्तिः, अर्थादत्र कारणकार्ययोः यथा विपर्ययः कृतो वर्तते तथैव चतुर्थातिशयोक्तय- लङ्कारेऽपि द्रष्टुं शक्यते-

## हृदयमधिष्ठितमादौ मालत्याः कुसुमचापबाणेन। चरमं रमणीवल्लभ! लोचनविषयं त्वया भजता<sup>2</sup>॥

पद्येऽस्मिन् मालत्याः हृदये पूर्वं रितः उदिता, पश्चाच्च भवता लोचनिवषयं भजता (मालत्याः) हृदयम् अधिष्ठितम्। अत्र मालत्याः हृदये रितरूपकार्यस्य पूर्वमेवोदयो दिशतः, पश्चाच्च रितरूपकार्यस्य कारणं रमणीवल्लभस्य हृदयाधिष्ठानं दिर्शितिमिति सारः। वस्तुतोऽत्र रमणीवल्लभेन माधवेन यदा मालत्याः हृदयम् अधिष्ठितं तदा तस्या हृदये कामोदयो जात इति आशयः कारणकार्यभावेन प्रकाशनीय आसीतः, एतादृशाशयप्रकाशने रमणीवल्लभस्य माधवस्य मालत्या हृदयाधिष्ठानम् इतिरूपं कारणं, मालत्या हृदये माधवं प्रति कामाधिष्ठानं च कार्यम्। किन्तु एतयोः कारणकार्ययोरत्र विपर्ययो जातः, अर्थाद् मालत्यां कामोदयोक्तिः प्रथममेव कृता पश्चाच्च माधवस्य मालत्याः हृदयाधिष्ठानम् इत्युक्तिः कृता, अतः कार्यकारणयोः क्रमविपर्ययात् चतुर्थातिशयोक्तिरत्र।

<sup>1.</sup> काव्यप्रकाश:, द.उ.सूत्रसंख्या 100

<sup>2.</sup> काव्यप्रकाश:, द.उ.पद्यसंख्या ४५३

## शुद्धसाध्यवसानालक्षणायां प्रयोजनरूपो व्यङ्ग्यो वस्तुध्वनिरूपः

शुद्धा साध्यवसाना या लक्षणा वर्तते तस्यां प्रयोजनरूपो यो व्यङ्ग्यः, स वस्तुतो वस्तुध्वनिरूपोऽस्ति, यतोहि 'आयुरेवेदं' किं वा 'आयुः पीयते' इत्युदाहरणयोः 'आयुः' पदेन आयुष्कारणं लक्ष्यते, इयं हि आयुष्कारणता 'इदम्' इति पदेन पुरोवर्तित्वरूपेण उपस्थिते घृते विद्यते। 'घृतस्य आयुर्जनने स्वातिरिक्तं सहायान्तरं विनाऽपि आयुर्जनने सामर्थ्यम्' इत्याकारकं प्रयोजनमत्र व्यङ्ग्यम्। 'शुद्धसाध्यवसाना लक्षणाऽपि कस्यचिदलङ्कारस्य प्रयोजिका भिवतुमर्हति, यस्मिन् अलङ्कारे शुद्धसाध्यवसानालक्षणायाः स्थितिः घटेत, किन्तु शुद्धसाध्यवसानालक्षणाया आधारेण सम्पद्यमाने अलङ्कारे व्यक्तस्य प्रयोजनरूपस्य व्यङ्ग्यस्य एव चमत्कारोऽलङ्कारचमत्कारापेक्षया अनुभूयते। अस्यां हि लक्षणायां व्यङ्ग्यो वस्तुरूपो भवति, किन्तु केवला शुद्धसाध्यवसाना लक्षणेव वस्तुध्वनेः प्रयोजिका बीजं वा भवतीति कथियतुं न शक्यते, यतोहि वस्तुध्वनये केवला शुद्धा साध्यवसाना लक्षणेव हेतुर्न भवति, प्रत्युत लक्षणायाः सर्वेषु भेदेषु प्रयोजनरूपो व्यङ्ग्यो वस्तुध्वनिरूप एव भवति, तथा च यत्र लक्षणाप्रसङ्गो नास्ति, तत्रापि अर्थादभिधामूल-ध्वनेः सङ्लक्ष्यक्रमव्यङ्ग्यभेदस्थलेऽपि वस्तुध्वनेः स्थितिर्भवतीति बोध्यम्।

### सन्दर्भग्रन्थसूची-

- 1. काव्यप्रकाश:, वामनी टीका, परिमलपब्लिकेशन्स, नई दिल्ली, पुनर्मुद्रित-संस्करणम् 2008
- 2. काव्यप्रकाश:, विश्वेश्वरटीका, ज्ञानमण्डल लिमिटेड, वाराणसी, संस्करणम् 1998
- 3. साहित्यदर्पण:, वटुतोषिणी टीका, अक्षयवटप्रकाशनम्, संस्करणम् 2004



# People's Attitude towards Sanskrit in India: A Sociolinguistic Study

-Braj Mohan

The English and Foreign Languages University, Regional Campus Lucknow, India

# [ अस्मिन् लेखे देववाणीं संस्कृतभाषां प्रति जनानाम् कीदृशी धारणा विद्यते इति सामाजिकाध्ययनमुखेन निरुपितमस्ति।]

This article reports the results of an online survey of people's attitude towards Sanskrit in India, conducted between July 2018 and October 2019. The analysis of the data collected from 400 respondents shows that people in India are emotionally attached to Sanskrit and they associate the knowledge of Sanskrit with positive sociopsychological traits. Most Indians want to learn Sanskrit to understand India's cultural heritage. Despite low employability ratio of the Sanskrit students in comparison to those who study English, many Indians want to lean Sanskrit. The findings hint at the growing popularity of Sanskrit in India.

**Keywords:** Sanskrit linguistics, Sanskrit renaissance, Sociolinguistics, language and society, language attitude, Indian linguistics

#### Introduction

The purpose of this research is to understand people's attitude towards Sanskrit in India. It is particularly important because many scholars claim that Sanskrit is a dead language and it has lost popularity and vibrancy (Pollack 2001). A language can be called a dead language when it is "no longer used for ordinary communication" (Cambridge Dictionary) and it is no longer a native language of any community. In this respect, Sanskrit cannot be called a dead language as there are more than twenty four thousand people in India who identify Sanskrit to be their mother-tongue (Census of India, 2011). Certainly a language which is a medium of instruction at more than one thousand colleges and educational institutions and speakers in hundreds of thousands

cannot be called a dead language. The scriptural language of language of more than a billion Hindus is neither dead nor dying. The National Education Policy of India (2020) has provisions for further growth of Sanskrit and other Indian languages and certainly it is going to increase the number of Sanskrit speakers in the country.

#### Place of Sanskrit in India

A new generation of Sanskrit lovers seems to herald a Sanskrit renaissance as a part of its effort to restore people's pride in Indian culture and its rich literary and linguistic heritage. It would be proper to locate the position of Sanskrit in the Indian context. India is a multilingual country with 1369 mother tongues out of which 121 are spoken by 10,000 or more speakers (Census of India, 2011: 4). Out of all these languages, 22 languages including Sanskrit find a place in the eighth schedule of the constitution of India, which means that these languages have constitutionally been recognised and designated for official purposes. From the very beginning, Sanskrit has been in the eighth schedule of the Constitution particularly due to its rich literary heritage, availability of ancient knowledge systems in this language, and its religious importance in Hinduism and its sister religions, such as Jainism and Buddhism. Although just 24,821 people recognised Sanskrit as their mother tongue in the Census of India (2011), it is used by far higher number of people for social, academic, and religious purposes. Above one billion Hindus use Sanskrit in their daily religious practices as Sanskrit is the language of all scriptures in Hinduism.

The committee constituted by the Government of India under the chairmanship of Prof. N Gopalaswami (18 November 2015) in its "Vision and Roadmap" report underlines the wide presence of the Sanskrit educational institutions in India. According to its report, 15 Sanskrit universities and around 120 general universities offer Sanskrit at UG and PG levels. There are around 5000 traditional Sanskrit Schools and around 1000 Veda Schools in the country (Vision and Roadmap 2015). These figures are enough to discredit the claims of Sheldon Pollock (2001) that Sanskrit is a dead language. Sanskrit is neither dead nor is it going to die in the near future. Despite political apathy in the recent past, Sanskrit is a vibrant language due to its scriptural and literary legacy and people's emotional attachment with it. The picture is not that bright either as it seems from the figures

above. The registrations in the Sanskrit departments dropped in the past few decades due to multiple reasons, such as scarce availability of employment for Sanskrit scholars, propagation of anti-Sanskrit sentiments, and defective educational policy in the past. With the surge of English medium education, Sanskrit has been side-lined at the school level itself. In many CBSE schools, Sanskrit is not offered at +2 levels, that is the pre-university examination in India. As a result, in the year 2017 only 21,093 students of the Central Board of Secondary Education (CBSE), a opted Sanskrit as a subject for class XII examination while the corresponding figure for English was 1048845 and for Hindi 325576 (Subject-wise number of candidates for class XII 2017). The Council for Indian School Certificate Examinations (CISCE) does not stunningly even offer Sanskrit, while it lists many foreign languages and tribal languages with very few takers (Subjectwise totals 2017) Both these boards attract a large number of students from the privileged class and enjoy high prestige in society. In most of these schools Sanskrit is not offered after class VIII and hence the students have no option to choose Sanskrit. Most state boards of school education are also not very different. This indicates that the schools are not producing sufficient number of Sanskrit students to fill the seats in the universities and colleges.

For the past few years, Sanskrit has been trying to reclaim its past glory. With the rise of nationalist power in the centre and many state legislative assemblies, efforts are being made for reinstating pride in the national heritage, which essentially comprises rich tradition of Sanskrit. These efforts include Government's commitment for "nurturing, protection, propagation, preservation and development of Sanskrit language, literature and rare Shastras" (Press Information Bureau Government of India 2 May 2016). The positive interventions of the Government of India include providing financial assistance to colleges, universities, organizations, and individuals working for promotion of Sanskrit. Himanchal Pradesh and Uttarakhand made Sanskrit the second official language of the state (Official Language (Amendment) Bill 2019 & Uttarakhand Official Language Act 2009). However, the true Sanskrit renaissance in India was heralded when 47 Members of Parliament and ministers took oath of secrecy in Sanskrit in the Seventeenth Lok Sabha in 2019 (The New Indian Express, 16 July 2019). By the efforts of the organizations like Sanskrit Bharti, tens of thousands of Indians

started using spoken Sanskrit in their day to day communication.

History bears witness that language and politics are inseparable. Languages flourish when they get political patronage and they can easily die due to political antipathy or apathy. It is so because government's attitude towards a certain language can affect people's general attitude towards that language. Country's education policy, language policy and the use of a particular language for the administrative and the political purposes significantly affects people's attitude towards that language. It matters much when the Prime Minister of India lauds Sanskrit as the storehouse of knowledge in the 47<sup>th</sup> edition of his popular radio programme "Mann Ki Baat" (26 August 2018). This speech motivated many organizations and individuals to celebrate the Sanskrit Week and actively participate in the campaign for the promotion of Sanskrit. The New Education Policy (2020) also has created a positive environment for the promotion of Sanskrit. Today when a lot of discourse is being created around Sanskrit, it would be a fruitful endeavour to study people's attitude towards Sanskrit.

#### Literature review

Language attitude is a popular area in sociolinguistics but not many people studied Sanskrit from sociolinguistic perspective. A few scholars studied Sanskrit in relation to attitude and psychology and all of them invariably found a positive relationship between the knowledge of Sanskrit and positive socio-psychological factors.

Patrick McCartney (2010) studies the functions that spoken Sanskrit serves in a multilingual Sanskrit boarding school in southern Gujarat, India. He studies students' attitude towards Sanskrit, the prestige attached to language, and how the students switch from their native language to Sanskrit. He finds the students of the boarding schools quite fluent in Sanskrit and they attached high prestige to Sanskrit.

Shital Dinkar Rao and RG Bhende (2016) studied the impact of learning Sanskrit on the psychology of the students and they found that those respondents who learnt Sanskrit at secondary school level had more restraint, perseverance and tolerance than those who did not learn Sanskrit.

Vinay Ankush Pawar (2017) studied the causal relation between the knowledge of Sanskrit language and performance of BAMS students and he found that those students who had studied Sanskrit at the school level had more positive attitude towards Ayurveda and hence they performed better in their examination than those who had not learnt Sanskrit at the school level.

V. B. Patel (1992) studied secondary school students' attitude towards Sanskrit in relation to their parents' caste, occupation and socioeconomic status. He found that the secondary school students in Gujrat had significantly positive attitude towards Sanskrit. Students' gender, caste or social status did not have significant effect on their attitude.

All these researches collected their data from homogeneous groups of students and due to this reason their results can be generalized in those specific contexts only. Therefore, there is scope for studying the attitude of heterogeneous population towards Sanskrit. Due to this reason, I studied common people's attitude towards Sanskrit. All those who used internet and could fill my questionnaire were my respondents, and I did not ask their community, caste or economic background. Therefore, my data better represents common people's attitude towards Sanskrit.

#### The aim of study and research questions

This is the crucial time to see whether people have any interest in Sanskrit; therefore, I conducted a survey to understand people's attitude towards Sanskrit. This study tried to answer the following questions:

- a. What kind of attitude do people in India have towards Sanskrit and Sanskrit Speakers?
- b. How do they associate Sanskrit with social and behavioural factors?

#### Methodology

The data was collected through an online survey using Google form between 17 July 2018 and 11 October 2019. The online format of the survey enabled me to collect the data from different parts of the country. This study is based upon the information collected from 400 respondents, a valid sample size for a small scale general survey. For a general survey, the sample size for 95% level of confidence should

be 384 (Cochran 1977) which is generally rounded off to 400. Out of the 400 respondents, 250 respondents were males and 150 were females. Most of the respondents had received university education. Just 6 had passed only class 10 and 62 had passed class 12 as their highest qualification while 109 people had received bachelor degree and 223 people had received master or PhD degree. Talking about the age group of the respondents, 215 people were 25 or below, 109 were in the age groups of 26 to 35, 48 in the age group of 36 to 45 years, 21 people in the age group of 46 to 55 years and just 7 respondents were above 55 years of age. These figure show a large part of my data came from the educated young people of India. Since the data was collected through Google form, it can be understood that the respondents had the access to internet and were able to use it.

The questionnaire contained four independent variables, namely gender, age, education and languages known. It also had five close-ended questions in the form of attitudinal statements related to the respondents' perception of Sanskrit. These questions aimed at assessing the respondents' perception of Sanskrit from the social and psychological perspectives. For all but the last question, responses were collected using a Likert scale. This five-point scale ranged from strongly disagree to strongly agree. For the last question, the respondents could choose either yes or no. The respondents were required to give their opinion about the following statements.

- · Sanskrit is a very difficult language.
- · Knowledge of Sanskrit is required to understand Indian culture.
- · Sanskrit speakers get respect in society.
- · Sanskrit is the language of happiness and prosperity.
- · Would you like to learn Sanskrit if you get time and teacher?

#### 6 Analysis

#### 6.1 Is Sanskrit really alive?

Data regarding languages known was collected not only to know the language profile of the respondents but also to get some idea how they relate themselves to Sanskrit. In the survey of 400 sample size, 7% (28) claimed that they spoke Sanskrit, 28.5% (114) claimed that they understood Sanskrit, 47.8 (191) claimed that they could read

Sanskrit, 27% (108) claimed that they could write Sanskrit. This shows that almost half of the respondents feel that they have some skill in the Sanskrit language. This figure is surpassed only by Hindi and English as shown in the figure below. It also indicates that the data comes from a fairly educated class of people, most having the understanding of more than one language. From these figures it can be argued that Sanskrit is certainly not a dead language. It is very much alive with 47.8% people claiming to understand it. It has a potential to be a vibrant language. Only 7% of the respondents claimed that they can speak Sanskrit, which tells us a lot about the pedagogical practices in the teaching of Sanskrit. In most of the schools and colleges, Sanskrit has been taught as a classical language with too much focus on grammar and translation but almost no focus on the spoken part.

#### 6. 2 People's attitude towards Sanskrit

The data yields the results shown in the figure 1. The analysis of each of the attitudinal statement has been presented separately.

#### 6.2.1 Is Sanskrit a difficult language?

The respondents were asked to give their opinion about the statement "Sanskrit is a difficult language" on a five-point scale ranging from strongly disagree to strongly agree.

10.3% (41) respondents strongly disagreed and 35.8% respondents disagreed with the statement. 25% (100) respondents were neutral about the statement. Those who agreed and strongly agreed that Sanskrit is a difficult language constituted 24.3% (97) and 4.8% (19) of the total respondents respectively. To put it in simple words, 100 people preferred to be neutral in their response about identifying Sanskrit as a difficult language (Please see Figure 1). These respondents either did not have any understanding of the language, therefore they were in no position to comment or they chose not to tag it as easy or difficult. Out of 300 respondents who chose to identify it as difficult or otherwise, 184 respondents did not accept Sanskrit to be a difficult language, while the remaining 116 accept Sanskrit to be a difficult language. It is noteworthy here that learners' attitude towards a language affects its learning. If the learners think that a particular language is easy, they will be more positively motivated to learn it and they will hesitate to undertake learning it if they think it is difficult. It is common

human psychology to avoid difficulty and welcome ease. Therefore, it is a positive sign that a significantly big proportion of the Indians consider Sanskrit to be an easy language.

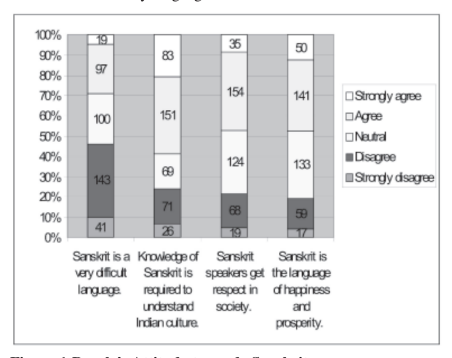


Figure 1 People's Attitude towards Sanskrit

#### 6.2.2 Sanskrit and Indian culture

A lot of literature in the areas of astrology, astronomy, medical science, mathematics, politics as well as Vedic and Puranic literature is available in Sanskrit. Since Sanskrit is the repository of the knowledge systems particularly of the ancient and medieval India, knowledge of the Sanskrit language is important for the preservation and conservation of Indian culture and knowledge systems. In order to understand our respondents' opinion regarding the requirement of Sanskrit for understanding Indian culture, we sought their opinion about the statement "Sanskrit is required to understand Indian culture". Their responses are summarised here. Majority of the respondents agreed with the statement as 37.8% (151) agreed and 20.8% (83) strongly agreed. Comparatively smaller number of people did not accept the requirement of Sanskrit for understanding Indian culture as just 6.5% (26) strongly disagreed and 17.8% (71) disagreed. 17.3% (69) of the respondents

were neutral in their opinion.

#### 6.2.3 Sanskrit and social prestige

When two or more languages exist side by side in a society, each language has a separate role and prestige attached to it (Ferguson 1959; Fishman 1967). In order to understand the prestige of the Sanskrit language in Indian society, I sought respondents' opinion regarding the statement "Sanskrit speakers get respect in society". The analysis shows that high social prestige is attached to the Sanskrit language in India. A significantly high number of respondents agreed with the statement as 38.5% (154) agreed and 8.8% (35) respondents strongly agreed. By contrast, only 4.8% (19) respondents strongly disagreed and 17% (68) disagreed with the statement. 31% (124) of the respondents chose not to relate Sanskrit to prestige and respect, therefore they were neutral. The high prestige may be attached to Sanskrit due to its association with scriptures and other knowledge systems.

#### 6.2.4 Sanskrit and psycho-social factors

As shown in the figure below 47.8% (191) respondents accepted Sanskrit to be the language of happiness and prosperity. A total of 35.3% (141) agreed and 12.5% (50) strongly agreed that Sanskrit is the language of happiness and prosperity. By contrast 4.3% (17) strongly disagreed and 14.8% (59) disagreed with the statement. 33.3% (133) respondents were neutral in their opinion regarding relation between happiness and prosperity with Sanskrit. This result also corroborates the positive emotional and social value attached to the Sanskrit language.

#### 6.3 People's interest in learning Sanskrit

The last question of the survey was related to people's interest in learning Sanskrit. It was whether the respondents would like to learn spoken Sanskrit if they get time and teacher. A total of 76.8% (307) of the respondents said that they would like to learn spoken Sanskrit, whereas the remaining 23.2% (93) of the respondents did not show interest in learning spoken Sanskrit. It shows that the majority of the respondents are interested in learning spoken Sanskrit. Then why is the number of students constantly dropping in the departments of Sanskrit in most of the universities and colleges in India? The possible

reasons may be traditional pedagogic practices of teaching Sanskrit as a classical language with focus only on grammar and interpretation of ancient texts with almost no focus on Sanskrit for communicative purposes. Majority of our respondents perhaps are not so much interested in complex grammar and archaic phraseology of the classical Sanskrit as much in learning spoken Sanskrit that they can use in their day to day life. Therefore, reformation is required in the pedagogical practices of the teaching of Sanskrit at school and university levels.

This fact should also not be ignored that the availability of the employment for Sanskrit students is lower in comparison to the students of English; therefore, many students do not want to take a degree exclusively in Sanskrit. They may not like to learn Sanskrit at the cost of English or other professional courses in demand but in addition to them. A Sanskrit friendly education policy may resolve this problem by offering Sanskrit as an additional language at the school and college levels. With no regional biases attached to it, Sanskrit has the potential to develop as a vibrant language in India.

#### **Discussion**

Sanskrit and Hindi have been in the centre of language politics in India but for different reasons. While the people of South India resisted Hindi because they found Hindi an 'outsider' language, they did not oppose Sanskrit for this reason. Sanskrit does not have any regional bias and its scholarly traditions are found in most parts of our country. Sanskrit suffered due to propaganda. It was indirectly propagated that Sanskrit did not fit the secular character of the country. Ignoring the fact that most ancient works in the area of mathematics, metallurgy, poetics, philosophy, astronomy and such other sciences are found in the Sanskrit language, many politically motivated Indians looked down upon Sanskrit as anti-progressive. This discourse affected the national collective psyche and many 'educated' Indians started feeling ashamed of their own cultural and literary heritage. This sense of inferiority complex was instilled in the psyche of such Indians systematically by brainwashing them against their own identity from the very early school days. As a result, they started loving English language and culture at the cost of their native culture and Indian languages including Sanskrit. In the mind of common Indians, Sanskrit was reduced to the level of being the language of only Brahmins and

scriptures that Brahmins command.

Vilification of Sanskrit literature as Brahminical literature has been a top priority of such propaganda. The store house of knowledge available in Sanskrit was looked down upon as regressive and antiprogressive. Despite all this propaganda and political antipathy in the past, Sanskrit is not only alive but also reclaiming its centrality. It has pan-Indian reach. Its literature touches the lives of people from all over India. Great Sanskrit scholars and poets from all corners of India contributed to its literature. Due to this reason Sanskrit has wider acceptability than many other languages in India. It seems that the rising tide of nationalism and pride in Indian cultural heritage will reinstate Sanskrit to its past glory. The findings indicate that most Indians are now reclaiming their cultural and linguistic heritage of Sanskrit.

#### **Conclusion**

The findings of the survey indicate that most Indians have a lot of respect for Sanskrit language and literature. They associate Sanskrit with positive socio-psychological factors, which show growing popularity of Sanskrit. People want to learn Sanskrit and claim the rich literary heritage available in the language. Therefore, it is the duty of state and educational bodies to come together and remove all hurdles from the path of the growth of this language. The scriptural language of one billion people in the country deserves preservation and promotion.

#### References:

Adgaonkar, Shital Dinkarrao & Bhende, R.G. 2016. Impact of self-confidence and interest of students, learning Sanskrit language at secondary education level: An analytical study. *International Journal of Education and Research*, 10 (2), 79-82. Accessed on 6 September 2020. http://ierj.in/journal/index.php/ierj/article/view/504/476

Bhosale, Vrushali. 2010. Role of government and society regarding Sanskrit education. *Bulletin of the Deccan College Research Institute*, 429-433. Accessed on 6 September 2020. www *R*.jstor.org/stable/42931266

Census of India. 2011. Language: India, States and Union Territories. Accessed on 18 July 2019. censusindia.gov.in/2011Census/C-16\_25062018\_NEW.pdf.

- Cochran, William G. 1977. *Sampling Technique* (Third Edition). New York: John Wiley & Sons.
- Central Board of Secondary Education. 2017. Subject-wise number of candidates for class XII. Accessed on 18 July 2019. http://cbse.nic.in/newsite/statisticalInformation.html
- Ferguson, Charles A. 1959. Diglossia. *Word.* **15**(2): 325–340. doi:10.1080/00437956.1959.11659702.
- Fishman, Joshua. 1967. Bilingualism with and without diglossia; diglossia with and without bilingualism. *Journal of Social Issues.* 23 (2), 29–38. doi:10.1111/j.1540-4560.1967.tb00573.x.
- Government of Uttarakhand' 2009. The Uttarakhand Official Language Act 2009. Accessed on 19 July 2019. https://www.legalcrystal.com/act/137433/the-uttarakhand-official-language-act-2009-complete-act
- Government of Himanchal Pradesh. 2019. Official Language (Amendment) Bill. Accessed on 19 July 2019. https://www.thestatesman.com/india/himachal-pradesh-assembly-bill-sanskrit-second-official-language-1502732895.html
- McCartney, Patrick . 2010. Modern Sanskrit and a Sanskrit boarding school (MA Dissertation). Accessed on 6 September 2020. doi: 10.17605/OSF.IO/JCA82
- Ministry of Human Resource Development. 2020. National Education Policy. Accessed on 15 July 2020. https://www.mhrd.gov.in/sites/upload\_files/mhrd/files/NEP\_Final\_English\_0.pdf
- Modi, Narendra.26 August 2018. 47th Mann Ki Baat. Accessed on 19 July 2019. https://indianexpress.com/article/india/full-text-of-pm-narendra-modis-47th-mann-ki-baat-5325454/
- N Gopalaswami Committee. 2015. Vision and Roadmap. Accessed on 18 July 2019. www.sanskrit.nic.in/data/Vision\_and\_Road\_Map.pdf
- Patel, V. B. 1992. A study of attitude of secondary school students towards Sanskrit in relation to their parents' caste, occupation and socio-economic status (PhD thesis). Vallabh Vidyanagar:

Sardar Patel University. Accessed on 6 September 2020. http://hdl.handle.net/10603/75556

Pawar, Vinay Ankush. 2017. A causal relationship between knowledge of Sanskrit language and results of Bachelor of Ayurvedic Medicine and Surgery examination: An analytical study. *Ayu*, 38(1-2), 57-61. Accessed on 5 September 2020. doi: 10.4103/ayu.AYU\_53\_16

Pollock, S. 2001. The death of Sanskrit. *Comparative Studies in Society and History* 43 (2), 392–426. Accessed on 20 July 2019. http://sheldonpollock.org/texts/articles/

Press Information Bureau Government of India. 2 May, 2016. Steps Taken for the Development of Sanskrit. Accessed on 23 March 2020. https://www.mhrd.gov.in/sites/upload\_files/mhrd/files/lu1309.PDF

The Council for the Indian School Certificate Examinations (2017) Subject-wise totals. Accessed on 18 July 2019. https://cisce.org/.../20151015120036381446616ICSE%20Subject-wise%20Totals.pdf

The New Indian Express.16 July 2019. Sanskrit unifies Bharat, promote it. Accessed on 19 July 2019. http://www.newindianexpress.com/nation/2019/jul/16/sanskrit-unifies-bharat-promote-it-rss-leaders-to-pm-narendra-modi-2004356.html



## श्रुत्यैव वायुसञ्ज्ञा प्रसिद्ध्यिति

-डॉ. आर्. बालमुरुगः

विभागाध्यक्ष:, न्यायविभाग:, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, श्रीरघुनाथकीर्तिपरिसर:, देवप्रयाग:, उत्तराखण्ड:

## [ अस्मिन् शोधलेखे वायोः लक्षणम्, तस्य स्वरूपम्, तस्य सिद्धिप्रकारश्च वैशेषिकदर्शनानुसारेण निरूपिताः।]

उपोद्धातः (शोधसारः) — अतीन्द्रयपदार्थानां सिद्धौ (निर्णये) अनुमानप्रमाणं शरणिमित युक्तिनिष्ठाः तान्त्रिकाः विना विवादमभ्युपगच्छन्ति। वाय्वादिद्रव्याणि अनुमानमुखेन संस्थापयन्ति वैशेषिकाः इति सुप्रिथितं वर्तते शास्त्रजगित। सन्दर्भेऽस्मिन् जिज्ञासैका दुरुद्धरा समुन्मिषित यत् यथाकामं प्रबलयुक्तिभिः वायुरनुमीयतां, सिद्ध्यमानद्रव्यस्य वायुरिति संज्ञासिद्धिः कथिमिति। यतः स्पर्शादिलिङ्गैः न वायुत्वेन रूपेण वायुः अनुमातुं शक्यः, किन्तु प्रसिद्धद्रव्येतरत्वेनैव इति। तस्यास्समाधानं परमकारुणिकाः वैशेषिकतन्त्रप्रवर्तकाः श्रीमत्कणादमहर्षयः आगमेनैव (वेदेनैव) वायुसंज्ञा सिद्ध्यतीति प्रणूतनसरुणमवलम्ब्य समाविष्कुर्वन्। तत्सूत्रविवरणे श्रीमच्छद्भर—मिश्राचार्याः नैकदृष्टान्तैः सूत्रकाराशयं स्पष्टीचक्रुः। प्रकृतशोधप्रबन्धे वैशेषिकाणां विचाराधारेण वायुसिद्धिप्रकारं तत्संज्ञासिद्धिञ्च सिवस्तरं सयुक्तिकञ्च वर्णयािम।

वाय्वनुमानावतरणम्—"स्पर्शवान् वायु" इति सूत्रेण वायुः लिक्षतोऽभवत् स्पर्शगुणेन। परन्तु इदं लक्षणमाश्रयासिद्धं स्पर्शवत्वेनाभिमतस्य वायोरेवासिद्धत्वादित्या–शङ्कायां वायुरनुमानप्रमाणगम्यः इति समाधानमभिलिषतं शास्त्रकारैः। तदर्थम् आदौ अनुमानप्रमाणेनार्थसिद्धिप्रकारं दृष्टान्तरूपेणोपास्थापयन् सूत्रकाराः। यथा "विषाणी कक्तुद्धान् प्रान्तेबालिधः सास्नावान् इति गोत्वे दृष्टं लिङ्गम्" इति।

तथाहि क्वचिद् व्यवहिते विप्रकृष्टे वा गवि कोऽयं पशुः इति निर्णयाभावदशायां विषाणादिहेतुभिः अयं गौरेवेत्यनुमितिः जायते तथा स्पर्शादिगुणैः सामान्यतः द्रव्याश्रितत्वमनुमाय परिशेषेण वायुसिद्धिः भवतीति सूत्रकाराशयः। सूत्रेऽस्मिन् दृष्टं लिङ्गमित्यस्य विषाणादिहेतुः प्रत्यक्षविषयः इति नार्थः तथा सित वायुसाधकस्पर्शादि–

<sup>1.</sup> वैशेषिकसूत्रम् -2/1/4

<sup>2.</sup> वै० सू० - 2/1/8

लिङ्गानामपि तथात्वात् "न च दृष्टानां स्पर्शः इत्यदृष्टिलङ्गो वायुः" इति सूत्रकाराणां वचनं बाधितमापद्यते। अदृष्टं (अप्रत्यक्षं) लिङ्गं यस्य सः अदृष्टिलङ्गः इति तदर्थः। स्पर्शादिः दृष्टमेव लिङ्गमिति चेदुच्यते प्रकृतसाध्येन सह यस्य हेतोः व्याप्तिः प्रत्यक्षतः अवधार्यते सः हेतुः दृष्टं लिङ्गमिति व्यपदिश्यते सूत्रकारैः। गोत्वेन सह विषाणित्वादिहेतोरिवनाभावः प्रत्यक्षगम्यः, वायुत्वेन सह स्पर्शादेः न तथा, वायोरेवाप्रत्यक्षत्वात्। किन्तु स्पर्शः गुणत्वात् द्रव्याश्रितः इति सामान्यव्याप्त्या परिशेषानुमानेन वायुः साधनीयः इत्यतः अदृष्टिलङ्गः वायुत्वेन सह प्रत्यक्षतः अगृहीतव्याप्तिकस्पर्शादिलङ्गकः वायुः इति प्रोक्तम्।

स्पष्टीकृतञ्चौतदुपस्कारकारैः यथा- "यद्यपि दृष्टमेव स्पर्शादिचतुष्कं लिङ्गमिति तथापि वायुना सहागृहीतव्याप्तिकत्वाददृष्टलिङ्गत्वमुक्तम्" इति। यद्यपि केवलः विषाणः अतिप्रसक्तः महिषादौ तथापि सन्ति ऋजुत्वसुकुमारत्वहस्वादयः स्वाभाविकाः विशेषाः गोविषाणयोः। यः पुरुषः स्वाभाविकवैलक्षण्यम् ऋजुत्वादिरूपं महिषादिविषाणापेक्षया गोविषाणस्याकलियतुं समर्थः आकलयति च सः यदा दूरतः गोविषाणमात्रं पश्यति यदा वा व्यवहितगोः विषाणमात्रं साक्षात्करोति तदा अयं गौः विषाणित्वात् (विलक्षणविषाणाद्वा) पूर्वानुभूतगोविदिति अनुमिनोति। एवमेव ककुत्प्रान्ते- बालिधसास्नालिङ्गैः गोत्वम् अनुमातुं शक्यते। प्रान्ते बालाः आधीयन्ते इति व्युत्पत्या प्रान्तेबालिधशब्दः अन्ते बालयुक्तपुच्छिवशेषं विक्तः। स च गौरेव नाश्वमेषादेः, तेषां समस्तबालमयपुच्छः वर्त्तते। महिषस्य तादृशपुच्छवत्वेऽिष गोवत् प्रलम्बपुच्छः नास्ति इति प्रलम्बप्रान्तेबालिधरिप अन्यव्यभिचारिलिङ्गमिति ज्ञेयम्। एवञ्च यथा प्रत्यक्षगृहीत- व्याप्तिकिलङ्गैः गोत्वमनुमीयते तथा सामान्यतो गृहीतव्याप्तिकलिङ्गैः वायुरनुमातुं शक्यते इति तात्पर्यमवगन्तव्यम्।

स्पर्शलिङ्गेन वायुसाधनप्रकारः "स्पर्शश्च वायोः" इति सूत्रेण स्पर्शलिङ्गेन वायुसाधनमिभप्रेतम्। तथाहि स्पर्शः द्रव्याश्रितः गुणत्वात् स्पर्शत्वाद्वा तेजसोष्णस्पर्शवदिति अनुमानेन सामान्यतः द्रव्याश्रितत्वे सिद्धे प्रसिद्धपृथिव्यादिद्रव्याश्रितः न भवतीति निषेधमुखेनाभीष्टद्रव्याश्रितत्वं संसाध्यते। अयमेव प्रकारः परिशेषानुमानमिति शास्त्रे प्रोच्यते। तं प्रकारं समासेन वर्णयामि। तथाहि अनुभूयमानस्पर्शः न पृथिवीसमवेतः उद्भूतरूपासमानाधिकरणस्पर्शत्वात् तप्तजलीयोष्णस्पर्शवत्। दृष्टान्ते तप्तजले तैजसः उष्णस्पर्शः अनुभूयते न तेजोरूपं (न वा तप्तजलसंयुक्ततेजः साक्षात्क्रियते।) पार्थिवोद्भृतस्पर्शसामान्यस्यायं स्वभावः यदुद्भृतरूपसामानाधिकरण्येनैवोपलभ्यते। अर्थाद्

<sup>1.</sup> वै० सू० -2/1/10

<sup>2.</sup> वैशेषिकसूत्रोपस्कार:/पुटसंख्या-131

<sup>3.</sup> वैशेषिकसूत्रम्-2/1/9

यस्याः पृथिव्याः स्पर्शः अनुभूयते नियमेन तस्या रूपमुपलभ्यते। न काऽपि तादृशी पृथिवी वर्तते यस्याः स्पर्शः उद्भृतः रूपञ्चानुद्भृतमिति। यद्ययं स्पर्शः पृथिव्याः स्यात् तदा तदीयरूपमप्युपलभ्येत इति तर्कसहकृतव्याप्तिज्ञानेन पृथिव्यसमवेतत्वसिद्धिः भवति। अत्रोपस्कारकृतः पूर्वोक्तहेतुना पृथिव्यादित्रयासमवेतत्वं सिषाधियषन्ति। परन्तु पृथिवीस्पर्शः एवोद्भृतरूपाव्यभिचिरतः भवति न जलतेजसोरुद्भृतस्पर्शः। जलाग्रहणेऽपि तदीयस्पर्शः उपलभ्यते शीतं शिलातलम् इत्यत्र, एवं तेजोऽग्रहणेऽपि तदीयस्पर्शमात्रं गृह्यते उष्णजले। अतः नायं हेतुः समर्थः पृथिव्यादित्रयासमवेतत्वसाधनायेति विविच्य प्रयोगः कार्यः इति प्रतिभाति। प्रयुक्तञ्च तथैव न्यायकन्दलीकारादिभिः।

सः स्पर्शः न जलतेजसोः समवेतः अनुष्णाशीतत्वात् पार्थिवस्पर्शवत्। नाकाशकालिदगात्ममनस्सु समवेतः स्पर्शत्वात् घटस्पर्शवत्। उपलभ्यमानस्पर्शस्य मूर्तत्वसामानाधिकरण्येनोपलम्भात् मूर्तत्वसामानाधिकरण्येहेतुनापि विभुचतुष्ट्यासमवेतत्वं साधियतुं शक्यते। (मूर्तत्वञ्च क्रिया।) अत्र कन्दलीकाराः तत्स्पर्शाश्रयः न मनः भवतीत्यत्र सजातीयद्रव्यानारमभकत्वं हेतुतया न्यर्दिशन्। यथा— "मनसाञ्च स्पर्शवत्वे परमाणूनामिव तेषां सजातीयद्रव्यारम्भकत्वं स्यात्" इति। तर्ह्यत्रैवं प्रयोगोऽभिमतः इति वाच्यं यत्— मनः न स्पर्शाश्रयः सजातीयद्रव्यारम्भकिभन्नत्वात् आकाशादिविदिति। इत्थमष्टद्रव्यानाश्रितत्वसिद्धौ स्पर्शः पृथिव्याद्यष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्यसमवेतः इति परिशेषतः वायुः सिद्धयतीति अभिप्रायः।

वायुसाधकशब्दादिलिङ्गानां समासेन वर्णनम् — स्पर्शश्च वायोः इति सूत्रस्थचकारेण शब्दधृतिकम्पाः लिङ्गानि समुच्चीयन्ते। "स्पर्शशब्दधृतिकम्पलिङ्गः" इति प्रशस्तपादभाष्यवचनम्। अतः स्पर्शेन इव शब्दादिलिङ्गेरिप परिशेषानुमानेनैव वायुः प्रसाधियतुं शक्यः। तथाहि रूपवद्द्रव्याभिघातशून्यकालीनः पर्णादौ शब्दः स्पर्शवद्वेगवद्दव्याभिघातजन्यः अविभज्यमानावयवद्रव्यसम्बन्धिशब्दत्वाद् दण्डाभिघातज-भेरीशब्दवत्। अभिघातः शब्दजनकसंयोगिवशेषः भवति। वंशादौ अवयवद्वयविभागेन जायमानशब्दे (विभागजशब्दे इति यावत्) व्यभिचारवारणाय हेतौ अविभज्यमानावयव-द्रव्यसंबन्धित्वं विशेषणमुपात्तम्। एवं द्वितीयादिशब्दे पूर्वपूर्वशब्दस्यैवासाधारणनिमित्ततया वायोरप्रयोजकत्वाद् व्यभिचारवारणाय शब्दे आद्यत्वविशेषणं वाच्यमिति केचन। एवं पर्णाद्यवच्छेदेनोपलभ्यमानशब्दे रूपवद्दव्यस्याभिघाताभावः योग्यानुपलब्ध्यावगम्यते।

एवञ्च पर्णादिशब्दिनिमत्तभूतसंयोगाश्रयद्रव्यं न पृथिव्यादित्रयं रूपशून्यत्वादा-काशवत्, नाकाशादिपञ्चकं स्पर्शवत्वादित्येवं प्रसिद्धद्रव्यप्रतिषेधे शिष्यमाणः वायुस्सिद्ध्यति। अथात्र साध्यकोटिप्रविष्टद्रव्ये वेगवत्विवशेषणं सार्थकं भवति, वेगस्य

<sup>1.</sup> न्यायकन्दली -पुटसंख्या -116

<sup>2.</sup> प्रशस्तपादभाष्यम् -पुटसंख्या -115

शब्दकम्पादौ प्रयोजकत्वान्न तथा स्पर्शः इति तदुपादानिन्नरर्थकमिति चेन्न स्पर्शः अपि शब्दे प्रयोजकः एव भवति वेगवत्। अत एव वायुसाधकलिङ्गेषु स्पर्शः एव प्रथमतया निर्दिष्टः इति स्पर्शवत्वविशेषणमपि सार्थकमिति ज्ञेयम्।

एवमन्तरिक्षे तृणादीनां धृतिः स्पर्शवद्वेगवद्द्रव्यसंयोगजन्या प्रयत्नवेगाप्रयोज्य-धृतित्वात् जलप्रवाहे प्लवमानकाष्ठादिधृतिवदित्यतोऽपि वायुसिद्धः। पिक्षणः स्वीयप्रयत्नप्रयोज्ये पिक्षधृतौ एवं वेगप्रयोज्यबाणधृतौ च व्यभिचारवारणाय यथाक्रमं प्रयत्नवेगाप्रयोज्यत्वविशेषणमुपात्तं धृतौ। धृतिशब्देन पतनाभावः अवस्थितिः वा विविक्षता। एवञ्चान्तरिक्षमण्डले तृणादीनां धृतिः वायुप्रयोज्यैवेति परिशेषात्पर्यवस्यति।

एवं रूपवद्द्रव्याभिघातासमानकालीनः तरुशाखादिषु कम्पः स्पर्शवद्वेगवद्द्रव्याभि-घातजन्यः कम्पविशेषत्वात् नदीप्रवाहाभिहतवेतसकम्पवदिति प्रयोगेण पूर्ववद्वायुसिद्धः भवति। गुरुत्वप्रयोज्यपतने द्रवत्वप्रयोज्यस्यन्दनादौ च व्यभिचारपरिहाराय कम्पविशेषः हेतुतया निर्दिष्टः इति विलक्षणकम्पः ग्राह्यः।

वायुप्रत्यक्षानुमानम् उपाधिदूषितमिति प्रदर्शनम् — अथ वायुः त्विगिन्द्रियेण गृह्यते। तथा च वायुः प्रत्यक्षः (इन्द्रियजन्यप्रत्यक्षविषयः इत्यर्थः) प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयत्वाद् घटविति चेत्र। अत्रोद्भृतरूपमुपाधिः। न च प्रत्यक्षत्वं साध्यं तच्च रूपादौ वर्तते न तत्रोद्भृतरूपमिति न साध्यव्यापकः भवत्युपाधिरिति वाच्यम्। अत्र पक्षधर्माविच्छन्नसाध्यस्य व्यापकं भवति उद्भृतरूपम्। पक्षधर्मः बहिर्द्रव्यत्वं, तद्विशिष्टप्रत्यक्षत्वं घटादावेव तत्र चोद्भृतरूपमस्तीति न दोषः। तस्मात्सोपाधिको हेतुः व्याप्यत्वासिद्धः इति नियमेन प्रत्यक्षस्पर्शवत्वं न प्रत्यक्षत्वव्याप्यं प्रत्युत तद्व्यभिचारीति नानेन वायोः प्रत्यक्षत्वं स्थापयित्ं शक्यते।

अयं भावः — रूपवत्येव त्विगिन्द्रियं प्रवर्तते इति घटादौ दृष्ट्वेदमवधार्यते यद्द्रव्यस्य स्पार्शनत्वं (स्पार्शनप्रत्यक्षत्वं वा) चाक्षुषत्वव्याप्यमिति। नायं नियमः कुत्रापि व्यभिचारग्रस्तः भवति। ततः एवं निर्धार्यते वायुः न स्पार्शनः चाक्षुषत्वभावादा काशवत्। व्यापकाभावात् व्याप्याभाविस्सद्धयित। वायौ चाक्षुषत्विनवृत्या स्पार्शनत्वमिप निवर्तते। न च वायुः वातीति प्रत्यक्षेण विरोधः इति वाच्यम्। न तत् स्पार्शनप्रत्यक्षं भवति किन्तु स्पर्शिलङ्गेन पूर्वोक्तिदिशा वायुमनुमाय तदभ्यासपाटवात् (पूर्वानुमानजन्य संस्कारातिशयादिति यावत्) वायुस्पर्शोपालम्भे सित व्याप्तिस्मरणानपेक्षः लिङ्गज्ञान सहकृतोद्बुद्धव्याप्तिसंस्कारः एव वायुः वातीति अनुमितिं जनयित। अत्र प्रमाणं न्यायकन्दलीकारवचनम्। यथा "यदिष वायुर्वातीति ज्ञानं तदभ्यासपाटवाति शयाद् व्याप्तिस्मरणाद्यनपेक्षं स्पर्शेनानुमानम्, चक्षुषेव वृक्षादिगितिक्रियोपलम्भात्" इति। तत्र दृष्टान्तः चक्षुषा वृक्षशाखायाः कम्पमुपलभ्य झटित्येव पुरुषः प्रत्येति

<sup>1.</sup> न्यायकन्दली-पुटसंख्या -115

वायुना चलति वृक्षशाखेति। न तत्र वायुः चक्षुषा गृहीतः। किन्तु कम्पेन पूर्वानुमितिप्रभव-संस्कारातिशयेन एवमाकारानुमितिः जायते तद्वदिति तात्पर्यम्।

उपकारस्य वैशिष्ट्यम् – स्पर्शेन वाय्वनुमानसन्दर्भे वैशेषिकसूत्रोपस्कारकाराः श्रीमच्छङ्करमिश्राचार्याः विलक्षणिवचारं प्रास्तुवन्। तथाहि परिशेषानुमानेन वायुसिद्ध्यर्थं प्रयोगः एवं वर्ण्यते – स्पर्शः पृथिव्याद्यष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितः पृथिव्याद्यष्टद्रव्यानाश्रितत्वे सित द्रव्याश्रितत्वात् यत्रैवं तत्रैवं यथा पृथिवीरूपादिकमिति। अनेन व्यतिरेक्यनुमानेनैव साध्यसिद्धः भवतीति सामान्यतः सम्प्रदाये प्रथितं वर्तते। अस्मिन् अनुमाने हेतौ विशेष्यासिद्धिवारणाय गुणत्वेन द्रव्याश्रितत्वं प्रसाध्यते। एवं विशेषणासिद्धिवारणाय पृथिव्याद्यष्टानाश्रितत्वं साध्यते। अधस्तात् तथैव विचारितम्। परन्तु इमे आचार्याः अन्वयव्याप्त्यापि सिषाधियिषितस्य सिद्धिः भवितुमर्हतीति व्यक्तीचक्रुः।

तथाहि यदि स्पर्शेन वाय्वनुमानपूर्वकाले एव कश्चित्पुरुषः उपलभ्यमानस्पर्शः पृथिव्यादिषु न वर्तते इत्येविमतरबाधमनुसन्धाय पृथिव्याद्यष्टद्रव्यानाश्रितः स्पर्शः द्रव्याश्रितः गुणत्वाद्रूपविदित एवमनुमातुं प्रवर्तते, तदा तस्य पुरुषस्य अन्वयव्याप्त्यैव निरुक्तिविशेषणिविशिष्टस्पर्शे पृथिव्याद्यष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वानुमितिः जायते। न च परामर्शे व्यापकतावच्छेदकतया भासमानधर्मः एवानुमितौ विधेयतावच्छेदकतया भासते इति नियमः। प्रकृते शुद्धद्रव्याश्रितत्वस्यैव व्यापकतावच्छेदकत्वात् स एव धर्मः विधेयतावच्छेदकतया भासते, न पृथिव्याद्यष्टातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वत्विमिति वाच्यम्। लाघवज्ञानादिसहकृतपरामर्शेन अतादृशधर्मोऽपि भासते इत्यतः विशेषधर्मभानप्रयोजके असित सतीति पूर्विनयमः सङ्कोच्यः इति न तादृशानुमितेः अनुपपितः। तदुक्तम्— "इतरबाधानन्तरं यत्र सामान्यतो दृष्टं प्रवर्तते तत्राष्टद्रव्यानाश्रितत्वं पक्षविशेषणं सिद्धमादाय..... अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वमनादाय न पर्यवस्यतीति.... अन्वियनः एव तत्सिद्धः" इति।

श्रुत्येव वायुसंज्ञासिद्धिरिति व्यवस्थापनम् — अथ परिशेषानुमानेन स्पर्शः पृथिव्याद्यष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितः इत्येवानुमितिः जायते न वाय्वाश्रितः इति। अतः सिद्ध्यमानमष्टातिरिक्तद्रव्यं वायुरेवेति निर्णयः कथं भवतीत्याशङ्कायां वैशेषिकसूत्रकाराः श्रुत्येव तित्सिद्धिरिति व्यवस्थामाविष्वक्रः। यथा "तस्मादागिमकम्" इति। इदमत्र तात्पर्यमवसेयम् — यत् सामान्यतः अष्टातिरिक्तद्रव्यसिद्धौ सत्यां तदेव द्रव्यं वायुशब्द – वाच्यमिति समन्वयकरणाय वायु इति संज्ञा प्रमाणसिद्धापेक्ष्यते। वायुसंज्ञायां प्रमाणान्वेषणे परमाप्तपुरुषपरमेश्वरप्रणीतत्वेन सिद्धप्रमाणभाववता वेदेन वायुसंज्ञा प्रसिद्ध्यतीति प्रकाशितं सूत्रकारैः। ततः वायुरिति शब्देन प्रोच्यते यद्द्रव्यं तदेव स्पर्शानुमिताष्टातिरिक्तद्रव्यं

<sup>1.</sup> वैशेषिकसूत्रोपस्कार:/पृष्ठसंख्या-138

<sup>2.</sup> वैशेषिकसूत्रम्-2/11/17

भवतीत्याकलय्य स्पर्शवान् वायुरिति वायुत्वेन रूपेण वायौ स्पर्शादयः अध्यवसेयाः। पूर्वसूत्रार्थः इत्थं वर्णनीयः यस्माद्विशेषाकारेण स्पर्शः वाय्वाश्रितः इत्येवमनुमितिः न जायते तस्माद् वायुरिति नाम आगमिकं-आगमिसद्धं भवति। आगमप्रसिद्धसंज्ञामादाय पूर्वोक्तदिशा निर्णयः प्राप्यः इति भावः।

इदमत्राकृतम्— "वायव्यं श्वेतं छागमालभेत" इति विधौ आलिभधातोः लक्षणया यागः अर्थः। तेन विधिना वायुदेवताकश्वेतपशुद्रव्यकयागः बोध्यते। यथा— वायुदेवता क्षिप्रगामिनी तथैवानेन यागेन विहितं फलं शीघ्रमवाप्यते इत्येवं विधीयमानयागप्राशस्त्यबोधनाय "वायुवें क्षेपिष्ठा देवता" इत्यर्थवादः तत्प्रकरणे पठितः वर्तते। विधीयमानकर्मप्राशस्त्यसमर्पकाः केचनार्थवादाः भवन्ति। शास्त्रे यत्र यत्र पदानां सन्देहादिवशात् शक्तिनिर्धारणे क्लेशः अनुभूयते तत्र तत्र श्रुतौ विधिशेषभूतार्थवादाः आम्नायन्ते तैः पदानां शक्तिनिर्णयः भवति। यथा— "स्वर्गकामो यजेत" इति विधिना स्वर्गकामोद्देशेन यागः विहितः। परन्तु यावत्स्वर्गपदार्थः न ज्ञायते तावत्र कश्चिद् यागे प्रवर्तते। स्वर्गप्रसिद्ध्यर्थम् इत्थमर्थवादः पठितः—

### यन्न दुःखेन सम्भिन्नं न च ग्रस्तमनन्तरम्। अभिलाषोपनीतञ्च तत्सुखं स्व:पदास्पदम्॥⁴ इति।

अनेनार्थवादेन न केवलं स्वर्गपदार्थ: सुखविशेष: प्रसिद्ध्यित स्वर्गसंज्ञापि प्रसिद्धा भवित। तत्तुल्यरीत्या "वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता", "वायुश्च सर्ववणोऽयं सर्वगन्थवह: शुचि:" इत्यादि श्रुतिपठितार्थवादै: वायुसंज्ञा सिद्धा भवित।

अथ श्रुत्या यद्यपि वायुसंज्ञा सिद्धा भवित तथापि तत्पदवाच्यं स्पर्शानुमिताष्टाति-रिक्तद्रव्यमेवेति कथं ज्ञातुं शक्यते इति चेदुच्यते— पूर्वोक्तश्रुतिभिः वायुः सदागितस्वभाव-वानिति ज्ञायते। ततः इतरबाधसहकृतानुमानेन स्पर्शाश्रयः रूपशून्यः गितमान् द्रव्यविशेषः इति अनुमीयते। ततः तद्द्रव्यं वायुपदवाच्यमिति सुतरां निर्णेतुं शक्यते। इदमुपलक्षणं पृथिव्यादिसकलसंज्ञामूलं वेदः एवेति बोध्यम्।

निगमनम् – श्रुतितः वायुसंज्ञामात्रं सिद्ध्यिति। वायुः प्रसिद्धपृथिव्याद्यपेक्षया विलक्षणः विलक्षणगुणक्रियासम्पन्नत्वादिति तद्द्रव्यस्य विशेषस्वरूपप्रमितिः वैशेषिकानां सुविचारप्रभवयुक्तिभिः एव प्राप्यते। तस्मात् सत्तर्कैः पदार्थतत्वविवेचकवैशेषिकशास्त्रस्य

<sup>1.</sup> तैत्तिरीयसंहिता-2/1/1

<sup>2.</sup> तैत्तिरीयसंहिता-2/1/1

<sup>3.</sup> तैत्तिरीयसंहिता-2/1/5

<sup>4</sup> बहुषु शास्त्रेषु अस्योद्धरणमुपलभ्यते। परन्तु कस्मादुद्धृतमिति मूलं न प्राप्यते।

<sup>5.</sup> अस्यापि वाक्यस्य मूलं न प्राप्यते।

28 संस्कृत-विमर्शः

महानुपकारः शास्त्रसम्प्रदाये वर्तते इति न्यायादिविद्यया पदार्थतत्वाधिगन्तारः युक्तिप्रियाः विद्वांसः अवगच्छन्तु इति शम्।

#### शोधप्रबन्धलेखनाय परामृष्टग्रन्थानां सूची-

- 1. वैशेषिकसूत्रम्-श्रीमत् कणादमहर्षिप्रणीतम्।
- 2. वैशेषिकसूत्रोपस्कार:, श्रीमच्छङ्करमिश्राचार्यकृत:। सम्पादक:- श्रीढुण्ढिराजशास्त्री। प्रकाशक:- चौखम्भासंस्कृतसंस्थानम्/2007
- 3. प्रशस्तपादभाष्यम् श्रीमत्प्रशस्तपादाचार्यप्रणीतम्।
- 4. न्यायकन्दली- कर्त्ता-श्रीधराचार्य: / सम्पादक: -श्रीदुर्गाधरझा/ प्रकाशक:-सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालय:, वाराणसी। 1997
- 5. न्यायसिद्धान्तमुक्तावली— प्रभामञ्जूषासहिता/सम्पादक:-श्रीशङ्कररामशास्त्री/ प्रकाशक:-चौखम्भासंस्कृतप्रतिष्ठानम्, नई दिल्ली। 1988
- 6. न्यायसिद्धान्तमुक्तावली— दिनकरीरामरूद्रीसहिता / सम्पादक:- श्रीआत्मरामशर्मा/ प्रकाशक:-राष्ट्रियसंस्कृतसंस्थानम्, नई दिल्ली। 2012
- 7. न्यायप्रकाशः/कर्त्ता— श्रीमदापदेवः/सम्पादकः तथा सारविवेचनीनामक-व्याख्याकारः— पण्डितश्री चिन्नस्वामीशास्त्री/प्रकाशकः—चौखम्भासंस्कृत-संस्थानम्, वाराणसी/2008
- 8. मीमांसोद्धरणकोश:/कर्त्ता-श्री धन्नालाल अग्रवाल:/प्रकाशक:-वैदिकसंशोधन-मण्डल, पुणे/1986

**\***\*\*

# विदुषां श्रीभाष्यं विजयसारिथवर्याणाम् आधुनिकसंस्कृतसाहित्यं प्रति योगदानम्

-डॉ. के. वरलक्ष्मी:

उपनिदेशिका, संस्कृत अकाडमी उस्मानिया विश्वविद्यालय:, हैदराबाद

[ अस्मिन् लेखे विजयसारियवर्याणां साहित्यरचना, तेषां वैशिष्ट्यम्, कृतिषु छन्दोलङ्कारव्याकरणप्रयोगाणां विशेषता च उपवर्णिताः ]

कूटपदानिः मन्दािकनी रोचिष्मती ज्योतिष्मती शारदापदिकङ्किणी भारतभारती मनोरमा सीसम्''आटवेलदि''तेटगीति''उत्पलमाला–चम्पकमाला–मत्तेभविक्रीडिता

शोधप्रबन्धसारः - सकलशास्त्रपारङ्गतः विदुषां श्रीभाष्यं विजयसारिधवर्यः नैकानि वैदुष्यपूर्णानि संस्कृतकाव्यानि व्यरचयत्। युगकर्त्तां युगोद्धर्ता चक्रवर्ती युगस्य च। सरस्वतीसुतोत्तंसः जीयाद् विजयसारिथाः॥ इति तर्कवागीशभट्टाचार्याणां प्रशंसापात्रतां गतोयं कविपण्डितः तेलुगुभाषासाहित्यरचनाप्रक्रियासु तेलुगुसाहित्यच्छन्दःप्रक्रियासु च संस्कृतकाव्यानि रचियत्वा आधुनिकसंस्कृतसाहित्यं प्रति भूरिशः योगदानम् अकरोत्। विशिष्टव्याकरणप्रक्रियाभिः सहदयहृदयावर्जकानि काव्यानि रचियत्वा

परिचयः- 'अपारे काव्यसंसारे किवरेव प्रजापितः। यथा वै रोचते विश्वं तथेदं परिवर्त्तते'। इति पुराणवाङ्मयं कवेः प्राशस्त्यं स्तौति। आदिकविः वाल्मीिकः रामायणेतिहासमहाकाव्यं रचित्वा काव्यरचनापरम्परायाः प्रवर्तकोऽभूत्। सा च परम्परा व्यासमहर्षिणा लिखितेन महाभारतेतिहासकाव्येन विस्तारिता किल। कालिदासादयः महाकवयः पञ्चमहाकाव्यानि विलिख्य काव्यजगत् रसमयं ह्लादैकमयञ्च अकुर्वन्। सा च किवपरम्परा अविच्छिन्नतया सम्प्रत्यिप प्रवर्तते। आधुनिकभारते क्षीणदशाम् आपन्नां संस्कृतकाव्यसृष्टिपरम्पराम् अङ्गुलिगणनीयाः किवतल्लजाः उञ्जीवयन्ति। तादृशेषु विरलेषु तेलङ्गाणराष्ट्रियेषु किवपण्डितेषु अग्रणीः वर्त्तते किववरेण्यः पण्डितल्लजश्च श्रीभाष्यं विजयसारिथवर्यः। प्रादेशिकभाषारीतिं छन्दोप्रकारान् रचनाशैलीञ्च आदृत्य विनृत्नसंस्कृतकाव्यरचनासम्प्रदायप्रवर्तकेषु

<sup>1.</sup> अग्निपुराणम्-339.10

अन्यतमोऽभवत्।

'करीण्णगर'जनपदस्य 'चेगुर्ति'ग्रामे लब्धजन्मा 'शारदापदिकङ्किणीं' 'शबरीपरिदेवनं' 'मनोरमा' इत्याख्यां नवलां व्यरचयत्। 'मन्दािकनी' इति गीतिकाव्यं 'भारतभारती'ति गीताित्मकां कृतिं 'रासकेली' इति नृत्यरूपकं 'रोचिष्मती' 'ज्योतिष्मती' चेति खण्डकाव्यसङ्कलनद्वयं 'सङ्गीतमाधवञ्चे'ति मुद्रणे अनीताः कृतीः अमुद्रिताः नैकाः अपराः कृतीश्च विलिख्य कविरयं मूर्धस्थानम् अलञ्चकार। प्रतिभाविशेषसम्पन्नोऽयं कविः आधुनिकसंस्कृतसाहित्यं प्रति महत्त्वपूर्णं योगदानम् अकरोत्।

#### न स शब्दो न तद्वाच्यं न स न्यायो न सा कला। जायते यन्न काव्याङ्गमहो भारो महान् कवे:॥

इति उक्तिः श्रीभाष्यं विजयसारिथवर्याणां कृतिषु दरीदृश्यते। व्याकरणवेदान्ता-गमतन्त्रशास्त्रालङ्कारसाहित्यशास्त्रवित् कविरयं सर्वासु कृतिषु सकलशास्त्रपरिज्ञानं प्रदर्शयति येन सहदयपाठकः नैकशास्त्रपरिज्ञानम् अवाप्नोति। छन्दोवैशिष्ट्यं अलङ्कारचारुता गुणवैशिष्ट्यं व्याकरणशास्त्रपाण्डितीत्यादयः कविप्रतिभानिकषोपलायिताः विशेषाः सोदाहरणं प्रस्तूयन्ते।

1. छन्दोवैशिष्ट्यम्- 'ज्योतिष्मती' नामिकायां संस्कृतखण्डिकाः 'उदाहरणं' नामके छन्दिस उपनिबद्धाः यच्च तेलुगुभाषासाहित्यकाराः प्रयुञ्जते। तेलुगुभाषासाहित्य-सम्बद्धानि 'सीसम्' 'आटवेलिद' 'तेटगीति' 'उत्पलमाला-चम्पकमाला-मत्तेभिवक्रीडिता'दीनि छन्दांसि सकुशलं प्रयुज्य संस्कृतक्षेत्रे नूत्नसम्प्रदायप्रवर्तकोऽभूत् कवितल्लजः।

तेलुगुभाषासाहित्यसम्बद्धैः 'सीसपद्या'दिच्छन्दोप्रकारैः 'भारतभारती' नामकं काव्यं व्यरचयत्। 'सीस'मिति छन्दः मात्राच्छन्दः भवति यत्र पादद्वयं भवति। प्रथमे दीर्घे पादे सीसनामकं छन्दः प्रयुज्यते। द्वितीये 'आटवेलदि' अथवा 'तेटगीति' नामकं छन्दश्च प्रयुज्येते। अपिच वैदिकसूक्तशैलीमादृत्य गीतिकाव्यानि व्यरचयदयं कविः। सुप्रभातादीनां स्तोत्राणां रचनानुकूलं 'शार्दूलविक्रीडितं' 'भुजङ्गप्रयातं' 'वसन्त-तिलकाम्' अन्यानि च छन्दांसि रचनासु प्रयुक्तानि। 'मुक्तासराभिधं' 'मालिकाभिधम्' अन्यानि च छन्दांसि तेषु तेषु खण्डकाव्येषु प्रयुक्तानि। कानिचन उदाहरणानि प्रस्तूयन्ते।

1.1 शार्दूलविक्रीडितम् - 'सूर्याश्वैर्मसजस्तताः सगुरवः शार्दूल-

<sup>1.</sup> काव्यालङ्कार: - 5.4

विक्रीडितम्'। इति लक्षणोपेते शार्दूलविक्रीडितच्छन्दसि गुम्फितोयं श्लोकः करीण्णगरजनपदप्रशस्तिं प्रस्तौति।

'श्रीगोदातिटनीतटीजनपदेष्वद्यापि बोङ्कूरुवद् ग्रामोपान्ततलेषु धूलिकटकोत्खातेषु लब्धा इमे। चारित्रांशुपुरावशेषविषयास्साक्षीभवन्ति स्वयं लोकश्लोकितशातवाहनमहाराजन्य कीर्तिच्छवे:॥²

1.2 भुजङ्गप्रयातम्- 'भुजङ्गप्रयातं भवेदग्रैश्चतुर्भिः'।<sup>3</sup> इति लक्षणयुक्ते भुजङ्गप्रयाते च्छन्दसि ग्रथितोऽपरः श्लोकः प्रस्तूयते।

> दुराचारनिघ्नान् पराक्षेपभुग्नान् दुराक्रान्तिमग्नान् मतोन्मादरुग्णान्। परद्वेषशुक्तान् प्रलोभानुरक्तान् बहिष्कुर्महे हिन्दुविद्रोहसक्तान्॥<sup>4</sup>

1.3 वसन्तितलका- 'उक्ता वसन्तितलका तभजाजगौगः। इति लक्षणसमन्वितं वसन्तिलकाच्छन्दिस रिचतिमदं पद्यं सहृदयचेतांसि नूनं हरित। सुमनोहरशैल्या कविः श्रीमिल्लिकार्जुनसुप्रभाते प्रकृतिरमणीयतां गायिति।

'घोरान्धकाररजनीचरवारणाय) कालेश्वरप्रहितमुष्णमरीचिबिम्बम्। आग्नेयमस्त्रमिव पूर्विगिरौ विभाति श्रीमल्लिकार्जुन विभो तव सुप्रभातम्'॥

1.4 कवि: केषुचेत् खण्डकाव्येषु विनूत्तप्रयोगमकरोत्। प्रतिपादमादौ पञ्चदश लघूनि भवन्ति ततो गुरुद्वयञ्च भवति अस्मिन् गीते।

> 'किलिशमन यमदमनहृदयपुटशायिन् अहिमकरकुलितलक विबुधविनताङ्ग्रे मणिमकुटरुचिनिचितनिटलतटभासिन् रघुतनय वस हृदयकमल पुटभागे'॥

1.5 मुक्तासरश्छन्दः- आधुनिकान्ध्रकविताप्रक्रियायां 'मुक्तासराभिधं' मात्राछन्दो मात्रायां प्रचुरं प्रचारं प्राप्तमस्ति यत्र क्रमशः तिस्त्रश्चतस्त्रश्च मात्रा भवन्ति। प्रतिपादं नियतं चतुर्दश मात्रा भवन्ति। अस्मिन् च्छन्दिस विद्वत्तल्लजोयं परमेश्वरं स्तौति।

2. रोचिष्मती-करिण्णगरप्रशस्तिः

<sup>1.</sup> वृ.र. 3.101

<sup>3.</sup> वत्तरत्नाकर 3.55

<sup>4.</sup> रोचिष्मती-सार्वभौमहिन्दुप्रतिज्ञा. 7

<sup>5.</sup> वत्तरत्नाकर: 3.79

<sup>6.</sup> रोचिष्मती-श्रीशैलमल्लिकार्जुनसुप्रभातम्. 6

<sup>7.</sup> रोचिष्मती-जानपदगीतानि. 2

### 'त्रिपुरघस्मर लसदहस्करकोटिभास्वर गिरि विकस्वर। शमनजित्वर स्वयमुदित्वर धूर्जटे शिपिविष्ट जयजय'॥

1.6 जानपदगीतम् - तेलुगुभाषायां जानपदगीतानां सुप्रसिद्धशैली वर्त्तते। तां शैलीम् अनुसृत्य द्वतगतीनि जानपदगीतानि चारुतया कविकेसरिणा रचितानि।

'अमलकमलदलविशालदृगभिराम हृदभिराम चटुलकुटिलशठनिशाटकुलविराम सुरललाम परशुराममदविराम मिहिरवंशजलधिसोम परमपुरुष रामचन्द्र पाहि पाहि राण्महेन्द्र'।<sup>2</sup>

1.7 पदकेलीविलासपरकोपरश्लोक: कविवर्णनाचातुरीं शास्त्रनिपुणतां प्रयोगकुशलताञ्च द्योतयित। अस्मिन् श्लोके प्रतिपादमादौ पञ्चदश लघूनि भवन्ति ततो गुरुद्वयञ्च भवित।

'मधुमधुररसभरितचरितमुरुमूर्तिं खरनखरशिखरपरिदलितदितिसूनुम् धृतकनकमयवसन मदितिसुतपालं जप परमपुरुषमतिसुरमनुजलीलम्'॥<sup>3</sup>

श्लोकेऽस्मिन् शब्दालङ्कारार्थालङ्कारयोः सौन्दर्यं दरीदृश्यते। दीर्घसमासप्रयोगोपि संलक्ष्यते।

1.8 मालिका प्रक्रिया- 'मालिका भिधाना आन्ध्रकविताप्रक्रिया आन्ध्रेतरेषां विदुषां संस्तवाय तदीययैव मर्यादया संस्कृतभारतीमुपासीनानां सुमनसाम् उपहाराय शिवताण्डवं रामायणमालिकां श्रीगुरुमालिकां श्रीशारदासाक्षात्कारञ्च कविः विजयसारिथः आविष्करोति।

'लिलतस्पन्दाङ्गहारस्फुरत्सुभ्रूचाप कनीनिकाप्रतिफलद्गौरीपरीहास सं पूर्णानङ्गकलाविलाससुषमासीमायितालोक निर्हादस्वादुतराष्ट्रहास-धरिमाधाराधरोष्ठ...'

2. अलङ्कारचारुता - अस्य कविवरेण्यस्य कवित्वं अनुप्रासादिसर्वालङ्कारभूषितं श्रवणपेयं भवति। छेकानुप्रासलाटानुप्रासादिभिः शब्दालङ्कारैः उपमोत्प्रेक्षरूपकादिभिः

<sup>1.</sup> रोचिष्मती-आवेदनम्. 53

<sup>2.</sup> रोचिष्मती-संस्कृतजानपदगीतम्. 9

<sup>3.</sup> रोचिष्मती- जानपदगीतम्. 6

<sup>4.</sup> रोचिष्मती- मालिका पृ.सं. 88

अर्थालङ्कारैश्च कविः काव्यानि अलङ्करोति।

2.1 शब्दालङ्काररमणीयता— छेकानुप्राससमन्वितश्श्लोक: उदाह्नियते। नि इति अक्षरं सर्वेषु पादेषु लक्ष्यते।

> 'कारुण्यपूर्णानि कान्तिसङ्कीर्णानि धनधान्यकेन्द्राणि दातृतासान्द्राणि सुखशान्तिकलितानि सौन्दर्यललितानि मनुमतोपेतानि घनतानपेतानि...'

2.2 उपमालङ्कारः- कविः उपामालङ्कारं प्रयुज्य रतीदेवीं वर्णयति। 'उपामानोपमेययोः साधर्म्ये भेदाभेदतुल्यत्वे उपमा'॥ इति उपामालक्षणमनुसृत्य श्लोकोयं ग्रथितः।

'वनसुन्दरीव मधुदेवपुनरागमे नूत्नशोभावती कुसुमस्मिता बभौ स्वपतिपुनरागमे रतिसुन्दरी सापि....'

इत्यस्मिन् श्लोके रतिसुन्दरी उपमेयं वनसुन्दरी उपमानम् इव उपमावाचकं नृत्नशोभा नामकः साधारणधर्मश्च लक्ष्यन्ते।

2.3 उत्प्रेक्षालङ्कार - 'अध्यवसाये व्यापारप्राधान्ये उत्प्रेक्षा'॥ इति लक्षणोपेत: उत्प्रेक्षालङ्कारमण्डितोऽपर: श्लोक: उदाह्रियते।

'सन्ध्यारुणार्चिरुदयाचलहोमकुण्डे पूषा जुहोति तुहिनांशुकरान् हवींषि द्यौरर्कतेजिस करोत्युडुलाजहोमम् इल्लन्दकुण्ट रघुनन्दन सुप्रभातम्'॥<sup>5</sup>

उदयाचले होमकुण्डस्य आरोप: कृत:। नक्षत्रेषु लाजात्वम् आरोपितम्। 'अभेदप्राधान्ये आरोपे आरोपिवषयानपह्नवे रूपकम्'। इति रूपकालङ्कारलक्षणमत्र अन्वेति। अत: एषु वर्णनेषु रूपकालङ्कार: दृश्यते। द्यौ: होमम् जुहोतीति उत्प्रेक्षालङ्कारोपि लक्ष्यते।

<sup>1.</sup> मन्दाकिनी— पृ.सं. 44

<sup>2.</sup> अलङ्कारसर्वस्वम् 12

<sup>3.</sup> भारतभारती-कल्याणकाम:- पृ.सं.120

<sup>4.</sup> अलङ्कारसर्वस्वम्. 22

<sup>5.</sup> इल्लन्दुकुण्टश्रीरामचन्द्रसुप्रभातम्.13

<sup>6.</sup> अलङ्कारसर्वस्वम्. 16

3. गुणगरिमा- प्रसादमाधुर्योजोगुणभरिता विजयसारिथकविशिखामणिकविता सहृदयजनमनांसि नूनमावर्जयतीति निश्चप्रचम्। रसोत्कर्षहेतुभूतः ओजोगुण एव नैकेषु काव्येषु दरीदृश्यते। दीर्घसमस्तपदगुम्फितपद्यरचना रसोत्कर्षानुकूला चेति अवगम्यते। तथापि नातिदीर्घसमस्तपदानि प्रयुज्य प्रसादमाधुर्यगुणोपेतकाव्यान्यपि कविः व्यरचयत्। ओजोगुणसमन्वतं राष्ट्रसूक्तं कवितल्लजस्य विजयसारिथवर्यस्य काव्य-कौशलम् प्रमाणयति।

#### 'फालतलसिन्दूरतिलका वेष्टनाञ्चितकर्णनासाः। अंशुकेनाबद्धमध्याः काचकङ्कणकालितहस्ताः'॥

ललितकोमलपदयुक्तैः प्रसादमाधुर्यगुणोपेतैः श्लोकैः कानिचन काव्यानि रचयित्वा पाठकहृदयानि आवर्जयति कविः।

- 4. व्याकरणप्रयोगवैशिष्ट्यम् सकलशास्त्रपारङ्गतोयं कविः तद्धितान्त-पदप्रयोगैः यङ्गलुगन्तप्रयोगैः नामधातुप्रयोगैश्च स्वव्याकरणशास्त्रवैदुष्यं प्रकटयामास श्रीभाष्यं विजयसारिथवर्यः।
- 4.1 विभक्तिप्रयोगाः सप्तसु विभक्तिषु विद्यमानैः पदैः श्लोकान् गुम्फिति संस्कृतभाषावैशिष्ट्यञ्च प्रदर्शयित कविः।

प्रथमाविभक्ति:- 'नृपभगीरथकथितसागरोदिता च नृपभगीरथिविदितनर-लोकबाधा च नृपभगीरथिवनुतनवनीतहृदया च नृपभगीरथिमत्रसागरोत्सुिकता च'।<sup>2</sup>

द्वितीयाविभक्ति:- द्वितीयाविभक्तिरूपाणि प्रयुज्य लोके विद्यमानान् श्रमजीविन: वर्णियत्वा श्रामिकवर्ग प्रति विद्यमानं गौरवं प्रकटयति कवि:।

'मालिकान् लेपकान् वर्धकीन् सौचिकान् शौल्ब्बिकान् नापितान् तन्तुवायानिष। कुम्भकारान् चित्रकारान् कलादांश्च .....अमृतं प्रदाय कल्लोपाणिभीरञ्जयन्ती याति मन्दािकनी'॥<sup>3</sup>

तृतीयाविभक्तिः— 'सलिलेन विमलेन मानोज्ञकं वहित अमृतेन मधुरेण .....स्रोतसा भूयसा प्रैयरूपकमेति'। $^4$ 

सप्तमीविभक्ति:- 'धाटीषु पुण्यपरिपाटीषु वात्सल्यवाटीषु सौहार्दपेटीषु

<sup>1.</sup> भारतभारती-राष्ट्रसूक्तम्-पुं. 94

<sup>2.</sup> मन्दाकिनी- पृ.सं. 16

<sup>3.</sup> मन्दाकिनी- पृ.सं. 47

<sup>4.</sup> मन्दाकिनी पृ.सं. 48

धुतपापकोटीषु वीररसमूर्तिरिव मन्दािकनी सम्पनीपद्यते सर्वात्मना'॥

4.2 तद्धितप्रयोगिवशेषाः- इमिनच् प्रत्ययः- 'पृथ्वादिभ्य इमिनज्वा'। 'र ऋतो हलादेर्लघोः'। वर्णदृढादिभ्यः ष्यञ् च। दिस्त्रौः इमिनच्प्रत्ययविधिः पाणिनिना विवृतः। विद्वत्तल्लजः विजयसारिथवर्यः व्याकरणवैदुष्यपिटम्ना इमिनच् प्रत्ययान्तरूपाणि प्रयुज्य पाठकमनांसि रञ्जयित।

'द्रिढमानमुपयाति युवजनोत्किलकेव निम्नजनवाञ्छेव लिघमानमनुयाति प्रिथमानमन्वेति मौनिजनसंविदिव सत्किविप्रतिभेव मिहमानमाप्नोति पिटमानमाप्नोति पिण्डतप्रज्ञेव करूणालुसंविदिव प्रदिमानमुपयाति अभिसरित सागरं मन्दािकनी...'<sup>3</sup>

4.3 यङ्गन्तक्रियापदप्रयोगः – पनीपद्यते पनीपत्यते दोद्रूयते पोप्लूयते नरीनृत्यते वरीवृत्यते मोमुद्यते लालस्यते जंहम्यते दन्द्रम्यते विलालस्यते दोद्रूयते सोस्त्रूयते बम्भ्रम्यते रंरम्यते पोप्लूयते इत्येषः यङ्गन्तधातुप्रयोगः बहुधा कविना प्रयुक्तः।

धर्माधिदेवता **रंग्म्यते** कर्माधिदेवता **बंभ्रम्यते**। औदार्यदेवता **सम्पद्यते** सौन्दर्यदेवता **लालस्यते**। .....वीररसमूर्तिरिव मन्दािकनी **सम्पनीपद्यते** सर्वात्मन।।<sup>4</sup>

'सनाद्यन्ताः धातवः'। 'अनुदात्तिङ्गत आत्मनेपदम्। चरफलोश्च'। 'उत्परस्यातः'। 'हिल च'। 'कर्त्तिरि शप्'। इत्येतैः सूत्रैः चञ्चूर्यते इति यङ्गन्तरूपं सिद्ध्यिति। 'रीगृदुपधस्य'। इति सूत्रेण नृत् धातोः यङ्गन्तरूपं सिद्ध्यिति।

4.4 नामधातुप्रयोगाः - नामधातुप्रयोगेन कविताचारुतां सम्पादयति कविः।

'स्रोतांसि गगनित सुरलोकसरितोऽपि चलदूर्मिगुल्मानि शरदम्बुवाहित सोमित मुग्धानि हेमारिवन्दानि अर्बुदा न्यम्भसा बुद्बुदा स्तारित वेल्लदरिवन्दनीविल्लिकाश्शम्पित अंहसां विलयित रहसां निलयित स्वादुतरपाथांसि स्वर्णदीस्रोतांसि॥ 'सनाद्यन्ताः धातवः' – 'सर्वप्रातिपदिकेभ्यो क्विब्वा वक्तव्यः। 'शेषात् कर्तरि परस्मैपदम्'। इत्यादिसूत्रैः नामधातुसिद्धिः जायते। गगन क्विप् तिङ्ग् गगनित। तद्वत् शेषधातवः सिद्ध्यन्तीति ऊह्यम्।

<sup>1.</sup> मन्दाकीनी पृ.सं. 59

<sup>2.</sup> पा.सू. 5.1.122, 6.4.161, 5.1.123

<sup>3.</sup> मन्दाकिनी पृ.सं. 68

<sup>4.</sup> मन्दाकिनी पृ.सं. 59

<sup>5.</sup> अष्टाध्यायी सू.पा. 3.1.32, 1.3.12, 7.4.87, 7.4.88, 8.2.77, 3.1.68

<sup>6.</sup> अष्टाध्यायी सू. 7.4.90

<sup>7.</sup> मन्दाकिनी पृं.सं. 16

<sup>8.</sup> अष्टाध्यायी सू.पा. 3.1.32, 3.1.32, 1.3.78

उपसंहारः- 'काव्यन्तु जायते जातु कस्यचित् प्रतिभावतः'। इति काव्यालङ्कारकर्तुः भामहोक्तिः श्रीभाष्यं विजयसारिथकविकृतीः पिठतवतां सहदयानां मनिस नूनं स्फुरत्येव। 'युगकर्त्ता युगोद्धर्ता चक्रवर्ती युगस्य च। सरस्वतीसृतोत्तंसः जीयाद् विजयसारिथाः'।। इति तर्कवागीशभट्टाचार्यैः भूरिशः प्रशंसिताः कवितल्ल्जाः विजयसारिथवर्याः 'काव्यं यशसे' इति प्रयोजनिसद्धिम् अवाप्नुवन्। षट्काव्यप्रयोजन-साधकः कविवरेण्यः श्रीभाष्यं विजयसारिथवर्यः संस्कृतजगतः मूर्धस्थानम् अलङ्कृत्य संस्कृतसाहितीसौरभं वितनोति। महाविद्यालयसंस्कृतपठ्यपुस्तकेषु श्रीभाष्यं विजयसारिथवर्याणां संस्कृतरचनाः अद्यापि स्थानं प्राप्य संस्कृतच्छात्रेभ्यः कान्तासिम्मततयोपदेशयुजे इति प्रयोजनं कल्पयन्ति।

#### सन्दर्भग्रन्थाः

- श्रीभाष्यंविजयसारिथः मन्दािकनी प्रकाशकः सर्ववैदिकसंस्थानम्, करिण्णगरम्, तेलङ्गानाराज्यम्
- 2. भारतभारती- तेनैव कविना रचितम्
- 3. रासकेली- तेनैव कविना रचितम्
- 4. रोचिष्मती- तेनैव कविना रचितम्
- 5. केदारभट्ट: वृत्तरत्नाकर:, भारतीयप्रकाशन, वाराणसी
- 6. मम्मटः, काव्यप्रकाशः-भारतीयविद्याप्रकाशन, दिल्ली
- 7. रुय्यक:, अलङ्कारसर्वस्वम् तेलुगु अनुवाद:- मुद्रणम् श्रीमती मरिङ्गण्टि सुशीला
- 8. श्रीरव्वाश्रीहरि:, पाणिनीयाष्टाध्यायी— तेलुगु अनुवाद:, तेलुगु अकाडमी, हैदराबाद
- 9. चक्रधरनौटियाल्- बृहदनुवादचन्द्रिका-मोतीलाल बनारसीदास, वाराणसी
- 10. पुष्पादीक्षत्, अष्टाध्यायी सहजबोध द्वितीय भाग:-प्रतिभाप्रकाशन दिल्ली



<sup>1.</sup> काव्यालङ्कार: 1.5

संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# श्रीमद्भगवद्गीता में मनोविज्ञान के तत्त्व

-सुधाकर कुमार पाण्डेय

शोधच्छात्र, वेद विभाग केन्द्रीय संस्कृत विश्वविद्यालय, नई दिल्ली

[भगवद्गीतायां समाजसंबद्धाः नैके विषयाः उपवर्णिताः सन्ति। अस्मिन् लेखे भगवद्गीतायां मनसः कीदृशं स्वरूपं विद्यते, तस्य निग्रहः इत्यादिविषयाः सम्यक् निरूपिताः]

मनुष्य के संघटन में उपयोग में लाये हुए सभी, तमाम तत्वों में मन तत्व का बहुत महत्व है। मन को एक तत्व, मानें या सृष्टि के पदार्थों को ग्रहण करने का शरीर का साधन इन्द्रिय माने, उससे मूल रूप में बहुत फर्क नहीं पड़ता। ऊपर की दृष्टि में से जिस भी दृष्टि से देखने से मन का महत्व किसी प्रकार से कम नहीं होता है।

इन्द्रियों से ग्रहण किये हुए ज्ञान पर विचार करना मन का मुख्य काम है। मुख से खाया हुआ अन्न जब तक होजरी में जाकर पच नहीं जाता तब तक अनाज खाने से मनुष्य में जो शक्ति आनी चाहिए वह नहीं आती। मन का भी उस तरह है। इन्द्रिय से ग्रहण किये हुए विषयों पर जब तक मन, संकल्प-विकल्प विचार करता नहीं है तब तक उस पदार्थ का सही ज्ञान नहीं होता है।

इस दुनियाँ में कोई भी वस्तु-पदार्थ स्वभाव से (By it Nature) सुखदायक या दु:खदायक नहीं है परन्तु उस वस्तु के संबंध में जन जैसा और जितना विचार करता है उतने हद तक ही, उस विचार करने वाले व्यक्ति को सुख या दु:ख होता है। अफीम जहरीली चीज हैं। वह खाने से सामान्य मनुष्य के प्राण जाते हैं फिर भी व्यसनी मनुष्य को वह सुखदायक लगता हैं। व्यसनी व्यक्ति उसे अपने सुख का साधन मानता हैं।

मन की कितनी अद्भुत शक्ति है उसके लिये श्रीमद्भगवद्गीता से अधिक (Effective) सचोट उदाहरण शायद ही कहीं मिले। श्रीमद्भगवद्गीता के पहले अध्याय में भगवान् वेदव्यास ने युद्धभुमि का वर्णन किया है। लड़ने को तैयार दोनों पक्ष युद्धभूमि में आमने-सामने खड़े हैं। ऐसे समय में सेनानायक का

38 संस्कृत-विमर्शः

गुस्सा और जोश किस प्रकार का होता है उसका प्रत्येक व्यक्ति ख्याल कर सकता हैं पहले अध्याय की शुरुआत में और विशेष रूप में 21-23 के श्लोक में वर्णित अर्जुन की स्थिति से समझ में आता है कि अर्जुन में भी वैसा उत्साह प्रकटित हो रहा था। अर्जुन का मन लड़ने के लिये-विजयी होने को, कौरवों का संहार करने को तत्पर हो रहा था।

अर्जुन का रथ भगवान श्रीकृष्ण आगे करते है, और अर्जुन अपने आचार्यों का सगे सम्बन्धियों को, कौरवों को देखते है, देखते ही उसकी मानसिक स्थिति में बदलाव होता है। यह बदलाव, मानसिक बदलाव होने से अर्जुन की स्थिति कितनी बदल जाती है उसका वर्णन पहले अध्ययन के आखिरी श्लोकों में दिया है। अर्जुन बिल्कुल विषादग्रस्त, शोकातुर हो जाता है।

युद्ध के प्रति अर्जुन का रूक्ष पहले कैसा था? युद्ध अर्जुन के लिये सुख का साधन था। इस युद्ध से दुष्ट कौरवों का संहार करके अपना राज्य वापस पाने की अर्जुन आशा रखते थे। इस युद्ध से सती द्रौपदी पर हुए घोर अपमान और अन्याय का बदला लेना था। युद्ध के प्रति जब तक अर्जुन का ऐसा रुख था तब तक युद्ध उसके लिए आनन्ददायक, सुख का साधन था। पहले अध्याय में वर्णित शंखनाद और सिंहनाद अर्जुन के योद्धाओं के आंतरिक आनन्द की बाह्य प्रतिध्वनि थी। वह भी एक प्रकार की मन की स्थिति, एक दृष्टिबिन्दु था।

इस स्थित को बदलने के लिए बाह्य स्थित में बदलाव लाने की आवश्यकता नहीं थी। अर्जुन की यह स्थित बदली, तब अर्जुन की विजय की अभिलाषा को, पराजय की निराशा में बदल दे वैसा एक भी प्रसंग युद्धभूमि पर नहीं हुआ था। श्रीकृष्ण उसके सारथी ने, उसके योद्धाओं ने, सरदारों ने या तो सिपाहियों ने उसे दगा या धोखा नहीं दिया था। जो कुछ बदलाव था वह अर्जुन के मनोराज्य में ही था। हजारों योद्धाओं तथा उनके हथियारों से अर्जुन जैसे महावीर के लड़ने के निश्चय में बदलाव करवाना तो अशक्य था। युद्धभूमि पर प्राण गँवाकर भी पीठ दिखाये वैसे अर्जुन नहीं थे। एक महान योद्धा के मनोभावना में बदलाव आने से जैसे छननी में से पानी निकल जाता है वैसे ही अर्जुन के शरीर में से युद्ध का उत्साह, क्षत्रिय का तेज, महान यौद्धा का अंडिंग धैर्य वह तमाम चले गये। एक डरपोक और हताश हुए मनुष्य की माफिक थोड़े समय पहले का सिंह जैसा अर्जुन वह मेंढे से भी गरीब और निर्बल हो गया। राज्य पाने की महत्वाकांक्षा को उसने तिलांजिल दे दी। पेट भरने के लिए एक भिक्षुक के भिक्षापात्र ही उसके योग्य है वैसा वह मानने लगा। अर्जुन की मानसिक स्थिति में आये बदलाव युद्ध की तरफ उसकी सुख बुद्धि को बदल कर उसके प्रति

दु:ख बुद्धि की उत्पत्ति वही इस बदलाव का कारण था।

एक ही वस्तु के प्रति, युद्ध के प्रति बाह्य संयोगों में सहज भी बदलाव के बिना, सुख की भावना दारुण दुःख में, केवल मानसिक रुख मनोवृत्ति से बदल जाती है उसके ऊपर दर्शित उदाहरण हैं। श्रीमद्भगवद्गीता में इसके विपरीत उदाहरण का दुःख में से केवल मनोभाव बदलने से सुखी होने का भी एक अनुपम उदाहरण/दृष्टान्त है। श्रीकृष्ण भगवान ने विषादग्रस्त अर्जुन को बोध दिया-गीता की शिक्षा दी और वैसा करने से केवल उसकी मनोभावना में और एक बदलाव को लाये। इस बदलाव से अर्जुन का विषाद दूर हुआ। 18व अध्याय के अन्त में उसने स्वयं अपनी स्थिति का वर्णन किया है। उसके अनुसार वे युद्ध के लिए तैयार हुए-युद्ध के प्रति उनकी दारुण दुःख की भावना से निवृत्ति भी मिली और सुख की भावना उत्पन्न हुई।

इससे स्पष्ट है कि सुख या दुःख वह कोई एक चीज या वस्तुस्थिति में नहीं है परन्तु मनुष्य के मन में मनोभावों में ही हैं। प्रत्येक मनुष्य को कुरुक्षेत्र में खड़े रहने की जरूरत नहीं पड़ती, परन्तु प्रत्येक मनुष्य के जीवन में अर्जुन के जैसे बहुत प्रसंग आते हैं। किसी एक वस्तु से कभी उसे सुख होता है और उसी से कभी बहुत दुःख होता है। अजुम्के जैसा सामान्य मनुष्य के सुख-दुःख का आधार किसी चीज या वस्तु पर नहीं है, परन्तु उसके मन पर उसके मनोभावों पर है। इस कारण से मनुष्य का मन कैसा है, किस तरह से वह कार्य करता है, एक-एक से बिल्कुल विरूद्ध भावों को वह क्यों धारण करता है, इस विषय पर विचार करने की जरूरत हैं। इस प्रकारके परस्पर विरुद्ध भावों का आना वह एक प्रकार से आघात लगने जैसा हैं। ऐसे यकायक आते आघात से मनुष्य शरीर को बचाया जा सकता है या नहीं और यदि बचाय जा सकता है तो वह किस प्रकार इन प्रश्न पर विचार करने की प्रत्येक मनुष्य को जरूरत है।

मनुष्य के सुख दुःख की भावनाओं में अनुभव में, उसकी शारीरिक शान्ति में और आरोग्य में तथा उसकी आध्यात्मिक उन्नति में मन कितने महत्व की भूमिका अदा करता है उसका थोड़ा ख्याल ऊपर के उदाहरण से हुआ होगा। मन की इतनी महत्ता होने के कारण अपने धर्मशास्त्रों में, उपनिषदों आदि ग्रन्था में मन पर काबू पाने की, मनोनिग्रह करने की बहुत की अहम् परन्तु बहुत सादी और उत्तम पद्धतियाँ बताई गई हैं। योग दर्शन में चित्त-चित्तवृत्ति, मन, मन की भावनाओं के विषय में पद्धित अनुसार और बहुत बारीकी से विचार करने में आया हैं। श्रीमद्भगवद्गीता भी हिन्दू धर्म का बहुत महत्व का ग्रन्थ होने से उसमें भी मन, मनोविकास, मनोनिग्रह पर विचार करने में आया हैं। उसके मनन से

40 संस्कृत-विमर्शः

अभ्यासी की उन्नित का वेग बहुत बढ़ जाता हैं। इसके श्लोक के पढ़ने मात्र से नहीं परन्तु उसके विचार से उसके मनन से, उसके आचरण से मनुष्य बहुत उच्च कक्षा तक पहुँच सकता हैं।

मनोनिग्रह के सम्बन्ध में श्रीमद्भगवद्गीता में दी हुई सूचनाओं में आडम्बर से उपयोग अधिक है। अपने धर्मग्रन्थों का ऐसी दुष्टि से शायद ही निरीक्षण किया गया है। परन्तु जब तक इस दुष्टि श्रीमदुभगवदुगीता का अध्ययन नहीं होगा तब तक केवल उसके रटे हुए पाठ से अभ्यासी की अधिक उन्नति होने की सम्भावना बहुत कम हैं। भगवदगीता में मन तथा मनोनिग्रह के श्लोक बहुत अलग-अलग जगह पर है. अलग-अलग प्रसंगों पर अर्जन की अलग-अलग शंकाओं के समाधान हेतू कहे गये हैं। इस कारण से सामान्य अभ्यासी को उसको समन्वित करना मुश्किल पड़ता है। इस कारण से इन श्लोकों की अभ्यास में उपयोगिता के अनुसार क्रमवार लेकर उसके पीछे छिपे रहस्य को स्पष्ट करने का प्रयत्न इस प्रकरण में किया है। यह विषय इतना तो गहन है कि इस प्रकरण में दी हुई सुचना तो अभ्यासी के लिए इस सम्बन्ध की बालपोथी के समान ही है परन्तु उतनी सूचना भी बराबर समझकर उसको अमल में लाने से उन्नति मार्ग में अभ्यासी की बहुत प्रगति होगी। मन बहुत महत्व का तत्व है यह हिन्दूधर्म के शास्त्रकारों ने प्रारम्भ से ही अच्छी तरह से समझा था। इस कारण से श्रीमद्भगवद्गीता जैसे छोटे से ग्रन्थ में भी इस विषय में बहुत महत्व की और व्यावहरिक सूचना दी है।

हिन्दू धर्म शास्त्रकार जो प्रारम्भ से ही समझे थे वह अब पश्चिम के तत्वेता भी समझने लगे हैं। मन (Psyche) क्या है यह अब भी पश्चिम ने सही प्रकार से समझा नहीं है परन्तु मन महत्व का तत्व है और इस कारण से उसका पद्धित अनुसार अवलोकर होना चाहिए इस बात पर तो वे लोग भी सहमत हैं। ऐसे मन के अवलोकर पर से मानस शास्त्र नाम की विद्या-विज्ञान-ज्ञान की एक शाखा निश्चित करने में आयी है। मानस शास्त्र के अभ्यास को उच्च शिक्षण में बहुत ऊँचा स्थान दिया गया है। जैसे मानस शास्त्र का अभ्यास बढ़ता जाता है वैसे-वैसे उसकी महान महत्ता स्वीकारी जाती हैं। शरीर का आधार मन पर है (Physiological Psychology) इसिलए मनोनिग्रह से कितनी बीमारियाँ भी ठीक हो सकती है ऐसा अब मानने में आता हैं। शिशु का शिक्षण भी अब बाल मानसशास्त्रों के सिद्धान्तों पर अवलम्बित कर निश्चित किया जाता हैं। उद्योग व्यापार में भी (Industrial Psychology) मानस शास्त्र का महत्त्व स्वीकार किया गया है। समाज के व्यवहार में भी मानस शास्त्र के महत्व को स्वीकारा गया हैं। संक्षिप में अगर कहें तो मन और जीव का बहुत गहरा संबंध होने से जीवित

प्राणियों के साथ काम लेने से पहले मनुष्य तो क्या प्राणियों के भी मानसशास्त्र का पता लगाने के प्रयत्न जारी हैं।

पश्चिम के दशों में कुछ सदी से ही मन की महत्ता पर ध्यान गया है परन्तु थोड़े समय में ही मानसशास्त्र के बहुत विद्वत्तापूर्ण ग्रन्थ उन देशों में तैयार हुए हैं। हिन्द में इस विषय पर प्रारम्भ में ही बहुत ध्यान दिया गया था परन्तु बाद में इस विषय को समझने जितनी भी अपनी शक्ति नहीं रहने से हिन्दूधर्मशास्त्र में यह ज्ञान कहीं-कहीं अलग-अलग जगह पर मिलता हैं। पश्चिम के दशों में उपरोक्तानुसार, मानसशास्त्र के सम्बन्ध में विशिष्टता है परन्तु मानसशास्त्र (Psychology) की हिन्दू धर्मग्रन्थों में दी हुई सूचना सादी सरल और अनुभवसिद्ध हैं।

हिन्दू धर्मग्रन्थों में मानसशास्त्र की जो सूचनाएं है वह एक और दृष्टि से भी बहुत महत्व की हैं। पश्चिम का मानवशास्त्र मुख्य रूप से सामान्य मनुष्य का मन कैसे कार्य करता है उसके सिद्धान्तों को निश्चित करता है-किस प्रकार से किस पद्धति से-कैसे आचार और व्यवहार से मनुष्य का मन उच्चस्थिति पर पहुँचाया जा सके इस विषय पर पश्चिम के मानवशास्त्र में बहुत विचार नहीं हैं। हिन्दुस्तान के मानसशास्त्र में पश्चिम् के जितनी बारीकी और विद्वता तथा उतना सूक्ष्म विश्लेषण तो नहीं है परन्तु किस प्रकार के आचार से सामान्य मनुष्य का मन उच्च प्रकार का बनाया जा सकता है वैसी क्रियाएँ बहुत सादी, सरल और असरकारक रीति से मनुष्य के दैनिक जीवन व्यवहार में समाविष्ट कर दी हैं। हिन्दुधर्म की यह विशेषता बहुत कम धर्मों में हैं। इसके उपरांत जिन ऋषि-मुनियों ने अपना दैनिक आचार निश्चित किया वे लोग मानसशास्त्र के गहन अभ्यासी थे. यह हकीकत उनके दिये हुए नियमों के अवलोकन पर से ही पता चलती हैं। पश्चिम के मानसशास्त्र के महान और अग्रगण्य लेखकों के ग्रन्थ पढ़ने के बाद, हिन्दुधर्मशास्त्र में दी हुई और सभी अलग-अलग जगहों से प्राप्त मानसशास्त्र सम्बन्ध की सूचनों पर विचार करें तो पता चलता है कि किसी समय में यह शास्त्र हिन्दुस्तान में बहुत अच्छी तरह से समझा गया होगा। पश्चिम का मानस शास्त्र आजकल जितना आगे बढा हुआ है उससे हिन्दु धर्मशास्त्र का मानसशास्त्र कहीं अधिक आगे बढा हुआ होना ही चाहिए।

मनुष्य के विकास में मन बहुत महत्व को भूमिका निभाता है इतना ही नहीं परन्तु मनोनिग्रह बहुत मुश्किल कार्य हैं। इस विषय में गीता में भी अर्जुन ने कहा हैं। अर्जुन बहुत प्रशिक्षित और सुशिक्षित पुरुष थें। साक्षात श्रीकृष्ण जैसे महापुरुष के प्रत्यक्ष शिक्षण का उसे अमुल्य लाभ मिला था। यह होने पर भी

मनोनिग्रह की अपनी मुश्लिक अर्जुन बताते हैं:-

# चञ्चलं हि मनः कृष्ण प्रमाथि बलवद् दृढम्। तस्याहं निग्रहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम्॥

हे कृष्ण! मन बहूत चंचल हैं। मन चंचल-जल्दी से पकड़ में नहीं आये वैसा होने के उपरांत वह अविवेकी, उतावला, उपद्रवी और उत्पाती है। बलवान या निर्बल मनुष्य के वश में न हो सके वैसा, और दृढ़-इच्छित दिशा में मोड़ने में मुश्किल पड़े वैसा कठिन है। ऐसे उत्पाती बलिष्ठ और मजबूत मन का निग्रह करना पवन के निगह करना जितना मुश्किल हैं। इस श्लोक में मनोनिग्रह की मुश्किल दर्शाने के उपरान्त नम के स्वरूप का वर्णन भी किया हैं।

मनोनिग्रह यानी मन को काबू में रखना- मनोनिग्रह यानी मनोभावनाओं का यकायक रूपान्तर न हो जाये। मनोभवनाओं में यकायक बदलाव होने से मनुष्य को क्या नुकसान होता है वह समझाने के लिए अर्जुन का दृटात ऊपर दिया गया हैं। मनुष्य के लिए मनोनिग्रह एक प्रकार का प्रतिरोधक है, जैसे एक रेल का डिब्बा दूसरे के साथ जोर से टकराव में आये तो उसके टूट जाने का डर रहता है उसी प्रकार से मनुष्य के साथ मन के साथ बाहर के विषयों का सग हो-जोर से टकराव हो तो मन को आघात पहुँचता है। मनोनिग्रह यानी इस प्रकार का आघात न पहुँचे वैसा मन का प्रशिक्षण। दुनिया की अच्छी या बुरी घटनाओं से मनुष्य के मन को यकायक आघात लगाकर वह अर्जुन के जैसा शक्तिहीन या सुन्न न हो जाए उसके लिए मन की साम्यता को बढ़ाने के जरूरत है। मन की सन्तुलन को बढ़ाने की जरूरत है। ऐसा धक्का लगने पर मन को आघात नहीं लगने देकर उसे वापस खींच लेना-वहीं मन पर काबू-वहीं मनोनिग्रह है।

मन को काबु में रखने के लिए-मनोनिग्रह करने के लिए मनुष्य को क्या करना चाहिए? मनोनिग्रह कैसे होता है, मनोनिग्रह करने की कौन सी रीति है, यह जानने की अर्जुन को-प्रत्येक मनुष्य को जरूरत है। इस कारण से मनोनिग्रह की सबसे अच्छी रीति कौन-सी है इस विषय में अर्जुन श्रीकृष्ण से पूछते है जिसके जवाब में भगवान श्रीकृष्ण कहते है कि:—

### असंशयं महाबाहो मनो दुर्निग्रहं चलम्। अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते॥²

वास्तव में अर्जुन, मन बहुत ही चंचल है उसके निग्रह करने का कार्य

<sup>1.</sup> गीता-3/34.

<sup>2.</sup> गीता-6/35.

बहुत कठिन है सही, परन्तु अभ्यास और वैराग्य से उसक निग्रह किया जा सकता हैं। अभ्यास और वैराग्य ये दो मन को वश में करने के साधन हैं। इन दोनों का अर्थ प्रारम्भ में ही ठीक तरह से समझने की जरूरत है।

'अभ्यास' यानी पुस्तकों का पढ़ना नहीं। यद्यपि अभ्यास शुरू करने से पहले कुछ पुस्तकों का पढ़ना जरूरी है परन्तु पढ़ना ही अभ्यास नहीं है। अभ्यास यानी एक ही कर्म को बार-बार करना जिससे वह कार्य करने में किसी विशेष प्रयत्न की जरूरत न पड़े परंतु वह कार्य करने का अपना स्वभाव बन जाए:-

### यतो यतो निश्चरित मनश्चञ्चलमस्थिरम्। ततस्ततो नियम्यैतदात्मन्येव वशं नयेत्॥

जब-जब जिस-जिस कारण से जिस-जिस जगह से अस्थिर और चंचल मन बाहर जाता है-मनुष्य विषय पर से दूसरे विषयों का विचार करने लगता है-निश्चित किए हुए रास्ते पर से दूसरे टेढ़े रास्ते पर जाता है तब-तब उसे आत्मा से, सार-असार का विचार करने की शक्ति से नियम में लाना।

प्रत्येक मनुष्य यदि थोड़ा भी आत्मनिरीक्षण करेंगे तो देखेंगे कि वे स्वयं जब कोई एक विषय पर विचार करने लगते है कि तुरंत ही उस विषय के विरूद्ध के अथवा दूसरे अन्य विचार उसके मन में उत्पन्न होते हैं। दूसरे शब्दों में कहें तो मनरूपी घोडा जब तक स्वच्छन्दी होकर अपनी इच्छानुसार चलता है तब तक उसके चलाने वाले मालिक को, अभ्यासी को वह कितना उत्पाती है उसकी सही खबर भी नहीं पडती। मन को जब एक दिशा में एक विषय के विचार करने से रोका जाए तभी उसके बल का उत्पाती स्वभाव का उसकी चंचलता का और अस्थिर स्वभाव का ख्याल आता हैं। अभ्यासी के निश्चित किए हुए विषय को एक तरफ रहने देकर दूसरे विषय का विचार करना शुरू करता हैं। जैसे होशियार गाडी चालक अपने निश्चित किए हुए मार्ग से दूसरे रास्ते जाते हुए घोड़े को लगाम से रोककर निश्चित मार्ग पर ही ले जाते हैं उसी प्रार अभ्यासी को भी मन जरा भी निश्चित किए हुए विषय पर से अलग विषय पर जाए तो तुरंत ही उसे वैसा करने से रोकना होगा। इस प्रकार बार-बार टेढे रास्ते जाने वाले मन को वहाँ जाने से रोककर, निश्चित किए हुए रास्ते पर ले जाना उसका नाम अभ्यास है। जैसे होशियार गाडी चालक बार-बार टेढे रास्ते जाने वाले स्वच्छन्दी घोडे की इस बुरी आदत को टेढे रास्ते जाते समय हर बार रोकर भूला देता है उसी प्रकार होशियार अभयासी चंचल तथा अस्थिर मन को टेढे रास्ते पर जाने पर बार-बार रोककर, अभ्यास से मन को वश में करते हैं। मनोनिग्रह जैसा

<sup>1.</sup> गीता-6/26.

मुश्किल कार्य भी आसानी से कर सकते हैं।

मन जब-जब निश्चित किए हुए रास्ते से, विषय पर से टेढ़े रास्ते जाता है तब वह किस रास्ते किस विषय पर जाता है उसके सूक्ष्म निरीक्षण की, आत्मिनिरीक्षण की जरूरत हैं। जिस विषय पर मन टेढ़े रास्ते जाता है उस विषय के लिए अभ्यासी में एक प्रकार का राग होना चाहिए। मन का स्वभाव ही ऐसा है कि जिस विषय के लिए उसे राग होता है- जिस विषय के लिए उसकी इच्छा होती है- जिस विषय का पहले उसने अनुभव किया होता है- जिस विषय से पहले उसे सुख या सुखाभास हुआ हो तो वह उस विषय की तरफ ही जाता हैं। बिल्कुल अज्ञात और बिल्कुल अनुभव न किए हुए विषय की तरफ स्वाभाविक रूप में मन यकायक आकर्षित नहीं होता है। मन की यह विशिष्टता भगवान श्रीवेदव्यास के ख्याल से बाहर नहीं थी इस कारण से ऐसे प्रसंगों पर अभ्यासी को क्या करना चाहिए उस विषय के अनुसार सूचना दी गयी है:-

#### संकल्पप्रभवान्कामांस्त्यक्तवा सर्वानशेषतः। मनसैवेन्द्रियग्रामं विनियम्य समन्ततः॥

संकल्प से उत्पन्न होने वाली सभी कामनाओं- इच्छाओं-तृष्णओं का सम्पूर्ण रीति से बिल्कूल जरा भी बाकी न रहे इस तरीके से त्याग करना। इस प्रकार तमाम तृष्णा के त्याग करने के बाद मन से, इन्द्रियग्राम-इन्द्रिय के समूह को सब तरह से नियम में- काबू में लाना। ऊपर के श्लोक से स्पष्ट है कि कामनाओं का त्याग करने से मन का उस तरफ आकर्षित होना अपने आप बन्द हो जाता हैं। मन को विषयों की तरफ से आकर्षित होने से रोकना ही विराग-वैराग्य हैं। इस प्रकार के वराग्य से और अभ्यास से मन को वश में किया जा सकता है।

मन को टेढ़े रास्ते ले जाने में संकल्प बहुत महत्व की भूमिका अदा करता हैं। वह ऊपर के श्लोक से स्पष्ट हैं। यह सिद्धान्त इतना महत्व का है कि श्रीमद्भगवद्गीता में दूसरी जगह पर भी कहा है:-

#### यं संन्यासमिति प्राहुर्योगं तं विद्धि पाण्डव। न ह्यसंन्यस्तसंकल्पो योगी भवति कश्चन॥²

हे पाण्डव, जिसको सन्यास कहते हैं वही योग हैं। कर्म के फलों का-फल की इच्छा का-संकल्प से उत्पन्न होने वाले काम का सन्यास-त्याग वही

<sup>1.</sup> गीता-6/28.

<sup>2.</sup> गीता-6/2.

कर्मयोग है; संकल्प का सन्यास, इच्छा का त्याग किए बिना कोई भी अभ्यासी कभी भी योगी-कर्मयोगी हो नहीं सकता। योगी-कर्मयोगी होने की इच्छा रखने वाले को संकल्पों-संकल्प से उत्पन्न होने वाली कामना का त्याग करना पहला सोपान हैं।

जैसे लौह चुम्बक लोहे के टुकड़े को अपनी तरफ खींचता है उसी प्रकार इच्छा-तृष्णा-वासना-संकल्पजन्य काम, मन को सीधे रास्ते न जाने देकर अपनी तरफ खींचते हैं। इस प्रकार होने से मन की साम्यावस्था का शान्ति का भंग होता हैं। मन की साम्यावस्था की इच्छा करने वाले को संकल्पजन्य काम का शुरू से ही त्याग करने की आदत डालनी चाहिए।

शरीर का मन पर असर होता है और मन की मानसिक स्थिति का शरीर पर असर होता है। शरीर और मन का एक दूसरे पर असर होता है यह मानसशास्त्र का महत्व का सिद्धान्त हैं। इस महत्व के सिद्धान्त पर भगवद्गीता में बहुत जोर दिया हैं शुरुआत के अभ्यासी के लिए यह सूचनाएँ बहुत महत्व की है:-

> शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः। नात्युच्छ्रितं नातिनीचं चेलाजिनकुशोत्तरम्॥ तत्रैकाग्रं मनः कृत्वा यतचित्तेन्द्रियक्रियः। उपनिवश्यासने युज्ज्याद्योगमात्मविशुद्धये॥

पवित्र देश में स्थान में जगह पर बहुत ऊँचा या बहत नीच नहीं वैसा, दर्भ का मृगचर्म या कपड़े का स्थिर आसन बनवाना। शुरुआत के अभ्यासी का मन आसपास के वातावरण पर काबू रख नहीं सकता इस कारण से आसपास का वातावरण भी ऐसा होना चाहिए कि शुरूआत के ओयासी को वह मददरूप बने इसी कारण से ही पवित्र स्थान और सुखदायक आसन की जरूरत है।

इस प्रकार देश तथा आसन की व्यवस्था करने के बाद क्या करना उसकी सूचना बाद के श्लोक में दी है। ऐसे आसन पर बैठकर मन को एकाग्र करना-मन से एक ही विषय का विचार करना-मन को अपनी मर्जी से भटकने न देकर-मन को एक ही विषय पर लगाना। मन को एकाग्र करने से पहले चित्त का संकल्प-विकल्प का व्यापार-क्रिया तथा इन्द्रिय की क्रियाओं का निग्रह करना। इन्द्रिय तथा चित्त के निग्रह के बिना मन एकाग्र नहीं हो सकता।

<sup>1.</sup> गीता-6/11

<sup>2.</sup> गीता-6/12.

मन को एकाग्र करना यानि मन को इधर-उधर भटकने न देना-मन को एकाग्र करना यानी मन से एक विषय का चिन्तन करना। कौन से एक विषय का चिन्तन करना यह विचारणीय हैं। सामान्य बुद्धि से सोचने पर भी पता चलता है कि चिन्तन करने का विषय जितना बने उतना उच्च होना चाहिए। मनुष्य जैसा विचार करता है वैसा वह हो जाता है। इस सिद्धान्त को लक्ष्य में रखकर प्रत्येक ध्यान का ध्येय रूप निश्चित होता है। भगवद्गीता में भी इस सिद्धान्त को ध्यान में रखकर हो सके उतना उच्च ध्येय अभ्यासी के समक्ष प्रस्तुत किया है।

सभी मनुष्य एक ही प्रकृति के नहीं होते हैं। सभी मनुष्य का ध्यये (Ideal) एक समान नहीं होता हैं। भिन्न-भिन्न प्रकृति के मनुष्यों को अनुकूल हो इसलिए गीता में अलग-अलग ध्येय बताये हैं। महत्व के ध्येय निम्नलिखित हैं:-

### प्रशान्तात्मा विगतभीर्ब्रह्मचारिव्रते स्थितः। मनः संयम्य मच्चित्तो युक्त आसीत मत्परः॥

आत्मा को बिल्कुल शान्त कर भय को त्याग कर निर्भय होकर ब्रह्मचारी वृत्ति में दृढ़ रहकर, मन को संयक करके, मेरे में परमेश्वर में चित्त को लगा, मैं परमेश्वर ही गन्तव्य हूँ इष्ट वस्तु हूँ ऐसा विचार करके मन को एकाग्र करना। इस श्लोक में मन को एकाग्र करने की पद्धित भी है ओर मन को परमेश्वर में एकाग्र करने का सिद्धान्त भी दिया हैं। ब्रह्मचारी व्रत, वीर्य रक्षा की भी इस श्लोक में आवश्यकता दिश्ति की हैं। एकाग्रचित्त होने की इच्छा करने वाले को सुदृढ़ शरीर दृढ़ मनोबल की जरूरत है। ब्रह्मचर्य-वीर्य, वायु-प्राण तथा मन को एक-दूसरे के साथ बहूत निकट का सम्बन्ध हैं। वीर्य तथा वायु के निग्रह करने से मनोनिग्रह अपने आप होता हैं। इस कारण से ब्रह्मचर्य की जरूरत प्रत्येक धर्म में देखने में आयी है।

प्रभु की भावना प्रत्येक मनुष्य की उच्च से उच्च भावना है। इसी कारण से मन को, चित्त को, प्रभु में एकाग्र करने की भगवद्गीता में जगह जगह सूचना दी है:-

> सर्वद्वारिण संयम्य मनोहृदि निरूध्य च। मूर्ध्न्याधायात्मनः प्राणमास्थितौ योगधारणाम्॥² ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन्मामनुस्मरन्। यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गतिम्॥³

<sup>1.</sup> गीता-6/14

<sup>2.</sup> गीता-8/12

<sup>3.</sup> गीता-8/13

सभी द्वार का-इन्द्रिय का संयम कर-मन को हृदय में निरोध कर मन को भटकने से रोककर प्राण को योगधारणा से मस्तक में स्थापित कर समाधि लगाकर ब्रह्मरूप एकाक्षर ओम शब्द का जप करते-करते मेरा-परमात्मा का स्मरण करते-करते जो मनुष्य मरता है, देह छोड़ता है वह परमगित को-उच्च स्थान को पाता हैं। इस श्लोक में भी मन को ईश्वर परायण-ईश्वर में एकाग्र करने को कहा हैं। इन्द्रिय निग्रह रूप दूसरी क्रियाएँ मन को एकाग्र करने में सहायक होती हैं। ईश्वर का ध्यान करने वाला ईश्वर जैसा होता है वह सिद्धान्त भी दोहराया हैं। इसी मतलब का दूसरा श्लोक नीचे के अनुसार है:-

# प्रयाणकाले मनसाचलेन भक्त्या युक्तो योगबलेन चैव। भ्रुवोर्मध्ये प्राणमावेश्य सम्यक् स तं परं पुरूषमुपैति दिव्यम्॥

अचल मन से दृढ़ भिक्त और श्रद्धा से मरते समय परमात्मा का ध्यान करने वाले व्यक्ति दिव्य पुरूष को प्राप्त होते हैं। प्राण और मन का सम्बन्ध कैसा है वह ऊपर बताया है जिसके कारण योगबल से प्राण को दो भौंहों के बीच में स्थिर करने के सूचना दी है।

विज्ञान की दृष्टि से देखने से भी ऊपर की सूचना बहुत ही व्यावहारिक है परन्तु प्रत्येक मनुष्य को वैज्ञानिक दृष्टि से इस विषय पर विचारने का समय तथा बुद्धि बल नहीं हो सकता। ऐसे मनुष्यों को भी विज्ञान न जानते हुए भी उन्हें विज्ञान की शोध का लाभ मिले इसिलए वैसे अभ्यासियों को सादी और सरल सूचना दी है:—

#### मय्येव मन आधत्स्व मिय बुद्धिं निवेशय। निवसिष्यसि, मय्येव अत ऊर्ध्वं न संशय:॥12-8

अर्जुन! अभ्यासी तू तेरा मन मुझमें-श्रीकृष्ण में, परमेश्वर में एकाग्र कर तेरी बुद्धि को मुझ में पिरो। इस प्रकार करने से अभ्यासी मुझे ही परमेश्वर को ही पायेगा उसमें संदेह नहीं हैं। मन में उच्च भावना रखने से मन परमात्मा में पिरोने से मनुष्य अभ्यासी परमात्मा जितनी उच्च पदवी को पाता है इस महान सत्य को इस श्लोक में भगवान व्यास ने संग्रहीत किया हैं।

मन की एक दूसरी भी विशिष्टता है। मन को कुछ आधार कुछ अवलम्बन, कुछ विचार करने के विषय की जरूरत है सामान्य मनुष्य का मन किसी भी प्रकार के आलम्बन के बगैर रह नहीं सकता। मन की उन्नति तथा अवनित का आधार उसके ऊँचे या नीचे आलम्बन पर हैं। ऊपर के श्लोक से

<sup>1.</sup> गीता-8/10.

स्पष्ट है कि मनुष्य के- अभ्यासी के मन को ऊँचे से ऊँचा आलम्बन श्रीमद्भगवद्गीता में दिया गया हैं। मनोविकास की यह पद्धित बहुत सादी, सरल फिर भी बहुत सचोट उच्च आलम्बन पर मन को लगाने से मनुष्य को कोई द्रव्य व्यय करने की जरूरत नहीं है और महान कष्ट उठाने की भी जरूरत नहीं हैं। केवल उच्च भावना से ही मनुष्य का मन बहुत उच्चस्थिति पर पहुँच सकता हैं। इस पद्धित से मनुष्य का मनोविकास हो सकता है। मन को हल्के विचारों में से रोककर उच्च विचारों में जोड़ना इस पद्धित का मुख्य स्तम्भ है।

अभ्यासी के लिए यह महत्व की सूचना है, परन्तु इस सूचना के अनुसार अमल करता हुआ अभ्यासी कैसे जाने कि उसका मन कब एकाग्र हुआ हैं। अभ्यासी को अपनी परीक्षा करने का साधन मिले वैसी व्यवस्था भी श्रीमद्भगवद्गीता में रखी हैं:-

#### यथो दीपो निवातस्थो नङ्गते सोपमा स्मृता। योगिनो यतचित्तस्य युञ्जतो योगमात्मनः॥

निर्वात-पवन के स्थान पर दिये की ज्योति जैसे स्थिर रहती है, उसी तरह से योगी की चित्त-मन स्थिर रहता हैं। दिये का यह उदाहरण बहुत माननीय हैं। दिये की ज्योति पवन के झोकों से अस्थिर होती है और कभी बिल्कुल बुझ भी जाती है उसी प्रकार मन की स्थिरता संकल्प से संकल्पजन्य कामना, वासना से अस्थिर होती है, उसका प्रकाश कम होता है और कभी बिल्कुल बुझ भी जाता हैं। उपरोक्तानुसार प्रशिक्षित मन-निर्वात दीप के जैसा स्थिर किया हुआ मन-साम्यावस्था में सुदृढ हुआ मन कितना उपयोगी है इस सम्बन्ध में कहा है कि:-

# इहैव तैर्जितः सर्गो येषां साम्ये स्थिरं मनः। निर्दोषं हि समं ब्रह्म तस्माद् ब्रह्मणि ते स्थिताः॥²

इस लोक में, इस दुनिया में जिस मनुष्य का मन स्थिर होता है वही प्रत्येक वस्तु पर जय पा सकता हैं। निर्दोष और महान ब्रह्म तत्व ही सम-स्थिर हैं। इस कारण से जो अभ्यासी साम्य मन वाले, मन की साम्य स्थिरता वाले हैं, वे यहाँ भी इस लोक में भी ब्रह्म में स्थिर हुए-बहुत उच्चस्थिति को प्राप्त हैं।

इन्द्रिय द्वारा पड़े हुए प्रभाव को- इन्द्रिय द्वारा हुए ज्ञान पर मन संकल्प-विकल्प करता है परन्तु उस पर सार-असार का परिमाण निश्चित कर उस पर अंतिम निर्णय देना बुद्धि का काम हैं।

<sup>1.</sup> गीता-6/16.

<sup>2.</sup> गीता-5/16.

संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# चारित्र्यविकासे भर्तृहरेः अवदानम्

-डॉ. रत्नमोहन झा

सहायकाचार्य:, दूरस्थिशिक्षा केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, नवदेहली

# [ अस्मिन् लेखे मनुष्यस्य चारित्र्यमहत्त्वम्, विवेकमूलम्, सज्जनप्रशंसा, दुर्जननिन्दा इत्यादिविषयाः सम्यक् उपवर्णिताः सन्ति।]

ब्रह्मणः सृष्टौ सर्वोत्कृष्टं स्थानं भवित मानवस्य, यतः मानवः चिन्तनशीलः विवेकशीलश्च वर्तते। पूर्वं कृतस्य कार्यस्य परिणामं परिशील्य अग्रे करणीयकार्यस्य दशां दिशां च सुविचिन्त्य निर्धारयित मानवः। प्रतिपलं शिक्षणमवाप्य असौ आत्मपरिष्कारं विदधाित। सततम् अग्रे गमनं मानवस्य सहजः स्वभावः भवित। एतदर्थं यद् यद् आवश्यकं भवित तत्सर्वं साधयित मनोः सन्तिः।

वेदादिविविधविद्याः अनादिकालादेव सम्पूर्णचराचरजगित अनुस्यूततया विकास-मन्दािकनीं प्रवाहयन्ति। मानवस्य चारित्र्यिविकासे व्यवहारज्ञानस्य महती भूमिका वर्तते। विविधप्रसङ्गेषु अस्मािभः क्रियमाणः व्यवहारः एव अस्माकं विकासस्य परिचायकः भवति। इदं च व्यवहारज्ञानम् अत्यन्तं सरलरीत्या प्रायेण काव्येनैव सम्भवति। समन्वयवादी काव्यशास्त्री आचार्यमम्मटोऽपि काव्यप्रयोजनमुपस्थापनकाले व्यवहारज्ञानाय आग्रहं प्रदर्शयति-

# काव्यं यशशेऽर्थकृते व्यवहारविदे शिवेतरक्षतये। सद्यः परनिर्वृतये कान्तासम्मिततयोपदेशयुजे॥

काव्यपरम्परायां नीतिकाव्यानि अत्यन्तं प्रथितानि विद्यन्ते। नीतिकाव्यस्य नामोच्चारणमात्रेणैव भर्तृहरिः स्मृतिपथमायाति। स्वकाव्यप्रतिभया ज्ञानेन च लब्धप्रतिष्ठस्य भर्तृहरेः जन्मदेशकालादिविषये सप्रमाणम् इदिमत्थं वक्तुं तथ्यानि नैव समुपलभ्यन्ते। विदुषां मतानुसारेण भर्तृहरिः मालवदेशस्य राजा आसीत्। अस्य पिता महाराजः गन्धर्वसेनः अनुजश्च महाराजः विक्रमादित्यः आसीत्। अस्य पत्न्याः नाम पिङ्गला आसीत्। अयं कालक्रमेण वैराग्यमवाप्य राज्यशासनदायित्वम् अनुजाय समर्प्य

<sup>1.</sup> काव्यप्रकाशे का. 2

50 संस्कृत-विमर्शः

गोरखनाथस्य शिष्यत्वं प्राप्य योगी अभवत्। नीतिशतकम्, शृङ्गारशतकम्, वैराग्यशतकम्, वाक्यपदीयञ्चेति अस्य प्रसिद्धाः रचनाः सन्ति। किन्तु शतकत्रयस्य कर्त्ता भर्तृहरिरेव वाक्यपदीयस्य च कर्त्ता वेत्यत्र विद्वत्सु अभिप्रायभेदोऽपि दृश्यते।

भर्तृहरे: नीतिशतकं मुक्तककाव्यं वर्तते। मुक्तके प्रत्येकमिप श्लोक: अर्थदृष्ट्या स्वतन्त्रो भवित। अर्थावबोधाय पूर्वापरप्रसङ्गस्य न कापि अपेक्षा भवित। नीतिशतके एतादृशा: शतं श्लोका: सन्ति। ग्रन्थेऽस्मिन् भर्तृहरि: स्वानुभविसद्धान् बहून् विचारान् श्लोकरूपेण प्रास्तौत्। सः अनेन माध्यमेन जीवनोपयोगीनि नैतिकमूल्यानि अशिक्षयत्। अस्मिन् पदलालित्यम् अर्थगाम्भीर्यं दृष्टान्तञ्च अत्यन्तं हृदयग्राह्यं वर्तते। संस्कृतवाङ्मये सत्सु अपि बहुषु नीतिग्रन्थेषु भर्तृहरिप्रणीतः नैतिकविचारविस्फोरकः सुभाषित-समुच्चयात्मकः अयं ग्रन्थः विशिष्टं स्थानं भजते।

नीतिशतके उत्कृष्टाः नैतिकसिद्धान्ताः प्रतिपादिताः सन्ति। एते सिद्धान्ताः विशिष्टजातिवर्गक्षेत्रभाषासम्प्रदायसम्बद्धाः न सन्ति। अत्रत्यः प्रतिपाद्यविषयः लोकव्यवहारकौशल्यं बोधयति। अनेनैव अस्माकं चारित्र्यविकासः सम्भवति। अत्रत्याः सर्वे विषयाः मानवस्य गम्भीरसांसारिकानुभवाधारिताः सन्ति। व्यवहारजगित के गुणाः आवश्यकाः, कीदृशी च जीवनशैली अपेक्षिता इति समीचीनरीत्या अस्मिन् निरूपितं विद्यते। नीतिशतकेऽस्मिन् अस्माकं चारित्र्यविकासाय विवेचितानां विषयाणां दिङ्मात्रमत्र निरूपणं विधीयते।

चीनयात्रिणः इत्सिंगस्य यात्राविवरणेन ज्ञायते यत् 651 तमे ख्रैष्टाब्दे भर्तृहरिनामकस्य कस्यचित् वैयाकरणस्य मृत्युः अभवत्। तदनुसारेण अस्य कालः सप्तम्यां शताब्द्यां सम्भाव्यते, परन्तु भारतीयपुराणेषु सन्दर्भेऽस्मिन् न कोऽपि उल्लेखः प्राप्यते। तस्मात् प्रतिभाति यत् इत्सिंगद्वारेण वर्णितः भर्तृहरिः अन्यः कोऽपि स्यादिति।

भर्तृहरिसम्बद्धाः किम्वदन्त्यः अपि श्रूयन्ते। अत्र किम्वदन्तीद्वयस्य उल्लेखः क्रियते। एकदा महाराजः भर्तृहरिः पत्न्या पिङ्गलया सह मृगयाविहारार्थं वनम् अगच्छत्। तत्र बहुकालं यावदितस्ततः अटनानन्तरमपि न कोपि वन्यप्राणी लब्धः। ततः प्रत्यागमनकाले मार्गे कश्चन मृगसमूहः समवलोकितः। राजा समूहस्य अग्रेसरं विलोक्य तं प्रहर्तुमुद्यतः। राजानं निवारयन्ती पिङ्गला अवदत् यदयं मृगराजः समग्रस्यास्य मृगसमूहस्य पालकः विद्यते। अत एव असौ न मारणीयः। परन्तु भर्तृहरिः पत्न्याः वचनमपरिगणय्य प्राहरत्। हरिणः भूमौ अपतत्। प्राणत्यागात् प्राक् राजानं भर्त्सयन् सः अकथयत् यत् भोः राजन्! त्वया समीचीनं नाचरितम्। इदानीं यदहं विच्य तत्त्वं परिपालय। मम मृत्योः परं मदीयं शृङ्गं शृङ्गिणे साधवे, मदीयं चञ्चले नयने नार्ये. मदीयं चर्म तपस्विने, मदीयाः पादाः चोरेभ्यः, मदीयं मांसं च

पापिने राज्ञे प्रयच्छ इति। हरिणस्य कारुण्यपूर्णं वचनं निशम्य भर्तृहरे: हृदयं द्रवीभूतम्। सः हरिणस्य मृच्छरीरम् अश्वे संस्थाप्य अग्रे प्रयातः। मार्गे तस्य मेलनं योगिना गोरक्षनाथेन सह अभूत्। राजा समग्रां घटनां योगिने विनिवेद्य हरिणाय जीवनं प्रदातुं तं न्यवेदयत्। राज्ञः वचनम् आकर्ण्य गोरक्षनाथेनोक्तं यत् हरिणाय अहं जीवनं प्रदास्यामि परन्तु त्वया मदीयशिष्यत्वेन भाव्यम्। तदनु भर्तृहरिः राज्यं परित्यज्य योगिनः शिष्यः सञ्जातः।

भर्तृहरेः वैराग्यस्य विषये अपि काचित् किम्वदन्ती आकर्ण्यते। तदनुसारेण भर्तृहरेः समीपम् एकदा कश्चन साधुः समायातः। सः राज्ञे किञ्चिद् अमरफलं प्रदाय अवदत् यदिदं फलं खादित्वा भवान् अमरत्वं प्राप्तुमर्हतीति। महाराजस्य भर्तृहरेः अतिशयप्रीतिः राज्ञि आसीत्। तस्मात् सः स्वयम् अभुक्त्वा तत् फलं तस्यै अयच्छत्। राज्ञी सेनानायके प्रीणाति स्म, तस्मात् सा अपि फलम् अभुक्त्वा तस्मै सेनानायकाय दत्तवती। सः सेनानायकः तत्फलं स्वकीयप्राणप्रियायै राजनर्तक्यै प्रायच्छत्। राजनर्तक्योः प्रीतिभाजनः राजा भर्तृहरिः आसीत्। अत एव सा तत् फलं प्राप्य राज्ञे दातुमैच्छत्। सा राज्ञः सकाशं समागत्य तत् फलं तस्मै अर्पयत्। इत्थं राज्ञे प्रदत्तं फलं राजनर्तक्याः सकाशात् पुनः समवाप्य भर्तृहरिः स्तब्धः सञ्जातः। पृष्टायां सत्यां सा समस्तं वृत्तान्तमकथयत्। अस्याः घटनायाः महान् प्रभावः भर्तृहरेः मनसि समजिन। स च संसारस्य नश्वरतामभिज्ञाय अनुजाय विक्रमाय सम्पूर्णं राज्यं समर्प्य स्वयं संन्यासं स्व्यकरोत्।

एतादृशीनां किंवदन्तीनां प्रामाण्यविषये इदिमत्थं प्रतिपादियतुं नास्ति कश्चन अपरः मार्गः। परन्तु नीतिशतकस्य प्रारम्भिके श्लोके अपि भर्तृहरेः प्रेमविषयकः क्षोभः अस्माभिः अनुभवितुं शक्यते। अनेन प्रणीतेषु त्रिष्विप शतकेषु अनेकानि पद्यानि स्वानुभूत्या परिप्लावितानि वर्तन्ते। तेषु आत्मदर्शनतत्त्वानि सर्वतोभावेन परिलक्ष्यन्ते।

भर्तृहरिः मुक्तककाव्यपरम्परायाम् अग्रगण्यः कविः विद्यते। सत्कवेः सर्वेऽपि गुणाः अस्य शतकत्रये दृश्यन्ते। अस्य भाषा सरला मधुरा सरसा मनोरमा प्रवाहमयी च वर्तते। भावाभिव्यक्तिश्च अत्यन्तं प्रभावोत्पादिका विद्यते। अत एव पाठकानां मनः हृदयञ्च अमन्दानन्दाप्लाविते भवतः। अस्मिन् छन्दसां वैविध्यं वर्तते। अनेन भावस्य विषयस्य चानुकूलं छन्दांसि उदाहरणानि च प्रयुक्तानि। भर्तृहरिणा प्रयुक्ताः सूक्तयः जनमानसे प्रचलिताः प्रथिताश्च सन्ति। अस्योपदेशः अस्माकं जीवने सार्वकालिकं मार्गदर्शनं विद्धाति।

नीतिशतके विषयोपस्थापनमतीव मनोवैज्ञानिकरीत्या कृतं विद्यते। अस्माभिः किं कर्त्तव्यं किं न कर्त्तव्यं, किं ग्राह्यं किञ्च त्याज्यिमिति विविधप्रसङ्गानामुपस्थापनेन सः बोधयित। अस्मिन् वर्णितानां विषयाणाम् विभागः इत्थं भवितुमर्हित— 1. विवेकस्य मूल्यम् 2. सज्जनप्रशंसा 3. दुर्जनिनन्दा 4. मूर्खस्य स्वभावः 5. विद्यामाहात्म्यम् 6. सद्गुणमिहमा 7. कर्मविचारश्च। एतदाधारेण कानिचन तथ्यानि अत्र उपस्थाप्यन्ते।

#### विवेकस्य मूल्यम्

विस्विस्मन् विश्वे सर्वोऽपि जनः सुखं शान्तिञ्च वाञ्छित। एतिस्मन् विवेकस्य भूमिका सुमहती भवित। मानवेषु अहङ्कारमदमोहादयः बहवो हि दोषाः सम्भवित। एतादृशदुर्गुणभिरतस्य जनस्य सर्वादौ विवेकः नष्टः भवित। तस्य मैत्री अपि तादृशैः विवेकहीनैः जनैस्सह एव भवित। विवेकराहित्येन दुर्जनसंसर्गेण लिप्सया च मानवीयागुणाः तस्मात् अपगच्छिन्त दानवीयगुणाश्च तिस्मन् समुद्भविन्त। कर्त्तव्याकर्तव्यविवेकशून्याः शस्त्रान्विताः शिक्तसम्पन्नाः सर्वसमर्थाः अपि जनाः धर्ममार्गं पिरत्यज्य अधर्ममार्गमनुसरित। रावणः कंसः जरासन्धः शिशुपालः दुर्योधनादयश्च अनेकं तद्गुणसम्पन्नाः उदाहरणभूताः अस्मत्युरतः दृश्यन्ते। अविवेकिनः ते दुर्योभमानादेव समूलं विनष्टाः। अतः दुरिभमानं दूरीकृत्य विवेकपुरस्सरं जीवनयापनं मानवस्य परमं कर्त्तव्यं वर्तते। कविः भर्तृहिरिः सन्देशिमदं देवनद्याः भागीरथ्याः दृष्टान्तपूर्वकं प्रस्तौति। सः कथयित यत् भगवती गङ्गा यथा स्वर्गात् शिवस्य शिरिस, ततः हिमाद्रौ, ततः पृथिव्यां, ततश्च सागरं गच्छन्ती क्रमेण नीचौरेव अगच्छत्, तथैव विवेकभ्रष्टाः जनाः अत्युन्नतं पदं प्राप्य अपि अनेकप्रकारैः पतिन्त-

शिरः शार्वं स्वर्गात्पशुपतिशिरस्तः क्षितिधरं महीधादुत्तुङ्गादवनिमवनेश्चापि जलिधम्। अधोऽधो गङ्गेयं पदमुपगता स्तोकमथवा विवेकभ्रष्टानां भवति विनिपातः शतमुखः॥

#### सज्जनप्रसंशा

सज्जनाः परोपकारभावभिरताः भविन्त। इतरेषां साहाय्येन ते स्वीयं जीवनं धन्यं मन्वते। सर्वेषु तेषां प्रेमभावः भवित। द्वेषात् क्लेशः समुद्भवित, तस्मात् ते ततः दूरे एव तिष्ठिन्ति। कदाचिदिप ते द्वेषपूर्णव्यवहारं नैव कुर्विन्त। सज्जनपुरुषाः कदापि आत्मप्रशंसां नेच्छिन्त अपितु इतरेषां प्रशंसां कुर्विन्त। दृष्टिवैशाल्यं मनोवैशाल्यं हृदयवैशाल्यञ्च तेषां सहजगुणाः भविन्त। सत्पुरुषाणां चिरत्रं स्वस्य कृते वज्रादिप कठोरं इतरेषाञ्च कृते कुसुमादिप मृदु भवतीति महाकिवः भवभूतिरिप प्रत्यपादयत्

<sup>1.</sup> भर्तृ. नीति. 10

#### वजादिप कठोराणि मृदूनि कुसुमादिप।

सज्जनाः स्वयं कष्टं सोढ्वाऽपि परेषामुपकारं नैव त्यजन्ति। विपरीतदशायामपि सत्पुरुषाणां व्यवहारः संयमितः एव भवति। तेषामाचरणमेव तान् परिचाययित। सौजन्यं मानवस्य अलङ्कारः वर्तते, तिद्वना चारित्र्यिवकासः नैव सम्भवति। किवना भर्तृहरिणा सज्जनानां काश्चन मर्यादाः विर्णताः। तदनुसारेण दुर्जनाः न याच्याः, सखाऽपि निर्धनः अस्ति चेत् न प्रार्थनीयः, सर्वदा न्यायसम्मता आजीविका एव आश्रयणीया, विपत्तौ अपि उन्नतं जीवनिवधानं नैव त्याज्यं, प्राणसङ्कटेऽपि गर्हितं कार्यं न कर्त्तव्यम्, सुतीक्ष्णया असिधारया सममिप व्रतं कदाचिदिप नैव त्यक्तव्यम्–

असन्तो नाऽभ्यर्थ्याः सुहृदिप न याच्यः कृशधनः प्रिया न्याय्या वृत्तिर्मिलनमसुभङ्गेऽप्यसुकरम्। विपद्युच्चौः स्थेयं पदमनुविधेयं च महता सतां केनोद्दिष्टं विषममसिधाराव्रतमिदम्॥²

#### दुर्जनिन्दा

मानवस्य कश्चन समाजः भवित। सामाजिकत्वात् सः एकाकी जीवनं कर्तुं नार्हित। समाजे बहुविधाः जनाः भवित्त। भौगोलिकपिरवेषकारणात् न केवलं विदेशे अपितु भारतेऽिप मानवेषु स्वरूपभेदः दृश्यते। आकृत्या पश्यामश्चेत् सर्वेष्विप ज्ञानेन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि च समानािन एव भवित्त। हस्तौ पादौ कर्णौ नेत्रे च सममेव दृश्यन्ते। परन्तु व्यवहारेण केचन सज्जनाः केचन अन्यविधाश्च भवित्त। सज्जनाः सततं समाजस्य अभ्युदयं कामयन्ते। उन्नतिम् इच्छद्धिः अस्मािभः निश्चप्रचं सुजनानामेव संसर्गः विधेयः। चािरत्र्यविकासस्य महत्त्वपूर्णः पक्षः भवित अस्मत्पिरतः विद्यमानानां जनानां सम्यग् अभिज्ञानम्। सन्दर्भोस्मिन् भर्तृहरेः मार्गदर्शनम् अत्यन्तं लाभदायकं वर्तते। सः उत्तममध्यमाधमानां त्रयाणां निरूपणं विधाय चतुर्थप्रकारस्यापि उल्लेखमकरोत्। तस्य मतेन प्रथमं स्थानं सत्पुरुषाणां वर्तते, ते अन्यस्य हितं साधयितुं स्वीयं हितं सहर्षं पिरत्यजन्ति। द्वितीयं स्थानं सामान्यजनानां विद्यते। मध्यमाः ते स्वीयं हितम् अपिरत्यज्य इतरेषामिपि हितं साधयन्ति। एतदर्थं मनुष्येषु ते नरराक्षसाः इत्युच्यन्ते। अन्तमं स्थानं तु तेषां भवित ये अकारणमेव परहितं नाशयित्त। एतादृशानाम् अधमाधमानां परमनीचानां कोटिनिर्धारणेऽपि जिह्वा लज्जते-

<sup>1.</sup> उ.रा.च. 2/7

<sup>2.</sup> भर्तृ. नीति. 28

एते सत्पुरुषाः परार्थघटकाः स्वार्थान् परित्यज्य ये सामान्यास्तु परार्थमुद्यमभृतः स्वार्थाविरोधेन ये। तेऽमी मानुषराक्षसाः परिहतं स्वार्थाय निघ्नन्ति ये ये तु घ्नन्ति निरर्थकं परिहतं ते के न जानीमहे॥

अतः अवश्यमेव अस्माभिः अवधानतया जनाभिज्ञानं विधाय परस्परं व्यवहर्त्तव्यम्। अनेनैव विविधाभ्यः समस्याभ्यः वयं रक्षिताः स्याम। गोस्वामी तुलसीदासोपि बोधयति-

> बरु भल बास नरक कर ताता। दुष्ट सङ्ग जिन देइ विधाता॥²

#### मूर्खस्य स्वभावः

भर्तृहरिणा न केवलं सज्जनानां दुर्जनानाञ्च निरूपणं कृतम् अपितु मूर्खाणामपि विवेचनम् अतीव सुक्ष्मेक्षिकया कृतम्। लोके जनानाम् आनन्त्यं विद्यते। तेषु अक्षरसम्बन्धादपि कश्चन भेदः दृश्यते। सामान्यतया क्वचित् निरक्षराणां कृते मुर्खपदप्रयोग: श्रुयते। परन्तु वस्तुतथ्यं तथा नास्ति। अस्मद्देशे कस्मिंश्चित् कालखण्डे साक्षराणां सङ्ख्या न्यूनायिता इति सत्यम्। परन्तु अस्माकीनाग्रामीणपरम्परावलोकनेन ज्ञायते यत् निरक्षराणामपि समाजे मूल्यमासीत्। साक्षर: बुद्धिमान् निरक्षरश्च मूर्खः स्यादित्ययं भाव: समीचीन: न प्रतिभाति। शास्त्राण्यधीत्यपि भवन्ति मूर्खा: इति वचनं सुप्रथितमेव। वस्तुत: चिन्तनरीत्या व्यवहारेण च जनस्य मूर्खत्वं ज्ञायते। अस्माभि: ज्ञानलवदुर्विदग्धेभ्य: सर्वदा दूरे एव भाव्यम्। भर्तृहरि: कथयति यत् जन: प्रयत्नपूर्वकं मकरमुखान्तर्गतं रत्नं निष्कासयितुमर्हति, प्रचलदुर्मिमालायुतं समुद्रमपि सन्तर्तुमर्हति, भुजङ्गमपि पुष्पवत् शिरसि धारियतुमर्हति, सिकतासु तैलं प्राप्तुमर्हति, मृगतृष्णासु जलमपि पातुमर्हति, शशविषाणमपि आसादयितुमर्हति अर्थात् अशक्यमपि शक्यं कर्तुमर्हति परन्तु दुराग्रहग्रस्तस्य मूर्खस्य मानसं परिवर्तयितुं न कोपि प्रभवति। सर्वविधसमस्यानां निदानं शास्त्रेषु दर्शितं वर्तते। किन्तु मूर्खस्य मूर्खतायाः निदानं तत्राऽपि नास्ति। अनन्तशास्त्राणि अधीत्यापि कोपि मूर्खस्य समाधानं कर्तुं नार्हति। भर्तृहरि: अग्रे पुन: प्रतिपादयति यत् पावक: जलेन शमयितुं शक्य:, सूर्यातप: छत्रेण निवारियत् शक्यः, मदमत्तः गजोऽपि तीक्ष्णाङकुशेन वशीकर्तु शक्यः, गोगर्धभौ दण्डेन नियन्त्रयितुं शक्यो, रोगा: औषधेन दूरीकर्तु शक्या:, तीक्ष्णमिप विषं विविधै: मन्त्रै: अपाकर्तु शक्यं, परन्तु लोके मूर्खजनस्य प्रतीकार: कथमपि न सम्भवति-

<sup>1.</sup> तत्रैव - 75

<sup>2.</sup> रा.च.मा.,सु.का. 4

शक्यो वारियतुं जलेन हुतभुक् छत्रेण सूर्यातपो नागेन्द्रो निशिताङ्कुशेन समदो दण्डेन गोगर्दभौ। व्याधिर्भेषजसङ्गहैश्च विविधैर्मन्त्रप्रयोगैर्विषं सर्वस्यौषधमस्ति शास्त्रविहितं मूर्खस्य नास्त्यौषधम्॥

#### विद्यायाः माहात्म्यम्

मानवस्य विकासे विद्यायाः स्थानं प्रमुखं वर्तते। उन्नतं परिष्कृतं सफलं च जीवनं विधातुं ज्ञानम् परमावश्यकं भवति। ज्ञानेन विना विकासस्य कल्पना अपि अशक्या एव। विद्यया विना ज्ञानस्य नान्य: मार्ग:। अद्यत्वे मानवेन कृतस्य बौद्धिकविकासस्य प्रमाण्यं नापेक्षितम्। चतसृषु दिक्षु आश्चर्यकराः वैज्ञानिकप्रयोगाः दृश्यन्ते। यातायातक्षेत्रे, रक्षान्यायचिकित्सादिक्षेत्रे, नवसर्जनादिविविधक्षेत्रेषु च जातं विकासं विलोक्य मानवजातौ गर्वानुभृतिः भवति। सर्वमिदं मनुवंशस्य विकसितबुद्धेः चमत्कारो विद्यते। मानव: बुद्धिविकासेन सार्थकत्वमवाप्य धन्यतां प्राप्नोति। तेन जगदिदं रमणीयात् रमणीयतरं ततः पुनः रमणीयतमञ्च जायते। मनुष्यतायाः परमं लक्ष्यं बुद्धे: विवेकस्य च विकास: एव विद्यते। बुद्धिविकासाभावे मानव: अन्यपशु: इव सास्नालाङ्गुलककृदखुरविषाणविहीनः पशुरेव भविष्यति। चिन्तनशक्तिकारणादेव मानवः इतरप्राणीभ्यः श्रेष्ठः भवति। चिन्तनशक्तेः बुद्धेः विवेकस्य च विकासः अस्माकं विद्याध्यवसायाधारितो भवति। उत्तमोत्तमग्रन्थानामध्ययनेनैव मानव: सततम् आन्तरिकं बाह्यञ्च विकासं साधयति। व्यक्तेः वैशिष्ट्यं, मानवतायाः गौरवं, सागरस्य सम्पर्णं वैभवञ्च विद्यायामेव समाहितं वर्तते। इयं विद्या जन्मजन्मान्तरं यावत सञ्चिता तिष्ठतीत्यत्र शास्त्रप्रमाणं विद्यते। लोके केचन जना: स्वीयं सौन्दर्यं प्रभावञ्च वर्धयितुं बहुविधान् अलङ्कारान् धारयन्ति। भर्तृहरिदुष्ट्या सर्वाण्यप्यलङ्करणानि व्यर्थान्येव तात्कालिकत्वात्। श्सुन्दराणि केयुराणि, आकर्षका: हारा:, महार्घाणि अङ्गरागाणि, सुगन्धितानि चन्दनादीनि द्रव्यानि, सुप्रसाधिताः केशादयश्च जनान् नैव अलङ्कुर्वन्ति। लोकप्रसिद्धानि इमानि अलङ्करणानि कालक्रमेण नश्यन्ति। परन्तु जनै: स्वायत्तीकृता सुपरिष्कृता सुसंस्कृता वाणी सर्वतोभावेन तान् अलङ्करोति।<sup>2</sup> एतादृशी वाणी विद्यया एव सम्भवति। अत एव भर्तृहरि: कथयति यत् विद्या मनुष्याणां सौन्दर्यं, सुगुप्तं धनं, भोगैश्वर्ययशः प्रदायकं, गुरूणामपि पूज्यं, विदेशे बन्धुतुल्यं, सर्वोत्तमं दैवतञ्च विद्यते। राजसु जनस्य प्रतिष्ठा विद्यया एव भवति न तु धनेन-

<sup>1.</sup> भर्तृ. नीति. - 11

<sup>2.</sup> तत्रैव - 19

विद्या नाम नरस्य रूपमधिकं प्रछन्नगुप्तं धनं विद्या भोगकरी यशःसुखकरी विद्या गुरूणां गुरुः। विद्या बन्धुजनो विदेशगमने विद्या परं दैवतं विद्या राजसु पूज्यते न हि धनं विद्याविहीनः पशुः॥

#### सद्गुणमहिमा

सतां सज्जनानां गुणाः सद्गुणाः इति कथ्यन्ते। लोके सज्जनानां व्यवहारः आदर्शभूतः श्लाघ्यश्च मन्यते। तेषां गुणाः अन्यैः अनुकरणीयाः भवन्ति। सद्गुणस्य मिहमा भूयान् भवित। दयापरोपकारस्नेहादिगुणाः जनेषु भिन्नप्रमाणेन भविन्त। कश्चिदिप जनः तस्मिन् विद्यमानगुणाधारेण आचरित। आचरणेनैव तस्य जनस्य चित्रं ज्ञायते। सद्गुणयुतस्य सच्चिरत्रस्य जनस्य प्रतिष्ठा सर्वत्र भवित। दुर्गुणयुतस्य च स्थानं क्विचिदिप न भवित। प्रभुत्वकारणाद् धनकारणाद् वा कालिवशेषे स्थानिवशेषे वा इच्छया अनिच्छया वा तस्य सम्माननं भवेन्नाम परन्तु कालानन्तरे सः अवमानितः भवत्येव। तस्मिन् न केपि विश्वसिन्त। परमात्मोपलब्धये भक्तये सुखशान्तिभ्यां च अस्माभिः अवश्यमेव सद्गुणाः अधिगन्तव्याः। भर्तृहरेः अनुसारेण कस्यचिदिप जीवस्य प्राणघातात् निवृत्तिः अन्यस्य धनहरणे संयमः सत्यभाषणं आवश्यकतायां सत्याम् सामर्थ्यानुसारेण सहकारप्रदानं परनारीविषयकचर्चासु मौनालम्बनं लोभस्य प्रशमनं गुरुषु विनम्रता सर्वप्राणिषु दया इत्येते गुणाः सर्वशास्त्रविहितं सार्वित्रकं सार्वकालिकं मङ्गलकरञ्च मार्गं प्रशस्तीकुर्वन्ति–

प्राणाघातान्निवृत्तिः परधनहरणे संयमः सत्यवाक्यं काले शक्त्या प्रदानं युवतिजनकथामूकभावः परेषाम्। तृष्णास्त्रोतोविभङ्गो गुरुषु च विनयः सर्वभूतानुकम्पा सामान्यः सर्वशास्त्रेष्वनुपहतविधः श्रेयषामेष पन्थाः॥²

#### कर्मविचार:

भारतीयदर्शने पुरुषार्थचतुष्टयस्य मूलाधारः कर्म एव वर्तते। मानवः कर्मबलेन सर्वविधां सिद्धिं लभते। कर्म अकृत्वा न कोऽपि जनः अभीष्टं फलं प्राप्तुमर्हति। तत्तत्कर्मफलेनैव सज्जनाः सर्वदा प्रशंस्यन्ते दुर्जनाश्च निन्द्यन्ते। भगवता व्यासेन उक्तम्-

<sup>1.</sup> तत्रैव - 20

<sup>2.</sup> तत्रैव - 26

# ना भुक्तं क्षीयते कर्म कल्पकोतिशतैरिप। अवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम्॥¹

अयमेव सिद्धान्तः केनचित् कविना अधोलिखितरुपेण निरूपितः। पङ्क्तिरयं रामचिरतमानसस्य विद्यते इति केचन ब्रुवन्ति। किन्तु परिशीलनेन ज्ञातं यत् मानसे क्वापि आसाम् उल्लेखः नास्ति। परञ्च भावस्त्वत्र अतीव स्फुटः वर्तते-

# कर्म प्रधान विश्व रचि राखा। जो जस करहिं सो तस फल चाखा॥ सकल पदारथ हैं जग मांही। कर्महीन नर पावत नाही॥²

कर्त्तव्यरूपकठोरमार्गे प्रयाणेनैव जीवनं सुवर्णायते। वस्तुतः अस्माभिः स्वीयं कर्म एव नियन्त्रयितुं परिष्कर्तु वा शक्यते न तु तस्य फलम्। यतः फले कस्यचिदपि अधिकारः नैव भवति। श्रीमद्भगवद्गीतायामपि उक्तम्-

#### कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन।3

आचार्यः भर्तृहरिरिप कर्मणः माहात्म्यं विस्तरेण प्राकटयत्। तन्मतेन 'विधाता अपि जनस्य कर्मानुसारेणैव फलं ददाति। सोऽपि कर्मातिरिच्य फलं कस्मैचित् न ददाति। यतः विधाता कर्मणः अपेक्षया बलवान् नास्ति।' 'कर्मणा एव सम्पूर्णं जगदिदं नियन्त्र्यते। तेनैव ब्रह्मा ब्रह्माण्डभाण्डोदरे कुलालवत् नियमितः, विष्णुः दशावतारगहने महासङ्कटे क्षिप्तः, रुद्रः कपालपाणिपुटके भिक्षाटनं कारितः, सूर्यश्च नित्यमेव गगने भ्राम्यते।' 'हे बन्धो! सित्क्रियारूपी भगवती तत्क्षणमेव खलान् साधून्, विदुषः मूर्खान्, द्वेषिणः हितान्, परोक्षं प्रत्यक्षं, विषञ्च अमृतं कुरुते। तस्मात् तां देवीम् आराधय, व्यसनैः विपुलेषु गुणेषु वृथा आस्थां मा कुरु।' 'पुंसां बुद्धिरिप कर्मानुसारिणी एव भवति, अतः बुद्धिमद्भिः सततं कर्मणः फलविषये चिन्तनं विधाय सुविचार्य च कर्म कर्त्तव्यम्' अन्यथा त्वरया अविवेकेन च कृतानां कर्मणां परिणामः यावज्जीवं हृदयसन्तापकारी भवति–

#### गुणवदगुणवद्वा कुर्वता कार्यमादौ परिणतिरवधार्यायत्नतः पण्डितेन।

<sup>1.</sup> ब्रह्मवैवर्त. प्रकृति. अ. 37

<sup>2.</sup> अज्ञातम्

<sup>3.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता-2/7

<sup>4.</sup> भर्तृ. नीति. - 88

<sup>5.</sup> तत्रैव - 89

<sup>6.</sup> तत्रैव - 90

<sup>7.</sup> तत्रैव - 92

#### अतिरभसकृतानां कर्मणामाविपत्तेर्भवति हृदयदाही शल्यतुल्यो विपाकः॥¹

संस्कृतसाहित्ये चारित्र्यविकासार्थं मार्गदर्शनस्य प्राचुर्यं विद्यते। काव्येषु विशेषतया नाटकेषु च सदाचारपूरितानि अनेकानि तथ्यानि समुपलभ्यन्ते। अन्यत्रापि नैयून्यं नास्ति। परन्तु भर्तृहरेः नीतिशतके एकत्र मनुस्मृतिसदृशी शिक्षा, महाभारतसदृशोपदेशः, पुराणसदृशरसास्वादनं, दर्शनसदृशतर्कशीलता दृश्यते, अपरत्र कालिदासस्योपमा, दण्डिनः पदलालित्यं, भारवेः अर्थगाम्भीर्यञ्च समुपलभ्यते। नीतिशतकं मानवमात्रस्य कृते मधुरम् औषधं वर्तते। आबालवृद्धाः सर्वेऽिप विना कष्टं आनन्देन अस्य पानं कर्तुं प्रभवन्ति। कविवरेण भर्तृहरिणा नीतिशतकमाध्यमेन विशिष्टमेकं जीवनदर्शनं प्रदत्तम्। अस्य पद्यानि प्रतिपदमस्मान् प्रहरीत्वेन प्रबोध्य योग्यमार्गमानीय दिव्यं भव्यञ्च जीवनं जीवितुं प्रेरयति। अनेन मानवः किंकर्त्तव्यविमृढदशायामिप सरलं सुगमं च मार्गं प्राप्नोति। ग्रन्थोऽयं न केवलं संस्कृतज्ञानाम् अपितु सर्वेषां प्रियतमं कण्ठाभरणं विद्यते। अयं छात्राणां ब्रह्मचारीणां संन्यस्तानां गृहस्थानां जैनबौद्धादीणां तदितरेषाञ्च कृते समानरूपेण मार्गदर्शनं विधाय तान् तान् उन्नतेः उत्तुङ्गं शिखरं प्राप्य्य पारस्परिकं प्रेमभावं पुष्णाति। एतद्द्वारा जनः स्वीयं दायित्वमवगत्य कर्तव्यपरायणः भवित। तेन च चारित्र्यविकासपुरस्सरं समाजस्य देशस्य राष्ट्रस्य विश्वस्य च विकासं साधियतुमर्हति।



<sup>1.</sup> तत्रैव - 99

# ईद्देद्विवचनं प्रगृह्यम् इति सूत्रविचारः

-डॉ. मधुकेश्वर भट्ट:

सहाचार्य:, केन्द्रीयसस्कृतविश्वविद्यालय:, नवदेहली

[ व्याकरणशास्त्रे संज्ञाविधायकेषु अन्यतमं सूत्रम् ईदूदेद्विवचनं प्रगृह्यम् इति। प्रगृह्यसंज्ञायाः प्रयोजनं तु प्लुतप्रगृह्या अचि नित्यम् इति सूत्रेण प्रकृतिभावस्य विधानं विद्यते। अस्य सूत्रस्य चत्वारः पक्षाः भगवद्भाष्यकारैः न्यरूपिषत। एते चत्वारः पक्षाः कथं संभवन्ति चतुर्षु पक्षेषु के च दोषाः के च गुणाः परापतन्ति। तेषां दोषाणाम् अपाकरणं कथं व्यधायि भाष्यकारैः। उपात्तेषु पक्षेषु कतमः पक्षः भाष्यकारैः सिद्धान्तितः इति अंशाः अस्मिन् लेखे सूपत् न्यरूपि।]

असाधुशब्देभ्यः विविच्य साधुशब्दान् अनुशास्ति व्याकरणशास्त्रम्। अत एव भगवद्भाष्यकाराः व्याकरणशास्त्रस्य परमं प्रयोजनं शब्दानुशासनम् इति समूचिरे। अत्र शब्दपदेन साधुशब्दानामेव ग्रहणम्। वैदिकलौकिकोभयविधशब्दानाम् अनुशासनं पाणिनीयव्याकरणस्य वैशिष्ट्यं विद्यते। महर्षिपाणिनिविरचितायाः अष्टाध्याय्याः प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे एकादशं सूत्रम् ईदूदेद्विवचनं प्रगृह्यम्। सूत्रेणानेन प्रगृह्यसंज्ञा विधीयते। ईदूदेत्, द्विवचनम्, प्रगृह्यम् पदत्रयेण सूत्रस्य विभागः। सूत्रे ईदूदेद्विवचनम् इति पदे उद्देश्यसमर्पके भवतः। प्रगृह्यमिति पदं विधायकम्। अतः ईदूदेदन्तं द्विवचनं प्रगृह्यसंज्ञं स्यात् इति सूत्रार्थः। हरी + एतौ, विष्णू + इमौ, गङ्गे + अमू, पचेते + इमौ इत्यादिषु अनेन सूत्रेण प्रगृह्यसंज्ञायां प्लुतप्रगृह्या अचि नित्यम्² इति सूत्रेण प्रकृतिभावः प्राप्नोति। अस्य सूत्रस्यार्थप्रतिपादनावसरे महाभाष्ये भगवद्भाष्यकारैः चत्वारः पक्षाः उपस्थापिताः।

#### 1. प्रथमपक्षः

द्विवचनरूपाणाम् ईकारोकारैकाररूपाणां प्रगृह्यसंज्ञा स्यात् इति। अयमस्य सिद्धिप्रकार:- सूत्रेस्मिन् ईदूदेतां प्रथमोपात्तत्वात्, अदसो मात्<sup>3</sup> इति अग्रिमसूत्रे

<sup>1.</sup> अथ शब्दानुशासनम्

<sup>2.</sup> अष्टा— 06-01-125

<sup>3.</sup> अष्टा— 01-01-12

उद्देश्यांवशत्वेन उपात्तत्वाच्च विशेष्यतामाश्रित्य द्विवचनमिति पदस्य विशेषणत्वस्विकारे द्विवचनरूपाः ये ईकारोकारैकाराः ते प्रगृह्यसंज्ञकाः भवन्तीति।

#### 2. द्वितीयपक्षः

गङ्गे, माले इत्यादौ एकाररूपस्य द्विवचनस्यालाभात् द्विवचनमितिपदं विशेष्यतया ईदूदेदिति तद्विशेषणतया च स्वीक्रियते तदा येन विधिस्तदन्तस्य<sup>1</sup> इति सूत्रेण तदन्तबोधात् ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनं तस्य प्रगृह्यसंज्ञेति अर्थः सिद्धः इत्ययं द्वितीयः पक्षः।

#### 3. तृतीयपक्षः

सूत्रेस्मिन् द्विवचनमितिपदेन औकाररूपप्रत्ययग्रहणेन 'प्रत्ययग्रहणे यस्मात्स विहितस्तादेस्तदन्तस्य ग्रहणम्' इति परिभाषया तदन्तस्य ग्रहणात् द्विवचनमिति लभ्यते। तस्य च ईदूदेदिति विशेषणं भवतीति येन विधिस्तदन्तस्य इति सूत्रेण तदन्तविधिः, शब्दस्वरूपमिति पदम् अध्याह्नियते। तदा ईदाद्यन्तं यत् शब्दस्वरूपं द्विवचनान्तं च भवति तत् प्रगृह्यसंज्ञकं स्यादिति तृतीयः पक्षः सिद्धः।

#### 4. चतुर्थपक्षः

द्विवचनिमिति विशेष्यं, तद्विशेषणम् ईदूदेदिति पदमीकाराद्यन्तमित्यर्थबोधकम्। तेन ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनिमत्यर्थे लब्धे ततः प्रत्ययग्रहणपरिभाषया<sup>4</sup> तदन्तस्य स्वीकारात् ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनं तदन्तं शब्दस्वरूपं प्रगृह्यसंज्ञकमिति चतुर्थः पक्षः सिद्धः।

अत्र तृतीये चतुर्थे च पक्षे संज्ञाविधौ प्रत्ययग्रहणे तगन्तग्रहणं नास्ति इति परिभाषाविरोधो यद्यपि जागितं, तथापि परिभाषाम् अनाश्रित्य शङ्का, परिभाषामाश्रित्य पक्षयोः परिहारः इति प्रदीपोद्योतयोः स्पष्टम्। एवं पक्षचतुष्टये प्रसक्ते कः पक्षोत्र सिद्धान्तितः भाष्यकृतेति चेत् क्रमशः गुणदोषान् एतेषु पक्षेषु विचार्य 'तस्मादस्तु स एव मध्यमः पक्षः" इति द्वितीयः पक्षः सिद्धान्तत्वेन सूचितः अन्ये च निराकृताः।

<sup>1.</sup> अष्टा- 01-01-72

<sup>2.</sup> परिभाषेन्दुशेखरे परिभाषासंख्या- 24

<sup>3.</sup> अष्टा- 01-01-72

<sup>4.</sup> प्रत्ययग्रहणे यस्मात्स विहितस्तादेस्तदन्तस्य ग्रहणम्

<sup>5.</sup> परिभाषेन्दुशेखरे परिभाषासंख्या- 28

#### प्रथमपक्षे गुणदोषाः, तन्निराकरणं च

वर्णानां विशेष्यतामाश्रित्य द्विवचनरूपाः ई,ऊ,ए, वर्णाः प्रगृह्यसंज्ञा भवन्तीति प्रथमक्षस्य स्वीकारे हरी+एतौ, विष्णू+इमौ इत्यादिसुबन्तस्थले प्रथमयोः पूर्वसवर्णः इति सूत्रेण पूर्वसवर्णदीर्घे परादिवद्भवने ईकारादौ द्विवचनत्वे लब्धेपि पचेते + इमौ इत्यादौ तिङन्तस्थले अव्याप्तिः प्राप्नोति। पचधातोः कर्तरि लिट, तिङ, प्रथमपुरुषद्विवचने, आतािम, शिप, टेरेत्वे अतो येयः इति इयादेशे, लोपो व्योर्विलि इति सूत्रेण यलोपे हि पचेते इति रूपसिद्धिः। अत्र आताम् इति द्विवचनस्य स्वरूपम्। टेरेत्वेन आते इति एकारान्तं जातम्। नत्वेकाररूपमात्रम्। तथा च एकाररूपस्य द्विवचनस्य विधीयमाना प्रगृह्यसंज्ञा एकारान्तविषयेत्र न स्यात्। ननु साक्षादेकारस्य द्विवचनत्वालाभे विधानसामर्थ्यात् एकारान्तविषये प्रवर्तते इति चेत्र। गङ्गे इत्यादौ साक्षादेकारस्य द्विवचनत्वस्थले चिरतार्थत्वेन पचेते इत्येकारन्तस्थले प्रवृत्तये सामर्थ्याश्रयणस्य अयुक्तत्वात्। अतः पचेते+इमावित्यादौ प्रगृह्यसंज्ञासिद्ध्यर्थं वाक्यान्तरमारम्भणीयमिति गौरवात् मास्त्वयं पक्षः इति ईदादयो द्विवचनं प्रगृह्या इति चेदन्त्यस्य विधिः इति वार्तिकेन प्रत्यपादि।

#### द्वितीयपक्षे गुणदोषाः, तन्निराकरणं च

ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनं प्रगृह्यमिति द्वितीयपक्षे पचेते इत्यादोविष्टसिद्धाविप ईकारोकारमात्रयो: द्विवचनत्वस्थले खट्वे+इति, माले+इति इत्यादौ द्विवचनस्य ईदाद्यन्तत्वं नेति प्रगृह्यसंज्ञाया: अव्याप्ति: प्राप्नोति। अत: एकस्यैव वर्णस्य द्विवचनत्वस्थले संज्ञार्थमस्मिन् पक्षेपि वचनान्तरमारब्धव्यमिति गौरवमेव। ननु वचनसामार्थ्यात् ईकारान्तोकारान्तयो: उक्ताविप ईकरोकारयो: द्विवचनत्वस्थले प्रगृह्यसंज्ञाप्रवृत्ति: कल्प्यताम्। अन्यथा ईकारान्तद्विवचनालाभे तदुद्देशेन प्रगृह्यसंज्ञाविधिरेव वैयर्थ्यापत्ते: इति चेत्र। अत्रैवं सामर्थ्यात् ईकारोकारद्विवचनविषये प्रवृत्ताविप खट्वे इति, माले इति इत्यादौ एकाररूपद्विवचनस्थले सामर्थ्याश्रयणानुपपत्या एकारान्तत्वाभावेन प्रगृह्यसंज्ञाया अनापत्ते: दुर्निवारत्वात्।

तथाहि—खट्वाशब्दात् प्रथमाद्विवचने, खट्वा+औ इति स्थिते, औङ आपः इति सूत्रेण औङ: शीभावे, गुणेनैकारे एकादेशे, परादिवद्भावेन तस्य द्विवचनत्वेपि एकारान्तत्वाभावेन एतत्सूत्राप्रवृत्या दोषात्। नच एदित्यंशेपि सूत्रे सामर्थ्यमाश्रित्य

<sup>1.</sup> अष्टा— 06-01-102

<sup>2.</sup> अन्तादिवच्च (06-01-85) इति सूत्रेण

<sup>3.</sup> अष्टा- 07-02-80

<sup>4.</sup> अष्टा- 06-01-66

<sup>5.</sup> महाभाष्यम् - 01.अ - 01पा - 05आह्निकम् पृ.सं. 272

एकारान्तद्विवचनालाभेन एकाररूपद्विवचनस्थले प्रवत्यङ्गीकारे न दोषः इति वाच्यम्। पचेते इत्यादितिङन्तस्थले आते इत्यादेरेकारन्तस्य सम्भवेन सामर्थ्याश्रयणानुपपत्तेः। नच आभ्यामित्यादाविव विष्णू+इमावित्यादौ एकवर्णस्थले आद्यन्तवदेकस्मिन् इति पूर्वान्तवद्भावात् एकारान्तत्वं द्विवचनस्य संभवतीति तदर्थं वचनान्तरं न कल्प्यमिति वाच्यम्। तदा आद्यन्तवद्भावाश्रयणस्य गौरवस्य प्रसङ्गात्। अतः पक्षोयमि न युक्तः इति।

#### तृतीयपक्षे गुणदोषाः, तन्निराकरणं च

ईदाद्यन्तं द्विवचनान्तं च यत् शब्दस्वरूपं तत्प्रगृह्यसंज्ञकमिति तृतीयपक्षेपि यद्यपि पचेते इत्यादौ हरी. विष्णु इत्यादौ च ईदाद्यन्तस्य द्विवचनान्तत्वस्य च सत्वादिष्टसिद्धिः, तथापि वार्तिककृतात्रैवं दोषान्तरमाशङ्कितम् - 'ईदाद्यन्तं द्विवचनान्तमिति चेत् लुकि प्रतिषेधः 12 इति वार्तिकेन। अस्यायमाशयः- पक्षेस्मिन् कुमार्योरगारम्-कुमार्यगारम्, वध्वोरगारम् वध्वगारमित्यादौ कुमारीवधूशब्दयो: अगारशब्देन समासे सुपो धात्वित्यादिना सुब्लुिक, स्वतः ईकारेकारान्तत्वात् प्रत्ययलक्षणन्यायेन द्विववचनान्तत्वाच्च अनेन प्रगृह्यसंज्ञायाः अतिव्याप्तिः स्यात्। प्रकृतिभावश्च प्रवर्तेत। तद्दोषवारणाय वाक्यान्तरञ्चारम्भणीयं स्यात् इति। अत्रेयमाशङ्का ननु कुमार्यगारम् इत्यादौ प्रगृह्यसंज्ञा न प्रवर्तते। ईदूतौ च सप्तम्यर्थे इति प्रगृह्यसंज्ञासूत्रे अर्थे इति पदग्रहणसामर्थ्यात् प्रगृह्यसंज्ञाविषये सुब्लुिक प्रत्ययलोपे प्रत्ययलक्षणन्यायो न प्रवर्तते इति ज्ञाप्यमान्वात्। यदीह सुब्लुक्स्थले प्रत्यलक्षणन्याय: प्रवर्तेत तर्हि ईदूतौ सप्तमी इति सूत्रन्यास एव स्यात्। सप्तमीति प्रत्ययग्रहणेन तदन्ते लब्धे ईदूतावित्यस्य तद्विशेषणतया तदन्तविधौ ईदूदन्तं यत् सप्तम्यन्तं तत् प्रगृह्यमित्यर्थलाभात् सोमो गौरी अधिश्रित: इत्यादौ ङे: सुपां सुलुगित्यादिना लुक्यिप प्रत्ययलक्षणन्यायेन सप्तम्यन्तत्वात् स्वतः ईकारान्तत्वाच्च प्रगृह्यसंज्ञायाः सिद्धौ सप्तम्यर्थे पर्यवसन्नम् ईदुदन्तं प्रगृह्यमिति अर्थलाभाय कृतमर्थग्रहणं व्यर्थीभूयैतत् ज्ञापयति। प्रगृह्यसंज्ञाविषये प्रत्ययलक्षणन्यायो नेति तेन ईदुदन्तत्वेपि द्विवचनान्तत्वाभावात् सुत्राप्रवृत्तौ तदर्थं कृतमर्थग्रहणं स्वांशे चरितार्थमित्यदोष: इति।

अत्रेदं समाधानम् - ईदूतौ च सप्तम्यर्थे इति सूत्रे तत्तर्हि ज्ञापकमर्थग्रहणं कर्तव्यम् इति प्रश्नेन प्रकृतार्थज्ञापकतायामनादरं संसूच्य मा वा पूर्वपदस्य भूत् इत्यंशेन अर्थग्रहणस्य अन्यार्थोपपादनेन लुकि प्रत्ययलक्षणाभावज्ञापकत्वायोगस्य भाष्यात् प्रतीत्या कुमार्यगारम् इत्यादौ दोषस्तदवस्थ एव। तथाहि अर्थग्रहणाभावे सप्तम्यन्तस्य

<sup>1.</sup> अष्टा- 01-01-21

<sup>3.</sup> अष्टा- 01-01-18

ईदन्तादेः प्रगृह्यसंज्ञेति सूत्रार्थलाभेन वाप्यश्वः इत्यादिसमासेषु पूर्वपदस्य वापी इत्यादेः प्रत्ययलक्षणेन सप्तम्यन्तत्वात् स्वतः ईदन्तत्वाच्च प्रगृह्यसंज्ञाया अतिव्याप्तिः दुर्वारा स्यात्। अतस्तत्र प्रकृतिभाववारणाय कृतमर्थग्रहणं सप्तम्यर्थे प्रयवसत्रस्यैव ईदूदन्तस्य प्रगृह्यसंज्ञा नान्यस्येति ज्ञापयति। तथा च समासेषु रूढिस्थले जहत्स्वार्थावृत्या समुदायस्यैवार्थबोधकतया अवयवस्यानर्थकत्वेन वापी इत्यादेः पूर्वपदस्य सप्तम्यर्थे पर्यवसत्रं नास्तीति नातिव्याप्तिः। एवमेतादृशस्थले दोषवारणायोक्तार्थज्ञापनाय चिरतार्थमर्थग्रहणं लुकि प्रत्ययलक्षणाभावं ज्ञापयितुमक्षममिति कुमार्यगारमित्यादौ दोषस्य तादवस्थ्यात् अयम्पक्षोपि न युक्त इति तदाशयः।

### चतुर्थपक्षे गुणदोषाः, तन्निराकरणं च

ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनं तदन्तं शब्दस्वरूपं प्रगृह्यमिति चतुर्थपक्षे द्विवचनस्य ईकाराद्यन्तत्वाश्रयणेन कुमार्यगारमित्यादौ लुप्तस्य ओसः द्विवचनत्वेपि ईदीद्यन्तत्वा-भावात् यद्यपि नातिव्याप्तः। तथापि पक्षेस्मिन् शुक्ल्यास्तां वस्त्रे इत्यादौ च्विप्रत्ययान्तस्थले प्रगृह्यसंज्ञा प्रवर्तेत। तथाहि अशुक्ले वस्त्रे शुक्ले समपद्येताम् इत्यर्थे अभूततद्भावे कृभ्वस्तियोगे सम्पद्यकर्तिर च्विः इति सूत्रेण शुक्लशब्दात् च्विप्रत्यये शुक्ल+च्वि इति स्थिते च्वेस्सर्वस्य लोपे तद्धितान्तत्वात् प्रातिपदिकत्वे तदवयवस्य औप्रत्ययस्य सुपो धातुप्रातिपदिकयोः इति सूत्रेण सुब्लुकि प्रत्ययलक्षणन्यायेन च्विपरत्वात् अस्य च्वौ इति सूत्रेण ईत्वेन निष्पन्नं हि शुक्ली इति प्रातिपदिकम्। अस्मात् जातस्य औ इति द्विवचनप्रत्ययस्य नपुसंकाच्च³ इति सूत्रेण शीभावे च्विप्रत्ययस्य ऊर्यादिच्विडा-चश्च⁴ इति सूत्रेण निपातत्वेन तदन्तस्य स्वरादिनिपातमव्ययम् इति निपातत्वात् ततः परस्य शी इत्यस्य अव्ययादाप्सुपः इति सूत्रेण लुकि प्रत्ययलक्षणेन शुक्ली इत्यस्य ईकारान्तं यद् द्विवचनं तदन्तमस्तीति प्रगृह्यसंज्ञा आपद्येत, प्रकृतिभावश्च दुर्वारः स्यात्।

अत्रावन्तरशङ्क्रेयमुत्थाप्यते यत् च्विप्रत्ययान्तात् शुक्लीशब्दात् तद्धितान्तत्वात् प्रातिपदिकत्वेन जातस्य औङ: युगपत् औङश्शी इति शीभावस्य अव्ययादाप्सुप:

<sup>1.</sup> अष्टा— 05-04-50

<sup>2.</sup> अष्टा— 02-04-71

<sup>3,</sup> अष्टा— 07-01-19

<sup>4.</sup> अष्टा- 01-04-61

<sup>5.</sup> अष्टा— 01-01-37

<sup>6.</sup> अष्टा— 02-04-82

<sup>7.</sup> अष्टा- 02-04-82

इति लुकश्चोभयोः प्राप्तौ विप्रतिषेधे परं कार्यम् इति परत्वेन शीभावे प्राप्तेपि नित्यत्वात् लुकः तद्बाधकतया प्रथमतः प्रवृत्तेः। शीभावे कृते, अकृते च लुकः प्रसङ्गात् शीभावस्य तु लुकि कृते औङोभावेन अप्रसङ्ग इत्यनित्यत्वात्। तथा च शीभावाप्रवृत्या प्रत्ययलक्षणन्यायेन द्विवचनान्तत्वेपि तस्य ईदन्तत्वाभावे नैतत्सूत्राप्रवत्या तत्रातिव्याप्तिनं प्रसङ्गः इति।

तन्न यथा शीभावः अकृते लुकि भवति कृते तु न भवतीत्यनित्यः, तथा लुगपि शीभावे कृते ईकारस्य, कृते तु औकारस्येति शब्दान्तरस्य प्राप्त्या शब्दान्तरस्य प्राप्नुवन्विधरनित्यः इति न्यायेन अनित्य एवेति, उभयोरनित्ययोः परत्वस्यौव बाधकत्वेनाश्रयणात् शीभावे प्रवृत्ते ततो लुकि प्रत्ययलक्षणन्यायेनोक्तदोषस्य तदवस्थत्वात्।

दोषान्तरेणापि चतुर्थपक्षनिराकरणम् किञ्च यदि तु लुकः अव्ययादाप्सुपः इति सुब्मात्रविषयत्वात् स्थानिविशेषाविवक्षया प्रवृत्तिराश्रीयते तदा कृताकृतप्रसङ्गन्यायेन नित्यो लुक् शीभावस्य बाधक एवेति तदपेरवृत्त्या प्रत्ययलक्षणन्यायेन ईकारान्त-द्विवचनान्तत्वासम्भवात्र दोषः। इत्युच्यते तर्हि तदिप दोषान्तरस्य सत्त्वेनास्य पक्षस्य सम्भव एव नेति निरूप्यते भाष्यकृता अथापि कथञ्चित् नित्यो लुक् स्यात् एवमिप दोषः इत्यादिना इदञ्च प्रत्ययग्रहणमयञ्चापि संज्ञाविधिः इत्यन्तेन ग्रन्थेन।

अस्यायमाशय: — प्रगृह्यमिति संज्ञाविधायके अस्मिन् सूत्रे द्विवचनमिति परं प्रत्ययग्रहणम्। तेन प्रत्ययग्रहणपरिभाषया तदन्तग्रहणं यदि सिषाधियिषितं तर्हि सुप्तिङन्तं पदम्<sup>27</sup> इति सूत्रे अन्तपदेन ज्ञापितया संज्ञाविधौ प्रत्ययग्रहणे तदन्तग्रहणं नास्ति इति परिभाषया विरोध आपद्येत। तेन तदन्तविध्यलाभात् ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनं तदन्तमिति सूत्रार्थो व्याख्यातुं न शक्यते। एवमयेमेव निषेध: ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनान्तञ्चेति तृतीयपक्षस्योत्थानमिप प्रतिबध्नाति। अपि च ईकारान्तं यत् द्विवचनं तदन्तं प्रगृद्यमिति चतुर्थेस्मिन् पक्षेपि गङ्गे+अम्, खट्वे+इमे इत्यादौ एकारमात्रस्य द्विवचनत्वस्थले एकारान्तत्वसिद्ध्ये द्वितीयपक्षे इव आद्यन्तवद्भावः आश्रयणीयः स्यादिति गौरवं महत् स्यात् इति।

## द्वितीयपक्षस्य सिद्धान्तरूपेण स्थिरीकरणम्

एवं क्रमेण पक्षचतुष्टयेपि गुणदोषौ विचार्य भगवान् भाष्यकार: अवश्यं खल्वस्मिन्नपि पक्षे आद्यन्तवद्भाव एषितव्य: तस्मादस्तु स एव मध्यम: पक्ष: इति वाक्येन ईदाद्यन्तं यत् द्विवचनमिति द्वितीय: पक्ष: एव सिद्धान्तपक्ष: इति समसूचयत्।

<sup>1.</sup> अष्टा- 01-04-02

तथाहि द्वितीयपक्षे केवलमेकाररूपद्विवचनस्थले गङ्गे इत्यादौ एकारान्तत्वसिद्धये आद्यन्तवद्भावोङ्गीकर्तव्य इति गौरवं प्रदर्शितम्। चतुर्थपक्षे तु तेन सह परिभाषान्तर-रूपिवरोधरूपं दोषान्तरमपीत्येतदपेक्षया लाघवात् आभ्यामित्यादौ आवश्यकत्वात् क्लृप्तस्य आद्यन्तवद्भाश्रयणमेव युक्तमिति भाष्याशयः। अस्य चतुर्षु पक्षेषु मध्यमत्वं कथमिति चेत् तृतीय-चतुर्थपक्षयोः संज्ञाविधाविति परिभाषाविरोधेन असम्भरूपसाम्य-देकत्विमिति मत्वा पक्षत्रयिया द्वितीयपक्षस्य मध्यमत्वं सिध्यतीति उद्योते स्पष्टम्।

#### आकरग्रन्थाः

- 1. व्याकरणमहाभाष्यम्, संपादक:- श्री गुरुप्रसादशास्त्री, प्रकाशक:- राष्ट्रियसंस्कृत-संस्थानम्, नवदेहली 2006
- 2. अष्टाध्यायी संपादक: आचार्य पं. सत्यनारायणशास्त्री खण्डूडी, प्रकाशक: कृष्णदास अकादमी, वाराणसी-1985
- परिभाषेन्दुशेखरः संपादकः हर्षनाथ मिश्रः , प्रकाशकः राष्ट्रियसंस्कृतसंस्थानम्, नवदेहली – 1987
- 4. वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी संपादकौ गिरिधर शर्मा चतुर्वेद:, परमेश्वरानन्द विद्याभास्कर:, प्रकाशक:- मोतिलाल बनारसीदास, पुनर्मुद्रणम् -2011



संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# महाकविकालिदासस्य काव्येषु राजधर्मनिरूपणम्

-डॉ. शिव कुमार मिश्रः

संस्कृतविभागाध्यक्षः कुँवरसिंह महाविद्यालयः, लहेरियासराय ल.ना.मि.विश्वविद्यालय, दरभंगा—846003

[ काव्यं समाजस्य दर्पणः भवित। अतः एव काव्येषु सर्वे समाजिक-विषयाः अन्तर्भूताः भविन्त। अस्मिन् लेखे कालिदासस्य काव्येषु निरुपिताः राजधर्मविचाराः सूपत् प्रस्तुताः।]

राष्ट्रेषु भारतं भव्यं भव्यः संस्कृतवाङ्मयः। तत्रत्या संस्कृतिर्धन्याः संस्कृतसाधकाः॥ मूर्धन्यः सुरभारत्याः कालिदासो महाकविः। कृतित्त्वयशस्य यस्य शोभते सुरभारती॥ तथास्तु॥

अखिल-किवकुलललामभूतस्य किवकुलगुरोः कालिदासस्य किवताकामिनी बहुजन-हिताय, बहुजन-सुखाय, सर्वलोकोपकाराय च वर्तत इति विदितचरमेव विदुषाम्। सम्प्रति राजधर्मिवमुखा राजानः सततमात्मानं कलङ्कयन्ति। प्रजाः वंचयन्तीति व्यवहारं दृष्ट्वा चेखिद्यते मनः। अतः साम्प्रतिके युगे कालिदासस्य काव्ये विर्णिताः राजधर्माः श्लाधनीया उपयोगिनश्च सन्ति। राजधर्म-निरूपणं कालिदासेन यादृशं कृतं स्वकीये काव्ये न तादृशमन्यत्र दृश्यते श्रूयते च। यत्तु काव्यगतं प्रयोजनं प्रतिपादयता मम्मटेनावादि—

# काव्यं यशसेऽर्थकृते व्यवहारविदे शिवेतरक्षतये। सद्यः परनिर्वृत्तये कान्ता सम्मिततयोपदेशयुजे॥

तत्र वयमिदं विचारयामो यद् व्यवहारज्ञानाय राजादिगतोचिताचार—ज्ञानाय वा काव्यशास्त्रस्य परमावश्यकत्वमस्तीति सर्वथा काव्यस्यानुशीलनं कर्त्तव्यमेवेति प्रतिपादितं भवति। अतश्चावश्यकं प्रतिभाति यत् काव्यशास्त्राध्ययनं विना कृतश्रमाः

<sup>1.</sup> काव्यप्रकाशे?

अपि विद्वांसः समाजे समादरं नैव लभन्ते। किं बहुना काव्यशास्त्रापरिशील-नाल्लौिककाचार-विचारव्यवहार-विज्ञान-विधुराः सन्तः राजनेतारः समाजे हास्यतां व्रजन्ति। अतः ते संसारयात्रा-निर्वाहाय राजधर्मपरिपालनाय च कालिदासीयां शिक्षामासादयेयुरिति मे मितः। कालिदासस्य काव्ये सर्वत्र प्रतिपदं राजधर्मः प्रतिपादितः। इदं प्रतिभाति यद् धर्महीना राजनीतिः वेश्येव विगर्हिता हेया च भवति। अतः कालिदासेन धर्मानुमोदिता राजनीतिः स्वीकृता, अभिज्ञानशाकुन्तलस्य पंचमाङ्को कंचुिकनः उक्तिद्वारा—

> आचार इत्यवहितेन मया गृहीता या वेत्रयष्टिरवरोध-गृहेषु राज्ञः। काले गते बहुतिथे मम सैव जाता प्रस्थान-विक्लव-गतेरवलम्बनार्था॥ इति

उपर्युक्त-पद्ये किवनाऽऽचारस्य चर्चा कृता। तत्र को नामाचार: इति प्रश्ने आचारो नियम: सत्सम्प्रदायो धर्मश्च निरूपितो भवित। स च सर्वथा पालनीयो ग्राह्मश्चेति धिया कथमिप राज्ञा न हेय:। "आचारहीनं न पुनन्ति वेदा:" "आचार: परमो धर्मः" इत्यादयो बहवो नियमा: राजानं प्रतिबोधयन्ति धर्मानुष्ठानाय। राजधर्ममनादृत्य राजान: कथमिप लोकान् रंजियतुं नैव प्रभवन्ति। तथैव कंचुकी प्रतिपादपित यद् "भो: कामं धर्मकार्यमनितपात्यं देवस्य, तथाऽपीदानीमेव धर्मासनादुत्थिताय पुनरूप-रोधकारि कण्विशाष्यागमनमस्भै नोत्सहे निवेदियतुम्। अथवा अविश्रमोऽयं लोकतन्त्राधिकारः"। उपर्युक्त-विवेचनया स्पष्टं प्रतिभाति यदिह लोकतन्त्रो वर्णाश्रम-लिक्षतस्य प्रजाजनस्य योगक्षेमाय सर्वदैव राज्ञा भाव्यिमिति। प्रथितिमदं यल्लोकतन्त्रो लोकाधीन: तन्त्राधिकार: प्रधानाधिकारो भवित। न हि स्वतन्त्रेण मनसा राज्ञा किमिप कर्त्तुं शक्यते किन्तु प्रजापालनाधिकारः प्रजानुरोधनैव सम्पादियतुं शक्यते। किं बहुना प्रजापालन-तत्परेण राज्ञा कथमिप विश्रमो नाश्रयणीय इति राजधर्मः। उक्तं हि तत्रैव—

# भानुः सकृद् युक्त-तुरंग एव रात्रिन्दिवं गन्धवहः प्रयाति। शोषः सदैवाहित-भूमिभारः षष्ठांश-वृत्तेरपि धर्म एषः॥²

अत्र पद्ये विश्रामानपेक्षस्य सार्वकालिक-प्रवृत्यात्मकस्य राजधर्मस्य वाक्यचतुष्टयेन प्रतिपादनं कविना कृतम्। विचारयन्तु सुधियो यद् भगवान् भास्करः सकृदेव रथे तुरङ्कमान् संयोज्य अविरतं पर्यटित। यतो हि कालात्मा भगवान् भास्करः क्षणमि विश्रान्त्यपेक्षया यदि विलम्बते तिर्हं कालगितः कुण्ठिता स्यात्

<sup>1.</sup> अभिज्ञानशाकुन्तले-5-3।

<sup>2.</sup> अभिज्ञानशाकुन्तले-5-4।

अव्यवस्था च भवेत्। जगत्-प्राणो मारूतः अहोरात्रमिवरतं प्रयाति यदि क्षणमिप तिष्ठेत्तर्हि विनश्येयुरिमाः प्रजाः। एवमेव शेषोऽपि पृथ्वीमकम्पेन शिरसा धारयति। इत्थं चोर्ध्वलोकस्थौ सूर्यवायू, अधोलोकस्थो भगवाननन्तश्च यथा समुज्झित-निज-सुखाः सर्वदा परार्थमेव प्रयतन्ते तथैव साम्प्रतिकैः राजनेतृभि—भीव्यमिति कालिदासस्याभिप्रायः। तथा च प्रजा-षष्ठांशभुजां राज्ञामिप स्वसुखमनपेक्ष्य सर्वथा प्रजापरिपालनं धर्म इति विज्ञेयः। धर्मासनस्थो हि राजा स्वापत्यनिर्विशेषं प्रजाजनान् परिपाल्य तान् स्वे स्वे कर्मणि नियोजयन् तेषां विवादांश्च शमयन् तिन्नरूप-सर्गान् विधाय धन्यमात्मानं मन्यते। उक्तं हि-

# प्रजाः प्रजाः स्वा इव तन्त्रयित्वा निषेवतेऽशान्तमना विविक्तम्। यूथानि संचार्य रविप्रतप्तः शीतं दिवा स्थानिमव द्विपेन्द्रः॥

राज्ञः धर्मो विद्यते यत् स सर्वदेवात्मनः सुखादिसाधनमनपेक्षमाणः प्रजाजनस्य सुखसम्पादनार्थमविरतं प्रयासं कुर्यादिति। आत्मसुख-निरपेक्षा प्रजाजनसुख-सम्पादन-प्रयत्नात्मिका प्रवृत्तिः राज्ञः भवेदिति विवेचनेन प्रतिभाति। सा च नैव सम्प्रति श्रूयते अनुभूयते वा। जनानां राज्ञां वा का चर्चा स्थावरादयोऽपि मूर्ध्ना मध्यन्दिन-देदीप्यमान-प्रचण्ड-मार्तण्ड-प्रखरांशुजालं सर्वदा सहमानाः स्वतलोपविष्टानां पथिकानां छायादानेनातपसन्तापं दूरीकुर्वन्ति। उक्तं हि तेनैव-

स्वसुख-निरिभलाषः खिद्यसे लोकहेतोः प्रतिदिनमथवा ते वृत्तिरेवं-विधैव। अनुभवति हि मूर्ध्वा पादपस्तीव्रमुष्णं शमयति परितापं छायया संश्रितानाम्॥²

एवमेव राजधर्म-निरूपणप्रसंगं सविस्तरं वर्णयता तेन प्रतिपादितं यत् विमार्गप्रस्थिताः जनाः सत्पथे स्थापनीयाः, दण्डेन दुर्वृत्ताः नियमनीयाः। यदुक्तं मनुना—

> तदर्थं सर्वभूतानां गोप्तारं धर्ममात्मजम्, ब्रह्मतेजोमयं दण्डमसृजत् परमेश्वरः। स्वराष्ट्रे न्याय-वृत्तिः स्यादग्रदण्डश्च शत्रुषु सृहत्स्वजिह्यः स्निग्धेषु ब्राह्मणेषु क्षमान्वितः॥

<sup>1.</sup> अभिज्ञान शाकुन्तले-5-5।

<sup>2.</sup> अभिज्ञान शाकुन्तले-5-7।

<sup>3.</sup> मनुस्मृतौ-7.4.32।

तथा च राज्ञ: प्रथमं कर्त्तव्यं भवति यद् वैभवेन प्रजासु सर्वविध-सम्पत्ति-पोषणं कुर्यात्। कलह-शमनात् सुहृद्रक्षणात् पुत्रवत् प्रजा-परिपालनाद्राजा भवति। तथाहि—

नियमयसि विमार्गप्रस्थितानात्तदण्डः प्रशमयसि विवादं कल्पसे रक्षणाय। अतनुषु विभवेषु ज्ञातयः सन्तु नाम त्विय तु परिसमाप्तं बन्धुकृत्यं प्रजानाम्॥

यथा जलफलागमैर्धना वृक्षाश्च नम्नाः भवन्ति तथैव परार्थघटकानां सत्-पुरूषेषु परोपकारिषु च नम्रत्वेन स्वभावत एव भवितव्यम्। उद्धता राजानः नैव प्रजापरिपालनाय समर्था इति सूचितम्। यस्य राज्ञः शासने निर्विघ्न-तपसो मुनयः धर्मिक्रयासु प्रवर्तन्ते स राजा अभ्यर्थनीयो भवति। यथा तत्रैव प्रतिपादितम्-

## कुतो धर्मक्रियाविघ्नः सतां रक्षितरि त्यिय। तमस्तपति धर्मांशौ कथमाविर्भविष्यति॥²

रघुवंशेऽपि कविना एवमेव सविस्तरं प्रतिपादितम्-

एतेन वर्णनेनेदं प्रतिभाति यत् प्रतापोपेतो राजा एव वर्णाश्रमक्रिया-प्रवर्तको भवति। राजित, दीप्यते, रंजयित वा, इति व्युत्पत्त्या राजशब्दो निष्पद्यते। उक्तं हि तत्रैव "अर्थवान् खलु मे राजशब्दः" इति। कालिदासस्य काव्ये राजधर्मस्य परिपालनं सर्वत्र दृग्गोचरीभवति। ऋष्यागमनावसरे "कुशली कण्व" इति वचसा मनुना प्रतिपादितं राजधर्ममेवानुसरित कविः। उक्तं हि मनुना—

# ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत् क्षत्रबन्धुमनामयम्। वैश्यं क्षेमं समागम्य शूद्रमारोग्यमेव च॥

यः खलु राजा आत्मनः स्खिलितमिप न जानाति स कथं प्रकृतिषु को जनः केन पथा प्रचरतीति वेत्स्यिति? तथा चात्मसम्बन्ध-विषयेऽपि सम्यगनुशीलनं कर्त्तव्यमिति राजधर्मः स्वयमसिद्धः परान् कथं साधयेत् इति धिया स्वयमनिभज्ञः कथं ब्रूयाद् यन्न प्रजासु मे पापः कोऽपि विद्यते। एतावतात्मशुद्धिः सर्वथा समपेक्षिता विद्यते। न हि पापात्मा राजा कथमिप लोककल्याणाय प्रभवति। उक्तं हि—

## अहन्यहन्यात्मन एव तावज्ज्ञातुं प्रमादस्खलितं न शक्यम्। प्रजासु कः केन पथा प्रयातीत्यशेषतः को नु विदाङ्करोतु॥<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> अभिज्ञानशाकुन्तले-5-8।

<sup>2.</sup> अभानशाकुन्तले-5-14।

<sup>3.</sup> मनुस्मृतौ-1.27।

<sup>4.</sup> अभिज्ञानशाकुन्तले-6-26।

आर्त्तत्राणमपि राज्ञ: प्रथमं कर्त्तव्यमिति ज्ञात्वा प्रजासु भयं न स्यादित्यर्थं सर्वतोभावेन तेन यतनीयमिति। उक्तं हि तत्रैव—

# आर्त्तानां भयमपनेतुमात्तधन्वा, दुष्यन्तस्तव शरणं भवत्विदानीम्॥

राजधर्म-निरूपणावसरे भरतवाक्येऽपि साटोपं प्रकृतिहितादयो धर्माः निरूपिताः। "पृथिवी-पितः प्रकृति-हिताय प्रवर्तताम्" इत्यनेनेदं सूचितम् यत् सप्तांगी प्रकृतिर्भवित तस्यायमभिप्रायो यन्न त्वात्मतुष्टये किन्तु पौर-श्रेणी-हिताय सर्वथा यतनीयमिति। प्रकृतिशब्देन स्वाम्यादिराख्याङ्गानि कथ्यन्ते। "राज्याङ्गानि प्रकृतयः इत्यमरः।"। याज्ञवल्क्येनापि प्रतिपादितम्—

# स्वामी जनपदोऽमात्यः कोशो दुर्गबल सृहत्। राज्यं सप्तप्रकृत्यङ्गं नीतिज्ञाः सम्प्रचक्षते॥²

इत्थञ्च सप्ताङ्गप्रकृति-युक्तो राजा लोकविलक्षणो भवति। अतो राज्ञा बुद्ध्यादिसम्पन्नेन प्रकृत्यादि-युक्तेन च भवितव्यमिति। एवम्भूतो राजाऽप्रमत्तां भवति। अन्यथा राज्ञ: स्वरूप-हानिरिप भवितुमर्हतीति ध्येयम्। माघेनापि शिशुपालवधमहाकाव्ये स्वकीयं तात्पर्यमत्रैव रक्षितम्।

शिव कुमारमिश्रेण निरूपितं यथामित। संस्कृतस्य प्रचारार्थं राष्ट्रकल्याण वांछया॥



<sup>1.</sup> अभिज्ञानशाकुन्तले-6-27।

<sup>2.</sup> याज्ञवल्क्यस्मृतौ-3-53।

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

# Prāṇāyāmaparāyaṇāḥ

-Smt. Uma K.N.

Research Scholar, Kuvempu University, Sanskrit Muvempu University, Shivamogga

[ अस्मिन् लेखे प्राणायामस्य किं प्रयोजनम्, शरीरमनसोः कीदृशं प्रभावं जनयति, प्राणायामस्य कः अर्थः इत्यादिविषयाः अस्मिन् लेखे निरूपिताः।]

*Pranayama* is an integral part of yoga. It is an art as well as science to demonstrate with certain cause and effect as shown in Indian philosophical texts. This article is an effort towards the examination on this core aspect of Pranayama.

Visionary seers visualized the body and mind relation, effects of breath on the body and mind etc. in Upanisads and Yogasastra. Breathe controls and governs various functions of the physical body. Nuero-biologists, by their experiment have found certain areas in the brain, which gets triggered by neuron generated electric signals. These cause for different emotions like anger, laugh, agony, happiness etc. Seers have visualized that it is possible to trigger such emotions and calm down them also through yogic techniques like pranayama, stimulating the brain parts.

The imbalance in the breathing disturbs the physiological functions. Diseases like diabetes, irritable bowel syndrome, migraine, hypertension, asthma etc are the causes for disturbing breathing method. It can be eliminated by various breathing patterns, Pranayama and asana-s.

#### **Respiration in human beings**

By means of breathing every cells of the body receives oxygen. It cleans the byproducts of oxidation. Oxygen combined with the hydrogen and carbon of the tissues enables the metabolic 72 संस्कृत-विमर्शः

process in each individual cell. In this process waste products in the form of carbon dioxide and water are eliminated. The respiration works like an engine, by which energy is released from food in our body. The respiratory system is also called gas exchange system. This system consists of certain organs like nose, pharynx, larynx, trachea, bronchi, lungs, alveoli or air sacs.

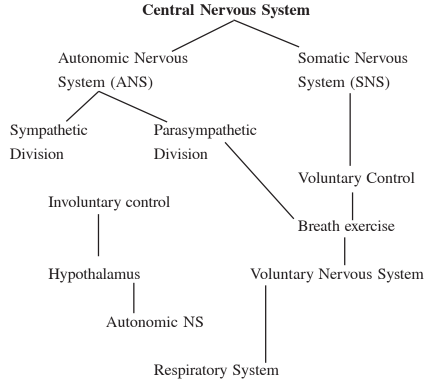
#### Bridge to mind and body

Respiratory system connects body and mind like a bridge, since it can be both voluntary and involuntary. The signal-genesis centers of the brain, which is the highest centre of intelligence and creativity, controls the lower brain and physiology of the body.

The brain has three main parts. They are cerebrum, cerebellum and brainstem. The largest part in the brain is Cerebrum; it has right and left hemispheres. Under the cerebrum, Cerebellum is located. Brainstem works acts as a relay center connecting the cerebrum and cerebellum to the spinal cord.

The respiratory center in the brainstem is medulla. It is connected to and nearest to the spinal cord. This is primarily responsible for controlling human breathing rate. It directs the spinal cord to maintain breathing and the Pons which is near to medulla provides further smooth respiratory pattern. Without our knowledge, direction for involuntary or automatic breathing comes from here. While sleeping etc involuntary respiration happens when voluntary respiration is not possible.

Hypothalamus is situated above the mid-brain. It controls and governs all involuntary functions in the body; autonomic nerves system and the endocrine systems are under the hypothalamus. The higher-centers of the brain govern the voluntary functions through the voluntary nervous system. The connection between this voluntary nervous system and hypothalamus are essentially through the higher centers of the brain and is very feeble in normal human beings. The respiratory system is innately connected by the nerves of this voluntary nervous system too. Hence, we can voluntarily change the breathing rate, pattern, rhythm, etc. by directing our will towards the same, essentially bringing the voluntary nervous system to override the hypothalamic autonomic control.



By systematically regulating the speed and rhythm of breathing through voluntary nervous system, the autonomic functions also change. Many yogis have invented various types of Systematic breathing or engineering on the breathing called as pranayama-s by name Anuloma Viloma, Bhstrika, Sitali, Sitkari, Ujjayi etc.

The autonomic system is closely connected with the physiological processes such as absorption, respiration, immune system, etc. The sympathetic nervous system or fight-flight-response gets activated whenever we encounter stressful situations or fell anxious. When the sympathetic nervous system gets too much work, our body and mind suffer. The over work and stress on this, lowers the blood flow to the gastrointestinal tract and increases blood pressure resulting indigestive, cardiovascular related troubles, and other problems. Yogic breathing techniques kick-start the activity of parasympathetic nervous system (or the calm connect response) which allow us to recoup from the stressful daily work. The slow, deep breathing brings a sense of calmness. "The biological research shows that a small part of the air we breathe through nostrils goes

74 संस्कृत-विमर्शः

directly to the brain via the Olfactory lobe and rest (major portion) goes to the lungs supplying the necessary oxygen to the blood. The inhaled breathe affects the mind and the body directly. Moreover, the air we breathe has a direct impact, on our brain. Scientists have also found breathing through one Nostril affects part of the brain on that side and thus the practice of inhaling through one nostril during Pranayana could be to stimulate that side of the brain<sup>11</sup>.

Modern biological science states that there are ten areas of the brain; of them we are using only one at our present stage of evolution. To use the other ninety percent/nine areas, we have to make the area active through Prana to awaken them. The subconscious mind and its relationship to the conscious mind are dealt within pranayama by the establishing an interface between the conscious and sub-conscious minds in the area of the brain called the Reticular Activating System (RAS). As told by biological scientists, RAS is a network of neurons located in the brain stem considered as one of the most important system which facilitates the functioning of sensation and attention. This is made up of a net-like bundle of neurons that run through the hind brain, mid brain and part of the fore-brain called hypothalamus. The RAS is the trigger for other parts of the brain. Any person is able to affect the RAS through the breath only. No other functions of the autonomic nervous system can be controlled by conscious human activity. Control of the brain through the RAS by means of conscious breathing is a method by which other functions of the body may be effectively controlled, for example, heart rate, blood pressure, digestion, excretion and absorption. Therefore, control of the subconscious is achieved through conscious activity of prana-nigraha and pranayama. This is the essence of the pranayama.

#### What is pranayama

Pranayama has two words, that is Prana (प्राण) and Ayama (आयाम). Sanskrit word प्राण derived from Pra (prefix) + Ana (Root

Anil K. Rajvanshi; https://www.huffingtonpost.in/dr-anil-k-rajvanshi/science-of-pranayam\_b\_7340474.html referred in July 2019.

Verb); Aa (prefix) + yaama (Root Verb). Prana means energy... creation etc. Every atom, molecule and cell is an extension of प्राण just like waves of the seaà. It is the basic ingredient of all creation. The word आयाम suggests this meaning in connection with the word प्राण.

## सः यो वायु प्राणा एव सः।1

He, who is vayu, he is also prana.

Hamsa is visualized as prana so it is said in the maitryaniya upanisad: "प्राणो हंस:" Avacchandabhairavatantra notes that: "हंस: प्राणयुक्त: सदा"।

आत्मा वै हंस इत्युक्तः प्राणो हंससमन्वितः। स्वरो वेदाश्च शास्त्राणि स्वरो गान्धर्वमुत्तमम्। स्वरे च सर्वं त्रैलोक्यं स्वरमात्मस्वरूपकम्॥²

All the Vedas, sastras, the best music and all the three worlds are inherent in the svara and this svara is verily the form of atman.

ब्रह्माण्ड-खण्ड-पिण्डाद्याः स्वरेणैव हि निर्मिताः। सृष्टिसंहारकर्ता च स्वरः साक्षान्महेश्वरः॥<sup>3</sup>

The parts and micro-cosm of the macro-cosm are created only by the svara (prana). Svara actually is the manifested lord Siva and is the cause of creation and dissolution.

> हंकारो निर्गमे प्रोक्तः सकारस्तु प्रवेशनम्। हंकारः शिवरूपेण सकारः शक्तिरुच्यते॥

During exhalation the sound 'हं' and during inhalation the sound 'स' is produced 'हं' is said to be the form of 'शिव' and 'स' is of the form of 'sakti'.

The puraka accomplishes the growth and the stability of the elements, whereas kumbhaka preserves the life through the suspension of breath.

<sup>1.</sup> Jaiminyopanisad 3.3.1

<sup>2.</sup> Sivasvarodaya 16

<sup>3.</sup> Sivasvarodaya 20

<sup>4.</sup> Sivasvarodaya 51

पूरकः कुरुते वृद्धिं धातुसाम्यं तथैव च। कुम्भकः स्तम्भनं कुर्याज्जीवरक्षा विवर्धनम्॥<sup>1</sup> रेचको हरते पापं कुर्याद्योगपदं व्रजेत्। पश्चात्सङ्ग्रामवित्तछेल्लयबन्धं च कारयेत्॥<sup>2</sup>

Recaka removes the sin and raises one to the status of yogi then after practicing the recaka one should concentrate to practice the sequentially.

Whatever exists in the three worlds, is all under the control of prana. This is said thus in the Prashnopanisad.

प्रणस्येदं वशे सर्वं त्रिदिवे यत्प्रतिष्ठितम्। एषोग्निस्तपत्येष सूर्य एष पर्जन्यो मघवानेष वायुरेष पृथिवी रियर्देवः सदसच्चामृतं च यत्॥

Prana shaines in the fire, he is the sun, the moon, he is the Indra, he is the cloud, he is the wind, he is the earth, matter, what is and what is not and what is immortal.

Taittiriya-upanishad says,

प्राणं देवा अनु प्राणन्ति। मनुष्याः पशवश्च ये। प्राणो हि भूतानामायुः। तस्मातसर्वायुषमुच्यते। सर्वमेव त आयुर्यन्ति। य प्राणं ब्रह्मोपासते। प्राणो हि भूतानामायुः। तस्मात्सर्वायुषमुच्यत इति। तस्यैष एव शारीर आत्मा। यः पूर्वस्या

Pranavayu is the life span of living beings. It is the breath of life. The breath gives life to living beings so it is called universal life. Those who worship the breath of life as the Brahman, attain long lives. It is the breath of life that imparts life expectancy to all elements.

Kathopanisad interprets prana as, whatever is in this world the whole moves in the prana and comes from it. It is like almighty reverence, like an uplifted thunderbolt, they who know this, they verily become immortal.

<sup>1.</sup> Sivasvarodaya 377

<sup>2.</sup> Sivasvarodaya 378

<sup>3.</sup> Prashnopanisad 2. 5

<sup>4.</sup> Taittariya upanisad Brahmanandavalli lesson 3

# यदिदं किं च जगत्सर्वं प्रण एजति निःसृतम्। महद्भयं वजम् उद्यतं य एतद्विद्रमृतास्ते भवन्ति॥

The source of prana is verily the all pervading, unmanifested even existing Brahman, and also called Atman.

Shivasamhita names ten prana vayu-s, of them five main Prana-s known as- prana, apana, samana, udana and vyana and five subsidiary vayu-s -naga, kurma, krkara, devadatta and dananjaya.

Maharshi Patanjali defines pranayama thus;

### तस्मिन्सति श्वासप्रश्वासयोर्गतिविच्छेदः प्राणायामः॥<sup>2</sup>

pranayama is the stoppage of the inspiratory and expiratory movements.

प्रणो वायुः शरीरस्य आयामस्तस्य निग्रहः। प्रणायाम इति प्रोक्तः।<sup>3</sup>

प्रणापानसमारोधात्प्राणायामः स कथ्यते॥⁴ प्राणापाननिरोधस्तु प्राणायामः प्रकीर्तितः॥⁵

Pranayama is a state which is already obtained. Pranayama is not simply breathing practice called shitali, seetkari, bhramari, kapalabhati etc. Pranayama is the state which comes after practice of various breathing techniques.

Vayupurana defines pranayama as under

### प्रणायामगतिश्चापि प्राणास्यायाम उच्यते।

The regulated movement of prana is also called pranayama. It is confirmed that, the controlled movement of breathing can be an expansion (ayama) of prana.

- 1. Kathopanisad valli 4 mantra 2
- 2. Yoga sutra, sadhanapada . 49.
- 3. Naradiya mahapurana 1.33.118 page 89; Yoga doctrines in Mahapurana -s by G.K Pai.
- 4. Vayu purana 1.11.28b page 88 Yoga doctrines in Mahapurana s by G.K Pai.
- 5. Linga mahapurana 1.8.46a page number 89; Yoga Doctrines in Mahapurana-s by G.K Pai.
- 6. Vayupurana 1.10.73a page 89; Yoga doctrines in Mahapurana-s by G.K Pai.

78 संस्कृत-विमर्शः

Some people interpret pranayama = prana+yama, control of prana. But it is not possible to control the prana which is all pervading, without control of the mind and its fluctuations, it is not possible to control over prana. For that reason, Prana + Ayama, expansion of prana is the correct explanation.

Prana has inherent quality of moving. When Prana remains still, then one gets control over them.

|         |         |           | Prana  | Pranayama | Pratyaraha |
|---------|---------|-----------|--------|-----------|------------|
| Breathe | Mind    | expansion | Apana  | state     | control    |
| Control | control | of prana  | Udana  |           | of         |
|         |         |           | Samana |           | chitta     |
|         |         |           | Vyana  |           |            |

Shivasamhita names ten prana vayu-s, of them five main Prana-s known as - *prana*, *apana*, *samana*, *udana* and *vyana* and five subsidiary vayu-s -*naga*, *kurma*, *krkara*, *devadatta* and *dananjaya*. <sup>1</sup>

Some authors consider manas is equal to chitta. But Chitta is not confined to the mind alone different from Manas. Maharshi Patanjali used the different terms citta and manas in (a different yoga state) sadhana pada verse 33 and 35.

Siddha-siddhantapaddhati explains about Manas and Citta clearly

संकल्पः विकल्पः मूर्च्छा जडता मननिमित पञ्चगुणं मनः। $^2$  मितर्धृतिः स्मृतिस्त्यागः स्वीकार इति पञ्चगुणं चित्तम्। $^3$ 

Manas has five qualities - Sankalpa, vikalpa, murcha, jadata and manana

Chitta also has five qualities those are - mati, druti, smruti, thyaga, swikara,

<sup>1.</sup> Shivasamhita patala 3.4

<sup>2.</sup> Siddasiddhanta paddhati 1.44

<sup>3.</sup> Siddasiddhanta paddhati 1.46

Rroatho

अथाकाश: अन्त:करणमनोबुद्धिचत्ताहंकारा:। वायु: समानोदानव्यानापानाख्या:। विह्नः श्लोत्रत्वक्चक्षुर्जिह्वात्राणाः। The akasa is the first principle; antahkarana (inner sense) manas (the mind that wills), buddhi (the intellect that ratiocinates), citta (the mind that inquires), and ahamkara (the self conscious mind) are the variants. Vayu is the first principle; samana, udana, vyana, apana,prana these are variants of vayu.<sup>2</sup>

Word Chitta comes from the root chit which means, to perceive, notice, to know, understand. Antahkarana is made up of Akasa has four varients- Manas, buddhi,chitta, and ahankara.

| Dicathic | Control of Iviana | 3                    |
|----------|-------------------|----------------------|
| Control  | Buddhi            | Control over 5 Prana |

control of Manae

Control Buddhi Control over 5 Prana Antahkarana

Citta Pratyahara

Ahankara Samadhi

One can influence Manas and chitta by regulation on breath. These two influence buddhi and ahankara.

चले वाते चले चित्तं निश्चले निश्चलं भवेत्।<sup>3</sup> When pranavayu moves citta also moves. If pranavayu stands still, chitta also becomes still.

Manas is a Sanskrit word denotes the power 'to think'. It is the recording faculty, bound to the senses, the instinctive mind rules over the motor (karmendriya) and sensory (jnanendriya) organs. Manas is not only the source of thoughts. It is rather a receptacle of thoughts and emotions.

> सत्यासनजये बाह्यस्य वायोराचमनं श्वासः। कौष्ठय्यस्य वायोर्निःसारणमभ्यासः। बाह्याभ्यन्तरस्तम्भवृत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिदृष्टो दीर्घसृक्ष्मः।

<sup>1.</sup> The yoga upanisad-s,Sri upanisd- Brahmayogin, edited by pandit A.Mahadev sastri.

<sup>2.</sup> Thrisikhibrahmanopanisad transalation T. Shrinivasa Ayyangar, revised edition G. Shrinivasa Murti page 90

<sup>3.</sup> Hathayogapradipika 2.2

<sup>4.</sup> Yogasutra sadanapada 51

80 संस्कृत-विमर्शः

When posture has been achieved the cessation of the movements of both inspiration, the drinking in external air, and expiration, the throwing out of the internal air, is the regulation of breath.

In the Bhagavadgita Krishna said that yogi conjoins Prana in to the Apana and Apana in to the Prana and then the cessations of the breath (prana) becomes complete. By this process, then yogi becomes pranayamaparayana. Here we can observe that Krishna noted about Yogi who is an expert in control of the prana.

# अपाने जुह्यति प्राणं प्राणेऽपानं तथाऽपरे। प्राणाऽपानगती रुद्ध्वा प्राणायामपरायणाः।

Hathayogapradipika explained the importance of pranayama thus;

# प्राणायामेन युक्तेन सर्वरोगक्षयो भवेत्। अयुक्ताभ्यासयोगेन सर्वरोगसमुद्भवः॥²

Proper pranayama helps to eradicate diseases, but improper pranayama may lead to various diseases. Appropriate breathing techniques (pranayama) help physical, mental and spiritual growth. It helps to eradicate disease, facilitates to bring down stress level. By performing Pranayama one may become more conscious, can obtain indelible memory power, overall joy etc.

### **Select Bibliography**

- Bhagavadgita; As it is; Translator- H.H. Prabhupada;
   Bhaktivedanta Book Trust; Mumbai, 2017
- Bibek Debroy and Dipavali Debroy. The Upanishads. Books for all, Delih, reprinted 2005.
- G.K.Pai Yoga Doctrines in Mahapurana-s, Bhandarkar oriental research institute, pune. 2007.
- Iyengar, B. K. S., Light on Pranayama, Harper Collins Publishers India, New Delhi, 1993.

<sup>1.</sup> Bhagavadgeeta chapter 4.39

<sup>2.</sup> Hathayogapradipika 1.1

- Nagendra, Dr H R., Pranayama-The Art and Science, Swami Vivekananda Yoga Prakashana, Bengalore, Reprint 2007.
- Pandit A.Mahadeva Sastri, editor, The upanisad-s, The Adyar Library and Research Centre, Madras. Reprint 1983.
- Rajvanshi, K Anil; https://www.huffingtonpost.in/dr-anil-k-rajvanshi/science-of-pranayam\_b\_7340474.html
- Renu Mahtani Dr., Power of Pranayama, Jaico Publishing House, thirteen impression 2018.
- Shiva Samhita; Editors and translators; Swami Maheshananda,
   Dr B R Sharma and other; Kaivalyadhama SMYM Samiti,
   Lonavla, Pune, 2009.
- Srinivasa Murti. G.The Yoga upanisad-s, Revised edition, The Adyar Library and Research Centre, Chennai. Reprint 2008.
- Swami Kuvalayananda, Pranayama, Kaivalyadama, Lonaval, eleventh edition 2010.



संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# महाभारत में कुन्ती का संदेश-मूल्यांकन

-डॉ० अनीता सेन गुप्ता

सहाचार्या, संस्कृत विभाग ईश्वर शरण पी०जी० कॉलेज, इलाहाबाद

[ महाभारतं समाजस्य दर्पणः विद्यते। तत्र एकैकमिप पात्रं महत्त्वपूर्णं विद्यते। अस्मिन् लेखे कुन्त्याः जीवनसन्देशः आधुनिकसमाजे कीदृशः उपयोगी विद्यते इति निरूपितम् अस्ति।]

कुन्ती का चरित्र भगवद्यान पर्व में मुखरित दुष्टिगत होता है। यहाँ वह आदर्श नारी, वात्सल्य की प्रतिमृतिं एवं वीर क्षत्राणी के रूप में वर्णित हैं। सर्वप्रथम जब शांतिदूत श्रीकृष्ण हस्तिनापुर में माता कुन्ती का दर्शन करते हैं तब कुन्ती उन्हें देखकर रो पड़ती हैं तथा उनका वीरोचित अतिथि सत्कार करने के पश्चात् अपने पुत्रों को अकारण प्राप्त दुःख का स्मरण करती हैं। उनका विचार है कि वाल्यकाल से ही गुरूजनों का आदर करने वाले. परम स्नेही, सर्वत्र सम्माननीय तथा समदर्शी उनके पुत्र शत्रुओं की शठता के शिकार होकर राज्य से हाथ धो बैठे एवं वनवास को प्राप्त हुए। वे हर्ष एवं क्रोध को जीत चुके थे एवं ब्राह्मणों के हित साधक तथा सत्य वादी थे फिर भी शत्रुओं के अन्याय से अभिशप्त होकर प्रियजन एवं सुखभोग से वंचित होकर मुझे रोती बिलखती छोडकर वन को चले गए। वनगमन के समय महात्मा पाण्डव मेरे हृदय को समुल साथ लेते गए। यद्यपि वेवनवास के योग्य कदापि नहीं थे फिर भी उन्हें यह कष्ट कैसे प्राप्त हुआ? बाल्यकाल में ही वे पिता से वियुक्त हो गए थे एवं मैंने ही उनके कोमल शरीर का पालन-पोषण किया था। पाण्डव ऐसे हिंसक पशुओं से युक्त उस जंगल में कैसे रहे? मेरे बालक बाल्यकाल से ही शंख, दुन्दुभी, मृदंग, तथा बांसुरी के गम्भीर शब्द, मधुर नाद तथा सुरीली ध्वनि से जगाए जाते थे। जब वे कोमल शय्या पर राजभवन में शयन करते थे तब हाथियों की चिंग्घाड तथा घोडों की हिनहिनाहट से उनकी निद्रा भंग होती थी। शंख एवं भेरी की तुमुल ध्वनि तथा वेण एवं वीणा के मधुर स्वर से उनका उद्बोधन किया जाता था। ब्राह्मण लोग स्वस्ति वाचन तथा शांतिपाठ से उनका समादर करते थे तथा ब्राह्मणों के कल्याणप्रद आशीर्वाद को सुनकर वे उठते थे। पूजित एवं पूजनीय पुरूष उनके गुण गा-गाकर अभिनन्दन किया करते थे तथा वे उठकर रत्न-वस्त्र एवं अलंकारों से ब्राह्मणों का सत्कार किया करते थे। वे ही पाण्डव उस विशाल वन में हिंसक जन्तुओं के क्रूर शब्दों को सुनकर सो भी नहीं पाते होंगे। जो भेरी एवं मुदंगा के नाद से, शंख एवं वेणु की ध्वनि से, स्त्रियों के मध्र गीतों से एवं सूत मागध तथा बन्दीजनों की स्तृति से जगते थे, वे ही जंगलों में हिंसक जन्तुओं के कठोर शब्द से किस प्रकार आराम पाते होंगे। जो लज्जाशील. सत्य को धारण करने वाले, जितेन्द्रिय तथा सभी प्राणियों पर दया करने वाले हैं जो काम एवं द्वेष को वश में करके सत्पुरूषों के मार्ग का अनुकरण करते हैं, जो अम्बरीश, मान्धाता, ययाति, नहुष, भरत, दिलीप एवं शिवि आदि प्राचीन राजर्षियों के सदाचार पालन रूप कठिन धर्म की धुरी को धारण करते हैं, जिनमें शील एवं सदाचार भरा पड़ा है, जो धर्मज्ञ सत्यप्रतिज्ञ और सर्वगुण सम्पन्न होने के कारण इस भूमण्डल के ही नहीं, तीनों लोकों के भी राजा हो सकते हैं, जिनका मन सदैव धर्म में ही लगा रहता है, जो धर्मज्ञान तथा सदाचार सभी दुष्टियों से समस्त कौरवों में श्रेष्ठ हैं, जिनकी अंगकान्ति शुद्ध जम्बूनद सुवर्ण के समान गौर है एवं जो देखने में सबों को प्रिय लगते हैं. वे महाबाह युधिष्ठिर सम्प्रति कैसे हें?1

हे मधुसूदन! दश हजार हाथियों के बल वाले, वायु के समान वेगवान्, भाईयों का प्रिय करने वाले, कीचक हिडिम्ब एवं बक आदि का वध करने वाले, पराक्रम बल एवं क्रोध में क्रमश: इन्द्र, वायु तथा महेश्वर से समानता रखने वाले, शत्रु संतापक, तेजयुक्त, अमित तेजस्वी एवं देखने में भयंकर मेरे द्वितीय पुत्र भीम का समाचार मुझे बताओ।<sup>2</sup>

हे कृष्ण! जो अर्जुन दो भुजाओं से युक्त होकर भी सहस्त्र भुजाधारी कार्तवीर्य अर्जुन के साथ प्रतिस्पर्धा रखने वाले, एक बार में पाँच सौ बाण छोड़ने वाले, सूर्य के समान तेजस्वी तथा इन्द्रिय संयम, क्षमा एवं पराक्रम में क्रमश: महर्षियों, पृथ्वी तथा इन्द्र से समानता रखने वाले तुम्हारे भाई एवं सखा की

<sup>1.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व-10. 2-21

<sup>2.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -10, 22-28

वर्तमान स्थिति कैसी है? कौरवों का यह सम्पूर्ण साम्राज्य उसी के द्वारा फैलाया गया है, सभी पाण्डव उसके बाहुबल पर भरोसा रखते हैं, वह सम्पूर्ण रिथयों में श्रेष्ठ, सत्यपराक्रमी, विनयशील तथा अजेय हैं।

मेरा सर्वाधिक प्रियपुत्र सहदेव समस्त प्राणियों के प्रति दयालु, लज्जाशील, महान् अस्त्र वेत्त कोमल, सुकुमार एवं धार्मिक है। महान् धनुर्धर होने के कारण रणभूमि में शोभा पाने वाला, सभी भाइयों का सेवक, धर्म तथा अर्ध में विवेचन में कुशल, युवक, भाइयों में अनुरक्त युद्धों का नेता तथा सदैव मेरी सेवा में तत्पर रहने वाला माद्रीकुमार सहदेव कैसा है?

हे श्रीकृष्ण! सुकुमार, युवक, शौर्यसम्पन्न, दर्शनीय, भाइयों का प्राणस्वरूप, युद्ध की विचित्र कला से संयुक्त, महान् धनुर्धर, महाबली एवं मेरे द्वारा पालित नकुल सकुशल तो हैं? क्या मैं सुख भोग के योग्य एवं दु:ख भोगने के अयोग्य इस सुकुमार महारथी को फिर कभी देख सकूँगी? निमेषमात्र के लिए नकुल से अलग होने पर मैं अपना धैर्य खो बैठती थी, किन्तु निर्मम मैं लंबी अविध तक भी उससे वियुक्त होकर जी रही हूँ।

कुलीन अनुपम सुन्दरी तथा सर्वगुण सम्पन्न राजकुमारी द्रौपदी मुझे पुत्रों से भी अधिक प्रिय है। पुत्रलोक से पितलोक को श्रेष्ठ मानते हुए वह पुत्रों को छोड़कर पितयों का अनुसरण करती है। उत्तम कुल में उत्पन्न तथा कल्याणमयी उस महारानी द्रौपदी का मैंने विविध उत्तम वस्तुओं से सम्मान किया है। महाधनुर्धर, शूरवीर, युद्ध कुशल एवं अग्नितुल्य पाँच पितयों से युक्त होकर भी वह दु:खभागिनी बन गई हैं। चौदह वर्षों तक अपने पुत्रों से वियुक्त द्रौपदी को मैं नहीं देख सकी हूँ। वह निश्चय ही अपने पुण्य कर्मों का अक्षय सुख नहीं प्राप्त कर सकी हैं। अपने पुत्रों से भी अधिक प्रिय उस द्रौपदी को भरी सभा में लाए जाने पर मुझे सर्वप्रथम महान् दु:ख हुआ था। क्रोध एवं लोभ के वशीभूत पापी दुर्योधन ने रजस्वला और एकवस्त्रा उस द्रौपदी को भरी सभा में श्वसुर के समक्ष खड़ा कर दिया था जिसे सभी कुरूवंशियों ने देखा था। वहीं राजा धृतराष्ट्र, कृपाचार्य, सोमदत्त एवं अन्यान्य कौरववीर खेद से भरे बैठे थे। मैं तो विदुर को धन्यवाद देती हूँ जिन्होंने इस दृष्कर्म पर अपना विरोध प्रकट किया था। श्रीकृष्ण

<sup>1.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -10. 21-34

<sup>2.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -10, 35-38

<sup>3.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -10. 31-43

के आगमन से प्रसन्न एवं अपने दुःखों से कातर कुन्ती उनसे अपने सम्पूर्ण दुःखों का वर्णन करने लगी। उसने बड़े ही कातर स्वर में पाण्डवों के दुःख, कौरवों के अन्याय तथा पाण्डवों की भावी रणनीति का बड़ा ही स्पष्ट चित्रण श्रीकृष्ण के समक्ष उपस्थापित किया। तत्पश्चात् उन्होंने श्रीकृष्ण को युद्ध के लिए प्रेरित करते हुए पाण्डवों के पास भी यह सन्द्रह पहुँचाने का अनुरोध उनसे किया। अन्त में श्रीकृष्ण कुन्ती को भावी युद्ध एवं पाण्डवों की राज्य प्राप्ति का आश्वासन देकर दुर्योधन के घर प्रस्थित हुए।

श्रीकृष्ण के द्वारा कौरव सभा में शांति के प्रयास, दुर्योधन को समझाने एवं दुर्योधन के द्वारा शांति प्रस्ताव को अस्वीकार करने के बाद जब श्रीकृष्ण परावर्तित होने लगे तब उन्होंने अपनी पितृश्वसा कुन्ती से पाण्डवों को प्रेषित करने योग्य संदेश की आकांक्षा की। वीर क्षत्राणी कुन्ती ने श्रीकृष्ण कोपाण्डवों के लिए निम्नलिखित संदेश देने का अनुरोध करते हुए कहा-

हे केशव! तुम युधिष्ठिर से कहना कि तुम्हारे प्रजापालन रूपी धर्म की हानि हो रही है, अत: तुम धर्मपालन के अवसर को व्यर्थ मत करो। जिस प्रकार वेदार्थ का ज्ञन नहीं रखने वाले वेदपाठी की बुद्धि केवल मंत्र पाठ में ही व्यर्थ हो जाती है, उसी प्रकार तुम्हारी बुद्धि केवल शांति स्थापना में ही संलिप्त हो गई है। तुम ब्रह्मा के द्वारा क्षित्रयों के लिए स्थापित धर्म का पालन करो एवं बाहुबल से अपनी जीविका का निर्माण करो। क्षत्रिय तो युद्धरूपी कठोर कर्म के लिए रचे गये हैं तथा सदैव प्रजापालनरूपी धर्म में प्रवृत्त होते हैं। इस संबंध में इतिहास में अनेक उदाहरण दृष्टिगत होते हैं। एक बार कुबेर ने राजर्षि मुचुकुन्द पर प्रसन्न होकर उन्हें सम्पूर्ण पृथ्वी देने का प्रस्ताव रखा, जिसे राजर्षि ने यह कहते हुए अस्वीकार कर दिया कि मेरी इच्छा अपने बाहुबल से उपार्जित पृथ्वी के उपभोग की है। तत्पश्चात् मुचुकुन्द ने स्वबाहुबल से उपार्जित पृथ्वी का शासन किया। प्रजा द्वारा उपार्जित धर्म का षष्ठां शस्वमेव धर्मपूर्वक शासन करने वाले राजा को प्राप्त होता है। जो राजा धर्म का पालन करता है वह नरकगामी होता है। राजा की दण्डनीति स्वधर्म के अनुसार प्रवृत्त होकर चारों वर्णों को नियंत्रित करती है। राजा ही सत्ययुग, द्वापर एवं नेत्र का स्त्रष्टा है तथा अपने सत्कर्मों से सत्युग के उपस्थापन के कारण उसे स्वर्गलोक की प्राप्ति होती है। द्वापर को स्थापित करने

<sup>1.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व - अध्याय-10.44-54

मुचुकुन्दस्य राजर्षेरददात् पृथिवीमिमाम्।
 पुरा वैश्रवण: प्रीतो न चासौ तो गृहीतवान्।। महाभारत, भगवद्यानपर्व -132.1

पर उसे पुण्य एवं पाप का मिश्रित फल प्राप्त होता है तथा कलियुग के उपस्थापन में राजा को अत्यन्त कष्ट भोगना पडता है। तुम्हारे पिता एवं पितामहों ने जिस धर्म का पालन किया है तुम भी उसी ओर देखो। तुम जिस धर्म का आश्रय लेना चाहते हो वह राजर्षियों का आचार अथवा राजधर्म नहीं है। जो सदैव दयाभाव से युक्त रहता है वह प्रजापालन जनित पुण्य फल को प्राप्त नहीं करता है। तुम जिस बुद्धि पर चल रहे हो उसके लिए तुम्हारे पितामह, पिता अथवा स्वयं मैंने भी कभी आशीर्वाद नहीं दिया था। मैं तो सदा यही कामना करती हूँ कि तुम्हें ओज, बल, यज्ञ, दान, तप, शौर्य एवं बुद्धि की प्राप्ति हो। देवता एवं पितर सदा अपने उपासकों एवं वंशजों से दान, स्वाध्याय, यज्ञ एवं प्रजापालन की अपेक्षा रखते हैं ब्राह्मण भिक्षावृत्ति से जीविका चलाए, क्षत्रिय बाहुबल से प्रजापालन करें, वैश्य धनोपार्जन करें एवं शुद्र इन तीनों वर्णों की सेवा करें यही धर्म है। अत: तुम्हें बाहुबल से प्रजापालन में तत्पर होना चाहिए। तुम्हारा पैतुक राज्य-भाग शत्रुओं के हाथ में पड़कर लुप्त हो गया है जिसे तुम साम, दण्ड एवं भेद से प्राप्त करो। इससे बडा दु:ख की बात क्या होगी कि तुम्हारे जैसे वीरों का प्रसव करने वाली मैं आज दूसरों के अन्न-पिण्ड पर जीवित हूँ। अत: तुमवीर बनकर युद्ध करो, कायर बनकर अपने पिता-पितामह की कीर्ति को नष्ट मत करो।

तत्पश्चात् कुन्ती ने विदुलोपाख्यान का वर्णन करते हुए रणभूमि से भागकर आए हुए पुत्र को विदुला की फटकार एवं पुन: उसे युद्ध के लिए उत्साहित करने का प्राचीन इतिहास श्रीकृष्ण को सुनाया। इसी क्रम में विदुला द्वारा कार्य में सफलता प्राप्त करने तथा शत्रु वशीकरण में वर्णित उपायों का भी उल्लेख माताकुन्ती ने किया। इस उपाख्यान के माध्यम से एक तरफ कुन्ती ने पाण्डवों को युद्ध के लिए उकसाया वहीं दूसरी तरफ अपने पुत्रों को युद्ध में विजय के मंत्र का भी उपदेश दिया। अंत में अपने पुत्रों को प्रदेय संदेश का वर्णन करते हुए कुन्ती ने श्रीकृष्ण से कहा-हे केशव! तुम अर्जुन से जाकर कहना कि उसके जन्म के समय यह भविष्यवाणी हुई थी कि वह भीमसेन के साथ युद्ध में आए सभी कौरवों को जीत लेगा। तेरा यह पुत्र भगवान् श्रीकृष्ण के साथ समस्त भूमण्डल को जीतकर अपना यश स्वर्गलोक तक फैलायेगा एवं अपने पैतृक राज्य का पुनरूद्धार करेगा। मेरी इच्छा है कि आकाशवाणी ने जैसा कहा था वैसा ही हो। तुम युद्ध के लिए सदैव उत्सुक भीमसेन से कहना कि क्षत्राणी

<sup>1.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -अध्याय-132.4-34

<sup>2.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -अध्याय-134-136

जिसके लिए पुत्र को जन्म देती है वह समय आ गया है। तुम महाराज पाण्डु का पुत्रवधू परम यशस्विनी द्रौपदी से कहना कि तू परम सौभाग्यशाली यशस्वी कुल में उत्पन्न हुई है एवं तुमने मेरे पुत्रों के साथ जो धर्मानुसार बर्ताव किया है वही तेरे लिए उचित है। तुम क्षत्रिय धर्म में तत्पर रहने वाले माद्रीकुमार नकुल एवं सहदेव से कहना कि तुम अपने प्राणों की बाजी लगाकर भी अपने पराक्रम से प्राप्त भोगों का ही उपभोग करो। पांचाल राजकुमारी द्रौपदी के राजसभा में हुए अपमान को कौन भुला सकता है। मुझे पाण्डवों के राज्य छिनने एवं वनवास को उतना दु:ख नहीं है जितना अपनी प्रिय पुत्रवधू सुन्दरी द्रौपदी के अपमान का है। हे कृष्ण! तुम परम प्रतापी अर्जुन से कहना कि वह द्रौपदी के इच्छित पथ पर चले। भरी सभा में द्रौपदी का जो अपमान हुआ वह अर्जुन एवं भीम का ही अपमान था। मैं उसे पुन: पुन: याद दिला रही हूँ। व

इस प्रकार भगवद्यान पर्व में वर्णित कुन्ती चरित्र से उसकी विद्वता, राजनीतिज्ञता, वीरता, मातृत्व, पुत्रस्नेह एवं धर्मशीलता आदि चारित्रिक गुण प्रकट होते हैं जो अकस्मात् कुन्ती को अद्वितीय भारतीय नारी के उत्तम रूप में प्रतिष्ठापित करते हैं।



<sup>1.</sup> महाभारत, भगवद्यानपर्व -अध्याय-136

# योगसाधनायां गुरुवैशिष्ट्यमधिकारिस्वरूपञ्च

-मणिकान्त तिवारी

शोधच्छात्र:, केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, नवदेहली

[ अस्मिन् लेखे योगसाधनायां गुरोः वैशिष्ट्यं, सद्गुरुलक्षणं, साधकलक्षणं, च निरूपिताः सन्ति।]

आध्यात्मजगति गुरुशिष्यसम्बन्धः एव सर्वोपरि वर्तते। गुरुशिष्यसाधुसम्बन्धेन विना पारमार्थिकमार्गे गति: नैव सम्भाव्यते। लौकिकदृष्ट्यापिभारतीयसमाजे सामान्यतया जीवनस्य प्रारम्भकर्त्री माता एवादिगुरुः, तदनन्तरमन्याः आचार्याः ये किमपि शिक्षयन्ति तेऽपिगुरवः भवन्ति। यद्यपि सामान्यजीवनेप्रस्तुतस्वरूपविषये कापि समस्या नानुभवति, परन्तु यदाऽऽध्यात्मिकजीवने कस्त्वम्, कोऽहम्, कृत आयात इत्यात्मका: प्रश्ना: मनसि उत्पद्यन्ते, तदा जिज्ञासावशाद् स्वस्तरादपि च प्राप्तसाधुवद्दृष्टजनानामनुकरण-मस्माभि: आरभ्यते। अत्र तेषां जनानां कृते मया न निगद्यते येषां मनसि आध्यात्मिकभावान् प्रति कोऽपि आदरो नैवास्ति, ये केवलंपदधनमानप्राप्तयेगुरुं प्रति व्रजन्ति। तै: ज्ञेयं यत् यावल्लक्ष्ये उदातत्वं नास्ति तावत् कथमुत्कृष्टस्य प्राप्तिस्सम्भविष्यति? अत: श्रेष्ठलक्ष्यं विधेयम्। अस्तु, उत्कृष्टान्तरिकलक्ष्यप्राप्तये गुरुतत्त्वज्ञानमावश्यकम् वर्तते अतः शास्त्रतर्करीत्या गुरुतत्त्वं निरुप्यते-ये शिष्यधनमपहृत्य भोगेषूपरमन्ति ते गुरवः, न, ते तु भोगिनः एव। ये धनमानलोकाचार्ये रतास्सन्ति ते गुरवः, न, ते तु सामान्यमनुष्याः एव। ये काव्यकलाविशारदाश्शास्त्रविज्ञाश्च ते गुरवः, न, ते त्विप विद्वान्सः एव। ये शास्त्रविज्ञाः, धनमानाद्विरक्ताः, आध्यात्मिजिज्ञासवश्च ते गुरवः, न, ते तु सुसाधकाः एव। के तर्हि गुरवः? ये ऊर्ध्वरेतसाः, ब्रह्मनिष्ठाः, अध्यात्मतत्त्वविज्ञाः, मानापमानयोस्समाः, करुणादिदिव्यगुणयुक्ताः, कामादिदोषरिहताः, योगतन्त्रमन्त्रादिविभिन्नमार्गविज्ञाश्च ते गुरवः। तदैवोच्यते –

> सिद्धं सत्सम्प्रदाये स्थिरधियमनघं श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठं, सत्त्वस्थं सत्यवाचं समयनियतया साधुवृत्त्या समेतम्। दम्भासूयादिमुक्तं जितविषयगणं दीर्घबन्धुं दयालुं, स्खालित्ये शासितारं स्वपरहितपरं देशिकं भुष्णुरीप्सेत्॥

<sup>1.</sup> आचार्यवेदान्तदेशिक:

अर्थात् सत्सम्प्रदायस्थम्, स्थिरबुद्धित्वम्, श्रोत्रियत्वम्, ब्रह्मनिष्ठत्वम्, सात्त्वकाचरणत्वम्, सत्ववक्तृत्वम्, शास्त्रसम्मतकार्यकरणत्वम्, दम्भादिदोषरिहतत्वम्, मनसेन्द्रियनिग्रहत्वम्, सौहार्दम्, कारुण्यम्, दुष्टाचरणस्यानुशास्तृत्वम्, प्राणिमात्रहितरतञ्च गुणयुक्तः गुरुः सदा पूज्यो भवित। गीतायां स्थितप्रज्ञरूपे गुरुस्वरूपस्य वर्णनं प्राप्यते यत् सर्वान् मनोगतान् कामान् प्रजहाित, आत्मिन एव आत्मना तुष्टः, दुःखेषु अनुद्विग्नः सुखेषु च आसिक्तरिहतः रागभयक्रोधमुक्तः, सर्वावस्थायां शुभाशुभं प्रति नाभिनन्दित, नाद्वष्टि सः स्थितप्रज्ञ इति उच्यते। तथा च सिद्धसिद्धान्तपद्धतौ पिण्डपदयोः समरसताप्रकरणे गुरुमहत्त्वविषये प्राप्यतेपरमपदिमिति स्वसंवेद्यम् अत्यन्ताभासाभासकमयम् इति। उक्तञ्च तत्त्वसंहितायामिप आत्मैव गुरुः इति प्रतिपादनक्रमे आचार्यैः साधकानां कृते तुरीयातीतं ब्रह्मस्वरूपर्यन्तं मनोबुद्धिवागादीनां प्रवृत्तिसामर्थ्याभावत्वात् स्वसंवेद्यमेव परमं पदिमिति द्योतितम्। अत एव नानाविधविचार– चातुर्यचर्चाविस्मयाङ्गत्वाद् गुरुचरणकृपातत्त्वमात्रेण निरुपाधिकत्त्वेन निर्णेतुं शक्यत्वात् स्वसंवेद्यमेव परमं पदम् प्रसिद्धमिति सिद्धान्तः।

गुरु: योगक्षेत्रे सत्पथप्रदर्शको भवति। गुरुशक्तिपातात् तत्क्षणादेव स्वसंवेद्य-साक्षात्कार: आत्मपरोक्षानुभूति: समुत्पद्यते। ततो गुरुरेवात्र कारणमुच्यते। तस्माद्गुरु-कटाक्षपातात् स्वसंवेद्यतया च महासिद्धयोगिभि: स्वकीयं पिण्डं निरुत्थानानुभवनेन समरसं क्रियते इति सिद्धान्तः।<sup>2</sup>

> गुरुकृपाप्रसादादेव परमपदप्राप्तिरिति सिद्धान्तो दरीदृश्यते यथा। गुरुदृक्यातनात्प्रायो दृढानां सत्यवादिनां सा स्थितिर्जायते॥ कथनाच्छक्तिपाताद्वा यद्वा पादावलोकनात्। प्रसादात् स्वगुरोः सम्यक् प्राप्यते परमं पदम्॥

अर्थात् क्वचित् गुरो: दर्शनात्, वदनात्, पादावलोकनात्, क्वचित्तु गुरो: सन्तुष्टत्वाच्च शिष्य: शक्तिपातरीत्या परमपदमवाप्यते। अत एव शिवेनोक्तम्-

न गुरोरधिकं न गुरोरधिकं न गुरोरधिकं न गुरोरधिकम्। शिवशासनतः शिवशासनतः शिवशासनतः शिवशासनतः॥

सद्गुरोर्लक्षणम् – वाङ्मात्रेण, दृक्पातमात्रेण, सम्यगवलोकनेन वा तत्क्षणा-न्मुहुर्विश्रान्तियुक्तं करोतीति यः स सद्गुरुर्भवति। नो चेन्निजविश्रान्तिं विना पिण्डपदयोः व्यष्टिसमष्ट्योः समरसकरणं न भवतीति सिद्धान्तः। तस्मान्निजविश्रान्तिकारकः सद्गुरुरिभधीयते, नान्यः। करुणारूपीखड्गेन शिष्यस्य पाशाष्टकं घृणाशङ्कादिकं

<sup>1.</sup> भ.गी.अ., श्लो. स. 2-55-57

<sup>2.</sup> सि.प. पृ.स. 62-64

छिनत्ति, तेन शिष्यः दोषाणां नाशेन कृत्स्नानन्दं लभते। ईदृशानन्दजनको गुरुः एव सद्गुरुरिति कथ्यते। अत्र पाशाष्टकाणि सन्ति-

# घृणा शङ्का भयं लज्जा जुगुप्सा चेति पञ्चमी। कुलं शीलं तथा जातिरष्टौ पाशाः प्रकीर्त्तिताः॥

गुरुशब्द व्युत्पत्तिः- 'गृणातीति गुरुः' अर्थात् सम्यक् चैतन्यविश्रान्तिमुपिद्दिशति स गुरुः। विश्रान्तिशब्देन आत्मज्ञानं ग्राह्यम्, तेन परात्परं परमपदं प्रस्फुटित, तस्मात् तत्क्षणे एव स्वस्य साक्षात्कारो जायते। त्याज्यगुरुः कः? इति प्रश्ने सित आह²- ज्ञानहीनः, मिथ्यावादी, विडम्बकः, स्वात्मज्ञानानिभज्ञश्च गुरुः त्याज्यः। यथा शिला तर्जुमसमर्थत्वात् अन्यान् अपि निमज्जित। अतः यः स्वयं पारं याति सः एव अन्यानिप निस्तारयित। भवसागरिततीषुः सद्गुरोर्वक्त्रात् प्राप्तयथार्थज्ञानं विना स्वस्वरूपानुसन्धाने साफल्यं नार्हित। गुरुं विना बहुशास्त्रकोटिभिः यथार्थतत्त्वज्ञानाय कृतः प्रयत्नः व्यर्थो भवित। आत्मज्ञानं तर्कशब्दिवज्ञानात्, आचारात्, वेदपाटनात्, वेदान्तश्रवणात्, तत्त्वमसीति वाक्यबोधात्, हंसोच्चारणात्, जीवब्रह्मोक्यज्ञानात्, ध्यानात्, जपात् वा न प्राप्यते। वस्तुतः पूर्वोक्तवर्णितसिद्धान्तामाचरणे अन्तःकरणशुद्धिः सम्पद्यते। इमानि कर्माणि आत्मज्ञानार्थं प्रथमसोपानरूपेण स्वीक्रियन्ते, ततः गुरुः पावनान्तःकरणे गुरुमन्त्रात्मकं शक्तिबीजं वपित। सद्गुरोः करुणां विना अखिलाः दुर्गमाः सिद्धयः असाध्याः, अत एव सर्वं विहाय गुरुः अवश्यं शुश्रुषव्यः।

योगसिद्धौ गुरुमहत्ता— गुरुमुखात् प्राप्तिवद्या वीर्यवती भवित, तदभावे तु निष्क्रिया, फलहीना, दुःखदा च जायते। ये गुरुं सन्तुष्य यत्नेन विद्यामुपासते, तस्याः विद्यायाः फलमिवलम्बेन प्राप्यते। यतो हि आध्यात्मिकक्षेत्रे गुरुरेव मातृपितृदेवरूपेण आमनित्त। गुरोरनुग्रहादेव निर्मलान्तःकरणवन्तः परमलक्ष्यं प्राप्नुवन्ति। अत एव मनसा वचसा कर्मणा पूर्णरूपेण गुरुः सेवनीयः। सम्प्रति गुरुपूजाविधिः कथ्यते—गुरोः प्रदक्षिणात्रयं कृत्वा वामहस्तेन दिक्षणपादम्, दिक्षणहस्तेन वामपादं संस्पृश्य अष्टाङ्गेन नमस्कारः कुर्यात्। श्रद्धावन्तः सिद्धिमाप्नुवन्ति, न तु गुरुविहीनाः। अपि च लोकसङ्गयुक्तः, अविश्वासिनः, गुरुपूजाविहीनः, बहुगुरूपासकाः, मिथ्यावादिनः, निष्ठुरभाषिणः, गुरुरुष्टजनाः कदापि सिद्धिं नार्हित। गुरुवक्तृसमुद्भवयोगतन्त्रादिविद्यायां सन्देहस्य लेशोऽपि स्थितिनं सम्भवति। शब्दज्ञानात्प्रक्रियायां भेदत्वं वर्तते, तस्य भेदस्य निवृत्तिर्गुरुकृपां विना सम्भवन्नास्ति। गुरुशक्तिः कीदृशी वर्तते? गुरुशक्तिस्साक्षात्पर—मेश्वरीशक्तिरेवास्ति। तस्य प्राप्तिरपि नैकजन्मनां पुण्यानां प्रभावादेव भवित। आदिशङ्कराचार्येरुक्तम्–

<sup>1.</sup> कुलार्णवतन्त्रे प्रथमोल्लासे

<sup>2.</sup> सि.प.पू.स. 70-71, 77-80

# दुर्लभं त्रयमेवेतदेवानामनुग्रहम्। मनुष्यत्वं मुमुक्षत्वं महापुरुषसंश्रयः॥

यथा तु मुण्डकोपनिषद्यपि— स यो ह वै तत्परमं ब्रह्मवेद ब्रह्मैव भवित, नास्याब्रह्मवित्कुले भविति। तरित शोकं तरित पाप्मानं गुहाग्रन्थिभ्यो विमुक्तोऽमृतो भविति। इदृशी साक्षाद्ब्रह्मणश्शिक्तः अधिकारिगुणा-नामाधिक्ये एव प्राप्यते। कस्तिर्हि अधिकारी? साधनचतुष्ट्य सम्पन्नोऽधिकारी। यमनियमपरिपालकोऽधिकारी। एका शङ्कात्र समुद्भवित—गुरुप्राप्तये सन्नद्धेयमुतान्तः करणशुद्धिविषयककार्याणां कृते प्रयतितव्यम्?

योग्यतानुसारमेव मार्गदर्शकानां प्राप्तिरिश्वरेच्छानुसारं स्वयमेव भवित। अत्र विशिष्टप्रयत्नस्य महत्त्वं नास्ति, यतोह्यधिकारात् पूर्वं ज्ञानप्राप्तेऽपि तस्य संरक्षणं समुचितरीत्या नैव सम्पद्यते, गुरोपिदष्टभावानामवबोधनमिप नैव जायते। अवबोधनेऽपि तज्ज्ञानं प्रयोगकरणाय न भवित। अतः अधिकारिगुणानां प्राप्तये, शास्त्राध्ययनपूर्वक-मुपासनादिकार्ये च कालव्ययः एव श्रेयस्करः। तपोयज्ञदानादिनाऽन्तःकरणं प्रशुद्ध्यित। अन्तःकरणशुद्धत्वे सित विवेकवैराग्यादिदिव्यगुणानामुत्त्पतिर्जायते। तस्मादिधकारत्वं लभते। यत्राध्यात्मिकाधिकारत्वं वर्तते तत्र गुरुप्राप्तिस्सुनिश्चिता। गुरोः महत्त्वं प्रदर्शयन् आदिशङ्कराचार्येरुक्तम् यत् यस्य मौनत्वेऽपि, दर्शनेनैव सर्वविधाध्यात्मिकसंशयाः छिद्यन्तेऽसौ गुरुरिति-

# चित्रं वटतरोर्मूले वृद्धाः शिष्या गुरुर्युवा। गुरोस्तु मौनं व्याख्यानं शिष्यास्तु छिन्नसंशयाः॥

सम्प्रतिप्रमातायाः स्वरूपं प्रस्तूयते यतोहि अनिधकारी कदापि परमलक्ष्यं नैवाप्यते। अस्तु, प्रायस्सर्वत्रैव निश्चितलक्ष्यप्राप्तये निश्चितगुणसमवायानामुपस्थिति-रत्यन्तमपेक्ष्यते। निश्चितगुणसमवायानामुपस्थितिर्वर्तते यस्मिन् सोऽधिकारी, निश्चितगुण-समवायवानिधकारीति। येषु गुणाः न सन्ति परञ्च ते गुणानिच्छन्ति तेषामिप ग्रहणं गुणसमवायेन ज्ञेयम्, यतोहि प्रेच्छाऽपि गुण एवेति। विभिन्नक्षेत्रेषु विभिन्नगुणानां न्यूनाधिक्यरूपेण महत्त्वं वर्तते। यथा श्रमिककार्ये देहव्यापाराधिक्यत्त्वात् शारीरिक-सामर्थ्यस्य आधिक्येन एवञ्च वैचारिककार्यन्यूनत्वाद् बौद्धिकसामर्थ्यन्यूनेनापि कार्यं प्रचलित। परञ्चापरपक्षे शास्त्राभ्यासे श्रमिकाद्विपरीतं तर्कप्रधानप्रवृत्तिना निष्कर्षप्राप्ति-स्सम्भवित। अर्थात् क्षेत्रभेदेनाधिकारीय गुणेष्विप भेदाः भवन्ति। बहुवारं लक्ष्यैकत्वेऽपि

<sup>1.</sup> वि.चू. श्लो.स. 3

<sup>2.</sup> मु.उ. म.स. 9

<sup>3.</sup> द.मू.स्त्रो. श्लो.स. 12

मार्गविभेदत्वाद् गुणेष्वान्तर्यंदृश्यते। यथा श्रीपुष्पदन्तविरचितशिवमहिम्नस्त्रोत्रे लक्ष्यैकत्व-विषये प्राप्यते-

> त्रयी सांख्यं योगः पशुपितमतं वैष्णविमिति, प्रिभिन्ने प्रस्थाने परिमदमदः पथ्यमिति च। रुचीनां वैचित्र्यादृजुकुटिल नानापथजुषां, नृणामेको गम्यस्त्वमिस पयसामर्णव इव॥

अतः पथभेदेनापि अवलम्बकेषु गुणान्तर्यं ज्ञेयम्। संस्काररुचिपरिस्थित्यादि-प्रभावादियं स्थितिर्जायते।योगक्षेत्रे ये के गुणाः साधनानि च सन्ति येषामभावे लक्ष्यप्राप्तिनेव सम्भाव्यते इति मनिस निधाय विभिन्नाचार्याणां मतानि प्रस्तूयन्ते-योगदर्शने अष्टाङ्गयोगप्रदर्शनक्रमे प्रारम्भिकाङ्गद्वयस्य यमनियमस्योल्लेखनं योगविषयकाधिकार-जागरणार्थमेव वर्तते। अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहाः यमाः²। पञ्चप्रकारकेषु यमेषु अहिंसा नाम सर्वथा सर्वदा सर्वभूतानामनिषद्रोहः। सत्यं यथार्थवाङ्मनसे। स्तेयमशास्त्र-पूर्वकं द्रव्याणां परतः स्वीकरणम्। तत्प्रतिषेधः पुनरस्पृहारूपमस्तेयमिति। ब्रह्मचर्यं गुप्तेन्द्रियस्य उपस्थस्य संयमः। विषयाणामर्जनरक्षणक्षयसङ्गहिंसादोषदर्शनादस्वीकरणम-पिग्रह इत्येते यमाः। शौचसंतोषतपः स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः³। तत्र शौचं मृज्जालादिजनितं मेध्याभ्यवहरणादि च बाह्मम्। आभ्यान्तरे चित्तमलानामाक्षालनम्। संतोषः संनिहितसाधनादिधकस्यानुपादित्सा। तपो द्वन्द्वसहनम्। स्वाध्यायो मोक्षशास्त्राणा– मध्ययनं प्रणवजपो वा। ईश्वरप्रणिधानं तिस्मन्परमगुरौ सर्वकर्मार्पणम्। योगरसायनग्रन्थे स्वामिब्रह्मानन्दैरुक्तम्-

# प्रथमं विषयत्यागो, द्वितीयमनकूलता। तृतीयं गुरुसंयोगश्चतुर्थं चेशचिन्तनम्॥

सर्वप्रथमं विषयस्य त्यागः अर्थात् शमदमपरिपालनम्। शमो नाम मनोनिग्रहः, दमो नामेन्द्रियनिग्रहणम्। शमदमपरिपालने हेतुर्वर्तते बिहर्मुखी चेतनाया अन्तर्मुखीकरणम्। द्वितीयं वर्तते योगविषयकानुकूल्यम्। अत्रानुकूल्येन सर्वतोभावेन योगविषयकानि नेतिधौत्यादि साधनानि, दुग्धघृतादि भोज्यानि, शुद्धवातावरणस्थानादीनि च ग्रहीतव्यानि। तृतीयं वर्तते गुरुसंयोगः, अत्र गुरुशब्देन सिद्धपरम्परया दीक्षितो वेदान्तयोगतन्त्रमार्ग- त्रयैकीकृत्य स्वस्वरुपानुसंधाने कृतभूरिपरिश्रमेणात्मतत्त्विवज्ञो ज्ञेयः। चतुर्थमीशचिन्तनम्-

<sup>1.</sup> श्रीपुष्पदन्तविरचिते शि.स्त्रो. –श्लो.स. 7

<sup>2.</sup> यो.द. – साधनपादे सू.स. 30

<sup>3.</sup> यो.द. – साधनपादे सू.स. 32

<sup>4.</sup> यो.रसा. – श्लोक स. 13

यथा तु योगदर्शने ईश्वरप्रणिधानाद्वा इति सूत्ररूपे ईशचिन्तनं प्रदर्शितम् सूत्रकारैः महर्षिपतञ्जलिभिः। अस्यैव व्यासभाष्ये प्रणिधानाद्भक्तिविशेषादावर्जित ईश्वरस्तमनु-गृह्णात्यभिध्यानमात्रेण। तदिभध्यानमात्रादिप योगिन आसन्नतरः समाधिलाभः समाधिफलञ्च भवतीति। कोऽयमीश्वरो नामेतिक्लेशकर्मिवपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः¹। तत्र निरितशयं सर्वज्ञबीजम्²। पूर्वेषामिप गुरुः कालेनानवच्छेदात्³। तस्य वाचकः प्रणवः⁴। तज्जपस्तदर्थभावनम्⁵। ततःप्रत्यक्चेतनाधि-गमोऽप्यन्तरायाऽभावश्चये तावदन्तराया व्याधिप्रभृतयस्ते तावदीश्वप्रणिधानात्र भवन्ति। स्वरूपदर्शनमप्यनेन भवित। शिवसंहितायां पञ्चमपटले चतुर्विधसाधकानां वर्णनं सम्प्राप्यते।

यथा तु-

# चतुर्धा साधको ज्ञेयो मृदुमध्याधिमात्रकाः। अधिमात्रतमः श्लेष्ठो भवाब्धौ लङ्गनक्षमः॥

1. मृदुसाधकलक्षणम्—मन्दोत्साही, सम्मूढः, रोगग्रस्तः, गुरुदूषकः, लोभी, पापमितः, बह्वाशी, विनताश्रयः, चपलः, कातरः, पराधीनः, अतिनिष्ठुरः, मन्दाचारः, मन्दवीर्यकः मानवो मृदुसाधको भवति। प्रस्तुतमृदुसाधकलक्षणक्रमे तमोगुणविशिष्टि—किञ्चिद्रजोगुणान्वितानां जनानां कथनं वर्तते। प्रायः अस्मिन्युगे प्रस्तुतगुणान्वितानां बाहुल्यं परिदृश्यते। कारणन्त्वत्र प्रारब्धपुरस्सरमाधुनिकाहारव्यवहारिवचारादिक्रमे भौतिकभावानां बाहुल्यं मन्ये।

# द्वादशाब्दे भवेत्सिद्धिरेतस्य यत्नतः परम्। मन्त्रयोगाधिकारी स ज्ञातव्यो गुरुणा ध्रुवम्॥

इत्याकारकसाधकान् सिद्धिः गुरुनियोगे द्वादशाब्दप्रयत्नपुरस्सरमभ्यासात्भवित। अत्र प्रस्तुतकाले न्यूनाधिक्यं गुरुकृपाप्रारब्धादिप्रभावात्भवितुं शक्यते। चतुर्विधयोगे मन्त्रयोगसंज्ञके गुरुकृपावशा-देतस्याधिकारत्वं ज्ञेयिमिति। मन्त्रयोगे परम्परया दीक्षितो गुरुणा संप्राप्तमन्त्रस्य श्वासप्रश्वासचक्राव-लोकनमन्त्रश्रवणपूर्वकं विधिः संज्ञेया। अस्तु, चतुर्विधयोगो वर्तते-

<sup>1.</sup> यो.सू. 1-24

<sup>2.</sup> यो.सू. 1-25

<sup>3.</sup> यो.सू. 1-26

<sup>4.</sup> यो.सू. 1-27

<sup>5.</sup> यो.सू. 1-28

<sup>6.</sup> यो.सू. 1-29

<sup>7.</sup> शि.सं. पञ्चमपटलस्य श्लो. स. 15

<sup>8.</sup> शि.सं. पञ्चमपटलस्यश्लो. स. 16-18

# मन्त्रयोगो हठश्चैव लययोगस्तृतीयकः। चतुर्थो राजयोगः स्यात्स द्विधाभावविवर्जितः॥

मन्त्र-हठ-लय-राजेत्यात्मको योगो चतुर्विध:। राजयोग एव लक्ष्यमस्मिन्नेव योगस्य पूर्णत्वं द्वैताभावत्वं संप्राप्यते। सर्वं खल्विदं ब्रह्मेत्यात्मकानुभूति: संजायते।

- 2. मध्यमसाधकलक्षणम् समबुद्धिः, क्षमायुक्तः, पुण्याकाङ्क्षी, प्रियम्वदः, सर्वकार्येषु सामान्यः मध्यमसाधको भवति। प्रस्तुतमध्यमसाधकलक्षणक्रमे रजोविशिष्ट-किञ्चिद्सत्त्वगुणान्वितानां वर्णनं वर्तते। जपाद्यध्यासप्रभावादेव मृदुसाधकानां स्तरोत्थानादयं मध्यमस्तरः संजायते। प्रायः साधकान् पूर्वजन्मिन सुकृतानां प्रभावाद् स्वभाविकोऽयं स्तरः संप्राप्यते। एषां स्तरीकानां कृते लययोगस्योपदेशः गुरुभिः दीयते। लययोगेन प्रतिप्रसवो मुख्यार्थः, परञ्चात्र निश्चितकेन्द्रमिधकृत्य मनःप्राणानां लयो ज्ञेयः। अन्तःकरणशुद्धिरभावे लययोगस्य परिकल्पनाऽप्यसम्भवम्। मन्त्रहठलययोगेषु कदाचिदपीत्थन्नास्ति यत् एते सर्वे पृथकाः, अपि तु एते सर्वे राजयोगसिद्धर्थं प्रतिस्तरे सहायकाः। यदि तु साधको मध्यमस्तरीयः लययोगाधिकारी वर्तते तर्द्धिप मन्त्रयोगस्य तस्मिन्जीवने महत्त्वमस्तेवापितु पूर्वादिधकं महत्त्वं वर्तते। लययोगस्य साधनाक्रमे लयप्राप्त्यर्थं हठविशिष्टमन्त्रयोगस्य प्रयोगोऽपेक्ष्यते। हठाभावे प्राणानां स्थैर्यत्वं एवञ्च मन्त्राभावे चित्तस्यशुद्धिः संभवन्नास्ति, तथा हठमन्त्रे विना लयप्राप्त्रसंभवेति।
- 3. अधिमात्रसाधकलक्षणम् स्थिरबुद्धिः, लययुक्तः, स्वाधीनः, वीर्ययुक्तः, दयायुक्तः, क्षमावान्, सत्यवान्, शूरः, वयस्थः, श्रद्धावान्, गुरूपदाब्जपूजकः, योगाभ्यासरतश्च अधिमात्रसाधको भवति। अधिमात्रसाधकलक्षणक्रमे जपाधिक्यत्वाद् लयविषयिका बुद्धिः परिपूर्यते। अस्मिन् स्तरे साधके रजोविशिष्टसत्त्वाधिक्यं परिदृश्यते। बुद्धेः स्थैर्यत्वं वर्धनत्वात् लयः सञ्जायते। गुरोः निर्देशे योगाभ्यासाचरणात्वात् साधके मन्त्रलयपूर्वकः साङ्गहठयोगविषयिका योग्यता सञ्जायते।

# एतस्य सिद्धिः षड्वर्षे भवेदभ्यासयोगतः। एतस्मै दीयते धीरो हठयोगश्च साङ्गतः॥³

इत्याकारकसाधकान् सिद्धिः षड्वर्षकीय नैर्न्तर्यगुर्वाज्ञापूर्वकाभ्यासेन भवित। एषां साधकानां कृते गुरुभिः साङ्गहठयोगो दीयते। अत्राङ्गेन सप्तसाधनानां ग्रहणमपेक्ष्यते। तान्यङ्गानि सन्ति षट्कर्माणि, आसनानि, मुद्राः, प्रत्याहाराः, प्राणायामाः, ध्यानम्, समाधिः।

<sup>1.</sup> शि.सं. पञ्चमपटलस्य श्लो. स. 14

<sup>2.</sup> शि.सं. पञ्चमपटलस्य श्लो. स. 19

<sup>3.</sup> शि.सं. पञ्चमपटलस्य श्लो. स. 20-22

षट्कर्मणा शोधनञ्च आसनेन भवेद्दृढम्। मुद्रया स्थिरता चैव प्रत्याहारेण धीरता॥ प्राणायामाल्लाघवञ्च ध्यानात्प्रत्यक्षमात्मिन। समाधिना च निर्लिप्तं मुक्तिरेव न संशयः॥

4. अधिमात्रतमसाधकलक्षणम्—महावीर्यान्वितः, उत्साही, मनोज्ञः, शौर्यवान्, शास्त्रज्ञः, अभ्यासशीलः, मोहरिहतः, निराकुल, नवयौवनसम्पत्रः, मिताहारी, जितेन्द्रियः, निर्भयः, शुचियुक्तः, दक्षः, दाता सर्वजनाश्रयः, स्थितप्रज्ञः, क्षमाशीलः, सुशीलः, धर्मचारी, गुप्तचेष्टः, प्रियंवदः, शास्त्रे विश्वाससम्पत्रः, देवतागुरुपूजकः, जनसङ्गविरक्तः, महाव्याधिरिहतः, अधिमात्रव्रतज्ञः, सर्वयोगसाधको अधिमात्रसाधको भवति। प्रस्तुताधि—मात्रतमसाधकलक्षणक्रमे सत्त्वविशिष्टिकिञ्चिद्रजोगुणान्वितानां जनानां वर्णनं वर्तते। प्रोक्तगुणधारिसाधके अन्तर्मुखताये पर्याप्तकारणानि भवन्ति। एतस्य साधकः सर्वविध—योगस्याधिकारी भवति। गुरुकृपाप्रभावादस्य लक्ष्यप्राप्तः त्रिषु सम्वत्सरेषु भवत्येव यदि काले न्यूनाधिक्यं भवति तर्हि त्वत्र प्रारब्धादिपूर्वोक्तहेतुः मन्येत्। हठयोगप्रदीपिकायां षट्सिन्मत्राणि वर्णितानि सन्ति। तानि मित्राणि गुणरुपे वर्तते यस्मिन् स अधिकारीति। आचार्येरुक्तं यथा—

# उत्साहात् साहसाद्धैर्यात्तत्त्वज्ञानाच्चनिश्चयात्। जनसंगपरित्यागात्षड्भिर्योगः प्रसिद्धयति॥³

उत्साहः, साहसम्, धैर्यम्, तत्त्वज्ञानम्, निश्चयः, जनसंगपरित्यागः एतेः गुणाः वर्तन्ते यस्मिन् स योगस्योत्तमोधिकारीति।

प्रस्तुतेषु मतेषु केन्द्ररूपे योगदर्शनोक्त यमनियमावेव सम्प्राप्येते। स्वस्वरूपानु-संधानेत्यात्मकं लक्ष्यमभिधेय यमनियमयोः परिपालनेन स्वयमेव विभिन्नगुणानामत्पत्तिः जायते। अतो निष्कर्षरूपेणायं वक्तुं पार्यते यत् सैव योगस्याधिकारिविशेषो वर्तते य केवलं मोक्षमभिलक्ष्य यमनियमौ परिपाल्येते एवञ्च गुरोः आश्रयमङ्गीकृत्य परमलक्ष्यं प्रति गम्यते। गुरुशिष्ययोः परस्परसाधुसम्बन्धः शास्त्रोक्तपरमलक्ष्यं प्रति कारणमित्यलम्।

# सहायकग्रन्थसूची

पातञ्जलयोगदर्शन
 पतञ्जलि:
 चौखम्बासंस्कृतप्रकाशनम्, वाराणसी
 वि.
 सं. 2067

<sup>1.</sup> घे.सं. प्रथमोपदेशे श्लो. स. 10-11

<sup>2.</sup> शि.सं. पञ्चमपटलस्य श्लो. स. 23-27

<sup>3.</sup> ह.प्र. प्रथमोपदेशे श्लो. सं. 16

96 संस्कृत-विमर्शः

2. हठयोगप्रदीपिका- स्वात्माराम:- गोरक्षनाथमन्दिर: गोरखपुरम्- वि.सं. 2058

- 3. गोरक्षसंहिता- श्रीगोरक्षनाथ:- गोरक्षनाथमन्दिर:, गोरखपुरम्- वि.सं. 2058
- 4. घेरण्डसंहिता, हिन्दी व्याख्या- श्री घेरण्ड:, डाँ. राघवेन्द्रशर्मराघव:-चौखम्बासंस्कृतप्रतिष्ठानम्, देहली- 2009.
- 5. पातञ्जलयोगदर्शनम् पतञ्जलि:- चौखम्बासंस्कृतप्रकाशनम्, वाराणसी.-वि.स. 2067
- 6. योगरसायनम् स्वामिब्रह्मानन्दः- पांडुरंगजावप्रकाशनम्, मुम्बई
- 7. शिवसंहिता, हिन्दीव्याख्या- डॉ. राघवेन्द्रशर्मराघव:- चौखम्बासंस्कृत- प्रतिष्ठानम्, देहली-2011
- 8. शैवोपनिषद:- महादेवशास्त्री- ओरियन्टलबुकसेन्टर देहली- 2008 ई.
- 9. सिद्धसिद्धान्तपद्धति:- श्रीगोरक्षनाथ:, स्वामिद्वारिकादासशास्त्री-चौखम्बा-विद्याभवनम् वाराणसी- 2006 ई.
- 10. 108 उपनिषद् साधना खण्ड, रामशर्मा आचार्य, शांति कुंज हरिद्वार, 2005 ई.
- 11. Anatomy of Hathyoga & Coulter H.David & MLBD New Delhi-2007
- 12. Light on Yoga & Iyengar B.K.S & Harper Collins Publisher London. 1996.

**\***\*\*

संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# समसामियकशिक्षातन्त्रे श्रीमद्भगवद्गीतायाः उपयोगिता

-खुशबू शुक्ला

शोधच्छात्रा, संस्कृत-प्राच्यविद्याध्ययनसंस्थानम् जवाहरलालनेहरूविश्वविद्यालय: नवदेहली

[भगवद्गीता सर्वविषयाणां सारः विद्यते। आधुनिकशिक्षाक्षेत्रे भगवद्गीतायाः अपेक्षा अधिका विद्यते। छात्रव्यवहारे शिक्षणे च कियान् उपयोगः वर्तते भगवद्गीतायाः इति अस्मिन् लेखे उपवर्णितः।]

संस्कृतवाङ्मये श्रीमद्भगवद्गीता रत्नप्रभा इव वर्तते। ज्ञानकर्मयोगमाध्यमेन गीता यावदाध्यात्मिकं ज्ञानं प्रददाति तावदेव ग्रन्थेऽस्मिन् लौिककज्ञानमपि प्रपूरितमस्ति। यथा आध्यात्मिकक्षेत्रे गीताया: स्थानं महदस्ति तथैव लौकिकसमस्यानां निवारणेऽपि गीता संजीवनीवत् दृश्यते। सूक्ष्मदृष्ट्या ग्रन्थस्यास्य निरीक्षणेन प्रतीयते यत् गीतायां बहुविधलौकिकविषया: प्रतिपादितास्सन्ति यथा- पर्यावरणचिन्तनम्, भक्तिचिन्तनम्, कर्मनीति:, युद्धनीतिरित्यादय:। एतेष्वेव एक: विषय: शिक्षणनीतिरिप विद्यते। आधुनिके समाजे शिक्षा धनप्रधाना अस्ति न तु ज्ञानप्रधाना। बाल्यकालादेव छात्राणां मनस्सु स्थाप्यते यत् सा शिक्षा एव सफलीभूता यया आजीविका लभ्यते। कदाचित् अस्माकं संस्कृतशिक्षणप्रक्रियायामेव उक्तं यत्-'सा विद्या या विमुक्तये' किन्तु साम्प्रतं स्थितिरियं नास्ति। येन केन प्रकारेण अस्माकमुद्देश्यं धनप्राप्तिरेव। अतो हेतो: अधिकाधिकं धनं प्राप्तुकामा छात्रा असामाजिककार्ये शीघ्रमेव संलग्ना भवन्ति। यतोहि साम्प्रतं शिक्षातन्त्रे नैतिकमूल्यानामभावः वर्तते। अतः एता एव समस्या अवलोक्य यदि गीताया: परिशीलनं कुर्म: तर्हि अत्र बहुविधा: शिक्षातन्त्रसम्बन्धिन: तादुशाः प्रसंगाः उपलब्धास्सन्ति। येषामनुप्रयोगः समसामयिकशिक्षातन्त्रे कर्तु शक्यते। अथ च यै: सम्भवत: सकारात्मकपरिणामा अपि भवितुं शक्यन्ते। अत: गीताया: उपयोग: वर्तमानशिक्षातन्त्रे कथं कर्तु शक्यत इति विषयं स्वीकृत्य गीताया एव केचन सिद्धान्ताः शोधपत्रेऽस्मिन् बिन्दुवाराः प्रस्तूयन्ते।

1. ज्ञानम् - यदि शिक्षातन्त्रस्य चर्चां कुर्मस्तर्हि प्रप्रथमं ज्ञानमिति विषय एव

<sup>1.</sup> श्रीविष्णुपुराणम् - 1/19/41

मनिस आगच्छिति। आधुनिकसन्दर्भे ज्ञानिमित पाठ्यक्रमं वक्तुं शक्यत अस्माभिः। तदनु कीदृशं ज्ञानं शिक्षापद्धतौ भवेत्, ज्ञानस्य प्रयोजनं िकम्, ज्ञानस्य कित प्रकाराः इत्यादयः प्रश्नाः बुद्धावापतिन्त। एतान् सर्वान् विषयान् गीतायां सुष्ठुतया कृष्णः प्रितिपादयित। यद्यपि कृष्णस्तु सम्पूर्णगीतायां अर्जुनाय ज्ञानमेव दत्तवान् तथापि सूक्ष्मदृष्ट्या पश्यामस्ति अष्टादशषु अध्यायेषु न केवलं ज्ञानमित् नैकाः विषयाः प्रितिपादितास्सिन्त। अत्र ज्ञानशब्दः ज्ञानयोग इति नाम्ना अपि बहुधा प्रयुक्तोऽस्ति। गीतायाः नवमेऽध्याये ज्ञानस्य महत्त्वं प्रतिपादयन् तात्पर्यबोधिन्यां ज्ञानं कीदृशं भवतीत्यस्मिन् विषये उक्तं यत् या विद्या अहङ्कारं नाशियत्वा आत्मतत्त्वं प्रकाशयतीति तदेव विज्ञानसिहतं ज्ञानमुच्यते। शाङ्करभाष्ये सर्वविषयाः येन ज्ञायन्ते तदेव ज्ञानमुच्यते— 'ज्ञानं ज्ञायते अनेन इति सर्वविषयम् अविशेषेण उच्यते' अनेन प्रकारेण तात्पर्यबोधिन्यामिष सम्पूर्णानां पदार्थानां बोध एव ज्ञानम्— 'ज्ञानं साधारणः सर्वपदार्थविषयको बोधः'। पुनश्च गीतायां ज्ञानस्य प्रकारत्रयमुल्लिखितमित्ति। ज्ञायतेऽनेनित ज्ञानं साधारणं सत्त्वादिगुणभेदेन सात्त्विकं राजसं तामसमिति त्रिधा विभन्न्यते। यञ्ज्ञानं विभक्तेष्विप आत्मैकत्वं प्रकाशयित तत् सात्त्विकमुच्यते—

# सर्वभूतेषु येनैकं भावमव्ययमीक्षत। अविभक्तं विभक्तेषु तन्ज्ञानं विद्धि सात्त्विकम्॥ व

वस्तुतः अत्र तात्पर्यमस्ति यत् सर्वेषु भूतेषु ऐक्यभावं यत् बोधयित तदेव ज्ञानं कथ्यते यथा ईशावास्योपनिषद्यपि उक्तम्। येनाऽऽत्मनामनेकत्वं पश्यित तद्राजसं तथा कार्ये देहे प्रतिमादौ वा सक्तं एष देह एवात्मा, पाषाणादिरेवेश्वर इति निश्चययुक्तमहेतुकं ज्ञानं तामसमित्युच्यते। एतेषु सात्त्विकं ज्ञानं मोक्षाय राजसं तु स्वर्गाद्यभ्युदयाय तथा तामसं केवलं मूढव्यवहारगोचरं जन्ममरणदुःखाय एव भवित। सात्त्विकज्ञानमेव परमं ज्ञानं वर्तते यतोहि अहङ्कारनाशेन ऐक्यभानानन्तरं ज्ञानप्रक्रियायै पुनः स्थानं न अवशिष्टं भवित। अतः त्रिष्वेव ज्ञानेषु सात्त्विकं ज्ञानमुक्तमिति।

श्रीमद्भगवद्गीता— 9/2 (यद्वा सर्वा विद्या: शास्त्रजन्या: सम्यगहङ्कारं वर्धयित्वाऽऽत्मतत्त्वं तिरोहितं कुर्वन्ति। इयं तु 'स आत्मा तत्त्वमिस' इति वाक्यश्रवणमात्रेण संजाता सत्यनात्मन्यहङ्कारं नाशयित्वा सर्वसंसारधर्मनिर्मुक्तमात्मतत्त्वं राजयाति प्रकाशयतीति... तात्पर्यबोधिनी, 489)

<sup>2.</sup> शाङ्करभाष्यम्, गीतातात्पर्यबोधिनी— 18/18

<sup>3.</sup> गीता- 18/19

<sup>4.</sup> तत्रैव -18/20

<sup>5.</sup> यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानुपश्यित, सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विजुगुप्सते। ईशावास्योपनिषद्-6

<sup>6.</sup> गीता- 18/21, 22

आधुनिकशिक्षातन्त्रेऽपि छात्राणां मनोभ्यः अहंकारमपवारयितुं सात्त्विकज्ञानस्य अपेक्षा अनुभूयते। पुनश्च यद्यस्माकं ज्ञानं सात्त्विकं भविष्यति तर्हि करणीयानि कार्याणि अर्थात् कर्म तथा कर्ता अपि तद्नुसारमनायासेनैव सात्त्विकं भविष्यति। न्यायदर्शनेऽपि उक्तं यत् ज्ञानानुसारेणैव इच्छा तथा प्रयत्न: (कर्म) भवति– **'यद्विषयकं ज्ञानं** तद्विषयिणी इच्छा तद्विषयकं प्रयत्नम्'। अतः एतत् प्रसिद्धमेवास्ति यदस्माकं कर्मण: व्यवहारस्य वा मूलं ज्ञानमेव भवति। यादुशं ज्ञानं दीयते समसामयिक-शिक्षाप्रणाल्यां तस्य परिणाम: छात्राणां कर्मरूपेण वयं द्रष्टुं शक्नुम:। तेषां व्यवहारे लोकहितं, वृद्धोपसेवा, पर्यावरणचिन्तनं, प्रकृतिप्रेम आदिक्रियानामभाव: दरीदृश्यते। अस्य कारणमस्माकं आधुनिकं ज्ञानतन्त्रम्, अत्र नास्ति कश्चन् संदेह:। अत: अस्मिन् विषयेऽपि यदि वयं सूक्ष्मतया गीतायाः ज्ञानप्रक्रियामवलोकयामः तर्हि संभवतः एतां स्थितिं निराकर्तुमर्हामः। ऐक्यभावकारकं तथा कर्मणः मूलं ज्ञानमित्यनुसारेण गीतायां ज्ञानस्य अर्थद्वयं निश्चेतुं शक्यते। प्रथमं तु मानसे ऐक्यभावस्य सम्पूर्णता द्वितीयं तु तेन भावेन स्वभावस्य व्यवहारस्य वा परिवर्तनम्। अनेन प्रकारेण सात्त्रिकज्ञानं कर्मातिरिक्तं अस्माकं कर्तृत्वं करणत्वञ्चापि परिवर्तयित। वस्तुत: एषा एका श्रृङ्खला दीयते गीतायां यस्य मूलं ज्ञानमिति, पुन: ज्ञानानुसारेणैव अग्रे सर्वविधव्यवहाराणां परिवर्तनं भवति। अतः गीता प्रतिपादयति यत् ज्ञानमेव प्रथमतया प्रमुखतया च विचारयेत्।

सात्त्विकज्ञानस्य प्रयोजनं लोकहितं वर्तते। यतोहि येन सात्त्विकं ज्ञानं लभते सः सर्वदा लोकहिताय एव कर्माणि करोति। उक्तं हि चतुर्थाध्याये—

### एवं ज्ञात्वा कृतं कर्म पूर्वेरिप मुमुक्षभिः। कुरु कर्मेव तस्मात्त्वं पूर्वेः पूर्वतरं कृतम्॥²

अत्र कर्म इत्यस्य तात्पर्यं लोकहितार्थं कृतं कर्म वर्तते। लोककल्याणाय यज्ज्ञानं प्रवर्तते, तदेव ज्ञानं सात्त्विकमुच्यते। वस्तुतः अस्मात् श्लोकात्पूर्वमुक्तं कृष्णेन यत् 'मम कर्मफले ईच्छा नास्ति तथा कर्माण्यपि मां न स्पृशन्ति' इदमस्ति मम स्वरूपम्। अतः मम एतादृशं स्वरूपं यः जानाति सः कर्मभिः न बध्यते। अत्र 'जानाति' पदं प्रयुक्तम्, गीतारहस्ये अस्य अर्थः कृतो यत् 'जानाति तदनुसारं च व्यवहरतीति"। पुनः कीदृशं व्यवहरति, अस्यैव प्रत्यक्षोदाहरणेन उपर्युक्तश्लोके

<sup>1.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता- 18/18

<sup>2.</sup> तत्रैव- 4/15

<sup>3.</sup> पूर्वेरिप जनकादिभिर्लोकहितार्थं कर्म कृतं भवति यस्मात्......। तात्पर्यबोधिनी - 4/15

<sup>4.</sup> गीता— 4/14

उल्लिखितं यत् ज्ञानानन्तरं ज्ञात्वा वा लोकहिताय समाजकल्याणाय च कर्म (व्यवहार:) करणीयम्। यथा अस्माकं मुमुक्षिभि: ज्ञानवृद्धै: पूर्वजै: जनकादिभिकृतम्। अत: अस्माकं ज्ञानस्य प्रयोजनं लोकहितं भवेदिति प्रतिपादयित गीता। वर्तमानकाले छात्रेषु मानवेषु च एषा प्रवृत्तिनं दृश्यते। अस्य प्रमुखकारणं अस्माकं शिक्षापद्धितरेव। आधुनिकं समाजमुचितदिशं नेतुं शिक्षातन्त्रे गीताया: ज्ञानस्य धारणा विधीयतामिति।

2. व्यवहार:- यथा अस्माकं ज्ञानं भवित तथैव व्यवहारोऽपि भवित उक्तं हि तर्कसङ्ग्रहे "सर्वव्यवहारहेतुर्बुद्धिर्ज्ञानम्"। अत एव अस्मिन् शोधपत्रेऽपि प्रथमं ज्ञानं विचारितमनुज्ञानं व्यवहार: यतोहि ज्ञानमेव अस्माकं व्यवहारस्य हेतु: वर्तते। अनुभूयते यत् यादृशी शिक्षा दीयते विद्यालयेषु तादृश एव व्यवहार: दृश्यते छात्रेषु। अस्माकं ज्ञानस्य प्रयोजनं यदा लोकिहतं भविष्यित तिर्हि छात्राणां व्यवहारोऽपि तामेव दिशमनुगच्छित। वार्तेयं गीतायामुच्यते यत् विद्वज्जनानां कर्मव्यवहार: निष्कामभावेन लोकसंग्रहाय एव भवेत्—

### कुर्याद्विद्वांस्तथाऽसक्तश्चिकीर्षुलोकसंग्रहम्।<sup>2</sup>

भगवता श्रीकृष्णेन अर्जुनं प्रति उक्तं यत् मया त्वया चापि लोकहितार्थमेव व्यवहारः कर्तव्यः। गीतायां व्यवहारिवषये पाश्चात्यदार्शनिकः अल्बर्टमहोदयोऽपि वदित यत् "The Bhagavad & Gita has a profound influence on the spirit of mankind by its devotion to God which is manifested by actions ". यद्यपि अत्र कृष्णः गुरुः अर्जुनश्च शिष्यः तथापि कृष्णेन उच्यते यत् मया अर्थात् गुरुणा अपि लोकसङ्ग्रहाय कार्यं करणीयम्। अर्थात् गुरोर्व्यवहारोऽपि तथैव स्यात् यथा तस्य वचनेऽस्ति। यत्किञ्चित् ज्ञानं वयं दद्यः छात्रेभ्यः, तस्य अनुवृत्तिरस्माकं व्यवहारेऽपि भवेत् नोचेत् समाजस्य उपहितर्भविष्यिति। पुनश्च यः व्यवहारः ज्येष्ठानां श्रेष्ठानां गुरुणां भवित शिष्या अपि तस्यैव अनुवर्तनं कुवन्ति।

यत् यदाचरित श्रेष्ठः तत् तदेवेतरो जनः। स यत् प्रमाणं कुरुते लोकस्तदनुवर्तते॥

<sup>1.</sup> तर्कसङ्ग्रह: - बुद्धिलक्षणम्

<sup>2.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता – 3/25

यत एषाऽनर्थपरम्परापत्तिस्ततः कृतकृत्यस्याऽपि मम तव चाऽप्यात्मविदोऽन्यस्य च लोकहितार्थं कर्म कर्तव्यमेवेति सिद्धम्। गीतातात्पर्यबोधिनी— 3/25

<sup>4.</sup> www.speakingtree.in

<sup>5.</sup> उत्सीदेयुरिमे लोका न कुर्यां कर्म चेदहम् शङ्करस्य च कर्ता स्यामुपहन्यामिमा: प्रजा:- 3/24

<sup>6.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता 3/21

अतः अस्माकं शिक्षायाः प्रयोजनं लोकहितं तु भवेत् किन्तु अनेन सह अस्माकं व्यवहारेऽपि लोकहितानि कर्माण्येव भवेयुरित्यस्यापि प्रतिपादनं गीतायां परिलक्ष्यते। गीतायाः सिद्धान्तोऽयं शिक्षातन्त्रे छात्राणां 'आचारनिर्माणः' इत्यस्मिन्विषये बहुलाभप्रदः भिवतुं शक्नोति। यतोहि समसामियककाले छलछद्मभ्रष्टाचारयुक्तसमाजे यूनां व्यवहारः न लिप्येत इत्यस्य कृते अस्याम् दिशि गीताज्ञानानुप्रयोगस्य शिक्षातन्त्रे महती आवश्यकता अनुभूयते।

3. शिक्षणशैली— श्रीमद्भगवद्गीतायां कृष्णेन प्रमुखतया यया शैल्या अर्जुन: उपदिश्यते सा शैली वर्तते संवादशैली। गीताया आरम्भत: अन्तपर्यन्तं कृष्ण-अर्जुनसंवाद: प्रचलति—

### अध्येष्यते च य इमं धर्म्यं संवादमावयोः।

गुरुः यत्किमपि पाठयित तस्य अवगमनं छात्राणां मनस्सु भवित न वा, इदं ज्ञातुं संवादशैली उत्कृष्टा शैली वर्तते। शैक्षणिकं वातावरणं रोचकं पाठ्यक्रमश्च आनन्दवर्धकः स्यादित्यस्य कृते गीतायामुपिदष्टा संवादशैली उपयुक्ता वर्तते। आधुनिकं शिक्षणपद्धतौ अपि गुरुछात्रयोः संवादः अतीव महत्वपूर्णं स्वीक्रियते। अनेन प्रकारेणैव गीतायां सर्वत्र प्रश्नोत्तरमाध्यमेन ज्ञानं प्रदीयते। प्रश्नोत्तरशैली अपि एका रीतिः वर्तते यया रीत्या ज्ञानस्य आदान-प्रदानं सहजतया भवित। वयं द्रष्टुं शक्नुमः यत् अर्जुनः यत्र जानाित साक्षात् तस्य मनिस संशयः भवित तदा अर्जुनः प्रश्नं पृच्छित यथा—

### किं तद्ब्रह्म किमध्यात्मं किं कर्म पुरुषोत्तम। अधिभूतं च किं प्रोक्तमधिदैवं किमुच्यते॥²

एतस्यानन्तरमेव कृष्णः अर्जुनस्य जिज्ञासाशमनं कर्तु शक्तवान्। यतोहि यावत्पर्यन्तं छात्राः प्रश्नान् न करिष्यन्ति। तावत् शिक्षकेन तेषां जिज्ञासाशान्त्यै किमपि न कर्तु शक्यते। अतः बालिशक्षातः उच्चिशक्षापर्यन्तं अस्माकं शिक्षणशैल्यां प्रश्नोत्तरशैली निश्चयेन भिवतव्या। पुनश्च प्रश्नाः कथं करणीयाः इत्यस्यापि प्रशिक्षणं प्राथमिकशिक्षायां दातव्यम्। प्रश्निर्माणाय करणाय च छात्राणां व्यक्तित्विकासः भवेदित्यस्यापि प्रतिपादनं करोति गीता। यदा अर्जुनः शोकसन्तप्तो भूत्वा तूष्णीमतिष्ठत् तदा कृष्णेन तादृशः उपदेशः प्रदत्तः अर्जुनाय यत् पुनः तिस्मन् जिज्ञासाभावः उत्पन्नः।

### एवमुक्त्वा हृषीकेशं गुडाकेशः परंतपः। न योत्स्य इति गोविन्दमुक्त्वा तूष्णीं बभूव ह॥<sup>3</sup>

<sup>1.</sup> तत्रैव- 18/70

<sup>2.</sup> तत्रैव- 8/1

<sup>3.</sup> तत्रैव - 2/9

अथ च अत्र केवलं इदमेव न प्रस्तुतं यत् प्रश्नः करणीयः अपितु यः प्रश्नः अस्ति तस्य निराकरणमपि कथं सम्यग्तया करणीयमित्यपि प्रतिपादितम्। अतः संशयनिराकरणपद्धतिरिप एका शैली इव उपलक्ष्यते अत्र। द्वितीयाध्याये (1-8) यदा अर्जुनस्य चित्ते नैकाः संशयाः आगताः तदा भगवता कृष्णेन 'गतासूनगतासूंश्च नाऽनुशोचन्ति पण्डिताः' इत्यादीभिः उक्तीभिः कौन्तेयस्य संशयनिराकरणं कृतम्। अतः अस्याः पद्धतेरिप उपयोगिता आधुनिकशिक्षणशैल्यां भवितुं शक्नोति। पुनश्च सम्पूर्णगीता पद्यरूपा वर्तते। अस्याः काव्यात्मिका शैली अपि बहु उपकारिकी भवितुमर्हति। यतोहि पाठ्यक्रमस्मरणाय कण्ठस्थीकरणाय च पद्यात्मिका शैली एव उपयुक्ता भवित। वर्तमानसमये छात्राणां स्मरणशक्तिः क्षीणा जायमाना अस्ति। अतः एतां समस्यां निराकर्तुं गीतायाः पद्यरूपा शैली उपयुक्ता प्रतीयते।

4. छात्र-अवधारणा- वस्तुतः वयं श्रीमद्भगवद्गीतायामर्जुनं छात्ररूपेण अवलोकितुं शक्नुमः यतोहि शोकसन्तप्तः कातरः अर्जुनः विनम्रभावं श्रीकृष्णस्य पुरतः प्रदर्शयित। भगवता कृष्णेन यित्कमिप शिक्षितं तत्सर्वमिप अर्जुनः छात्रवत् सौम्यभावेन गृहीतवान्। यदि सः भगवतः उपदेशे श्रद्धां न अकिरष्यत् तिर्हं सः जयं न अप्राप्स्यत्। अतः अत्र अर्जुनः छात्ररूपेण दृश्यते। यथा अर्जुनस्य कृष्णे पूर्णश्रद्धा आसीत् तथैव छात्राणामिप शिक्षके श्रद्धा भवेत्। यदि श्रद्धा भविष्यित तिर्हं एव ज्ञानं लप्स्यत इति गीतायाः सन्देशः—

### श्रद्धावाँल्लभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः। ज्ञानं लब्ध्वा परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छति॥²

छात्रै: सेवया प्रणिपातेन च ज्ञानार्जनाय उपगुरु गन्तव्यम्। साम्प्रतं वयं पश्यामः छात्रेषु श्रद्धाभावः नास्ति। अतः यः ज्ञानं प्राप्तुकामः तस्य प्रप्रथमं गुरौ श्रद्धा आवश्यकी। श्वेताश्वतरोपनिषदि गुरोर्महत्त्वमेवं प्रतिपादितम्— "यस्य देवे परा भिक्तः यथा देवे तथा गुरौ"। यस्य छात्रस्य गुरौ श्रद्धा न भवति तर्हि तेन पठिताः अर्थाः प्रकाशिताः न भवन्ति। गीता अपि उपनिषदां सारः अतः भावोऽयं अत्रापि परिलक्ष्यते।

पुनश्च छात्रे तत्परता भवेत्। छात्रव्यवहारे अयं बिन्दुरिंप महत्त्वपूर्णः वर्तते यत् छात्राः निष्क्रियाः न भवेयुः। ते कार्यकरणे अध्ययने च सर्वदा सिक्रयाः भवेयुः। संभवतः उपर्युक्तश्लोके 'तत्परः' इति पदस्य आशयः अयमेव। तदनु

<sup>1.</sup> तत्रैव - 2/11

<sup>2.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता- 4/39

<sup>3.</sup> तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया- 4/34

<sup>4.</sup> श्वेताश्वतरोपनिषद् 6/23

उच्यते इन्द्रियनिग्रह:। ज्ञानप्राप्तुं छात्रै: स्वेन्द्रियाणामुपरि नियन्त्रणं कर्तव्यम्। य: इन्द्रियाणां दमनं करोति सः जितेन्द्रियः कथ्यते "संयतानि विषयेभ्यो निवर्ति-तानीन्द्रियाणि स जितेन्द्रियः"। जितेन्द्रिये एव ज्ञानप्रापनाय अधिकारित्वं वर्तते इति गीतायाः संदेशः। वस्तुतः आधुनिककालेऽपि अस्माभिरवलोक्यते यत् बहुनि साधनानि तादुशानि सन्ति यानि अध्ययनरतछात्राणामिन्द्रियं कृष्णन्ति यथा आधुनिकसमये 'स्मार्टफोन' इत्यस्य प्रयोग: वरीवर्ति सर्वत्र। एतस्य अतिप्रयोगेन Nomo phobia, Phantom, Anniety, Depression<sup>2</sup> इत्याद्य: मानसिकसमस्या: जायमानास्सन्ति, याभि: ज्ञानप्राप्तौ बाधा उत्पद्यते। यद्यपि वर्तमानसमाजे तु इन्द्रियनिग्रह: सर्वेषां कृते आवश्यक: तथापि छात्रजीवने अस्य महती आवश्यकता दुश्यते। यतोहि छात्रा एव राष्ट्रस्य कर्णधार:। यदि तै: अनुचिता दिक् गमिष्यते तर्हि राष्ट्रोऽपि तां दिशमेव अनुवर्तते।

वयं गीतां पश्याम: तर्हि तत्र अर्जुन: सर्वत्र जिज्ञासां प्रदर्शयति। यथा कोऽहम्, कुतो आगतः इत्यादय प्रश्नाः तेन चिन्तिताः। तथैव छात्रेष्वपि जिज्ञासाभावः आवश्यकः। वस्तुतः भावस्यास्य बाल्यकालादारभ्य छात्रमनसि विकासः कारणीयः 'तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया' अत्र 'परिप्रश्न:' इति शब्द: जिज्ञासाभावमेव सूचयति। गीतायां जिज्ञासाभावस्य अपरमुदाहरणम्-

### अपरं भवतो जन्म परं जन्म विवस्वतः। कथमेतद्विजानीयां त्वमादौ प्रोक्तवानिति॥<sup>4</sup>

अत: सर्वदा छात्राणां मनस्स् जिज्ञासा भवेदित्यपि अवबोधयति गीता। समसामयिकशिक्षातन्त्रे गीताया: सन्देशोऽयं अतीव प्रासंगिक: वर्तते। समस्यानां निराकरणेऽपि छात्रस्य महती इच्छा स्यात्। स्वतर्कसंगतबुद्ध्या तेन समस्यानां समाधानमन्वेषणीयमित्यस्यापि उदाहरणानि बहुधा दृश्यन्ते श्रीमद्भगवद्गीतायाम्।

<sup>1.</sup> गृढार्थदीपिका- 4/39

<sup>2.</sup> Nomo phobia is a mental disorder; it is a result of the development of new technologies.

Phantom vibration syndrome or phantom ringing is the perception that one's mobile Phone is vibrating or ringing when it is not ringing.

Anxiety disorders are a group of mental disorders characterized by feelings of anxiety and fear. (www-wikipedia-org)

<sup>3.</sup> तत्रैव - 4/34

<sup>4.</sup> तत्रैव- 4/4

# ज्यायसी चेत् कर्मणस्ते मता बुद्धिर्जनार्दन। तिकं कर्मणि घोरे मां नियोजयसि केशव $\mathbb{1}^1$

अत्र अर्जुनः तर्कसंगतबुद्ध्या अन्तर्द्वन्द्वं प्रस्तूय निराकरणं प्राप्तवान्। वस्तुतः वर्तमानिशक्षापद्धतौ बिन्दुरयं उच्चिशक्षायाः दृष्ट्या महत्त्वपूर्णः प्रतीयते। यतोहि शोधक्षेत्रे समस्यानां निराकरणमेव शोधस्य प्रयोजनं भवति। अतः यदि प्रसंगदृष्ट्या पश्यामः तर्हि गीतायां सम्यग्तया उपस्थापितं यत् छात्रजीवनं व्यवहारो वा कथं भवेदिति।

5. शिक्षक-अवधारणा— गीतायां श्रीकृष्णेन उच्यते यत् ज्ञानीजनाः तत्त्वदर्शिनश्चौव ज्ञानं प्रदातुं समर्थाः भवन्ति। अत्र ज्ञानी इत्यस्य तात्पर्यं वर्तते यः पदवाक्यप्रमाणज्ञः अर्थात् शास्त्रजन्यज्ञानसम्पत्तिमान् अस्ति। पुनश्च सः तत्त्वदर्शी अपि भवेत्। वस्तुतः गीतायां तु अस्यार्थः ब्रह्मसाक्षात्कारिजनः इति विधीयते किन्तु आधुनिकसन्दर्भे विषयस्य याथातथ्यज्ञानं तथा स्वविषयसिद्धिस्यात् शिक्षकस्य इदं ग्रहीतुं शक्नुमः।

### उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः।<sup>2</sup>

एतादृशाः ये गुरवः विधीयन्ते तैरेव आचार्यैः उपदिष्टं ज्ञानं फलितं भवित। मुण्डकोपनिषिद अपि उक्तम्— "तिद्वज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्सिमित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम्" अतः शिक्षकः शास्त्रज्ञः तत्त्वज्ञश्च भवेत् इत्युपिदशित गीता।

शिक्षकाय आवश्यकमस्ति यत् सः छात्राणां मनोविज्ञानमपि जानीयात्। यथा कृष्णः प्रत्यवसरमवगच्छित यत् साम्प्रतम् अर्जुनस्य मनोदशा का? अतः कया रीत्या तस्मै ज्ञानं दातव्यिमिति यथा प्रथमेऽध्याये अर्जुनः विषादग्रस्तः आसीत् तदा लौकिकोदाहरणैः सरलरीत्या च कृष्णेन ज्ञानस्य प्रतिपादनं कृतम्। पुनः यदा अर्जुनस्य मनोस्थितिः सुदृढा जाता तदा अभ्यर्जुनम् एकादशाध्याये विश्वरूपस्य दर्शनं कारियत्वा ब्रह्मज्ञानं प्रदीयते –

### दर्शयामास पार्थाय परमं रूपमैश्वर्यम्।<sup>5</sup>

तथैव छात्रस्य कार्यक्षमताज्ञानमिप ज्ञातव्यं शिक्षकेन यतोहि सर्वे छात्राः

<sup>1.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता- 3/1

<sup>2.</sup> तत्रैव- 4/34

<sup>3.</sup> मुण्डकोपनिषद्- 1/2/12

<sup>4.</sup> तस्माच्छास्त्रज्ञं तत्त्वज्ञं च गुरुमाश्रयेदिति सिद्धम्। गीतातात्पर्यबोधिनी- ४/३४

<sup>5.</sup> श्रीमद्भवद्गीता- 11/9

समानाः न भवन्ति। अतः यथा तेषां सामर्थ्यं तथैव ज्ञानं बोधनीयम्। शिक्षकस्य पार्श्वे सर्वदा विकल्पः भिवतव्यः इत्यस्य उचितमुदाहरणं दृश्यते द्वादशेऽध्याये। विराटरूपदर्शनान्तरं वासुदेवः कौन्तेयं ब्रवीति यत् विश्वरूपे मय्येव चित्तमाधत्स्व, यदि चित्तसमाधाने असमर्थः तिर्हे पूर्वं अभ्यासयोगेन मनः दृढतरं कुरु, यदि अस्मिन्कर्मण्यपि असमर्थः तिर्हे वैदिकं लौकिकञ्च सर्वाणि कर्माणि स्वार्थाय न अपितु मदर्थमेव कुरु, पुनश्च यदि भवाननुपपन्नः तिर्हे कृतानां कर्माणां यानि फलानि तान्यपि परित्यजेत् इति। अत्र कृष्णः स्विशिष्यस्य कार्यक्षमतानुसारेण तस्मै विकल्पं प्रददाति। येन सः सहजरीत्या स्वकर्म कुर्यात् इति। आधुनिकशिक्षातन्त्रेऽपि शिक्षकेन एतादृशः व्यवहियेत।

पुनश्च छात्रेभ्यः आदेशः न दातव्यः अपितु तैः सह मित्रवद्वयवहारः करणीयः। गीतायां सम्पूर्णज्ञानस्य प्रत्यक्षाप्रत्यक्षरीत्या उपदेशानन्तरं वासुदेवः धनञ्जयमुक्तवान् यत् साम्प्रतं भवतः सम्मुखं ज्ञानस्य सर्वे मार्गाः ज्ञापिताः मया। इदानीं त्वं चिन्तय यत् त्वया किं करणीयम्। अस्मिन् विषये अत्र ममादेशः न, अत्र भवान् स्वतन्त्रः –

### इति ते ज्ञानमाख्यातं गुह्याद्गुह्यतरं मया विमृश्यैतदशेषेण यथेच्छिस तथा कुरु॥²

अतः गीता एतदिप शिक्षयित यत् शिक्षकछात्रयोः व्यवहारः मित्रवत् भवेत्। वस्तुतः परम्परेयं तु वैदिककालादेव **'सह नाववतु सहनौ भुनक्तु**' इत्यस्मिन् रूपे प्राप्यते। गीतायां तु केवलं तस्य भावस्यैव विस्तारः विहितः।

6. ज्ञानप्राप्तिसाधनम् - यः कश्चनिप ज्ञानं प्राप्तुमिच्छिति चेत् तिर्हि तस्मै गीतायां कानिचन साधनानि प्रदत्तानि सन्ति। अत्र ज्ञानप्राप्तौ एका युक्तिः दीयते युक्ताहारः। युक्ताहारस्य⁴ आशयः न तु अधिकभोजनं न तु अल्पभोजनम्। छात्रजीवने युक्ताहार एव करणीयः तदैव ज्ञानं फलितं भवित। छात्रेण अत्यधिकं भोजनं न कर्तव्यं यतोहि तृष्णया अधिकभोजनात्परं अजीर्णदोषेण बहव्यः व्याधयः शरीरं पीडयन्ति। येन पुनः अध्ययने मनः तत्परं न भवतीति आशयः। अस्मात् कारणात् 'अल्पाहारः' विद्यार्थीनां पञ्चलक्षणे एकमस्तीति सुभाषितमिप प्रसिद्धम् – "अल्पाहारी गृहत्यागी विद्यार्थी पञ्च लक्षणम्"। अनेन प्रकारेण भोजनं न करणीयमथवा

<sup>1.</sup> तत्रैव - 12/ 8-11

<sup>2.</sup> तत्रैव - 18 / 63

<sup>3.</sup> शान्तिपाठ - कठोपनिषद्

<sup>4. &#</sup>x27;यद्भुक्तं सञ्जीर्यति शरीरस्य च कार्यक्षमतां सम्पादयति तदात्मसम्मितमन्नमेव युक्ताहारः'। गूढार्थदीपिका 6-16

अत्यल्पकरणीयम् एतदपिनास्ति। यतोहि अत्यल्पत्वकारणात् शरीरे पोषणाभावः भवति। पोषणाभावेन अस्माकं शारीरिकी मानसिकी च कार्यक्षमता न्यूना भवति। येन ज्ञानप्राप्तौ बाधा उत्पन्ना भवति। यथा शतपथब्राह्मणेऽपि उक्तम्—

### यदु ह वा आत्मसंमितमन्नं तदवति तन्न हिनस्ति यद्भूयो हिनस्ति तद्यत्कथनीयो न तदवित।

गूढार्थदीपिकायाम् अस्मिन् विषये उक्तं यत्— अर्धमशनस्य सव्यञ्जनस्य तृतीयमुदकस्य तु, वायोः संचरणार्थं तु चतुर्थमवशेषयेत्। पुनश्च समयेन शयनं तथा समयेन जागरणमि ज्ञानप्राप्तौ सहायकं भवति। एषा प्रक्रिया गीतायां 'युक्तस्वणावबोधः' कथ्यते। छात्रजीवने एतदितमहत्त्वपूर्णं साधनं विद्यते शिक्षायाः। इदानीं छात्रेषु अवसादः बहुधा दृश्यते येन तेषां शिक्षा अवरुद्धा भवति। तत्र बहुमहत्त्वपूर्णं कारणमिस्त जागरणशयनयोः प्रक्रिया। अत एव गीतायां अर्जुनं प्रति कृष्णः उक्तवान् यत्—

### न चातिस्वप्नशीलस्य जाग्रतो नैव चार्जुन।<sup>3</sup>

अर्थात् न तु अत्यधिकं शयनं करणीयं न तु अधिकं जागरणमेव। द्वयोः उचिता स्थितिः यत्र भविष्यति तत्रैव ज्ञानमार्गः सरलः भविष्यति। सम्भवतः अत्र उपस्थापितं कारणद्वयं ज्ञानप्राप्तौ अतीवमहत्त्वपूर्णम्। अतो हेतोः गीतायाः षष्ठाध्याये पुनः वदित वासुदेवः –

### युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु युक्तस्वप्नावबोधस्य योगो भवति दुःखहा।

अतः शिक्षणतन्त्रस्य दायित्वं केवलं पाठ्यक्रमनिर्माणः नियुक्तिः प्रकाशनादिर्न अपितु छात्राणां शारीरिकमानसिकविकासाय तेषां स्वास्थ्यशिक्षा अपि अवधातव्या। गीतायाः बिन्दुरयं समसामयिकशैक्षणिकस्तरे छात्राणां मानसिक-शारीरिकदृष्ट्या च स्वास्थ्याय जानग्रहणाय च अतीव प्रासंगिकः।

उपसंहारः - अनेन प्रकारेण वयं पश्यामः यत् गीतायाः नैकाः पक्षास्सन्ति, ये वर्तमानिशक्षातन्त्रे प्रासंगिकाः उपयोगिनश्च भिवतुं शक्नुवन्ति। अस्माकं शिक्षाप्रणाल्यां गीता प्रारम्भिकस्तरादेव भिवतव्या इति वर्तमानस्य आवश्यकता। यथा प्राथमिकशिक्षायां बालानां ज्ञानाय आधुनिकविषयाः वर्तन्ते तथैव गीता अपि भवेत्। यतोहि गीता धर्मग्रन्थः मात्रमेव न अपितु तत्र समाजशास्त्रं, पर्यावरणविज्ञानं, दर्शनं, प्रबन्धनशास्त्रं,

<sup>1.</sup> शतपथ ब्राह्मण- 9/2/1/2

<sup>2.</sup> गूढार्थदीपिका- 6/17

<sup>3.</sup> गीता- 6/16

<sup>4.</sup> श्रीमद्भगवद्गीता- 6/17

शिक्षणशास्त्रं तथा विज्ञानसदृशाः नैकाः विषयाः वर्तन्ते। येषामवबोधः छात्रेभ्यः प्राथमिकशिक्षाया आरभ्य एव कारणीयः। पाश्चात्यविद्वाँसोऽपि धर्मग्रन्थरूपे नापितु विज्ञानरूपे गीतां स्वीकृतवन्तः। अस्मिन् विषये आइन्स्टाईनमहोदस्य वक्तव्यमपि अस्ति यत्—'When I read the Bhagavad & Gita and reflect about how God created this universe everything else seems so superfluous' पुनश्च गीता न केवलं धर्मविशेषस्य ग्रन्थः अपितु अस्यां प्रतिपादिताः विषयाः सर्वेभ्यः उपयोगिनस्सन्ति। वस्तुतः गीता जीवमात्रस्य कल्याणाय उपलब्धः महत्वपूर्णग्रन्थः वर्तते। गीतायाः महत्त्वम् अनेन प्रतिपाद्यते यत् वैज्ञानिकः राबर्टओपेनहाइमरमहोदयः स्वकोशे गीतां स्थापयित स्म। यदा तेन 'Nuclear bomb' इत्यस्य परीक्षणं कृतमासीत् तत्क्षणे तस्मिन्नेव स्थले च तेन गीतायाः एकादशाध्यायस्य द्वादशः श्लोकः 'दिवि सूर्यसहस्त्रस्य भवेद्युगपदुत्थिता, यदि भाः सदृशी सा स्याद्भा-सस्तस्य महात्मनः' इति उच्चारितः।

अतः अस्माकं जीवने प्रतिक्षणं गीताया सिद्धान्तानामेव अनुप्रयोगः दृश्यते। गीतायां प्रतिपादितानि शास्त्राणि अनुकरणीयानि सन्ति। तानि तथैव प्रासिङ्गकानि वर्तन्ते यथा आधुनिकविज्ञानम्। केवलं अस्माभिः दृष्टिः परिवर्तनीया। यदि वयं गीतायाः सूक्ष्मदृष्ट्या विश्लेषणं कुर्मः तिर्हं तस्यां केवलमाध्यात्मं नापितु नैकाः विषयाः द्रष्टुमर्हामः। तेषु विषयेषु एकं शिक्षणशास्त्रमपि वर्तते। अतः गीतायां विश्लेषितं शिक्षणशास्त्रं समसामयिकशिक्षातन्त्रे अनेकाभिः दृष्टिभिः प्रासंगिकं उपयोगि च भिवतुं शक्नोति।

### सन्दर्भग्रन्थसूची

ईशादि नौ उपनिषद्, गीता प्रेस : गोरखपुर, सं. 2068.

अन्नम्भट्टः, तर्कसङ्ग्रहः,

तिलक, लोकमान्य बाल गंगाधर, गीता रहस्य-भाग 2 (श्रीमद्भगवद्गीता), दिल्ली : जेड एक्स पब्लिकेशन्स, 2016.

विष्णुपुराणम् (समीक्षितावृत्तिः) प्रथमो भागः, सं. मधुसूदनः पाठकः, प्राच्यविद्यामन्दिरम्, वि.सं. 2055

<sup>1.</sup> www.Variedessays.blogspot.in

<sup>2.</sup> तत्रैव- 11/12

108 संस्कृत-विमर्शः

श्रीवाजसनेयी-माध्यन्दिन-शतपथब्राह्मणम् (श्रीभाष्यकार-सायणाचार्यविरचितवेदार्थ-प्रकाशाख्यभाष्यसमेतम्) प्रथमो भागः,नवदेहली : राष्ट्रीयसंस्कृतसंस्थानम्, 2002.

श्रीमद्भगवद्गीता, गीता प्रेस : गोरखपुर, सं.

श्रीमद्भगवद्गीता (श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यपूज्यपादश्रीशङ्करानन्दसरस्वतीविरचितया गीतातात्पर्यबोधिन्या यतिवरश्रीभोलेबाबाविरचितेन तदनुवादेन च समलङ्कृत:), दिल्ली : भारतीय बुक कार्पोरेशन, 2005.

श्रीमद्भगवद्गीता (श्रीमधुसूदनसरस्वतीकृत-गूढार्थदीपिकाव्याख्योपेता, समीक्षात्मक-भूमिका-प्रतिभाख्यहिन्दीभाष्यानुवाद-विमर्शाख्यव्याख्यात्मकटिप्पणी-विविधानु-क्रमणिकायुता) भाग— 2, सं.— मदनमोहन अग्रवाल, दिल्ली : चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान, 2010.

Sharma, Adarsh, Personality in bhagavagita (In the Perspective of Philosophy, Psychology, Education, Administration and Management), Sonepat: Adarsh Publication, 2004.

www.wikipedia.org www.speakingtree.in www.Variedessays.blogspot.in

**\*\*** 

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

## संस्कृतसाहित्ये हिमालयस्य सांस्कृतिकस्वरूपम्

-रिगज़िन यंगडोल

शोधच्छात्रा, संस्कृतप्राच्यविद्याध्ययनसंस्थानम् जवाहरलालनेहरूविश्वविद्यालयः नई दिल्ली

[ संस्कृतसाहित्ये हिमालयस्य वर्णनम् असकृत् उपलभ्यते। अस्मिन् शोधलेखे सांस्कृतिकदृष्ट्या हिमालयस्य कीदृशं स्वरूपं विद्यते इति उपवर्णितः अस्ति।]

#### सारांश

भारतीयसभ्यतायां संस्कृतभाषायाः साहित्यस्य च विशिष्टपरम्परा वर्तते, यस्याः प्रतिष्ठा सामाजिकसांस्कृतिकधार्मिकपक्षेष्विप दृग्गोचरी भवित। नदीवनसरोवर-पर्वतादिभिः सह मानवसभ्यतायाः संस्कृत्याश्च सम्बन्धः आदिकालतः वर्तते। भारतीयसंस्कृत्याम् हिमालयः रक्षकरूपेण अभिहितः। हिमालयस्य अङ्केऽव भारतीयसभ्यता-संस्कृति-आध्यात्मञ्चादीनां बीजं सिन्निहितोऽस्ति। देवभूमि-हिमालयस्य बहुषु आश्रमेषु तपोवनेषु च ऋषिभिर्कृततपमाध्यमेन भारतीयसंस्कृतिः सुसमृद्धा सुसमपन्ना च जाता। भारतीयसमाजाय अयम् अलौकिकप्रेरणायाः धार्मिकतायाः आध्यात्मिकतायाश्च केन्द्रम्। भारतीयसंस्कृत्याः प्रादुर्भावे, तस्याः विकासे च हिमालयसंस्कृत्याः विशिष्टं महत्त्वं वर्तते। एकस्मिन् पक्षे एषा प्राकृतिकसौन्दर्ये जनमानसं प्रभावयित, अपरपक्षे ज्ञानतपाध्यात्मिकवैभवेष्विप स्वकीया विशिष्टता उपस्थापयित। हिमालयः भारतस्य भौगोलिकविस्तारं रेखिङ्कृतं कुर्वन् सित सांस्कृतिकबोध मिप परिभाषयित। भारतस्य सांस्कृतिकजीवनदर्शनं उपस्थापयितुं हिमालयस्य अपूर्वा महत्ता। गगनचुम्बितोतुङ्गशृङ्गहिमालयोऽयं सृष्ट्याः उच्चतायाः विशालतायाश्च द्योतकः। अत एषः मानवस्य अहङ्कारदर्पयोः खण्डकः। अतः हिमालयः भारतस्य आध्यात्मिक-भौतिक-सांस्कृतिकप्रगत्याः प्रकाशस्तम्भ इति।

#### बीजशब्दाः

हिमालय:, संस्कृति:, देवभूमि:, सभ्यता, आध्यात्मिकता, प्राकृतिकसौन्दर्यम्, भारतवर्षम्।

भारतीयसभ्यतायां संस्कृतभाषाया: साहित्यस्य च विशिष्टपरम्परा वर्तते, यस्या: प्रतिष्ठा सामाजिक-सांस्कृतिक-धार्मिकपक्षेष्वपि दुग्गोचरी भवतिं नदीवनसरोवर-पर्वतादिभि: सह मानवसभ्यताया: संस्कृत्याश्च सम्बन्ध: आदिकालत: वर्तते। संस्कृतसाहित्ये हिमालय: न केवलं पर्वतरूपेण, अपित् सामाजिकसांस्कृतिकेतिहासिक-धार्मिकस्थलरूपेण प्रस्तूयते, य: गङ्गायमुनासरस्वत्यादीनां नदीनाम् उद्गमस्थलं, वैदिकदेविकन्नरयक्षसिद्ध्यादिदेवानाम् क्रीडाक्षेत्रं, शिवपार्वत्योः निवासभूमिः, नरनारायण्योः तपः स्थलीः प्रकृत्याःपृण्यस्थलञ्चास्ति। वैदिकसाहित्यं विश्वसाहित्ये प्राचीनतमः विद्यते। वेदादेव सुष्टिरुत्पत्तिः, तत्सम्बन्धीः समस्यानां समाधानञ्च सम्भवति। हिमालयस्य उत्पत्तिर्विषयक ज्ञानमपि वेदात् सम्प्राप्यते। वैदिकसाहित्ये 'हिमालयं' 'हिमवान्', 'हिमवतः', 'हिमवन्तः' इत्यादि-शब्दैः इङ्गितमस्ति। 'हिमवन्तः' इति शब्दं अथर्ववेदे पर्वतानां उपाधिरूपेण वर्णितम्<sup>2</sup>। अथर्ववेदे उल्लिखितं यत् हिमालयप्रादुर्भृतनदीनां जलं हृदयरोगनिमित्तं अत्यन्तोपयोगी भवति। हिमालयशब्दस्य व्युत्पत्तिः 'हन' धातोः मकप्रत्यये सित निष्पन्ना भवति, यस्यार्थः शीतलवस्त्वाकाश-वाष्पश्च।⁴ वाचस्पत्ये हिमालय: 'भारतवर्षस्य सीमापर्वत:' इति उद्धोषित:।⁵ शब्दकल्पद्भमे हिमालयाय नगपतिमेनाधवउमागुरुश्चादि-पर्यायशब्दानां प्रयोगं जातम्। सम्पूर्णसंस्कृत-वाङ्मये हिमालयस्य बहुविधरूपाणां दर्शनं प्राप्यते। संस्कृतसाहित्ये हिमालयः जडचेतनयोरुभयोरपि रूपयो: चित्रं प्रस्तौभि। जड्रूपं नगाधिराजादि<sup>6</sup> उपाधिभि:, तथा च चेतनरूपं राजारूपेण विभूषित:।

भारतीयसंस्कृत्याम् हिमालय: रक्षकरूपेण अभिहित:। हिमालयस्य अङ्केऽव भारतीयसभ्यता-संस्कृति-आध्यात्मञ्चादीनां बीजं सन्निहितोऽस्ति। देवभूमि-हिमालयस्य

यस्येमे हिमवन्तो महित्वा यस्या समुद्रं रसया सहाहु:।
 यस्येमा: प्रदिशो यस्य बाहू कस्मै देवाय हिवषा विधेम॥ ऋग्वेद: 10.121.4

गिरियस्ते पर्वता हिमवन्तोरणयं ते पृथिवी स्योनमस्तु। वभ्रुं कृष्णं रोहिणी विश्वरूपां भ्रुवां भूमिं पृथिवीमिन्द्रगुप्ताम्। अजीतोहतोअक्षतोध्यष्ठज्ञं पृथिवीहम्॥ अथर्ववेद: 12.1.11

<sup>3.</sup> हिमवत: प्रस्नवन्ति सिन्धौ समह सङ्गम:। आपो ह मह्यं तद् देवर्ददन् हृद्द्योतभेषजम्॥ *अथर्ववेद: 6.24.1* 

<sup>4.</sup> उणादि० 1.146

<sup>5.</sup> वाचस्पत्यम्, पृष्ठ 5428

अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवात्मा हिमालयो नाम नगाधिराजः।पूर्वापरौ तोयनिधि विगाह्य स्थितः पृथिव्या इव मानदण्डः॥ कुमारसम्भवम्, 1.1

अथ पर्वतराजोऽसौ हिमवान् ध्यानकोविद:।
 दुहितुर्देवदेवेन ज्ञात्वा तदिभमिन्त्रितम्॥ ब्रह्मपुराणम् 36.2

बहुषु आश्रमेषु तपोवनेषु च ऋषिभिर्कृततपमाध्यमेन भारतीयसंस्कृति: सुसमृद्धा सुसम्पन्ना च जाता। हिमालयोऽयं वाल्मीिकरामायणे ऋषीणां तपोभूमिः, जलस्रोत-जलप्रवाह-कन्दरादिप्राकृतिकस्रोतैर्युक्तो विदितः। महाभारतेऽप्ययम् ऋषीणां तपस्थली, तथा च तीर्थस्थलरूपेण प्रस्तुतः। हिमालयस्य उपत्यका अपि पवित्रभूमिरिति संज्ञया अभिहिताः, याः भारतीयजनमानसे स्वदेशप्रेम-त्याग-धार्मिकता-अहिंसा-बन्धुत्वादीनाञ्च सन्देशं प्रददित। स्कन्दपुराणस्य केदारखण्डे हिमालयभूमिं स्वर्गभूमिरिति कथिता। विष्णुपुराणे भारतवर्षस्य भारतीयसंस्कृतेश्च परिभाषणे हिमालयस्य महत्त्वं प्रस्तूयते।

संस्कृतसाहित्ये हिमालयस्य सांस्कृतिकरूपस्य वर्णनं प्रायः कविभिः कृतम्। कुमारसम्भवे कालिदासेन देवात्मा इति संज्ञया हिमालयस्य महत्ता प्रतिपादिता। अभिज्ञानशाकुन्तलेऽयं हिमपुरुषरूपेण किल्पतः यत्र हिमिति प्रदेशस्य राजा तथाश्च पार्वत्याः पितुरस्ति। भारतस्य पश्चिमोत्तरीय-उत्तरीय-उत्तरपूर्वीयाश्च सीमाः हिमालयस्य विविधश्रृङ्खलाभिः विनिर्मिते सिद् देशस्य सभ्यता संस्कृतिः जीवनास्तित्वञ्च चिरकालपर्यन्तं बाह्याक्रान्तादिभिः सुरिक्षतमभूत्। एतदितिरक्तं हिमालयस्य प्रभावो प्रारम्भत एव भारतीयमानसे साहित्ये दृश्यते। भारतीयसमाजाय अयम् अलौकिकप्रेरणायाः धार्मिकतायाः आध्यात्मिकतायाश्च केन्द्रम्। कालिदासस्य रचनासु हिमालयस्य प्राकृतिकसौन्दर्यवर्णनेन सह अस्य समाजिकरीतीणां परम्पराणाञ्च वर्णनं प्राप्यते। हिमालयस्य सहदया, उदारता, रत्नानां बाहुल्यं, शरणागतप्रकृतिरेतस्य रचनासु दृग्गोचरी भवति। रघुवंशे इन्दुमतीस्वयंवरसम्बन्धे भारतस्य चतुर्दिग्जनपदानां, तेषां शासकानां,

1. वाल्मीकिरामायणम्, 1.42.3, 1.48.33, 4.11.12-13

 गंगाद्वारोत्तरं विप्र स्वर्गभूमि: स्मृताबुधै:। अन्यत्र पृथिवी प्रोक्ता गंगाद्वारोत्तरं बिना। इदमेव महाभाग स्वर्गद्वारं स्मृतं बुधै:। यस्य दर्शनमात्रेण विमुक्तो भवबंधनै:॥ स्कन्दपुराणम्, केदारखण्ड:, 106.4

<sup>2.</sup> महाभारतम्, 12.314.23-24

उत्तरं यत् समुद्रस्य हिमाद्रिश्चैव दक्षिणम्। वर्षं तत् भारतं नाम भारती यत्र संति:॥ विष्णुपुराणम्, 2.3.1

<sup>5.</sup> अस्त्युत्तरस्यां दिशि देवात्मा हिमालयो नाम नगाधिराज:। पूर्वापरौ तोयनिधि विगाह्य स्थित: पथिव्या इव मानदण्ड:॥ कुमारसम्भवम्, 1.1

<sup>6.</sup> कार्या सैकतलीनहंसिमथुना स्रोतोवहामालिनी पादास्तामथितो निषण्णहरिणा गौरागुरो:। शाखालिम्बतवल्कलस्य च तरोर्निर्मातुमिच्छाम्यध: शृङ्गे कृष्णमृगस्य वामनयनं कण्डुयमानां मृगीम्॥ अभिज्ञानशाकुन्तलम्, 6.17

अयाचितारं न हि देवदेबमद्रि: सुतां ग्राहियतुं शशाक।
 अभ्यर्थनाभङ्गयेन सार्धुमाध्यस्थ्यमिष्टेऽप्यवलम्बतेऽर्थे॥ कुमारसम्भवम्, 1.52

राज्यनाञ्च विशिष्टनैसर्गिकी-सुषमा तथा च हिमालयसौन्दर्यं विशदरूपेण प्रस्तुतम्। सांस्कृतिकैकताया: निर्माणे हिमालयस्य प्रमुखभूमिका। हिमालये संस्थितानां विविध तीर्थानां यात्रा: भाषागतिभन्नत्वे सत्यिप मानवान् एकसूत्रे बध्नाति, मानवीयमूल्यान्, साम्प्रदायिकसौहार्दं शान्तिमुन्नतिञ्च स्थापयित।

भारतीयसंस्कृत्याः प्रादुर्भावे, तस्याः विकासे च हिमालयसंस्कृत्याः विशिष्टं महत्त्वं वर्तते। एकस्मिन् पक्षे एषा प्राकृतिसौन्दर्ये जनमानसं प्रभावयित, अपरपक्षे ज्ञानतपाध्यात्मिकवैभवेष्विप स्वकीया विशिष्टता उपस्थापयित। कालिदास-भास-भारवीत्यादिकवयः, हिमालयीक्षेत्रस्य संस्कृतकवयश्च अस्य प्राकृतिकसौन्दर्यस्य निरूपणं कुर्वन् साहित्यिक-सांस्कृतिकपक्षौ विशेषरूपेण उल्लेखितवन्तः। हिमालयीक्षेत्रहिमाचलस्य संस्कृतरचनासु संस्कृतिरक्षकरूपेण हिमालयस्य प्रस्तुतिः। हिमाचलस्य काव्यकारः पण्डितदुर्गादत्तशास्त्रिण विरचिते 'मधुवर्षणम्' इत्यस्मिन् काव्ये हिमालयः भारतस्य प्रहरीरूपेण प्रदर्शितः।² रचनाकारकेशवशर्मणः सुनृता-गीतिकाव्ये हिमालयः 'एशियाद्वीपस्य संस्कृतेः विधाता' इति संज्ञया अभिहितः। यथा कालिदासस्य अभिज्ञानशाकुन्तले हिमालयीवनस्पतयः सचेतनप्रकृतिरूपे चित्रिताः, तथैव हिमालयीक्षेत्रस्य रचनाकाराः सुरजमुखीबुरांशशीरादयः हिमालयस्य प्राकृतिकसम्पत्तं प्रतीकरूपेण प्रस्तूयन्ते।

वस्तुतः प्रतीकाः वर्णितविषयस्य प्रभावं वर्धयन्ति। प्रतीकस्रोतांसि प्राकृतिक-पदार्थाः, पौराणिकाख्यानानि, ऐतिहासिकघटनाः, राजनैतिकतथ्यादयः भवितुमर्हन्ति। अत एव रचनाकारैः अलङ्कार-रचनार्थं प्रायः प्रकृत्याः उपमानानि गृहीतानि।

हिमालयः भारतस्य भौगोलिकविस्तारं रेखाङ्कितं कुर्वन् सित सांस्कृतिकबोध मिप पिरभाषयित। भारतस्य सांस्कृतिकजीवनदर्शनं उपस्थापयितुं हिमालयस्य अपूर्वा महत्ता। गगनचुम्बितोतुङ्गशृङ्गहिमालयोऽयं सृष्ट्याः उच्चतायाः विशालतायाश्च द्योतकः। अत एषः मानवस्य अहङ्कारदर्पयोः खण्डकः। मानवीयसंवेदनानां अभिव्यक्तौ कालिदासविरचितमेघदूते आनन्दप्रतीकरूपेण प्रस्तुतः हिमालयः। प्रकृतिकस्रोतागारे हिमालये नदी-जलप्रपात-जलाशय-कन्दरादीनाम् प्राप्तिर्भवति। हिमालयोद्भवा नदी पुराणेषु 'हिमवत्पादिनः सृताः' इति कथिता। गङ्गा-सरस्वती-शतुद्री-चन्द्रभागा-यमुना-सरयू-वितस्ता-विपाशा-देविका-लोहित्यादयः नद्यः हिमालसयात् प्रभवन्ति। पुराणानुसारं हिमालयोद्भवाः नद्यः महावेगवत्यः भवन्ति, तथा च तासां जलानि

<sup>1.</sup> रघुवंशम्, 4.71-75, 77

<sup>2.</sup> मधुवर्षणम्, तृतीयसर्गः

<sup>3.</sup> मेघदूतम्, 52-55

<sup>4.</sup> वपायुपुराणम्, 45.94.96, ब्रह्मपुराणम्, 27.25-27, मार्कण्डेयपुराणम्, 57.16-18

वैदूर्यमणिसमस्वच्छानि मधुराणि च भवन्ति। मार्कण्डेयपुराणे नदीनां वर्णनं सर्वपापहारिणीरूपेण प्राप्यते। महाभारते हिमालयप्रवाहितनद्य: जलानां मधुरताकारणात् विश्वस्य मातेत संज्ञिता:। अत: प्राकृतिकस्रोतानां महत्तां परोपकारस्य चोल्लेखं कुर्वन् मत्स्यपुराणे हिमालयस्य शतश: सुष्ठु जलप्रपातानां वर्णनं प्राप्यते। अ

एतदितिरिक्तं हिमालयः विविधरत्नानां भण्डागारोऽपि वर्तते। कविभिरिप हिमालयः नानारत्नपरिपूर्णः कथितः। हिमालयस्यांशः कैलाशः कुबेरनगरीरूपेण सुविख्यातः। महाकविकालिदासानुसारं हिमालयोऽयम् अनन्तरत्नानाम् उत्पादकोऽस्ति येन हिमस्यातिशयतापि तस्य सौभाग्यं न नश्यित। कुमारसम्भवेऽप्युल्ल्खतं यत् हिमालये गैरिकिसिन्दूरादिधातूनां मिश्रितशैलः प्राप्यते यस्य प्रयोग अप्सराणां प्रसाधनिनिमत्तं भवित। विविधधातूनां प्राप्तिस्थलभूतत्वात् कालिदासेन हिमालयः 'धातुताम्रधरः' इति संज्ञया अभिहितः। करार्ताजुनीयेऽपि हिमालये प्राप्तानाम् अनेकविधरत्नानामुल्लेखः संप्राप्यते। ब्रह्मपुराणे हिमालयसन्दर्भे 'हिमवन्तं रत्नमयं' इति प्राप्यते। महाभारतस्य गङावतरणप्रसङ्गे हिमालयशिखरेषु विविधरत्नधातूनां दर्शनं भवित। अत एव बहुविध रत्नैः परिपूर्णोऽयं हिमालयः भारतसमृद्धौ सहायकः।

#### निष्कर्षः

संस्कृतसाहित्ये हिमालयः भौतिकस्वायत्ततापेक्षया देवतारूपेण, एवञ्च प्रकृत्याः अलङ्काररूपेण प्रस्तुतः। हिमालयस्य श्रृङ्क्षलासु, सिरतानां सङ्गमेषु ऋषीणां मेधा प्रेरणां प्राप्ता। अतः संस्कृतसाहित्ये 'वसुधैवकुटुम्बकम्' इत्यादि-सद्भावानां प्रस्तावकरूपेण हिमालयः वर्णितः। हिमालयः भारतीयजीवनदर्शने मानवीयमूल्यानां मानदण्ड इव उपस्थापितः। जङ्चेतनयोरुभयोरिप रूपयोः मानवीयमूल्यानाम् उच्चादर्शाणाञ्च प्रतीतिः सम्यकतया जायते। स्वविशालता-दिव्यता-भव्यतादिकारणत्वादयं मानवजीवनदर्शने प्रेरणायाः स्रोतः। नदी-रत्न-जलाशय-औषधादीनां सन्धात्री एषा पवित्रदेवभूमिः भारतीयसंस्कृत्याः मूलं संधारयति। भारतस्य भौगोलिकविस्तारस्य सीमानिर्धारके हिमालये भारतीयसांस्कृतिकगहनतायाः दिग्गदर्शनमिप भवति। हिमालये

विश्वस्य मातरः सर्वाः सर्वपापहराः स्मृताः।
 अन्याः सहस्रशश्चोक्ताः क्षुद्रनद्यो द्विजोत्तम्॥ मार्कण्डेयपुराणम्, 57. 31

विश्वस्य मातरः सर्वाः सर्वाश्चैव महाफलाः।
 तथा नद्यस्त्वप्रकाशाः शतशोऽथ सहस्रशः॥ महाभारतम्, भीष्मपर्वः 9.37

महाप्रपातसंपातप्रपातादिगताम्बुभि:।
 वायुनीतै: सदातृप्तिकृतिदेशं क्वचित्क्वचित्॥ मत्स्य्प्राणम्, 117.17

<sup>4.</sup> कुमारसम्भवम्, 6.51

114 संस्कृत-विमर्शः

प्रादुर्भताः नद्यस्सर्वतृप्तिकराः, औषधयश्चारोग्यकराः। अतः हिमालयः भारतस्य आध्यात्मिक-भौतिक-सांस्कृतिकप्रगत्याः प्रकशस्तम्भ इति।

### सन्दर्भग्रन्थसूचिः

अथर्ववेद का सुबोधभाष्य. दामोदरसातवलेकर:. पारडी: स्वाध्यायमण्डलम्, 1938.

अग्रवाल, वासुदेवशरण: *मार्कण्डेयपुराण का सांस्कृतिक अध्ययन.* इलाहाबाद: हिन्दुस्तानी अकेडमी, 1961.

अभिज्ञानशाकुन्तलम्, (अनु०) बाबूराम त्रिपाठी. आगरा: रतनप्रकाशनम्, 1989.

ऋग्वेद संहिता, पूना: वैदिक संशोधन मंडल, 1972.

ऋतुसंहार. कालिदास: (व्या॰) रांगेयराघव: दिल्ली: आत्माराम एण्ड संस, 1973.

कालिदास ग्रन्थावली. (व्या०) पण्डित रामतेजशास्त्री. (सं०) ब्रह्मानन्द त्रिपाठी, वाराणसी: चौखम्बासुरभारतीप्रकाशनम्, 2014.

किरातार्जुनीयम्. भारवि. (व्या०) बदरीनारायण मिश्र. वाराणसी: चौखम्बा-सुरभारतीप्रकाशनम्, 2012.

वुनमारसम्भवम्. कालिदास:. (व्या०) कृष्णमणि त्रिपाठी. वाराणसी: चौखम्बासुरभारतीप्रकाशनम्, 2011.

कुमार, कृष्ण. *प्राचीन भारत का भौगोलिक परिवेश.* हरिद्वार: मयंक प्रकाशनम्, 2004.

काण्डपाल, भवानीदत्तः. कुमाऊँनी का संस्कृतमूलक व्याकरण, भाषा विज्ञान एवं साहित्य. हरिद्वार: उत्तराखण्ड संस्कृत अकादमी, 2007.

चातक, गोविन्द: भारतीय लोकसंस्कृति का सन्दर्भ, मध्य हिमालय. नई दिल्ली: तक्षशिलाप्रकाशनम्, 1990.

मेघदूतम्. कालिदास:. (व्या०) दयाशंकरशास्त्री. वाराणसी: चौखम्बासुरभारती-प्रकाशनम्, 2014.

**\*\*** 

संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

## जानकीहरणजानकीजीवनमहाकाव्ययोः राजनीतिविज्ञानम्

-**डॉ. बुल्टी दासः** अगरतला, त्रिपुरा

[ अस्मिन् लेखे जानकीहरणजानकीजीवनमहाकव्ययोः उपवर्णिताः राजनीतिविज्ञानविषयाः निरुपिताः। तत्र राजधर्मः करनीतिः, राष्ट्रशासनम् इत्यादिविषयाणां तुलनात्मकरूपेण विचारः कृतः अस्ति।]

कूटशब्दा:- राजनीति:, अर्थनीति:, राजधर्म:, सार्वभौमत्वं, राष्ट्रतत्वम्, सामन्ततन्त्रं, मन्त्रीपरिषद:, दूत:, सभा, सभासद:, करिनधीरणनीति:, राष्ट्रशासनकर्तृत्व-मुत्तराधिकारसूत्रेण प्रजाकर्तृक निर्वाचनमुखेन वा राज्याभषेक:, दिग्विजययात्रा, विचरव्यवस्थ, युद्धं विश्वशान्तिश्च, शिक्षानत:, आजीविका, षाड्गुण्यमपायचतुष्टय, राजमण्डलं, कल्यानमूलकराष्ट्रशासनं, राजनैतिकमैत्री, आपत्प्रतिकारोपायिचन्तनम्।

शोधसारः - जानकोहरणजानकोजीवनमहाकाव्ययोः राजनीतिविज्ञानम् इति गवेषणानिबंधे उभयत्रमहाकाव्यद्वयगतायाः राजनैतिकावस्थायाः स्वातन्त्रेण व्यष्टिरूपेण तुलनात्मकिवचारेण च सम्पादिता अस्माभिः। अत्र दण्डनीतेस्तथ अखिलराजधर्ममूलत्वेन अर्थनीतेरिप परिचयः आलोच्यमहाकाव्यद्वयगतोपादानानि संकलय्य उपपादियतुं प्रयत्नः कृतः। पर्यालोचनस्य समग्रस्य स्पष्टीकरणार्थं याथातथ्येन च समुपस्थापनार्थं प्राचीनराजनीतिशास्त्राणि अनुगमकतयानुसृतानि पर्यवेक्षतानि च। सम्भवतः ख्रीष्टिय-षष्ठशतके आविर्भूतस्य किवकुमारदासस्य जानकोहरणमहाकाव्ये तथा अर्वाचीने पण्डितप्रवराभिराजराजेन्द्रमिश्रस्य जानकोजीवन-महाकाव्ये च प्राक्तनकिवनाट्यकाराणां कालिदास-भट्टीभाषादीनां काव्यनाट्येषु राजनैतिकवैशिष्ठानां प्रभावे अपि निवेदितो अस्माभिः। प्राचीननवीनयोः महाकाव्ययोः चित्रितस्य राजनैतिकधर्मस्य मानदण्डः आधुनके अपि राष्ट्रशासने अनुसरणयोग्यतामार्हतीत्यवधेयम्।

शोधः (मुख्यांशः) अस्मदनुसन्धेयमहाकाव्यद्वयस्थं राजनीतिविषयोपस्थापनम् अभिप्रेतम्। राजनीतिसम्बन्धिनो विषया वैदिकसंहिता सुब्राह्मणेषु राजधर्म-विषयकशास्त्रेषु च सादरं समुपवर्णिता उपलभ्यन्ते। तेषां सर्वतः समाकलनेन एकत्रनिबन्धनम् अस्माकिमष्टम्। परन्तु आकारगतपरिमाणतया विषयगत-वैचित्र्यबाहुल्यात् च सांप्रतं

सातिशयसंक्षेपेण राष्ट्रविषयकं तत्त्वं किञ्चिन्मात्रमेव समुद्भृत्य उदाहरणरूपेण उपस्थापयामः। वैदिककाले तदुत्तरकाले च राजतन्त्रं राष्ट्रनीतौ सर्वोपिर स्वमिहम्ना विराजते स्म। अतः राष्ट्रे राज्ये वा राज्याभिषिक्तः राजा वा श्रद्धया च गृहीतः आसीत्। ततस्तु राज्यस्तुतिः राजस्तुतिर्वा साकूतमुिल्लिखतं वेदेषु। उत्तरकाले काव्यजगित नाट्यजगित च लौकिक-संस्कृतवाङ्मये राजतन्त्रस्यैव विजयगीतिङिण्डिमः श्रूयते। विशेषतस्तु 'गद्यपद्य-मयी राजस्तुतिः काव्यस्य विशिष्टरूपमाधाय विरूदसंज्ञया प्रथिता दृश्यते।

ऋग्वेदसंहितायां दशममण्डले 173-संख्यके सूक्ते च मन्त्रषट्के राजस्तुति-विधीयते। अविचलितस्वतन्त्रप्रभुसत्तायां प्रतिष्ठितः प्रजाहितैषी राजा प्रजानाम् अभिमततमरूपेण वर्णितः उपलभ्यते। अथर्ववेदसंहितायामिप राज्याभिवर्धनं राजकर्तृकं शत्रुघातनं शत्रुसम्मोहनं च सम्यक् वर्णित मास्ते। स्वराज्यच्युतस्य राज्ञः पुनःस्थापनं, प्रजाकर्तृकं राज्ञः वरणं राज्ञः राज्यलाभः तस्य च राजकृत्या-नुष्ठानम् इत्येते विषयाः ऋग्वेदीयमन्त्रषट्के उपनिबद्धा वर्तन्ते। अपि च अथर्ववेदे एकिस्मिन् सूक्ते राजसूययागेन राज्याभिषेकवर्णनं तथा सेनानिरीक्षणं, सेनासंयोजनं, संग्रामिवजयादिवर्णनमिप सहदयानां प्रीतिजननाय समुपन्यस्तं उपलभ्यते। ऐतरेयब्राह्मणे 33-39-संख्यकेषु अध्यायेषु राजसूययागे राज्ञः राज्याभिषेकवर्णनं तस्य प्रजापालनं राज्यसंरक्षणं प्रजाकल्याणाय राज्यस्य समृद्धिसाधनं तत्र तत्र वर्णितं विद्यते। राज्यस्य कल्याणाय ब्राह्मणपुरोहितस्य संस्थापनम् अपि चत्वारिशेऽध्याये समुपन्यस्तं दृश्यते। 38-तमे अध्याये द्वितीयेखण्डे राज्यात् प्रभृति साम्राज्यं यावत् भूखण्डानां परिणितवैचित्र्यात् अधिकारवैचित्र्यात् उच्चावचपदभाजां विविधत्वं नामतः उल्लिख्य प्रदर्शितम्। अतः राजानोऽपि उत्कृष्टापकृष्टपदाधिकारितया भोज-स्वराट्-विराट्-परमेष्टि-राजेत्यादिभिः संज्ञाभिः संज्ञिता भवनित।

एवमेव अखिलवैदिकसंहितासम्बद्धेषु ब्राह्मणेषु राजतन्त्रसंश्लिष्टाः केचन यागाः प्रसिद्धाः सन्ति। ते हि विशिष्टयागाः राजसूय-वाजपेय-अश्वमेध-विश्वजिदित्यादि-नाम्ना प्रसिद्धिम् आप्नुवन्ति। एतेषां यागानामनुष्ठानेन क्रमेण 'राजसूयेन राजा' भवति, वाजपेयेन सम्राट् भवति, अश्वमेधेन सार्वभौमः भवति, विश्वजिता च विश्वाधिपतिर्भवति। एतेषामनुष्ठानेन तारतम्येन राष्ट्राधिकारलाभादिप तेषु अनुष्ठानेषु

<sup>1.</sup> साहित्यदर्पण: 6/313

<sup>2.</sup> ऋग्वेदसंहिता, 10/173,174, पु. 760-761

<sup>3.</sup> अथर्ववेदसंहिता, 1/6/1-2; 3/1/1-5

<sup>4.</sup> अथर्ववेदसंहिता, 4/7/1; 6/11/1; 6/13/1

<sup>5.</sup> ऐतरेयब्राह्मणम् 38/3 पृ. 933-934

एव अभिषिक्तानां अधिपानां स्वराज्यं प्रति स्वप्रजापुञ्जं प्रति च संरक्षणाभ्युदयादिकर्तव्य-पालनशपथस्यापि ग्रहणम् अवश्यं कर्तव्यमिति विहितं दृश्यते। राजनीतिविधायकमालोचनं मनुप्रभृतिविरिचतेषु विंशतिसंख्यापिरिमितेषु स्मृतिशास्त्रेषु अपि समुपलभ्यते। विशेषतः मनुसंहितायाः सप्तमाध्याये तथा याज्ञवल्क्यस्मृतौ आचाराध्याये राजधर्मप्रकरणे सविस्तारं वर्णितमस्ति। प्रख्यातेषु राजनीतिशास्त्रेषु वृहस्पति-शुक्राचार्य-कामन्दक-कौटिल्य-प्रमुखविरिचतेषु वैशद्येन प्राक्तनाचार्यमतोपन्यासपूर्वकं सुनिबद्धं राष्ट्रतत्त्वं समुपलभ्यते।

महापुराणेषु उपपुराणेषु च राजनीतिशास्त्रमधिकृत्य विमर्श: सविशदम् अस्माभि: उपलभ्यते। तेषां संग्रहेण आलोचनमपि बृहदायतनं स्यात्। महाभारते आर्षमहाकाव्ये विशेषत: शान्तिपर्वणि राजनीते: अर्थनीतेश्च द्वयोरेव सुविस्तृतमालोचनम् अस्माकं दुष्टिपथं अवतरित। रामायणे अपि तथैव। अतः जानकीहरणमहाकाव्ये जानकी-जीवनमहाकाव्ये च राजधर्मविवरणस्य उपस्थिति: अवश्यमेव सम्भावनापक्षं न परिहरति। कोशलाधिपते: दशरथस्य पुत्र: रामचन्द्र: राज्याभिषेकव्याघातात् प्रत्यवायवशात् निर्वासितोऽभूत्। तदनन्तरं रावणवधादिकर्म परिसमाप्य अयोध्यां प्रत्यागत्य राज्ये राजरूपेण अभिषिक्त: बभूव। तत्र च बालिवधेन किष्किन्धाराज्ये सुग्रीवस्य अभिषेचन, तथा च रावणवघात अनन्तरं विभीषणस्य राज्याभिषेक: तत्र तत्र प्रदर्शित:। यथा कोशलदेशाधिपति: आदौ पिता दशरथ पश्चाच्च पुत्र रामचन्द्र: एवं मिथिलाधिपति जानकोजनक: राजर्षिजनकश्च महाकाव्यद्वये सार्वभौमनरपतिरूपेण यथाशास्त्रमभिषिच्य स्थापित:। विशष्ठिन शतानन्देन च ऋषिणा पृथक् पृथक् सर्वेषां दशरथ-रामचन्द्र-राजर्षिजनक-बालि-सुग्रीव-रावण-विभीषणेति राज्याधिपानां सामान्यविशेषतश्च राज्याभिषेकपूर्वकं राज्याधिकारं प्राप्य राजधर्मपालनप्रक्रिया समासता व्यसतो वा समुल्लिखता प्राप्यते। एतेषां राज्ञां राजनैतिकव्यवहारा आलोच्यमहाकाव्यद्वयतः समुदाह्रत्य समीक्षणम् इष्टम्। विंशतिसर्गात्मके जानकीहरणमहाकाव्ये प्रायेण सर्वत्र, एवं एकविंशतिसर्गात्मके जानकीजीवने च तत्र तत्र प्रासंगिकतया वर्णिता उपात्ता च राजनीति: कदाचित् ऋजुणा मार्गेण क्वचित् च कृटिलगत्या घटनाचक्रान्तर्वर्तितया प्रवहति स्म इति उपलब्धं शक्नुमः वयम्। अस्मिन्न क्षणे ग्रन्थ-गौरविभया सविस्तरं सोदाहरणं च तत् राष्ट्रतत्त्वस्वरूपं वर्णयितुं प्रेरणाविमुखा वयमिति सर्वं सहृदयविदुषां करूणार्द्रचित्तानां स्नेहदुष्टिं अस्मान् प्रति अपेक्षामहे।

वाल्मीकीयरामायणं कुमारदासीयजानकीहरणम् अभिराजराजेन्द्रमिश्रप्रणीत-जानकीजीवनं च त्रिवेणीसंगमरूपं महातीर्थस्थानमिति प्रतिभाति अस्माकं चित्तदर्पणे। वाल्मीकीयरामायणतः प्रेरणाप्रस्रवणधारा कविवरस्य कुमारदासस्य अभिराजराजेन्द्र-मिश्रस्य च हृदयबुद्धिकन्दरमवगाह्य शाखाद्वयेन विभज्य कालव्यवधानेन जानकीहरणं जानकीजीवनञ्चेति नाम्ना प्रख्यातेन महाकाव्यद्वायरूपेण विवर्तितं विपरिणतं च परिलक्ष्यते। महाकाव्यद्वये चेतनास्रोतसा बहुनि सामाजिको-पादानानि तरंगभंगलीलया

लिलायितानि समुपलभ्यन्ते। तेषु उपादानबहुलेषु राष्ट्रतत्त्वचिन्तनं पर्यवेक्षणविषयतया साम्प्रतम् अस्माकम् ईप्सिततमम्। राष्ट्रतत्त्वे राजनीतिविषयः राजधर्मो वा प्रधानतया प्रतिपाद्यः उपलभ्यते। आलोच्यमहाकाव्यद्वयेविदेह-कौशल-लङ्काराज्यभूमिश्चेति राज्यत्रयं मुख्यतया राजनीतितत्त्वसमीक्षणे समुपस्थितं भवति। गौणतया च मुख्यवृत्तान्तसम्बद्धतया किष्किन्धाऋष्यमूकप्रसङ्गोऽपि उपेक्षितुं न शक्यते। राष्ट्रतत्त्वे भूमण्डलगतस्य विशिष्टभूखण्डस्य जनसमाजस्य प्रभूत्वस्य च सम्बन्धः संयुक्तः समुपलभ्यते। राष्ट्रशासनतन्त्रस्य सार्वभौमस्वातन्त्र्यम् अर्थात् एकातपत्रप्रभूत्वम् ईप्सितमेव। कदाचित् कुत्रचित् च एतद् तथा न भवति। सामन्तनृपादीनां सार्वभौमराजादधीनत्वात् तेषां सार्वभौमस्वातन्त्रयं न भवितुम् अर्हति। वाल्मीकीयरामायणे आलोच्यमहाकाव्यद्वयेऽपि समाजतन्त्रस्य गणतान्त्रिकस्य प्रजातन्त्रस्य वा प्रवर्तनं प्रचलनं वा दृष्टिपथं नावतरित। राष्ट्रपरिपालकरूपेण शासनव्यवस्थायाः प्रवर्तकरूपेण उत्तराधिकारबलेन अथवा प्रजागणद्वारा निर्वाचमुखेन यो भवति राज्यशासकः स एव राजा इति अभिधीयते राजनीतिशास्त्रेषु। अत्र राज्ञः राज्यप्रशासनं निर्धारितनीतिवलेनैव प्रचलित स्म। स एव राजधर्मः इति पारिभाषिकशब्देन परिचीयते।

जानकीहरणमहाकाव्ये जानकीजीवनमहाकाव्ये च राष्ट्रतत्त्वसमीक्षणं कार्यम-स्माकम्। कालक्रमानुरोधेन पूर्वभावित्वात् जानकीहरणस्य राजनीतितत्त्वपर्यवेक्षणम् आदौ निष्पाद्यम्। रघूणाम् अन्वये वर्तमानस्य अजनन्दनदशरथस्य¹ समृद्धायाम् अयोध्यानगर्या² प्रजाशासनचिरतिचत्रणं रम्यं बुद्धिवेद्यञ्चेति वर्णितं कविना। कौशलराज्यस्य राजधानी अयोध्यानगरी। तत्राभिषिक्तः राजा दशरथः। स हि शास्त्रानुगामी इन्द्रियजयी³ प्रजाहितव्रती विजीगिषुश्चेति।⁴ स हि नीत्यनुसारतः निर्धारितेभ्य आयस्थानेभ्यः करादानेन जातिवर्णनिर्विशेषं प्रजानां दुःखहर्ता गुरुविशष्ठेन सह तथा अष्टसंख्यकोपेतमन्त्रिमण्डलीतोऽपि मन्त्रणापूर्वकं राज्यशासनकार्यनिर्वाहकर्ता परराज्य-विजयेन प्रभूतधनरत्नसंग्रहकारी स्वप्रजानां हितकारीति प्रतीयते।⁵ मृगयाव्यसन्यप्यसौ राजा दशरथः दिग्विजययात्रायां⁵ समधिकः समुत्सुकः आसीत्। तत एव कोशलराष्ट्रस्य प्राच्यां दक्षिणस्यां च दिशि नृपतेस्तस्य दिग्विजययात्रा प्रारब्धा। चतुर्दिगन्तेषु तस्य विजयघोषः समजनि। विजितनृपतिभ्यः अपिरमेयसम्यदमाहृत्य राज्ञः दशरथस्य अयोध्यायां

<sup>1.</sup> जानकीहरणम्, 1/12-13

<sup>2.</sup> तत्रैव. 1/10-11

<sup>3.</sup> तत्रैव. 1/14

<sup>4.</sup> तत्रैव, 1/16-25।

<sup>5.</sup> तत्रैव, 1/45-72।

<sup>6.</sup> तत्रैव, 1/16-25।

प्रत्यावर्तनं राजमिहम्नः प्रद्योतकम।<sup>1</sup> एतेन परराज्याधिकारेण राज्यसीमाविवर्धनं धनरत्नादिवैभवसंग्रहणं च राजचक्रवर्तिहेतुकम् इति। राजनीतिशस्त्रे विजिगीष् नुपते: तथा सामान्यतः द्वादशात्मकराजमण्डलस्य विषयः उपपादितो दृश्यते। यागाद्यनुष्ठानं राजकर्तव्यं भवति प्रजाहिताय। राज्यशासननैपुण्ये अस्त्रविद्यया सह शास्त्रविद्याया: अपि अभ्यास: कर्तव्य:। अत: चतुर्थसर्गे रामं प्रति राजकर्तव्यतोपदेशकुशल-राजनीतिज्ञानस्य परिचायकः। राज्ञः दशरथस्य चतुर्थसर्गे युद्धविषयमाश्रित्य औचित्यानोचित्यविचार: उत्थापित:। तत्रविश्वशान्तिप्रयोजनहेतुकं युद्धमपि अनिवार्यं भवति क्वचित् कदाचित् चेति सिद्धान्तः उपलभ्यते। पञ्चमसर्गे राक्षसैः सह रामस्य युद्धं वर्णितम्। तत्र राजनीतिशास्त्रोक्तं युद्धकौशलं प्रतिविम्बितं दृश्यते।अपि च धनुर्धारिण श्रीरामचन्द्रस्य धनुर्विद्यायाः युद्धक्षेत्रे शत्रुवधे प्रयोगकौशलमपि प्रदर्शितमास्ते। अत्र वैशम्पायनविरचिते नीतिशास्त्रे नीतिप्रकाशिकायां द्वितीयाध्याये धनुर्वेदविद्याविषयकं तत्त्वविवरणम् अवधेयम्।<sup>3</sup> जानकोहरणस्य षष्ठसर्गे नीतिशास्त्रसम्मतकरादानव्यवस्थायाः<sup>4</sup> संकेतः उपलभ्यते। तत्रैव वृद्धावस्थायां राजभृत्यानां भरणपोषणकर्तव्यतोपेशः समुपलभ्यते। दरिद्रान् प्रति औदार्यं भरणपोषणव्यवस्थाकरणमिपराज्ञः कर्तव्यम् इत्यप्यनुशासनमुपलभ्यते। शत्रूणामपि स्त्रिय: प्रति रक्षाभारवहनं राज्ञ: कर्तव्यपक्षे औचित्येन वर्तते इत्यपि समुल्लिखतम्। नवमसर्गे क्षत्रियनुपतीनां धनुर्विद्याभ्यासपरिचयः उपलभ्यते। दशमसर्गे राज्ञ: दशरथस्य राज्यशासननीति: वर्णिता। तत्र विजयाभिलाष: राजनीतेरङ्गमिति प्रतीयते। शत्रुमित्रोदासीनसम्बद्धराजमण्डलस्य उल्लेखः दशमे सर्गे एव सम्प्राप्यते। साम-दान-भेद-दण्डचतुष्टयस्य सुविहितप्रयोगः राजनीतेरङ्गम्। एतत्प्रसङ्गेनषाड्-गुण्यनीतिरपि उपयुज्यते। आदर्शराजनीतिविषयकमन्त्रणा-पूर्वकराजनीते: प्रयोग: साफल्यप्रदायको भवति।

चतुर्थसर्गे श्रीरामचन्द्रस्य ताडकादिराक्षसवधकार्यं नीतिमूलकं क्षात्रशौर्यविज्ञापकं सर्वजनिहतकरञ्चेति प्रतीयते। पितुः सकाशात् विश्वामित्रसान्निध्यतश्च अस्त्रशस्त्रादि–विषयकं राज्यशासनविषयकञ्च अनुशासनं तेनाधिगतम्।

उत्तरकाले सुग्रीवादिभिः सह मैत्रीबन्धनं किष्किन्धाधिपतेः वानरराजस्य बालिनः हननं श्रीरामचन्द्रस्य राजनीतिज्ञानस्य परिचायकम्। चतुर्दशसर्गे नीतिज्ञवानरप्रधानैः सह सीतान्वेषणविषयकम् आलोचनं रामचन्द्रस्य राजनैतिकप्रज्ञासूचकमेव। पञ्चदशसर्गे लङ्काप्रवेशनिमित्तं साम-दान-भेद-दण्डरूपात्मकस्य उपायचतुष्टयस्य प्रयोगनीतिः

<sup>1.</sup> जानकीहरणम्, 1/90।

<sup>2.</sup> तत्रैव, 10, 4/67-69।

<sup>3.</sup> नीतिशास्त्रम्।

<sup>4.</sup> जानकीहरणम्, 6/39।

राजनीतिरेव अङ्गभूता। ततश्च लङ्काधिपितना रावणेन सह युद्धप्रसङ्गे आदौ दूतसंप्रेषणं पश्चाच्च युद्धोद्यमः। युद्धविजयश्च अभिज्ञराजनीतितत्त्वज्ञस्य युद्धविशारदस्य च नीतिनैपुण्यपिरचायकः इति प्रतिभाति। पञ्चदशसर्गे एव दूतरूपेण प्रेषितस्य अङ्गदस्य रावणराजसभायां राजनैतिकं भाषणं रावणमातामहस्य नीतिज्ञमाल्यवतः सामद्युपाय-चतुष्टयमूलकं षाडगुण्यप्रयोगमूलकं भाषणं च अभिज्ञराजनीतिविज्ञानस्य पिरचायकम् एवेति प्रतीयते। सप्तदशसर्गे औचित्येन राजनीतौ प्रवर्तमानस्य रामस्य परिचयः उपलभ्यते। प्रसङ्गेन अनेन रामस्य उन्नतराज्यप्रशासनपिरचयस्य उपलब्धिरिप पञ्चदशसर्गे वर्णिता अस्ति।

लङ्काधिपितरावणस्य सभाभवने सभासदाम् उपस्थितिः आलोचनं तथा रणनीतिकौशलमिप सर्वमेव राजनीतिविषयकमेवेति। अष्टादशसर्गे लङ्काकायुद्धं वर्णितम्। तत्रैव अखण्डवीरता राजनैतिकव्यवहारकुशलता च वर्णिता अस्ति। तत्रैव च सर्गे आपदां प्रतीकारस्य च प्रसङ्गः उत्थापितः। एकोनविंशसर्गे रावणबधानन्तरं रामकर्तृक – सुग्रीवस्य राज्याभिषेकः वर्णितः। तदनन्तरं विंशतितमे सर्गे श्रीरामचन्द्रस्य अयोध्या प्रत्यावर्तनं तस्य राज्याभिषेकश्चेति महाकाव्यस्य समाप्ति समुद्घोषयित। एवं विंशतिसर्गात्मकस्य जानकीहरणमहाकाव्यस्य संक्षेपतः राजनैतिकशास्त्रानुसारतः राजनैतिकतत्त्वसमीक्षणे अस्माकं प्रयत्नः प्रदृशितः।

### जानकीजीवनम्-

एकविंशतिसर्गात्मकं जानकीजीवनं नाम महाकाव्यं विरचितं कविना अभिराज-राजेन्द्रमिश्रेण। महाकाव्येऽस्मिन् राजनैतिकोपादानानुसन्धानमस्माकमिभप्रेतम्। राज्यशासन-तन्त्रविषयकमालोचनमत्र मुख्योद्देश्यतया वर्तते। राज्यभूमिः प्रजासमूहः राज्यप्रशासनकर्ता च परस्परं सम्बन्धविशेषेण सम्बद्धा भवन्ति। नियन्तुः शासकस्य अभावात् कस्मिन्नपि भू-खण्डे वसतां जनानां भोगः न सम्भवति। परस्परसंघर्षेण बलवता दुर्वलस्य समुत्पीडनं भवत्येव। अतः समुत्पीडिताः जनाः वास्तुच्युताः सन्तः सपशुद्रव्यसञ्चयमपि बलवत् पीडकहस्ते निक्षिप्य कदाचित् प्राणानोऽपि परित्यज्यन्ति कदाचिच्च जीवन्तोऽपि इतस्ततः भयात् परिभ्रमन्तः क्लेशसन्तितमनुभवन्ति। अतः हेतोः विशिष्टभू- खण्डवर्तिनां सर्वेषां जनानां रक्षणविधानाय कस्यचित् अस्य भू-खण्डस्य प्रजाजनस्य च नेतृरूपेण पालकः आवश्यको भवति। अतः प्रजानां कल्यानहेतोः निर्दिष्टभू-खण्डस्य भूपालस्य च सुतरामेव आवश्यकतास्ति। अत्रैव राज्यशासकस्य राज्ञः समृत्पत्तिः उपलभ्यते। राजा च राष्ट्रपालकः दण्डसहायेन शिष्टप्रतिपालनं दुष्टदमनं च विदधाति।

<sup>1.</sup> तत्रैव 6, 15, 17,18, 19, 20/53-55।

<sup>2.</sup> मनुसंहिता, 7/1-3, 13-15।

जानकीजीवनमहाकाव्ये प्रथमसर्गे विदेहराज्यस्य राजधानी मिथिलेति नाम्ना प्रख्याता आविर्भवति। तत्रविदेहाधिपति: निमिनन्दन: सीरध्वज: (राजर्षिजनक:) समागतां दैवीम् आपदं प्रतिकर्तुम् उद्वेगाकुलः समुपलभ्यते। दुःखसहस्राणां भुञ्जानानां प्रजानां जीवनयन्त्रणाम् असहमानः शोकदीर्णहृदयः राजर्षिजनकः प्रधानामात्येन सह मन्त्रणापूर्वकं गौतमपुत्रस्य गुरुशतानन्दस्य तपोवनं गत:। गुरो: शतानन्दस्य उपदेशेन आपत्प्रतीकाराय यज्ञमियेष विदेहराजः सीरध्वजः। यज्ञप्रसङ्गेन हलकर्षणमुखेन सीतायाः उपलम्भः। अतः विदेहराज्यं तस्य राजधानी मिथिला मिथलाराज्यस्य प्रजाजनाः विदेहराजः राजर्षिजनकः प्रधानामात्यः राजपुरोहितः गौतमपुत्रः गुरुशतानन्दः इत्येति विषया: परस्परं राजनैतिकेन सम्पर्केण राज्यशासनसूत्रेण च प्रजारक्षणविधानसम्बन्धेन च समुपस्थापिता। चतुर्थसर्गे कोशलराज्यस्य राजधानी अयोध्येति विश्रुता लोके इति समुपवर्णिता। तत्र कोशलराजः अजन्दनदशरथः तस्य प्रधानामात्यः सुमन्त्रश्च निरन्तरं राज्यस्य प्रजानां च मङ्गलार्थिनौ। एताभ्यां सह गुरुमहर्षिवशिष्ठ: अपि राज्यमङ्गलव्रत नित्यदीक्षितो दृश्यते। अत्र राजामात्यपुरोहितरूपसम्बन्ध-विशिष्टाराजनैतिकसम्बन्धस्य बलवती चित्ररेखा अस्माकं दर्शनमथमवतरित। सप्तमसर्गे मिथिलायां स्वयम्बरमहोत्सवे रामकर्तृकहरधनुभङ्गः क्षत्रियराजपुत्रस्य धनुर्विद्यापाटवं सूचयति। पुनरपिनवमसर्गे अयोध्यापुर्या: वैभवातिशयपरिचय: वर्णितो दुश्यते। दशमसर्गे राज्ञ: दशरथस्य रामचन्द्रमधिकृत्य राज्याभिषेकचिन्ता समृदिता। दशमे च सर्गे राज्याभिषेके अन्तराय: समुद्गतः। फलतः ससीतालक्ष्मणरामचन्द्रस्य वनवासयात्रा परिलक्ष्यते। एकादशे च सर्गे जानकीहरणं, द्वादशे च अशोकवने सीताया: अवस्थानम्। त्रयोदशे सर्गे सीतानुसन्धाने रामस्य ऋष्यमुकपर्वते गमनं, सुग्रीवेण सह मैत्रीस्थापनं तत: वालिबध: तत: सीतान्वेषणे सुग्रीवकर्तुकवानरसैन्यसम्प्रेषणम्, हनुमता च अशोकवाटिकायां सीतादर्शनम् इत्येवं वृत्तान्तजातं समुपलभ्यते। चतुर्दशसर्गे वानरसैन्यै: सह रामस्य लङ्काप्रवेश: ततश्च लङ्कायुद्धं रावणविनाशश्च संभृत्यः। ततश्च पञ्चदशसर्गे रावणबधादन्तरं आर्यधर्मस्य पनः प्रतिष्ठा. विभीषणस्य च राज्याभिषेकश्च सम्पादितः श्रीरामचन्द्रेण। राज्याभिषेकसमकालञ्च विभीषण: श्रीरामचन्द्रस्य सचिवरूपेण नियुक्त: अभृत इत्यपि वार्ता एकविंशतितमे सर्गे उपलभ्यते। पञ्चदशसर्गे एव सीताया: अग्निपरीक्षा दुश्यते। षोडशसर्गे धर्मानुसारतः विभीषणं प्रति लङ्काशासनस्य उपदेशः श्रीरामचन्द्रेण। ततः श्रीरामचन्द्रस्य सीतया लक्ष्मणेन च सह अयोध्यायां प्रत्यावर्तनम्। ततश्च राज्याभिषेक: रामस्य अत्रैव सर्गे वर्णित: दृश्यते। राजनैतिकदृष्ट्या प्रथमसर्गे चतुर्थसर्गे नवमसर्गे अष्टादशसर्गे एकोनविंशतितमे सर्गे च कोशलाधिपते: दशरथस्य शासनतन्त्रस्य

<sup>1.</sup> जानकीजीवनम्, 4/41

<sup>2.</sup> तत्रैव. 10/10-11।

शिष्टपरिचयः उपलभ्यते। राज्ञः दशथस्य आसन् अष्टसङ्ख्यका मन्त्रिणः मन्त्रणाकार्येषु सातिशयं निपुणाः। पुरोहितानां मध्ये महर्षिगुरुवशिष्ठः आसीत् प्रधानतमः। सुमन्त्रः आसीत् राज्ञः दशरथस्य प्रधानमन्त्री, सर्वविधराजकार्येषु नितरां निष्णातः। प्रजापालनं राज्यस्य अन्तर्वहिसुरक्षाव्यवस्थासम्पादनं च उक्तानाम् अमात्यानां गुरुवशिष्ठप्रमुखानां च मन्त्रानुसारतः सुसिद्धं भवतिस्म। दैवी मानुषी च आपत्प्रतीकारः अमात्यानां ऋत्विजानां च साहाय्येन अपाकृतं सम्पलभ्यते। अतः नृपतेः दशरथस्य आदर्शराज्यशासनपद्धति: प्रजानां हिताय सुखाय च निरन्तरं जागरूका आसीत् इति प्रतीयते। विदेहराजस्य सीरध्वजस्य राज्यमपि प्रजानां शान्तिसुखसम्पत्तये एव कल्पते स्म। सर्वापदां प्रतीकारे प्रधानामात्यस्य अन्येषां च धी-सचिवानां कर्मसचीवानां तथा प्रधानपुरोहितस्य गौतमपुत्रस्य गुरुशतानन्दस्य साहाय्यं सातिशयं हितकरम् अभवत् इत्युपलभ्यते। राजर्षिजनकस्य रामसीतयो: विवाहबन्धनेन राज्ञा दशरथेन सह सम्बन्धस्थापनं राजनैतिकप्रज्ञायाः एव परिचयं सूचयति। प्रजानाम् आपत्प्रतीकारे समुत्कण्ठा उपयुक्तोद्यमश्च लोकतन्त्रस्य प्रतिनिधिरूपेण विदेहाधिपते: न केवलं प्रशासनपटुत्वम् अपि तु प्रजाकल्याणव्रतित्वमपि विज्ञापयति।<sup>2</sup> अतः राजर्षिजनकस्य राजचरित्रमहिमा समुज्ज्वलेति प्रतिभाति। श्रीरामचन्द्रस्यापि राज्यशासनकौशल: प्रकर्षस्य चरमकोटिमधिरोहति। तस्य सुशासनफलं प्रजानां शान्तिसुखदायकमित्येवं चित्रं कविना आलिखितं प्रतीयते जानकीजीवनमहाकाव्यस्य विंशतितमे सर्गे। तत्रैव सर्गे अश्वमेध-यज्ञानुष्ठानप्रसङ्गात् श्रीरामस्य विजिगीषा स्पष्टतः प्रतिभाति। अनुष्ठानेन अनेनय ज्ञफलरूपेण यज्ञफलभोक्ता यजमानः श्रीरामचन्द्रः कुलाधिराजपदे राजचक्रवर्तिपदे वा अभिषिक्तोऽभृत्। अश्वमेधयागे आमन्त्रिताः अभृत् भारतवर्षस्य अन्तर्वर्तिनस्तथा वहिर्विर्तिनश्च राजानः। अयमपि शिष्टाचारः राजनैतिकप्रज्ञापरिचायकः प्रतिभाति। अश्वमेधयागद्वारेण स्वाधीननुपतीणामपि अधीनतापाशेन सामन्तिकीकरणं तेभ्यश्च धनरत्नादिबहुमूल्यद्रव्याणाम् आहरणं राज्ञ: श्रीरामचन्द्रस्य स्वराजपदमर्यादावि- बृद्धिकरं कोशसञ्चयोन्नयनसम्पादकं च भवतः तथैव प्रजानां हिताय आहृतानां धनानां विनियोगः प्राचीनभारतीयार्यराजनैतिकसंस्कृते: महिमानमेव द्योतयित। एकविंशतितमे सर्गे पुनरिप अयोध्यावर्णनप्रसङ्गेन कोशलराज्यस्य सुशासनस्य तत्फलतस्य प्रजानां सुसमृद्धेः वर्णनं समुपलभ्यते। तत्रैव कोशलाधिपते: दशरथस्य रामचन्द्रस्य वा अष्टसङ्ख्यकानाम् अमात्यानां वर्णनं समुपलभ्यते। अत्रैव च सर्गे ऋत्विजानामपि अष्टसङ्ख्यकानां समुल्लेख: दृश्यते। अयमपि रामराज्यकालीनराजनैतिकव्यवस्थापरिचायक एव। अष्टादशसर्गे सीताविषयकजनापवादप्रसङ्गेन लोकतन्त्राधिपते: प्रजानुरञ्जकस्य

<sup>1.</sup> तत्रैव, 10, 15, 21, 18, 20/1-5, 21/154-160,163,166।

<sup>2.</sup> जानकीजीवनम्, प्रथमसर्गः।

<sup>3.</sup> जानकीजीवनम्, 21/7-40, अयोध्यावर्णनम्। 21/149, कोशलजनपदवर्णम्।

श्रीरामचन्द्रस्य जनमतं प्रति सम्मानपुरस्कृतम् आस्थाप्रदर्शनं गणतान्त्रिकमूल्यवोधस्य परिचायकमिति प्रतीयते। रामराज्यस्य महिमा लोकतन्त्ररूपेण कियान् आसीत् तस्योपलब्धि एक विंशतितमसर्गस्य अन्तभागे गुरुवशिष्ठेन अभिभाषिता।

धीवरराजगुहेन सह मैत्री सुग्रीवेण सह च मैत्री राक्षसवधेन ऋषीणां तपोवनानां वनवासिनां च सर्वेषाम् रक्षाविधानं श्रीरामचन्द्रस्य महनीयकीर्तेः उज्ज्वलतमम् उदाहरणम् अत्र राजकर्तव्ये क्षात्रतेजसः प्रदर्शनं दुर्लभिमिति राजनैतिकक्षेत्रेऽिप सुतरामेव अभिमतम्। रावणवधेन सीतोद्धारेण च राजधर्मस्य न्यायनीतिनिष्ठस्य आर्यधर्मस्य च श्लाघनीयपदम् उत्तुंगम् आरोहित। युद्धप्रसङ्गे नचतुरङ्गसेनापितः च अवश्यमेव अपेक्षते। तत्र साम-दान-भेद-दण्डप्रमुखोपायचतुष्ट्यस्य षाडगुण्यस्य च प्रयोगः युद्धविजये अपिरहार्यः। चतुरङ्गसेनायाः युद्धक्षेत्रे व्यूहरचनाऽिप अपेक्षितेव। पुरुषार्थचतुष्ट्यसाधनं तु राज्यशासनस्य मूलमन्त्रः। अवसानतः प्रजासुखे राजसुखं प्रजाहिते राजिहतम् इत्येव रीतिः श्रीरामराज्ये विराजितः उपलभ्यते। जनमतम् समादृतं न कदािप उपेक्षितम् इत्यिप परिलक्ष्यते जानकीजीवनमहाकाव्येऽस्मिन्। अत्र किववर्यस्य अभिराजराजेन्द्रमिश्रस्य राजनीतिविषये विशेषािभिधित्सा सूस्पष्टं प्रतिभाति।

### जानकीहरणजानकीजीवनमहाकाव्ययोः तुलनात्मकसमीक्षणम्-

जानकीहरणजानकीजीवनमहाकाव्ययोः नामकरणभेदेऽपि मूलाख्यानं यत् वाल्मीकीयरामायणान्तर्गतं तदेव किवयुगलस्य स्वािभप्रायानुसारतः प्रसृतम् उपलभ्यते। मूलरामायणस्य काण्डषट्कमािश्रत्य महाकाव्यद्वयं विरचितम्। महाकाव्यद्वयं अयोध्यायां राज्ञः दशरथस्य तदनन्तरं श्रीरामचन्द्रस्य राज्यशासनिचत्रं तथा मिथिलायां मिथिलािधपतेः जानकीजनकस्य राज्ञः सीरध्वजस्य राज्यशासनं प्रजानाम् अनुरञ्जने कल्याणसाधनेन च प्रवर्तमानम् दृश्यते। लङ्कािधपतेः रावणस्यािप स्वराज्यशासनं राक्षसिहताय वै परिकिल्पतं समुपलभ्यते। यथा अयोध्यायां तथेव लङ्कायामिप वैभवसीमा उच्चतमकोटीम् अधिरोहित स्मेति परिलक्ष्यते। तथािप अयोध्यायाम्र राजशासनं लोकतन्त्रानुगतं जनिहतकरं न्यायधर्मप्रतिष्ठामूलकम् आर्यधर्मानुगतमेवेति अनुभूयते। लङ्कायां तु आर्यधर्मद्वेषिणः राज्ञः रावणस्य अपरिमेयवैभवाधिकारिणोऽपि सुनीति विमुखतया दुष्कृतौ प्रवृत्तिः प्रदर्शितेति स्पष्टं प्रतीयते। राजनीतिमार्गे साङ्गोपाङ्गराजनीतिविषयकोपादानसाहित्यम् अयोध्यायां लङ्कायां च उभयत्र समानमेव दृश्यते। परन्तु नीतिमार्गे उपन्यस्तः विषमभेदः। राज्यशासनप्रसङ्गेन राजधर्मसङ्गतानि उपादानािन समानतन्त्रन्यायेन जानकी–हरणाख्ये महाकाव्ये जानकीजवनाख्ये महाकाव्ये च उपस्थािपतािन। तथािप

<sup>1.</sup> जानकीजीवनम्, 21, 13, 18, 21/24।

<sup>2.</sup> मनुसंहिता, 127-171।

<sup>3.</sup> जानकीजीवनम्, 21/24।

जानकीजीवनमहाकाव्यस्य निर्मातुः किववर्यस्य ख्रिष्टीयविंशशतके लब्धजन्मनः रामराज्यपरिकल्पनायां रामराज्यशासननीतौ आर्यधर्मप्रतिष्ठायाम् अधिकतमः समुत्सुकः परिलक्ष्यते। महाकाव्यद्वयस्य नामनिर्देशकः किवकुमारदासस्य जानकीहरणिवषये कवेः अभिराजराजेन्द्रमिश्रस्य च जानकीजीवनिवषये पक्षपातः सुस्पष्टं प्रतीयते। अतः महाकाव्यद्वयस्य न केवलं मुख्यप्रतिपाद्यविषयगतदृष्टिभेदः अपि तु राज्यशासनस्य उद्देश्यगतदृष्टिभेदोऽपि परिलक्ष्यणीय। राज्यशासननीतौ किवकुमारदासस्य नीतिशास्त्रानु—सारतः राजधर्मपालने एव आदर्शप्रतिष्ठा उपलभ्यते। परन्तु किववरराजेन्द्रमिश्रस्य राजनीतौ आर्यधर्मानुकुलराजधर्मप्रतिष्ठेव आदर्शरूपेण प्रतिभाति। एतद्विषये विद्वत्तल्लजानां किववर्याणां तत्रभवताम् अभिराजराजेन्द्रमिश्राणां स्वाभिमतानुगादर्शः जानकीजीवन—महाकाव्यस्य पञ्चदशसर्गस्य सप्तमश्लोके महता कण्ठेन समुद्घोषित। तदनन्तरमिप रामराज्यप्रतिष्ठादर्शोऽयम् एकिवंशिततमसर्गे रघुकुलगुरुश्रेष्ठः महातापसः सर्वज्ञकल्पः महर्षिवशिष्ठमुखादिप वैशदोन समुपस्थापितः।

जानकीहरणजानकीजीवनमहाकाव्ययोः राजनैतिकावस्थापर्यालोचनाप्रसङ्गात् उभयोरुद्धवसूत्रस्थनीयं वाल्मीकीयं रामायणं यथास्माकं स्मृतिपथमवतरित तथैव महाकिवकुमारदासात् प्राग्भूतं कालीदासीयं रघुवंशं भिट्टिविरचितं रावणवधाख्यं महाकाव्यं च। मनोभूमौ उद्दीपकदीपालोकरूपेण समुपितष्ठते। ऊनिवंशसर्गात्मके रघुवंशे रघुवंशीयानां नृपतीनां दिलीपमारभ्य अग्निवर्णं यावत् राजत्वकालपरम्परा चित्रिता दृश्यते। रघुवंशमहाकाव्यस्य प्रथमसर्गे सप्तदशसङ्ख्यकश्लोकमारभ्य त्रिंशत्सङ्ख्यकश्लोकपर्यन्तं नृपितदिलीपप्रसङ्गेन रघुवंशीयानां राज्ञां राजधर्मिविद्धः मनुप्रभृतिभिः मान्यम् आदर्शराजनैतिकाचरणं समुिल्लिखतमुपलभ्यते। दशरथराज्यशासने श्रीरामचन्द्रस्य राज्यशासने अपि अयमेव राजधर्मव्यवहारः अनुसृतः। मनुप्रभृतीनां राजधर्ममार्गमुल्यङ्घ्य उत्पथेन दशरथो वा श्रीरामचन्द्रो वा न कदाचित् प्रवर्तते स्म। भिट्टिकाव्येऽपि राजधर्माचरणे अयमेव सुनीतिमार्गः अवलिम्बतः। एतादृशी राजधर्माचरण-व्यवस्था किवकुमारदासीयजानकीहरणमहाकाव्ये तथा किववर्यस्य अभिराजराजेन्द्रमिश्रस्य महाकाव्येऽपि द्रष्टुं पार्यते। प्रसङ्गोऽयं शोधकार्यस्य विस्तरिभया नेह प्रतन्यते। अनल्पजल्पनात् विरतापि रामायणकथाश्रितायः विचित्ररूपाखिलकाव्यसृष्टेः प्रभवस्थानरूप-वाल्मीकीयरामायणसम्मृक्तं राजधर्माचरणं समासतः प्रदर्शियतुं इच्छामि।

सप्तकाण्डात्मकं रामायणं महर्षिवाल्मीकिविरचितम्। सर्वेषामेव महाकवीनां हृदयतन्त्रमालोडयित। शाश्वतकालीनावेदनममूलकिमदं महाकाव्यं देशकालसीमामितक्रम्य सर्वमानवानां मनोभूमौ सुदृढरूपेण स्वाधिष्ठानं स्थापियतुं सक्षमम् इत्यत्र न कश्चित् शङ्कावसरः। अतः रामायणस्य आदिकाण्डमारभ्य युद्धकाण्डं यावत् राजधर्मस्य

<sup>1.</sup> जानकीजीवनम्, 18/44-48, 21/158-168।

वर्णनं मनु-याज्ञवल्क्यप्रमुखानां राजधर्मनीतिम् अनुसृत्यैव प्रवर्तनं दृश्यते। उत्तरकालीनानां शुक्राचार्य-कामन्दक-कौटिल्यादीनां राजनीतिशास्त्रान्यपि तत्र समानुगतानि समुपलभ्यन्ते। अतः मनु-याज्ञवल्क्यादिनिबद्धेषु स्मृतिशास्त्रेषु राजधर्मप्रकरणे तथा शुक्राचार्य-कामन्दक-कौटिल्यादि प्रणीतेषु राजनीतिशास्त्रेषु सर्वत्र राजनैतिकव्यवस्थाया: वर्णितं यच्चित्रमुपलभ्यते तदेव वाल्मीकीये रामायणे काण्डषट्के सुस्पष्टं सुविशदं च आख्यानप्रवाहगतिमुखेन प्रासङ्गिरकतया समुल्लिखितं प्राप्यते। बहुमुखविचित्रराजनैतिक-विषयाणां रामायणवर्णितानां पर्यालोचनं विहाय अतिसंक्षेपेण यत् किञ्चिदेव उपात्तविशालराजनैतिकोपादानभाण्डारात् समाह्रत्य विशिष्टोदाहरणरूपेण उपस्थापयामः वयम्। आदौ राजोत्पत्ते: कारणं प्रयोजनञ्चेति वर्णनीयम्। तत एव राजधर्मचर्चा विधेया। आदर्शराजधर्मविधय: अयोध्यानृपते: दशरथस्य तथा राज्याभिषिक्तस्य श्रीरामचन्द्रस्य प्रसङ्गेन रामायणस्य आदिकाण्डे/बालकाण्डे तथा अयोध्याकाण्डे प्रस्तावनारूपेण समुद्दिष्टा उपलभ्यते। अयोध्याकाण्डस्य 67-तमे सर्गे 38-संख्यकेषु श्लोकेषु अराजकदोषवर्णनात् राजोत्पत्तिविषयः समुपस्थापितः। अयमेव विषयः मनुसंहितायां सप्तमाध्याये तृतीयश्लोके स्पष्टतः समुल्लिखितो वर्तते। रामायणस्य आदिकाण्डान्तर्गते पञ्चमसर्गे अयोध्यावर्णने षष्ठसर्गे राज्ञ: दशरथस्य राज्यपरिपालनवर्णने सप्तमसर्गे अमात्यवर्णने अष्टमसर्गे अश्वमेधयज्ञवर्णने च कोशलराज्यस्य दशरथाधिष्ठितस्य समृद्धतमं राजनैतिकावस्थावर्णनं समुपलभ्यते। अयोध्यावर्णने उच्चतमराजनैतिकावस्थाकोटित: सम्पद्समृद्धिपरिचयात् आधृनिकनगरसभ्यतापि ततो न्यूनतापन्नेति प्रतीयात्। एवमेव राज्यपरिपालनव्यवस्था धीसचिववर्गसहायेन कर्मसचिववर्गसहायेन च यादृशी प्रचलिता आसीत् इत्युपलभ्यते सा तु आधुनिकानामपि राजनैतिकचेतनासम्पन्नानां जनानां विस्मयमावहेत्। राजनैतिकावस्थाविषयकवर्णनिमदं पूर्वोक्तपञ्चम-षष्ठ-सप्तमाष्टमसर्गेभ्यः विशेषेण ज्ञातव्यः। अयोध्याकाण्डे अरण्यकाण्डे किष्किन्धकाण्डे सुन्दरकाण्डे युद्धकाण्डे च मनु-याज्ञवल्क्यादिवर्णितराजधर्मप्रकरणस्य विषयाणां विस्पष्टोदाहरणानि कथामुखेन तथा मुख्यवृत्तान्तप्रवाहान्तर्गतघटमानविषयतया यथोपयुक्तं यथायुक्तञ्चेति समुपलभ्यते। काण्डषट्कमनुसृत्य उदाहरणमुखेन राजधर्मोपदेशम्लकविषयनिर्देशेन च आलोचनं राजनैतिकव्यवस्थाया: एकं सुरम्यं सुरुचिरं सुनीतिमयं चित्रं स्यादिति मन्यमाना अपि वयं तथा वर्णनात् विरमामहः।

एतावत्पर्यन्तं कृत्स्नमालोचनं जानकीहरणजानकीजीवनमहाकाव्यद्वयान्तर्गत-राजनैतिकावस्थायाः वर्णनमाश्रित्य स्वातन्त्र्येण व्यष्टिरूपेण तुलनात्मकविचारेण च कृतम् अस्माभिः। पर्यालोचनस्यैतस्य स्पष्टीकरणार्थं याथातथ्येन च समुपस्थापनार्थं प्राचीनराजनीतिशास्त्राणि आलोचितानि ईक्षितानि च वाल्मीकीयरामायणकालदासीयरघुवंश भट्टिविरचितरावणवधाख्यानि महाकाव्यानि भासविरचितनाटकद्वयं भवभूतिविरचितं नाटकयुगलञ्चेति राजनीतिविषयकज्ञानसमृद्धानि। साकल्येन समुदितानां पर्यवेक्षणेन 126 संस्कृत-विमर्शः

समुद्धासितानां तथ्यानां विवरणेन आलोच्यमहाकाव्यद्वये उपात्तराजनैतिकावस्था ऋजुपथसेविता सुगम्या च प्रतिभाति।

### सन्दर्भसूची

- 1. आचार्य:, पंचाननतर्करत्न: (सम्पादक:), विष्णुपुराणम्, कोलकातायाम् : नवभारतप्रकाशनम्, 1960 बंगाबद:।
- 2. उंकारनाथ:, सीतारामदास:, श्रीमद्वाल्मिकीयरामायणम् (बंगानुवादसिहतम्), कोलकातायाम् : आर्य्यशास्त्र-प्रकाशनम्, 1965।
- 3. गंगानाथ:, मनुसंहिता, देहल्याम् : परिमलपब्लिकेशन, 1992।
- 4. मिश्रः, अभिराजराजेन्द्रः, जानकीजीवनम्, इलाहावादनगर्याम् : बैजयन्त-प्रकाशनम्, 1988।
- मिश्रः, यदुनन्दनः (सम्पादकः), महाकिवकुमारदासिवरिचतजानकीहरणम् (एकसांस्कृतिक एवं समालोचनात्मक अध्ययन्), वाराणस्याम् : चौखम्बा ओरियान्टालिया, 1997।
- 7. शुक्ल:,वेदव्यास: (सम्पादक:), महाकविकुमारदासकृतजानकीहरणम् (प्रथम-द्वितीयसर्गात्मकम्), वाराणस्याम् : चौखम्बा सूरभारती प्रकाशनम्, 1999।
- 8. सातवेलकर:, श्रीपाददामोदर: (सम्पादक:), ऋग्वेद-संहिता (सायणाचार्यकृत-भाष्यसमेतम्), पारडयाम् : वसन्तश्रीपाद-सातवलेकरप्रकाशनम्, 1931।
- 9. सिंह:, सत्यव्रत: (सम्पादक:), विश्वनाथाचार्यकृतसाहित्यदर्पण:, वाराणस्याम्: चौखम्बा विद्याभवनम्।
- 10. त्रिपाठी, राधावल्लभः, संस्कृतकथाशास्त्र और काव्यपरम्परा, देहल्याम्ः प्रतिभा प्रकाशनम्, द्विर.सं. 2004।
- 11. त्रिपाठी, राधावल्लभः, संस्कृत साहित्य का अभिनव इतिहास, वाराणस्याम्ः विश्वविद्यालयप्रकाशनम्, तृ.सं. 2010।
- 13. Achāryā, M.Kṛṣṇam. History of Classical Sanskrit Literature. Delhi : M.L.B.D. 1970
- 14. Altekar, A.S. State and Government of Ancient India, Delhi: M.L.B.D. 2001.
- 15. Altekar, A.S. Position of Women in Hindu Civilization, Delhi: M.L.B.D. 1958.

- 16. Bandopādhyāyaḥ, Nārāyaṇa. Chandra. Development of Hindu polity and Political Theories. Kolkata: R. Combray & Co. 1927.
- 17. Banerjee, Pramathanātha. Public Administration in Ancient India. London: Macmillan & Co. 1920.
- 18. Johari, J.E. Principals of Modern political science. New Delhi: Sterling.2002.
- 19. Kanjilāl, Dilip. Kumār. ed. Chandomanjarī of Gangādāsa. Kolkātā: Modern BookAgency. 2<sup>nd</sup> edition, 1970.



संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

## प्राचीन भारतीय शिक्षा का स्वरूप : सूत्र साहित्य के विशेष सन्दर्भ में

-प्रभाकर पाण्डेय

सहायक प्राध्यापक (वैकल्पिक शिक्षा विभाग) साँची बौद्ध–भारतीय ज्ञान अध्ययन विश्वविद्यालय, रायसेन, म.प्र.

[ अस्मिन् लेखे भारतीयशिक्षायाः स्वरूपं सूत्रसाहित्यदृष्ट्या विवेचितं विद्यते। तत्र शिक्षायाः अर्थः, स्वरूपं महत्त्वं च सम्यकतया निरूपितम् अस्ति।]

बौद्धिक सम्पदा से युक्त मानव के उत्कृष्टता के लिए शिक्षा एक अनिवार्य तत्त्व है। सभ्यता के विकास के साथ ही मानव शिक्षा के माध्यम से ज्ञानवान बनने की प्रक्रिया में संलग्न है, जिसका प्रतिफल उसके व्यवहार में परिमार्जन के रूप में दिखाई पड़ता है। जिज्ञासु मस्तिष्क, अन्तर्ज्ञानि हृदय, चेतनशील आत्मा और छानबीन करने वाले विवेक का विकास कर सौन्दर्यात्मक और आध्यात्मिक उत्कर्ष द्वारा पूर्ण मानव का विकास प्राचीन भारतीय शिक्षा का लक्ष्य रहा है। भारतीय शिक्षा का मूल आधार वैदिक साहित्य रहा है।

प्राचीन भारतीय शिक्षा के उत्पन्न में वैदिक साहित्य के अन्तर्गत जिस साहित्य का महत्त्वपूर्ण स्थान है, वह है सूत्रसाहित्य। वैदिक साहित्य में सूत्र साहित्य को वेदाङ्ग के अन्तर्गत 'कल्प' शीर्षक में रखा है। कल्पसूत्र मुख्यत: चार प्रकार के होते हैं—श्रौतसूत्र, गृह्यसूत्र, शुल्वसूत्र तथा धर्मसूत्र। सूत्र साहित्य की मुख्य विशेषता यह है कि वह कम से कम शब्दों में अधिक से अधिक अर्थ के प्रतिपादन की क्षमता रखता है। सूत्रसाहित्य, वैदिक साहित्य को परवर्ती संस्कृत से जोड़ने वाली एक सुन्दर सुनहरी श्रृंखला है। सत्य सम्वेष्टि धर्माचरण के अनुपालन द्वारा अध्ययन-अध्यापन की प्रवृत्ति का विकास सूत्र साहित्य में विणित शिक्षा की मूल-अवधारणा रही है, जिससे अध्यत्मिकता से पोषित ज्ञान का विस्तार किया जा सके।

#### शिक्षा का अर्थ

'शिक्ष्' विद्योपादाने (भ्वा.आ.से) धातु से 'अङ्' प्रत्यय कर 'टाप्' करने से शिक्षासब्द निष्पन्न हुआ है, तदनुसार शिक्ष्यते उपादीयते विद्या यया सा शिक्षा अर्थात् जिसके द्वारा विद्या का उपादन अर्थात् ग्रहण किया जाय, वही शिक्षा है। वेदों में शिक्षा 'शक्' मर्षणे धातु सन्नन्त रूप में भी कही गई है, जो कि सहने की शिक्त अर्थ में प्रयुक्त है। ज्ञान प्राप्ति के माध्यम से शोक-मोह का निराकरण तथा कामना-निरासपूर्वक शांति एवं आनन्द स्वरूप-प्रतिष्ठा शिक्षा का तात्पर्य है। आधुनिक सन्दर्भ में प्रयुक्त शिक्षा के लिए प्राचीन भारतीय शिक्षा में 'विद्या' शब्द का प्रयोग किया जाता था। विद्या को बृहदारण्यकोपनिषद् में परिभाषित करते हुए कहा है कि महान् की श्वास भूत उत्पन्न ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्ववेद, इतिहास, पुराणविद्या, उपनिषद्, श्लोक (स्मृति) सूत्र (कल्पादिसूत्र) और उनके अनुव्याख्यान ग्रन्थ ये सभी विद्या के अन्तर्गत आते हैं। इनका ज्ञान प्राप्त करना ही विद्या प्राप्ति है। प्राचीन भारतीय शिक्षा का अर्थ केवल पुस्तकीय ज्ञान नहीं है। उसके विविध शास्त्रों का ज्ञान रखने पर भी यदि वयिनत में अन्तर्दृष्टि का विकास नहीं हुआ तो वह मूर्ख है। वास्तव में क्रियावान मनुष्य ही सही अर्थों में शिक्षित है।

### शिक्षा का उद्देश्य

प्राचीन भारतीय जीवन दर्शन में मोक्ष परम पुरुषार्थ था। इसीलिए प्राचीन भारतीय शिक्षा का प्रधान उद्देश्य मोक्ष था। कहा भी गया है "सा विद्या या विमुक्तये"। शिक्षा का सम्बन्ध जीवन की सम्पूर्णता से एवं उसके भौतिक तथा आध्यात्मिक विस्तार से था। अथर्वेद में विद्या अथवा शिक्षा तथा उसके परिणाम का उल्लेख किया गया है जिसमें श्रद्धा, मेधा, प्रज्ञा, धनु, आयु, और अमृतत्त्व को सम्मिलित किया गया है। बृहदारण्यकोपनिषद् में 'विद्यया देवलोक:' अर्थात् विद्या से देव लोक की तथा 'कर्मणा पितृलोक:' अर्थात् कर्म अविद्या से पितृलोक की प्राप्त होती है। इस निर्देश द्वारा उभय पक्षात्मक व्यवहारिक और पारमार्थिक दृष्टि के विकास का मार्ग प्रशस्त किया गया है। शिक्षा भौतिक उपलब्धियों तक ही सीमित न रह कर आत्मचिन्तन का उच्च लक्ष्य निर्धारित करती है, तदनुसार शिक्षा का प्रमुख उद्देश्य आत्मज्ञान की उपलब्धि है, जिसे केवल पुस्तकीय ज्ञान

<sup>1.</sup> अस्य महतो भूतस्य.....बृ.उ. 4/5/11

<sup>2.</sup> शास्त्राण्यधीत्यापि भवन्ति मूर्खा.....सुभाषितरत्नभाण्डार, पृ.40/21

<sup>3.</sup> अर्थवंवेद, 11/3/15 दू सम्पा. एस. पी. पंडित बम्बई 1895-98

प्राप्त नहीं किया जा सकता। कहा भी गया है—"जो केवल वेद की ऋचाओं का उच्चारण ही करता है, वह अन्तस् में सिन्निहत परमात्मतत्त्व को नहीं पहचानता।"

मनुष्य का चरित्र निर्माण भी प्राचीन शिक्षा का महत्वपूर्ण उद्देश्य था। शिक्षा के माध्यम से व्यक्ति अपनी तामसी और पाश्विक प्रवृत्तियों पर नियन्त्रण रखता था और सद्सत् का भेद कर सकने में समर्थ होता था। ब्रह्मचर्य को धारण करने वाला ही तेजोमय ब्रह्म को धारण करने में समर्थ होता था. और उसमें समस्त देवता अधिवास करते थे।<sup>2</sup> शिक्षा धर्म को धारण की शक्ति के साथ-साथ अभ्युदय, श्रेय एवं सिद्धि को प्रदान करती है, तथा भौतिकता, आध्यात्मिकता दोनों का संवर्धन करती है। मनु ने शौच, पवित्रता, आचार, स्नान क्रिया आदि अग्निकार्य और संध्योपासन को ब्रह्मचारी के धर्म के रूप में प्रतिपादित किया है। इसके साथ ही उसे धर्म के पालन में प्रसाद न करने का निर्देश दिया है. जिससे उसके व्यवहार में धर्मनिष्ठा बनी रहे। अन्दोग्योपनिषद् में धर्म के तीन स्कन्ध अथवा आधार बताये गये हैं, जिसमें पहला स्कन्ध यज्ञ, अध्ययन और दान दूसरा स्कन्ध तप अर्थात् कष्ट और द्वन्द्व में समरूप एवं तीसरा स्कन्ध आचार्यकुल में रहते हुए अपने शरीर को अत्यंत क्षीण कर देना था। इन स्कन्धों का अनुसरण अत्यंत पुण्य को देने वाला था। साथ ही इन स्कन्धों के पालन से सामाजिक सांस्कृतिक जीवन का उत्कर्ष भी होता था। तीन प्रकार के ऋण-ऋषिऋण, देवऋण, एवं पितृऋण की संकल्पना इन्हीं उदात्त भावों को परिपुष्ट करने के लिए प्रचलित थी। 5 तैतिरीय संहिता में ब्रह्मचर्य द्वारा व्यक्ति को ऋषि ऋण अथवा संस्कृति के प्रति अपने कर्तव्यों का पालन करने के लिए निर्देश हैं। इस प्रकार कहा जा सकता है कि प्राचीन भारतीय शिक्षा प्रणाली का उद्देश्य व्यक्ति के जीवन के सभी क्षेत्रों में उत्तरोत्तर उन्नयन द्वारा सर्वांगिण विकास कर परम पुरुषार्थ मोक्ष को प्राप्त करने में सहयोग करना था।

#### शिक्षा का महत्त्व

शिक्षाका मूल प्रयोजन मानव के तीनों आयामों बुद्धि, मन तथा शरीर को स्वस्थ बनाकर उसे सुसभ्य, सुसंस्कृत तथा विकासोन्मुख बनाना है। मनुष्य में

<sup>1.</sup> ऋग्वेद-1/164/39

<sup>2.</sup> अथर्वेद 11/5/24

<sup>3.</sup> मनुस्मृति 2/69

<sup>4.</sup> ভা. ড. 2/23/1

<sup>5.</sup> शतपथ ब्राह्मण 1/55

<sup>6.</sup> जायमानो ह वै ब्राह्मणस्त्रिभिऋणवान.. तैति.सं. 6/3/10/5

शिक्षा को मात्र लौकिक ही नहीं, अपितु पारलौकिक कल्याणार्थ महत्त्व प्राप्त होने से इसकी प्रासंगिकता अधिक है। शिक्षा के महत्त्व को स्पष्ट करते हुए शतपथ ब्राह्मण में कहा गया है कि स्वाध्याय और प्रवचन करने से मनुष्य का चित्त एकाग्र होता है, वह स्वतन्त्र बनता है, नित्य उसे धन की प्राप्ती होती है, वह सुख से सोता है, उसका इन्द्रियों पर संयम होता है, उसकी प्रज्ञा बढ़ती है, उसे यश मिलता है और वह स्वयं को संसार के अभ्युदय में लगा देता है। गौतम के अनुसार धन, बन्धु, जाित, विद्या, तथा आयु आदि तत्त्व मनुष्य को सामाजिक प्रतिष्ठा प्रदान करते हैं परन्तु इन तत्त्वों में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण ज्ञान अथवा विद्या है। ज्ञाना के द्वारा ही मनुष्य को स्वास्थ तथा अन्य गुण प्राप्त होते हैं। मनु ने भी कहा है कि मनुष्य का महत्त्व ही तब है, जब वह ज्ञान प्राप्त करता है, ज्ञान ही उसे मानवता प्रदान करता है।

इस प्रकार कहा जा सकता है कि प्राचीन भारतीय शिक्षा शिक्षार्थी के शरीर, प्राण, इन्द्रियों को पुष्ट, प्रबल एवं परिशोधित कर सत्य अनुभूतियों से एकात्म हुए संकल्प द्वारा शुद्ध भावों का आत्मा में संचरण कर आत्माभिव्यक्ति द्वारा अनन्त शान्ति को प्राप्त करने में सहयोग करता है।

#### शिक्षा का आरम्भ

औपचारिक शिक्षा में उपनयन का विशेष महत्व है। इसके महत्व को बताते हुए सूत्रकार उपनयन संस्कार को दूसरा जन्म बताते हैं। उपनयन संस्कार के बाद बालक साधारण से, धार्मिक-दार्शनिक दृष्टिसम्पन्न, असाधारण द्विज बालक के रूप में प्रतिष्ठित होता है। उपनयन संस्कार द्वारा दूसरा जन्म जिससे होता है, वह आचार्य कहलाता है। आचार्य केवल उपनयन संस्कारा कराने वाला ही नहीं होता है, अपितु वह परम्परा से वेदाऽध्ययन कर शिष्य को अध्यापन कराने वाला भी होता है। धर्मशास्त्रों के अंतर्गत विद्या प्राप्ति सम्बन्धित संस्कारों का विषद वर्णन इसके महत्त्व को स्पष्ट रूप से प्रतिपादित करता है। "विद्यारम्भस्तु कर्त्तव्यो यथोक्ततिथिवासरे" विद्यारम्भ के लिये दिवस, तिथि आदि का गम्भीरतापूर्वक

<sup>1.</sup> शतपथ ब्राह्मण 11/5/7/1-5

<sup>2.</sup> गौतम धर्मसूत्र 1/6/18-19

<sup>3.</sup> कामान्माता पिता चौनं......मनुस्मृति 2/147

<sup>4.</sup> तद द्वितीयं जन्म.....गौ.ध.सू. 1/1/9

<sup>5.</sup> तद यस्मात् स आचार्य:.....गौ.ध.सू. 1/1/10

<sup>6.</sup> वेदानुवचनाच्च.....गौ.ध.सू. 1/1/11

विचार इसका स्पष्ट प्रमाण है। धर्मसूत्र में विहित शिक्षा पद्धित में गुरू के प्रति भाव का विशेष महत्त्व है। अध्यापन के लिए गुरू से निवेदन करने की प्रक्रिया इस बात का स्पष्ट प्रमाण है। प्रक्रिया अंतर्गत शिष्य को अपने दाहिने हाँथ से गुरु के अंगुठे के बिना, बायें पैर को पकड़कर "अधीहि भो:" (मुझे अध्यापन करें) ऐसा निवेदन करना कहा गया है। इस अवसर पर गुरु को आंख से देखकर मन भी गुरु में लगाने का विधान है। शिक्षा संस्कार का महत्त्व इसलिए भी था क्योंकि यह संस्कार आचार्य और शिष्य के मध्य उस भावनात्मक एकता को पुष्ट करता था, जिससे बुद्धि के उत्कृष्ट स्वरूप को उपलब्ध हुआ जा सके। आचार्य का यह संकल्प कि मैं अपने व्रत में तुम्हारे हृदय का अवधान करता हूँ, जिससे तुम्हारा चित्त (अनुसंधानात्मक अन्त: करण) मेरे चित्त का अनुगामी हो, तुम मेरे वचनों को एकाग्र मन होकर सुनो, बुद्धि का बृहस्पित तुम्हें मेरे प्रति शुभ भावों के साथ प्रेरित करे।

### शिक्षक के लक्षण व प्रकार

शिक्षण प्रक्रिया को सम्पादित करानेवाले व्यक्तित्व को शिक्षक कहा जाता है। प्राचीन भारतीय प्रक्रिया में शिक्षक के तीन स्तर प्राप्त होते हैं सर्वोच्च स्तर आचार्य का था, द्वितीय स्तर पर उपाध्याय और तृतीय स्तर पर गुरु को कहा गया है। मनु ने आचार्य को परिभाषित करते हुए कहा है कि जो उपनयन करके द्विजत्व प्रदान करे और कल्प और रहस्य सिहत वेदों का अध्यापन करवाये वही आचार्य है। इसी प्रकार के लक्षण गौतम-गृह्यसूत्र और विसष्ठ-धर्मसूत्र में भी कहे गए हैं। आचार्य के लक्षण करने के उपरान्त धर्मशास्त्रकारों ने आचार्य, उपाध्याय और गुरू में भेद किया है कि जो एक वेद का सांगोपांग अध्ययन करवाए, वह उपाध्याय कहलाता है। उपाध्याय भिक्षण कार्य वृत्ति अर्थात् जीविकोपार्जन हेतु किया करता था। श्रीगुरुगीता के अनुसार गुरु शब्द की व्युत्पित्त इस प्रकार से की गई है-'ग' अक्षर सिद्धिदायक कहा गयाहै और 'र' पाप का हरण करनेवाला है। 'उ' अव्यक्त विष्णु है।

इस प्रकार उन तीन अक्षरों से बना यह शब्द परमगुरु का वाचक है। गुरु के इन्हीं महत्व को देखते हुए गौतम धर्मसूत्रकार पिता, माता, आचार्य इत्यादि

<sup>1.</sup> पाणिना सव्यमुप.....गौ.ध.सू. 1/1/49

<sup>2.</sup> ओम मम व्रते ते हृदयं दधामि.....पारस्करगृह्यसूत्र 1/8/8

<sup>3.</sup> उपनीय तु य: शिष्यं.....मनुस्मृति 2/140

<sup>4.</sup> एकदेशं तु वेदस्य ....मनुस्मृति 2/141

<sup>5.</sup> गकार सिद्धिद: प्रोक्तो .....श्रीगुरुगीता-18

गुरुओं में आचार्य को श्रेष्ठ माना है।

### विद्यार्थी के लक्षण

प्राचीन भारतीय शिक्षण व्यवस्था में विद्यार्थी के पर्याय के रूप में शिष्य, छात्र, अन्तेवासी आदि शब्दों का प्रयोग मिलता है। विद्यार्थी शब्द 'विद्या' उपपद 'अर्थ' धातु से 'सुप्यजातौ णिनिस्ताच्छील्ये' से 'णिनि' प्रत्यय करने पर बना हैं तिसका तात्पर्य गुरु को विद्या का धनी समझकर उनसे विनम्रतापूर्वक विद्या की याचना करना है। विद्या के प्रति उत्कट अनुराग और गुरु के प्रति शुश्रूषाभाव विद्यार्थी शब्द के अर्थ को ध्वनित करता है। 'शिष्य' शब्द 'शास्' धातु से 'क्यप्' प्रत्यय करने पर बना है। शिष्य का निर्वचन करते हुये कहा है 'दृ' शासितुं योग्यः शिष्यः। जिसका अर्थ है जिसको शासित किया जा सके। छात्र का निर्वचन करते हुये कहा है –गुरोर्दोषाणामावरणं छत्रम्तच्छीलमस्य छात्रः। छत्रादिभ्योणः। उछात्र उन्हें कहते थे, जो केवल स्वाध्यायरत होकर गुरुजनों के यित्किंचित् दोष पर भी आवरण देकर उनके यश को फैलाता है। अन्तेवासी का निर्वचन किया है–अन्ते गुरुसमीपे वसित तच्छीलः, पूर्ववत् 'णिनि' प्रत्यय। 'शयवासविसश्वकालात' से अलक् करने पर अन्तेवासी शब्द बनता है। अन्तेवासी उसे कहा जाता था जो गुरु के समीप रहकर विद्याध्ययन करता था। इसे सर्वदा शंका–समाधान का अवसर प्राप्त होता था और निरन्तर शुश्रूषा करने का सुअवसर भी प्राप्त होता था।

भारतीय शिक्षा प्रणाली योग्य शिक्षा को ही ज्ञान देने में उत्सुक रही है। निरुक्त के संहितोपनिषद् में विद्या-ब्राह्मण संवाद के मन्त्रों में शिक्षा स्वयं शिक्षक को निवेदन कर रही है कि जो गुणों में दोषदर्शी, कुटिल स्वभाववाले और मन आदि इन्द्रियों को वश में न रखनेवाले हों उस व्यक्ति को मुझे प्रदान नहीं करना। मनुस्मृतिकार ने विद्यार्थियों के कर्तव्यों को और अधिक स्पष्ट करते हुए कहा है कि वह मधु, माँस, स्त्री प्रसंग आदि से दूर रहे। सभी प्रकार की जीविहंसा से सर्वथा परे रहे। भाव के महत्त्व को बताते हुए मनुस्मृतिकार विद्यार्थियों के लिए यह प्रावधान करते हैं कि उन्हें लौकिक अथवा पारलौकिक किसी भी प्रकार का ज्ञान देने वाले के प्रति सदैव सम्मान का भाव रखना चाहिए। गुरू की महत्ता को

<sup>1.</sup> आचार्य: श्रेष्ठो गुरुणां......गौ.ध.सू. 1/2/56

<sup>2.</sup> पा.सू. 3/2/78

<sup>3.</sup> पा.सू. 4/4/62

<sup>4.</sup> पा.सू. 6/3/18

<sup>5.</sup> विद्या ह वै ब्राह्मणमाजगाम गोपाय मा ष्वेधिष्टैऽहमस्मि

<sup>6.</sup> वर्जयेन्मधु माँस....मनुस्मृति 1/2/19

<sup>7.</sup> लौकिकं वैदिकं वापि ....मनुस्मृति 2/117

स्पष्ट करते हुए कहा गया है कि वे छात्र अपने गुरु से गुरुकुल में भोजन प्राप्त करने योग्य नहीं हैं जो मन, वाणी और कर्म से गुरु का आदर नहीं करते। विद्या ऐसे छात्रों की रक्षा नहीं करती।

प्राचीन भारतीय शिक्षा पद्धित में ब्रह्मचर्य का महत्त्व अत्यधिक था। ब्रह्मचर्य का पालन शिक्षार्थी के लिए अत्यावश्यक था। सदा सत्य बोलना चाहिए। वेदाध्ययन के निमित्त आचार्य के समीप पहुँचे हुए ब्रह्मचारी को, आचार्य की अनुमित प्राप्त होने पर, आचार्य के दाहिनी ओर पूर्व दिशा या उत्तर की ओर मुख कर बैठना चाहिए। वेदाध्य्यन के समय सावित्रि गायत्री का पठन करना चाहिए। इन सभी प्रक्रियाओं का उद्देश्य ब्रह्मचारी में उन सात्विक भावों का उदय करना है, जो सीखने के आधार के रूप में अत्यंत महत्त्वपूर्ण हैं।

#### शिक्षा प्राप्ति का स्थल

शिक्षा प्राप्ति के स्थल के रूप में गुरुकुल का प्रचलन था। गुरुकुल का शाब्दिक अर्थ है गुरु का परिवार अथवा गुरु का वंश। परंतु यह भारतवर्ष में शिक्षासंस्था के अर्थ में व्यवहत होता रहा है। गुरुकुल के अतिरिक्त परिषद और तपस्थली भी ज्ञान प्रसार का केन्द्र था। गुरुकुलों के इतिहास में भारत की शिक्षाव्यवस्था और ज्ञानविज्ञान की रक्षा का इतिहास समाहित है। यज्ञ और संस्कारों द्वारा ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य बालक 6, 8 अथवा 11 वर्ष की अवस्थाओं में यज्ञोपवीत, उपनयन अथवा उपवीत कर गुरुकुलों मे ले जाए जाते थे और गुरु के पास बैठकर ब्रह्मचारी के रूप में शिक्षा प्राप्त करते थे। गुरु उनके मानस और बौद्धिक संस्कारों को पूर्ण करता हुआ उन्हें सभी शास्त्रों एवं उपयोगी विद्याओं की शिक्षा देता तथ अंत में दीक्षा देकर उन्हें विवाह कर गृहस्थारम के विविध कर्तव्यों का पालन करने के लिए वापस भेजता। यह दीक्षित और समावर्तित स्नातक ही पूर्ण नागरिक होता और समाज के विभिन्न उत्तरदायित्वों का वहन करता हुआ त्रिवर्ग की प्राप्ति का उपाय करता। स्पष्ट है, भारतीय सभ्यता और संस्कृति के विकास में गुरुकुलों का महत्त्वपूर्ण योगदान था।

गुरुकुल प्राय: गाँवों अथवा नगरों के भीतर तथा बाहर दोनों ही स्थानों में चलाए जाते थे। धनी और गरीब योग्य विद्यार्थियों के लिए गुरुकुलों के द्वार खुले

<sup>1.</sup> अध्यापिता ये गुरुं नाद्रियन्ते ......शाट्यायनीयोपनिषत्-35

<sup>2.</sup> उक्तं ब्रह्मचर्यम गौ.ध.सू. 1/2/11

<sup>3.</sup> सत्यवचनं गौ.ध.सू. 1/2/11

<sup>4.</sup> अनुज्ञात उपविशेत.....गौ.ध.सू. 1/1/55

<sup>5.</sup> सावित्री चाऽनुवचनम गौ.ध.सू. 1/1/56

रहते थे। उनके भीतर का जीवन सादा, श्रद्धापूर्ण, भिक्तपरक और त्यागमय होता था। शिष्य गुरु का अंतेवासी होकर (पास रहकर) उसके व्यक्तित्व और आचरण से सीखता। गुरु अन्तजगत् में जिज्ञासात्मक सम्प्रश्नों का उत्थान करता हुआ शास्त्रानुमोदित, परम्परानुमोदित सुतर्कों के माध्यम से शास्त्रीय तत्त्वों का श्रवण-मनन, निर्दिध्यासन करता हुआ आचारात्मक कर्तव्यकर्मों में निष्ठापूर्वक रहता। गुरु और शिष्य के आपसी व्यवहारों की एक संहिता होती और उसका पूर्णत: पालन किया जाता। गुरुकुलों में तब तक जाने हुए सभी प्रकार के शास्त्र और विज्ञान पढ़ाए जाते और शिक्षा पूर्ण हो जाने पर गुरु शिष्य की परीक्षा लेता, दीक्षा देता और समावर्तन संस्कार संपन्न कर उसे अपने परिवार को भेजता। शिष्यगण चलते समय अपनी शिक्त के अनुसार गुरु को दिक्षणा देते, किंतु गरीब विद्यार्थी उससे मुक्त भी कर दिए जाते थे।

प्राचीन भारतीय गुरुकुलों में कुलपित हुआ करते थे। कालिदास ने विसष्ठ तथा कण्व ऋषि को कुलपित की संज्ञा दी है। अध्ययन अध्यापन के प्रधान केंन्द्र गुरुकुल में दूर दूर से ब्रह्मचारी विद्यार्थी, अथवा सत्यान्वेषी पिरव्राजक अपनी अपनी शिक्षाओं को पूर्ण करने जाते थे। वे गुरुकुल छोटे अथवा बड़े सभी प्रकार के होते थे। स्मृतिवचनों के अनुसार जो ऋषि दस हजार मुनि विद्यार्थियों को अन्नादि द्वारा पोषण करता हुआ उन्हें विद्या पढ़ाता था, उसे ही कुलपित कहते थे। अंतेवासी विद्यार्थी कुलपित के महान विद्यापिरवार का सदस्य होता था और उसके मानसिक और बौद्धिक विकास का उत्तरदायित्व कुलपित पर होता था।

#### शिक्षण विधि

प्रातिशाख्य (वेदांग 'शिक्षा' से सम्बंधित) ग्रंथों में वैदिक शिक्षा पद्धित का विवरण मिलता है। प्रत्येक छात्र को व्यक्तिगत रूप से पढ़ाया जाता था। अर्थात् गुरु एक बार में एक छात्र को पढ़ाता था। छात्र को एक दिन में दो या तीन वैदिक ऋचाएं याद करनी होती थीं। छात्र को गुरु के निर्देश के अनुसार शब्दों का सही उच्चारण करना होता था, और ऋचाओं को ठीक उसी ढंग से बोलना या गाना होता था जो परम्परा से चला आता था। अध्यापन मौखिक था। लिपि का विकास होने के बाद भी वैदिक मन्त्रों का मौखिक अध्यापन जारी रहा क्योंकि उच्चारण और गायन की मूल परम्परा को मौखिक रूप में ही पूरी तरह सुरक्षित रखा जा सकता था। याद करके सीखने का तरीका केवल वैदिक संहिताओं के लिए प्रयोग होता था। अन्य विषयों को पढ़ाने के लिए व्याख्यान, प्रश्नोत्तर, शास्त्रार्थ

<sup>1.</sup> रघुवंश, प्रथम, 95 तथा अभि.शा., प्रथम अंक

<sup>2.</sup> मुनीनां दशसाहस्रं......विष्णुधर्मसूत्र, केशववैजयन्ती व्याख्या—28/1

इत्यादि का सहारा लिया जाता था। छात्रों की संख्या कम होती थी ताकि गुरु प्रत्येक छात्र पर पर्याप्त ध्यान दे सके। अल्तेकर ने अनुमान किया है कि एक गुरु के पास बीस से अधिक छात्र नहीं होते होंगे।

#### अनुशासन

व्यक्तिगत नैतिकता और अच्छे आचरण पर जोर उपनयन से ही आरम्भ हो जाता था। विद्यार्थियों से आत्म-अनुशासन की अपेक्षा की जाती थी। आत्मानुशासन शिक्षा का अभिन्न अंग था। शिक्षक के परिवार में रहने के कारण छात्रों को पुत्रवत् आचरण करना होता था। गुरु अपने चिरत्र और आचरण द्वारा उचित आदर्श छात्रों के समक्ष प्रस्तुत करता था। इन सभी कारणों से दण्ड अनुशासन के लिए आवश्यक नहीं था। फिर भी मानव प्रकृति के अनुसार छात्र कभी कभी अनुशासन भंग करते थे। इस दशा में मनु ने गुरु को सलाह दी है कि वह छात्र को समझा बुझाकर सही रास्ते पर लाये। आपस्तम्ब ने कहा है कि गुरु दोषी छात्र को कुछ समय के लिए अपने सामने आने से मना कर सकता है कक्षा से निष्कासन की तरह। गौतम ने गुरु को शिष्य का अनुशासन बिना ताड़न (मार-पीट) के करने को कहा है। अत्यंत विषम स्थिति में छोटी रस्सी और बांस की पतली छडी से अनुशासित करने की बात प्राप्त होती है। गुरु का अन्य प्रकार से शिष्य को ताड़ने पर राजाद्वारा दण्डनीय बताया गया है। अ

#### उपसंहार

इस प्रकार हम कह सकते हैं कि सूत्र साहित्य में वर्णित शिक्षा व्यक्ति के सर्वाङ्गण विकास में उत्सुक है। शरीर, प्राण, इन्द्रियों को पुष्ट, प्रबल एवं परिशोधित कर सत्य अनुभूतियों से एकात्म हुए संकल्प द्वारा शुद्ध भावों का उदय शिक्षा के माध्यम से होता है। मानव को सत्यान्वेषी कर उसके आध्यात्मिक पक्ष को विकसित करना इसकी मुख्य विशेषता रही है। शिक्षा के द्वारा शुद्धाचरण को पर्याप्त महत्त्व दिया गया है जो विविध संस्कारों के माध्यम से व्यक्ति के जीवन को परिष्कृत करता है। गुरु-शिष्य के मध्य भावनात्मक सम्बन्धों को पुष्ट करने वाली यह शिक्षा व्यवस्था सह नौ यश: के उदात्त भावों को संजोये हुए है, जिसके माध्यम से गुरु-शिष्य अपना सम्बद्धन करते हुए लोक कल्याण में सहज प्रवृत्त होते है।

<sup>1.</sup> शिष्यशिष्टिरवधेन.....गौ.ध.सू. 1/2/48

<sup>2.</sup> अशक्तौ रज्जु......गौ.ध.सू. 1/2/49

<sup>3.</sup> अशक्तौ रज्ज.....गौ.ध.सू. 1/2/49

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

## मार्कण्डेयस्मृतौ दानविवेचनम्

-डॉ० अजय कुमार झा

संस्कृत विभाग, सत्यवती महाविद्यालय, दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली

[ मार्कण्डेयस्मृतौ प्रोक्ताः दानप्रभेदाः, दानस्य वैशिष्ट्यं, दानकालश्च सुष्ठु उपवर्णिताः अस्मिन् लेखे।]

भारतीयसंस्कृतौ दानस्य महती मिहमा अस्ति। विविधेषु संस्कृतग्रन्थेषु दानविषयकं वर्णनं प्राप्यते। अत्र तु दानं मानवजीवनस्य संस्कृतेश्च एकः प्रसिद्धः पक्षोऽस्ति। स्मृतिग्रन्थेषु सर्वेषां गृहस्थजनानां कृते दानं आवश्यकं कृतिमिति निर्धारितमस्ति। बहवः इतिहास-पुरुषाः तु दानाय विश्रुतमभवन्। को न जानाित अस्मिन् जगित महाभारतस्य कर्णस्य दानवीरता। दाने शिविसदृशः कोऽस्ति विश्वे यः कपोतस्य प्राणरक्षणाय स्वकीयं शरीरमिप त्वक्तवान्। प्राचीनकालादेव अत्र जनैः दानं स्वकीयं परमं कर्तव्यं स्वीकृतम्। एवं भारतीयसंस्कृतौ तु दानस्य श्रेष्टतमा परम्परा दरीदृश्यते। संस्कृतसाहित्ये दानमिधकृत्य विपुला सामग्री प्राप्यन्ते परमिस्मिन् शोधिनबन्धे मुख्यतया मार्कण्डेयस्मृतौ विर्णितं दानं विवेचितमित।

स्मृतिग्रन्थेषु विशेषरूपेण मार्कण्डेयस्मृतौ दानस्य विविधानि पक्षानि विवेचितानि सन्ति। तत्र दानं तु मनुष्याणां सर्वोत्तमं कृत्यिमिति वर्णितमस्ति। दानं तु मनुष्याणां उत्तमः पुत्रः, तदेव माता च पिता च, तदेव बन्धुः, तदेव श्रेष्ठः कोशः। दानं विना जनाः चित्प्रार्थितं न प्राप्नुवन्ति। दानेन हि मानवाः सर्वाणि सौख्यानि लभन्ति, शत्रून् जयन्ति, स्वर्गमधिरोहन्ति, रोगेभ्यो मुंचन्ति च। दानेन विद्यालाभः भार्यायाः प्राप्तिश्च भवति। एतस्मिन् विषये तत्र प्रतिपादितमस्ति–

दानं बन्धुमनुष्याणां दानं कोशो ह्युत्तमः। दानं कावफलावृक्षाः दानं चिन्तामणिर्नृणाम्॥ दानं पुत्रः परं द्रव्यं दानं मातापिता तथा। न दानेन विना किंचित्प्रार्थितं फलमाप्यते॥ दानेन लभ्यते विद्या दानेन युवतिजनः॥

<sup>1.</sup> मार्कण्डेयस्मृति पृ 91

धर्मार्थकाममोक्षाणां पुरुषार्थचतुष्ट्यानां परमं साधनं तु दानमेवऽस्ति। यथा कृतयुगे तपस्य, त्रेतायां ज्ञानस्य, द्वापरे यज्ञस्य महत्त्वमासीत् तथैव कलियुगे दानस्य प्रसिद्धिरस्ति।

> तपः परं कृतयुगे त्रेतायां ज्ञानमुच्यते। द्वापरे यज्ञमेवाहुःदानमेव कलौ युगे॥ धर्मार्थकाममोक्षाणां साधनं परमं स्मृतम्॥

दानादृते नास्ति कमपि कल्याणकरं कृत्यं मनुष्याणाम्। दाने दीयमानं धनं न क्षयं याति अपितु भूयः भूयः वर्धते एव। तद्धनं तु दानकर्तृणां कल्याणाय भवति। तस्मात् सदा दानं कर्तव्यम्। यः जनः दानं न करोति तस्य धनं तु निरर्थकमेव भवति।

#### यस्य वित्तं न दानाय नोपभोगाय कल्प्यते। नापि कीर्त्ये न धर्माय तस्य वित्तं निरर्थकम्॥²

दानभेदा:- मार्कण्डेयस्मृतौ दानस्यानेका: भेदा: प्रतिपादिता: सन्ति। तत्र-धर्मदानं, अर्थदानं, कामदानं, क्रीडादानं, हर्षदानं भयदानं च दानस्य षड्भेदा: प्रतिपादिता: सन्ति।<sup>3</sup>

धर्मदानम् - किं नाम धर्मदानम्? अत्र मार्कण्डेयस्मृतिकारः कथयित यत् धर्मबुध्या कृतं दानं धर्मदानं भवित। अस्य दानस्य प्रयोजनं तु जनानां कल्याणमेव भवित। अत्र दानकर्तारः दानात् वा दानग्रहीतुः वा कापि अपेक्षा न कुर्वन्ति। ते सदा तु निःस्वर्थभावात् प्राणीनां कल्याणायेव दानं कुर्वन्ति। वापिताडागादीनां निर्माणं, देवालयस्य स्थापना इत्यादयः धर्मबुद्ध्या एव भवित। एतादृशं कृतं दानधर्मदानं भवित।

अर्थदानम्- ऐहिकं फलहेतुकं कृतं दानं अर्थदानं भवति। दानिमदं सप्रयोजनं सापेक्षं च भवति। दानकर्तार: अर्थाय प्रयोजनाय स्वहिताय वा दानं कुर्वन्ति इति अर्थदानम्। अस्मिन् दानकतृणां बहुविधानि प्रयोजनानि भवन्ति।

**कामदानम्**- स्त्री-पान-मृगयापेक्षया दत्तं दानं कामदानं भवति। दानिमदमिप साकांक्षं सप्रयोजनं भवति।<sup>6</sup> अस्मिन् दाने मुख्यतया कामादीनां वासनानां च प्राप्यर्थं

<sup>1.</sup> तत्रैव 91

<sup>2.</sup> तत्रैव 91

<sup>3.</sup> तत्रैव 94

<sup>4.</sup> तत्रैव 94

<sup>5.</sup> तत्रैव 94

तत्रैव 94

जना: दानं कुर्वन्ति।

क्रीडादानम् - क्रीडया प्रदत्तं दानं क्रीडादानं भवित। क्रीडायां सफलायेव जनाः दानं कुर्वन्ति। वर्णनं प्राप्यते यत् बहवः क्रीडकाः जेतुं दानं कृत्वैव क्रीडाक्षेत्रं गच्छन्ति स्म्।

हर्षदानम् - प्रियाणि वस्तुनि यथा पुत्रादिकं दृष्ट्वा प्रहर्षमनुभवन्ति जनाः, राज्यादिकं प्राप्तिं च श्रुत्वा आनन्दं भवति। तदा हर्षेण यद् दानं दीयते तद्दानं हर्षदानं कथ्यते। एवं बहवः कालः आयाति मानवजीवने यदा जनाः प्रहर्षमनुभवन्ति। प्रहर्षकाले दानादिकं तु मानवानां स्वाभाविकी प्रवृत्ति भवति।

भयदानम्-आक्रोशिहंसादिभयकारणानां प्रतिकाराय यद् दानं दीयते तद् भयदानं भवित। भयं तु सर्वेषां सौख्यानां विनाशकं भवित। भयेन जनाः न कमिप सुखमनुभविन्त। अतः सुखपूर्वकं जीवनयापनाय भयकारणानां विनाशमावश्यकं भवित। अस्माकं जीवने बहुनि भयकारकाणि सन्ति। सर्पोदिकानां हिंसकजन्तुनां भयं तु प्रसिद्धामेव तथा च तेषां निराकरणं मानवानां हस्ते न भवित। अतः मार्कण्डेयस्मृतौ तेषां भयकारणानां निवारणं तु दानादेव भवतीति प्रतिपादितमस्ति।

दानाय अपात्राणि - कस्मै दानं दातव्यं कस्मै च न इति प्रश्नः विचारणीयः। इत्यस्मिन् विषये मार्कण्डेयस्मृतिकारः दानस्यापात्राणामिप निरूपणं कृतम्। तत्र ये जनाः जारः, पतितः, भ्रूणहन्ता, परक्षेत्रग्रहिता, ग्रामद्रोही च सन्ति ते दानाय अपात्राणि भवन्ति। ऐतेभ्यो जनेभ्यो दत्तं दानं निष्फलं भवति। एवमेव क्रूरकर्मा, नास्तिकः, निर्लज्जः, मिथ्याभाषी, कर्कशः, कामी पुरुषाश्च दानाय अपात्राणि भवन्ति।

मिथुनभ्रूणहर्तृभ्यः परक्षेत्रापहारिणे। सदूषकाय च ग्रामद्रोहिणे ग्रामवाहिने॥ इति ज्ञात्वापि यस्तेभ्यः दानकर्म समाचरेत्। तन्निष्फलं भवेन्नूनं तस्मात्तन्न तथा चरेत्॥ अन्यदुद्रव्यं तस्य भोग्यमन्यप्राप्यं च कालतः॥

दानस्याधिकारिण:-दानादिक्रियासु के अधिकारिण: भवन्ति? कस्मै दानं दातव्यम्? एतिस्मन् विषये मार्कण्डेयस्मृतौ स्पष्टतया निर्दिष्टमस्ति यत् मुख्यतया

<sup>1.</sup> तत्रैव 94

<sup>2.</sup> तत्रैव 94

<sup>3.</sup> तत्रैव 94

<sup>4.</sup> तत्रैव 95

गृहस्थः तु दानादिकार्ये सर्वाधिकारी भवति। द्रव्याणामर्जने दाने च एकेव गृहस्थः योग्यः भवति। अर्थात् गृहस्थस्तु दानदाने ग्रहणे च योग्यः भवति न सर्वे जनाः। तदितिरिक्तं वनी, वर्णी, मस्करी यित च विषेशावसरे एव दानस्य पात्रिण भवन्ति न तु सर्वदा।

एतादृशमहादानिक्रयादिषु तु मुख्यतः। गृहस्थ एक एव स्यादिधकारी न चापरः॥ द्रव्याणामार्जने चापि मुख्यो न तु हि मस्करी। वनी वर्णी तु संप्राप्ते निमित्ते तु कदाचन॥ तन्मात्रे त्विधकारी स्यान्नाधिके सुतरां यितः।

दानविधि:- कथं दानं कर्तव्यं, दानस्य का विधि, इत्यादयोऽिप विचारणीयाः प्रश्नाः। एतिस्मन् विषये मार्कण्डेयस्मृतौ निगदितमस्ति यत् शुचिर्भूत्वा निर्मलं वस्त्रं अवधार्य ब्राह्मणस्य साक्षित्वे दानं करणीयम्। यदा अशौचकालः भवित तदैव दानकालः। शौचकाले तु कदापि न दानं करणीयम्। अशौचकाले अशुचिर्भूत्वा वा ये जनाः किंचिदिप ददित तेषां पतनं भवित। एतादृशाः नराः रौरवनरके पतिन्त। परं स्वल्पदानेषु शौचकालस्य विचारमावश्यकं नास्ति तत्तु स्वेच्छया सर्वदा दातव्यम्।

पवित्रमुत्तरीयं च साक्षित्वं ब्राह्मणस्य च।
अल्पदानेषु चेन्नैवं यथेच्छं तत्र चैककम्॥
शौचमावश्यकं नित्यं मुष्टिं वा नाशुचिश्चरेत्।
अत्राशुचित्वं संप्रोक्तं मुष्टिदानादिकर्मसु॥
मूत्राद्युत्सर्जनपरे तत्प्राक्षालनपूर्वके।
योऽयं कालविशेषः स्यात्स अशौचिमिति स्मृतः॥
स आचान्त इति प्राहुः केचिदत्र महर्षयः।
अप्रक्षाल्य करौ पादौ गुह्यप्रक्षालनात्परम्॥
अप्यकृत्वा च गण्डूषं कृत्वा तत्क्रयमेव वा।
अनाचान्तो न दद्यात्किं ब्राह्मणेभ्यो विशेषतः॥
दत्वा तादृगवस्थायां नरो रौरवमाण्नुयात्।
शृचिर्भूत्वैव सर्वाणि दानानि सुमुखश्चरेत्॥²

दानस्य फलानि- मानवानां सर्वाणि कार्याणि सोद्देश्यानि भवन्ति। दानस्यापि फलानि सन्ति। सर्वेषु शास्त्रेषु दानस्य फलविषयेऽपि गभीरा चर्चा दरीदृश्यते। मार्कण्डेयस्मृतौ तु प्रत्येकस्य देयपदार्थस्य फलानि अपि निगदितानि सन्ति। जलस्य

<sup>1.</sup> तत्रैव 97

<sup>2.</sup> तत्रैव 99

दानेन जीवने संतुष्टिं याति, अन्नदानेन अक्षयसुखस्य प्राप्तिर्भवति, दीपदानेन उत्तमं नेत्रं, भूमिदानेन सर्वाणि सुखानि, हिरण्यदानेन आयु:, गृहदानेन दुर्गदानेन च श्रेष्ठं भवनं, वस्त्रदानेन चन्द्रसदृशं रूपं, वृषभदानेन पुष्टिमैश्वर्यं च, गोदानेन ब्रह्मलोकस्य प्राप्तिर्भवति।

वारिदस्तुष्टिमाणोति सुखमक्षयमन्नदः। तिलप्रदः प्रजादिष्टां दीपदश्चक्षुरुत्तमम्॥ भूमिदः सर्वमाणोति दीर्घमायुर्हिरण्यदः। गृहदोर्ग्याणि वेश्मानि रुप्यदोरुप्यमुत्तमम्। वासोदश्चन्द्रसालोक्यं अश्विसालोक्यमश्वदः। अनडुग्दः श्रियं पुष्टिं गोदो ब्रध्नस्य विष्टपम्॥

यानशैय्याप्रदानेन शोभनां भार्यां, ऐश्वर्यं अभयं च प्राप्नुवन्ति जनाः। धान्यस्य दानेन अक्षयं सौख्यं, भोग्यपदार्थानां दानेन श्रेष्ठकराणि भोग्यानि लभन्ते जनाः। मार्कण्डेयस्मृतौ तु संतानोत्पत्तिमपि दानसदृशं श्रेष्ठकरं कृतं स्वीकृतमस्ति।

ये जनाः संतितमुत्पाद्य तासु श्रेष्ठानां गुणानामाधानं कृत्वा ताः पितृ-पितामहपथे नयित प्रेरयित च ते निर्मलं निष्कलंकं जीवनं याप्य अमरावतीनामकं लोकं गच्छन्ति। एवं दानस्य बहुनि फलानि सन्ति। जनाः स्व स्व प्रयोजनानुसारेण दानं ददित फलं च प्राप्नुवन्ति।

यानशय्याप्रदो भार्यामैश्वर्यमभयप्रदः। धान्यदः शाश्वतं सौख्यं भोगमाप्नोति भोगदः। उत्पाद्य पुत्रान् संस्थाप्य पितृपैतामहापथे। निर्मला निष्कलंका ये मृता यान्त्यमरावतीम्॥²

ये जनाः दयावन्तं भवन्ति, विश्वस्य सर्वेषां जन्तुनां प्रति कल्याणं कुर्वन्ति, परोपकाराय एव जीवनं धारयन्ति, हिंसां त्यक्त्वा सदाचारं पालयन्ति, स्वधनेन तुष्टिं प्राप्नुवन्ति, धर्मानुसारं धनस्य भोगं कुर्वन्ति ते जनाः निश्चितरूपेण अमरावतीनामलोकं गच्छन्ति।

सर्वभूतदयावन्तः विश्वयस्याः सर्वजन्तुषु। त्यक्तिहंसाः सदाचारः सन्तुष्टाः स्वधनेन च॥ धर्मलब्धार्थभोक्तारस्तेऽपि यान्त्यमरावतीम्।

<sup>1.</sup> तत्रैव 99

<sup>2.</sup> तत्रैव 104

<sup>3.</sup> तत्रैव 104

नरीणां प्रति समादरभावं तु सर्वोत्तमं दानं भवति। ये जनाः स्त्रीणां सम्मानं कुर्वन्ति, ये परदारेषु मातृभावं, स्वसृभावं दुहितृभावं च पश्यन्ति तेऽपि अमरावतीं गच्छन्ति।

## मातृवत्स्वसृवच्चैव नित्यं दुहितृवच्च ये। परदारेषु वर्तन्ते तेऽपि यान्त्यमरावतीम्॥

ये सर्वदा सत्यं वदन्ति, कटुकं निष्ठुरं च नाचरन्ते, मधुरेण वाण्या जनां तुष्यन्ति तेऽपि अमरावतीं गच्छन्ति।

## अनृतं ये न भाषन्ते कटुकं निष्ठुरं तथा। स्वागतेनाभिभाषन्ते तेऽपि यान्त्यमरावतीम्।<sup>2</sup>

दानकाल:- दानं कदा कर्तव्यं इत्यस्मिन् विषयेखिप मार्कण्डेयस्मृतिकारेण अनेका: काला: निर्धारिता:। तत्र प्रतिपादितमस्ति यत् विषुवे अयने व्यतीपाते, युगारम्भे, उपरागेषु, मन्वतरादिषु, संक्रान्तौ, वैधृते दिवसे, चतुर्दश्यां, अष्टम्यां तिथौ च, यज्ञे, महोत्सवे, विवाहे च दानं कर्तव्यम्। दुःस्वप्नदृष्टे अद्भूतानां पदार्थानां दर्शनेऽपि च दानं कर्तव्यम्।

महादानिमदं कुर्याद्विप्रैश्चैवानुमोदितः। अयने विषुवे पुण्ये व्यतीपाते दिनक्षये। युगादिषूपरागेषु तथा मन्वन्तरादिषु। संक्रान्तौ वैधृतिदिने चतुर्दश्यष्टमीषु च। सितपंचदशीपर्वद्वादशीष्वष्टकासु च। यज्ञोत्सवविवाहेषु दुःस्वजाद्भुतदर्शने।

एतदितिरच्य स्वर्णादिद्रव्यलाभे श्राद्धकर्मणि च विविधानां पदार्थानां यथासामर्थ्यं दानं दातव्यम्। तीर्थस्थले, नगरे ग्रामे च कूपारामादिनिर्माणायऽपि धनं दानस्वरूपं प्रदातव्यम्। ये जनाः विविधेषु शुभेषु कालेषु विभिन्नानां पदार्थानां दानं कुर्वन्ति ते न केवलं प्रशंसामाप्नुवन्ति अपितु तेषां दानिमदं महादानं भूत्वा तेभ्यः कल्याणं वितरित।

## द्रव्यब्राह्मणलाभे च श्राद्धो वा यत्र जायते। तीर्थे वायनेगोष्ठे कूपारामसरित्सु च।

<sup>1.</sup> तत्रैव 105

<sup>2.</sup> तत्रैव 104

<sup>3.</sup> तत्रैव 108

गृहे वा भवने वापि तटाके रुचिरे तथा। महादानं प्रशंसन्ति प्राप्ते वा पितृसंक्षये।

**महादानानि**- दानेषु षोडशपदार्थानां दानं महादानानि कथ्यन्ते। तत्र कानि कानि महादानानि सन्ति? गाव:, सुवर्णं, रजतं, रत्नं, सरस्विति, तिल:, कन्या, गज:, अश्व:, शय्या, वस्त्रं, मही, धान्यं, पय:, छत्रं, गृहं चेति षोडशपदार्थानां गणना महादानेषु भवन्ति।

गावः सुवर्णरजते रत्नानि च सरस्वति। तिलाः कन्या गजाश्वाश्च शय्या वस्त्रं तथा मही॥ धान्यं पयश्च छत्रं च गृहं चोपस्करान्वितम्। एतान्येव तु चोक्तानि महादानानि षोडश॥²

ये जना: एतानि षोडश महादानानि कुर्वन्ति, ते निश्चितरूपेण सनातनं विष्णुलोकं प्राप्नुवन्ति तथा च तत: तेषां अस्मिन् लोके पुनरागमनं न भवति।

मासदानानि- मार्कण्डेयस्मृतौ इदमिप वर्णितमस्ति यत् दाने कदा किं प्रदातव्यम्। तत्र मासानुसारेण दानाय वस्तुनां व्यवस्था कृताऽस्ति। तत्र चैत्रमासे वस्त्रं अपूपां च, वैशाखमासे छत्रकं, आषाढमासे, पादुकां, श्रावणमासे पुनः वस्त्रं, भाद्रे फाणितं, आश्विने घृतं, कार्तिके दीपं, मार्गशीर्षे लवणं, पौषे सुवर्णं, माघे तिलान्, फाल्गुने मासे च प्रियंगून् दद्यात्।

चैत्रे वस्त्रमपूपांस्तु वैशाखे छत्रकं शुचौ। आषाढे पादुकां वस्त्रं श्रावणे परिकीर्तितम्॥ नभस्ये फाणितं दद्यात् घृतमाश्वयुजे तथा। दीपं तु कार्तिके मार्गशीर्षे लवणतीरितम्॥ पौषे सुवर्णमेतानि देयान्येवं महात्मिभः।

एवं भास्करस्य उत्तरायणे गते तिलान् धेनुद्वयं च दातव्यम्, दक्षिणायने तु सर्पिषदानं वस्त्रदानं अनड्वाहदानं च प्रशंसन्ति।

> उत्तरे त्वयने देयं तिलधेनुद्वयं परम्॥ वस्त्रदानं विशेषेण तिलानड्वाहमेव च। सर्पिदीनं तु प्रसंशन्ति दक्षिणे त्वयने तथा॥

<sup>1.</sup> तत्रैव 108

<sup>2.</sup> तत्रैव 109

<sup>3.</sup> तत्रैव 133

<sup>4.</sup> तत्रैव 134

मासस्य कस्मिन् पक्षे किं दातव्यं इत्यस्मिन् विषये निगदितमस्ति यत् शुक्लपक्षे पुष्पाणि दातव्यानि, कृष्णपक्षे च जलं देयम्।

#### पुष्पदानं सितेपक्षे कृष्णपक्षे जलं शिवम्।

एवं वसन्तऋतौ स्नानानुलेपनादिनां, ग्रीष्मे पानकानां, वर्षासु छत्रं, शरिद अन्नप्रदानं, हेमन्ते वस्त्रं, शिशिरे बर्हिदानं कृत्वा च जनाः शत्रुजयं प्राप्नुवन्ति।

> स्नानानुलेपनादीनां वसन्ते दानमिष्यते। पनकानां तथा ग्रीष्मे वर्षासु छत्रमुत्तमम्॥ शरद्यन्नप्रदानं च वस्त्राणामिष हैमके। बर्हिर्दानं तु शिशिरे कृत्वा शत्रुजयं लभेत्॥²

एवं मार्कण्डेयस्मृतौ दानस्य बहुविधं महत्त्वं प्रतिपादितमस्ति। यदि जनाः अत्र प्रतिपादितेन विधिना दानाय प्रयतन्ते तिर्हं ते अस्मिन् जन्मिन सर्वाणि सौख्यािन भूक्त्वा मृत्युपश्चात् स्वर्गलोकं प्राप्नुवित्ति। अत्र प्रतिपादितस्य दानस्य न केवलं व्यक्तिपरकं महत्त्वमस्ति परं सामाजिकं महत्त्वमपि अस्ति। दानं तु समाजकल्याणस्य देशस्य विकासस्य च सर्वोत्तमं साधनमस्ति। यदि समाजस्य धनिकाः दीनाय दानं प्रयद्यन्ति तिर्हं समाजे समानता समायाित। यदि ते कूपिनर्माणाय, मार्गनिर्माणाय, विद्यालयिनर्माणाय च धनािन ददित तिर्हं देशस्य विकासः भवित। यद्यपि मार्कण्डेयस्मृतौ आयस्य कियतांशां दाने देयिमिति विषये न किमिप लिखितमस्ति परं भारतीयविधिशास्त्रे आयस्य षडांशस्य दानस्य व्यवस्थाकृताखिस्त।

#### संदर्भग्रन्था:

मनुस्मृति, 5 क्लाइव रोड कोलकता 1967 मार्कण्डेयस्मृति, 5 कलाइव रोड कोलकता 1960 संस्कृत हिन्दी कोश वामन शिवराम आप्टे, न्यू भारतीय बुक कारपोरेशन दिल्ली दशम संस्करण 2006

शुक्रनीतिसार, रूपलाल कपूर धर्मार्थ टस्ट, बहावलगढ, सोनीपत 1983 स्मृतिसंदर्भ, 5 क्लाइव रोड कोलकता 1957

+++

<sup>1.</sup> तत्रैव 134

<sup>2.</sup> तत्रैव 135

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

# Applications of Yoga in health and crime preventions

-Dr. Rajkumari Trikha

(Retired Prof. DU)

[ योगः शरीरस्वास्थ्याय मानसिकस्वास्थ्याय च उपयोगः विद्यते। अस्मिन् लेखे शरीरस्वास्थ्याय अपराधस्य न्यूनतायै च कथम् उपयोगो भवति इति सूपत् उपवर्णितः।]

Yoga has become a popular way of life in recent years. Its benefits for health promotion have been acknowledged all over the world. The allopathic doctors and yoga experts have proved in several joint ventures that various yoga techniques e.g. Asanas, Pranayamas, Jala-neti, Sutraneti, Dhauti, Kunjala, Kapalabhati, and meditation have positive effects on mind and body. The patients were subjected to various lab tests before practising yoga and again after few weeks of yoga practices. The results were very positive, and the patients were much relieved of their diseases. There were remarkable changes in muscular relaxtion, heart rate, pulse rate, respiration, endocrine responses, and power of concentration. Anothere interesting conclusion was that these benefits of yoga increased, when the subjects performed Asanas according to the precepts of Patanjali, by focussing their mind on the infinite. The Pashchimottanasana, Dhanurasana, Chakrasana, Sarvangasana, Matsyasana, and Shirshasana are some of very important, and beneficial postures. Their application strengthens the spinal column, nervous system, intestines, kidneys, liver and lungs. The joints become more flexible and thus there is relief in joint pains. Each Asana affects a particular area of the body. So the patients should practise them according to their bodily requirement. But if the person in healthy, he can do all Asanas and derive benefits from them.

#### **Asanas**

The EMG is electromyographic recording of muscular activity. The muscular effects of Pashchimottanasana and ardha-matsyendrasana were

<sup>1.</sup> प्रयत्नशैथिल्यानन्तसमापत्तिभ्याम्। पात.यो.सू. 2.47.

146 संस्कृत-विमर्शः

observed in an experiment upon a group of subjects, trained in yoga. It was found that the EMG of their muscles of back, buttocks, thighs, and calf showed a low level of muscular activity. The muscles of these areas of trained group were more relaxed, whereas untrained group showed greater EMG

#### **Flexibility**

Increase in flexibility of joints is another benefit of Asanas. The Bhuangasana, Halasana, Sarvangasana, Matsyasana, Chakrasana and Shavasana are useful in this respect They increase the flexibility of the body by practice, but after detraining of yoga, this flexibility returns to its original level. A group of people practised Shalabhasana, Chakrasana, Yogamudra, Simhasana and Padmasana also along with above mentioned Asanas. The Asana practice was followed by breathing exercises including Ujjayi, Nadishodhana, Shitali, and Bhastrika pranayamas. The statistical analysis of the measurements showed remarkable increase in flexibility of joints of hip, trunk, and neck. At the same time the controlled group followed their normal physical exercises and had lesser flexibility than the trained group. Both. males and females were equally benefitted and had more flexibility, overall fitness and increased stamina bythe practice of yoga.

#### **Blood Circulation**

The circulation of blood increases in the body by practising yoga. The blood gets collected in the lower limbs due to gravitational force of the earth and long hours of sitting and standings. The Sarvangasana solves this problem by accentuating the blood flow to the heart, from the lower limbs. The Shavasana facilitates blood flow in every cell of the body, due to its relaxing power, and increases the temperature also along with blood circulation. The blood flow in finger was recorded more in rechaka (breathe-out) than in Puraka (breathe-in).

#### **Heart Rate.**

The heart rate changes while doing yoga. Some yoga techniques increase the heart rate, while some decrease it. The practice of chakrasana and pranayama showed increase in heart rate It increased by two beats per minute by bhastrika. An increase in heart rate by 60% was registered by practice of sarvangasana. But interestingly its prolonged practice of 15 minutes. lowered the heart beat to 10 beats per minute. The yoga practice

affects the pulse rate too. Dr. K.N. Udupa and his colleagues noticed several physiological changes in the body by yoga practices. Dr. Udupa experimented on two groups. One group consisted of 12 Meles. Average age 23 years. It underwent a systematic training in various Hathayoga Practices. The practice session of one hour included Bhujangasana, ardhahalasana, edapadasana, vakrasana, chakrasana, padmasana, halasana, pashchimottanasana, shalabhasana, vipreetakarani, simhasana, dhanurasana, suptavajrasana, ardha-matsyendreasana, sarvangasana, yogamudra, kapalabhati, shirshasana, mayurasana, matsyasana, kukkutasana, garbhasana, jala-neti, sutra-neti- ujjayi, bhastrika, uddiyana bandha and nauli. The second group practised Suryanamaskar, a set of 12 exercises, which is not included in yogasanas. After three months of yoga practices, there was more decrease in the pulse rate of yoga group, than the controlled group, in resting state. Dr. Udupa has described his findings in details in his research papers. 1 It was also noted that in the simple resting state, in supine position, the heart rate lowered by four beats per minute only. This shows supremacy of yogic techniques, over other exercises.

The yoga practices enhanced the physical work capacity of the sadhakas (PWC  $_{130}$ ). PWC  $_{130}$  is an abbreviation of physical work capacity, which denotes the intensity of work, that a subject can perform when his heart rate is 130 beats per minute. The proves improvement in over-all stamina and ifficiency by yoga.

Blood pressure and blood composition.

The blood pressure also lowers down more by yoga than by any other exercises including Surya-namaskara. The composition of the blood is also altered by yoga. A group of Asthmatic patients underwent yogic treatment, which included Asanas, relaxation, ad selected breathing and internal cleaning practices. Surprisingly 76% patients did not have asthmatic attacks during the yoga tratment. The hemoglobin content, red blood cells

<sup>1. (</sup>a) K.N. Udupa, R.H. Singh and R.M. Settiwar, "Studies on physiological, endocrine and metabolic responses to the practice of yoga in young normal volunteers"; Jounal of Research in Indian midicine 6 (3) p. 345-53. 1971.

<sup>(</sup>b) K.N. Udupa, R.H. Singh, R.M. Settiwar and M.B. Singh, 'physiological and biochemical changes, following the practice of some yogic and non-yogic exercises'; Journal of Research in Indian medicine 10 (2) P. 91-93. 1975.

148 संस्कृत-विमर्शः

counts and lymphocyte counts were reported to increase, while there were decreases in total Leukocyte (W.B.C) count, ploymors. Esnophils and monocytes. These changes in blood composition are indicatiors of relief to the asthmatic patients.

Yoga balances abnormal secretions of insulin in blood. It lowers the high level, and increases if it is low. The level of **Fasting Blood Sugar** was found to decrease by 10-5mg/100ml after yoga practice of three months, in an experiment by Dr. K.N. Udupa. All these subjects had very high level of fasting sugar originally, above the normal range. In another experiment, half of the subjects showed decreased level of fasting sugar, while some people showed increase in it.

The **cholesterol** is also balanced by yoga practices. If originally high, the cholesterol level gets lowered down, but increases if it is initially low. Cholesterol is a compound, associated with fat, but chemically different from it. This compound is found in all body tissues and its normal range is 180 to 200 mg %. After three months of Yoga practices, including sarvangasana, matsyasana, and halasana, the subjects showed remarkable decrease in cholestrol level from 196.9 to 104.5% mg.

#### **Breath Rate**

The breath rate is normally 16 breaths per minute in resting position. The practice of routine of Hatha yoga for six months lowered the breath rate from 16.8 breaths to 13.4, in an experiment, conducted by Dr. Udupa. The shirshasana and mayurasana increased it. The practice of Suryanamaskar for three months increased breath rate of some people, but it remeined static for some subjects. The lowest breath rate was recorded in shavasana, even below the normal range. In ardhamatsyendrasana and vipreetakarani the trained group showed 18-16 breaths per minute, whereas it increased to 30-32 in the untrained group. Even the respiratory amplitude and breath holding time of yoga group was more than that of untrained group.

#### **Endocrine responses**

The practice of yoga stimulates and tones up the endocrine glands and nervous system. Some of Asanas increase local blood circulation in the region of endocrine glands and nerve plexuses. The sarvangasana increases blood circulation in the regions of thyroid and vishuddha chakra. There is contraction of lunbo-sacral musculature and increased blood flow

in the plexuses of manipuara, in bhungasana. In mayurasana, pressure on elbows increases blood flow in navel region. Certain types of Pranayamas are also useful to stimulate and tone up endocirne glands and nervous system.

The pituitary, thyroid, pancreas and adrenal glands play an important role in maintaining sound health. Their under or over activity results in several diseases. The yoga practice balances their secretions and thus promotes health. The pair of adrenal glands, above each kidney, consists of two developmentally and functionally different glands, named adrenal medulla and adrenal cortex. The secretions of adrenal medulla tend to increase blood pressure, stimulate nervous system, increase heat and elevate the level of blood sugar. The adrenal cortex produces a variety of hormones, chemically classified as steroids. They elevate blood sugar, level of resistance to various stresses e.g. bleeding, high altitude, temperature extremes, infections and prevent allergic responses by reducing the secretion of histamine.

Thus we see how the yoga practices influence the body and promote man's helath. As is clear from the above account, some of them lower breath rate, blood pressure, and heart beat, while some other practices increase them. So one should carefully choose the right type of yoga asansas and pranayamas, as per the requirement of body, and in proper supervison of an experienced and trained yoga teacher. Indiscriminately performed yoga can even be harmful and can generate diseases.<sup>1</sup>

#### Meditation

Recently discussed benefits are also derived from meditation. In an experiment over 12 subjects, the EMG of both the quadriceps of legs was recorded ZERO during most of meditative state. This shows relaxation in the muscles. But, surprisingly, the subjects were alert and had the capacity to respond, if required. However, there was no interaction with the environment in the state of deep meditation.

The blood flow increased during meditation, as compared with premeditative period. In shavasana, the finger temperatures increased by one and half/3c. One can feel the sensation of flow of the blood in the body. The finger pulse volume rises during meditation and it returns to its original level afer meditation. It is very interesting to note that there was

<sup>1.</sup> देखा देखी साधै योग, छीजै काया बाढै रोग। योगपरम्परात:

150 संस्कृत-विमर्शः

little decrease in blood flow in those subjects, who did not meditate, but relaxed with closed eyes, while sitting in the chair.

The blood pressure rises in meditation, if it is originally low. But if one is suffering from high B.P., then it was seen going down in meditation. Some B.P. patients stopped the regular practice of meditation after four weeks, and their B.P. returned to initial hypertensive levels. The heart beat was seen decreased by 5 beats per minute during meditation, but it returned to average value of pre-meditative period after session of meditation. Similarly, the rate and amplitude of respiration was found to decrease in mediation, and returned to premeditative period after meditation.

#### **Brain Activity: EEG**

The practice of meditation influences the brain activity as shown in the EEG test. The EEG records Alpha (which is associated with restful non-problem solving mental state with closed eyes). The Theta waves appear only in transition between waking state and sleeping state. The Delta waves are associated with deep sleep and the beta waves with a person's active attention to the outside world. All these types of waves show positive records/changes in EEG by meditation, With practice, a person goes into deep meditation, soon after he starts it. In deep samadhi, he does not respond to external stimuli like strong light, loud sound, hot touch, and the EEG pattern also does not change. The Yoga-nidra (Yogic sleep) is also very beneficial and responds positively to EEG. The Person remains alert but relaxed, and Delta waves appear on EEG. In a session at the Menninger Foundation, Swami Ram produced delta waves during a 25 minutes period of YOGA NIDRA. Throughout this period, the remained conscious of surroundings and happenings in the experimental room, and recalled all sounds, statements made in the room after he got up. Swami Ram could do this by telling his mind not to respond to any thing, but to record everything and to remain in a state of deep tranquility. Thus a Yogi, expert in meditation can show mixture of state of waking with sleep state, along with environmental awarencess. How this sleep state, along with environmental awareness. How this phenomenon takes place is still to be explored by scientists.

#### Mantrajapa:

Repetition of sacred mantra also tranquilises the mind, decreases excitement and normalizes blood pressure. In fact, Mantra therapy is closely

associated with the process of auto suggestion, mentioned in psychology. In auto suggestion, a patient is given constant suggstions, while in Mantra therapy, constant repetition of mantra or letters penetrates the conscious mind and the sound waves of mantra enter the subconscious mind, thus helping the sadhaka to reach a state of tranquillity by removing his mental tensions, cultivating his inner latent will-power to resist against diseases and solve his problems.

This state of tranquillity achieved by mantra japa can be equated with the state of meditation. The mantra therapy is also accedpted by ayurveda as a means to cure diseases<sup>1</sup>. We know that there are people, who can treat various diseases e.g. the poisons of snake bite, dog bite or stings of scorpio by chanting specific mantras.

Thus, we see the practice of Shatkarmas, Asanas, Pranayama, Meditation, mantra-japa and Yoganidra have positive effects on blood circulation, blood composition, breath rate, brain waves, heart rate and functions of endocrine glands. All this results in sound body and peaceful mind and thus holistic\_health is promoted by Yoga. It removes the abnowmalities in the body. So a careful selection of suitable Asanas, Pranyam and Shatkarma should be made under the guidance of an expert Yoga teacher. Such a teacher knows the dos and don'ts, which is very mportant aspect of Yoga, because the negligence of the rules of yogic practices can result in very dangerous diseases. An experienced and expert teacher learns them from his GURU by tradition, but the yoga books do not mention them. If practised properly, yoga puts an end to all miseries and confers healthy body and peaceful mind, as claimed in Shrimad-bhagavadgita<sup>2</sup>.

#### **Crime Prevention:**

The mind-set of yoga sadhakas changes as they advance in the path of yoga. The practice of Yamas, Niyamas, and Pratyahar increases one's ability to control one's mind and senses. Human beings are naturally prone to anger, greed, corruption, & sensual-pleasures. Man in an easeloving creature and wants all excellent thing and positions without putting hard labour. This tendency of work-shirking and disire to achieve

तयो: साधनानि मनौषिधमणिमंगलबल्युपहारहोमिनयमव्रतप्रायश्चित्तोपवासस्वस्त्ययन-प्रणिपातगमनादीनि- चरकसंहिता, निदानस्थान 7.18

<sup>2.</sup> तं विद्याद् दु:खसंयोगवियोगं योगसंज्ञितम्।- श्रीमद्भगवद्गीता. 6.23

152 संस्कृत-विमर्शः

excellence easily leads to corruption, bribery, theft, murder, road-rage, rape etc. The practice of Ahimsa, Satya, and Asteya, train and condition the mind by transforming the negative thoughts into positive ones e.g. anger is transformed into forgiveness, greed in daan etc. This will surely lower the graph of social and economic crimes. The Yoga practitioner will nver grab other's belongings. A sadhaka of Brahmcharya will never indulge in sexual crimes. A practitioner of Aparigrha, and santosh will never accumulate wealth or other things beyond his needs/requirements. He will not shun hard word, as he is accustomed to Asana and Tapaha. The practice of Dhyana gives tolerance and mental power to understand others' point of view. Most of the quarrels and crimes are results of misunderstanding among people.

#### **Conclusion:**

Such a trained mind and body of people is the best development of Human Resources of any country. So the Yoga training shoud be compulsorily included in Education System at the school, college and university levels. It will help impart value-added education along with physical and mental health irrespective of caste, creed, or religion. As a result, it will lower the graph of social crimes and establish swarajya of Mahatma Gandhi.



संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

## गृह्यसूत्रेषु पञ्चमहायज्ञविमर्शः

## (वैज्ञानिकदृष्ट्यालोचनमेकम्)

-रमाशङ्करमिश्रः

शोधच्छात्र:, वेदविभाग:

श्री ला.ब.शा.राष्ट्रियसंस्कृतविश्वविद्यालय:, नवदेहली

## [ अस्मिन् लेखे पञ्चमहायज्ञानां वैज्ञानिकदृष्ट्या विचारः कृतः अस्ति। तत्र यज्ञस्य अर्थः, यज्ञस्य वैशिष्ट्यम्, तद्भेदांश्च उपवर्णिताः सन्ति।]

योजनार्थकस्य यज्धातोर्निष्पन्नस्य यज्ञशब्दस्यार्थन्तु आत्मना परमात्मनर्मेलनमिति (Communions Between Self with the Supreme Soul)। तर्हि एतेन एतत्प्रमीयते यन्मोक्षोसाधनोपायं हि यज्ञकर्म। वस्तुगत्या यज्ञकर्मो हि संकीर्णस्वार्थपरित्यागद्वारेण आत्मनः सर्वेषाञ्च कल्याणार्थं स्वतस्फूर्तनिवेदनद्वारेण च आत्मोपलब्धेः मोक्षसहायकं वा। खल्वदं प्रचोदयित धर्माचरणाय यज्ञकर्म।

"यज्ञो वै श्रेष्ठतमं कर्म"। नित्यनैमित्तिककाम्यभेदेनेदं यज्ञकर्म तु त्रिधा विभक्तम्। गार्हस्थाश्रम एव इतराणां ब्रह्मचर्याद्याश्रमाणां पोषकः। यथा प्राणाख्यवायोराश्रयेण जीविताः भवन्ति सर्वे प्राणिनः तद्वद्गृहमाश्रित्य हि सर्वं आश्रमाः वर्तन्ते इति मनुमतम्-

## यथा वायुं समाश्रित्य वर्तन्ते सर्वजन्तवः। तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्तन्ते सर्व आश्रमाः॥²

अध्यापनाध्यानमाध्यमेन ज्ञानिवस्तरेण अन्नादिभोजनद्वारेण च इतराणामश्रमत्रयणां जैविकाङ्क्षापिरपूरणलयम् एव ज्येष्ठाश्रमोऽयं गार्ह्यस्थाश्रमः। अस्मिन् गार्ह्यस्थाश्रमे एव उद्वहनादनन्तरं वैवाहिकेऽग्नौ यथाविधि गृह्यकर्म, यत् खलु नित्यकर्मतयाख्यातम्, एव आचरणीयं येन याजको भवित ऋद्धः मोक्षमार्गानुसारी च। यानि खलु मोक्षफलप्रसिविनि गार्हपत्यग्नौ सम्पादियतव्यानि नित्यकर्म्माणि (Protocol) एवोपदिष्टानि शास्त्रेषु तेषु अन्यतमिदं महायज्ञञ्चकम्। जन्मन एव पञ्चकर्मास्माकम्

<sup>1.</sup> शतपथब्राह्मणम्, 102 पृष्ठम्।

<sup>2.</sup> मनुस्मृति. 1/40

आणृण्यम् (Fivefold Debts) परिलक्ष्यते प्रकृतिपुरुषादिभ्यः ततः तेभ्यः सहसम्पर्कणात्मिनवेदनार्थमेव पञ्चमहायज्ञं (Five old sacrifice) नित्यमाचरणीय-मस्माभिः।

ततः सांसारिकाः वयं प्रत्यहं पाकाश्रयेण शौचाश्रयेण वा तनोः परिपोषणं कुर्म्मः। ततः महायज्ञपञ्चकानामाचरणद्वारेणैव भूतिहंसाजिनतपापभाजः ततोः आपतित ब्रह्मयोग्यता। शतपथब्राह्मणे एव पञ्चमहायज्ञानां नामानि तथा स्वरूपाणि एव स्पष्टितानि। कानि कानि च तानि नामानि इति जिज्ञासायाः निसने तत्रैव आम्रातम्-

"पञ्चैव महायज्ञाः तान्येव महासत्राणि भूतयज्ञो मनुष्ययज्ञः पितृयज्ञो देवयज्ञो ब्रह्मयज्ञो इति"। धर्मशास्त्रकारेण मनुना अहुत्याद्यभिधानैः अभिहितानि पञ्चमहासत्राणि-

## "अहुतञ्च हुतञ्चैव तथा प्रहुतमेव च। ब्राह्मं हुतं प्राशितञ्च पञ्चयज्ञान् प्रचक्षते।"

पञ्चमहायज्ञानां स्वरूपविषये च प्रोक्तं मनुना-

#### "अध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तर्पणम्। होमो दैवो वलिर्भैतो नृयज्ञोऽतिथिपूजनम्॥"²

अध्यापनशब्देनात्रध्ययनमपि गृह्यते। 'जपोऽहुत' इति वक्ष्यमाणत्वादतोऽध्या-पनामध्ययनञ्च ब्रह्मयज्ञः। 'अन्नाद्येनोदकेन वा' इति पितृतर्पणं वक्ष्यति स पितृयज्ञः। अग्नौ होमो वक्ष्यमाणो देवयज्ञः। भूतविलर्भृतयज्ञः। अतिथिपूजनं मनुष्ययज्ञः।

ननु वैज्ञानिकरीत्या नित्यकर्मत्वेनोपदिष्टं मोक्षफलप्रदं महायज्ञपञ्चकं प्रतिपादियतुं चेष्टयामि। तत्र आदौ ब्रह्मयज्ञ इति। अध्यापनाध्ययनञ्च ब्रह्मयज्ञ इति पूर्वेरेव अस्माभिर्जात:।

#### 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः'

सन्ध्यावन्दनादिकं वेदशाखाध्यनपूर्वकं वैदिकमन्त्रोच्चारनन्तु स्वाध्याय इति पदेन बोध्यते। संक्षेपेण अध्ययनम् इति पदेन तु विज्ञानधर्मदर्शनकला इत्यादीनां सालोचनमुत्रयनमेव बोध्यते। (study and development of afts, science, philosophy, religion etc.) अध्ययनस्य मुख्यमुद्देश्यन्तु ज्ञानद्वारेणात्मोपलब्धिः (self-realization)। मनोवैज्ञानिकस्य मास्लोमहोदयस्य आकाङ्क्षायाः उर्द्धक्रमतत्वे (higher archival need) अत्मोपलब्धिः सर्वोच्चसोपानमारोहति, यस्याः भित्तिस्वरूपाः तु जैविकाकाङ्क्षा (biological need)

<sup>1.</sup> मनुस्मृति: 1.108

<sup>2.</sup> मनुस्मृति: 1.98. गौ.ध.सू. 1.1.1

<sup>3.</sup> शतपथब्रह्मणम्, 35 पृष्ठम्

आत्मोपलब्धिद्वोरण आत्मप्रतिष्ठाकाङ्क्षा जैविकाकाङ्क्षा

अत आत्मनः देहमनसोर्मेलनस्वरूपं अहंकाारान्धकारम् अध्ययनमेव अपाकरोति, येन भवति आत्मोपलब्धिद्वोरण मोक्षलाभः ब्रह्मज्ञानः वा। सा विद्या एव विमुक्तिस्वरूपा।

परमात्मा (higher self) आत्मोपलब्धिः (attainment of self) स्वाध्यायः, जीवात्मा (lower self) अहंकारः body-mind complex वौद्धिकं परवर्तनम् (cognitive change)

न केवलमेतद् अधुना तु चिकित्साशात्रे तनुमनसम्बन्धीनां गदानां निरामयार्थं (to cure psycho-somatic diseases) तथा जनमततत्वस्य (human psychology) उन्नतये yagyopathy इति विषयस्य चर्चाधिक्यां श्रुयते अस्माभिः। तत्रैव एतदालोचितं यत् वैदिकमन्त्राणां छन्दोवद्धच्चारणद्वारेण उद्भृताः पूतध्वनितरङ्गाः (harmonious sonic waves) यदा एण्डोक्राइन् इति ग्रन्थि (endocrine gland) प्रविशय सुक्ष्मां शारीरिकशक्तिं जनयित ततः मानसिकं प्राक्षोभिकं विकाशञ्च (mantel & emotional development) साधयित अतः मोक्षप्राप्तौ स्वाध्यायजिनताः दैहिकी शुद्धिः मानसिको शुद्धिञ्च भवन्ति द्वारस्वरूपाः।

द्वितीयन्तु तावत् देवयज्ञ:- यज्ञादिकरणेन देवयज्ञ: बौधायनेन विरचितम् तदीये धर्मसूत्रे-

#### "अहरह स्वाहकुर्यादाकाष्ठात्तथैवत्तं देवयज्ञः समाप्नोति। इति।" $^1$

देवयज्ञने देवेभ्यः श्रद्धानिवेदनमेव (gratitude of god) प्रकटितम्। आस्तिकानाम् अस्माकं स्त्रष्टारः रक्षकाश्च। अतः नित्यम् अग्निहोत्रादिसत्रैः देवसन्तुष्टिः तथा आत्मिनवेदनद्वारात्मतुष्टिः आविश्यकी। स्त्रीपशुपुत्रादिन् अभिप्रेतान् भोगान् हि वि देवाः दास्यन्ति यज्ञैतोषिताः सन्तः। अतः अयन्तु स्वार्थरिहतं विनिमयचक्रम् इति गीतं गीतायाम्-

'देवान् भावयतानेन ते देवा भावयन्तः वः। परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाप्स्यथा।'²

याजकस्य स्वाभीष्टफलप्रदानां प्ररिपोषणञ्च

देव: परस्परभावनम् याजक: यागै: स्वार्थरहितं स्वात्मनिवेदनम

<sup>1.</sup> बौधायनधर्मसूत्रम् 1/1/7

<sup>2.</sup> श्रीमद् भगवद्गीतायाम्, 4.24

156 संस्कृत-विमर्शः

यजमानेनाग्नावहुतिं सम्यक् क्षित्वा रसहरणकारित्वादित्यस्य आदित्यं प्रापनोति स चाहुतिरस आदित्याद् वृष्टिरूपेण जायते। ततोऽस्मिन् तदुपभोगेन जायन्ते प्रजाः। इदन्तु वैज्ञानिक सत्यं यत् पार्थिवाः रस एव पुनः वर्षारूपेण धराधाम्नि पितताः सन्तः शस्याद्युत्पित्तद्वारेण पार्थिवतनोः पिरपुष्टिं सधयित। अनेन जीविताः याजकाः पुनः आत्मनामानृण्यं देवेभ्यः यज्ञद्वारेण प्रदर्शयन्ति। देवोयज्ञोऽयं त्रिविधमुद्देश्यं साध यति—

- 1. प्रथमं तु तावत् (short term)- मानसिकं सत्त्वगुणरोपणम्। (cultivation of savtik mental qualities)
  - 2. द्वितीयं तु तावत् (medium term) चरित्रगठनम् (character building)
  - 3. तृतीयं तु तावत् (long term)- देवोपलब्धि:। (god-realization)

यज्ञाग्निना एव भवित याजकस्य देहशुद्धिः (purification of body) चित्तशुद्धिश्च (purification of mind) यज्ञाग्नौ समर्पितानां हवनसम्पदां प्रज्वलनद्वारेण उद्भूतः धूमः यदा प्रश्वासरूपेण याजकस्य शरीरे प्रविशित तदा पञ्चभूतिनिर्मितस्य शरीरस्य पुष्टिं वर्धयित, अपि च रुधिरशुद्धिद्वारेण तनोः प्रतिरोधकक्षमता योग्यत्वं च वर्धयित। अतः देहशुद्धिर्भवित।

**+++** 

संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

## व्याकरणोदाहरणकाव्येषु लट्लकारप्रयोगवैविध्यम्

-पण्ड्या योगेशः एन्.

शोधच्छात्र:, श्री सोमनाथसंस्कृतविश्वविद्यालय:, वेरावलम्, गुजरातम्

[ पाणिनीयसूत्राणि उदाहरणप्रदर्शनपूर्वकम् उपवर्णियितुं शास्त्रकाव्यानि प्रणिनिन्युः। अस्मिन् शोधलेखे व्याकरणोदाहरणकाव्येषु कृतानां लद्लकारप्रयोगाणां विवेचनं विहितम् अस्ति।]

#### शोधसार:

आचार्यक्षेमेन्द्राभिमतानुगुणं सारस्वतं वाङ्मयं चतुर्धा विभक्तमस्ति। तद्यथा—शास्त्रं, काव्यं, शास्त्रकाव्यं, काव्यशास्त्रञ्चेति। यस्मिन् काव्यं व्याकरणादिशास्त्राणां व्युत्पत्तिज्ञानमुपतिष्ठापयिषुभिः कविभिश्शास्त्रतत्त्वमभिनिवेश्यते तत्काव्यशास्त्रमिति व्यपदिश्यते। किन्तु कालान्तरे काव्यशास्त्रेति पदं साहित्यशास्त्रीयलाक्षणिकग्रन्थानां कृते बाहुल्येन व्यवहृतमभूत्। अतस्सन्देहदशामिमामपाकर्तुं कैश्चिद्विद्वद्विद्वरेतद्विधकाव्यानां कृते "उदाहरणकाव्यम्" इति पदव्यवहारः अकारि।

अस्यां परम्परायां बहुभिः व्याकृत्यलङ्कृतिशास्त्रप्रयोगपारदृश्वभिः कविभिः व्याकरणशास्त्रस्योदाहरणकाव्यान्युपिनबबिन्धरे। भिट्टकाव्यम्, रावणार्जुनीयम्, वासुदेविवजयम्, सुरूपराघवम्, सुगलार्थमाला इत्यादीनि सन्ति व्याकरणोदाहरणकाव्यािन। केरलीयविद्वांसः एतद्विधकाव्यप्रणयनें शीर्षण्यं स्थानं बिभ्रति। प्रस्तोतव्यविषयस्त्वयमस्ति शोधपत्रेऽस्मिन् यत् प्रायेण संस्कृतभाषायाः ऐदञ्युगीनो वाग्व्यवहारो लडादिदशलकाराणां सामान्यनिर्दिष्टसन्दर्भेष्वेव परिसीमितो वरीवर्ति। तेषु दशलकारेषु लट्लकारस्य "स्म, ह, शस्वत्, नु" इत्यादिपदानां साहचर्ये कालान्तरेऽपि प्रयोगाः प्रसिद्ध्यन्ति। परन्तु काव्योदाहरणािन विना तेषां प्रयोगाणां ज्ञानं दुर्घटम्। अष्टाध्याय्यां तृतीयाध्यायस्य द्वितीयतृतीयतुरीयपादेषु तत्र तत्र लकारार्थाः विभिन्नाः प्रोक्ताः। अतोऽनुसन्धाता शोधपत्रेऽस्मिन् व्याकरणोदाहरणकाव्यान्यालम्ब्य लटः प्रयोगवैविध्यं प्रतूष्टुषिति।

व्याकरणादिशास्त्राज्ञानस्य बुबोधियषाऽपि काव्यप्रणयने बीजम् इत्यत्र नास्ति विप्रतिपत्त्युपत्त्यवसरः। यत्काव्यं शास्त्रज्ञानं जञ्जनीति तत्काव्यशास्त्रिमिति भोजराजो बभाण। औचित्यसम्प्रदायप्रवर्तकः क्षेमेन्द्राचार्यः स्वीये सुवृत्ततिलके सकलं सारस्वत-

वाङ्मयं चतुर्विधं वक्ति।

शास्त्रं काव्यं शास्त्रकाव्यं काव्यशास्त्रं च भेदतः। चतुष्प्रकारः प्रसरः सतां सारस्वतो मतः॥

एतेषु किं नाम काव्यशास्त्रमिति समाधीयते—"भट्टिभौमककाव्यादि काव्यशास्त्रं प्रचक्षते"।

यत्र व्याकरणादिशास्त्राणां व्युत्पत्तिज्ञानम् उपतिष्ठापयिषुभिः कविभिः शास्त्रतत्त्वम् अभिनिवेश्यते तत्काव्यशास्त्रमिति व्यपदिश्यते।

"कष्टं व्याकरणम्", "प्रायेण वैयाकरणाः पिशाचाः प्रयोगमन्त्रेण निवारणीयाः" इत्यादीन् जगित अपभाणकान् निराचिकीर्षुभिः विद्वद्भिः काव्यमुखेन कष्टमपीदं शब्दशास्त्रं हृदयङ्गमतया प्राबोधि। कवयः तत्तच्छास्त्राणां सारल्येन तत्त्वबुबोधियाये शास्त्रप्रधानािन काव्यािन प्राणेषुः। तत्र विशिष्य व्याकरणशास्त्रे अष्टाध्यायीमवलम्ब्य तत्तच्चिरतमुपजीव्य बहुभिविद्वद्भिः काव्यशास्त्राणि प्राणीयन्त। परन्तु इदमत्र विचार्यं यत् गच्छतानेहसा काव्यशास्त्रमिति पदम् आलङ्कारिकशास्त्रीय-लक्षणग्रन्थबोधकं बभूव। अतः सन्देहशािममाम् अपाकर्तुं कैश्चिद्विद्वद्भिः व्याकरणस्य उदाहरणप्रदर्शककाव्यानां कृते "उदाहरणकाव्यम्" इति पदप्रयोगो व्यधािय। प्रसिद्धकाव्यटीकाकृत् मिल्लनाथोऽपि "रामकथामािश्रत्य पािणनीयसूत्राणाम् उदाहरणकाव्यं चिकीर्षुः......."इत्यादिरीत्याऽत्र वदन् भिट्टकाव्यस्य टीकारम्भे एतिद्वधकाव्यप्रणयनाय उदाहरणकाव्यमिति पदं प्रायुङ्क्त। भगवान् पतव्जलिर्महाभाष्ये "महान् हि शब्दस्य प्रयोगविषयः" इत्यूचिवान्। एवञ्च प्रक्रियासंस्कृतं सकलं पदजातं विदन्तः लक्षणैकचक्षुष्काः महावैयाकरणाः अपि क्वैतत्प्रायुज्यत इति पृष्टाः खसूचित्वं भजन्ते स्म। काव्यनाटकादिषु अस्यां दशायां व्याकृतिसंस्कृतानाम् अशेषपदानां प्रयोगप्रदर्शनम् अतितराम् आवश्यकमभृत्।

तदर्थमेव व्याकृत्यलङ्कृतिशास्त्रप्रयोगपारदृश्विभः कविभिः व्याकरणोदा-हरणकाव्यानि उपनिबबन्धिरे। भट्टिकाव्यम्, रावणार्जुनीयम्, वासुदेविवजयम्, सुगलार्थमाला, सुभद्राहरणम्, धातुकाव्यम्, सुरूपराघवम् इत्यादीनि विलसन्ति बहून्युदाहरणकाव्यानि। वस्तुतः परम्परेयं केरलेषु सविशेषं पुष्पिता, पल्लविता, फलिता च अबोभूयत। एतेषां काव्यानां रसाभिव्यञ्जनं न प्रमुखोद्देश्यम्, किन्तु व्याकरणव्युत्पत्त्यभिवृद्धिरेव। अत एव भट्टिकाव्यस्यान्ते इत्थन्तेनोदलेखि "व्याख्या-गम्यमिदं काव्यम् उत्सवः सुधियामलम्। हता दुर्मेधसश्चास्मिन् विद्वत्प्रियतया

<sup>1.</sup> क्षेमेन्द्रकृतं सुवृत्ततिलकम्।

व्याकरणमहाभाष्यम्। (भाष्यप्रदीपोद्योतभासितम् प्रथमखण्ड:, सं. भार्गवशास्त्री जोशी)
 पृ. 70

मया।।" वस्तुत: इमानि काव्यानि व्याख्यागम्यानि भवन्ति। टीकामन्तरेण एतादृशकाव्यानां ज्ञानं व्युत्पत्त्याधायकं नैव भवति।

#### लट्प्रयोगवैविध्यविषये ईषच्चिन्तनम्

आमर्यां गिरि साध्यक्रियाप्रधानानि क्रियापदानि लट्, लिट्, लृट् इत्येवं दशलकारेषु विभक्तानि। तत्र केचित्काललकाराः, तदितरलकाराश्चेति ते द्विविधाः सन्ति। लट्, लिट्, लुट्, लृट्, लङ्, लुङ् इत्येते काललकाराः षट्। इतरे च प्रवर्तनालकाराः। वरीवर्ति प्रसिद्धश्लोकः-

#### वर्तमाने परोक्षे श्वोभाविन्यर्थे भविष्यति। विध्यादौ प्रार्थनादौ च क्रमाञ्ज्ञेया लडादयः॥²

इति रीत्या लडादयो लकारा: वर्तमानादिष्वर्थेषु व्यधायिषत। इत्थमनया रीत्या लटः वर्तमानार्थे शक्तिरिति पर्यवस्यित। वर्तमानकालः लडर्थः-"वर्तमाने लट्" इति सूत्रबलात्। तत्र किं नाम वर्तमानत्वम्? इत्युक्ते भूषणसारे लक्षणद्वयम्-प्रारब्धापरिसमाप्तिकत्वम् इत्येकं लक्षणम्। भृतभविष्यद्भिन्नत्वम् इत्यपरं लक्षणम्। वर्तमानार्थकत्वं च लटः वाचकत्वमेवेति भूषणसारे कौण्डभट्टः। किन्तु लडादीनां वर्तमानादयः येऽर्थाः, ते सामान्यार्थाः। एषां लकाराणाम् उत्सर्गापवादरीत्या इतरार्थानां सुप्रतिपत्तये लकारार्थप्रक्रिया अभ्यसनीयैव। प्रायेण बहुनामिदं भ्रान्तिवलसितं भवति यत् लट्प्रयोगः केवलं वर्तमानार्थे भवति इति। किन्तु लटः स्मादिपदसन्निधाने कालान्तरेऽपि प्रयोगाः बोभुवति। सोऽयं विषयः लकारार्थप्रकरणे कौमुद्यादौ सोदाहरणं न्यरूपि। विशिष्य लट: वर्तमानमितरिच्य भूते भविष्यति च विधानसूचकानि उदाहरणानि काव्येष्वपि विरलतया प्राप्यन्ते। तदर्थं व्याकरणोदाहरणकाव्यानि अवश्यं पठ्यानि। कदाचित्काव्यपठनकाले लटः वर्तमाने प्रसक्तेः सत्वात् किमर्थं लटः कालान्तरे प्रसक्तिः? इति बहुधा पर्यग्लासिषम्। किन्तु यथायथाऽहं लकारार्थप्रकरणं पर्यैक्षिषि तथा तथा तद्विषये प्रयोगभूयिष्ठानि स्थलानि उदाहरणकाव्येभ्यः लटः प्रयोगवैविध्ये व्यज्ञासिषम्। तदर्थं लकारार्थप्रक्रियासूत्राणि उदाहरणकाव्यमुखेन आमूलचूलं ज्ञेयानि इति समकल्पिष।

भट्टिकाव्यम्—"चन्द्रकला— विद्योतिनी" संस्कृतिहन्दीव्याख्यासमिन्वतम् (12-22 सर्गाः) व्या. पं. शेषराजशर्मा रेग्मी— चौखम्बा संस्कृत सीरीज ओफिस वाराणसी। (सर्वत्र शोधपत्रेऽस्मिन् भट्टिकाव्यस्य उद्धरणतया इदमेव संस्करणं प्रायुज्यत) पृ. 385

<sup>2.</sup> भृट्टोजिदीक्षितप्रणीताः वैयाकरणसिद्धान्तकारिकाः, आनन्दाश्रमसंस्कृतग्रन्थावलिः, पुण्य-पत्तनम्। पृ.18

#### लिंड्वधायकसूत्राणां काव्योदाहरणैः सह परिशीलनम्

लकारार्थकप्रकरणे लडादिलकाराणां सूत्रसङ्ख्या सप्ततिरस्ति। तत्राऽद्यः लट्लकारः। स्म, नु, ननु, पुरा, यावत् इत्याद्यवयवसमिध्याहारे लटः कालान्तरेपि प्रयोगः साधुरेव। एतदर्थं व्याकृत्यलङ्कृतिशास्त्राब्धिपारदृश्विभः भट्टिप्रमुखैः कविभिः लकारार्थसूत्रोदाहरणपद्यानि सञ्जिप्रथिषुभिः व्याकरणोदाहरणकाव्यानि उपन्यबन्धिषत।

श्रीवासुदेवकविप्रणीतं वासुदेवविजयम्, भट्टिकविरचितं भट्टिकाव्यम्, ब्रह्मदत्त-नारायणकृतं सुभद्राहरणमहाकाव्यम् इत्येभ्यः उदाहरणकाव्येभ्यः लट्प्रयोगवैविध्य-सूचकानि पद्यानि मयाऽत्र शोधपत्रे प्रादर्शिषत।

## (1) लट् स्मे<sup>1</sup> (पा. सू. 3.2.118)

इति लकारार्थप्रकरणे आद्यं लिङ्वधायकसूत्रम्। स्मशब्दे<sup>2</sup> उपपदे भूतानद्यतनपरोक्षे लट्प्रत्ययो भवित। "परोक्षे लिट्" (पा. सू. 3.2.115) इति सूत्रेणात्र लिट: प्राप्तिर्भविति भूतानद्यतनपरोक्षे वक्तव्ये। परं पाणिनि: अ नेनसूत्रेण "स्म" इति भूतकालद्योतकाव्ययसमिषव्याहारे लटम् अन्वशिषत्। भट्टिप्रणीतभट्टिकाव्यस्य अष्टादशसर्गे सूत्रमिदम् उदाहृतम्।

## अन्तः पुराणि पौलस्त्यं पौराश्च भृशदुः खिताः। संश्रुत्य स्माऽभिधावन्ति हतं रामेण संयुगे॥<sup>3</sup> (18-37)

श्लोकस्ययायं भावो यम् समराङ्गणे पौलस्त्यं नाम रावणः रामेण व्यापादितम् इत्याकण्यं अन्तः पुरस्त्रियः नागरिकाश्च समेऽपि अतिशयव्यथिताः रावणम् अभ्यधावन्। पद्येऽस्मिन् "अभिधावन्तिस्म" इत्यत्र अभिपूर्वकात् "धावु गतिशुद्ध्योः" इति धातोः "लट् स्मे" इति भूते लट् विहितः।

## (2) अपरोक्षे च<sup>4</sup> (पा. सू. 3.2.119)

इदं सूत्रमपि अनद्यतनभूते वक्तव्ये "स्म" योगे लटं विदधाति। ब्रह्मदत्त-नारायणकृते सुभद्राहरणमहाकाव्ये सूत्रमिदमित्थमुदाहृतम्।

अष्टाध्यायीसूत्रपाठः (प्रकरणनिर्देशसमन्वितः) सम्पादिका—पुष्पादीक्षित—ज्ञानभारती
पिब्लिकेशन्स दिल्ली— भारत (सर्वत्र शोधपत्रेऽस्मिन् सूत्राणाम् उद्धरणतया इदमेव
संस्करणं प्रायुज्यत)

<sup>2.</sup> काशिका—2 (तृतीयचतुर्थाध्यायौ) प्रधानसम्पादक:— आचार्यराधावल्लभित्रपाठी— कुलपित:— रा. सं. सं.

<sup>3.</sup> भट्टिकाव्यम् पृ. 311

<sup>4.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 29

# स्माऽङ्के नरीनृत्यत एष मातुः ननर्ति मूर्छ्नि स्म च कालियस्य। स्म वल्लवीनां नरिनर्ति मध्ये चित्ते नरीनर्ति च योगभाजाम्॥ $^1$

14-115

एषः खलु श्रीकृष्णः विचित्ररूपः। मातुः यशोदायाः अङ्के बालकृष्णः नरीनृत्यित स्म। कालियसर्पस्य मस्तके ननितं स्म। बालकृष्णः गोपीनां मध्ये भूत्वा ताभिस्सह पौनः पुन्येन नृत्यित स्म। तथैव योगीश्वराणां चित्ते श्रीकृष्णः नरीनिर्ति।

"स्म" इत्यव्ययसित्रधाने "नरीनृत्यित स्म", "ननित स्म", "नरिनित स्म", "नरीनित स्म" इति स्थलचतुष्टये "नृती गात्रविक्षेपे" इति धातोः "अपरोक्षे च" इति सूत्रेण पाणिनिः अत्र लटम् अनुशशास।

#### (3) विभाषा कथमि लिङ् च<sup>2</sup> (पा. सू. 3.2.143)

"कथम्" इति अव्यय उपपदे निन्दायां गम्यमानां कालित्रतयेऽपि विद्यमानाद्धातोः सूत्रस्थचपदेन लट्लकारः अनुशिष्यते। एतत्सूत्रं सुभद्राहरणे एकादशसर्गे उदाहारि—

#### अपि शिलष्यसि गोपींस्त्वं कुब्जां जातु स्पृशस्यिप। स्त्रीष्वित्थमविशेषेण कथं नामासि चञ्चलः॥ (14-39)

अर्जुन: द्वारिकाधिपतिना श्रीकृष्णेन साकं मिमिलिषमाण: द्वारकामुपेत्य निगदित यत् यदि श्रीकृष्ण: प्राप्स्यते तिर्हे अहं तं गाढम् आश्लेक्ष्यािम। यतो हि हे श्रीकृष्ण! अपि त्वं गोपी: स्पृशिस। तथा त्वं कदािचत् कुब्जामिप स्पृशिस। अहो! अन्याय्यमेतत्। स्त्रीषु इत्थं गम्यागम्यापरामर्शेन कथं नाम त्वं चञ्चलोऽिस। गर्ह्यामिदं तत्कृत्यम्। अत्र प्रकृतसूत्रेण कथंशब्दोपपदे निन्दायां सर्वलकारापवाद: लट् अनुशिष्टः।

## (४) ननौ पृष्टप्रतिवचने⁴ (पा.सू. 3.2.120)

अनद्यतने परोक्ष इति निवृत्तम्। भूते लट् स्यात्। पृष्टस्य प्रश्नस्योत्तरे वक्तव्ये धातोः भूते लट्लकारः भवति, "ननु" इत्यवधारणसूचके अव्यय उपपदे सूत्रेणानेन लुङं प्रबाध्य भूतसामान्ये लट् अनुशिष्यते।

- 1. ब्रह्मदत्तनारायणविरचितं सुभद्राहरणमहाकाव्यम् प्रो. एम्. श्रीधरमेनन् महोदयेन संशोध्य विमर्शनपूर्विकया भूमिकया सह सम्पादितम्। (सर्वत्र शोधपत्रेऽस्मिन् सुभद्राहरणस्य उद्धरणतया इदमेव संस्करणं प्रायुज्यत) पृ.272
- 2. अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 36
- 3. सुभद्राहरणम्- पृ. 259
- 4. अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 29
- 5. वै.सि.कौ. श्रीधरमुखोल्लासिनी हिन्दीव्याख्यासमन्विता व्याख्याकार: गोविन्दाचार्य:।पृ. 558 (शोधपत्रेऽस्मिन् सर्वत्र कौमुद्या: उद्धरणाङ्गत्वेन इदं संस्करणम् उपायुज्यत)

सूत्रमदः वासुदेवकविप्रणीते वासुदेवविजये चतुर्थसर्गे इत्थमुदाहृतम्किमदा धनमर्थिने समस्मा इति पृष्टः स्वजनोऽमुनोन्मनीसन्।
सकलोऽपि ददामि नन्विति द्राङ्न ददामीति तु नो पुरा न्यगादीत्॥
(4-8)

जातस्य बालकृष्णस्य जातकर्म चिकीर्षन् पिता नन्दः स्वसेवकवर्गम् अप्राक्षीत्— किं त्वं सर्वस्मै अपि अर्थिने धनं दत्तवान्? इत्थम् अनेन नन्देन पृष्टः सकलोऽपि उत्कण्ठितचेताः स्वजनवर्गः पृष्टप्रतिवचनत्वेन "ददामि ननु" अर्थात् दत्तवानेव इति शीघ्रं प्रत्युत्तरितवान्। श्लोकेऽस्मिन् "ननु" इति शब्दोपपदे नन्देन पृष्टस्य प्रतिवचने वक्तव्ये प्रकृतसूत्रेण भृतसामान्ये लट्प्रयोगो दृश्यते।

## (5) पुरि लुङ् चास्मे $^{2}$ (पा. सू. 3.2.122)

पुराशब्दयोगे भूतानद्यतने विभाषा लुङ्, चाल्लट्, न तुस्मयोगे।3

सूत्रमिदम् अनद्यतनभूते विद्यमानधातोः विकल्पेन लुङ्लकारं चकारेण लट्लकारं च शास्ति, न तु स्मशब्दयोगे। लुङ्लटोरभावे अनद्यतनभूते परोक्षभूते च यथासंख्यं "परोक्षे लिट्" (पा. सू. 3.2.115) इति लिट् "अनद्यतने लङ्" (पा. सू. 3.2.111) इति लङ् च अनुशिष्यते। सूत्रमिदं सिललमुदाजिहीर्षुः भट्टी रावणवधस्य अष्टादशे सर्गे कवयति—

#### त्वं स्म वेत्थ महाराज यत्स्माह न विभीषण:। पुरा त्यजिस यत्क्रुद्धो मां निराकृत्य संसदि॥ (18-18)

रावणनिधनेन हृदये दृढं निखातेन अरुन्तुदेन शोकशल्येन भृशम् उद्विग्नमनाः विभीषणः रावणमुद्दिश्य विलपन् वदित हे महाराज! त्वदनुजः विभीषणोऽहं यद्वचनं प्रोक्तवान्, तत्त्वं न हितत्वेन विदितवान्। यस्मात् कारणात् कुपितः सन् "सीतां प्रत्यर्पय" इत्युपदेशवचने मयोक्तं सित सभायां हितोपदेष्टारं मां पादप्रहारेण तिरस्कृत्य पूर्वं त्यक्तवान् असि। मन्ये तस्यैव दुष्फलमिदं भवतानुबोभूयते। श्लोकेस्मिन् "त्यजिस" इत्यत्र "त्यज-हानौ" इति धातोः स्मशब्दवर्जिते पुराशब्दयोगे "पुरि लुङ् चास्मे" इति सुत्रेण अनद्यतनभूते लट्लकारः अन्वशासि।

<sup>1.</sup> वासुदेवकविविरचितं वासुदेविवजयम् विजयपालशास्त्रिसम्पादितं रा. सं. सं. वेदव्यासपरिसरप्रकाशितम् पृ. 73 (शोधपत्रेऽस्मिन् सर्वत्र वासुदेविवजयस्य उद्धरणाङ्गत्वेन इदं संस्करणम् उपायुज्यत)

<sup>2.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 29

<sup>3.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 541

<sup>4.</sup> भट्टिकाव्यम् पृ. 300

#### (6) यावत्पुरानिपातयोर्लट् $^{1}$ (पा. सू. 3.3.4)

भविष्यति इत्येव।<sup>2</sup> यावत्पुराशब्दयोः निपातयोः उपपदयोः भविष्यति काले धातोः लट्प्रत्ययः भवति। इत्थं च यावत्पुरा इत्येतयोः निश्चयार्थद्योतकयोः अव्यययोर्योगे भविष्यति धातोः लट्लकारः विधीयते। लृटः लुटश्चापवादतया सूत्रेणाऽनेन लट्लकारः अनुशिष्यते। एतदुदाहरणं भट्टिकाव्ये इत्थं प्रादर्शि कविना—

## न गच्छामि पुरा लङ्काम् आयुर्यावद् दधाम्यहम्। कदा भवति मे प्रीतिस्त्वां पश्यामि न चेदहम्॥ (18-35)

रामेण निहतं पौलस्त्यमालोक्य विभीषणो विललाप हे महाराज! अहं भवदनुजः यावत्कालपर्यन्तं जीविष्यामि तावत्कालपर्यन्तं लङ्कां नैव यास्यामि। अहं विभीषणः पितृसमं ज्येष्ठभ्रातरं भवन्तं न पश्यामि यदि, तर्हि कदा मम प्रीतिः भविष्यति? अर्थात् नैव भविष्यति।

श्लोकेऽस्मिन् "दधामि" इत्यत्र "डुधा धारणपोषणयोः" इति धातोः यावत्पदयोगे "यावत्पुरानिपातयोर्लट्" इति सूत्रेण भविष्यति लडन्वशासि। "पुरा न गच्छामि" इत्यत्रापि गम्धातोः उक्तसूत्रेण लट्प्रयोगो विहितः।

## (७) नन्वोर्विभाषा<sup>4</sup> (पा. सू. 3.2.121)

नशब्दे नुशब्दे चोपपदे पृष्टप्रतिवचने विभाषा लट्प्रत्ययो भवति भूते।<sup>5</sup> एतदुदाहरणं भट्टिकाव्येऽष्टादशसर्गे इत्थं प्रादर्शि—

## अपृष्टो नु ब्रवीति त्वां मन्त्रे मातामहो हितम्। न करोमीति पौलस्त्य! तदा मोहात्त्वमुक्तवान्॥ (18-17)

एतस्यायं भावो यत् विचारकाले अननुयुक्तः अस्मन्मातामहो माल्यवान् भवन्तं पथ्यं नु ऊचिवान् यत्—हे रावण! त्वं सीतां रामाय प्रत्यर्पयेति। किन्तु हे पौलस्त्य! तदा त्वं मोहवशात् तथा चरामि इत्युक्तवान्। तस्यैव फलं साम्प्रतम् अनुभूतमिति भावः।

3. भट्टिकाव्यम्-310

<sup>1.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 32

<sup>2.</sup> काशिका-2

<sup>4.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 29

<sup>5.</sup> काशिका-2

<sup>6.</sup> भट्टिकाव्यम् पृ. 300

श्लोकेऽस्मिन् "नु ब्रवीति" इत्यत्र नुशब्दोपपदे "नन्वोर्विभाषा" इत्यनेन पृष्टप्रतिवचने भूतार्थे लट्लकारः अनुशिष्टः। किञ्च "न करोमि" इत्यत्रापि उक्तसूत्रेण नशब्दोपपदे लड्विहतः।

#### (8) विभाषाकदाकर्ह्यो: (पा. सू. 3.3.5)

कदा, किं इत्येतयो: उपपदयो: विभाषा भविष्यति काले धातो: लट्प्रत्ययो भवति। पतदुदाहरणं सुभद्राहरणमहाकाव्ये व्यलेखि—

## कदाऽऽलोकामहे कृष्णं कर्हि वीक्षामहे बलम्। इत्थं द्वाः स्थैर्नृपा रुद्धा वदन्त्यस्यां बहिःस्थिताः॥ (11-31)

द्वारवतीं दिदृक्षुः अर्जुनः वदित यत् अहं यदा द्वारकाम् आयासिषं तदा केचन राजानः दौवारिकैः अवरुद्धाः सन्तः बिहः स्थिताः वदन्ति यत् कदा वयं श्रीकृष्णं दृक्ष्यामः? किहं च बलरामं दृक्ष्यामः? इति। अर्थात् तादृशी उत्कृष्टा पुरीयं विद्यते।

श्लोकेऽस्मिन् "कदा" इत्युपपदे "आलोकामहे" इत्यत्र, तथैव "किहिं" इत्युपपदे "वीक्षामहे" इत्यत्र "विभाषा कदाकहाीं:" इत्यनेन भविष्यित लट्लकार: प्रयुक्त:।

#### (९) किंवृत्ते लिप्सायाम् $^{4}$ (पा. सू. 3.3.6)

भविष्यति लड् वा स्यात्। लब्धुम् इच्छायां गम्यमानायां किंशब्दनिष्पन्नानां पदानां योगे भविष्यति लट् विकल्पेन अनुशिष्यते। एतदुदाहरणं सुभद्राहरणमहाकाव्ये—

## प्रयच्छत्यतिथिभ्योऽन्नम् अत्र को धनवानिति। ददते योऽतिथिभ्योऽत्र स स्वर्गं गच्छतीति च॥ (11-31)

श्रीकृष्णेन साकं मेलनायागतः अर्जुनः द्वारकामुपेत्य सर्वत्र द्रविणसम्पन्नतां पश्यित। अत्र कः धनवान् अतिथिभ्यः अत्रं दास्यिति? यः अतिथिभ्यः अत्रं दास्यिति सः स्वर्गं लप्स्यते इति वाक्यानि वदतः ब्राह्मणान् दयाद्रविणयुक्तमानसाः गृहस्थाः भोजयन्ति स्म। तादृशी द्रविणभूयिष्ठा द्वारका आसीदित्यभिप्रायः।

<sup>1.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 32

<sup>2.</sup> काशिका-2

<sup>3.</sup> सुभद्राहरणम्— पृ. 255

<sup>4.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 32

<sup>5.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 545

<sup>6.</sup> सुभद्राहरणम् पृ. 255

श्लोकेऽस्मिन् **"को धनवान् प्रयच्छति"** इत्यत्र किशब्दयोगे प्रपूर्वकात् **"डुदाञ् दाने"** इति धातो: **"किंवृत्ते लिप्सायाम्"** इत्यनेन भविष्यति लडनुशिष्टः।

## (10) लिप्स्यमानसिद्धौ च<sup>1</sup> (पा. सू. 3.3.7)

लिप्स्यमानेन्नादिना स्वर्गादे: सिद्धौ गम्यमानायां भविष्यति लङ् वा स्यात्। एतदुदाहरणं वासुदेवविजयस्य पञ्चमसर्गे—

> को दास्यते ददित ये शमयिन्त तेऽदः कौलत्थमन्निमतरच्च वदत्सु वर्षेः। भिक्षाद्वितीयमिप चेह तुरीयभिक्षां द्राग्दारवो हि दिमनो न विशेरतेऽर्थे॥ (5-6)

अत्र श्लोके "ददित, अयन्ति" इत्यत्र कौलत्थादिना सुखेप्सायाः गम्यमानत्वात् प्रकृतसूत्रेण भविष्यति लट् विहितः।

#### (11) लोडर्थलक्षणे च⁴ (पा. सू. 3.3.8)

लोडर्थः प्रैषादिर्लक्ष्यते येन तस्मिन्नर्थे वर्तमानाद्धातोः भविष्यति लड् वा स्यात् । विधिनिमन्त्रणादयो लोडर्थाः यस्माद्धातोः परिलक्ष्यन्ते, तस्मिन्नर्थे विद्यमानधातोः भविष्यति काले विकल्पेन लट्लकारः प्रकृतसूत्रेण क्रियते। एतदुदाहरणं सुभद्राहरणे एकादशसर्गे निर्दिष्टम्।

## दृष्ट्वेह युष्मानभ्येत्य नमन्ति यदि नागराः। तान् समृद्ध्यथाशीभिंस्सवीर्या हि द्विजातयः॥ (11-34)

श्रीकृष्णेन सह मेलितुम् आयातः अर्जुनः स्वेन साकम् आगतान् द्विजपुङ्गवान् सुहृदः इत्थं वदित— द्वारवत्यां यदि नागराः युष्मान् दृष्ट्वा नमन्ति तिर्हं यूयं सत्त्वसम्पन्नाः विप्राः तान् आशीर्भिः समिभवर्धियष्यथ। श्लोकेऽस्मिन् "समृद्ध्यथ" इत्यत्र विध्यर्थः परिलक्ष्यते इत्यतः "लोडर्थलक्षणे च" इत्यनेन भविष्यति लट्लकारः प्रयुक्तः।

<sup>1.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 32

<sup>2.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 545

<sup>3.</sup> वासुदेवविजयम् पृ. 17

<sup>4.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 32

<sup>5.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 546

<sup>6.</sup> सुभद्राहरणम् पृ. 256

#### (12) वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद्वा<sup>1</sup> (पा.सू. 3.3.139)

वर्तमाने लट् इत्यारभ्य उणादयो बहुलम् इति यावत् येनोपाधिना प्रत्ययाः उक्ताः ते तथैव वर्तमानसमीपे भूते भविष्यति च वा स्युः। एतत्सूत्रं भट्टिकाव्ये इत्थमुदाजहार कविः—

## विपाकोऽयं दशग्रीव! संदृष्टोऽनागतो मया। त्वं तेनाऽभिहित: पथ्यं किं कोपं न नियच्छसि॥<sup>3</sup> (१८-३)

हे दशास्य! ईदृशोऽयं त्वन्मरणरूप: विपरिणाम: मया विभीषणेन भविष्यन्नेव परिलक्षित:। तेन सन्दर्शनरूपकारेण भवान् मया हितमुक्त:—"सीतां मुञ्च" इति। तथापि त्वं क्रोधं किं न अपानयत्? श्लोकेऽस्मिन् "नियच्छिस" इत्यत्र प्रकृतसूत्रेण समीपवर्तिभूतं वक्तुं लट्लकार: अन्वशासि।

#### (13) आशंसायां भूतवच्च<sup>4</sup> (पा. सू. 3.3.132)

भविष्यति कालेभूतवत् वर्तमानवच्च प्रत्ययाः वा स्युः आशंसायाम्। सूत्रेणानेन अप्राप्तविषयस्य प्राप्तौ सत्यां भविष्यति वा लट्प्रयोगः अनुशिष्टः। एतदुदाहरणं सुभद्राहरणे निरदिश्यत—

#### वनमालाभृतं नीलं पीताम्बरमहं प्रियम्। पश्यामि पुण्डरीकाक्षं यदि गाढं परिष्वजे॥<sup>6</sup> (11-38)

अर्जुनोऽत्र वक्ति यत् यदि वनमालिनं नीलं पीताम्बरं कमलनेत्रं श्रीकृष्णं द्रक्ष्यामि तर्हि गाढं तमहम् आश्लेक्ष्यामि। श्लोकेऽस्मिन् "पश्यामि, परिष्वजे" इत्यत्र "आशंसायां भूतवच्य" इत्यनेन चकारात् वर्तमानवत्लट्प्रत्ययः विहितः। आशंसा चाऽत्र श्लोके भविष्यत्कालविषया अप्राप्तश्रीकृष्णालिङ्गनरूपा।

#### (14) गर्हायां लडपिजात्वोः<sup>7</sup> (पा. सू. 3,3,142)

आभ्यां योगे लट् स्यात् कालत्रये गर्हायाम्। विनन्दायां गम्यमानायाम् "अपि,

<sup>1.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 35

<sup>2.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 548

<sup>3.</sup> भट्टिकाव्यम् पृ. 292

<sup>4.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 35

<sup>5.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 549

<sup>6.</sup> सुभद्राहरणम् पृ. 257

<sup>7.</sup> अष्टाध्यायीसूत्रपाठ:- पृ. 36

<sup>8.</sup> वै.सि.कौ.- पृ. 557

जातु" इत्यनयोः अन्यतरस्य योगे कालत्रये लट्लकारः क्रियते। एतदुदाहरणं भट्टिकाव्ये इत्थम्—

> मन्त्रे जातु वदन्त्यज्ञाः त्वं तानप्यनुमन्यसे। कथं नाम भवांस्तत्र नाऽवैति हितमात्मनः॥ (18-16)

अस्यार्थस्तु—विभीषण: मृतरावणं ब्रूते— विचारकाले कदापि मूढा: उपदिशन्ति इति निन्दनीयम्। त्वं रावण: तान् अपि आप्तत्वेन अङ्गीचकार। एतदपि गर्हितम्। भवान् स्वहितं कथं न जानाति? विदुषस्ते गर्हितमेतत्।

श्लोकेऽस्मिन् "जातु" शब्दयोगे निन्दायां गम्यमानायां प्रकृतसूत्रेण भूते लट् प्रयुक्तः।

#### उपसंहार:

कठिनं शास्त्रं रुचिरया शैल्या अवगमयितुं शिष्यवत्सलैः शास्त्रज्ञकविभिः उदाहरणकाव्यानि प्राणीयन्त। अनेनेदं स्पष्टं ज्ञातुं सुलभं यत् व्याकरणसंस्कृतानां पदानां प्रायोगिकोदाहरणैः सह अवबोधे इमान्युदाहरणकाव्यानि नितराम् उपयुक्तानि। पूर्वं काचित् काव्यपाठनप्रणाली इयमेवासीत् यत् विद्वांसः काव्यमुखेन तत्तच्छास्त्रम् अध्यजीगपन्।

## सन्दर्भग्रन्थसूचिः

- 1. काव्यालङ्कारसूत्राणि— वामनरचितानि, चौखम्बासुरभारतीप्रकाशनम्।
- 2. उत्सवः सुधियामलम् (व्याकरणोदाहरणकाव्येषु विचारः), सम्पादकः डॉ. एन. के. सुन्देश्वरन्, कालिकट् विश्वविद्यालयः।
- 3. क्षेमेन्द्रकृतं सुवृत्ततिलकम्।
- 4. व्याकरणमहाभाष्यम्— भाष्यप्रदीपोद्योतभासितम्— प्रथमखण्ड:, सं. भार्गवशास्त्री जोषी, चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठानम्।
- भट्टिकाव्यम् चन्द्रकला विद्योतिनी संस्कृतिहन्दीव्याख्यासमिन्वतम् (18-22 सर्गा:) व्याख्याता पं. शेषराजशर्मा रेग्मी चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस, वाराणसी।

<sup>1.</sup> भट्टिकाव्यम् पृ. 299

168 संस्कृत-विमर्शः

6. वैय्याकरणसिद्धान्तकारिका:- भट्टोजिदीक्षित:, आनन्दाश्रमसंस्कृतग्रन्थावलि:।

- 7. अष्टाध्यायीसूत्रपाठ: (प्रकरणनिर्देशसमन्वित:) सम्पादिका— पुष्पा दीक्षित, ज्ञानभारती पब्लिकेशन्स, दिल्ली, भारत।
- 8. काशिका—2 (तृतीयचतुर्थाध्यायौ) प्र.सं. आचार्य राधावल्लभित्रपाठी, कुलपित:, रा.सं.सं.।
- 9. ब्रह्मदत्तनारायणविरचितं सुभद्राहरणमहाकाव्यम् प्रो. एम्. श्रीधर मेनन् महोदयेन संशोध्य विमर्शनपूर्विकया भूमिकया सह सम्पादितम्।
- 10. वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी— श्रीधरमुखोल्लासिनी हिन्दी व्याख्या समन्विता (णिच् प्रकरणतः लकारार्थप्रकरणपर्यन्तम्) व्या. गोविन्दाचार्यः, चौखम्बासुरभारती प्रकाशन, वाराणसी।
- 11. वासुदेवकविविरचितम् वासुदेविजयम् (स्वोपज्ञपदचिन्द्रकासिहतम्) पाणिनीय-व्याकरणोदाहरणसमापनीयं काव्यम्– सं. विजयपालशास्त्री, प्रकाशनम्– रा. सं.सं., वेदव्यासपरिसरः।

**\*\*** 

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

## संचाररोधकाल में ऑनलाइन माध्यमों द्वारा संस्कृत शिक्षण पर विद्यार्थियों की प्रतिक्रिया का अध्ययन

-डॉ. श्रुतिकान्त पाण्डेय

सहायकाचार्य, एमिटी संस्कृत अध्ययन एवं शोध संस्थान, एमिटी विश्वविद्यालय, सैक्टर 125, नोएडा, उत्तरप्रदेश

[कोरोना महारोगस्य प्रभावेण सर्वमिप अध्ययानाध्यपनकर्म अवरुद्धम् अस्ति। तथापि आनलाईन माध्यमेन पठनपाठनप्रक्रिया पुनरारब्धा। तत्र संस्कृतपठनपाठनप्रक्रियायां विद्यार्थिनां कीदृशी प्रक्रिया इति विवेचनम् अस्मिन् कृतम् अस्ति।]

#### शोधसार

वर्तमान समय में कॉरोना विषाणु के संक्रमण से फैलने वाली कोविड-19 नामक महामारी से सम्पूर्ण विश्व को यथास्थान ठहरा दिया है। इस ठहराव का प्रभाव देश और समाज की समस्त व्यवस्थाओं पर देखा जा सकता है। अन्य क्षेत्रों के साथ शिक्षा प्रणाली भी नए विकल्पों के प्रयोग से स्वयं को जीवन्त और कार्यान्वित कर रही है। परिणामस्वरूप अन्यान्य इलैक्ट्रॉनिक माध्यमों का प्रयोग करते हुए ऑनलाइन शिक्षण-अधिगम का क्रम सर्वत्र दृश्यमान हो रहा है। यह सब बिना यथोचित तैयारी, शोध, परीक्षण और प्रशिक्षण के हो रहा है, जिसका आमूल प्रभाव भविष्य में अनुभव होगा। प्रस्तुत शोध में ऑनलाइन माध्यमों से संस्कृत शिक्षण के अध्येताओं पर आपद्यमान प्रभावों का विधिवत् अध्ययन किया गया है।

शोध परिणाम हेतु एक स्विनिर्मित और मानकीकृत प्रश्नावली इलैक्ट्रॉनिक माध्यम द्वारा राष्ट्रीय राजधानी क्षेत्र के एकसौ संस्कृत विद्यार्थियों को भेजी गई। प्रयुक्त शोधोपकरण में ऑनलाइन शिक्षण हेतु अभीष्ट संसाधनों के अतिरिक्त गद्य, पद्य और व्याकरण शिक्षण-अधिगम से सम्बद्ध 20 द्विविकल्पीय प्रश्न रखे गए। प्रथमप्राप्त 50 प्रतिक्रियाओं के प्रतिशतमान द्वारा विश्लेषण से शोधपत्र का निष्कर्ष प्राप्त किया गया।

170 संस्कृत-विमर्शः

उपलब्ध आँकड़ों के विश्लेषण से स्पष्ट है कि राष्ट्रीय राजधानी क्षेत्र के 75 प्रतिशत संस्कृतअध्येता ऑनलाइन अध्ययन हेतु इंटरनेटयुक्त उपकरण से सन्नद्ध हैं। यद्यपि उनमें से 75 प्रतिभागी प्रतिशत इन उपकरणों के संचालन में दक्ष पाए गए। 70 प्रतिशत विद्यार्थीऑनलाइन पाठ्यसामग्री खोजन में सक्षम हैं जबिक 50 प्रतिशत शिक्षक-विद्यार्थी समन्वय के अभाव में समस्त संसाधनों के होने पर भी ऑनलाइन शिक्षण प्रणाली का लाभ नहीं उठा सके।

पठन, अर्थ व भावसम्प्रेषण, प्रश्नोत्तर और बोध-विचार की दृष्टि से गद्य शिक्षण में 83 प्रतिशत विद्यार्थियों ने सन्तोष व्यक्त किया। लेकिन पद्य और व्याकरण शिक्षण में उनकी सन्तुष्टिदर क्रमश: 51 और 48 प्रतिशत रही। इससे स्पष्ट है कि ज्ञान व सूचना प्रसारण के अतिरिक्त काव्य व व्याकरण शिक्षण तथा अभ्यास में ऑनलाइन संस्कृतशिक्षण प्रणाली अधिकांश विद्यार्थियों के लिए अबोधगम्य और नीरस रही।

बीजशब्द: ऑनलाइन शिक्षण, इंटरनेट, पठन, अर्थसम्प्रेषण, भावसम्प्रेषण, प्रश्नोत्तर, बोध-विचार।

#### परिचय

भाषा वैज्ञानिकों के बहुमतानुसार संस्कृत विश्व की सर्वप्रथम, सर्वथा वैज्ञानिक और सर्वाधिक सशक्त भाषा है। भारतीय परम्परा में इसे एक अरब, छियानवे करोड़, आठ लाख, तिरेपन हज़ार, एक सौ बीस वर्ष पुरानी बताया जाता है। हिमाद्रि के अनुसार चैत्र शुक्ल प्रतिपदा रिववार को आकाश में सूर्योदय के साथ पल, लग्न, मुहूर्त, दिन, पक्ष, मास, अयन, ऋतु, वर्ष और युग सिहत मानवसृष्टि उत्पन्न हुई। इन्हीं के साथ प्रथम साहित्य वेद और प्रथम भाषा संस्कृत की भी उत्पत्ति हुई। यही संस्कृत भाषा पारस्परिक संभाषण के साथ वेदज्ञान के अन्तरण का भी स्वाभाविक माध्यम बनी। कालान्तर में वेदाधारित ब्राह्माण, आरण्यक, उपनिषद, वेदांग, उपवेद, स्मृति और सूत्रग्रन्थों के उद्भवक्रम में वैदिक संस्कृत का लौकिकीकरण होता गया, जिसे वैयाकरणों की सुदीर्घ परम्परा के उपरान्त महर्षि पाणिनी ने अष्टाध्यायी द्वारा व्यवस्थित किया।

वैदिक परम्परा में वेद कभी निर्मित या नष्ट नहीं होते वे सदा सृष्टिकर्ता में समाहित रहते हैं। प्रत्येक सृष्टि की आदि में उनका आविर्भाव तथा प्रलय में तिरोभाव होता रहता है। वर्तमान सृष्टि में उनका प्रकाश अग्नि, वायु, आदित्य और अंगिरा नामक पुण्यात्माओं के हृदय में निसर्गत: हुआ। तत्पश्चात ब्रह्मा आदि ऋषियों ने इसे अग्रिम परम्परा तक श्रृतिपरम्परा से सम्प्रेषित किया। यह क्रम लिपियों के विकास तक जारी रहा जब अध्येताओं ने इन्हें लिपिबद्ध करके शिष्य-प्रशिष्यों तक अन्तरण की व्यवस्था की; जिसकी भाषा स्वभावत: संस्कृत थी। कालान्तर में जिन वेदाधारित ग्रन्थों का प्रणयन हुआ, उनकी भाषा संस्कृत होने के कारण उनका शिक्षण भी इसी माध्यम से होता रहा। इस प्रकार संस्कृत भाषा और उसके साहित्य के शिक्षण की परम्परा मानव इतिहास की प्राचीनतम शृंखला है।

संस्कृत और इसके शिक्षण की परम्परा सतत परिवर्तमान रही है। संस्कृत शिक्षण विधियों को प्रमुखत: प्राचीन, पारम्परिक और आधुनिक श्रेणियों में विभक्त किया जाता है। प्राचीनकाल में विषयों की प्रकृति के अनुसार श्रवण, मनन, निदिध्यासन, आवृत्ति, कण्ठस्थीकरण, व्याख्या आदि विधियों का प्राधान्य रहा है। अनन्तर सूत्र, पारायण, प्रश्नोत्तर, व्यास, व्याकरण, अनुवाद, पाठ्यपुस्तक आदि विधियों का आविर्भाव हुआ। शिक्षण-अधिगम के क्षेत्र में अनुसन्धान, मनोविज्ञान, लोकतन्त्र, सूचना-प्रविधि आदि के अन्तर्वेश से संस्कृत शिक्षण में प्रत्यक्ष, हरबर्ट-पंचपदीय, डाल्टन, परियोजना, आगमन-निगमन, समूहशिक्षण, अभिक्रमित अनुदेशन, सम्प्रेषण, संभाषणाधारित आदि विधियों का प्रयोग किया जाने लगा है। इस विवरण से स्पष्ट है कि संस्कृत शिक्षण प्रविधि सतत संवर्धनशील है और इसमें नए प्रयोगों की अपेक्षा सदा ही बनी रही है।

विश्वभर में कोविड 19 से उत्पन्न कॉरोना के विस्तार को देखते हुए भारत में प्रधानमंत्री श्री नरेन्द्र मोदी ने जब रिववार, 22 मार्च 2002 को 'जनता कर्फ्यू' यानि सांकेतिक संचाररोध का आह्वान किया तो किसी को आभास नहीं था कि यह देश के इतिहास में अब तक के सबसे विलक्षण रोगनिवारक उपाय के रूप में परिवर्तित होगा। इसके बाद तो एक के बाद चार संचाररोधकाल घोषित किए जा चुके हैं जिनमें पहला 24 मार्च से 14 अप्रैल, दूसरा 15 अप्रैल से 03 मई, तीसरा 04 से 17 मई और चौथा 17 से 31 मई तक विस्तारित हुआ।

मानव इतिहास के अभूतपूर्व संचाररोध ने जीवन के प्रत्येक क्षेत्र को गहराई से प्रभावित किया। उद्योग, व्यापार, परिवहन, संचार, सेवाक्षेत्र के साथ ही इसने शिक्षण प्रविधि को भी एक ही झटके में बदल दिया। आरम्भिक किंकर्त्तव्यविमूढता के बाद इलैक्ट्रॉनिक माध्यमों द्वारा ऑनलाइन कक्षाओं का अटूट क्रम आरम्भ हुआ। प्राथमिक से विश्वविद्यालयीय स्तर तक सैद्धान्तिक से व्यावहारिक तक सभी विषय इस माध्यम से उपलब्ध कराए जाने लगे। प्रशासन, शिक्षकों और विद्यार्थियों ने सूचना प्रविधि के समस्त उपलब्ध उपबन्धों का मुक्तहृदय से प्रयोग आरम्भ किया। इस प्रक्रिया में संस्कृत शिक्षण भी मुख्यधारा में सम्मिलत है।

ऑनलाइन इलैक्ट्रॉनिक शिक्षण पटलों की संख्या बहुत बड़ी है किन्तु भारत में गूगल क्लासरूम, जूम, सिस्को वैबैक्स, कहोट, पॉकेट, ड्रॉपबॉक्स, रिमाइण्ड, क्लासट्री, स्टैक, गूगल मीट, व्हाट्सैप, एम.एस.टीम्स आदि का प्रचलन अधिक है। संस्कृत शिक्षण के लिए इन सभी का प्रयोग किया जा सकता है। इनके माध्यम से शिक्षक और विद्यार्थी परस्पर सम्भाषण, सन्देश-विनिमय, पी.पी. टी. प्रदर्शन, चलचित्र अथवा वीडियो प्रदर्शन, लेखपट्ट प्रयोग जैसे सभी क्रियाकलाप कर सकते हैं जो वे सामान्य कक्षाकक्ष में करते हैं। इससे प्रत्यक्षतः आभास होता है कि परम्परागत अथवा प्रत्यक्ष शिक्षण और ऑनलाइन शिक्षण में कोई अन्तर नहीं है। लेकिन इस विषय में शिक्षकों और विद्यार्थियों की प्रतिक्रिया से भिन्न परिदृश्य उपस्थित होता है। इस विषय को औपचारिक अनुसन्धान विधि द्वारा दत्तों के संकलन, विश्लेषण औरनिष्कर्ष प्रक्रिया द्वारा उपस्थापित करना प्रस्तुत शोध का उद्देश्य है।

### सम्बद्ध साहित्य का अध्ययन

कॉरोना के विश्वव्यापी प्रसार ने अन्य क्षेत्रों के साथ ही शिक्षण-अधिगम को भी गहनता से प्रभावित किया है। इसके कारण पहले से उपस्थित ऑनलाइन इलैक्ट्रॉनिक शिक्षण माध्यम न केवल प्रचितत हो गया है अपितु जन-जन की आवश्यकता भी बन गया है। इस विषय पर देश-विदेश में अनेक अध्ययन किए जा रहे हैं जिनके निष्कर्ष विविध हैं। इनमें से अनेक इस माध्यम के पक्ष में तर्क देते हैं जबिक अनेक का सार इस व्यवस्था की उपयोगिता पर प्रश्निचह्न उपस्थापित करते हैं। यहाँ इस सन्दर्भ में विहित कितपय शोधपत्रों का उल्लेख किया जा रहा है जिससे प्रस्तुत शोध की आवश्यकता स्थापित करने में सहायता होगी।

आधुनिक समय में इलैक्ट्रॉनिक माध्यमों द्वारा शिक्षण के प्रभाव पर अमेरिका स्थित रोवन विश्वविद्यालय के अन्ना सन और जूफांग शेन ने व्यापक शोध किया है। शोधकर्त्ताओं के अनुसार ऑनलाइन शिक्षण अब अप्रत्यावर्तनीय अभियान है। उन्नीसवीं शताब्दी में उपजी इस प्रणाली का 21वीं सदी में अकल्पनीय विस्तार हुआ है। इसके लिए कम्प्यूटर, लैपटॉप, स्मार्टफोन, इंटरनेट सम्बद्धता और अन्यान्य पटलों की उपलब्धता की बड़ी भूमिका है।

लेखक के अनुसार आने वाले समय में ऑनलाइन शिक्षण का परिक्षेत्र और विस्तृत होगा लेकिन इसके प्रत्यक्ष शिक्षण का स्थानापन्न बनने की संभावना नगण्य है। यह केवल एक विकल्प के रूप में समानान्तर व्यवस्था बन सकती है क्योंकि इसके माध्यम से स्थान की दूरी, व्ययसाध्यता और व्यस्तता होने पर भी शिक्षण-अधिगम सम्भव है।

भारत ही नहीं; संसार के अनेक विकसित देशों में भी ऑनलाइन पद्धित की शिक्षा को सहज और स्वाभाविक माध्यम स्वीकारने में संशय बना हुआ है। इसे देखते हुए अमरीकी शिक्षा विभाग द्वारा 1996 से 2008 के बीच सम्बद्ध विषयों के एक हज़ार से अधिक शोधपत्रों का विश्लेषण किया गया। इसके अन्तर्गत विशेषज्ञों ने ऑनलाइन और साक्षात शिक्षण में अध्येताओं के अधिगम पिरणामों का तुलनात्मक अध्ययन किया। अध्ययन के अनुसार ऑनलाइन शिक्षण द्वारा विद्यार्थियों के अधिगम स्तर को सुधारने में पर्याप्त सहायता मिली। इसके कारण के रूप में ऑनलाइन शिक्षण में उपलब्ध अतिरिक्त समय, विविध सामग्री और स्वच्छन्द अधिगम को श्रेय दिया गया। दल ने सुझाव दिया कि ऑनलाइन शिक्षण को प्रभावी बनाने के लिए विविध अध्यापन सामग्री तैयार की जानी चाहिए। प्रस्तुत अध्ययन में केवल अधिगम परिणाम को दृष्टिगत रखकर दोनों शिक्षण प्रणालियों का विश्लेषण किया गया है, शिक्षा के उद्देश्यों में समाहित व्यक्तित्व विकास के अन्य पहलुओं के विषय में यह शोध पूर्णत: मौन है।

अमेरिका के ओहियो स्थित कैण्ट स्टेट यूनिवर्सिटी के सैण्टर फॉर एजुकेशनल टैक्नोलॉजी से सम्बद्ध केरन स्वैन ने रिसर्च ऑन ऑनलाइन लर्निंग नामक शोधपत्र में दावा किया कि प्रत्यक्ष शिक्षण के स्थान पर ब्लैण्डेड लर्निंग और ऑनलाइन लर्निंग का परिक्षेत्र सतत विस्तृत हो रहा है। तकनीक द्वारा उपस्थापित नए और आकर्षक अधिगम माध्यमों जैसे विकिपीडिया, ब्लॉगिंग्, पॉडकास्टिंग, सोशलमीडिया, प्रतिक्रियावादी संचारपटल, खेलकेन्द्रित अधिगम गतिविधियों आदि का आधुनिक पीढ़ी पर आवेशकारी प्रभाव है जिसका लाभ पाठ्यवस्तु विकास करने वाली संस्थाएँ, तकनीक विकास कम्पनियाँ, चलसंचार उपक्रम और मध्यस्थ संस्थाएँ उठा रही हैं। ये सभी ऑनलाइन शिक्षण को समय, स्थान, अधिगम प्रयास, अध्ययनसामग्री की सहज उपलब्धता और विविधतापूर्ण अधिगम के माध्यम के रूप में प्रचारित करके निहित लाभ सिद्ध कर रहे हैं। कुल मिलाकर कहा जा सकता है कि शिक्षण–अधिगम में तकनीक और संचारमाध्यमों के अन्तर्वेश से पारम्परिक शिक्षापद्धित के सामने बड़ी चुनौती उपस्थित हो गई है।

इसी विषय पर भारतीय परिप्रेक्ष्य में ब्लेंडेड या मिश्रित अधिगम की अवधारणा का परिचय देते हुए चण्डीगढ़ विश्वविद्यालय, मोहाली में सहायक प्रॉफेसर ज्योति शर्मा ने प्रमाणित किया है कि इस माध्यम से ऑनलाइन तथा ऑफलाइन या प्रत्यक्ष शिक्षण; दोनों प्रणालियों में शिक्षण को श्रेष्ठतर करती है। लेकिन इसके लिए एक ओर तो शिक्षक और अध्येता के स्तर पर कम्प्यूटर या समकक्ष यन्त्रों जैसे लैपटॉप, स्मार्टफोन, टेबलैट आदि की उपलब्धता और प्रवीणता की आवश्यकता है साथ ही कठोर प्रयास, सही दृष्टिकोण, प्रभूत संसाधन, आत्मप्रेरित शिक्षकों और विद्यार्थियों का होना भी ज़रूरी है। अनुसन्धाता ने शोधसारांश में उल्लेख किया है कि यदि इन संसाधनों की उपलब्धि सुनिश्चित हो और मिश्रित शिक्षण प्रविधि को सही दृष्टिकोण, सुनियोजित कार्यान्वयन और संगठित प्रबन्धन के साथ प्रयोग किया जाए तो यह भारत की शैक्षिक प्रणाली का भविष्य हो सकता है।

#### शोध की आवश्यकता

प्रस्तुत विवरण से स्पष्ट है कि इलैक्ट्रॉनिक और ऑनलाइन शिक्षण-अधिगम के क्षेत्र में देश-विदेश में अनेक शोध किए गए हैं। किन्तु आज की परिस्थितियों में जबिक ये माध्यम अपरिहार्य विकल्प के रूप में प्रयोग किए जा रहे हैं और इनके माध्यम से सभी प्रकार के विषयों का सभी स्तरों पर शिक्षण हो रहा है तो हमारे सम्मुख स्वभावत: प्रश्न उठता है कि क्या ये माध्यम सभी दृष्टिकोणों से विद्यार्थियों को सब विषयों के अधिगम में सहायक हैं? यह प्रश्न इसलिए भी स्वाभाविक है कि इलैक्ट्रॉनिक और ऑनलाइन माध्यम अनेक विषयों के शिक्षण के लिए सदा से श्रेष्टतर माने जाते रहे हैं किन्तु भाषा जैसे विषयों का इन माध्यमों से शिक्षण की सफलता पर कोई शोध उपलब्ध नहीं है। प्रस्तुत अध्ययन इसी न्यूनता की पूर्ति का प्रयास है। इसके अन्तर्गत ऑनलाइन माध्यमों द्वारा संस्कृतशिक्षण पर विद्यार्थियों की प्रतिक्रिया का अध्ययन किया गया है।

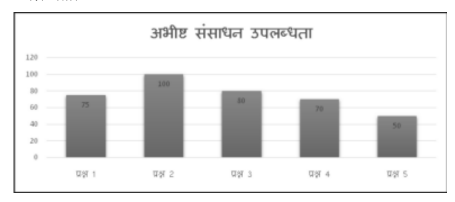
#### शोधप्रविधि

इलैक्ट्रॉनिक माध्यमों से संस्कृत शिक्षण के विद्यार्थियों के अधिगम स्तर पर आपद्यमान प्रभावों के सटीक संकलन और विश्लेषण के लिए अनुसन्धाता द्वारा एक स्विनर्मित प्रश्नावली तैयार की गई। इसमें अभीष्ट संसाधनों, गद्य, पद्य और व्याकरण शिक्षण-अधिगम से सम्बद्ध 20 द्विविकल्पीय प्रश्न रखे गए। यथाविधि मानकीकरण के उपरान्त प्रश्नावली को इलैक्ट्रॉनिक माध्यम द्वारा राष्ट्रीय राजधानी क्षेत्र में संस्कृत के सौ विद्यार्थियों को भेजा गया; जिनमें से प्रथमप्राप्त 50 प्रतिक्रियाओं को विश्लेषण के लिए चुना गया। आँकड़ों के प्रतिशतमान विधि द्वारा विश्लेषण संशोधपत्र का निष्कर्ष प्राप्त किया गया।

### आँकड़ों का विश्लेषण

प्रस्तुत शोधपत्र की प्रश्नावली को चार भागों में विभक्त किया गया। इनमें से प्रथम में अभीष्ट संसाधनों से सम्बद्ध पाँच प्रश्न रखे गए थे। इनका क्रम इस प्रकार है-उपकरण (डेस्कटॉप, लैपटॉप, टैबलेट या स्मार्टफोन) उपलब्धता, इंटरनेट उपलब्धता, संचालन दक्षता, पाठ्यसामग्री उपलब्धता और शिक्षक-विद्यार्थी समन्वय। इनपर प्रतिभागियों की प्रतिक्रिया का प्रतिशत क्रमश: 75, 100, 80, 70 और 50 रहा। इसका तात्पर्य है कि संस्कृत के 70% विद्यार्थियों के पास ही ऑनलाइन कक्षाओं के लिए आवश्यक उपकरण उपलब्ध थे। इस सभी के पास इंटरनेट भी उपलब्ध थे। इनमें से 80% विद्यार्थी इन उपकरणों के प्रयोग में दक्ष थे। 70% के अनुसार उनके पाठ्यक्रमानुसार वांछित सामग्री ऑनलाइन उपलब्ध थी लेकिन शिक्षक-विद्यार्थी समन्वय का समर्थन केवल 50 प्रतिशत प्रतिभागियों ने किया। इन ऑकडों को नीचे दी गई तालिका से समझा जा सकता है -

लेखाचित्र 1.1 - ऑनलाइन शिक्षण-अधिगम में अभीष्ट संसाधनों की उपलब्धता।



इन प्रतिक्रियाओं का आनुपातिकमान 75 है जो मध्यमान से पर्याप्त अधिक है। इस प्रकार कहा जा सकता है कि अभीष्ट संसाधनों की उपलब्धता के मानक पर प्रतिभागियों की प्रतिक्रिया अति उत्साहप्रद है। ज्ञातव्य है कि

प्रश्नावली के दूसरे, तीसरे और चौथे भागों में गद्य, पद्य और व्याकरण शिक्षण-अधिगम से सम्बद्ध पक्षों पर प्रश्न रखे गए। इनमें पठनसम्प्रेषण, अर्थसम्प्रेषण, भावसम्प्रेषण, प्रश्नोत्तर और बोध तथा विचार के तत्त्वों को समाविष्ट किया गया। इनके विषय में संस्कृत विद्यार्थियों की प्रतिक्रिया को निम्न तालिका द्वारा सरलता से समझा जा सकता है –

तालिका 1.1 - प्रश्नावली के दूसरे, तीसरे व चौथे भागों पर प्रतिभागियों की

प्रतिक्रिया।

| क्रम ⁄ विषय    | गद्यशिक्षण | पद्य शिक्षण | व्याकरण शिक्षण |
|----------------|------------|-------------|----------------|
| पठन सम्प्रेषण  | 85         | 85          | 40             |
| अर्थसम्प्रेषण  | 80         | 60          | 30             |
| भावसम्प्रेषण   | 80         | 50          | 50             |
| प्रश्नोत्तर    | 80         | 70          | 80             |
| बोध तथा विचार  | 90         | 40          | 40             |
| आनुपातिक मध्यम | न 83       | 51          | 48             |

प्रस्तुत तालिका से स्पष्ट है कि प्रतिभागियों के मतानुसार ऑनलाइन शिक्षण-अधिगम प्रणाली में गद्य, पद्य और व्याकरण क्रमश: अधिकाधिक परिणामोन्मुखी हैं। प्रश्नावली में चिह्नित सभी मानकों पर गद्य शिक्षण की सफलता का मध्यमान सर्वाधिक जबिक व्याकरण शिक्षण के सन्दर्भ में न्यूनतम पाया गया। गद्य और पद्य शिक्षण में पठन सम्प्रेषण को विद्यार्थियों ने अच्छे अंक दिए जबिक व्याकरण शिक्षण में अंकित मान उनकी निराशा को प्रदर्शित करता है। अर्थसम्प्रेषण के सन्दर्भ में पद्य और व्याकरण शिक्षण में स्थित अपेक्षाकृत शोचनीय है। यद्यपि भावसम्प्रेषण की सफलता को प्रतिभागियों ने श्रेष्ठतर माना है। प्रश्नोत्तर के विषय में प्रतिभागियों की दृष्टि में ऑनलाइन शिक्षण में कोई समस्या प्रतीत नहीं होती क्योंकि इसके लिए गद्य, पद्य और व्याकरण शिक्षण के लिए क्रमश: 80, 70 और 80 प्रतिशत अंक दिए गए हैं। गद्य को छोड़कर अन्यविधाओं के बोध और विचार की दृष्टि से विद्यार्थी ऑनलाइन शिक्षण से सन्तुष्ट नहीं प्रतीत होते। सारत: कहा जा सकता है कि संस्कृत के विद्यार्थी ऑनलाइन माध्यम से गद्य की अपेक्षा पद्य और व्याकरण शिक्षण में अधिक असन्तुष्ट रहते हैं।

#### निष्कर्ष

प्रस्तुत शोध संचाररोधकाल में प्रचलित हो गई ऑनलाइन शिक्षण पद्धित के संस्कृत विद्यार्थियों पर आपद्यमान प्रभाव का सटीक आकलन है। उपलब्ध आँकड़ों से स्पष्ट है कि राष्ट्रीय राजधानी क्षेत्र के 75 प्रतिशतसंस्कृत विद्यार्थियों के पास ऑनलाइन अध्ययन हेतु किसी न किसी प्रकार के उपकरण उपलब्ध हैं। इन उपकरणों के सभी धारक इंटरनेट द्वारा सम्बद्ध हैं। लेकिन इनमें से मात्र 75 प्रतिशत ने स्वीकारा कि वे इन उपकरणों और इंटरनेट के संचालन में दक्ष हैं। 70 प्रतिशत की राय में उनकी पाठ्यसामग्री ऑनलाइन माध्यमों पर उपलब्ध है।

लेकिन शिक्षक-विद्यार्थी समन्वय जो इस प्रक्रिया का निर्णायक पहलू है, का प्रतिशतमान केवल 50 रहा जिसका तात्पर्य है कि समस्त संसाधनों के होने पर भी सभी प्रतिभागी इस प्रणाली का लाभ नहीं उठा सके।

गद्य, पद्य और व्याकरण शिक्षण में पठन, अर्थ तथा भावसम्प्रेषण और प्रश्नोत्तर व बोध-विचार की सफलता पर प्रतिभागियों की राय बिलकुल स्पष्ट और नेत्रोन्मूलक है। गद्य शिक्षण में इन प्रतिमानों पर विद्यार्थी सर्वाधिक सहज पाए गए जबिक व्याकरण के विषय में सफलता की दर मात्र 48 प्रतिशत रही। पद्य शिक्षण में भी प्रतिभागियों ने ऑनलाइन शिक्षण के प्रति अपनी निराशा ही व्यक्त की है। प्रस्तुत विवेचन से स्पष्ट है कि संस्कृत जैसी गुरु-शिष्य परम्परा और सात्रिध्यशिक्षण की भाषा आज के विषमकाल में समय के साथ कदम मिला कर चल तो रही है लेकिन इनके अनुशीलकों को ऑललाइन माध्यम की औपचारिकता से समन्वय के लिए अधिक प्रयास करने की आवश्यकता है।

### सन्दर्भग्रन्थ-

- अन्ना सन और जूफांग शेन, ऑनलाइन एजुकेशन एण्ड इट्स इफैक्टिव प्रैक्टिस: ए रिसर्च रिव्यू, जर्नल ऑफ इन्फॉर्मेशन टैक्नोलॉजी एजुकेशन:रिसर्च, संस्करण 15, 2016.
- 2. कुमार (डॉ.) सुरेन्द्र, महर्षि दयानन्दवर्णित शिक्षापद्धति, वैदिक अनुसन्धान सदन, रोहिणी, नई दिल्ली, 2004.
- 3. केरन स्वैन, रिसर्च ऑन ऑनलाइन लर्निंग, रिसर्च सैण्टर फॉर एजुकेशनल टैक्नोलॉजी, कैण्ट स्टेट यूनिवर्सिटी, आहियो, अमेरिका, 2019.
- 4. पण्डित रघुनन्दन शर्मा, वैदिक सम्पत्ति, सेठ शूरजी वल्लभदास ट्रस्ट, मुम्बई, 1956.
- 5. बारबरा मीन्स, यूकी तॉयामा, रॉबर्ट मर्फी, मरीन बकीआ, कार्ला जॉन्स, इवैल्यूशन ऑफ एविडेन्स बेस्ड पैक्टिसिज़ इन ऑनलाइन लर्निग्: ए मैटा एनालिसिस एण्ड रिव्यू ऑफ ऑनलाइन लर्निग स्टडीज़, सैण्टर फॉर टैक्नोलॉजी इन लर्निग्, यू.एस. डिपार्टमेण्ट ऑफ एडुकेशन, (संशोधित', वॉशिंगटन, 2010.
- 6. महर्षि दयानन्द सरस्वती, ऋग्वेदादि भाष्य भूमिका, आर्ष साहित्य प्रचार ट्रस्ट, दिल्ली, 1988

178 संस्कृत-विमर्शः

7. रामनाथ शर्मा, टैक्स्ट बुक ऑफ एजुकेशनल फिलोसॅफी, कनिष्क पब्लिशर्स एण्ड डिस्ट्रीब्यूटर्स नई दिल्ली, 2005.

- 8. लीलाधर शर्मा 'पर्वतीय', भारतीय संस्कृति कोश, राजपाल एण्ड सन्स, नई दिल्ली, 1996.
- 9. वत्स (डॉ.) बी. एल., संस्कृत शिक्षण चतुर्थ संस्करण, विनोद पुस्तक मन्दिर, आगरा, 2005.
- 10. शर्मा ज्योति, मिश्रित प्रणाली : एक उन्नत और अभिनव पहुँच, इण्टरनैशनन जर्नल ऑफ एप्लाइड रिसर्च, 2019.



संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

# भारतीय संस्कृति के मूलाधार

-डॉ. विशाल भारद्वाज

सहायकाचार्य, संस्कृत विभाग, गुरु नानक देव विश्वविद्यालय, अमृतसर

[ संपूर्णे विश्वे भारतीयसंस्कृतिः वैशिष्ट्यं स्थानं भजते। एतादृशवैशिष्ट्य-स्थानावाप्तये मूलाधारः कः, कारणं च किम् इत्यादिविषयाः उपवर्णिताः लेखे अस्मिन्।]

### ....सर्वत्र गुणैर्निधीयते॥<sup>1</sup>

अर्थात् गुणों का सर्वत्रा आदर होता है। भारतीय संस्कृति की बात करें तो यह विश्व में अपने गुणों के कारण अनुकरणीय मानी जाती है। कहा जाता है- 'संस्कृति: संस्कृतमाश्रिता'। विश्व के प्राचीनतम साहित्य के रूप में प्रसिद्ध संस्कृत साहित्य को ऋषियों, मनीषियों, कवियों आदि ने अपने श्रेष्ठ चिन्तन से अत्यधिक समृद्धि प्रदान की है, जिस कारण भारतीय संस्कृति को समस्त जगत् अनुकरण करने की चाह करता है-

### सा प्रथमा संस्कृतिर्विश्ववारा.....²

इसी सन्दर्भ में धर्मशास्त्रकार महर्षि मनु ने इस सम्पूर्ण पृथ्वी के मनुष्यों को भारत वर्ष में उत्पन्न द्विजों से चरित्र निर्माण सीखने की बात की है, जोकि भारतीय संस्कृति के श्रेष्ठ चिन्तन की धारणा को पुष्ट करता है-

### एतद्देशप्रसूतस्य सकाशादग्रजन्मनः। स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन्पृथिव्यां सर्वमानवाः॥<sup>3</sup>

भारतीय संस्कृति अहिंसा की पक्षधर है। भारतीय संस्कृति में अहिंसा के मार्ग को धर्म का मार्ग बताया गया है–

<sup>1.</sup> रघुवंशम्, 3.62

<sup>2.</sup> यजुर्वेद, 7/14

<sup>3.</sup> मनुस्मृति, 2/20

### अहिंसैव धर्ममार्ग:॥¹

मनुष्यों की बात तो क्या करें, भारतीय संस्कृति में तो पशु-पिक्षयों के प्रति भी अहिंसात्मक दृष्टिकोण अपनाया गया है। महिष् वाल्मीिक ने तमसा नदी के किनारें से निकलते समय कामासक्त एक क्रौंच पक्षी के युगल में से शिकारी द्वारा एक पक्षी को तीर से मार देने पर दूसरे पक्षी को विलाप करते देखा। महिष् वाल्मीिक उस पक्षी की हिंसा को सहन नहीं कर पाये तथा तुरन्त शिकारी को शाप दे दिया, "निषाद! तुझे नित्य-निरन्तर कभी भी शान्ति न मिले, क्योंिक तूने इस क्रौंच के जोड़े में से एक की, जोिक काम से मोहित हो रहा था, बिना किसी अपराध के ही हत्या कर डाली"-

### मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वती समाः। यत्क्रौंचिमिथुनादेकमवधीः काममोहितम्॥²

एक पक्षी की हिंसा से महर्षि वाल्मीकि का व्यथित होना हमें भारतीय संस्कृति के उज्जवल पक्ष को प्रदर्शित करता है, जिसका अनुकरण समस्त विश्व द्वारा अनुकरणीय है।

भारतीय संस्कृति द्यूत-क्रीड़ा की बहुत कठोर शब्दों में आलोचना करती है। जुये से गृहस्थ जीवन किस प्रकार प्रभावित होता है, इसका उल्लेख करते हुए ऋग्वेद का कथन है कि जुआरी की पत्नी उसके विरुद्ध हो जाती है, उसकी सास उससे द्वेष करती है तथा जुआरी व्यक्ति को जीवन में किसी सज्जन व्यक्ति की प्राप्ति नहीं होती-

### द्वेष्टि श्वश्रूरप जाया रूणद्धि न नाथितो विन्दते मर्डितारम्....॥

जुआरी व्यक्ति की पत्नी को दूसरे जीतने वाले जुआरी (केशादि खींचकर) अपमानित करते हैं तथा ऐसे व्यक्ति को अपने परिवार के सदस्यों यथा माता, पिता एवं भाई आदि का सहयोग भी प्राप्त नहीं होता-

# अन्ये जायां परि मृशन्त्यस्य यस्यागृधद्वेदने वाज्यक्षः। पिता माता भ्रातर एनमाहुर्न जानीमो नयता बद्धमेतम्॥

<sup>1.</sup> पंचतन्त्र, काकोलूकीयम्, पृष्ठ संख्या- 319

<sup>2.</sup> वाल्मीकीयरामायण, 1/2/15

<sup>3.</sup> ऋग्वेद, 10.34.3

<sup>4.</sup> ऋग्वेद, 10.34.4

जुए के पासों के विषय में कथन है कि ये चाबुक के तुल्य होते हुए जड़मूल से बर्बाद करने वाले तथा जुआरी के परिवार को दु:ख देने वाले होते हैं। जीतते हुए जुआरी को वे धनादि देते हैं, परन्तु फिर शहद से सने हुये से पुन: सर्वस्व हरण करके इसको मारने वाले होते हैं-

### अक्षास इदङ्कुशिनो नितोदिनो निकृत्वानस्तपनास्तापयिष्णवः। कुमारदेष्णा जयतः पुनर्हणो मध्वा संपृक्ताः कितवस्य बर्हणा॥

जुए में हारने वाला व्यक्ति कर्जदार तो होता ही है, साथ ही साथ उसे गृहस्थी चलाने हेतु चोरी के लिए भी प्रवृत्त होना पड़ता है-

# जाया तप्यते कितवस्य हीना माता पुत्रस्य चरतः क्व स्वित्। ऋणावा बिभ्यद्धनमिच्छमानोखन्येषामस्तमुप नक्तमेति॥<sup>2</sup>

अत: आचार-पद्धित सिखाते हुये भारतीय संस्कृति का कथन है कि लोग समय का सदुपयोग करते हुए अपनी रुचियों को सृजनात्मक कार्यों में लगाएं, जुआदि व्यसनों से दूर रहें, खेती-बाड़ी करें तथा परिश्रम से अर्जित अल्प धन को भी बहुत मानते हुए उससे ही अपनी आवश्यकताओं की पूर्ति करें। इसी से भोग्य प्राप्तों एवं दाम्पत्य सुख की प्राप्ति होगी-

### अक्षेर्मा दीव्यः कृषिमित् कृषस्व वित्ते रमस्व बहु मन्यमानः। तत्र गावः कितव तत्र जाया तन्मे वि चष्टे सवितायमर्यः॥

मनुष्य की असीमित इच्छाओं ने उसको तनावग्रस्त स्थिति में डाल दिया है। इसीलिए यह बात बिल्कुल सार्थक है कि सन्तोष के अभाव में मानसिक तनाव से निवृत्ति की कल्पना भी नहीं की जा सकती। मानसिक शान्ति हेतु भारतीय संस्कृति सम्पत्ति के लिये अन्धी दौड़ से रोकते हुए कहती है कि मनुष्य को धन से कदापि तृप्त नहीं किया जा सकता-

# न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो लप्स्यामहे वित्तमद्राक्ष्मः चेत्त्वा। जीविष्यामो यावदीशिष्यसि त्वे वरस्तु मे विचारणीयः स एव॥ <sup>4</sup>

भारतीय संस्कृति वैदिक आचार-पद्धित का निर्देश देती हुयी कहती है कि इस दृश्यमान् संसार में जो कुछ भी है, वह सब ईश्वर-स्वरूप ही है। इसिलये लोभ का परित्याग करते हुये जगत् में विद्यमान समस्त भोग्य पदार्थों का त्यागभाव

<sup>1.</sup> ऋग्वेद, 10.34.7

<sup>2.</sup> ऋग्वेद, 10.34.10

<sup>3.</sup> ऋग्वेद, 10.34.13

<sup>4.</sup> कठोपनिषद् , 1.1.27

से ही प्रयोग किया जाना चाहिये-

# ईशावास्यिमदं सर्वं यित्किलचत् जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुंजीथाः मा गृधः कस्य स्विद्धनम्॥¹

मनुष्य में त्यागशीलता की भावना को स्थापित करना भारतीय संस्कृति की एक प्रमुख विशेषता है। ऋग्वेद में योग्य धन की प्राप्ति होने पर अभिमान न करने व भूखों को अन्न एवं पानी देने का नैतिक निर्देश दिया गया है-

# सुयमात् रायः मा अव स्थाम्।<sup>2</sup> क्षुध्यद्भयो वय आसुतिं दाः।<sup>3</sup>

पारिवारिक रिश्तों में शिथिलता आधुनिक समाज की प्रमुख समस्या है। आज जहां सम्पत्ति के लिए भाई भाई को मारने के लिये उद्यत है, वहां भारतीय संस्कृति इन्द्र एवं मरूत के माध्यम से भ्रातृवत् उत्तम व्यवहार करने का नैतिक सन्देश प्रदान करती है-

# किं न इन्द्र जिघांसिस भ्रातरो मरूतस्तव। तेभिः कल्पस्व साधुया मा नः समरणे वधीः॥

ऋग्वेद में अग्नि की तुलना भाई से करते हुये कहा गया है कि अग्नि उसी प्रकार सबका पोषक एवं हितकारी है, जिस प्रकार भाई बहिन का हितकारी होता है–

### जािमः सिन्धूनां भ्रातेव स्वस्रा मिभ्यान्न राजा, वनान्यत्ति॥⁵

'परिवार में पुत्र माता-पिता के आज्ञाकारी हों, भाई-भाई से तथा बहिन-बहिन से द्वेष न करे, वधू का श्वसुरगृह में महारानी के समान आदर एवं सम्मान हो'-भारतीय संस्कृति में वर्णित यह आचार-पद्धित पारिवारिक संगठन के लिये अत्यन्त लाभकारी है-

### अनुव्रतः पितुः पुत्रो मात्रा भवतु संमनाः। मा भ्राता भ्रातरं द्विक्षन्मा स्वसारमुत स्वसा।

<sup>1.</sup> यजुर्वेद, 40.1

<sup>2.</sup> ऋग्वेद, 2.28.11

<sup>3.</sup> ऋग्वेद. 1.104.7

<sup>4.</sup> ऋग्वेद, 1.170.2

<sup>5.</sup> ऋग्वेद, 1.65.7

<sup>6.</sup> अथर्ववेद. 3.30.2-3

### सम्राज्ञी श्वशुरे भव सम्राज्ञी श्वश्र्वां भव, ननान्दरि सम्राज्ञी भव सम्राज्ञी भव अधि देवृषु॥

भारतीय संस्कृति धर्म प्रधान संस्कृति है। भारतीय संस्कृति में धृति, क्षमा, दम, अस्तेय, शौच, इन्द्रियों को वश में करना, ज्ञान, विद्या, सत्य एवं क्रोधपरित्याग रूपी दस कर्मों को धर्म का लक्षण स्वीकार किया गया है-

### धृतिः क्षमा दमोखस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः। धीर्विद्या सत्यमक्रोधो दशकं धर्मलक्षणम्॥²

यदि मनुष्य अपने जीवन में उपर्युक्त भारतीय संस्कृति में वर्णित धर्म के दस लक्षणों को धारण कर ले तो एक आदर्श समाज का अस्तित्व में आना स्वाभाविक है। पंचतन्त्रकार ने तो यहां तक कह दिया है कि प्राण त्याग करने की स्थिति आ जाने पर भी अनुचित कार्य नहीं करना चाहिये और उचित कार्य को छोड़ना नहीं चाहिये, यही सनातन धर्म है-

# अकृत्यं नैव कर्तव्यं प्राणत्यागेखप्युपस्थिते। न च कृत्यं परित्याज्यमेष धर्मः सनातनः॥

मानवीय मूल्य जोकि जन-कल्याण हेतु आवश्यक हैं, उनका उल्लेख भारतीय संस्कृति में इस प्रकार किया गया है-जीवहिंसा से निवृत्ति, परधन हरण के प्रति संयम, सत्य, दान, परस्त्री की कथा के प्रति मौन, तृष्णा-दमन, विद्वानों के प्रति नम्रता का आचरण, जीवमात्र पर दया, शास्त्रों में प्रवृत्ति तथा नित्य-नैमित्तिक कर्मों का परित्याग न करना-

> प्राणाघातान्निवृत्तिः परधनहरणे संयमः सत्यवाक्यं, काले शक्त्या प्रदानं युवतिजनकथामूकभावः परेषाम्। तृष्णास्त्रोतो विभंगो गुरुषु च विनयः सर्वभूतानुकम्पा, सामान्यः सर्वशास्त्रेष्वनुपहतविधिः श्रेयसामेष पन्थाः॥

कलियुग में दान का बहुत महत्त्व है। ऐसा माना जाता है कि सत्ययुग में तपस्या, त्रेतायुग में ज्ञान, द्वापरयुग में यज्ञ तथा कलियुग में दान ही धर्म है-

<sup>1.</sup> ऋग्वेद, 10.85.46

<sup>2.</sup> मनुस्मृति, 6/92

<sup>3.</sup> पंचतन्त्र, 4.41

<sup>4.</sup> नीतिशतक, श्लोक-26

### तपः परं कृतयुगे त्रेतायां ज्ञानमुच्यते। द्वापरे यज्ञमेवाहुर्दानमेकं कलौ युगे॥

उपनिषद् का भारतीय संस्कृति के सन्दर्भ में मानना है कि दान उस वस्तु का किया जाता है, जो आपको सुख देती है, प्यारी तथा आपके लिये उपयोगी हो। दूसरों को दान देने के पश्चात् वह दूसरों को भी सुख प्रदान करे तथा उसके लिये कल्याणकारी हो। कठोपनिषद् में निचकेता के पिता ऐसी गायों का दान देते हैं जो न तो दूध देने में तथा न ही प्रजनन करने में समर्थ हैं। यह देखकर निचकेता अपने पिता को ऐसा दान न करने का संकेत करता है-

# पीतोदका जग्धतृणा दुग्धदोहा निरिन्द्रिया:। अनन्दा नाम ते लोकास्तान् स गच्छति ता ददत्॥²

तैत्तरीयोपनिषद् के एक प्रसंग में गुरु अपने शिष्य को वेद पढ़ा कर गृहस्थाश्रम में प्रवेश करते समय उपदेश देता है कि वह गृहस्थाश्रम की दैनिक जिन्दगी में किस तरह का व्यवहार करे, ताकि उसका गृहस्थ तथा सामाजिक जीवन उत्तम ढ़ंग से व्यतीत हो-

सत्यं वद। धर्मं चर। स्वाध्यायान्मा प्रमादः। आचार्याय प्रियं धनमाहृत्य प्रजावन्तु मा व्यवच्छेत्सीः। सत्यान्न प्रमदितव्यम्। धर्मान्न प्रमदितव्यम्। कुशलान्न प्रमदितव्यम्। भूत्ये न प्रमदितव्यम्। स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमदितव्यम्। देविपतृकार्याभ्यां न प्रमदितव्यम्॥³

अर्थात् मनुष्य को सत्य, धर्म, विद्या-अध्ययन, श्रेष्ठ कर्मों, उन्नति के साधनों, देवताओं तथा पितरों की आराधना आदि कर्मों से कभी भी पीछे नहीं हटना चाहिये।

उपनिषद् ग्रन्थ मनुष्य को अपने माता, पिता, गुरु तथा अतिथि के प्रति सेवा-भाव रखने का निर्देश देते हैं, जािक भारतीय संस्कृति की एक प्रमुख विशेषता है। उपनिषद् द्वारा माता, पिता, गुरु तथा अतिथि को देवता की संज्ञा प्रदान करना ही इन चारों के महत्त्व का सूचक है-

<sup>1.</sup> मनुस्मृति, 1.86

<sup>2.</sup> कठोपनिषद् , 1.1.3

<sup>3.</sup> तैत्तिरीयोपनिषद् , 1.11

### मातृदेवो भव। पितृदेवो भव। आचार्यदेवो भव। अतिथिदेवो भव॥

आधुनिक समाज में प्रचित कुरीतियों में कन्या भ्रूण हत्या सर्वप्रमुख है। जिस भारतीय संस्कृति में कन्या-पूजन का विधान है, उसी संस्कृति में माता-पिता कन्या को जन्म लेने से पूर्व ही गर्भावस्था में समाप्त कर रहे हैं। भारतीय संस्कृति का तो मानना है कि कन्या को कन्या इसिलिए कहते हैं, क्योंकि वह कमनीय अर्थात् सुन्दर होती है। इसे लड़के की अपेक्षा अधिक सुन्दर माना जाता है, अथवा कमनीय से अभिप्राय एषणीय है। यह कन्या सबके लिए वांछनीय है-

### कन्या कमनीया भवति। क्वेयं नेतव्येति वा कमनेनानीयत...।<sup>2</sup>

कन्या शब्द का यह निर्वचन इसके महत्त्व को दर्शाता है। भारतीय संस्कृति से सम्बन्धित नीतिशास्त्र भी पुत्र एवं पुत्री में किसी भी प्रकार का भेदभाव करने की मनाही करता है। महर्षि शुक्राचार्य के अनुसार पुत्र की भान्ति ही पुत्री भी मनुष्य के अंग-प्रत्यंग से जन्म लेती है-

### ...अंगादंगात् सम्भवति पुत्रवद् दुहिता नृणाम्॥<sup>3</sup>

इसलिए दोनों एक समान हैं। कन्या के महत्त्व को स्पष्ट करते हुए नीतिशास्त्र तो कन्या को पांव से स्पर्श तक भी करने की मनाही करता है-

# पादाभ्यां न स्पृशेदग्निं गुरुं ब्राह्मणमेव च। नैव गां च कुमारीं च न वृद्धं न शिशुं तथा॥

भारतीय संस्कृति का तो कहना है कि कन्या रूप में जन्म लेने वाली स्त्री का नाम रखते समय यह ध्यान रखना चाहिए कि वह नाम सुखपूर्वक उच्चारण करने योग्य, अक्रूर तथा स्पष्ट अर्थ वाला, मनोहर, मंगलसूचक, अन्त में दीर्घ स्वर वाला तथा आशीर्वाद से युक्त हो-

### स्त्रीणां सुखोद्यमक्रूरं विस्पष्टार्थं मनोहरम्। मंगल्यं दीर्घवर्णान्तमाशीर्वादाभिधानवत्॥⁵

भारतीय संस्कृति पर एक निराधार आक्षेप यह लगाया जाता है कि यहां स्त्री को पांव की जूती एवं मात्र-काम की पूर्ति का साधन समझा जाता रहा है।

<sup>1.</sup> तैत्तिरीयोपनिषद् , 1.11

<sup>2.</sup> निरुक्त, 4/2, पृ. सं.-177

<sup>3.</sup> शुक्रनीति, 2/32

<sup>4.</sup> चाणक्यनीति, 7/6

मनुस्मृति, 2/33

इसको वह आदर सम्मान प्रदान नहीं किया जाता, जिसकी वह अधिकारिणी है। किन्तु स्त्री के प्रति भारतीय संस्कृति का दृष्टिकोण ठीक इसके विपरीत है। भारतीय संस्कृति स्त्री-सम्मान की पूर्णत: पक्षधर है। नीतिशास्त्रानुसार स्त्री रत्न से बढ़कर कोई दूसरा रत्न नहीं है-

### न स्त्रीरत्नसमं रत्नम्॥<sup>1</sup>

भारतीय संस्कृति का यह मानना है कि सोम देवता ने स्त्री को पवित्रता, गन्धर्व देव ने मधुर वाणी तथा अग्नि देवता ने सब प्रकार से पवित्र होने की शक्ति प्रदान की है। अत: स्त्रियां पवित्र एवं शुद्ध होती हैं-

> ...सोमः शौचं ददावासां गन्धर्वश्च शुभां गिरम्। पावकः सर्वमेध्यत्वं मेध्या वै योषितो ह्यतः॥²

भारतीय संस्कृति का नारी प्रतिष्ठा की दृष्टि से कथन है कि जिस कुल में स्त्री का आदर किया जाता है, वे प्रसन्नचित्त रहती हैं, वहां सुख-समृद्धि का निवास होता है तथा जहां इनका अनादर व अवहेलना की जाती है, जिस कुल में जामि अर्थात् स्त्री, पुत्रवधू, बहन कन्या आदि शोकग्रस्त रहती हैं, अनादर पाकर शाप देती हैं, वह कुल कृत्या (अभिचारकर्म मारण, मोहन, उच्चाटनादि) से हत के समान नष्ट हो जाता है तथा उस कुल में सभी कर्म निष्फलता को प्राप्त होते हैं-

> यत्र नार्यास्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः। यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः॥ शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याशु तत्कुलम्। न शोचन्ति तु यत्रैता वर्धते तद्धि सर्वदा॥ जामयो यानि गेहानि शपन्त्यप्रतिपूजिताः। तानि कृत्याहतानीव विनश्यन्ति समन्ततः॥

अत: सिद्ध है कि भारतीय संस्कृति गुणों की खान है तथा सम्पूर्ण विश्व के द्वारा अनुकरणीय है।

**+++** 

<sup>1.</sup> चाणक्यसूत्र, 313

<sup>2.</sup> याज्ञवल्क्यस्मृति, 1/71

<sup>3.</sup> मनुस्मृति, 3/56-58

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

# वेदोपनिषद्दर्शनेषु अष्टाङ्गयोगस्य विवेचनम्

विकासः, शोधच्छात्रः

केन्द्रीयसंस्कृतविश्वविद्यालय:, नवदेहली

[ अस्मिन् शोधपत्रे लेखकेन भारतीयशास्त्रस्य प्रमुखं विषमादाय विशेषचर्चा प्रस्तुता, अत्र योगस्य सर्वेषामङ्गानां विवेचना कृता। या समाजाय लाभदायको भविष्यति।]

'युज समाधौ' इत्येतस्मात् धातोः घञि कृते सित योगशब्दो निष्पद्यते। योगमार्गो विशिष्टो मार्गो वर्तते, येन मनुष्याः परमपदम् अलङ्कुर्वन्ति। परमपदस्य तात्पर्यमस्ति मनुष्यस्य लक्ष्यः एव मोक्षः। यस्मिन् अमन्दानन्दस्यानुभूतिः भवति। 'युजिर्' योगे इत्येतस्मात् धातोः अर्थो निर्गच्छिति यत्—मेलनम्। आत्मा—परमात्मनोः संयुक्तरूप एव योगः। श्रीकृष्णो गीतायामिप वदित 'समत्वं योग उच्यते' कालिदासः रघुवंशमहाकाव्ये वर्णयति यत्—सूर्यवंशस्य राजानो योगमार्गेणैवं शरीरं त्यजन्ति स्म।

# शैशवेऽभ्यस्तविद्यानां यौवने विषयैषिणाम्। वार्धक्ये मुनिवृत्तीनां, योगेनान्ते तनुत्यजाम्॥³

महर्षिपतञ्जलेः अनुसारं योगः—'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः' अर्थात् मानवस्य चित्तवृत्तीनां निरोधो योग एव वर्तते।

'वृत्तयश्चित्तपरिणामिवशेषाः वृत्तिसमुदायलक्षणस्यावयिवनो या अवयवभूता वृत्तयस्तदपेक्षया **तयप्यप्रत्ययः।** एतदुक्तं भवति पञ्चवृतयः कीदृशः? क्लिष्टा। अक्लिष्टाः, क्लेशैर्वक्ष्यमाणलक्षणैराक्रान्ताः क्लिष्टाः। तद्विपरीता अक्लिष्टाः। वृत्तयः पञ्च भवति। 'प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रास्मृतयः'।<sup>6</sup>

<sup>1.</sup> धातुपाठ:

<sup>2.</sup> गीता

<sup>3.</sup> रघुवंशम्

<sup>4.</sup> योगदर्शनम्-1/2

<sup>5.</sup> योदर्शनम्, भोजवृत्ति:-1/5

<sup>6.</sup> योगदर्शनम्-1/6

### 1. प्रमाणवृत्तिः

ज्ञानप्राप्तेःसाधनं प्रमाणं कथ्यते। प्रमाकरणं प्रमाणम्। यथार्थानुभवः प्रमा। योगदर्शने पतञ्जलिः त्रीणि प्रमाणानि स्वीकरोति। प्रत्यक्षप्रमाणम् अनुमानप्रमाणम्, आगमप्रमाणञ्च।

- (क) प्रत्यक्षप्रमाणम्—प्रत्यक्षज्ञानकरणं प्रत्यक्षम् प्रत्यक्षज्ञानस्य कारणं प्रत्यक्षप्रमाणं भवति। प्रत्यक्षज्ञानस्य कारणिमन्द्रयाणि भवन्ति।
- (ख) अनुमानप्रमाणम् अनुमितिकरणमनुमानम् अनुमितेः करणमनुमानं कथ्यते। तथा च परामर्शजन्यज्ञानमनुमानप्रमाणं भवति। यथा — यत्र धूमः तत्र तत्राग्निः।
- (ग) आगमप्रमाणम्—आप्तवाक्यं शब्दो वेदाः स्मृतय इत्यादिधर्मग्रन्थाः आगमप्रमाणम् आप्तपुरुषाणामपि वाक्यमागमप्रमाणम् यथा-श्रीकृष्णादयः।

### 2. विपर्यवृत्तिः

विपर्ययो मिथ्याज्ञानमतदद्रूपप्रतिष्ठम् मिथ्याज्ञानं विपर्ययवृत्तिः भवति। रात्रौ रज्जुं दृष्ट्वा सर्पस्य ज्ञानं विपर्ययज्ञानमस्ति। वेदान्तेऽयममध्यारोपः। जले चलायमानस्य चन्द्रस्य स्वरूपं विपर्यज्ञानमस्ति।

### 3. विकल्पवृत्तिः

शब्दज्ञानानुपाति वस्तुशून्यो विकल्पः वस्तुशून्योऽपि यत् ज्ञानं भवति तत ज्ञानं विकल्पवृत्तिनाम्ना उच्यते। यथा वन्ध्यायाः पुत्रः। तिष्ठित बाणः। वन्ध्यायाः पुत्रो भवितुं न शक्नोति तथापि व्यवहारः क्रियते, विकल्पवृत्तिरियम्।

### 4. निद्रावृत्तिः

अभावप्रत्ययलम्बनावृत्तिर्निद्रा केचिद् निद्रां वृत्तिः न स्वीकुर्वन्ति परिमयं वृत्तिः अस्ति। यतो हि—मनुष्यो यदा निद्रामाप्नोति स्वपनं च पश्यिति, प्रातः काले उत्थाय कथयित यत्—अद्याहं सुखमस्वाप्सं गच्छिति।

### 5. स्मृतिवृत्तिः

अनुभूतिवषया सम्प्रमोषः स्मृतिः अनुभूत-विषयं पुनः स्मरणं स्मृतिवृतिः। ज्ञातिवषयं ज्ञानं स्मृतिः। एतेषां पञ्चवृत्तिनामेव निरोधो योगो भवति। वृत्तीनां निरोधः कथं भविष्यति। अस्य कृते महर्षिः मार्गं गमयति यत्-अभ्यासवैराग्याभ्यां तिन्नरोधः अभ्यासवैराग्याभ्यां वृत्तिनां निरोधो भवति।

<sup>1.</sup> तर्कभाषा

### वेदस्य अनुसारं योगः

संस्कृतसाहित्ये वेदानां स्थानं सर्वोपरि वर्तते। वेदास्तु विश्वस्मिन् सर्वप्राचीन-ग्रन्थः अस्ति। योगविषये यथा-

### युञ्जते मनऽउत युञ्जते धियो विप्रा विप्रस्य बृहतो विपश्चितः। वि होत्रा दधे वयुनाविदेक इन्मही देवस्य सवितुः परिष्टुतिः॥

ये होत्रा विप्रा यस्य बृहतो विपश्चित इव वर्तमानस्य विप्रस्य सकाशात्प्राप्ता-विद्या: सन्तो या सिवतुर्देवस्य जगदीश्वरस्य मही परिष्टुतिरस्ति तत्र यथा मनो युञ्जत उत धियो युञ्जते तथा वयुनाविदेक इदहं विदधे। युज्यते स योग: समाधि: कालो वा यदा मनुष्या: समाधि- अवस्थामवाप्य परमिपतापरमेश्वरेण सह वार्तां कुर्वन्ति तदा योगो भवति। यत: समाधौ आत्मान: परमात्मनश्च सम्मेलनं भवति।

### युञ्जानः प्रथमं मनस्तत्वाय सविता धियः। अग्नेज्योतिर्निचाय्य पृथिव्याऽध्याऽभरत्॥

'भावार्थ: यो जनो योगं भूगर्भविद्यां च चिकीर्षित यमादिभि: क्रियाकौशलैश्चाऽन्तः करणं पिवत्रीकृत्य तत्त्वानां विज्ञानाय प्रज्ञां समज्यैतानि गुणकर्मस्वभावतो विदित्वो-पयुञ्जीत पुनर्यत्प्रकाशमानानां सूर्यादीनां प्रकाशकं ब्रह्मास्ति तद्विज्ञाय स्वात्मिनिश्चित्य सर्वाणि स्वप्रयोजनानि साधु अनुयातु।<sup>3</sup>

यदि मनुष्याः परमेश्वरस्य सृष्टौ समाहिताः सन्तो योगं तत्त्विवद्यां च यथाशिक्त सेवेरँस्तेषु प्रकाशितात्मनः सन्तो योगं पदार्थिविज्ञानं चाभ्यस्येयुस्तिर्हि सिद्धिः कथं न प्राप्नुयुः।<sup>4</sup>

### युक्त्वाय सविता देवान्स्वर्य्यतो धिया दिवम्। बृहज्जयोतिः करिष्यतः सविता प्रसुवाति तान्॥⁵

ये योगपदार्थविद्ये अभ्यस्यन्ति ते अविद्यादिक्लेशानां निवारकान् शुद्धान् गुणान् जिनतुं शक्नुवन्ति। मनुष्याः योगविद्यया परब्रह्मप्राप्ति कथं कुर्य्युः इत वेदे एवं प्राप्यते—

यजुर्वेद:-5/14

<sup>2.</sup> यजुर्वेद:-11/1

<sup>3.</sup> यजुर्वेदभाष्यम् 1/1

यजुर्वेद: 1/2

<sup>5.</sup> यजुर्वेद: 1/3

# युजे वां ब्रह्म पूर्व्यं नमोभिर्विश्लोकएतु पथ्येव सूरेः। शृणवन्तु विश्वेऽमृतस्य पुत्राऽआ ये धामानि दिव्यानि तस्थुः॥

आत्मिन समादधे युवयोर्योगानुष्ठान्नुपदेशकयोः सकाशाच्छुतवन्तौ बृहद् व्यापकं पूर्वेयोगिभिः प्रत्यक्षीकृतैः सत्कारैः विविधेऽर्थे सत्यवाक्संयुक्तं प्राप्नोतु यथा पिथ साध्वी गित विदुषः सर्वे अविनाशिनो जगदीश्वरस्य सुसन्ताना आज्ञापालका इव स्थानानि दिवि सुखप्रकाशे भवानि आस्थितवन्तः। योगं जिज्ञासुभिराप्ता योगारूढा विद्वांसः संगन्तव्याः। तत्संगेन योगविधिं विज्ञाय ब्रह्माभ्यसनीयम्। यथा विद्वत्प्रकाशितो धर्ममार्गः सर्वान् सुखेन प्राप्नोति तथैव कृतायोगाभ्यासानां संगाद्योगविधिः सहजतया प्राप्नोति निह कश्चिदेतत्संगमकृत्वा ब्रह्माभ्यासेन विनाऽऽत्मा पिवत्रो भूत्वा सर्वं सुखमश्नुते। तस्माद्योगविधिना सदैव सर्वे परं ब्रह्मापासताम्।²

### 'योगे योगे तवस्तरं वाजे वाजे हवामहे। सखायऽइन्द्रभूतेय'॥³

युञ्जते यस्मिन् यस्मिन् अत्यन्तं बलयुक्तम्। ततस्तरप संग्रामे संग्रामे आह्वयामहे परस्परं सुहृदः सन्तः परमैश्वर्युक्तं राजानं रक्षणद्याय अर्थात ये परस्परं मित्रा भूत्वा– ऽन्योन्यस्य रक्षार्थं बलिष्ठं धार्मिकं राजानं स्वीकुर्वन्ति ते निर्विष्नाः सन्तः सुखमेधन्ते।

एतादृशीं योगपद्धतिं धृत्वा मनुष्या देवत्वं प्राप्नुवन्ति। तेषां जीवनं तपोमयम्। यथार्थरूपेण यद् वयं पश्यामस्तु तपसैव शुद्धयित जीवनम् मनश्च प्रसीदित। भोगवासनाभिर्विषीदित स्वान्तः। मनसो बुद्धयाश्च परिष्काराय निरन्तरं तपोमयजीवनं यापयेत्। योऽस्माकं जीवनमस्ति केवलं स भोगविलासायैव नास्ति अपितु आत्मोन्नतये ईश्वरेण प्रदत्तम्।

### श्रीमद्भगवद्गीतायाः अनुसारं योगः

सुख-दुखेषु साम्यवस्था एव योग: समत्वं योग उच्यते। बुभुक्षायां साम्यवस्था तथा च-

विपत्तौ अपि साम्यवस्था एव योग:। द्वन्द्वसहनं तप: तप एव योग: उच्यते। 'योग कर्मसु कौशलम्' कर्मसु कुशलता एव योगो भवति। कर्मकुशलतायाः तात्पर्यमस्ति यत् कर्म कुर्वन् कर्मसु निर्लिप्तता एव कर्म कौशलम्। अन्यथा चौरोऽपि कुशलतायाः वस्तुनि चोरयित परन्तु स कर्मसु लिप्तः भवति। श्रीकृष्णो निर्लिप्तं कर्म कुर्वन्नेव जीवनं नीनाय।

<sup>1.</sup> यजुर्वेद: 1/5

<sup>2.</sup> यजुर्वेदभाष्यम् 1/5

यजुर्वेद: 11/14

<sup>4.</sup> गीता 2/50

श्रीमद्भगवद्गीतायां श्रीकृष्णेन उक्तम् – 'समत्वं योग उच्यते' अर्थात् शरद्-ग्रीष्मे, बुभुक्षा-पिपासायाम्, सुख-दुःखे, निन्दा-स्तुतौ, राग-द्वेषे चेत्यादिषु द्वन्देषु यदा मनुष्यः एकरसं भवित तदैव योगः उच्यते। योगज्ञानार्थाय सर्वप्रथम-मष्टाङ्गानां ज्ञानस्यात्यन्तावश्यकता वर्तते। िकं नाम अष्टाङ्गं? िकं तात्पर्यमस्ति? का चास्य व्याख्या? का च विशेषता?

योगदर्शने पतञ्जलिना उल्लेखः कृतः - 'यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहार-धारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानि' अर्थात् यमनियमासनप्राणामप्रत्याहारधारणा-ध्यानसमाधयः एतानि अष्टाङ्गानि सन्ति। येषु सर्वप्रथमोऽस्ति यमः।

- 1 **यमः** अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहाः यमाः।<sup>3</sup> यमस्य पञ्चिवभागो भवन्ति-अहिंसा, सत्यम्, अस्तेयम्, ब्रह्मचर्यः, अपरिग्रहः।
  - \* अहिंसा किं नाम अहिंसा इति ज्ञेयम्। यदि सामान्यार्थे लिखाम: तर्हि-सर्वै: प्राणिभि: सर्ववैरभावं विहाय प्रीतिपूर्वकं व्यवहरोऽहिंसोच्यते। अन्यद् योगदर्शने व्यासभाष्ये उक्तमस्ति-'तत्राहिंसा सर्वथा सर्वदा सर्वभूतानामनिभद्रोह: उत्तरे च यमनियमास्तन्मूलास्तित्सिद्धिपरतथैव तत्प्रतिपादनाय प्रतिपाद्यन्ते। तदवदातरूपकरणायैवोपादीयन्ते। यथा चोक्तम्-स खल्वयं ब्राह्मणो यथा यथा व्रतानि बहूनि समादित्सते तथा तथा प्रमादकृतेभ्यो हिंसा निदानेभ्यो निवर्तमान-स्तामेवावदातरूपामहिंसा करोति।'
  - \* सत्यम् सामान्यार्थे सत्यस्य परिभाषा एवमस्ति यत् वस्तु यथाऽस्ति तस्य तथैव तेनैव रूपेण कथनं स्यात्, वर्णनं स्यात्, सत्यमभिधीयते। महर्षिपतञ्जलिना व्यासभाष्ये शोभनं लिखितम्-'सत्यं यथार्थे वाङ्मनसे। यथा दृष्टं यथाऽनुमितं यथा श्रुतं तथा वाङ्मनश्चेति। परत्र स्वबोधसंक्रान्तये वागुक्ता, सा यदि न वञ्चिता भ्रान्ता वा प्रतिपत्तिबन्ध्या वा भवेदिति। एषा सर्वभूतोपकारार्थं प्रवृत्ता न भूतोपकरार्थं प्रवृत्ता न भूतोपघातपरैव स्वान्न सत्यं भवेत्पापमेव भवेत्तेन पुण्यभासने पुण्यप्रतियपकेण कष्टं तमः प्राप्नुयात्। तस्मात्परीक्ष्य सर्वभूतिहतं सत्यं ब्रूयात्'। (योगदर्शनम्, व्यासभाष्यम्-2/30) चतुर्दिक्षु विराजमानां राष्ट्र-निधिं यदसत्यमनृतञ्च सर्वसम्मत्या त्याज्यं गर्हणीयक्रच निगदन्ति तत् कृते विज्ञैः उक्तम्-नानृतं ब्रयात्।

<sup>1.</sup> गीता 2/48

<sup>2.</sup> योगदर्शनम् 2-29

<sup>3.</sup> योगदर्शनम् 2-30

<sup>4.</sup> योगदर्शनम् (व्यासभाष्यम्) 2-30

- \* अस्तेयम् चौर्य न करणीयं कदाचित्, सद्व्यवहारः कर्त्तव्यः सदैव इत्यस्तेयमुच्यते। योगदर्शने महर्षिव्यासेन लिखितम् - 'अस्तेयमशास्त्रपूर्वकं द्रव्याणां परतः स्वीकरणम्, तत्प्रतिषेधाः पुनस्पृहारूपमस्तेयमिति।'
- \* **ब्रह्मचर्यम्** जितेन्द्रिय: स्यात्। 'ब्रह्मचर्यं गुप्तेन्द्रियस्योपस्थस्य संयम:।<sup>2</sup> ब्रह्मचर्यपालनेन शक्तिरूपवीर्यस्य रक्षा ब्रह्मचर्यपिभधीयते। जैनदर्शनेषु एतेषां वर्णनमुपलभ्यते।'
- \* **अपरिग्रहः** आवश्यकताया अधिकं न सञ्चेतव्यम्। विषयाणामर्जनरक्षण-क्षयसङ्गहिंसादर्शनादस्वीकरणमपरिग्रहः।<sup>3</sup>

लौकिकजीवनेऽप्यपरिग्रहो व्यर्थसङ्ग्रहण-प्रवृत्तिं वारयति। धनादिसङ्गहणे उचितानुचित-चिन्तनरहितानां कृत अपरिग्रहो मर्यादामालिखिति।

- नियमः शौचसन्तोषतपस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः⁴ नियमस्य पञ्च-विभागाः भवन्ति-शौचः, सन्तोषः, तपः, स्वाध्यायः ईश्वरप्रणिधानम्।
  - \* शौच: शौचं द्विविधम् बाह्यमाभ्यन्तरं वा। बाह्यरूपेण जलेन शरीरशुद्धि:, रागद्वेषासत्यादिदोषान् अपनीयान्तरिकपवित्रता च। व्यासभाष्ये उक्तम् - 'तत्र शौच मृज्जलादिजनितं मेध्याभ्यवहरणादि च बाह्ययम्। आभ्यन्तरं चित्तमलाना-माक्षालनम्' महर्षिमनुना उक्तम्-

# अद्भगीत्राणि शुध्यन्ति मनः सत्येन शुध्यति। विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिज्ञीनेन शुध्यित॥

\* सन्तोषः - सन्तोषं अर्थात् तुष्टिधर्मयुक्तपुरूषार्थेण लाभे प्रसन्नता किन्त्वहंकार-भावे भवेदप्राप्तौ च कदाचिदपि व्यथितो न स्यात्। नीतिशतकेऽप्युक्तम्-सर्पा पिबन्ति पवनं न च....<sup>7</sup>

योगदर्शने उक्तं महर्षिवेदव्यासेन - 'संतोषः संनिहितसाधनादिधकस्यानुपा-दित्सा'।<sup>8</sup>

<sup>1.</sup> योगदर्शनम् (व्यासभाष्यम्) 2-30

<sup>2.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-30

<sup>3.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-30

<sup>4.</sup> योगदर्शनम् 2-32

<sup>5.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-32

<sup>6.</sup> मनुस्मृतिः

<sup>7.</sup> नीतिशतकम्

<sup>8.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-32

- \* तपः प्रसन्नापूर्वकं सुखदुःखहानिलाभमानापमानशैत्यौष्ण्यादीनां द्वन्द्वानां सहनम्। अत एवं उक्तम् - 'द्वन्द्वसहनं तपः द्वन्द्वं च जिघत्सापिपासे शीतोष्णे स्थाना-सने काष्ठमौनाकारमौने च। व्रतानि चैषा। यथायोगं कृच्छ्चान्द्रायणसांतपनादीनि।
- \* स्वाध्यायः सच्छास्त्राणां मनसाऽध्ययनाध्यापनम्। योगदर्शेनेऽप्युक्तम्-'स्वाध्यायो मोक्षशास्त्राणमध्ययनं प्रणवजपो वा'।<sup>2</sup>

अन्यद् तैत्तिरीयोपनिषद्युक्तम्-

ऋतं च स्वाध्यायप्रवचने च। सत्यं च स्वाध्यायप्रवचने च। तपश्च स्वाध्यायप्रवचने च। दमश्च स्वाध्यायप्रवचने च। शमश्च स्वाध्यायप्रवचने च। अग्न्यश्च स्वाध्यायप्रवचने च। अग्निहोत्रं च स्वाध्यायप्रवचने च। अतिथयश्च स्वाध्यायप्रवचने च। मानुषं स्वाध्यायप्रवचने च। प्रजातिश्च स्वाध्यायप्रवचने च।<sup>3</sup> स्वाध्यायान्मा प्रमदः।<sup>4</sup>

\* **ईश्वरप्रणिधानम्** – परमिपतापरमेश्वरं प्रति स्वसर्वसमर्पणस्य मनिस भावः। योगदर्शने उक्तमस्ति यत् – ईश्वरप्रणिधानं तस्मिन्परगुरौ सर्वकर्मार्पणम्।

### शय्यासनस्थोऽथ पथि व्रजन्वा, स्वस्थः परिक्षीणवितर्कजालः। संसारबीजक्षयमीक्षमाणः, स्यान्नियुक्तोऽमृतभोगभागी॥ 5

- 3. आसनम् स्थिरसुखमासनम् अर्थात् यस्यामवस्थायां शरीर स्थिरं सुखयुक्तञ्च स्यात् तदासनमुच्यते। 'तद्यथा-पद्मासनं, वीरासनं, स्वस्तिकं, दण्डासनं, सोपाश्रयं, पर्यङ्कं, क्रौञ्चनिषदनं, हस्तिनिष्ज्ञदनमुष्ट्रनिषदनं, समसंस्थानं, स्थिर-मुखं यथासुखं चेत्येवमादीनि।<sup>7</sup>
  - आसनप्रतिष्ठायामेकाग्रता जायते जीवने या बाल-बालिकानां कृते तु अत्यन्त कार्यसिद्धि हेतु:।
- 4. **प्राणायाम्** तस्मिन्सितिश्वासप्रश्वासयोर्गितिविच्छेदः प्राणायामः<sup>8</sup> 'सत्यासने बाह्यस्य वायोराचमनं श्वासः कण्ठ्यस्य वायोर्निःसारणं प्रश्वासः, तयोर्गितिविच्छेद

<sup>1.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-32

<sup>2.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-32

<sup>3.</sup> तैत्तिरीयोपनिषद्

<sup>4.</sup> तैत्तिरीयोपनिषद्

<sup>5.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2-46

<sup>6.</sup> योगदर्शनम् 2/46

<sup>7.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2/46

<sup>8.</sup> योगदर्शनम् 2/49

उभयाभाव: प्राणायाम:।<sup>1</sup>

आसनसिद्धेरनन्तरं श्वासप्रश्वासयो: गत्या प्राणायामं कृत्वा योगदर्शने उक्तम्-प्राणायामादष्ठद्धिक्षये ज्ञानदीप्तिरविवेकख्याते:।<sup>2</sup>

प्राणायामेन किं भवतीति विषयमङ्गीकृत्य मनुस्मृतौ उद्धृतं वर्तते यत्-

### दह्यन्तेध्मायमानानां धातूनां च यथा मलाः। तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते दोषाः प्राणस्य निग्रहात्॥³

मनुष्य मनिस उत्पन्नानां दुर्विचाराणां सद्यो वारणाय प्राणायामो महान् उपयोगी। प्राणिनग्रहो मनो निगृह्यते। मनिस निग्रहे इन्द्रियाणि निगृह्यन्ते। प्राणायामात् मनुष्यस्य आयुषो वृद्धिर्भवति अनेकाः रोगाश्च क्षीयन्ते।

प्राणायामस्य विधौ विषये लिखितम् - **प्रच्छर्दनविधारणाभ्यां वा प्राणस्य।** \*स्वामिदयानन्दसरस्वितना सत्यार्थप्रकाशे **लिखितम्** - सामान्यप्रकारेण प्राणायामाः चतुर्विधाः भवन्ति।

1. बाह्यप्राणायाम:

- 2. आभ्यान्तरप्राणयाम:।
- 3. स्तम्भवृत्तिप्राणायामः
- 4. बाह्यावभ्यान्तरोक्षेपीप्राणायाम:।
- 5. **प्रत्याहार:** स्वविषयासम्प्रयोगे चितस्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारं।<sup>5</sup>

'स्वविषयसम्प्रयोगाभावे चित्तस्वरूपानुकार इवेति चित्तनिरोधे चित्तविष्ठरुद्धानी-न्द्रियाणि नेतरेन्द्रियजयवदुपायान्तरपेक्षन्ते। यथा मधुकराजं मक्षिका उत्पतत्तमनुत्पतन्ति निविशमानमनुनिविशन्ते तथेन्द्रियाणि चित्तनिरोधो निरुत्तनीत्येष प्रत्याहारः। प्रत्याहारस्य सरलार्थं यदि वयं जानीमः तर्हि पश्यामो यत् – इन्द्रियाणं विषये सह सम्बन्धं न संस्थाप्येश्वरे चित्तस्थिरीकरणम्।

योगमार्तण्डानुसारेण-

### आङ्गमध्ये यथाङ्गानि कूर्मः संकाचमाचरेत्। योगप्रत्याहारेच्चैव इन्द्रियाणि तथात्मनि॥<sup>7</sup>

महर्षिमनुनानुसारम्-

<sup>1.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2/46

<sup>2.</sup> योगदर्शनम्

<sup>3.</sup> मनुस्मृति: 6/71

<sup>4.</sup> सत्यार्थप्रकाशः तृतीयसमुलासः

<sup>5.</sup> योगदर्शनम् 2/54

<sup>6.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 2/54

<sup>7.</sup> योगमार्तण्डः 115

# इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमृच्छत्यसंशयम्। सन्नियम्य तु तान्येव ततः सिद्धिं नियच्छति॥

- 6. **धारणा** देशबन्धश्चित्तस्य धारणा<sup>2</sup> अर्थात् 'नाभिचक्रे हृदयपुण्डरीके मूर्ध्नि ज्योतिषि नासिकाग्रे जिह्वाग्रे इत्येवमादिषु देशेषु बाह्यो वा विषये चित्तस्य वृत्तिमात्रेण बन्ध इति धारणा।<sup>3</sup>
- 7. ध्यानम् 'तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम्' धारणाद्वारा यदा कस्मिंश्चिदिप वस्तुनि मनः एकाग्रं कृत्वा तस्मिन् वस्तुनि सततं मननं चिन्तनञ्च क्रियते तत् ध्यानमुच्यते। ध्येयवस्तु विहाय कस्मिन्नपि विषये विचारोत्पत्तिर्न भवति। अन्यद् व्यासभाष्ये उक्तम् 'तस्मिन्देशे ध्येयालम्बनस्य प्रत्ययेस्वैकतानता सदृशः प्रवाहः प्रत्ययान्तरेणापरामृष्टो ध्यानम्।<sup>5</sup>
- 8. समाधि: 'तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वयपशून्यमिव समाधि:" इदं योगस्यान्तिमं सोपानमस्ति यदा ध्यानं ध्येयवस्तु आकारमेव गृह्णाति। यदा मनुष्य तदा मनुष्य: तदाकारकारितचित्तवृत्तिरिति भवति तदा समाधेरुदयो भवति। अत्र जीवात्मपरमात्मनो: मेलनं भवति। योगे पूर्णतां प्राप्तुं योगस्याष्टानामङ्गानामध्यास: परमावश्यकोऽस्ति 'अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते'।

### समाधिविषये व्यासभाष्ये उक्तम्

'इदमत्र बोध्यम्-ध्यातृध्येयध्यानकलनावत् ध्यानं तद्रहितं समाधिरित ध्यान-समाध्योर्विभागः। अस्य च समाधिरूपस्याङ्गस्याङ्गिसम्प्रज्ञातयोगादयं भेदो यदत्र चिन्ता-रूपता निःशोषतो ध्येयस्य स्वरूपत्र भासते। अङ्गिनि तु सम्प्रज्ञाते ज्ञातव्यसाक्षात्कारोदये समाध्यविषया अपि विषया भासन्त इति। तथा च साक्षात्करायुक्तैकाग्र्यकाले सम्प्रज्ञातयोगः। अन्यथा ते समाधिमात्रमिति विभागः समाधिः ध्यानमेव ध्येयाकारिनर्भांस प्रत्ययात्मकेन स्वरूपेण शून्यमिव यदा भवति ध्येयस्वभावेशत्तदा समाधिरित्युच्यते।

ब्रह्मस्वरूपस्य साक्षात्कारस्य पश्चात् सर्वं विदितं भवति। अन्यच्च बृहदारण्यके उक्तम्-

2. योगदर्शनम् 3/1

<sup>1.</sup> मनुस्मृति: 2/93

<sup>3.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 3/1

<sup>4.</sup> योगदर्शनम् 3/2

<sup>5.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 3/2

<sup>6.</sup> योगदर्शनम् 3/3

<sup>7.</sup> योगदर्शनम् व्यासभाष्यम् 3/3

'न वा ओर सर्वस्य काया सर्वं प्रियं भवति, आत्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति। आत्मा वा अरे दर्शनेन श्रवणेन सत्या विज्ञानेनेदं सर्वं विदित्तम्।'<sup>1</sup>

मुण्डकोपनिषद्युक्तम्-

'कस्मिन्न भागवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति'।2

एतादृशीं योगपद्धितिं धृत्वा मनुष्याः देवत्वं प्राप्नुवन्ति। तेषां जीवनं तपोमयम्। यथार्थरूपेण यद् वयं पश्यामः तु तपसैव शुध्यित जीवनं मनश्च प्रसीदित। भोग-वासनाभिर्विषीदित स्वान्तः। मनसो बन्द्धयाश्च परिष्काराय निरन्तरं तपोमयजीवनं यापयेत्। योऽस्माकं जीवनमस्ति केवलं स भोग-विलासायैव नास्ति अपितु आत्मोन्नतये ईश्वरेण प्रद्तम्। याऽध्यात्मिकी भावना मनुष्यं देवत्वं प्रापयित। स सर्वेष्विप जीवनेष्वेकत्वं समीक्षते। जगदिदम् ईश्वरेण व्याप्तम्-

ईशावास्यिमदं सर्वं यत् किं च जगत्यां जगत्,<sup>3</sup> यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानुपश्यित। सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विचिकित्सित,<sup>4</sup> यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद् विजानतः। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः॥<sup>5</sup>

अध्यात्मप्रवृत्या जीवनमुत्रतं भवति। सर्वत्रैकत्वदर्शनेन न मानवः शोकादिभभूतो भवति। स प्रतिपदमानन्दमनुभवति। निखिलेऽपि संस्कृतवाङ्मये व्याप्ता भावना आत्मानं मोक्षाधिगन्तुं प्रेरयति। अन्ते च मुण्डकोपनिषदि जीवन्मुक्त उच्यते-

भिद्यते हृदयग्रन्थिश्छिद्यन्ते सर्वसंशया:। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे॥



<sup>1.</sup> बृहदारण्यकोपनिषद् 2/4/5

<sup>2.</sup> मुण्डकोपनिषद 2/4/5

यजुर्वेद: 40/1

यजुर्वेद: 40/6

यजुर्वेद: 40/7

<sup>6.</sup> मुण्डकोपनिषद्

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

# Sanskrit and Seven Sisters : Some Pedagogical Aspects

Dr Ajay Kumar Mishra

Assitt. Prof. Sahitya, Central Sanskrit University Bhopal Campus, Bag Saveniya, Bhopal (M.P.)

[ सप्तसहोदर्य इति विख्यातानां त्रिपुरादिसप्तराज्यानां संस्कृतस्य संस्कृतसाहित्यस्य च कृते अवदानं कीदृशमस्ति इति अत्र निरूपितम्।]

#### **Abstract**

An attempt has been made in this paper to trace it out some Sanskit works of North-East which pours the light between Sanskrit and North & East historical and cultural legacy at the basis of a very powerful edited production published by Rashtriya Sanskrit Sansthn. Actually most of the valuable Sanskrit books do not get stupendous and lofty coverageof readershipinspite of its perpetual intellectual wisdom. Therefor, it seems that this very paper will estimate the contribution of Sanskrit in the arena of Seven Sisters. It Is also a current composite urgent need for our nation and society of course. Indeed Sanskrit is not only a language but also cultural literature of India and this paper sounds emphatically in its tone. Generally the book of Sanskrit world misses the bus of widely circulated and reviewed journals and magazines for that Sanskrit-Vimarsh may be a good overfly for huge horizone of Sanskrit readership. Really the study of such Sanskrit creative writing also approves that Sanskrit is as alive as used to be in our past and it's a very big answer against Sheldon Pollock who attempted to establish Sanskrit as a 'dead language' by ill luck could have it.

Its open fact that whenever we talk in term of Seven Sisters and its languages we generally meet with some sort of volta face in 198 संस्कृत-विमर्शः

connection to Sanskrit specially for Hindi. But as a matter of fact as per the rainbow of literary reflection in connection to Seven Sisters the well & researched book-Contribution of North & East To Sanskrit Literature (Edited by Prof. Radhavallabh Tripathi, Rashtriya Sanskrit Sansthan, Delhi 2011) which covers five section as—Topography, Epigraphy, Religion and Philosopy, Creative Writings and Modern Scholarship having with forty three well planned and investigated research papers. Indeed these facets of these rare articles seem the nostalgia of North-East through the via of high way of Sanskrit which needs much more desiratum in the contemporary scenario of linguistic dispute and culture. A well knownindologist Prof. Tripathi has very rightly penned down in his its introduction—The North—East states of India have been frequently desribed in ancients Sanskrit literature and these descriptions bring out cultural affinity of these states with the other parts of this vast peninsula. Various cities, tirths and sities of NE states copiously figure in Sanskrit classics the Ramayana, the Mahabharat, Kalidas's Raghuvansh, Dashkumarcharita as well as in several puranas like Srimadbhgavad, Brahmvaivarat, Kalikapuran, Devibhagawatam etc. In fact Kalikapuran belongs to the region of Kamrup or Ancient Assam. (page v). Although Prof. Tripathi sounds some disagreement in his introductory remarks in connection to an innovative research article of Prof. Abhiraj Rajendra Mishra in which Prof. Mishra attempts to establish that the region Brahmala which has been mentioned in Ramayanarepresents Arunachal, Meghalaya and Assama present time. But its seem surprising fact that as he suggests according to Valmiki Ramayana the extension of North & East was throughout the present Java, Bali, Lombok as well as Hawaii Deep of West Amerika, of course. Really such type of discourse opens a new horizon of diasporic study of global Indic tradition from the angle of past to present. The another subtle observation of Prof. Mishra is also

यत्नवृन्तो यवद्वीपं सप्त राज्योपशोभितम्।
सुवर्णरूप्यकद्वीपं सुवर्णाकरमण्डिकम्।।
यवद्वीपमितचक्रम्य शिशिरो नाम पर्वत:।
दिवं स्पृशित शृङ्गेण देवदानव सेवित:।
ततो रक्त जलं प्राप्य क्षोणाख्यं शीघ्रवाहिनम्।
तत: समुद्रद्वीपांश्च सुभीमान द्रष्टुमर्हथ।
ऊर्मिमन्तं महारौद्रं क्रोसन्तमिलोद्धतम्।। -प.रा.िक. 40.30-36

remarkable when he acclaims as per Adi Kavi Valmiki's Ramayana that these areas were belonged to Kaushalthat denotes as the the waiver of silk fabric which has also been approved by Ramayantilakar. Its noteworthy because there is plethora of silk worm plantation of Sahatuta in region of Kamarup where Tsar (Kosha) Silk is in fashion even at present time also.

The erudite editor of this masterpiece production of North – East intellectual tradition of Sanskrit language, literature as well as its perpetual cultural legacy has mentioned the brief of Sanskrit cannons which seemthe gist of this production but in it we miss his valuable remarks in term of some of young stars of Sanskrit such as Dr. Chandra Bushan Jha (Sanskrit Kavaysu Uttarpurrajayanam Varanam) and Dr. Pankaj K. Mishra (Sikkim: Journey of Sanskrit) in both of research papers we go through a cemented survey of Sanskrit in which Dr. Mishra also considers the pivotal role of Sanskrit for the escalation of Tibetan Buddhism as well as Dr. Jha asserts the link of Kalidash at the basis of his well & known epic Raghubansh<sup>2</sup> where there is a depiction of *Prakjyotish* (Kamarupas present Assam), Prof. Somesh Mishra (North East Indian States and Budhism), and such as Shri Chandradhar Tripathi (Spread of Learning in Ancient Assam : Reflection on the Epigraphs of Early Kamarup Sanskrit), Prof.Somesh Mishra (North & East Indian States and Budhism) and Prof. Ramakant Pandey have also contributes powerful article. Really it's a very erudite and statement of Prof. Mishra in connection to North-East cultural India composite legacy - A proper study of the North-East States of India couldbe made when we take into account the geographical continuity and cultural heritage, history and ecological factors of entire Eastern Himalayas as a whole, because the geographic & culture territories of these states stretch far beyond their political boundaries. So the north east states should be taken as a whole while studying the cultural aspects of the region (page 169). As amatter fact it is very surprising that Prof. Pandey also follows the notion of Dr. N.R. Sharma's concept as he profoundly

<sup>1.</sup> कोशकाराणां भूमिं कौशेयतन्तूत्पादकजन्तूत्पत्तिस्थानभूतां भूमि- Contribution of North-East States To Sanskrit Literature, page 07 Editor Radhavallabh Tripathi, Rashtriya Sanskrit terature, Sansthan Delhi 2011

<sup>2.</sup> स ययौ प्रथमं प्राचीं तुल्य: प्राचीनबर्हिषा। (रघुवंशम् 4/28)

200 संस्कृत-विमर्शः

sounds the advent of writing of drama in Assam during 14th or 15th century A.D. Indeed it is lope sided approach which needs reinvestigation in connection to its past. The statement of Dr. Sharma may be considered in term of Acharya Bharata's Lokhdharmi tradition of *Natyasastra* which is akin to local level performance as folk culture by dint of the reservoir of Puranic tradition. The another instances its folk oriented approach are the use of Assamese literary meters<sup>2</sup> and a good play Sankhchudavadh which covers several translation of Gita into the Assamese language<sup>3</sup> along with Sanskrit language. Therefore still the gloriousancient *Natyadharmi* tradition of Acharya Bharat in Assam is in search of its futile critic to trace it out its dramatic as well as theatric position of ancient time of course. Dr. Shilpi Dutta Majumdar (Impact of Sanskrit on the Bhakti Movement in Assam) has also presented a very exhaustive in formation in her article. As per her its account it was Shri Jagadish Misra who was behind social reformer Sankardev's spiritual sublimation who founded the New –Vaishanavism against the ritualistic and orthodox aspects of his contemporary society ( page 216). But her article does not open a new discourse that Sankardev's inspiration for creative writing and preaching was source was Sanskrit think tank but in spite of this fact why he was against ritualistic performance. Here, it's a question from the part of me indeed. Was there any Buddhist impact of his mind thought process. Does it seem any need to reinterpretation this concerned issue as a well & known scholar of Pali, Buddhist as well as of Maharshi Arbindo's philosophy explores an innovative composite idea & So we see that Buddhism was very much alive in the area under purview and we

<sup>1.</sup> The tradition of writingdramas is found to have been started during14th @15th century A D.Shankardev composed more than 30 dramas known as Ankiyanat.Thesedramas were bilingual in character. The language of the Dramas are Sanskrit mixed with Brajabali the language of Brajaj.The drama were composed and enacted by Shankardev to propagate the non & Vaisnavism based on the BhagawataPuranapropoundedby this saint.

<sup>&</sup>amp; Sanskrit Writing in Independent India, page, Dr. N.R. Sarma, Editor V.N. Jha, Sahitya Academy. Delhi 2003

<sup>2.</sup> Sanskrit in Assam Through The Ages, page 136 BiswanarayanShastri, Rashtriya Sanskrit Sansthan Delhi 2003

<sup>3.</sup> Abid

can find a long tradition of Sanskrit and Pali Buddhism that have traversed through the corridors of North Easter States time and again.

The Buddhist travelers who traversed through the North State were both Scholars as well as Siddhas. (page171). In connection to the rise and development of Bhagati movement and the contribution of Bhatdevtowards Assam also opens an apt depiction who authored several books as well as various translation. The books inSanskrit language such as Srimadbhagativivek, Saransangrah and Bhagatisarsch are his remarkable contribution of course. The research article of Swapna Devi related to M.M Jeevan Krishan Tarktirtha's life and his works also reveals praiseworthy materials in term of Assam contribution for Sanskrit and its literature.

In fact by ill luck could have it, it seems clear cut partition on the issue of such integrated high way of intellectual tradition between Vedicand Buddhist Philosophy.In my understanding it's the present demand to reconsider such type of composite dialogue in connection to evaluate the North–East contribution from the kind part of scholars of both schools. A great Hindi critic Prof. Ram Villash Sharma has also considered the role of Bhakti movement for national integration in spite of beinga staunch Marxist. It's also very pertinent to mention here thata well & establishedhistorian Romila Thaper in her Ancient India book has also traced it out that there is a lot of Vedic impact on the Stapus of Buddhistmonasteryarchitect. The hybrid Sanskrit is one of the burning example of a close relation between Sanskrit and Buddhism.

I was lag behind in my argument earlier in this article in term of the argument of Dr. N.N. Sarma as he has stated that the advent of Sanskrit in Assam is 14th or 15th century A D. The statement of Harry Hardinge the Dean, Elliot School of International Affairs. George Washinton University is very remarkable in connection to totality of North & East cultural harmony - The region has its own ethnic mix stemming from successive migration and invasions from East, West and South hence its territory shows the complex combination of indigenous, Buddhist, Jain, Hindu and Islamic culture, introduced either because of physical conquest and political control or because of trade, traveler migration (Contribution of North & East States To Sanskrit Literature, page 169, Editor Radhavallabh Tripathi,

202 संस्कृत-विमर्शः

Rashtriya Sanskrit Sansthan, Delhi 2011). Therefor, it does not seem appropriate to investigate Seven Sisters separately. They have their integrated and cemented inner current for each other. The role of Sanskrit as cultural language not only for India but also in special reference to North–East like a panacea. As Dr. Chandan Kumar Chakraborty refers in his article–Sanskrit Study in Tripura (A North– East State of India) about the earliest reference to Sanskrit of seventh century A.D. that is commonly known as copper plate inscription. According to this inscription it was Maharaja Adidharmapa who had invited and made patronage well known Vedic Brahman scholars of Mithila as well as granted them land that indicates the infatuation towards Sanskrit oh this very ruler. Thus it's not exaggeration that such type of academic prescription was not in practice only in such state but Sanskrit was a type of home sickness in which Purans and Srimadbhagawathave played a very dominant role to connect North-East with the rest of India. How we can forget the Rajarshi Bhagayachandra of Manipur who oriented a new and innovative approach to Rashleela and Ragkavya that is different from the angle of its rhythm and costume. Its song is more slow and rhythmic and *Pollai* (a type of dress below part of body costumed by the pioneer Rajarshi Bhagayachandra of this school in Manipur is well fabricated, vibrant and colorful rather than the school of Vrindavan Rasaleela.

A powerful article of a famous Sanskrit poet, creative writer as well as critic Prof. Haridutt Sharma pours the vital andluminous light of modern Sanskrit literature of Seven Sisters that approves the perpetual continuity of Sanskrit creative production. As Prof. Sharma informs that the epic work of Manoranjan Mishra - *Prakamkamrupam* is well- known which was pulished in several serizes in Sanskrit magazine and finally in a book form in 1990 from Assam Sanskrit Prisad (Gauhati) after going to his glory. Thus it indicates how the Sanskrit magazine

त्रिपुरा पर्वताधीशः श्रीश्रीयुक्तादिधर्मणा।
समानं दत्तपत्रश्च मैथिलेषु त्रयस्विषु।।
वत्स-वात्स्य-भारद्वाज-कृष्णात्रेय-पराशरः।
श्रीनन्दानन्द-गोविन्द-श्रीपति-पुरुषोत्तमाः।।
प्रतीच्यामुत्तरस्याञ्च वक्रगाक्रोशिरा नदी।
दक्षिणस्याञ्च टेङरी कुिककर्षिता।
प्रलभ्य दत्ता तदभूमिं तेषु पञ्चतपस्विषु।।

played its dominant role for preservation and promotion as well as propagation of Sanskrit language and its literature\ In his understanding Sri *krishanleelamritam* of Sri Vaikunthnath Chakrabarty is also a good production which deals with the activities of Lord Krishan in form of a human being. The plot of Sri Krishan from incarnation to as a common man shows the new trend of Sanskrit write—up indeed which also sounds the emphatic impact of continuity of Bhagawat and Bhagati movement even in modern Sanskrit literature in a new tone. Although some of critics consider that there is a few inclination of Sanskrit Pandits in their writings for Mahatma Gandhi for which I do also not get agree with them in Totobecause Gandhi has always been the central point also for Sanskrit writers as in every phase of other Indian literature. Therefor a writer from Seven Sister Bhavdev Bhagawatialso do not miss to appreciate in his work *Mangalacharana* about Gandhi in North - East.

In a nut shell it may be concluded that the contribution of Seven Sisters for Sanskrit language and literature ispertinent, lofty and stupendous. But indeed it needs much more attention for its cultivated output. And the western scholars such as Sheldon Pollock who has attempted to fabricate about Sanskrit as a 'deadlanguage' that is nothing but only his colonial nightmare unfortunately.



संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# आधुनिक राजनीति-प्राचीन राजधर्म की देन

-डॉ. अर्पिता चटर्जी

संस्कृत विभाग, तिलकामांझी भागलपुर, विश्वविद्यालय, भागलपुर, बिहार

### [ अस्मिन् लेखे राजधर्मस्य महत्त्वम्, राजा कीदृशः स्यात्, राजनीतिः कीदृशी भवेत् इत्यादिविषयाः उपवर्णिताः।]

राजधर्म का शाब्दिक अर्थ है— "राजा का धर्म।" अर्थात् वह धर्म जो राजा द्वारा अपने राष्ट्र के हित के लिए की जाए। राजधर्म को सभी धर्मों का तत्व या सार कहा जाता है। राजधर्म के वैशिष्ट्य का प्रतिपादन करते हुए सिद्ध किया गया है कि आदिकाल से इस विषय पर संगोपांग विचार विमर्श किया जाता रहा और इसके महत्व को दर्शाने के लिए समय-समय पर विभिन्न शास्त्रों की रचना की जाने लगी। मनुस्मृति में राजा के विषय में कहा गया है–

### "एकमेव दहत्यग्निरं दुरूपसर्पिणम्। कलं दहति राजाग्निः सपशुद्रव्यसंचयम्॥"

अर्थात् अग्नि तो केवल असावधनी से स्पर्श करने वाले उस एकमात्र व्यक्तिविशेष को ही जलाती है किन्तु राजग्नि चिरसचित् पशु तथा धन के साथ समस्त कुल को जला देती है। वहीं, राजनीति के विषय में कहा गया है-

# "शरीर कर्षणात्प्राणाः क्षीयन्ते प्राणिनां यथा। तथा राज्ञामपि प्राणाः क्षीयन्ते राष्ट्रकर्षणात्॥"²

अर्थात् शरीर के क्षीण होने पर जिस प्रकार शरीरधारियों के प्राण नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार राष्ट्र के क्षीण होने से राजाओं के भी प्राण नष्ट हो जाते हैं।

आज की राजनीति भी इसी राजधर्म की देन है एवं इसी से प्रेरित होकर अपने नए रूप में विद्यमान है। यह बात और है कि आज की राजनीति में मानव का विकृत रूप भी झलकता है जो प्राचीनकाल में नहीं था। राजधर्म का विवेचन

<sup>1.</sup> मनुस्मृति - 7/9

<sup>2.</sup> मनुस्मृति - 7/112

संस्कृत के विभिन्न प्राचीन ग्रन्थों में किया गया है। इनमें मनुस्मृति, याज्ञवल्क्यरमृति, रामायण, महाभारत, कौटिलीय अर्थशास्त्र, आपस्तम्ब धर्मसूत्र, मत्स्यपुराण, मार्कण्डेयपुराण, अग्निपुराण आदि कई ग्रन्थ प्रमुख हैं।

प्राचीन भारत की राजनीति और शासन के क्षेत्र में आचार्य कौटिल्य के 'अर्थशास्त्र' को विश्वकोश की संज्ञा दी जाती है। अर्थशास्त्र को परिभाषित करते हुए आचार्य चाणक्य ने स्वयं ही लिखा है-

# "मनुष्याणां वृत्तिरर्थः, मनुष्यवती भूमिरित्यर्थः, तस्याः पृथिव्याः लाभपालनोपायः शास्त्रमर्थशात्रम् इति।"

अर्थात् मनुष्य की जीविका को अर्थ कहते हैं। मनुष्यों से युक्त भूमि को भी अर्थ कहते हैं। इस प्रकार की भूमि को प्राप्त करने और उसकी रक्षा करने वाले उपायों का निरूपण करने वाला शास्त्र अर्थशास्त्र कहलाता है। आचार्य चाणक्य के मत में यह अर्थशास्त्र धर्म, अर्थ तथा काम में प्रवृत्त कराने के साथ–साथ उनकी रक्षा करता है तथा धर्म के विरोधी अधर्मों को नष्ट करता है। इस ग्रंथ में धर्म, कर्म, शिक्षा, नीति, समाज, विज्ञान, कृषि, चिकित्सा, तंत्र, मंत्र इत्यादि विविध विषयों का समावेश है।

'मनुस्मृति' के सप्तम अध्याय में राजधर्म कथन किया गया है। ज्ञातव्य है कि महर्षि मनु ने ब्रह्मोपदिहत धर्मतत्व को संक्षिप्त करके साररूप में मरीच्यादि मुनियों को प्रदान किया। महर्षि भृगु ने राजधर्म का कथन करते हुए कहा कि-"राजानमसृजत् प्रभु:।" अर्थात् ईश्वर ने राजा की सृष्टि की।

"अग्निपुराण" के 218वें अध्याय में राम को महर्षि पुष्कर ने राजधर्म बताया था। उनके अनुसार राजा को शत्रुनाशक, प्रजापालक तथा अपराधियों को दंड देने वाला होना चाहिए। उसे यह संकल्प लेना चाहिए कि- "पालियिष्यामि व: सर्वान्धर्मस्थानव्रतमाचरेत्।" अर्थात् "मैं धर्म पर आरूढ़ प्रजाओं का पालन करूँगा।" बाद में 238वें अध्याय में रोमोक्त नीति को भी प्रस्तुत किया गया। यह नीति राम द्वारा लक्ष्मण को बताया गया था। इसमें राजा के मुख्य चार कर्तव्य बताए गए हैं-

# "न्यायेनार्जनमर्थस्थ वर्धनं रक्षणं चरेत्। सत्पात्रप्रतिपत्तिश्च राजवृत्तं चतुर्विधम्।"

<sup>1.</sup> कौटिल्य अर्थशास्त्र-15/1

<sup>2.</sup> मनुस्मृति- 7/8

<sup>3.</sup> अग्निपुराण - 218/3

अर्थात् न्यायपूर्वक धनोपार्जन करना, उसे बढ़ाना, उसकी रक्षा करना और उसे सत्पात्र को देना।

समानता:- आधुनिक राजनीति और प्राचीन राजधर्म में अनेक समानताएँ हैं। ऐसा भी कहा जा सकता है कि इन्हीं राजधर्मों के नियमों का पालन होते-होते आज के आधुनिक राजधर्म का निर्माण हुआ है जिसे हमलोग राजनीति कहते हैं। राज्य या राष्ट्र को शासित करने के लिए जिन तत्वों की आवश्यकता होती है, उसे ही राजनीति कहते हैं। आज देश को चलाने के लिए सबसे पहले एक ऐसे व्यक्ति की आवश्यकता होती है जिसमें शासक बनने के सभी गुण मौजूद हों। इसके लिए हम 'प्रधानमंत्री' को चुनते हैं जिसे शत्रुनाशक, प्रजापालक, अपराधियों को दंड देने वाला आदि होना चाहिए।

इसी प्रकार प्राचीन काल में राजा की नियुक्ति होती थी जिनमें उल्लिखित गुण मौजूद रहते थे। आज की राजनीति में प्रधानमंत्री ही राजा का रूप हैं जिसके कई कर्त्तव्य होते हैं। जिस प्रकार राजा अपने राष्ट्र के संपूर्ण दायित्व का निर्वहन करता है, उसी प्रकार आज प्रधानमंत्री भी पूरे उत्तरदायित्व का पालन करते हैं।

पुरा काल में राजा को उसकी जिम्मेदारी सौंपते हुए उसका राजितलक या राज्याभिषेक किया जाता था। यह प्रथा आज भी द्रष्टव्य है। प्रधानमंत्री को पद भार सौंपते हुए शपथ-ग्रहण समारोह का आयोजन किया जाता है।

प्राचीन काल में राजा का अपना मंत्री परिषद होता था जो आज भी देखने को मिलता है। इसमें विभिन्न मंत्री होते हैं जो राजा यानि प्रधानमंत्री के कार्य में सहायता करते हैं।

प्राचीन काल में रक्षा के लिए एक अलग मंत्री होता था जो आज रक्षा-मंत्री कहलाता है। पहले राजा को दूत की नियुक्ति करनी पड़ती थी जो आज अम्बेसडर के रूप में विद्यमान है। उस समय धनाध्यक्ष ही कोषागार के लिए नियुक्त होते थे और आज वित्त मंत्री। दूसरे राज्यों की सूचना रखने वाले गुप्तचर कहलाते हैं। राजा स्वयं ही कानून का पालन करने वाला एवं दंड देने वाला अधिकारी या वैसे ही आज मिनिस्टरी ऑफ लॉ में एक अधिकारी की नियुक्ति की जाती है।

आधुनिक राजनीति में कई तरह के संधि वार्ता भी होते हैं। यह भी प्राचीनकाल में अति वृहद रूप में प्रचलित था। "अग्निपुराण" में संधि के 16 भेद बताए गए हैं। इनमें प्रमुख इन चार संधियों को माना गया है- परस्पर

<sup>1.</sup> अग्निपुराण - 248/68

उपकार, मित्रता, संबंध तथा उपहार। हमारे प्रधानमंत्री दूसरे देशों के साथ मिलकर ऐसी योजना बनाते हैं ताकि दोनों देशों का उपकार हो, दूसरे देशों के साथ अच्छा संबंध बनाते हैं और दूसरे देशों के साथ अच्छा संबंध बनाने के लिए उपहार भी देते हैं।

जिस तरह आधुनिक राजनीति में शासक द्वारा टैक्स (कर) ग्रहण किया जाता है, उसी प्रकार सुशासन चलाने के लिए प्राचीनकाल में भी विविध कर ग्रहण करने की प्रथा थी। राजा द्वारा खरीद-बिक्री, मार्ग, भोजन, चोर से रक्षा के व्यय तथा लाभ आदि का भली-भांति विचार करके व्यापारियों से कर लिया जाता था, वैसी ही टैक्स (कर) व्यवस्था आज भी है। आज भी हमलोग इन दोनों में टैक्स पे (कर-दान) करते हैं।

हमारे संविधान में तरह-तरह के अनुच्छेद बने हैं जिसमें विभिन्न अपराधों के लिए विभिन्न प्रकार के दंडों का भी विधान है। यह नीति भी मुख्य रूप से वहीं से अपनाया गया है जब राजा किसी अपराधी का दंड देने के लिए दण्डविधान अपनाते थे। विभिन्न दुष्कर्मों के लिए भिन्न-भिन्न दण्डों का विधान था। इसकी चर्चा अग्निपुराण, याज्ञवल्क्यस्मृति, अर्थशास्त्र में भी अति व्यापक रूप में किया गया है।

कई गाँवों का समूह राज्य होता था, अत: उन गाँवों वे लिए उस समय ग्रामप्रधानों की नियुक्ति होती थी,<sup>3</sup> जो आज भी प्रचलित है। राजनीति का यह पहलू भी प्राचीन काल से ही प्राप्त हुआ है।

कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र में चार विद्याएँ मानी हैं- आन्वीक्षकी, त्रयी, वार्ता तथा दण्डनीति। इनमें 'वार्ता' और 'दण्डनीति' का प्रयोग आधुनिक राजनीतिक परिप्रेक्ष्य में बखूबी होता है। इनमें कहा गया है कि- "कृषिपाशुपाल्ये वाणिज्या च वार्ता।"

अर्थात् कृषि, पशुपालन और व्यापार वार्ता के विषय हैं। इसी विद्या स उपार्जित कोश और सेना के बल पर राजा स्वपक्ष और परपक्ष को वश में कर लेता है। ठीक इसी प्रकार, आज भी जिस राष्ट्र में कृषि, पशुपालन और व्यापार अधिक हैं तो उस राष्ट्र की आर्थिक स्थिति उन्नत होती है।

<sup>1.</sup> अग्निपुराण - 248/9

<sup>2.</sup> मनुस्मृति - 7/127

<sup>3.</sup> मनुस्मृति - 7/114

<sup>4.</sup> अर्थशास्त्र - 1/1

<sup>5.</sup> अर्थशास्त्र - 3/1

कई बार हम ऐसा देखते हैं कि किसी अपराधी को मृत्युदंड देने का प्रस्ताव राष्ट्रपति तक पहुँचता है लेकिन राष्ट्रपति उस दंड को उम्रकैद की सजा में तब्दील कर देते हैं। इसके पीछे भी संभवत: कौटिल्य का दंड संबंधी यह वक्तव्य है कि मृत्युदंड देने वाले राजा की लोग अवहेलना करते हैं। अत: राजा को समुचित दंड देने वाला होना चाहिए।

नगरों के सम्यक संचालन के लिए उच्च पदाधिकारियों की नियुक्ति राजा द्वारा की जाती थी और आज भी ऐसी नियुक्ति मुख्यमंत्री द्वारा की जाती है।

अंतत: हम यह भी देख ही लेते हैं कि सत्ता की अथवा राजगद्दी की प्राप्ति के लिए भ प्राचीन काल में राजाओं में स्पर्धा थी। जैसे- महाभारत काल में हमने कौरवों एवं पाण्डवों को देखा, रामायण काल में हमने बाली और सुग्रीव को देखा। बिल्कुल उसी प्रकार आधुनिक राजनीति में भी एक दल दूसरे दल से स्पर्धा करता है और सत्ता पाने का हरसंभव प्रयास करता है।

उपसंहार:-आज भारतवर्ष को यह समझना। चाहिए कि राष्ट्रपिता महात्मा गांधी के 'अहिंसा' सिद्धांत का अन्यथा तात्पर्य लगाकर जो अधिकारी वर्ग आज भी अपने विरोधी राष्ट्रों के आक्रमणों का प्रतिकार करने से हिचकते हैं, उन्हें महाभारत के शांतिपर्व की अध्याय संख्या 15 को गंभीरता से पढ़ना चाहिए। इसमें वर्णित तत्व को पढ़कर उसपर मनन एवं अनुशीलन करना चाहिए। उन्हें याद रखना चाहिए कि अपने शत्रुओं से विरोध करना प्रत्येक जीव का कर्तव्य है। यह कर्त्तव्य विशेष्त्रत: किसी भी देश तथा राष्ट्र के शासक का ही होता है। यदि वह ऐसा नहीं करता, तो 'उशना' नामक दण्डनीति के प्राचीन आचार्य के अनुसार यह पृथ्वी उसे उस प्रकार निगल जाएगी, जिस प्रकार साँप बिलशायी चूहों को निगल जाता है—

# "द्वावेव ग्रसते भूमिः सर्पो बिलशयामिव। राजानं चाविरोद्धारं ब्राह्मणं चाप्रवासिनम्॥"

यह श्लोक महाभारत के अनेक स्थानों पर उद्धृत किया गया है।<sup>3</sup> महाभारत के शांतिपर्व के 57 वें अध्याय में राजनीति के तथ्यों कास संक्षिप्त विवरण श्लोकों के उद्धरण के साथ-साथ बड़ी मार्मिकता के साथ प्रस्तुत किया गया है।

<sup>1.</sup> अर्थशास्त्र - 3/4

<sup>2.</sup> मनुस्मृति - 7/121

<sup>3.</sup> संस्कृति शास्त्रों का इतिहास - पृ. संख्या 427.

उपर वर्णित सभी उदाहरणों में ऐसा देखा गया कि प्राचीन काल में जिस राजधर्म का पालन राजा द्वारा किया जाता था, वही आज भी किया जाता है। राजधर्म के नियमों ने आधुनिक राजनीति को प्रेरित किया है। अत: हम कह सकते हैं कि आधुनिक राजनीति प्राचीन राजधर्म की ही देन है।

## सन्दर्भ ग्रन्थ सूची:-

- 1. मनुस्मृति
- 2. कौटिल्य अर्थशास्त्र
- 3. अग्निपुराणम्- श्री तारिणीश झा, डॉ. घनश्याम त्रिपाठी
- 4. संस्कृत शास्त्रों का इतिहास-आचार्य बलदेव उपाध्याय
- 5. संस्कृत साहित्य का इतिहास-वाचस्पति गैरोलो



संस्कृत-विमर्शः 2020 (अङ्कः 18) ISSN: 0975-1769

# शान्ति शिक्षा

-**किरन कुमारी** 11/296/9 आवास विकास कालोनी, झुँसी, इलाहाबाद

[ अस्मिन् लेखे शान्तिशिक्षायाः अर्थः, प्रयोजनं शान्तिशिक्षायाः पाठ्यक्रमाः इत्यादिविषयाः सम्यक् उपवर्णिताः।] "सारी शिक्षा शान्ति के लिये है।"

नि:संदेह यह कथन सर्वथा सत्य ही है कि सम्पूर्ण शिक्षा शान्ति के लिये है। भूमण्डलीकरण की दौड़ में मनुष्य भी बाजार की वस्तु बन गया है। वैज्ञानिक प्रगित में ही मानव के विध्वंस के कारक मौजूद है। सर्वत्र अशान्ति और कोलाहम व्याप्त है। आवश्यकता है, शान्ति की। शान्ति शिक्षा को परिभाषित करते हुये विकी पीडिया (Wici pidia-विकीपिडिया-स्वतन्त्र इन्साइक्लोपीडिया है वर्णित है) मूल्य ज्ञान और अभिवृत्ति कौशल निर्माण के साथ ही प्राकृतिक वातावरण में एक दूसरे के अस्तित्व को सुरक्षित रखने के लिये शान्ति शिक्षा है।

विभिन्न संयुक्त राष्ट्र घोषणा पत्र और कार्यान्वयन में शान्ति शिक्षा की महत्ता को स्पष्ट करते हुये जनसाधारण के लिये आवश्यक माना गया है। शान्ति शिक्षा से विकसित लिये हुये है। पहले शान्ति एक विषय है सेलेबस का बाद में। शान्ति शिक्षा की दृष्टि है। यह एक ऐसा प्रतिमान है जो कि सम्पूर्ण शिक्षा का आलम्बन है। तात्कालिक रूप में शिक्षा बाजार से प्रभावित है।शान्ति के लिये शिक्षा की बाजार में कोई आवश्यकता नहीं है। परन्तु इसे बाजारोन्मुख शिक्षा के उद्देश्य में स्वीकृत कराना आवश्यक है क्योंकि बाजार केवल सम्पूर्ण वेश्विक जीवन का भाग है। शान्ति के लिये शिक्षा, जीवन के लिये है। यह जीवन भर का प्रशिक्षण मात्र नहीं है। बल्कि यह सम्पूर्ण व्यक्ति वैयाक्तिक सम्बन्धी मूल्य कौशल की अभिवृत्ति है।

# शान्ति शिक्षा का ऐतिहासिक विकास

पहली बार शान्ति शिक्षा का दर्शन सम्बन्धी सिद्धान्त **जॉन गाल्टर्ड** ने 1975 में रखा और साथ ही इसकी आवश्यकता पर बल दिया जो **वाचिम जेम्स** 

कैलेजा ने दार्शनिक आधार पर शान्ति शिक्षा को कर्तव्य के रूप में स्वीकृत किया। जेम्स पेने ने आनुपातिक रूप में वर्च्यु इिथक्स में नीति शास्त्र और नीतिशास्त्र की रक्षा पर बल दिया। बीसवीं शताब्दी में शान्ति शिक्षा पर कार्यक्रम निर्माताओं ने निर्णय लिया। यह सुनिश्चित किया गया कि—शान्ति शिक्षा का कार्यक्रम समस्त विश्व में निम्न विषयों से सम्बन्धित हो-निशस्त्रीकरण, अन्तर्राष्ट्रीय, समझदारी, पर्यावरणीय उत्तरदायित्व, संप्रेषण दक्षता, अहिंसा, द्वन्द्व सुधार तकनीकी, लोकतन्त्र, मानवाधिकार, जागरूकता, विभिन्नता को नजरअंदाज करना, लिंग समानता इत्यादि।

यूनाइटेड नेशन्स को जनरल असेम्बली 1997 में प्रस्तावित किया गया कि 2000-2010 के समय को शान्ति की संस्कृति, और विश्व में बच्चों के प्रति अहिंसात्मक व्यवहार को बढ़ावा देने के लिये सुनिश्चित किया जाये। साथ ही बहुत से सार्थक दिये गये, और शान्ति शिक्षा देने के लिये सहमित जताई गई। यूनेस्को ने अन्तर्राष्ट्रीय समझदारी शांति, मानविधकार, मूलभूत स्वतन्त्रता और यूनेस्को 1994 के क्रियात्मक प्लान के अन्तर्गत 144 देशों में शान्ति शिक्षा देने पर बल दिया। वर्तमान समय में अन्तर्राष्ट्रीय शान्ति शिक्षा के लिये 1500 संस्थाये 170 देशों में संचालित है।

यूनेस्को ने नवीन प्रोजेक्ट पीस एण्ड डिपार्टमेंट ऑफ एजुकेशन अल्बानिया, निगार, पेरु और कम्बोडिया में संचालित किया है। इसके अन्तर्गत निम्न चार पाठ्यक्रम संचालित है।

- \* शान्ति अध्ययन
- \* मानवाधिकार
- \* लिंग विभिन्नता
- \* शान्ति वातावरण निर्माण। इसे संचालित करने में गैर सरकारी संस्थायें योगदान दे रही है। भारत में शान्ति शिक्षा मूल्य शिक्षा और धार्मिक शिक्षा में निहित थी तब प्रश्न यह उठता है कि शान्ति शिक्षा प्रथम रूप से देने का क्या औचित्य है-भारतीय वेद, उपनिषद् में सभी के लिये शान्ति व कल्याण का भाव निहित है। मन्त्र द्रष्टा-ऊँ शान्ति, पृथ्वी: शान्ति:, आदि मन्त्रों का उच्चारण करते है।

उपनिषद् में मन्त्र द्रष्टा ने याचना की है-

सर्वे भवन्तु सुखिनः, सर्वे सन्तु निरामयाः, सर्वे भद्राणि पश्यन्तु, मा कश्चित् दुःख भाग भवेत्।

सभी लोग सुखी हो, सभी लोग रोग मुक्त हो। सबका कल्याण हो किसी को कष्ट न हो।

शान्ति जीवन का आनन्द है। जीवन जीने के लिये आवश्यक है। शान्ति शिक्षण आदर्शतम् शैक्षिक संरचना है जो वर्तमान समय में उपजी परिस्थितियों के सन्दर्भ में आवश्यक है। शान्ति शिक्षा का विकास स्वतन्त्रता प्राप्ति से पूर्व और स्वतन्त्रता प्राप्ति के पश्चात् विभिन्न आयोगों में मूल्य शिक्षा और नैतिक शिक्षा के सम्पर्क में हुआ है।

शीलं सर्वस्य भूषणम्।

शील सबका भूषण है।

शीला परं भूषणम्।2

शील ही उत्तम भूषण है।

श्रवणसुखसीमा हरिकथा।

श्रवण-सुख की सीमा हरिकथा है।

शान्तिश्वेद्वचनेन किं किमरिभिः क्रोधोस्ति चेद्देहिनाम्।3

यदि शान्ति है तो बोलने से क्या मतलब है और यदि क्रोध है तो शत्रुओं से क्या प्रयोजन है। तात्पर्य यह है कि यदि शान्ति है तो बकवास करना निष्फल है और यदि क्रोध है तो शत्रुओं का होना निष्फल है। क्रोध ही महान् शत्रु है।

- \*. शान्ति की इच्छा के लिये
- \*. द्वन्द्वप्रबन्ध में अहिंसा के विकल्प के रूप में
- \*. संस्थागत व्यवस्था के आयोग और विधायी अन्याय और गुणात्मक क्षरण के बार में आलोचनात्मक विश्लेषण हेतु कौशल के विकास के लिये।

#### लक्ष्य

शान्ति शिक्षा का प्रमुख लक्ष्य है-वैयक्तिकता की रक्षा करने हेतु उत्तरदायित्वपूर्ण नागरिकों का निर्माण करना।

## शान्ति शिक्षा के उपागम

विचारकों ने यह भी स्वीकार किया है कि जब हम शान्ति की बात करते है तो बहुत कुछ आध्यात्मिकता पर निर्भर करते हैं। शान्ति एक मानसिक तथ्य है। यह विश्व के सभी नागरिकों के लिये आवश्यक है। अत: शानित शिक्षा पवित्र उपागम है। यह एक खोज है। शान्ति शिक्षा का कार्यक्रम तीन उपागम है–

- 1. द्वन्द्वसुधार प्रशिक्षण-
- 2. लोकतान्त्रिक शिक्षा-
- 3. मानवाधिकार शिक्षा-

द्वन्द्वसुधार प्रशिक्षण-शान्ति शिक्षा कार्यक्रम मुख्यत: द्वन्द्वसुधार प्रशिक्षण पर आधारित है। सामाजिक व्यावहारिक द्वन्द्व को सुधारने के लिये किस प्रकार की तकनीकी की जाये शान्ति हो जाये और युद्ध न हो। यह शिक्षा सीखने पर बल देती है।

युद्ध निष्पक्षता, संप्रेषण प्रणाली में सुधार हेतु सुनने, त्वरित संवाद आवश्यकताओं को पहचाने और संवेगों पर नियंत्रण। आदि को यह शिक्षा सीखने पर बल देती है प्रतिभागियों को सदैव बढ़ाया दिया जाये ताकि वे अपने उत्तरदायित्व को समझे तभी कोई क्रिया करें साथ ही सहयोग को बढ़ाया देने पर बल दिया जाये।

वान स्लायर, स्टर्न एलेडा 1999 के अनुसार-

सामान्यत: यह सत्य है कि विश्वास, अभिवृत्ति और व्यवहार नकारात्मक, सकारात्मक हो सकते है। इस द्वन्द्व को हिंसा तक बढ़ने से रोकना चाहिये। इसका सर्वोत्तम तरीका है-ऐसे समूह ध्यान क्रिया को आयोजित करना जिसमें द्वन्द्वप्राकृतिक और सामान्य प्रक्रिया हो परन्तु इसे हिंसात्मक प्रवृत्ति तक पहुंचने से रोकना सीखना चाहिये।

लोकतान्त्रिक शिक्षा-शान्ति शिक्षा के कार्यक्रम लोकतान्त्रिक शिक्षा पर केन्द्रित होते है एक लोकतान्त्रिक समाज में ही मूल्य संरक्षित हो सकते है। इसी व्यवस्था में युद्ध रोकने के प्रयास किये जा सकते हैं। साथ ही नजर अंदाज को प्रभावात्मक रूप से बढ़ाया जा सकता है।

प्रतिभागियों/विद्यार्थियों को आलोचनात्मक चिंतन, बाद-विवाद, आपस में समझदारी के लिये दक्ष किया जा सकता है साथ ही वाक् स्वातन्त्रय वैयक्तिकता विभिन्नताओं को नजर अन्दाज करना लोकतन्त्रात्मक व्यवहार के मूल्य विकसित किये जा सकते हैं।

ऐश्वर्यस्य विभूषणं सुजनता शौर्यस्य वाक्यंसयमो ज्ञानस्योपशमः कुलस्य विनयो वित्तस्य पात्रे व्ययः। अक्रोधस्तपसः क्षमा बलवतां धर्मस्य निव्यजिता सर्वेषामपि सर्वकारणमिदं शीलं परं भूषणम्॥²

सज्जनता ऐश्वर्य का भूषण है, वीरता का भूषण वाणी का संयम है, ज्ञान

का भूषण शान्ति है, धन का भूषण सत्पात्र को दान देना है, तप का भूषण क्रोध न करना है, बलवान पुरुषों का भूषण क्षमा है तथा धर्म का भूषण निष्कपटता है, इस प्रकार प्रत्येक वस्तु का भूषण होता है, परन्तु शील-उत्तम स्वभाव तो सबका भूषण है।

## तास्तु वाचः सभायोग्या याश्चित्ताकर्षणक्षमाः। स्वेषां परेषां विदुषां द्विषामविदुषामपि॥²

जो वाणी स्वयं के, प्रतिपक्षियों के, विद्वानों के, मूर्खों के तथा शत्रुओं के हृदय को आकर्षित करने की शक्ति धारण करती है, वही वाणी सभी के योग्य है, (अर्थात् ऐसी वाणीवाले मनुष्य ही सभा में प्रवचन करने योग्य हैं।)

# वाङ्माधुर्यान्नान्यदस्ति प्रियत्वं वाक्पुरुष्याच्चोपकारोऽपि नष्टः। किं तद्द्रव्यं कोकिलेनोपनीतं को वा लोके गर्दभस्यापराधः॥²

वाणी की मधुरता से अधिक प्रिय वस्तु कोई नहीं है तथा वाणी की कठोरता से किया गया उपकार भी नष्ट हो जाता है, कोयल लोगों को क्या द्रव्य देती है तथा गधे ने लोगों के प्रति क्या अपराध किया है।

वर्तमान समय में शान्ति को पाठ्यक्रम के साथ विद्यालयीय वातावरण में प्रयुक्त होने की आवश्यकता है। विद्यार्थी में ऐसा विकास (शारीरिक, मानिसक, क्रियात्मक रूप में हो) की उसकी अभिवृत्ति शान्ति आधारित हो। अत: विद्यालय वातावरण पाठशाला, प्रतिमान चयन और सम्पूर्ण जीवन शान्ति पर आधारित होना चाहिये।

इम्पार्टेन्, टू द मिशन ऑफ यूनेस्को में शान्ति, शिक्षा के बारे में बताया कि शान्ति शिक्षा सभी व्यक्ति का अधिकार है। शान्ति शिक्षा तथा मानवाधिकार शिक्षा दोनों ही क्षेत्रों में अनुसंधानकर्त्ता बेट रिर्डन और डगलस रोचनी लगे हुये है। जेम्स पेज के अनुसार शान्ति शिक्षा का विचार है।

"शान्ति के बारे में दायित्व को बढ़ाया वैयाक्तिक और वैयाक्तिक के प्रतिनिधि के रूप में आत्मनिर्भरता को बढ़ाया। विद्यार्थियों को युद्ध और सामाजिक मूल्य, सामाजिक संरचना और इसमें सुधार हेतु कार्यप्राणली को स्वयं तथा दूसरों की सुरक्षा के बारे में सचेत कराना।"

# शान्ति शिक्षा क्या है?

टीचिंग इन्काउन्टर्स के इएन हैरिस और जॉन साइनॉट ने शान्ति शिक्षा को विवेचित किया और बताया कि शान्ति शिक्षा है-

दूसरे शब्दों में हम कह सकते हैं कि शान्ति शिक्षा लोकतान्त्रिक शिक्षा द्वारा एक जिम्मेदार नागरिक बनाने में योगदान दे सकती है। जो कि शान्ति की संस्कृति विकसित कर सकें।

मानवाधिकार शिक्षा-शान्ति शिक्षा कार्यक्रम मानवाधिकार शिक्षा के प्रति जागरूकता उत्पन्न करवाते हैं क्योंकि इस शिक्षा का पूरा ध्यान मानवता पर है जब मनुष्य अपने अधिकार के बारे में परिचित होगे तो दूसरों के अधिकार भी सुरक्षित होंगे।

## शान्ति शिक्षा की आवश्यकता

वर्तमान समय में तकनीकी विकास से उपजी, मानसिक अशान्ति, द्वेष हिंसा आदि के भाव को समाप्त करने के लिए शक्ति की बहुत ही आवश्यकता है।

- 1. हिंसा के प्रति वैश्विक रूप से साक्षरता अथवा जागरूकता लाने के लिये।
  - 2. शान्ति शिक्षा राष्ट्रीय विश्वास के लिये आवश्यक है।
  - 3. भारत के स्वस्थपूर्ण विकास के लिये आवश्यक है।
  - 4. प्रत्येक नागरिकों के विकास हेतु।
  - 5. द्वन्द्व को सामूहिक रूप से दूर करने हेतु।
- 6. शान्ति महान आदर्शतम् और आवश्यक तथ्य है इसका बोध कराने के लिये।
  - 7. मूल्यों का निर्माण हेतु आवश्यक है।
- 8. यह अहिंसात्मक सामाजिक व्यवस्था के विकास के लिये आवश्यक है।
  - 9. एक ऐसे समाज की संरचना करना जिसमें हिंसा का नामोनिशान न हो।
  - 10. कर्त्तव्यों का अभ्यास कराने के लिये आवश्यक है।
  - 11. प्रत्येक प्रकार के शोषण और अन्याय को दूर कराना।
- 12. अन्तर्राष्ट्रीय सहयोग और सहभागिता को बढ़ावा देना जिससे सभी राष्ट्र मिलकर प्राकृतिक संसाधनों के अनावश्यक दोहन और भविष्य की प्राकृतिक संसाधनों के दुष्परिणाम को रोकने के लिये सामूहिक कदम उठायें।
  - 13. परिस्थितिकीय संतुलन और संरक्षण के लिये आवश्यक है।

14. मानसिक आध्यात्मिक आयाम पर शक्ति का विकास करने के लिये।

15. विश्व का प्रत्येक सदस्य शक्ति को अपनी कार्य-संस्कृति का हिस्सा बनायें।

16. तनाव, द्वन्द्व और सभी प्रकार की हिंसा, आतंकवाद और युद्ध को दूर करने तथा प्रत्येक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति के प्रति आदर करने के लिये।

## शान्ति शिक्षा का पाठ्यक्रम

शान्ति शिक्षा के लिये उपागम दो प्रकार के हो सकते हैं।

- \* अन्तर्विषयी उपागम
- \* पृथक विषय आधारित उपागम

अन्तर्विषयी उपागम-अन्तर्विषयी उपागम में विद्यार्थी विभिन्न विषयों के अध्ययन विषयों में शान्ति संदेश और अर्थपूर्ण शान्ति सम्बन्धी विचारों का अध्ययन कर सकता है, प्रत्येक विषय के संदर्भित पाठों में शान्ति सम्बन्धी तत्व शामिल कर सकते हैं।

पृथक् विषय पर आधारित उपागम-पृथक् विषय के रूप में मनोवैज्ञानिक प्रेरणात्मक और प्रतिमानों के आधार पर शान्ति विषय को विद्यार्थियों को पढ़ाया जा सकता है जो कि उसमें संज्ञानात्मक विकास के लिये महत्वपूर्ण हैं। इनमें शामिल पाठ्यसामग्री शान्ति संदेश और अर्थपूर्ण सार तत्व को विद्यार्थियों में सम्पादित की जा सकती है यह किसी विषय पर उत्तेजना, विचार, प्रभाव पर सकरात्मक रूप से विचार करता है। प्रत्येक शिक्षक शान्ति का संदेश बाहक है साथ ही शिक्षण संस्था में कार्यरत प्रत्येक सदस्य शान्ति शिक्षा को आगे बढ़ाते हैं।

#### शिक्षा का स्तर

शान्ति शिक्षा औपचारिक और निरौपचारिक तीनों माध्यम से दी जानी चाहिये।

## औपचारिक शिक्षा-

प्राथमिक स्तर-शान्ति शिक्षा प्रदान करने के लिये यह सबसे उपर्युक्त समय है। इसी आयुवर्ग में शान्ति आधारित व्यक्तित्व का विकास सम्भव है। इस समय बच्चों पर मानसिक रूप से और तुलनात्मक शान्ति शिक्षा दी जानी चाहिये। हमारा सम्पूर्ण ध्यान संस्कृतिक शान्ति की ओर होना चाहिये।

एक दूसरे का आदर बड़े-छोटे का भाव, श्रमिकों की मान पर प्रतिष्ठा को

समझना, ईमानदारी, प्यार, आपस में बाँटना, समयबद्धता राष्ट्र व पर्यावरण के प्रति प्रेम, हिंसा से दूर रहना, जरूरतमंद की मदद करना, विभिन्नता को अपनाना, सुन्दरता, प्रकृति के प्रति कृतज्ञता आदि के भाव विकसित होना।

माध्यिमक स्तर-इस आयुवर्ग का विद्यार्थी समूह में रहना चाहता है। वह विभिन्न जाित, संस्कृति और धार्मिक समूहों के मध्य रहता है, देश से प्रेम करना है इस समय सावधानी पूर्ण तरीकों से शान्ति शिक्षा प्रदान की जानी चाहिये तथा विद्यार्थियों संज्ञानात्मक दक्षता, समझदारी, तुलनात्मक विश्लेषण, प्रजातान्त्रिक न्याय, मान प्रतिष्ठा और मानव अधिकार तथा स्वयं के कर्तव्यों के बारे में जानकारी होनी चाहिये।

उच्च स्तर-इस आयु वर्ग का विद्यार्थी परिपव्क होता है अत: उसे सूचनाओं को एकत्र करने सृजनात्मक विचार करने, स्वपरिणाम, स्वानुशासन आदि को विकसित करने सम्बनधी कौशल का विकास करना चाहिये। भ्रष्टाचार के प्रति समझदारी, हिंसा क्या है, इसके क्या दुष्परिणाम है मीडिया का अस्थाध्य पूर्ण व्यवहार इत्यादि के बारे में एक जिम्मेदार नागरिक की तरह देना चाहिये तथा स्वस्थ अन्तर्सम्बन्धों को बढ़ाना चाहिये। वैश्विक, परिस्थितिकीय राष्ट्रीय सभी सन्दर्भों में व्यापक रूप से विचार करना तथा अहिंसात्मक विचार को बढ़ाना चाहिये।

यह भी सत्य है कि हमारी सम्पूर्ण शिक्षण व्यवस्था शिक्षक, पाठ्यक्रम और परीक्षा पर आधारित है, परन्तु शान्ति शिक्षा की मुख्यत: विषय, वैयाक्तिक लक्ष्य, सीखने के प्रभाव सहभागिता सुरक्षा और दूसरो के प्रति सहयोग पर आधारित है। सम्पूर्ण व्यवस्था सकारात्मक विचार ओर मानवीय उपागम पर निर्भर है।

## शिक्षण विधि

शन्ति शिक्षा मानवीयता पर आधारित है अत: शिक्षण विधियां भी सृजनात्मकता आधारित व्यापक रूप से प्रयोगात्मक और सहभागिता पूर्ण होनी चाहिये।

बाद विवाद प्रस्तुतिकरण, नाटक, प्रहसन और प्रोजेक्ट विधियों को प्रयोग में लाना चाहिये।

बाद विवाद प्रस्तुतिकरण, नाटक, प्रहसन और प्रोजेक्ट विधियों को प्रयोग में लाना चाहिये।

शिक्षण करते समय निम्न सावधानी रखनी चाहिये-

विद्यार्थियो को सकारात्मक अहसास हो ताकी वह आत्म सझदारी से समस्याओं को सुलझा सके।

विद्यार्थी को कक्षा में शन्तिपूर्ण व्यवस्था का अभ्यास सीखना चाहिये इसके लिये कक्षा का वातावरण शान्ति पूर्ण होना चाहिये।

अनौपचारिक शिक्षा-आज आवश्यकता है कि हमारा सामाजिक परिवेश भी शान्तिपूर्ण हो इसके लिये नुक्कड़, नाटक, दूरदर्शन पर प्रसारित कार्यक्रम, प्रभात फेरी आदि को आयोजन किया जा सकता है।

औपचारिक शिक्षा-औपचारिक शिक्षा में संचालित पाठ्यक्रमों में इसे समाहित किया जा सकता है। शान्ति शिक्षा नाम प्रमाण पत्रीय पाठ्यक्रम को प्रारम्भ किया जाना चाहिये।

## वैदिककालीन शिक्षा की वर्तमान शिक्षा प्रणाली में उपादेयता

वर्तमान शिक्षा को नियोजित करने व इसकी अनेकानेक समस्याओं का समाधान खोजने की प्रत्येक चेष्टा में प्राचीनतम शिक्षा के मूलभूत आधारों पर ध्यान देना सार्थक सिद्ध हो सकता है। वैदिक शिक्षा के आदर्शों अर्थात् श्रद्धा, भिक्त, सेवा, आदर, आत्म-अनुशासन, सादा जीवन उच्च विचार, ब्रह्मचर्य, नैतिक बल आदि का अनुसरण करके वर्तमान समाज की आवश्यकता के अनुरूप शिक्षा व्यवस्था की जा सकती है। प्राचीन शिक्षा प्रणाली के आदर्श तत्वों को वर्तमान शिक्षा में समावेश करके इन समस्याओं का समाधान सम्भव है।

"हमारे युवा भारतीयों को उस विरासत को पहचानने दो जो उनकी अपनी है। ईश्वर करे कि युवा पीढ़ी भारत की वास्तविक आत्मा को पहचाने तथा अपने सभी कार्यों में उनका अनुसरण करें।"

वैदिक शिक्षा के निम्नलिखित तत्वों को आधुनिक शिक्षा प्रणाली में सामाहित करके नष्ट-भ्रष्ट होती जा रही भारतीय शिक्षा को नवजीवन दिया जा सकता है—

यहाँ मनुष्य ही नहीं सम्पूर्ण सृष्टि के शान्ति की चर्चा की गई है-

द्यौः शान्तिः अन्तरिक्ष शान्तिः पृथिवी शान्तिः आपः शान्तिः ओषधयः शान्तिः वनस्पतयः शान्तिःविश्वेदेवाः शान्तिः ब्रह्मशान्तिः सर्वं शान्तिः शान्तिरेव शान्तिः सा मा रेधि।<sup>3</sup>

यह शान्ति केवल मानसिक ही नहीं बल्कि सम्पूर्ण पर्यावरण की शान्ति, सद्भावना एवं प्रदूषहीनता को प्रदर्शित करता है।

आदर्शवादिता, अनुशासन, गुरु-शिष्य सम्बंध, शिक्षा के लिए शान्ति माहौल, शिक्षा व्यवस्था, शिक्षण विधि, अध्ययन विषय, छात्रों व अध्यापकों का सरल जीवन नि:सन्देह वैदिक कालीन शिक्षा की उपरोक्त इंगित अनेक विशेषताएं आधुनिक समय की शिक्षा व्यवस्था में भी प्रासंगिक हैं। वैदिक शिक्षा के उद्देश्य, छात्र-अध्यापक सम्बन्ध, अनुशासन व्यवस्था, उपनयन संस्कार की अनिर्वायता, समार्वन उपदेश तथा विनयशीलता, नैतिक चरित्र, कार्य-अनुभव व गुरु श्रद्ध आदि को वर्तमान शिक्षा प्रणाली में समाहित करके वर्तमान शिक्षा की अनेक समस्याओं का समाधान किया जा सकता है।

## शांति शिक्षा में धर्म की भूमिका

प्राचीन काल, मध्यकाल तथा आधुनिक युग के प्रथम भाग में शिक्षा के केन्द्र धार्मिक संस्थाएं रही हैं। और शिक्षा देने कार्य धार्मिक व्यक्तियों द्वारा ही संपन्न होता रहा है। पाठ्यक्रम भी धार्मिक विषयों पर आधारित होता था। धार्मिक पुस्तके और विषय पठन-पाठन और लेखन में काम आते थे। प्राचीन ब्राह्मण और बौद्धकालीन शिक्षा, ऋषियों-मुनियों के आश्रय आदि इस प्रकार की शिक्षा के प्रमाण हैं। ये शिक्षा-संस्थाएं वास्तव में धार्मिक संस्थाएं ही हुआ करती थीं मध्यकालीन युग में मंदिर और मस्जिद ही शिक्षा के केन्द्र होते थे और पंडित और मुल्ला शिक्षक का दायित्व निभाते थे। इसके उपरातं शिक्षा के रूप में शनै:-शनै: परिवर्तन हुआ। पर फिर भी विगत 100 वर्षों तक शिक्षा मूलत: धार्मिक ही थी। रामायण, कुरान तथा अन्य धार्मिक ग्रन्थों का अध्ययन शिक्षा का प्रमुख आधार था।

शिक्षा का यही रूप यूरोप में भी था। वहां पादरी शिक्षक होते थे और धार्मिक मठ स्कूल के रूप में थे। भारत के आधुनिक आंग्ल स्कूलों में अभी भी पादरी और नन शिक्षा का भार उठाए हुए हैं। स्पष्ट है कि इनके द्वारा संचालित शिक्षा धार्मिक पृष्ठभूमि पर ही अधारित होगी। यूरोप में मध्यकालीन यग में चर्च और राज्य में भारी प्रतिद्वंद्विता उठ खड़ी हुई जिसके फलस्वरूप धर्म का प्रभाव अनेक दशों में कम हो गया। फिर भी धर्म और शिक्षा मेंकाफी घनिष्ठ संबंध रहा। इस समय चर्च द्वारा संचालित कैथेड्रिल और मानेस्टिक स्कूलों का प्रसार हुआ जिन पर धर्म का स्पष्ट प्रभाव था। संसार के अन्य देशों में मिशनरियों द्वारा खोले गए स्कूलों की शिक्षा पर भी धर्म का स्पष्ट प्रभाव रहा है।

संसार के कोने-कोने में इस आधुनिक युग में विभिन्न धार्मिक संस्थाओं ने शिक्षा-प्रसार का कार्य किया है। भारत, यूरोप, अमेरिका, और अफ्रीका के

उपमहाद्वीप और महाद्वीपों में ऐसी अनेक धार्मिक संस्थाएं आज भी मौजूद हैं। आर्यसमाजी और पादिरयों ने इस दिशा में बड़ा कार्य किया है कि इन संस्थाओं के स्कूलों की शिक्षा का धर्म से अटूट संबंध होगा।

#### धर्म तथा शान्ति शिक्षा का पारस्परिक संबंध

धर्म और शिक्षा दोनों का ही कदाचित उद्देश्य मनुष्य के व्यक्तित्व का यथासंभव विकास है। हम कह सकते हैं कि दोनों का उद्देश्य समान है, क्योंकि अपने-अपने ढंग से दोनों ही मानव कल्याण के लिए प्रयत्नशील रहते हैं। लेकिन दोनों के परस्पर संबंध में घनिष्ठता होने के स्थान पर प्राय: मतभेद पाया जाता है। इसका कारण कदाचित दोनों के संबंधों को ठीक प्रकार न समझना है। मतभेद के कारण कुछ लोग धर्म को शिक्षा में स्थान देने के पक्ष में नहीं हैं, और कुछ लोग बड़े उत्साहपूर्वक धर्म को शिक्षा में महत्वपूर्ण स्थान देना चाहते हैं। रूस, चीन सदृश देश, जो साम्यवादी विचारधारा का पोषक होता है वहां अनेक प्रमुख शिक्षा-शास्त्री धर्म को शिक्षा में प्रमुख स्थान देने के पक्ष में हैं और इसी आधार पर संडे स्कूल मूवमेंट, रिलीजम एजुकेशन मूवमेंट, कैरेक्टर एजुकेशन मूवमेंट सदृश आंदोलन चलाते हैं। यद्यपि संसार में भौतिकवाद का अत्यन्त प्रभाव है, फिर भी लोग अध्यात्मवाद को भूले नहीं हैं और धार्मिक तथा नैतिक शिक्षा का समर्थन करते है। भारतीय परम्परा में सभी की शान्ति की बात कि जाती है-

ब्रह्मा मुरारिः त्रिपुरान्तकारी भानुः शिशः भूमिसुतो बुधश्च। गुरुश्चः शुक्रः शिनराहकेतवः सर्वे ग्रहाः शान्तिकराः भवन्त्॥ $^4$ 

# संदर्भ सूची-

- 1. रमन आर. एस., कहावत कोश, निधि बुक सेन्टर, दिल्ली, 2007, पृष्ठ 432-33
- 2. रामनारायण आचार्य, सुभाषित रत्न भाण्डागारम, चौ.सं.सि.आ. वाराणसी, 2009, पृष्ठ 172. 173
- 3. स्वामी दयानन्द सरस्वती, संस्कार विधि, सोनीपत, 1974, पृष्ठ 18
- 4. धर्मेश कुमार चित्तौडिया, नित्यपूजा, रतन कृपा, दिल्ली, 2005, पृष्ठ 20
- 5. डॉ. संगीता, शिक्षा के सिद्धान्त, अनुभव पब्लिशिंग हाउस, इलाहाबाद, 2015, पृष्ठ 210-16
- 6. चौबे, सरयू प्रसाद, आधुनिक शिक्षा के दार्शनिक और समाजशास्त्रीय सिद्धान्त, शारदर प्रकाशन, 2008, पृष्ठ 279
- 7. गुप्ता एस.पी., आधुनिक भारतीय शिक्षा की समस्याएं, शारदा पुस्तक भवन, इलाहाबाद 2005, पृष्ठ 13

संस्कृत-विमर्श: 2020 (अङ्क: 18) ISSN: 0975-1769

# मानवाधिकार के मूलतत्त्व एवं चुनौतियाँ

-प्रवीण राय

केन्द्रीय संस्कृत विश्वविद्यालय, जनकपुरी, नई दिल्ली

[ अस्मिन् लेखे मानवाधिकारस्य यानि मूलतत्त्वानि सन्ति तेषां विषये चर्चा वर्तते। वर्तमालकाले मूलाधिकारक्षेत्रे याः समस्या वर्तन्ते, तासां समस्यानां चर्चा अत्र वर्तते। ]

मानवाधिकार, किसी भी इंसान की जिन्दगी, आजादी, बराबरी और सम्मान का अधिकार है। अन्तर्राष्ट्रीय मानवाधिकार दिवस प्रत्येक वर्ष 10 दिसम्बर को मानवीय अधिकारों को पहचान देने और वजूद को अस्तित्व में लाने के लिए तथा अधिकारों के लिए जारी हर लड़ाई को ताकत देने के लिए मनाया जाता है। सम्पूर्ण विश्व में मानवता के खिलाफ हो रहे जुल्मों-सितम को रोकने, उसके खिलाफ संघर्ष को नई दिशा देने में इस दिवस की महत्त्वपूर्ण भूमिका है।

'मानवाधिकार दिवस' सम्पूर्ण विश्व में प्रत्येक वर्ष 10 दिसम्बर को मनाया जाता है। संयुक्त राष्ट्र महासभा में 1948 में सार्वभौमिक मानवाधिकार घोषणा-पत्र स्वीकार किया था। तब से 10 दिसम्बर को प्रत्येक वर्ष मानवाधिकार दिवस के रूप में सम्पूर्ण विश्व में मनाया जाता है।

भारत में 25 सितम्बर 1933 से मानव अधिकार कानून अमल में आया। 12 अक्टूबर 1933 में सरकार ने 'राष्ट्रीय मानव अधिकार आयोग' का गठन किया।<sup>2</sup>

## मानवाधिकार हर एक का हकदार होता है-

मानव अधिकार से अभिप्राय मौलिक अधिकारों एवं स्वतन्त्रता से है। जिसके सभी मानव प्राणी हकदार हैं। अधिकारों एवं स्वतन्त्रताओं के उदाहरण के

<sup>1.</sup> भारत एक देश का अध्ययन सुयंक्त राज्य अमेरिका के कांग्रेस पुस्तकालय।

<sup>2. 2008</sup> विश्व में स्वतन्त्रता-भारत।

रूप में जिनकी गणना की जाती है, उनमें नागरिक और राजनीतिक अधिकारों को सिम्मिलित किया गणना है। जैसे कि जीवन और आजाद रहने का अधिकार, अभिव्यक्ति की स्वतन्त्रता और कानून के सामने समानता एवं आर्थिक, सामाजिक और सांस्कृतिक अधिकारों के साथ ही साथ सांस्कृतिक गतिविधियों में भाग लेने का अधिकार, भोजन का अधिकार, काम करने का अधिकार एवं शिक्षा का अधिकार।

#### भारत में मानवाधिकार से सम्बन्धित विषय-

- 1829- विधवा के आत्मदाह की चली आ रही सती प्रथा को राजा राममोहन राय के 'ब्रह्म समाज' जैसे हिन्दू सुधारवादी आन्दोलनों को गवर्नर जनरल विलियम वैंटिक ने समाप्त कर दिया।
- 1929- बाल विवाह निषेध अधिनियम में 14 साल से कम उम्र के नाबालिकों के विवाह पर निषेधाज्ञा पारित कर दी।
  - 1947- भारत ने ब्रिटिश राज्य से राजनीतिक आजादी हासिल की।
- 1950- भारत के संविधान ने सार्वभौतिक वयस्क मताधिकार के साथ सम्प्रभुता सम्पन्न लोकतान्त्रिक गणराज्य की स्थापना की।
- 1955- हिन्दुओं से सम्बन्धित परिवार के कानून में सुधार ने हिन्दू महिलाओं को अधिकार प्रदान किये।
  - 1958- सशस्त्र बल (विशेष अधिकार) अधिनियम, 1958
  - 1978- जम्मू और कश्मीर जन सुरक्षा अधिनियम, 1978
- 1984- आपरेशन ब्लू स्टार और उसके तत्काल बाद 1984 के सिख विरोधी दंगे।
- 1992- हिन्दू जन समूह द्वारा बाबरी मस्जिद ध्वस्त कर दिया गया। परिणाम स्वरूप देश भर में दंगे हुए।
- 1993- मानवाधिकार संरक्षण अधिनियम के अन्तर्गत राष्ट्रीय मानवाधिकार आयोग की स्थापना की गई।<sup>1</sup>
- 2002- गुजरात में हिंसा, मुख्य रूप से मुस्लिम अल्पसंख्यक को लक्ष्य कर, कई लोगों की जानें गईं।

<sup>1.</sup> सूचना अधिकार।

#### कश्मीर मानवाधिकार-

वर्ष 1996 के मानवाधिकारों की चौकसी के रिपोर्ट ने भारतीय सेनावाहिनी एवं भारतीय सरकार द्वारा समर्थिक अर्द्धसैनिक बलों की कश्मीर में गम्भीर और व्यापक मानवाधिकारों के उल्लंघन करने के आरोप लगाये हैं।

ऐसा ही एक कथित नरसंहार सोपोर शहर में 6 जनवरी 1993 को घटित हुआ। टाइम पत्रिका ने इस घटना का विवरण इस प्रकार दिया- "केवल एक सैनिक की हत्या के प्रतिशोध में अर्द्धसैनिक बलों ने पूरे सोपोर बाजार को रौंद डाला और आस-पास खड़े दर्शकों को गोली मार दी। भारत सरकार ने इस घटना की निन्दा करते हुए इसे 'दुभाग्यपूर्ण' कहा तथा दावा किया कि अस्त्र-शस्त्र के एक जखीरे में बारूद के गोले से आग लग गई जिससे अधिकाशं लोग मौत के शिकार हुए। ""

कई मानवाधिकार संगठनों जैसे कि एमनेस्टी इन्टरनेशनल एवं ह्यूमन राइट्स वाच (HRW) ने भारतीयों के द्वारा कश्मीर में किये गये जाने मानवाधि कारों के हनन की निन्दा की है। जैसा कि 'अतिरिक्त न्यायिक मृत्युदण्ड' 'अचानक गायब हो जाना' एवं यातना सशस्त्र बलों के विशेषाधिकार अधिनियम जो मानवाधिकारों के हनन और हिंसा के चक्र में ईंधन जुटाने में दण्ड से छुटकारा दिलाता है।

भारतीय अधिकारों का दावा है कि सैनिकों को ऐसी क्षमता की ही आवश्यकता है क्योंकि जब कभी भी हथियारबन्द लड़ाकुओं से राष्ट्रीय सुरक्षा को संगीन खतरा पैदा होता है तो सेना को ही मुकाबला करने के लिए तैनात किया जाता है। उनका कहना है कि ऐसी परिस्थितियों से निपटने के लिए असाधारण उपायों की जरूरत पड़ती है।<sup>2</sup>

#### प्रेस की स्वतन्त्रता-

दुनिया भर में प्रेस की स्वतन्त्रता के सूचकांक में भारत का स्थान 105वां है।

सरकारी गोपनीयता अधिनियम एवं आतंकवाद निरोधक अधिनियम के कानून लाये गये। प्रेस की आजादी पर अंकुश लगाने के लिए पोटा (पी ओ टी ए) का इस्तेमाल किया गया है। पोटा के अन्तर्गत पुलिस को आतंकवाद से

<sup>1.</sup> बी.बी.सी. समाचार, विश्व दक्षिण एशिया कश्मीर के अतिरिक्त न्यायिक हत्यायें।

<sup>2.</sup> संघर्ष के पीछे कश्मीर घाटी-कश्मीर के हनन।

सम्बन्धित आरोप लाने से पूर्व किसी व्यक्ति को 6 महीने तक के लिए हिरासत में बंदी बनाकर रखा जा सकता था। वर्ष 2004 में पोटा का निरस्त कर दिया गया, लेकिन यूएपीए (UAPA) के संशोधन के जिरए पुन: प्रतिस्थापित कर दिया गया।

## एल.जी.बी.टी. (L.G.B.T.) अधिकार-

जब तक दिल्ली हाईकोर्ट ने 2 जून 2009 को सह-सहमत वयस्कों के बीच सहमित-जन्य निजी यौनकर्मों को गैर आपराधिक नहीं मान लिया, तब तक 150 वर्ष पुरानी भारतीय दंड संहिता (आई.पी.सी.) की अस्पष्ट धारा 377 औपनिवेशिक ब्रिटिश अधिकारियों द्वारा पारित कानून की व्याख्या के अनुसार समलैंगिकता को अपराधी माना जाता था। बहरहाल यह कानून यदा-कदा ही लागू किया जाता रहा।<sup>2</sup>

#### मानव तस्करी-

मानव तस्करी भारत में 58 मिलियन अमेरिकी डॉलर का एक अवैध व्यापार है। हर साल 10,000 नेपाली महिलाएं वाणिज्यिक यौन शोषण के लिए भारत लायी जाती हैं। हर साल 20,000-25,000 महिलाओं और बच्चों की बंग्लादेश से अवैध तस्करी हो रही है।

## धार्मिक हिंसा-

भारत में (अधिकतर हिन्दुओं और मुसलमानों के धार्मिक गुटों के बीच) सांप्रदायिक संघर्ष ब्रिटिश शासन से आजादी के आस-पास के समय से ही प्रचलित है। भारत में सांप्रदायिक हिंसा की सबसे पुरानी घटनाओं में केरल मोप्लाह (Moplah) विद्रोह था।

# जाति से संबंधित मुद्दे-

ह्यूमन राइट्स वॉच के अनुसार, दिलतों और स्वदेशी लोगों (जो अनुसूचित जातियों या आदिवासियों के रूप में जाने जाते हैं) वे लगातार भेदभाव, बहिष्कार

<sup>1.</sup> दुनिया भर में प्रेस की स्वतन्त्रता सूचकांक 2009, सीमाओं के बिना सम्वाददाताएं।

स्कॉट लांग द्वारा लखनऊ में चार समलैंगिक पुरुषों के आचरण एवं आरोप की गिरफ्तारी के लिए प्रधानमंत्री मनमाहेन सिंह को पत्र, निर्देशक समलैंगिक, समलैंगिक और उभयलिंगी ह्यमन राइट वाँच अधिकार कार्यक्रम।

एवं साम्प्रदायिक हिंसा के कृत्यों का सामना कर रहे हैं। भारतीय सरकार द्वारा अपनाये गये कानून का सामना कर रहे हैं। भारतीय सरकार द्वारा अपनाये गये कानून और नीतियां सुरक्षा के मजबूत आधार प्रदान करती हैं, लेकिन स्थानीय अधिकारियों द्वारा ईमानदारी से कार्यन्वित नहीं हो रही हैं।



<sup>1.</sup> ह्यूमन राइट वॉंच- 2006, पृष्ठ 265