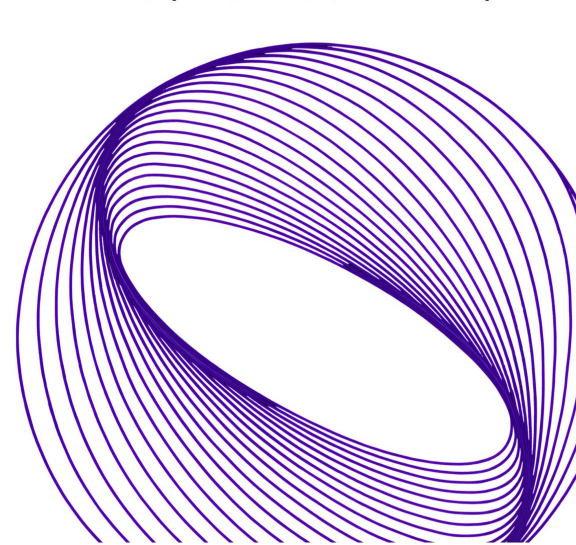
#### अनुवादक-लेखक ... आणि डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी

# सहज-जीवन

मराठीतील पहिले मुक्त-स्रोत, सार्वजनिक, सहकारी आणि अद्ययावत पुस्तक





## सहज जीवन

(मराठीतील पहिले मुक्त-स्रोत, सार्वजनिक, सहकारी आणि अद्ययावत पुस्तक)

(GitHub repository: https://github.com/yogeshhk/SahajJeevan) अनुवादक-लेखक: ...आणि डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी

प्रकाशक: डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी (self-published at Notion Press)

पत्ता: पाषाण , पुणे ८ फोन: +91 9890251406

ईमेल: yogeshkulkarni@yahoo.com

प्रथम आवृत्ती: २०२५

कॉपीराइट-मुक्त © २०२५ डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी सर्व हक्क सार्वजनिक. या पुस्तकाचा कोणताही भाग प्रकाशकाच्या लेखी परवानगीशिवाय कोणत्याही स्वरूपात पुनर्मुद्रित किंवा पुनर्प्रकाशित करता येईल.

#### **Legal Notice:**

This entire work is uncopyrighted. No rights reserved. Any part of this publication may be reproduced, distributed, or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher.



## पुस्तकाविषयी

हे पुस्तक प्रामुख्याने दोन भागात आहे. पहिल्या भागात लीओ बाबाउटा यांच्या 'द एफर्टलेस लाईफ' या पुस्तकाचा स्वैर अनुवाद आहे. हे मूळ पुस्तक जगभरातील लेखकांच्या-वाचकांच्या मदतीने सार्वजनिक पद्धतीने लिहिले गेले होते. मूळ इंग्रजीतील पुस्तकप्रमाणेच हे मराठी भाषांतरसुद्धा कोणत्याही प्रकाशन हक्काधिकाराशिवाय (Uncopyrighted) उपलब्ध ठेवले आहे. दुसऱ्या भागात पुस्तक स्वरूपात डॉ. योगेश हिरभाऊ कुलकर्णी यांच्यासह इतरांचे विचार आहेत. हा दुसरा भाग ऑनलाईन वर अद्ययावत (live) असणार आहे. म्हणजेच GitHub repository मध्ये इतर लेखक-वाचकांचे विचार सुद्धा सम्मिलीत केले जात आहेत. याचा सर्व प्रपंचाचा उद्देश मराठी वाचकांना "सहज जीवन" जगण्यासाठी मार्गदर्शन मिळावे हा आहे.

## अनुक्रमणिका

| 1  | परिचय                                                 | 3  |
|----|-------------------------------------------------------|----|
| 2  | सहज जीवनासाठी मार्गदर्शक तत्त्वे                      | 5  |
| 3  | वू वेई आणि निष्क्रियता तत्व                           | 7  |
| 4  | खऱ्या आणि साध्या गरजा                                 | 9  |
| 5  | आपल्या गरजा कमी करा                                   | 11 |
| 6  | हानी करू नका आणि दयाळूपणे जगा                         | 13 |
| 7  | कोणतेही लक्ष्य किंवा योजना ठरवू नका                   | 15 |
| 8  | कोठल्याही अपेक्षा ठेवू नका                            | 19 |
| 9  | नियंत्रणाचा भ्रम                                      | 21 |
| 10 | गोंधळासोबत जगणे                                       | 23 |
| 11 | योजनांशिवाय दैनंदिन जगणे                              | 25 |
| 12 | योजना का भ्रम आहेत                                    | 27 |
| 13 | उलगडणाऱ्या क्षणासाठी मुक्त राहा                       | 29 |
| 14 | खोट्या गरजा निर्माण करू नका                           | 31 |
| 15 | उत्कट राहा आणि नावडत्या गोष्टींपासून स्वतःला दूर ठेवा | 33 |
| 16 | घाई करू नका, हळ जा आणि उपस्थित राहा                   | 35 |

| ii | अनुक्रमणिका |
|----|-------------|
|----|-------------|

| 17 | अनावश्यक कृती टाळा                            | 37 |
|----|-----------------------------------------------|----|
| 18 | समाधान शोधा                                   | 39 |
| 19 | यशाची हाव आणि मान्यता मिळवण्याची भूक सोडा     | 43 |
| 20 | वजाबाकीला प्राधान्य द्या                      | 45 |
| 21 | विचारसरणी बदलणे आणि अपराधीपणातून मुक्त होणे   | 47 |
| 22 | पाण्यासारखे बना                               | 49 |
| 23 | प्रत्येक कृतीला समान महत्त्व द्या             | 51 |
| 24 | साधं खाणं                                     | 53 |
| 25 | सहजसुंदर पालकत्व                              | 57 |
| 26 | सहजसुंदर नातेसंबंध                            | 59 |
| 27 | सहज काम                                       | 61 |
| 28 | तक्रारींचं कृतज्ञतेत रूपांतर                  | 63 |
| 29 | संघर्ष सोडून देणं                             | 65 |
| 30 | इतरांशी निभावून नेणं                          | 67 |
| 31 | आधीच परिपूर्ण                                 | 71 |
| 32 | हे पुस्तक कृतीत आणताना                        | 73 |
| 33 | सहज लेखन आणि हेच पुस्तक                       | 75 |
| 34 | योगदानकर्ते                                   | 77 |
| 35 | मिनिमलिझम: सर्वसाधारण जीवनशैली                | 83 |
| 36 | आर्थिक मिनिमलिझम                              | 87 |
| 37 | डिजिटल मिनिमलिझम                              | 91 |
| 38 | कृत्रिम बुद्धिमत्ता आणि स्वयंचलन : काही विचार | 95 |
|    |                                               |    |

| अनुक्रमणिका                         | iii |
|-------------------------------------|-----|
| 39 अंगीकारण्यासाठीची तत्वे          | 97  |
| 40 अनाहत ध्यान अभ्यासक्रम           | 103 |
| 41 निष्कर्ष : साधेपणातून समृद्धीकडे | 123 |

## लीओ बाबाउटा यांच्या 'द एफर्टलेस लाईफ' या पुस्तकाचा स्वैर अनुवाद

#### 1

#### परिचय

जीवन कठीण आहे किंवा आपल्याला तसे वाटते तरी.

पण खरी गोष्ट ही आहे की जीवन तेवढेच कठीण आहे जेवढे आपण ते समजतो-ठरवतो.

आपल्यापैकी बहुतेकजण दररोज अनेक कामांमध्ये आणि धावपळीत असतात, हे काम, त्यानंतर ते काम, काहीतरी तडजोड अशा अनेक नाट्यमय प्रसंगांना सामोरे जात असतात. तुकोबारायांनी म्हटल्याप्रमाणे 'रात्रंदिन आम्हा युद्धाचा प्रसंग'. पण नीट लक्ष दिले तर असे दिसेल की या संघर्षांपैकी बहुतेक गोष्टी काल्पनिक आणि उगाचच ओढून ताणून बोलावल्यासारख्या असतात.

आपण खरंतर अगदी साधे प्राणी आहोत. अन्न, वस्त्न, निवारा, आणि नातेसंबंध हे एवढेच आपल्याला आनंदी राहण्यासाठी पुरेसे आहेत. अन्न नैसर्गिकपणे मिळते. वस्त्न म्हणजे कापड, तेही मिळते. निवारा म्हणजे छत, तेही आता बहुतेक सर्वांच्या डोक्यावर असते. नातेसंबंध म्हणजे अपेक्षांशिवाय एकमेकांच्या सहवासाचा आनंद घेणे. ते पण असतील तर बहारच. पण आपण मात्र या साध्या गरजांच्या पलीकडे, उगाचच काही काल्पनिक गरजा जोडल्या आहेत: करिअर, बॉस-सहकारी; नवीन यंत्रे (गॅजेट्स), सॉफ्टवेअर आणि सोशल मीडिया; गाड्या आणि छान कपडे, पर्स, लॅपटॉप बॅग, परदेशी सहल, आणि बरेच काही.

मी असे म्हणत नाही की आपण अगदी आदिमानवाच्या काळात परत जावे, पण हे लक्षात ठेवणे महत्त्वाचे आहे की काय अगदी आवश्यक आहे आणि काय काल्पनिक आहे.

जेव्हा आपल्याला कळते की काहीतरी काल्पनिक आहे, तेव्हा आपण त्या गरजेला नाकारण्याचे ठरवू शकतो; जर ती चांगल्या-महत्वाच्या उद्देशाची पूर्तता करत नसेल. जर ती जीवन अधिक कठीण बनवत असेल, तर ती सोडली-त्यागली जाऊ शकते! जीवन कठीण बनवणाऱ्या गोष्टी काढून टाकल्याने, आपल्याकडे जे उरते ते 'सहज जीवन'.

मला जेव्हा पट्टीचा पोहणारा बनायचे होते तेव्हा मी एक महत्त्वाचा धडा शिकलो. मला वाटत होते की खूप लांब आणि वेगाने पोहणे यासाठी लागतं ते म्हणजे फक्त अधिक जोर लावणे आणि खूप वेळ तो प्रयत्न कष्टप्रद वाटलं तरी करत राहणे. म्हणून मी पाण्यात 4 1. परिचय

वेड्यासारखा हातपायमारत बसायचो, आणि मग थकुन जायचो. पण जेव्हा मला हे उमगले की पाणी सुद्धा तुम्हाला वर ढकलत असते आणि ते तरंगण्यास मदत करू शकते, तेव्हा मात्र त्यातून पोहणे खूप सोपे व्हायला लागले. मी मनात शांत आणि अतिप्रयत्नात शिथिल झालो, गोष्टींना जबरदस्तीने करण्याचा प्रयत्न थांबवला आणि कमी प्रयत्नाने चांगले पोहायला शिकलो, अगदी माशासाऱ्याखे. असं बघा, आयुष्य हा पण एक प्रवाह आहे. आयुष्य म्हणजे पाणी, आणि आपण मात्र त्याला हातपाय मारत राहतो, खूप धडपड करतो, जबरदस्तीने पुढे जायचा प्रयत्न करतो. शेवटी पदरात पडते ती तगमग, आणि फुकाचा संघर्ष. खरं शहाणपण हेच आहे की आपल्याला असे विनाकारण कष्टदायक पोहोण्याची गरजच नाहीये, तर गरज आहे तरंगायला शिकायची. गोष्टींना जबरदस्तीने वळवायचं नाही, तर त्यांना सहजपणे घडू द्यायचं आहे. असं झालं की आपण जास्त आरामात पुढं जातो आणि आयुष्याचा गोडवा अधिक खुलतो. कदाचित ज्ञानोबारायांनीच म्हटले आहे की, 'सहजी नीटू जाहला'. अशी कल्पना करा की तुम्ही सकाळी जागे होता आणि लगेच तुम्हाला आवडणारं काम करता. तुम्ही फक्त जगण्यासाठी नाही, तर जगण्याचा आनंद लुटण्यासाठी जगता. ज्या लोकांना तुम्ही मनापासून आवडता, त्यांच्यासोबत वेळ घालवता, आणि त्या प्रत्येक क्षणाला पुरेपूर जगता. त्या क्षणात तुम्ही इतके रमता की भविष्याची काळजी तुम्हाला बोचत नाही, आणि भूतकाळातील चुका तुमच्यावर ओझ्यासारख्या ओझं बनून राहात नाहीत. कुण्याकाळचे पाणीही डोळ्यात येत नाही (कवी: संदीप खरे).

कल्पना करा, तुमच्याकडे काही मोजके जवळचे मित्र आणि जिवलग कुटुंबीय आहेत. तुम्ही त्यांच्यासोबत मोकळेपणाने, भरपूर वेळ घालवता. त्यांच्याकडून तुम्हाला कसल्याही अपेक्षा नसतात. म्हणूनच ते तुम्हाला कधी निराश करत नाहीत. उलट, ते जे काही करतात ते तुम्हाला अगदी योग्यच वाटतं. तुम्ही त्यांना त्यांच्या मूळ स्वरूपासाठी प्रेम करता, त्यांचं व्यक्तिमत्त्व जसं आहे तसं मान्य करता. त्यामुळे तुमची नाती कधीच गुंतागुंतीची होत नाहीत.

अजून कल्पना करा, की तुम्हाला एकांताचा आनंद घेता येतो. एकटं राहूनही तुम्ही समाधानी असता, तुमच्या स्वतःच्या विचारांसोबत, निसर्गाच्या सहवासात, एखाद्या पुस्तकात हरवून, किंवा कदाचित काहीतरी नवीन निर्माण करताना. हे सर्व स्वप्नवत, कदाचित आभासी आणि अशक्यप्राय वाटतं ना?

हेच खरं साधं, सहज जीवन आहे. आता सहज म्हणजे अजिबात प्रयत्न न करणं असा त्याचा अर्थ नाही. उलट, प्रयत्न होतात पण ते भारासारखे वाटत नाहीत. ते हलके वाटतात, सहजतेने घडतात. आणि शेवटी, हीच सहजतेची जाणीव महत्त्वाची ठरते.

आणि सगळ्यात खास म्हणजे, असं जीवन फक्त कल्पनेत नाही, तर प्रत्यक्ष जगता येणं पूर्णपणे शक्य आहे.

सहज जीवनाच्या मार्गात जर कोणी अडथळा आणत असेल, तर ते दुसरं कोणी नसून आपलं स्वतःचं मन असतं.

## सहज जीवनासाठी मार्गदर्शक तत्त्वे

जीवनात सहजता शोधायची असेल तर त्याचे नियम, तत्वे कठोर नसावीत, तर काळानुरूप लवचिक आणि प्रवाही-जिवंत असावीत. इथे सांगितलेली तत्त्वे-नियम काही दगडावरची रेघ नाही, तर त्या सौम्य सूचना आहेत. आणि विशेष लक्ष द्यायचं म्हणजे ही तत्त्वे जाणीवपूर्वक 'नकारात्मक' स्वरूपात मांडलेली आहेत. कारण इथे कोणीही आपल्याला "काय करावे" हे शिकवायला आलेलं नाही. त्याऐवजी हे मार्गदर्शन फक्त एवढंच सांगतं की "काय करू नये". कारण बऱ्याच वेळा आपल्या जीवनात जी घाईगडबड, गुंतागुंत आणि थकवा निर्माण होत असतो, तो आपण केलेल्या अनावश्यक प्रयत्नांमुळे असतो. हे प्रयत्न टाळले तरच सहजतेचा मार्ग खुला होतो. आणि मग उरलेला भाग, म्हणजे काय करायचं, कोणत्या दिशेने चालायचं, हे पूर्णपणे तुमच्या हाती आहे.

आयुष्य हा एक जणू नकाशा आहे, त्या नकाशावर चालण्याचा मार्ग तुम्हालाच निवडायचा आहे. वळणाचा की सरळ बरा? (कवी: सौिमित्र)

मार्गदर्शक तत्त्वे:

- इतरांना कोणतीही हानी पोहोचवू नका. कारण दुखावणे म्हणजे आपल्या स्वतःच्याच मनःशांतीवर घाव घालणे होय.
- कोणतेही लक्ष्य (गोल्स) कठोर, अतिनिश्चित अथवा अपरिवर्तनीय ठेवू नका, तसेच कोणत्याही योजना (प्लॅन्स) आखीवरेखीव बनवू नका. आयुष्य नेहमीच बदलत्या वाऱ्यासारखं असतं, त्याच्याशी जुळवून घ्यावं लागतं, लवचिकतेने.
- अपेक्षा ठेवू नका. कारण अपेक्षा ही निराशेची जननी असते.
- खोट्या किंवा दिखाऊ गरजा निर्माण करू नका. जे खरेच आवश्यक आहे, ते आपल्यापर्यंत आपोआप येते.
- ज्या गोष्टी तुम्हाला आवडत नाहीत, त्या जबरदस्तीने करू नका. तिरस्कारातून केलेले काम नेहमीच ओझं बनतं.
- घाईगडबड करू नका. घाई म्हणजे चुका, आणि चुका म्हणजे पुन्हा दुरुस्त्या.

• अनावश्यक कृती टाळा. कमी करणे म्हणजेच कधी कधी जास्त साध्य करणे असते.

#### काही संभाव्य सकारात्मक मार्गदर्शक तत्त्वे:

- दयाळूपणे वागा. दया म्हणजे दुसऱ्याच्या डोळ्यांतून-भूमिकेतून अजमावण्याची-पाहण्याची ताकद.
- उत्साहाने जगा. आयुष्य हे एका रंगमंचावरील नाटकासारखं आहे, तुम्हालाच रस नसेल तर इतर-प्रेक्षक सुद्धा उठून जातात.
- समाधान शोधा. कारण समाधान म्हणजे खऱ्या श्रीमंतीचं मोजमाप.
- हळूहळू चला. सावकाश चालण्यातही एक प्रकारची खोल शांतता असते.
- संयम ठेवा. थांबण्याची ताकद ही धावण्यापेक्षा जास्त असते.
- वर्तमान क्षणात जगा. कारण भूतकाळ केवळ आठवण आणि भविष्य फक्त कल्पना आहे.
- बेरीजेपेक्षा वजाबाकीला प्राधान्य द्या. अनावश्यक गोष्टी काढून टाकल्यावरच आयुष्याचं सौंदर्य दिसतं.

ही तत्त्वे म्हणजे जीवन साधं करण्याचा एक सौम्य प्रयत्न आहे. थोडं थांबा, विचार करा आणि मगच पुढचं पाऊल टाका, एवढं पुरेसं आहे सहजतेसाठी.

## वू वेई आणि निष्क्रियता तत्व

'ताओ'वादामध्ये एक संकल्पना आहे, तिचं नाव 'वू वेई'. ही आपल्या नेहमीच्या पाश्चिमात्य-आधुनिक विचारपद्धतीला सरळ सोप्या भाषेत पटवुन देणे अवघड जाते. साधारणपणे तिचा अर्थ "न-करणे" किंवा "निष्क्रियता" असा आहे. पण मला मात्र (हे एका वाक्यात सांगायचं झालं तर) केव्हा 'काहीच न करणे' योग्य ठरते आणि कधी 'कृती करणे गरजेचे असते' हे ओळखणे, असा अर्थ अभिप्रेत आहे असे वाटते. आपल्या आधुनिकजीवनशैलीत मात्र याचा स्वीकार करणे बिलकुल सोपे नाही. कारण आपली संपूर्ण संस्कृतीच काहीतरी सतत "करत राहणे", 'बिझी असणे', कार्यमग्न असणे, या तत्त्वाभोवती फिरत आलेली आहे. आपल्याला नेहमी काहीतरी कृती करत राहिलं पाहिजे असं वाटतं. एखादी कृती न केल्यास किंवा थांबल्यास मनात एक विचित्र अस्वस्थता, चिंतेची रुखरुख जाणवते. या सततच्या "काहीतरी करत राहण्याच्या" सवयीमुळे आपण आयुष्यात बऱ्याच अडचणी उभ्या करतो. आपण फक्त "न-करणे" या साध्या अवस्थेला घाबरतो, आणि त्या भीतीपोटी अनावश्यक श्रम स्वतःवर लादतो. पण थोडा विचार करा, खरंच काहीच न करणे शक्य आहे का? अक्षरशः म्हणाल तर नाही. आपण काम करत नस्, तरी आपण बसलेले असतो, आडवे पडलो असतो किंवा उभे राहिलो असतो. म्हणजे काहीतरी घडतच असतं. पण साधारणतः "कृती" म्हटल्यावर आपल्याला जे सुचतं ते म्हणजे एखादं काम, जे कोणत्या तरी ध्येयांकडे (लक्ष्य , गोल्स) किंवा हेत्कडे (पर्पझ) नेणारं असतं. जर आपणच तो हेतू किंवा ध्येय बाजूला ठेवलं, तर ती कृती अनावश्यक ठरते. उलट ती केल्यामुळे आयुष्य अधिकच गुंतागुंतीचं होऊ शकतं. म्हणूनच, जर आपण लक्ष्यं आणि उद्दिष्टं कमी केली, त्यांना सुलभ, सुकर आणि सोपं केलं, तर आयुष्यातील अनेक गोष्टींना आपोआपच करण्याची गरज उरत नाही. हा विचार मनाशी पक्का करणे मात्र फार कठीण आहे. कारण आपल्याला नेहमी "उत्पादक" (प्रोडक्टीव्ह) राहायची सवय जडलेली असते. "निष्क्रिय" (इनॅक्टिव्ह) या शब्दालाच आपल्या समाजाने इतके नकारात्मक अर्थ-भाव चिटकवले आहेत की आपल्याला काहीच न करणे म्हणजे आळस, अपयश किंवा वेळ वाया घालवणे असेच वाटते. आळशीपणाला आपली संस्कृती नेहमी हिणवते. म्हणून मग आपण नकळत अनावश्यक ध्येयं ठरवतो, कामं करतो, केवळ हे दाखवण्यासाठी की आपण काहीतरी करतोय. पण जरा कल्पना करा, जर आपण स्वतःची किंमत

आपल्या यशापयशाने किंवा कामिगरीवरून मोजणं थांबवलं, तर? आपल्या फक्त "आहे'पणाला" (बीइंग) नेहमीच "करत राहण्यापेक्षा" (डुईंग) अधिक महत्त्व असणार नाही का? चला, एक छोटा प्रयोग करून बघा. काहीच न करण्याचा प्रयत्न करा. अगदी फक्त पाच मिनिटांसाठी. त्या पाच मिनिटांत आपण कासावीस होतो , बेचैन होतो, मनात येतं की नवीन टॅब उघडावा, ईमेल तपासावा, एखादा लेख वाचावा, कुणाला फोन करावा, किंवा एखादं छोटं काम उरकावं. आणि हे सगळं फक्त पाच मिनिटांत! मग जरा विचार करा, जर पूर्ण दिवस काहीच केलं नाही, तर आपलं काय हाल होईल? जर आपण खोट्या-काल्पनिक गरजा, कृत्रिम ध्येयं, नुसत्या अपेक्षा आणि बनावट उद्दिष्टं दूर केली, तर आपल्या रोजच्या कृतींपैकी अर्ध्याहून अधिक कृतींचं अस्तित्वच नष्ट होईल. मग आपल्यासमोर एक असं रिकामं स्थान उरेल, जे फक्त खरी गरज, नैसर्गिक प्रवृत्ती आणि खरी सुंदरता यांनी भरून काढता येईल. अशा त्या "काहीच न करण्याच्या" रिकामेपणातच खरी समृद्धी दडलेली आहे.

#### खऱ्या आणि साध्या गरजा

तर मग खरंच आवश्यक काय आहे? हा प्रश्न विचारताना आपल्याला समजते की माणसाच्या खऱ्याखुऱ्या गरजा अगदी मोजक्या आहेत, अन्न, कपडे, निवारा आणि नातेसंबंध. या चार गोष्टींपलीकडे उरलेलं बरंचसं केवळ आपल्या समाजाच्या कल्पनेतून, आणि थोडंफार आपल्या अहंकारातून उभं राहिलेलं आहे.

या मूलभूत गरजांपैकी एकही गरज प्रत्यक्षात फारशी क्लिष्ट नाही.

उदाहरणार्थ, अन्न घेऊया. कोणी म्हणेल की अन्न मिळवणे हे फारच गुंतागुंतीचे काम आहे. पण मसानोबू फुकुओकाचे "वन स्ट्रॉ रिव्होल्यूशन" वाचले की डोळे उघडतात. तो दाखवतो की फक्त एक एकर जिमनीवरही एका कुटुंबासाठी पुरेसं अन्न उगवता येतं, आणि त्यासाठी निसर्गात फारसा हस्तक्षेप करण्याची गरजही नाही. तण जसं वाढतं तसं वाढू द्या, कीटकनाशकांचा वापर करू नका, जिमनीची सतत नांगरट करू नका, आणि प्राणी, कीटक, सरडे शेतामध्ये मोकळेपणाने फिरू द्या. हे चित्र बिघतलं तर लक्षात येतं, अन्न उगवणं खरं तर अवघड नाही.

याचा अर्थ असा अजिबात नाही की आपण सगळे उद्या आपापली नोकरी सोडून जिमनीवर शेती करायला लागणार आहोत. पण इतकं लक्षात ठेवायला हरकत नाही की आपल्या अन्नाची खरी गरज समाजाने क्लिष्ट करून टाकली आहे. आज अन्न हे पोषण देणाऱ्या साध्या गोष्टीऐवजी सामाजिक पत -स्थान-उंची-दर्जा ("स्टेटस सिम्बॉल") बनलं आहे. अन्न महागडं, ब्रॅंडेड किंवा दिखाऊ असलं तरच त्याला किंमत आहे असं मानलं जातं. पण खरं म्हणजे साधं अन्न पुरेसं असतं, आणि जीवन साधं करण्याची ताकद इथूनच सुरू होते, जे नको त्यांची वजाबाकी करून.

निवाऱ्याचेही अगदी तसंच झालं आहे. घर ही बहुतांश लोकांसाठी आयुष्यातील सर्वात मोठी गुंतवणूक असते. एक सुंदर, मोठं, सजवलेलं घर सुद्धा आज "स्टेटस सिम्बॉल" मानलं जातं. पण मूळात निवारा म्हणजे एवढंच असतं की, हवामान, पाऊस, उन्हापासून आपलं रक्षण करणारी जागा, छत. ते एखाद्या माणसासाठी छोटं शेड असू शकतं किंवा काही कुटुंबांसाठी जरा मोठं आश्रयस्थान. त्याला भव्यतेची गरज नाही. हवं तर ते अगदी साथं असू शकतं.

कपड्यांबद्दलही हेच खरे. एक काळ होता जेव्हा कपडे ही केवळ अंग झाकण्याची

गरज होती. पण आज कपडे हे इतके गुंतागुंतीच्या पद्धतीने, पुन्हा, "स्टेटस सिम्बॉल" झाले आहेत की त्यांचा खऱ्या गरजेशी संबंध उरलेलाच नाही. खरेतर आपल्याला फक्त शरीर झाकायला काहीतरी हवे. गांधीजींनी दाखवून दिलं होतं, हाताने कातलेलं साधं कापड पुरेसं आहे. आपण आता सगळे फक्त पंचा परिधान करायला लागणार नाही, हे खरं. पण किमान हे लक्षात ठेवायला हवं की आपल्या कपड्यांपैकी किती गरजेपुरतं आहे आणि किती फक्त कल्पनेतृन निर्माण झालंय.

नातेसंबंध या चारही गरजांमध्ये सर्वात गुंतागुंतीचे आहेत. कारण माणसं हे गुंतागुंतीचे "प्राणी" आहेत. आपल्याला 'आपलेपण' हवं असतं, इतरांच्या नजरेत चांगले दिसावं असं वाटत असतं, आपल्याला आकर्षक भासायचं असतं. आणि म्हणूनच नातेसंबंध ही भावनांचा, अपेक्षांचा आणि परस्परसंवादांचा एक असा गुंतागुंतीचा तिढा बनतो की तो सहजासहजी सुटतच नाही.

पण हे सर्व खरंच इतकं कठीण असायलाच हवं असं काही बिलकुल नाही. जेव्हा मी एका मित्राला भेटतो. त्या क्षणी उरलेलं जग बाजूला ठेवून मी फक्त त्या भेटीत उपस्थित राहतो. आम्ही बोलतो, विनोद करतो, आणि एकमेकांकडून काही अपेक्षा बाळगत नाही. मग आम्ही निरोप घेतो तेव्हा मनात कुठलीही कटुता किंवा पुन्हा कधी भेटणार याची चिंता राहत नाही. इतकं साधंही नातं असू शकतं.

नक्कीच, माझं लग्न किंवा माझ्या मुलांबरोबरचे नातेसंबंध इतके सरळ नाहीत. पण मी शिकतोय की अपेक्षा कमी केल्या, मागण्या घटवल्या तर जे उरतं ते म्हणजे प्रत्येक नात्याचं खरं सौंदर्य, प्रत्येक व्यक्तीला जशी आहे तशी स्वीकृती. अजून मी पूर्णपणे इथे पोचलो नाहीये, पण शिकतोय. अनावश्यक अपेक्षांची वजाबाकी केली की जे उरतं ते म्हणजे नात्याचं सार.

समाजाशी आपलं नातंही असंच असतं. नोकरीच्या माध्यमातून आपलं योगदान ठरवलं जातं. पण ती नोकरी आपल्या आयुष्याचा मोठा भाग खाते, आणि ताण, निराशा निर्माण करते. का? कारण आपण बनावट गरजा पूर्ण करण्यासाठी अधिकाधिक तास काम करतो. जर आपण आपल्याच गरजा कमी केल्या आणि कमी गोष्टींमध्ये समाधान मानायला शिकलो, तर खरं म्हणजे फार थोडं काम केलं तरी जगता येतं.

मग उरतो भरपूर वेळ, समाजासाठी साध्या पण महत्त्वाच्या मार्गाने काहीतरी देण्यासाठी. आपण धर्मादाय संस्थांमध्ये स्वयंसेवक म्हणून काम करू शकतो, आपल्या शेजाऱ्यांना मदत करू शकतो, काहीतरी सुंदर निर्माण करू शकतो. आपल्याला हवं तर आपण चांगलं काम करू शकतो आणि ते केल्यावर लगेच सोडून देऊ शकतो, बक्षीस, कौतुक किंवा मोबदल्याची अपेक्षा न ठेवता. किंवा फक्त उपलब्ध राहू शकतो, म्हणजे इतरांना गरज असेल तेव्हा आपण सतत आपल्या ध्येयांच्या मागे धावत नस्.

शेवटी गोष्ट अगदी सरळ आहे. आपल्या खऱ्याखुऱ्या गरजा अगदी साध्याच आहेत. बाकीचं सगळं आपण स्वतःहून ओढवून घेतलेलं ओझं आहे.

#### आपल्या गरजा कमी करा

मी आधीच म्हटल्याप्रमाणे, आपल्या खऱ्याखुऱ्या गरजा फारशा नसतात, त्या अगदी साध्या आणि मर्यादित असतात. पण आधुनिक समाजात आपण स्वतःभोवती नवनवीन गरजा जोडत गेलो आहोत. आलिशान घर हवे, भारी कपडे हवेत, महागडी गाडी हवी, गॅजेट्स-कॉम्प्युटर,उंची शौक, नेहमी बाहेर खाणे, परदेशी सहली, करमणूक (एंटरटेनमेंट), परदेशी शिक्षण आणि अजून बऱ्याच गोष्टींसाठी आपल्याला नोकरीची गरज भासते. म्हणजे, मूलभूत गरजा पूर्ण करण्यापेक्षा अधिकाधिक खर्च करण्यासाठीच आपण आयुष्य झिजवत असतो. पण जर आपण आपल्या गरजा हळूहळू कमी करायला सुरुवात केली, आणि "कमी मिळालं तरी मी आनंदी राहीन" अशी संवय लावली, तर मग जीवन सोपं होऊ लागतं. गरजा कमी म्हणजे खर्च कमी. खर्च कमी म्हणजे कष्ट आणि धडपडही कमी आणि कमी धडपडीमुळे आयुष्यात थोडा श्वास घ्यायला, हसतखेळत राहायला जास्त वेळ मिळतो. जेव्हा आपल्यांकडे कमी गरजा असतात, तेव्हा यशस्वी व्हायचे दडपणही कमी असते. सतत पुढची उंची गाठण्याची हाव लागत नाही. त्यामुळे मन जास्त शांत राहतं, काळजी कमी होते, कारण काळजी करण्यासारखं फारसं उरतच नाही. गरजा कमी करण्याची ही प्रक्रिया रातोरात साध्य होत नाही. ही सजगपणे (माइंडफुल) आणि हळूहळू करायची गोष्ट आहे. पहिल्यांदा आपले खर्च नीट पहा. आठवड्यात आपण कोणकोणत्या गोष्टींवर किती-किती पैसे खर्च करतो, कोणत्या सवयी जोपासतो, हे स्वतःला विचारा. आणि मग त्यातील कोणत्या गोष्टी खरंच आवश्यक आहेत याचा विचार करा. थोडं थोडं करून अनावश्यक गोष्टी बाजुला काढायला लागा. उदाहरणार्थ, रोजच्या रोज 'सी-सी-डी' किंवा 'स्टारबक्स' मधली महागडी कॉफी खरंच हवी का? की तुम्ही घरी स्वतः छान कॉफी बनव् शकता, किंवा त्याऐवजी साधं पाणी पिऊनही आनंदी राहू शकता? महागड्या फराळाची (स्रॅक्स) खरंच गरज आहे का? की फळं, सुकामेवा यात्न अधिक आरोग्यदायी आनंद घेऊ शकता? महागड्या करमणुकीमध्ये (एंटरटेनमेंट) भाग घ्यायलाच पाहिजे का? की आपल्या मुलांसोबत खेळणं, उद्यानात मित्रांसोबत वेळ घालवणं यातूनही तितकाच खरा आनंद मिळू शकतो. खरंच त्या महागड्या जिमचं सदस्यत्व हवं का? की मग जोडीदारासोबत रोज फेरफटका मारणं, बाहेरच पुश-अप्स करणं, सूर्यनमस्कार घालणं पुरेसं ठरू शकतं? हळूहळू मोठ्या खर्चांकडे पाहायला लागा.

खरंच दोन गाड्यांची आवश्यकता आहे का? मोठ्या गाडी (एस-यू-व्ही) ऐवजी एखादी लहान, कमी िकमतीची वापरलेली गाडी पुरेशी ठरू शकत नाही का? गाडी सोडून सार्वजिनक वाहतूक म्हणजे बस-रिक्षा (पब्लिक ट्रान्सपोर्ट) किंवा जवळच्या अंतरांसाठी सायकलने काम भागवता येईल का? इतक्या मोठ्या घराची गरज आहे का? की मग कमी िकमतीचं, उष्णतेसाठी वा थंडीसाठी कमी खर्चांचं घर पुरेसं होऊ शकतं? शिक्षणाचा खर्च इतका महाग असायलाच हवा का? की मग स्वशिक्षणाने, मोफत उपलब्ध साधनांचा वापर करून आपण ज्ञान मिळवू शकतो? मी इथे असं सांगत नाही की या सगळ्या गोष्टी तात्काळ सोडून द्या. माझा हेतू एवढाच आहे की आपण स्वतःला प्रश्न विचारावा, खर्च कुठे होतोय हे ओळखावं, आणि हळूहळू अनावश्यक गोष्टी कापत नेऊन फक्त प्रमुख आणि अत्यावश्यक गोष्टींवर लक्ष केंद्रित करावं. खरंतर, आयुष्यातला खरा आनंद देणाऱ्या गोष्टींसाठी फार खर्च करावा लागत नाही. माझ्यासाठी गरजेच्या आणि मला खऱ्या अर्थाने सुख देणाऱ्या गोष्टी या अगदी साध्या आहेत:

- एक चांगलं पुस्तक, जे सहजपणे ग्रंथालयात मिळतं.
- लिहिण्यासाठी वही किंवा साधा कॉम्पुटर-लॅपटॉप
- रोजचं बाहेर पायी चालणं.
- माझ्या पत्नीसोबतचा साधा, पण मनाला उल्हसित करणारा चहा.
- माझ्या मुलांसोबत खेळण्यातला निरागस आनंद.
- एखाद्या मित्रासोबत धावायला जाणं.

मूलभूत गरजा, म्हणजे अन्न, कपडे, निवारा यांच्यापलीकडे, खरंतर आनंदी राहायला मला एवढंच लागतं. आणि लक्षात घ्या, या सर्वांची आर्थिक किंमत फारच कमी आहे. गरजा कमी करा. साधेपणात समाधान शोधा. मग बघा, जीवनासाठी लागणारा प्रयत्न, संघर्ष, धडपड कित्येक पटींनी कमी होतो. आयुष्य हलकंफुलकं आणि सुखद होतं.

## हानी करू नका आणि दयाळूपणे जगा

हा माझ्या आयुष्याचा मूलभूत नियम आहे. तो अगदी साधा दिसतो, पण त्याने मला आतापर्यंत खूप आधार दिला आहे. खरं सांगायचं तर, या नियमामुळे माझं जीवन जरा हलकंफुलकं झालं, भार कमी झाला. त्याचे परिणाम अगदी रोजच्या जगण्यात दिसतात. उदाहरणार्थ,

- नातेसंबंध अधिक सोपे, सुसंवादी आणि समाधान देणारे झाले.
- लोक आपोआपच माझ्याशी थोडं अधिक प्रेमळ, सौम्य आणि दयाळूपणे वागतात.
- दयाळू व्यक्ती म्हणून लोकांच्या मनात प्रतिमा निर्माण झाली की, समाजात अनेक दारे आपोआप उघडू लागतात.
- माझ्या मनात रोजच्या आयुष्यातील समाधानाची आणि आनंदाची पातळी वाढली.
- माझ्या आजूबाजूच्या लोकांच्या चेहऱ्यावरही थोडं अधिक हसू उमटलं, कारण आनंद संसर्गजन्य असतो.

सहज जीवन (एफर्टलेस लाईफ) या तत्त्वज्ञानाचा पिहला आणि सर्वात महत्त्वाचा नियम महणजे, 'हानी करू नका'. हा नियम पिहल्यांदा मांडला जातो, कारण तो उरलेल्या सर्व नियमांवर छाप टाकतो. धरून चालू की, "घाई करू नका" हा नियम पाळताना कुणाला हानी होणार असेल, तर अशावेळी तुम्ही "घाई करू नका" या नियमाला मागे सारून "हानी करू नका" या नियमाला अग्रक्रम द्यायला हवा. कारण, जेव्हा आपण कुणाला हानी पोहोचवतो, तेव्हा समस्या ही फक्त त्या क्षणापुरती मर्यादित राहत नाही. ती पाण्यावर दगड टाकल्यावर उठणाऱ्या वलयांसारखी सर्वत्र पसरते. त्यामुळे तुमचं स्वतःचं जीवन गुंतागुंतीचं होतं, आणि ज्यांना तुम्ही त्रास दिला आहे, त्यांचं जीवनसुद्धा कठीण होतं. त्यानंतर तुम्हाला चुका दुरुस्त करण्याची, भरपाई करण्याची आणि क्षमा मागण्याची वेळ येते. हा प्रवास फार लांबणारा आणि नीरस असतो, आणि खरं तर तो आधीच टाळता येण्यासारखा होता. दैनंदिन जीवनात हे नियम कसे लागू होतात? काही उदाहरणे अशी,

- इतरांना जाणीवपूर्वक मारू नका किंवा त्यांच्यावर हिंसा करू नका.
- प्रदूषण करून इतरांच्या आरोग्यावर परिणाम करू नका.
- मद्यपान करून गाडी चालवू नका, किंवा बेफिकीरपणे असे काहीही करू नका ज्यामुळे इतरांना इजा होऊ शकेल.
- प्राणी किंवा प्राणिजन्य पदार्थ खाऊ नका, कारण त्यातूनही हानीच होते.
- इतरांना अन्यायकारक व दडपशाहीच्या परिस्थितीत कामाला लावू नका, किंवा अशा मजुरांच्या, विशेषतः बालमजुरांच्या, श्रमातून निर्माण झालेल्या वस्तूंचा वापर टाळा.
- इतरांना संकटात टाकणारी चुकीची किंवा दिशाभूल करणारी माहिती पसरवू नका.
- चोरी करू नका, किंवा इतरांचे हक्काचे सामान बळकावू नका.
- कुणाच्या जगण्याला आधार देणारी साधने, संसाधने रोखून धरू नका.
- तुमच्या डोळ्यासमोर इतरांना त्रास दिला जात असेल तर शांत राहून किंवा निष्क्रिय राहून पाठींबा देऊ नका.
- जसं वागणं तुम्हाला स्वतःला नकोसं वाटेल, तसं इतरांशी करू नका.
- तुमचे वैयक्तिक विचार, धार्मिक श्रद्धा किंवा मतं इतरांवर जबरदस्ती लादू नका.
- खोटं बोलून विश्वास तोडू नका.
- खरी गरज नसताना वस्तू विकत घेऊ नका, कारण प्रत्येक अनावश्यक खरेदीतून पर्यावरणाला हानी होते.

अनेक वेळा "हानी करू नका" हा नियम सोपा नसतो. तुम्हाला बसून विचार करावा लागतो की कोणती कृती (किंवा कृती न करणे) कमी हानीकारक आहे. योग्य निर्णय काढणं नेहमीच सहज होत नाही, पण प्रयत्न मात्र करावा लागतो. या तत्त्वाचा उजवा, सकारात्मक पैलू म्हणजे, 'दयाळूपणे जगा' (बी कंपॅशनेट). हा नियम प्रत्यक्षात आपल्या विचार करण्याच्या सवयींचं रूपांतर करायला लावतो. उदाहरणार्थ, इतरांशी न्याय करणे. टीका करणे अथवा दोष काढणे याऐवजी, दयाळूपणा म्हणजे इतरांना समजून घेण्याचा प्रामाणिक प्रयत्न करणे. त्यांच्या मनात शिरून पाहणं, त्यांच्या वेदनांशी सहानुभूती दाखवणं आणि त्यांच्या त्रासात मनापासून दिलासा देणं. दयाळूपणे जगणं हे एवढे मोठे आणि सखोल तत्व-चिंतन आहे की त्यावर स्वतंत्र पुस्तक लिहिता येईल. दलाई लामांचे "आनंदाची कला" (द आर्ट ऑफ हॅपिनेस) हे पुस्तक मी इथे सुचवेन. थोडक्यात सांगायचं तर, दयाळूपणा म्हणजे समजूतदारपणा, सहानुभूती, इतरांचे दुःख हलकं करण्याची इच्छा आणि त्यांच्या जीवनात आनंद वाढवण्याचा सातत्यपूर्ण प्रयत्न. अंगीकारून तर बघा.

## कोणतेही लक्ष्य किंवा योजना ठरवू नका

ठराविक, कवेत मावतील एवढीच, साध्य करता येणारी, ध्येये असावीत, ही कल्पना आपल्या संस्कृतीत जण् काही जन्मतःच रोवलेली आहे. अगदी लहानपणापासून आपण ऐकत आलो आहोत की "ध्येयाशिवाय जीवन म्हणजे दिशाहीन प्रवास." मी स्वतः अनेक वर्षे ध्येयांच्या मागे धावत राहिलो. खरं सांगायचं तर माझ्या आधीच्या लिखाणाचा मोठा भाग हा ध्येये कशी ठरवायची, त्यांची आखणी कशी करायची आणि ती पूर्ण करण्यासाठी काय करायला हवं याभोवतीच फिरत होता. परंतु आजकाल माझं जीवन पूर्णपणे वेगळ्या वाटेने चाललयं. आता मी प्रामुख्याने ध्येयांशिवाय जगतो आणि गंमत म्हणजे, त्यात मला एक विलक्षण स्वातंत्र्य आहे असं वाटतंय. लोकांना नेहमी शिकवलं जातं की ध्येये न ठेवल्यास आयुष्य हातातून निसटून जाईल. पण माझा अनुभव अगदी उलट आहे. ध्येये नसली तरी तुम्ही काहीना काही साध्य करणं कधी थांबवत नाही; उलट, तुम्ही स्वतःला कृत्रिम मर्यादांमध्ये अडकवणं थांबवता. लोकप्रिय समजुतीत असं मानलं जातं की, "जर तुम्हाला कुठे जायचं आहे हे ठाऊक नसेल, तर तुम्ही कुठेच पोहोचणार नाही". पहिल्यांदा ऐकल्यावर हे अगदीच तर्कसंगत वाटतं. पण जर शांत बसून विचार केला, तर ही गोष्ट किती उथळ आहे हे लक्षात येतं. एक साधा प्रयोग करून बघा. घराबाहेर पडा आणि एखाद्या निळ्ळ सहज सुचलेल्या दिशेने चालत राहा. चालताना मनात आलं की दिशा बदला. वीस मिनिटं, किवा एखादा तास असे भटकून बघा. तुम्ही नक्कीच कुठेतरी पोहोचाल. फरक फक्त इतकाच की तुम्हाला आधीपासून ठाऊक नसेल की तुम्ही नेमकं कुठे उतरणार आहात. आर्टिफिशील इंटेलिजन्स मधील 'रिइन्फोर्समेंट लर्निंग' या शाखेत त्यास शोधभ्रमण (एक्सप्लोरेशन) म्हणतात. त्यांची अचंभित करणारी उत्तरे सापड़ शकतात. यातूनच खरा धडा मिळतो. तुमचं मन खुलं ठेवलं, तर तुम्ही कधीच न कल्पिलेल्या ठिकाणी जाऊन पोहोचता. ध्येयांशिवाय जगलात, तर नवीन प्रदेशांची सफर करता. अनपेक्षित शिकवणी मिळते. नवनवीन अनुभवांच्या धबधब्यात तुम्ही स्वतःला झोकून देता. जिथे जायची कधी कल्पना केली नसेल, तिथे स्वतःला वेगळ्या रूपात गवसलेलं बघता. हे या विचारसरणीचं खरं सौंदर्य आहे. पण खरं सांगायचं तर,

हा बदल स्वीकारणं अवघड असतं. कारण ध्येय ठरवण्याची सवय ही आपल्या अंगात पिढ्यान्पिढ्या रुजलेली आहे. आज मी बहुतेक वेळा ध्येयांविना जगतो. कधीतरी नकळत एखादं ध्येय डोक्यात येतं. पण मी ते धरून बसत नाही; मी त्याला जाऊ देतो. खरं म्हणजे, ध्येयांशिवाय जगणं हे सुद्धा माझं कोणतं तरी ठरवलेलं ध्येय नव्हतंच. ही तर एक जीवनशैली आहे जी मला चालता चालता सापडली आहे. यात एक गोड दिलासा आहे, एक मुक्तता आहे, आणि सगळ्यात महत्त्वाचं म्हणजे, यात मला माझ्या आवडीचं काम मनसोक्त करता येतं.

#### तीन महत्त्वाच्या नोंदी

अनेकांना माझ्या "लक्ष्य नाही" (नो गोल्स) या प्रयोगाबद्दल आक्षेप असतो. लोकांना हा विचार फार पटत नाही किंवा फारच अतिरेकी वाटतो. म्हणूनच, या प्रयोगामागचा विचार स्पष्ट होण्यासाठी, आधी तीन महत्त्वाच्या नोंदी मांडतो.

पहिली नोंद ही "लक्ष्य" या शब्दाच्या व्याख्येबद्दल आहे.

मी लक्ष्य म्हणजे "काहीही करायची इच्छा" असे मानत नाही. इच्छा असणे हे माणसाच्या जगण्याचा नैसर्गिक भाग आहे. इथे माझा मुद्दा हा आहे की आपण आधीच डोक्यात ठरवलेले परिणाम, म्हणजेच "पूर्वनिर्धारित परिणाम" किंवा ठराविक गंतव्यस्थान (डेस्टिनेशन), यांना सोडून द्यावे. उदाहरण घ्या. तुम्ही चालायला लागलात, पण कुठे जायचे हेच माहीत नाही. तरीही तुम्ही म्हणता, "मी चालण्याचे लक्ष्य ठेवले आहे!". पण खरं पाहता, त्या चालण्यात ठराविक ठिकाण नाही. उलट, जर तुम्ही दुकानात जाण्यासाठी चालायला निघालात, तर तो प्रवास स्पष्ट लक्ष्य असलेला आहे. त्यामुळे जेव्हा लोक म्हणतात, "तुम्ही काहीतरी करत आहात, म्हणजे तुमची लक्ष्ये आहेतच!", तेव्हा माझे उत्तर असते, "होय, मी करत आहे, पण मला ते कुठे नेईल याची मला कल्पना नाही, आणि प्रामाणिकपणे सांगायचे तर मला त्याची चिंता नाहीसुद्धा." आणि हे सांगून ठेवतो, हे "गाँचा सिंड्रोम" नावाच्या वृत्तीचे लक्षण आहे. यात लोक शिफारसी स्वतः वापरून बघण्याऐवजी माझ्या म्हणण्यातल्या लहानमोठ्या विरोधाभासांवर बोट ठेवण्याचा खेळ खेळतात.

दुसरी नोंद अशी की, तुम्हाला हा प्रयोग करून पाहण्याची अजिबात गरज नाही.

जर लक्ष्यांशिवाय जगणे तुम्हाला अगदी हास्यास्पद, अतिरेकी किंवा "जगण्याला अर्थ नाही" असे काहीसे वाटत असेल, तर निश्चित रहा, हा प्रयोग तुमच्यासाठी नाही. याबाबत तुम्ही माझ्याशी असहमत असलात तरी त्यात मला काही फरक पडत नाही. हा प्रयोग माझ्यासाठी काम करतो, पण कदाचित तुमच्यासाठी अजिबात करणार नाही. आणि तेही अगदी ठीक आहे. या पुस्तकात इतर बऱ्याच गोष्टी आहेत ज्या तुमच्यासाठी उपयुक्त ठरू शकतात. आणि कोण जाणे, कदाचित भविष्यात एखाद्या दिवशी तुम्ही या विचाराकडे परत याल, आणि त्याकडे वेगळ्या नजरेने पाहाल.

#### तिसरी आणि शेवटची नोंद, मला सुरुवातीला लक्ष्यांची खरंच गरज होती का?

अनेक लोक म्हणतात, "तुला आता लक्ष्यांची गरज नाही, कारण तू आधीच बरंच काही साध्य करून बसला आहेस. जेव्हा माणूस एवढा पुढे गेला, तेव्हाच तो 'लक्ष्य नाही' म्हणू शकतो." हे म्हणणे ऐकायला वाजवी वाटते. तुम्हाला हवे असल्यास तुम्ही हा मुद्दा मान्य करून बसू शकता. पण एक पर्याय असा आहे की, एकदा स्वतःच प्रयत्न करा. एकदा जगून बघा, काम करून बघा, अगदी लक्ष्ये न ठेवता. आणि मग बघा काय होते ते. मला स्वतः सुरुवातीला खरंच लक्ष्यांची गरज होती का? हे आता मागे वळून कसे तपासणार? भूतकाळाकडे जाऊन प्रयोग करून बघणे शक्य नाहीच. पण माझा अंदाज असा आहे की जर मी अगदी सुरुवातीपासून हा "लक्ष्यांशिवाय" प्रयोग केला असता, तर मी आज जिथे आहे तिथे पोहोचणार नाही कदाचित. पण याचा अर्थ असा नाही की मी वाईट ठिकाणी असतो. उलट, मी कुठेतरी दुसऱ्या सुंदर, समाधानकारक ठिकाणी असतो. जगण्याच्या प्रवासात शेवटचं ठिकाण मोजण्यापेक्षा चालण्याचा अनुभवच जास्त महत्त्वाचा असतो.

#### लक्ष्यांची समस्या

भूतकाळात, मी वर्षाची सुरुवात होताच एखादे मोठे लक्ष्य किंवा किमान दोन-तीन तरी ठरवायचो. मग त्या वार्षिक ध्येयाला गाठण्यासाठी महिन्यागणिक लहान उप-लक्ष्ये आखली जात. पुढे त्याचे अजून विघटन करून आठवड्यागणिक, आणि शेवटी दिवसागणिक कृतीच्या पायऱ्या तयार होते. त्या कृतींवर माझा दिवस केंद्रित करण्याचा मी जीव तोडुन प्रयत्न करायचो. पण खरे सांगायचे झाले तर हे गणित इतक्या सरळसोटपणे कधीच जुळून येत नाही. हे सगळ्यांनाच ठाऊक आहे. आयुष्यात अचानक काही कामे घुसतात, वेळेचा ताण येतो, कधी टाळाटाळ तर कधी आळस हावी होतो. आणि मंग होते काय, मासिक आणि साप्ताहिक लक्ष्ये मागे सरकतात, थांबुन राहतात किंवा पूर्णपणे रुळावरून घसरतात. त्यातून मनात निराशा घर करून बसते कारण आपल्यात शिस्त नाही, आत्मसंयम नाही, असे वाटू लागते. मग आपण पुन्हा एकदा बसतो, आपली जुनी ध्येये उघडतो, त्यांचा आढावा घेतो, काहीतरी सुधारणा करून नवी ध्येये ठरवतो. उप-लक्ष्यांची आणि क्रियापद्धतीची ताजी यादी तयार होते. कधीतरी एखादे ध्येय खरंच गाठले जाते आणि त्या क्षणी आपण स्वतःला हिरो समजतो, अप्रतिम वाटते. पण वस्तुस्थिती अशी की बहुतांश वेळा ध्येये गाठली जात नाहीत आणि त्याचे ओझे आपण स्वतःच्या डोक्यावर घेतो. चूक आपलीच आहे, आपणच निकामी ठरलो, अशी अपराधी भावना वाढत जाते. खरे गुपित येथे आहे: समस्या तुमच्यात नाही, समस्या या संपूर्ण यंत्रणेच्या (सिस्टीम) रचनेत आहे. लक्ष्य-केंद्रित व्यवस्था ही प्रत्यक्षात अपयशासाठींच घडवलेली आहे. कारण जरी तुम्ही पुस्तकात लिहिल्याप्रमाणे, नियमाप्रमाणे, अगदी बिनचूक वागलात तरीही ही प्रणाली आंदर्श नाही. ध्येये तुमच्या क्षमतेभोवती भिंत उभी करतात, संधी कमी करतात. कधी तुम्हाला एखादी गोष्ट मनापासून करायची इच्छा नसते, पण फक्त ध्येय ठरवल्यामुळे तुम्हाला स्वतःला ओढूनताणून ती करावीच लागते. तुमचा मार्ग आधीच आखलेला असल्याने नवीन संधींचा शोध घेण्याची जागा उरत नाही. योजना ठरवलेली असल्याने तिचे पालन करावेच लागते, जरी त्या क्षणी तुमच्या मनाचा

ओढा एखाद्या वेगळ्याच विषयाकडे असेल तरी. काही ध्येय-प्रणाली लवचिक असतात, यात शंका नाही. पण खरी गोष्ट अशी आहे की ध्येयरहित आयुष्याइतके मोकळे, लवचिक आणि विस्तारासाठी उघडे काहीच नाही.

#### लक्ष्यांशिवाय जगणे

तर, लक्ष्यांशिवायचे जीवन नक्की कसे दिसते? व्यवहारात ते लक्ष्यांवर आधारलेल्यापेक्षा पूर्णपणे वेगळे असते. साधारणपणे आपल्याला लहानपणापासूनच "वार्षिक लक्ष्य", "महिन्याचे उद्दिष्ट", "आठवड्याचे प्लॅन" आणि अगदी "दिवसाचे टूँ-डू (कामांची सूची)" अशी यादी ठेवायला शिकवले जाते. पण इथे चित्र उलट आहे, तुम्ही वर्षासाठी ध्येय ठरवत नाही, महिन्यासाठी मापदंड आखत नाही, आठवड्याचा अजेंडा बांधत नाही आणि रोजची यादी तयार करत नाही. तुम्ही तपासणी (टूॅकिंग) या संकल्पनेचा मागोवा घेत बसत नाही, प्रत्येक कृतीला टप्प्याटप्प्याने मोजत नाही. अगदी टू-डू लिस्ट हवीच असे बंधनसुद्धा नाही. हो, आवडेल तर थोड्या आठवणी वहीत लिहून ठेवल्या तरी काही बिघडत नाही. पण त्या न लिहिल्या, तरी आयुष्य विस्कळीत होत नाही. मग प्रश्न येतो, असं असताना दिवस कसा गेला म्हणायचा? तुम्ही दिवसभर सोफ्यावर लोळत बसता का? अजिबात नाही. तुम्ही जे काही खऱ्या अर्थाने आतून आवडते, ज्याबद्दल आतून ज्वाला पेटते ते शोधता आणि मग ते करता. "ध्येय नाही" म्हणजे "काहीही काम नाहीं" असं नव्हे. उलट, यातूनच नव्या निर्मितीला वाव मिळतो. तुम्ही काहीतरी घडवू शकता, नवे तयार करू शकतां, आपल्या आवडीच्या दिशेने वाहू शकता. हे प्रत्यक्ष अनुभवात अधिकच अद्भृत होते. सकाळी जागे झाल्यावर नेमके ध्येयाच्या चौकटीत न अडकता तुम्ही थेट आपल्या आवडीकडे वळता. माझ्यासाठी ते बहुधा लेखन असते. पण हे फक्त लेंखनापुरते मर्यादित नाही. ते इतरांना मदत करणे असू शकते, अद्वितीय लोकांशी संबंध जोडणे असू शकते, पत्नीबरोबर वेळ घालवणे असू शकते, किंवा मुलांबरोबर खेळण्यात रमणे असू शकते. संधी आणि शक्यता या अमर्योद आहेत, कारण मी मोकळा आहे, बांधलेला नाही. विस्मयकारक गोष्ट म्हणजे शेवटी मी बहुतेक वेळा लक्ष्य ठरवले असते त्यापेक्षा जास्त साध्य करतो. कारण रोजच मी अशा गोष्ट्री करत असतो ज्याबद्दल मी उत्साही असतो, जिवंत वाटतो. पण खरं सांगायचं तर "साध्य करणे" हे अंतिम ध्येय नाहीच. खरी गोष्ट म्हणजे मी सतत मला आवडणारे करतोय, हेच मोलाचे आहे. अशा वाटा मला नेहमीच अप्रतिम, आश्चर्यकारक आणि आनंददायी ठिकाणी पोहोचवतात. गंमत म्हणजे सुरुवातीला मला त्या ठिकाणी पोहोचायचे आहे हे कधीच माहीत नसते. पण शेवटी ते ठिकाण समोर उभे राहते आणि हसू येते, "वा! हे कुठून आलं?" म्हणून, तुम्ही कोणताही मार्ग धरला, कुठेही पोहोचलात तरी ते सुंदरच असते. कुठलाही मार्ग वाईट नसतो, कुठलाही शेवट निरर्थक नसतो. प्रत्येक मार्ग फक्त वेगळा असतो, आणि वेगळेपण म्हणजेच अद्भृतता. न्याय करू नका. तुलना करू नका. फक्त त्या क्षणाचा अनुभव घ्या. आणि शेवटी नेहमी लक्षात ठेवा, प्रवास हेच सर्वस्व आहे. गंतव्य हे फक्त तात्पुरते एक ठिकाण आहे.

## कोठल्याही अपेक्षा ठेवू नका

आपण अनुभवत असलेल्या ताणाचा, चिडचिडीचा, रागाचा, निराशेचा आणि खट्ट मूडचा खरा उगम कुठे आहे, हे आपण थोडे थांबून पाहिले तर लक्षात येईल की हे जवळजवळ सर्व आपल्या मनात निर्माण झालेल्या अपेक्षांमुळेच आहे. आपण एखादी गोष्ट आपल्या मनासारखी व्हावी अशी ठरवून बसतो, पण वास्तव मात्र नेहमी आपल्या हिशोबाने घडत नाही. आणि मग त्या विसंगतीमुळे मनात संताप, उद्वेग, निराशा, खिन्नता अशी भावनांची गर्दी जमते. आपण डोक्यात चित्र रंगवतो, अमुक व्यक्तीने असेच करायला हवे, आपले आयुष्य असेच दिसायला हवे, गाडी चालवणारा दुसरा चालक नियम पाळायलाच हवा... पण है सगळे केवळ कल्पनेचे रंगवलेले स्वप्न असते. ते वास्तव नसते. आणि जेव्हा वास्तव त्या स्वप्नाशी जुळत नाही, तेव्हा मन पुन्हा जग वेगळे असते तर किती बरे झाले असते अशा विचारात रमते. यावर उपाय अगदी सोपा आहे, पण थोडा धाडसाचा: आपल्या सर्व अपेक्षा घ्या आणि त्या समुद्रात फेकून द्या. स्वतःबद्दल, आपल्या जोडीदाराबद्दल, मुलांबद्दल, सहकाऱ्यांबद्दल, नोकरीबद्दल, संपूर्ण जगाबद्दल, ज्या ज्या अपेक्षा तुम्ही मनात साठवल्या आहेत, त्या डोक्यातून काढून टाका आणि थेट समुद्राच्या अथांग लाटांमध्ये झोकून द्या. समुद्र नसेल तर जवळची नदी किंवा तलाव देखील पुरेसा आहे. मग त्या अपेक्षांचे काय होते? त्या पाण्यावर तरंगतात. लाटांनी त्यांना इथे-तिथे ढकलले जाते. प्रवाह त्यांना दूरवर वाहून नेतो. आणि अखेर त्या हळूहळू अदृश्य होतात. स्वच्छ पाणी त्या अपेक्षांना वाहून नेते. आपण फक्त त्या सोडून दिल्या पाहिजेत. आता, अशा अपेक्षांशिवायचे आयुष्य कसे दिसते? हे आयुष्य अधिक हलके, अधिक शांत असते. आपण वास्तव जसे आहे तसे स्वीकारतो. माणसे जशी आहेत तशी पाहतो, त्यांच्या वागण्याला आपल्याच चौकटींमध्ये बसवण्याचा हट्ट करत नाही. जे घडते ते जसंच्या तसं पाहतो. निराश व्हायचं कारणच राहत नाही. राग, चीड, त्रास, हे आले तरी आपण त्यांना पाहतो, मान्य करतो, आणि मग त्यांना देखील जाऊ देतो. याचा अर्थ असा नाही की आपण कृतीच करायची नाही. उलट, आपल्या मूल्यांनुसार आपण नक्कीच कृती करतो, जगावर परिणाम घडवतो. पण जग आपल्याला कसा प्रतिसाद देईल, हे मात्र आपण कधीच ठरवून धरत नाही. उदाहरणार्थ, जर आपण काहीतरी चांगले केले, तर आपल्याला प्रशंसा (Praise) किंवा कौतुक (Appreciation) मिळायलाच हवे अशी अपेक्षा ठेवली, तर पुन्हा निराशेचा खेळ सुरू होईल. त्याऐवजी त्या अपेक्षांनाही लाटांवर सोडून द्या. चांगले काम फक्त त्याच्या आनंदासाठी करा. त्यापलीकडे काहीही मागू नका. आपल्या विचारांकडे लक्ष द्या. जर मनात पुन्हा अपेक्षा आल्या, तर त्याबद्दल स्वतःला दोष देऊ नका. फक्त त्यांना ओळखा. आणि मग हसत-हसत त्यांनाही समुद्रात फेकून द्या. जर तुम्हाला जाणवले की, "हे असं नसून तसं असावं" असं मनात चाललंय, तर सावध व्हा. समजा एखाद्याने काहीतरी तुमच्या मनाविरुद्ध केले, तर लक्षात घ्या, ही फक्त तुमची अपेक्षा होती. त्या अपेक्षांनाही सोडून द्या. गोष्टी जशा आहेत तशा स्वीकारा आणि पुढे चला. जगातील वाहते पाणी जसे धूळ, मळ, अशुद्धी धुऊन नेतं, तसंच ते आपल्या अपेक्षांनाही वाहून नेऊ शकतं. फक्त आपण सोडून द्यायला हवं. मग आपण या आधीच सुंदर आणि अद्भृत असलेल्या जगात खूपच हलक्याने, मोकळेपणाने चालू शकतो, कुठल्याही अवास्तव कल्पनांच्या ओइयाशिवाय.

#### नियंत्रणाचा भ्रम

जेव्हा तुम्हाला असे वाटते की तुमच्या हातात सगळे नियंत्रण आहे, तेव्हा प्रत्यक्षात तुम्ही फार मोठ्या गैरसमजात असता. हे खरंच विलक्षण आहे की आपण कितीदा स्वतःला फसवतो, आपणच काहीतरी नियंत्रणात ठेवले आहे, असं समजतो, पण खरी गोष्ट अशी की नियंत्रण हा केवळ भ्रम आहे, मृगजळ आहे. आपण दररोज योजना आखतो, स्वप्ने रंगवतो, नीट आखीवरेखीव प्लॅन करतो, पण शेवटी काय होतं? गोष्टी आपल्या डोक्यात जशा फिरत असतात तशाच घडतात का? अजिबात नाही. म्हणूनच जुनी म्हण आहे: "देवाला हसवायचं असेल, तर योजना करा." (Make God laugh, make plans). योजनेवर आपण मेहनत करतो, ध्येय गाठण्यासाठी घाम गाळतो, आणि तरीही ध्येय चुकून जातं. मग आपण कितीदा भविष्यात घडणाऱ्या घटनांना हातात बसवायचा प्रयत्न करतो, जेव्हा की ते भविष्य आपल्या हुकुमात असंच नाही? पाच वर्षांपूर्वी कुणाला कल्पना होती का की जग असं बदलून जाईल, ओबामा राष्ट्राध्यक्ष होतील, स्टॉक मार्केट (Stock Market) कोसळेल, मंदीचा काळ येईल, प्रचंड भुकंप आणि त्सुनामी (Tsunami) येतील, आणि तुम्ही आज जे करत आहात, तेच करत बसाल? अर्थातच नाही. भविष्य हे आपल्या दृष्टीआडच राहतं, ते जाणून घेणं तर दूरच, ते नियंत्रित करणं तर मुळीच शक्य नाही. आपल्याला मात्र खात्री असते की आपण ते पेलू शकतो, पण प्रत्येक वेळी ते फसतं. तरीही आपण या नियंत्रणाच्या भ्रमाला घट्ट धरून बसतो. जग गुंतागुंतीचं, अनिश्चित, कधी कधी गोंधळलेलं आहे, आणि आपण त्याला वश करण्यासाठी जी किमया करतो, तीच आपल्याला थकवून टाकते. आपण हा नियंत्रणाचा हट्ट खालील प्रकारे करतो:

- मुलांना आपल्या मर्जीप्रमाणे घडवायचा आटापिटा, जणू ते मातीचे पुतळे आहेत आणि आपण शिल्पकार. पण खरं तर माणसं किती गुंतागुंतीची असतात, हे आपल्याला कळतच नाही.
- आपल्या रोजच्या जगण्यातल्या छोट्यातल्या छोट्या गोष्टींची नोंद ठेवायची धडपड, खर्च, व्यायाम, खाणं, केलेली कामं, वेबसाइटवर येणारे अभ्यागत, चाललेली पावलं, धावलेले मैल... ही यादी संपतच नाही. आणि आपण समजतो की हे सगळं ट्रॅकिंग म्हणजेच खऱ्या परिणामांवर नियंत्रण.

22 9. नियंत्रणाचा भ्रम

• कर्मचाऱ्यांना आपल्या मनासारखं चालवण्याचा हट्ट, जेव्हा की त्यांचे वेगवेगळे स्वभाव, प्रेरणा, लहरी, सवयी आपल्याला कळतातच कुठे?

• प्रकल्प, प्रवास, पार्टी, अगदी रोजचा दिवसही वेडसरपणे प्लॅन करणे, जणू कार्यक्रमांचे शेवटचे परिणाम आपल्याच हातात आहेत.

पण खरं सांगायचं तर, हा सगळा खेळ म्हणजे भ्रम. याचा त्याग केला, तर उरते काय? मग या गोंधळात जगायचं कसं? माशाचा विचार करा. समुद्र हा कितीही वादळी, प्रचंड, अव्यवस्थित असला तरी मासा पोहत राहतो. त्याला हा भ्रम नसतो की तो समुद्राला नियंत्रित करू शकतो, की बाकी माशांना वश करू शकतो. तो फक्त प्रवाहासोबत चालतो, येणाऱ्या लाटेला तोंड देतो. तो खातो, लपतो, प्रजनन करतो, पण कुठे थांबणार किंवा कुठे पोहोचणार याचा अट्टाहास करत नाही. आपण त्या माशापेक्षा अधिक शहाणे नाही. उलट आपलं विचारचक्रच आपल्याला या नियंत्रणाच्या मृगजळात अडकवतं. म्हणूनच एकच उपाय, तो विचार बाजूला ठेवा. मासा व्हायला शिका. जेव्हा आपण गोंधळाच्या वावटळीत अडकतो, तेव्हा त्याला वश करण्याची गरजच सोडून द्या. त्यात बुडून जा, त्या क्षणाचा अनुभव घ्या. प्रवाहावर ताबा मिळवायचा प्रयत्न करू नका, फक्त त्याला प्रतिसाद द्या. असं जगणं म्हणजे पूर्णपणे वेगळं तत्त्वज्ञान:

- ध्येयांच्या मागे धावायचं थांबवा, आणि ज्या गोष्टीत मन रमते, ज्या गोष्टीत हृदय धडधडतं, त्या गोष्टी करा.
- प्लॅनच्या फाइल्स न भरा, फक्त कृती करा.
- भविष्यातील चित्र रंगवण्यापेक्षा वर्तमान क्षणात जगायला शिका.
- इतरांना नियंत्रित करण्याचा हट्ट सोडून द्या. त्याऐवजी प्रेम, दयाळूपणा, आपुलकी दाखवा.
- आपण जे मूल्यं जपतो, त्यावर विश्वास ठेवा, परिणामांच्या हव्यासापेक्षा कृतीत मूल्यं जगणं अधिक महत्वाचं आहे.
- प्रत्येक पाऊल हलक्या मनाने, संतुलनाने, वर्तमान क्षणात टाका. पुढचे हजार पावले प्लॅन करण्यापेक्षा मनाशी ज्या गोष्टी जुळतात त्याला मान द्या.
- जगाला जसं आहे तसं स्वीकारा, त्याच्यामुळे त्रास, राग, ताण न घेता.
- कधीही निराश होऊ नका, कारण तुम्ही अपेक्षाच ठेवल्या नाहीत. जे येतंय ते हसत स्वीकारा.

काहींना हा जीवनमार्ग निष्क्रिय, सुस्त वाटेल. आपली संस्कृती आपल्याला आक्रमक, ध्येयवादी, परिणामाभिमुख राहायला शिकवते. म्हणून जर हा मार्ग तुम्हाला पटत नसेल, तर हरकत नाही. बरेच लोक आयुष्यभर या नियंत्रणाच्या भ्रमासोबतच जगतात. अज्ञानामुळे त्यांना जे दु:ख मिळतं, ते त्यांना चालून जातं. पण जर तुम्ही हे तत्त्व अंगीकारायला शिकलात, तर हा अनुभव जगातील सर्वात मोठा दिलासा आणि खरी मुक्ती ठरतो.

#### 10

#### गोंधळासोबत जगणे

आपण आतापर्यंत ध्येये, ठरवलेल्या योजना आणि अगोदरच उभी केलेली अपेक्षा यांना कसे सोड्न द्यावे याबद्दल बोललो आहोत. पण खरी गंमत इथेच आहे, माझा अजुनही चाललेला अभ्यास हा आहे की, जेव्हा आपण नियंत्रणाच्या भ्रमाला पूर्णपणे सोडून देतो, आणि फारशी योजना न करता गोष्टी घडु देतो, तेव्हा पुढचे पाऊल कसे टाकायचें? ध्येय किंवा योजनांशिवायचे जीवन म्हणजे नक्की काय असते? आपण रोज ज्या गोंधळाशी झगडत असतो, त्याच्याशी आपली मैत्री कशी करावी? हा प्रश्न महत्त्वाचा आहे. माझ्याकडे याची सर्व उत्तरे नाहीत, आणि खरं सांगायचं तर कोणीच ठाम उत्तरे देऊ शकणार नाही. पण एक गोष्ट निश्चित आहे, मी हळूहळू खूप काही शिकतो आहे, अनुभवतो आहे. अलीकडेच मी वर्ल्ड डॉमिनेशन समिट (World Domination Summit) ला पोर्टलॅंड (Portland) शहरात गेलो होतो. आश्चर्याची गोष्ट म्हणजे मी तिथे जाताना फारशा योजना करून गेलो नव्हतो. फक्त काही ठराविक गोष्टी होत्या, एक भाषण द्यायचे होते, दोन-तीन छोट्या सत्रांचे संचालन करायचे होते, एक बाईक टूर (Bike Tour) ठरलेला होता, विमानाचे तिकीट आणि हॉटेलची खोली आरक्षित होती. पण याशिवाय संपूर्ण आठवड्याचा मोठा भाग मी जाणीवपूर्वक मोकळा ठेवला होता, कसलाही कार्यक्रम ठरवलेला नव्हता. आणि बघा, हा अनुभव किती वेगळा ठरला! भाषण देणे मजेशीर होतेच, टूरही मनापासून आवडला, पण खरी जादू घडली ती त्या अनपेक्षित भेटींमध्ये. अगदी अनोळखी लोकांशी अचानक संवाद साधणे, कधीच न भेटलेल्या लोकांसोबत वेळ घालवणे, आणि जिथे गर्दी वाहून जाते तिथेच स्वतःला सोडून देणे, हे सारे एकदम ताजेतवाने करणारे होते. पुढच्या क्षणी काय होणार आहे याचा मला काहीच अंदाज नव्हता, आणि हो, ते थोडंसं भीतीदायक नक्कीच होतं... पण त्याचवेळी अजब मुक्तीचा अनुभव देणारं होतं. याच धर्तीवर, नुकताच मी गुआम (Guam) या बेटावर एक महिना घालवला. तिथे भेटण्यासाठी असंख्य मित्रमंडळी आणि नातेवाईक होते. राहण्यासाठी जागा सोडली, तर कोणतीही ठोस योजना नव्हती. आम्हाला कसा प्रवास करायचा, दररोज काय करायचे, काहीच माहित नव्हते. पहिल्या काही दिवसात हे सगळं अनिश्चितपणं थोडं भीतीदायक नक्कीच वाटलं. पण दिवसेंदिवस जाणवलं की, आपण काहीही ठरवलं नाही तरीही गोष्टी घडतात, आपण जुळवन घेतो, आणि सगळं शेवटी छान पार पडतं.

मग प्रश्न उरतो, गोंधळासोबत खरंच कसं जगायचं? त्याचं उत्तर इतकंच आहे की, आपण त्याला आलिंगन देऊन स्वीकारायला शिकतो.

#### 11

## योजनांशिवाय दैनंदिन जगणे

मी माझं दैनंदिन जीवन शक्य तितकं साधं आणि मोकळं ठेवण्याचा प्रयत्न करतो. दिवसाचे कठोर वेळापत्रक, काटेकोर योजना किंवा अगदी बंधनकारक "goals" (गोल्स) सुद्धा मी ठेवत नाही. सकाळी उठल्यावर माझा पहिला प्रश्न स्वतःलाच असतो, "आज मला खऱ्या अर्थाने कशामुळे आनंद आणि उत्साह मिळेल?" आणि गंमत म्हणजे या प्रश्नाचं उत्तर प्रत्येक दिवशी वेगळं असतं. हो, काही जबाबदाऱ्या असतात, ज्या निभावल्याशिवाय पर्याय नसतो. पण त्या सुद्धा बहुतेक वेळा अशाच गोष्टी असतात, ज्या माझ्या आवडीच्या, मला प्रेरणा देणाऱ्या किंवा मनापासून आकर्षक वाटणाऱ्या असतात. अर्थात, काही वेळा अशा गोष्टी कराव्याच लागतात ज्या मनाला फारशा रुचत नाहीत. अशा वेळी मी त्यांना टाळता येत असेल तर टाळतो, आणि न जमल्यास शक्य तितक्या शांत मनाने पूर्ण करतो. माझा खरा प्रयत्न असतो, प्रत्येक क्षणी "consciously in the moment" (कॉन्शसली इन द मोमेंट) म्हणजेच जाणीवपूर्वक आणि पूर्ण भान ठेवून जगण्याचा. त्या क्षणाला खऱ्या अर्थाने अनुभवण्याचा. स्वतःला विचारण्याचा की, "मी कोणत्या गोष्टीबद्दल खरंच उत्कट आहे?" आणि पुढे, "मी माझ्या मूल्यांना खरे राहून या क्षणाला कसं सामोरं जाऊ शकतो?" हेच खरं "mindfulness" (माइंडफुलनेस) आहे. दुर्दैवाने, आपल्यापैकी बहुतांश लोक असं जागरूकतेनं जगत नाहीत. माझ्या जीवनातील मूळ मूल्य म्हणजे "compassion" (करुणा). करुणेचे अनेक वेगवेगळे रंग असतात, प्रेम, द्याळपणा, सहानुभूती, कृतज्ञता. प्रत्येक वेळी जेव्हा एखादी नवी परिस्थिती समोर उभी राहते, तेव्हा मी स्वतःलाच विचारतो, "या प्रसंगाला मी करुणेने कसं हाताळू शकतो?" मला वाटतं, हा प्रश्न प्रत्येकाने स्वतःला विचारायला हवा. अशा प्रश्नांमुळे आपण केवळ योग्य कृतीच नाही, तर आपली अंतःकरणाची उबही जपतो. मी अजुनहीं या गोष्टी शिकतो आहे. मी असं अजिबात म्हणू शकत नाही की मी हे पूर्णपणे आत्मसात केलं आहे. खरं सांगायचं तर, पुढील अनेक वर्षें मला ह्याचं वेगवेगळ्या मार्गांनी चिंतन आणि प्रयोग करावे लागतील. आणि कदाचित हा प्रवास कधीच थांबणार नाही. कारण जागरूकतेनं आणि करुणेने जगण्याची कला म्हणजे आयुष्यभर चालणारा शोधप्रवास आहे.

# योजना का भ्रम आहेत

आपण आपल्या आयुष्यात प्रत्येक गोष्टीसाठी योजना करतो. पण या योजना खऱ्या अर्थाने काय असतात? फक्त भ्रम, नियंत्रणाचा (control) एक गोड पण खोटा भास. योजनांशिवाय जगणे हे बहुतेक लोकांना अगदी वेडेपणासारखे किंवा अवास्तव वाटेल. कोणी म्हणेल, "अरे, कसले हे भलतेच! योजना नसेल तर सगळं बिघडेल!", पण खरी गोष्ट अशी आहे की ज्या योजना आपण बनवतो, त्या फक्त आपल्या मनाचे खेळ आहेत. एक अगदी सोपे उदाहरण घ्या. तुम्ही ठरवले आहे की आज सकाळी तुम्ही एक अहवाल (report), किंवा ब्लॉग पोस्ट (blog post), किंवा पुस्तकाचा एखादा अध्याय लिहिणार. ्र आणि मग ११ वाजता तुम्हाला एखाद्या सहकाऱ्याशी किंवा बिझनेस पार्टनर (business partner) शी भेटायचे आहे. छान! कागदावर सगळं व्यवस्थित दिसतंय. लेखनासाठी -९ वाजता वेळ ठरलेला, आणि भेट ११ वाजता. आता धरून चालू की ह्या गोष्टी खरोखर योजनेप्रमाणेच घडल्या. पण हे लक्षात ठेवा की रोज असं होतंच असं नाही. अनेकदा अचानक एखादं फोन येतं, एखादं नवीन काम डोकं वर काढतं, किंवा एखादा छोटासा अडथळा सगळा प्लॅनच विस्कटतो. म्हणजेच, "नियंत्रण" (control) हा फक्त एक काचेचा बुडबुडा आहे, क्षणात फुटणारा. पण काही दिवस आपण नशीबवान असतो, आणि ज्या योजना आखल्या, त्या तशाच पार पडतात. समजा, तुम्ही ९ वाजता लिहायला बसलात. कदाचित तुम्ही आधीच त्याची रूपरेषा (outline) तयार केली असेल. पण जसजसं तुम्ही लिहायला सुरुवात करता, तसतसे नवनवीन विचार डोक्यात उगवू लागतात, जे कधीही प्लॅनमध्ये नव्हते. लेखन करताना अशा समस्यांचा सामना करावा लागतो, ज्यांचा अंदाज तुम्हाला सुरुवातीलाच आला नसता. खरं म्हणजे, जर तुम्ही नीट लक्ष दिलंत, तर लक्षात येईल की लेखन हे आधीपासून आखून बसता येत नाही. ते फक्त लिहायला लागल्यावरच पुढे पुढे उलगडत जातं. कारण लिहिताना तुम्ही प्रत्यक्षात विचार करत असता. आणि स्वतःचा विचार कसा होईल हेही कोणी सांगू शकत नाही, मग दुसऱ्याचा विचार कसा काय कळणार? यातूनच मजेदार गोष्ट घडते. लिहिता लिहिता असे काही विचार आणि ओघ बाहेर पडतात, ज्यांचा आधी कधीच विचार झाला नव्हता. आणि जर आपण त्यासाठी मन मोकळं ठेवलं, तर अनेकदा काहीतरी विलक्षण, चमकदार (brilliant) लिहन जातो. पण जर आपण "आधी आखलेल्या रूपरेषेला" चिकट्न

बसलो, तर ह्या नव्या संधींकडे डोळेझाक करण्याची शक्यता जास्त असते. आता गजर ११ वाजल्याचा वाजतो आणि तुमच्या भेटीची वेळ होते. तुम्ही सहकाऱ्याशी किंवा पार्टनरशी भेटता आणि गप्पा सुरु होतात. पण इथेही तीच गोष्ट लागू होते, संभाषण (conversation) हे कधीही प्लॅनप्रमाणे चालत नाही. तुम्ही कदाचित एखादा अजेंडा (agenda) बनवला असेल, पण बोलताना एक नवा विचार येतो. मग तो विचार दुसऱ्या माणसाच्या मनात दुसरा विचार पेटवतो. अशा रीतीने चिंगारीवर चिंगारी उडत राहतात. आणि शेवटी, या भेटीतून असे नवे प्रकल्प, सहकार्ये, कल्पना जन्माला येतात, ज्यांचा आधी कधीही प्लॅन केलेला नसतो. आणि हेच तर सगळ्यात मोठं सौंदर्य आहे. म्हणजे बघा, दोन "योजनाबद्ध" घटना जरी वेळेवर घडल्या, तरी त्यांचा खरा गाभा पूर्णपणे अनियोजित आणि अनियंत्रित होता. जितकं आपण या गोंधळाला (chaos) कवटाळतो, तितक्या नव्या, चमचमीत शक्यता आपल्या वाट्याला येतात. आणि जितकं आपण "प्लॅन" मध्ये स्वतःला अडकवतो, तितकं आपण आपली खरी क्षमता मर्यादित करतो. शेवटी एकच, योजना म्हणजे फक्त एक छानशी गोळी, जी आपण स्वतःला गोड लावून खातो. पण खरी जिंदगी ही "अनपेक्षित" च्या रंगमंचावरच नाचते.

# उलगडणाऱ्या क्षणासाठी मुक्त राहा

आपण आयुष्य आपल्या मुठीत घट्ट पकडून ठेवू शकतो अशी एक भ्रमित धारणा आपण बाळगून बसतो. "सगळं माझ्या नियंत्रणाखाली आहे" असं आपण स्वतःला पटवून देतो. पण खरं सांगायचं तर जग कधीही आपल्या नियंत्रणात येत नाही. मग जर आपण उलट केलं तर? जर आपण या गोंधळाला, या गतीमान अव्यवस्थेला, या सतत बदलणाऱ्या प्रवाहाला उघड्या मिठीत घेतलं तर? जर आपण स्वतःला त्या क्षणाच्या उलगडण्यासमोर, त्याच्या बदलत्या रूपासमोर पूर्णपणे मोकळं ठेवलं, तर कितीतरी शक्यता उलगडतात, ज्या शक्यता आपण कितीही काटेकोर "प्लॅनिंग" (Planning) केलं तरी कधी कल्पनाही केल्या नसत्या. यात एक वेगळीच सुंदरता आहे. खरं तर हे एक नवं सौंदर्य आहे जे फक्त अनुभवताना उमलतं. एक प्रयोग करून पाहा. पुढच्या एका तासासाठी सगळी आखणी, सगळे "टू-डू लिस्ट" (To-do List) कचरापेटीत फेकून द्या. आणि मग बघा, क्षणाक्षणाला काय उलगडतंय. ज्या गोष्टी तुम्हाला रोमांचित करतात, ज्या गोष्टी तुमच्या मूल्यव्यवस्थेशी जुळतात, त्यांचा विचार करा. आणि मग हे जाणूनबुजून करा. जेव्हा तुम्ही त्या गोष्टी प्रत्यक्ष करायला लागता, ज्या तुम्हाला उत्साहित करतात, ज्या तुमच्या मूल्यांशी सुसंगत असतात, तेव्हा काहीतरी नवीन तुमच्यासमोर जन्म घेतं. नवीन विचार येतात. लोकांशी गप्पा मारा, पण कोणत्याही "एजेंडा" (Agenda) शिवाय. बघा त्या सहज संवादातून कोणत्या ताज्या कल्पना जन्म घेतात. लोकांशी, कल्पनांशी आणि आपल्या स्वतःच्या विचारांशी संवाद साधताना कितीतरी नवीन संधी उमलतात. हे ऐकायला थोडं धूसर, थोडं आभाळासारखं वाटेल. पण खरं तर ही गोष्ट तितकीच ठोस आहे जितकी इतर कोणतीही गोष्ट. मी याआधी दाखवून दिलं आहे की आपण जेव्हा "प्लॅन" (Plan) करतो, तेव्हा आपल्याला वाटतं की आपण काहीतरी दगडावर कोरल्यासारखं खात्रीशीर ठरवलं आहे. पण जीवन खरं तर नेहमी प्रवाही असतं, आपण मात्र स्वतःला पटवून देतो की ते काँक्रिटसारखं (Concrete) कणखर आहे. आता जर आपण मान्य केलं की जीवन तरल आहे, सतत बदलणारं आहे, तर आपण त्या तरलतेला आपल्यासाठी ताकद बनवू शकतो. मग आपण वाहतो, प्रवाहासोबत सहज पुढे सरकतो. बदलत्या करंद्व (Currents) समोर उभं राहून त्यांना रोखण्याऐवजी आपण त्यांच्यासोबत खेळतो. आणि अशा वेळी आपण जगाला आपल्या छोट्या छोट्या योजना

आणि लक्ष्यांशी जुळवण्याचा हट्ट न धरता, उलट डोळे खरोखर उघडून बघायला शिकतो. माझ्याकडे सगळी उत्तरं नाहीत. आणि खरं सांगायचं तर, जर मी दावा केला की या पद्धतीने जगल्यावर काय होईल हे मला ठाऊक आहे, तर मी स्वतःच दांभिक ठरेन. कारण कुणालाही ठाऊक नाही की या मोकळ्या प्रवाहासोबत चालल्यावर कोणता क्षण आपल्यासमोर काय घेऊन उभा राहील. म्हणूनच मी सरळ कबूल करतो, "मला माहित नाही काय होईल" (I don't know what will happen). आणि हाच साधा वाक्यांश किती अमर्याद शक्यता घेऊन येतो, याचा विचार करा. कदाचित हीच खरी मुक्तता आहे.

## खोट्या गरजा निर्माण करू नका

आपले आयुष्य सतत करायच्या कामांनी, पाळायच्या नियमांनी आणि पाठीशी लागलेल्या अपेक्षांनी भरलेले असते. पण थोडा वेळ थांबून जर आपण या सर्व गरजांकडे जरा बारकाईने पाहिले, तर लक्षात येईल की त्यांपैकी बराचसा भाग हा खराखुरा गरज नसतो, तर फक्त आपणच निर्माण केलेली एक "गरज" असते. थोडा विचार करा, तुमच्याकडे कोणत्या गरजा आहेत? कदाचित दर पंधरा मिनिटांनी ईमेल तपासण्याची हक्की, किंवा इनबॉक्स अगदी कोऱ्याचा कोरा ठेवण्याची हट्टागिरी. कदाचित सर्व blogs (ब्लॉग्स) वाचूनच संपवायचे, काहीतरी नेहमी परफेक्ट नीटनेटके ठेवायचे, किंवा कामावर जाताना फॅरान मासिकातून थेट उतरल्यासारखे कपडे घालायचे. कधी मुलांना प्रत्येक छोट्या गोष्टीवर ओरडायची गरज वाटते, कधी सहकाऱ्यांवर नियंत्रण ठेवण्याची. कोणताही भेटू इच्छित असेल तर भेटायलाच हवे अशी बंधने, सतत अधिक पैसा मिळवायचा हव्यास, किंवा महागडी गाडी बाळगायची हौस, या सगळ्या गोष्टी आपल्याला "गरजा" वाटतात. पण थोडे थांबा आणि विचारा: या गरजा खरंच कुठून येतात? उत्तर अगदी सोपे आहे, या गरजा आपल्या मनाने बनवलेल्या आहेत. कधी कधी समाजच या गरजा तयार करून आपल्यावर लादतो. उदाहरणार्थ, ज्या उद्योगात तुम्ही काम करता तिथे तुम्हाला रात्री नऊपर्यंत काम करावे लागते, किंवा निर्दोष suit (सूट) घालून ऑफिसात जावे लागते. तुमच्या शेजारपाजारात ठरावीक मापदंड असतात, अंगणात गवताची परफेक्ट हिरवळ नसेल, किंवा ड्राईव्हवेत दोन BMWs (बीएमडब्ल्यू) नसेल, तर लोकांचा न्यायनिवाडा सुरू होतो. नवीनतम iPhone (आयफोन) नसेल, तर तुमचा geek cred (गीक क्रेड) संपतो आणि status symbol (स्टेटस सिम्बॉल) हातचा जातो, मग आपल्याला ते असलेल्यांचा हेवाच वाटतो. पण नेहमीच समाज कारणीभृत नसतो. बऱ्याचदा आपण स्वतःच या गरजा उगाच निर्माण करतो. ईमेल, RSS feeds (आरएसएस फीड्स), बातम्या संकेतस्थळे, टेक्स्ट मेसेजेस, Twitter accounts (ट्विटर अकाउंट्स), हे सारं पुन्हा पुन्हा तपासावंच लागेल असा स्वतःवर लादलेला दबाव आपण निर्माण करतो. जरी हे न केल्याने कोणताही सामाजिक किंवा कामावरचा नकारात्मक परिणाम होत नाही. आपल्याला नीट घडी घातलेला, परिपूर्ण पलंग पाहिजेच, जरी घरातल्या इतर कुणाला त्याची पर्वा नसली तरी. आपण आयुष्यभराची उद्दिष्टांची यादी बनवतो, किंवा

किमान वर्षभरात साध्य करायच्या गोष्टींचा प्लॅन करतो, आणि त्यातील प्रत्येक साध्य केल्याशिवाय चैन पडत नाही. पण जर काही साध्य झाले नाही, तरी आयष्य कोसळत नाही हे विसरतो. खरं सांगायचं तर या बनावट गरजा आपण इच्छिलं तर सहज दुर करता येतात. सगळं फक्त "सोडून द्यायची" तयारी असण्यावर अवलंबून आहे. तुमची एक खोटी गरज निवडा आणि स्वतःलाच विचारा, ती इतकी महत्त्वाची का वाटते? जर तुम्ही ती सोडली, तर काय बदल होईल? तुमच्याकडे अधिक मोकळा वेळ मिळेल का? अधिक एकाग्रतेने नवी कामं करण्याची जांगा निर्माण होईल का? तुमचं दैनंदिन ओझं हलकं होईल का? ताणतणाव कमी होतील का? किंवा उलट, काही वाईट घडेल का? घडु शकेल का? आणि जर घडलं, तर ते घडण्याची खरंच किती शक्यता आहे? आणि झालंच तर त्यावर उपाय काय असू शकतो? या बनावट गरजांच्या मुळाशी एकच गोष्ट असते, भीती. आणि आपण जशीँ या भीतींना ओळखतो, त्यांच्यासमोर प्रामाणिकपणे उभे राहतो, तसंच आपण अधिक मुक्त होतो. म्हणून छोटासा प्रयोग करा. स्वतःला परवानगी द्या, ती गरज सोडून द्या, पण अगदी एका तासापुरती. नाही जमलं तर एका दिवसापुरती. अजून आत्मविश्वास आला तर एका आठवड्यासाठी. जर या दरम्यान काहीही वाईट घडलें नाही, तर हळूहळू प्रयोग वाढवत राहा. आणि मग एक दिवस तुम्हाला जाणवेल, ती गरज अजिबातच गरज नव्हती. सोडून देण किती मोकळं करणारं असतं, हे एकदा अनुभवलं की कळतं. सोडण्याच्या या कृतीतृनच तुम्ही स्वतःला खऱ्या अर्थाने मुक्त करत आहात.

# उत्कट राहा आणि नावडत्या गोष्टींपासून स्वतःला दूर ठेवा

आपल्या आयुष्याचा प्रचंड मोठा भाग असा जातो की आपण सतत आपल्याला न आवडणाऱ्या, जड जाणाऱ्या किंवा कंटाळवाण्या गोष्टींमध्ये अडकलेले असतो. लहानपणापासून आपल्याला हे शिकवले गेलेले असते की नावडत्या गोष्टी करणं हेच खरे आवश्यक आहे, आणि जरी आपण ते करताना कष्टलो तरी ते करणं म्हणजे जणू सद्गुण आहे. पण खरं सांगायचं तर, मी या मताशी अजिबात सहमत नाही. जर एखादी गोष्ट करताना मनातून तिटकारा वाटत असेल, तर ती गोष्ट थांबवण्यासाठी मार्ग शोधायलाच हवा. काही वेळा तो मार्ग अतिशय सोपा असतो, उद्या पासूनच ती गोष्ट न करण्याचा. पण काहीवेळा, मोठा निर्णय घ्यावा लागतो, जणु आपल्या संपूर्ण जीवनाचा मार्ग बदलावा लागतो. त्या टोकाच्या बदलासाठी धाडस हवे, पण तो बदल करायचा की नाही हे फक्त तुमच्यावर अवलंबून असते. मी स्वतः अनेकदा अशा गोष्टींना रामराम केला आहे. काही वेळा सरळ थांबवलें, आणि काही वेळा "हे तर अनिवार्यच आहे" असं वाटणाऱ्या गोष्टींचीही सोडचिठ्ठी दिली आहे, (माझी नोकरी, गुआममध्ये राहणं वगैरे). प्रत्येक वेळी जेव्हा मी अशा कष्टकारक आणि मनाला ओझं वाटणाऱ्या गोष्टी सोडल्या, तेव्हा माझ्या मनावरचा भार हलका झाला आणि मला प्रचंड स्वातंत्र्याची जाणीव झाली. मी मनाला नावडणाऱ्या नोकऱ्या सोडल्या आहेत. गाडी चालवणं मला अजिबात आवडत नाही, म्हणून मी सॅन फ्रान्सिस्कोला स्थलांतरित झालो, आणि आता माझं कुटुंब, माझी पत्नी आणि आमची सहा मुलं, आम्ही सारे मिळून पूर्णपणे गाडी-मुक्त आहोत. मला "बजेटिंग" (Budgeting) करणे फारसं जमत नाही आणि नावडतंही, म्हणून मी माझे सर्व आर्थिक व्यवहार "ऑटोमेटेड" (Automated) केले. इंटरनेटवर लोकांच्या कॉमेंट्सचे नियंत्रण करताना मला ऊबग यायचा, म्हणून मी कॉमेंद्भच काढून टाकले. जाहिराती माझ्या साइटवर येत होत्या पण त्यांचा त्रास वाढू लागला म्हणून मी त्या जाहिरातीच हटवल्या. एखादं पुस्तक वाचताना कंटाळा आला, तर मी लगेच दुसरं पुस्तक उचललं. अशा रीतीने मी माझ्या आयुष्यातली पुनरावृत्ती करणारी, कंटाळवाणी आणि ऊर्जा खाऊन टाकणारी कामं स्वयंचलित केली किंवा कायमची हटवली. नावडत्या गोष्टी सोडून दिल्यावर हात मोकळे होतात, आणि त्या हातात मग वेळ आणि

उर्जा उरते ती फक्त आवडत्या गोष्टींसाठी. आज मी माझं आयुष्य अशाच गोष्टींनी भरून टाकलं आहे ज्या माझ्या मनाला भिडतात, मला उत्कट करतात. जर एखादा प्रकल्प मी घेतला आणि त्याच्याशी माझं नातं कमी-जास्त झालं, नावड वाढली, तर मी त्याला लगेच सोड़न देतो. हो, याचा अर्थ असा होऊ शकतो की मी सुरु केलेली प्रत्येक गोष्ट पूर्ण करत नाही. पण "जे सुरू केलं ते पूर्ण केलंच पाहिजे" ही कल्पनाच खोटी आहे, माझ्या प्रयोगांमधून मला हे उमगलं आहे की "आपल्याला जी गोष्ट आवडते, जी आपल्याला सुखावते ती करणं हेच खरं शहाणपण आहे." आज मी मला प्रिय असलेल्या लोकांसोबत वेळ घालवतो. वाचन करतो, धावतो, लिहितो. इतरांना मदत करतो, पण त्याचवेळी स्वतःसाठी एकांतही काढतो. या गोष्टी मला मनापासून प्रिय आहेत, आणि माझं संपूर्ण आयुष्य ह्याच गोष्टींनी रंगलेलं आहे. हेच मी आरोग्य आणि तंदुरुस्तीच्या बाबतीतहीं केलं आहे. "हेल्दी फूड" (Healthy Food) म्हणजे काय?, तर मला जे निरोगी पदार्थ आवडतात तेच खातो. "फिटनेस" (Fitness) म्हणजे काय?, तर मी स्वतःसाठी खेळ शोधतो, धावतो, उड्या मारतो, मुलांसोबत खेळतो, चढतो, टेकड्या चढुन पळतो, पोहतो, बास्केटबॉल खेळतो. म्हणजेच मी स्वतःला तंदुरुस्त ठेवतो, पण ते करताना मला "एक्सरसाईज करतोय" (Exercise) असा ताण अजिबात वाटत नाही. उलट, मला आनंद वाटतो, खेळताना शरीर आपोआप सक्षम होतं. आता एक क्षण विचार करा: जर तुम्ही तुमचं आयुष्य सतत नावडत्या गोष्टी करण्यात घालवलं नाही, तर तुमची खरी क्षमता किती झळाळून बाहेर येईल! तुमचं काम किती अधिक कुशल, किती अधिक भावपूर्ण आणि किती अधिक उपयुक्त ठरेल!

# घाई करू नका, हळू जा आणि उपस्थित राहा

घाई करू नका. हळूहळू जा. उपस्थित राहा. आपल्या दिवसांमधून धावत धावत जाणे म्हणजे स्वतःला अधिक अडचणीत ढकलून देणे आणि उगाचच जादा परिश्रम मागवन घेणे होय. आपण नेहमीच धावपळ करतो, प्रत्येक गोष्ट शक्य तितक्या पटकन उरकण्याचा प्रयत्न करतो, आणि एका दिवसात जितकी कामे माव शकतात त्यापेक्षा जास्तच ठासुन भरतो. याचा थेट अर्थ असा की आपल्या जवळ फारसा मोकळा वेळ उरत नाही, कामे आणि कार्यक्रम यांच्यामध्ये थोडीसुद्धा मोकळी जागा मिळत नाही, आणि विश्रांती तर अगदीच कमी मिळते. परिणामी आपण जे काही करतो त्यात आपण प्रत्यक्षात उपस्थित राहत नाही. आपण काम करत असलो तरी मनाने तिथे नसतो, आणि त्यामुळेच जीवनाचा, अन्नाचा, माणसांचा खरा आनंद आपल्या हातातून निसटून जातो. घाई करण्याचा दुसरा अर्थ म्हणजे आपण स्वतःसाठी आणि इतरांसाठी विनाकारण त्रास निर्माण करतो. घाईघाईत वागणे अपघात घडवते. उदाहरणार्थ, वेगाने गाडी चालवणे हे मोटार अपघातांचे सर्वांत मोठे कारण ठरते. कामाच्या ठिकाणी घाईघाईने इकडेतिकडे फिरणे अपघातांना आमंत्रण देते. एखादे काम घाईत केल्याने चुका अपरिहार्य होतात. आपण घाईत असताना सावध राहत नाही, लक्ष केंद्रीत होत नाही, त्यामुळे अनेक गोष्टी डोळ्यांआड होतात, समस्या येऊन ठेपल्यावरच दिसतात, आणि या सगळ्यात आपण स्वतःलाही इजा करतो आणि इतरांनाही हानी पोहोचवतो. घाई ही केवळ आपल्यालाच त्रासदायक ठरत नाही, तर आपल्या सभोवतालच्याही लोकांना तणावग्रस्त करते. उदाहरणार्थ, जेव्हा मी "लेट होऊ नये म्हणून" माझ्या कुटुंबाला पटकन दारातून बाहेर काढायचा प्रयत्न करतो, तेव्हा माझी पत्नी (जी नेहमी शांतपणे आणि वेळ घेंऊन तयारी करते) तणावग्रस्त होते कारण माझ्या घाईमुळे तिच्यावर अनावश्यक दडपण येते. त्याचप्रमाणे, जेव्हा आपण ऑफिसमध्ये कामे वेगाने करतो, तेव्हा आपल्या सहकाऱ्यांनाही आपोआप घाई जाणवते आणि त्यांच्यावरही अतिरिक्त ताण वाढतो. यामुळे आपल्या जीवनातील प्रत्येक गोष्टीला एक जादा आणि पूर्णपणे अनावश्यक दबाव चिकटतो. म्हणूनच, घाई करण्याऐवजी हळूहळू जगण्याचा प्रयत्न करा. हाच खरं तर "सहज आणि निरागस जीवनाचा

ताल" (Effortless Life चा खरा Tempo) आहे. परंतु गंमत अशी की बहुतांश लोकांसाठी हे काही सोपे नाही. ऑफिसमध्ये एका टेबलापासून दुसऱ्या टेबलापर्यंत, किंवा घरात एका खोलीतून दुसऱ्या खोलीत हळू चालणे, ही गोष्ट्र आपल्या बहुतेकांसाठी अगदीच अनोळखी संकल्पना आहे. अन्न खातानासुद्धा हळूहळू खाण्याचा सराव करा. फक्त खाण्यावर लक्ष केंद्रित करा, म्हणजे खाण्याच्या वेळी "वाचन" (Reading), "इंटरनेट ब्राउझिंग" (Internet Browsing), "टेलिव्हिजन पाहणे" (Watching Television), किंवा इतरांशी गप्पा मारणे नाहीं. जर हे तुमच्या सवयीविरुद्ध असेल तर सुरुवातीला खूप कठीण वाटेल. पण हळूहळू तुम्हाला लक्षात येईल की या पद्धतीने खाल्ल्यास आपण आपल्या अन्नाच्या प्रत्येक अंगाबद्दल अधिक सजग होतो, त्याची चव, त्याचा पोत, ते कुठून आले आहे, आपण किती प्रमाणात खात आहोत, आणि आपले पोट किती भरले आहे हैं सर्व लक्षात येते. ही एक अशी पद्धत आहे जी वजन कमी करण्यात मदत करते, आपल्या जवळ जे काही आहे त्याबद्दल कृतज्ञता निर्माण करते, आणि आपण जे खात आहोत त्याची खरीखुरी प्रशंसा करण्याची संधी देते. गाडी चालवतानासुद्धा हळूहळू चालवून बघा. तुम्ही स्वतः अधिक सुरक्षित रहाल, इतरांनाही कमी धोका निर्माण कराल, तुमच्यातील ताणतणाव कमी होईल, आणि सर्वांत महत्त्वाचे म्हणजे प्रवासाचा खरा आनंद घेता येईल. हळुवार जीवन जगणे म्हणजे स्वतःवर लादलेली अनावश्यक उद्दिष्टे, बेत, आणि क्रिया हळूहळू कमी करणे होय. यामुळे श्वास घेण्यासारखी मोकळीक मिळते. पण ही वजाबाकी एका दिवसात होत नाही. वेळ लागतो. म्हणूनच, ही वजाबाकी सुद्धा हळूहळू, सावकाश करा. स्वतःला हा अधिकार द्या की तुम्ही हळूहळूच अनावश्यक गोष्टी कमी कराल.

# अनावश्यक कृती टाळा

आपण दररोज करीत असलेल्या अनेक गोष्टी प्रत्यक्षात गरजेच्या नसतात. हे ऐकायला धाडसी विधान वाटू शकते, परंतु आयुष्यातील अनुभव व निरीक्षण सांगते की हे पूर्णपणे खरे आहे. उदाहरण घ्या, मसानोब् फुकुओका, हा एक क्रांतिकारी जपानी शेतकरी, ज्याचा उल्लेख मी आधीच्या अध्यायात केला आहे, "खऱ्या गरजा, साध्या गरजा" ("True Needs, Simple Needs"). त्याने पारंपरिक व आधुनिक शेतीचा सखोल अभ्यास केला. वर्षानुवर्षे केलेल्या निरीक्षणानंतर त्याने धाडसी निष्कर्ष मांडला की शेतकरी, मग तो जुना पद्धतीने काम करणारा असो किंवा आधुनिक तंत्रज्ञान वापरणारा असो, अनेक अनावश्यक गोष्टी करतो. नांगरणी करणे, मशागत करणे, तण काढणे, खत घालणे, छाटणी करणे, कीटकनाशक फवारणे, या सगळ्या गोष्टींना तो "अनावश्यक" म्हणाला. फुकुओकाने या सगळ्या कृती काढून टाकल्या आणि त्याला जाणवले की प्रत्यक्षात करण्यासाठी खूपच कमी काम उरते. हे तत्त्व केवळ शेतीत नाही तर आपल्या दैनंदिन जीवनातील प्रत्येक क्षेत्रात लागू होते. आपण जे करतो त्यातील बराचसा भाग आपण परंपरेमुळे, "हे करणे आवश्यक आहे" या गैरसमजामुळे किंवा इतर कृतींनी निर्माण केलेल्या समस्यांचे निराकरण करण्यासाठीच करतो. जर आपण प्रत्येक कृतीकडे नीट लक्ष दिले आणि स्वतःला प्रश्न विचारला की, "ही गोष्ट खरोखरच आवश्यक आहे का?", तर आपण अनेक अनावश्यक कृतींपासून स्वतःला वाचवू शकतो. फक्त सामान्य बोलण्यापेक्षा उदाहरणे जास्त समजावून सांगतात. चला तर पाहू काही ठोस उदाहरणे:

- प्रत्येक ईमेल (Email), फेसबुक मेसेज (Facebook Message) किंवा ट्विट (Tweet) ला उत्तर देणे अजिबात आवश्यक नाही. आपण कधीकधी केवळ असभ्य वाटू नये म्हणून उत्तर देतो. पण माझ्या अनुभवाने फार कमी लोक खरोखरच दुखावले जातात जर आपण उत्तर दिले नाही तर. त्यामुळे, खरोखर आवश्यक उत्तरं कोणती आहेत ते ओळखा आणि फक्त तीच द्या.
- जेव्हा आपण घरात खूप वस्तू जमा करतो, तेव्हा त्याच वस्तूंची साफसफाई, देखभाल, साठवणूक, हे अतिरिक्त ओझे निर्माण होते. जर आपण नको असलेल्या वस्तू दूर केल्या (ज्याला आजकाल डी-क्लटरिंग (De-cluttering) म्हणतात)

आणि नव्या वस्तू आणणे कमी केले, तर घर सांभाळण्याचे श्रम आपोआप कमी होतात.

- पालक म्हणून आपण आपल्या मुलांसाठी आणि त्यांच्यासोबत अनेकदा जास्त करतो. पण मुलांना स्वतंत्रपणे खेळायला, शिकायला आणि शोध घेण्याची संधी दिली तर ते अधिक आत्मिनभर होतात. प्रत्येक क्षणी आपण किंवा इलेक्ट्रॉनिक्स त्यांच्या सोबत असणे आवश्यक नाही. त्यामुळे पालनपोषणातील अनावश्यक हस्तक्षेप कमी करून आपण कमी करतो, पण त्यांना जास्त मिळते, स्वातंत्र्य, सर्जनशीलता आणि शिकण्याची क्षमता.
- जर तुम्ही अंगणातील गवत उपटण्याऐवजी ते नैसर्गिकरित्या वाढू दिले आणि त्याच गवतामध्ये भाज्या पेरल्या, तर अंगणातील देखभाल खूप कमी होते. हे शेजारच्या रूढीशी कदाचित विसंगत असेल, पण यामुळे गोष्टी करण्याची पद्धतच बदलते.
- जर तुम्ही डोक्याचे मुंडन (Shaved Head) केले, तर केसांच्या देखभालीसाठी लागणाऱ्या असंख्य कृतींचा बोजा आपोआप संपतो.
- जर तुम्ही घरून काम करू शकता किंवा कामाच्या ठिकाणाजवळ राहू शकता, तर रोजचा प्रवास (Commuting) संपतो.
- जर तुम्ही तुमच्या ब्लॉग (Blog) वरून कॉमेंट्स (Comments) ची सुविधा काढून टाकली, तर मग कॉमेंट्स तपासण्याची व नियंत्रण करण्याची आवश्यकता उरत नाही.

ही फक्त काही उदाहरणे झाली. प्रत्यक्षात याची संख्या अमर्याद आहे. पण लक्षात ठेवण्याजोगे मार्गदर्शक तत्त्व एकच, "अनावश्यक काहीही करू नका" ("Do Nothing Unnecessary"). हे तत्त्व मनाशी बाळगले तर दिवस हलका, वेळ शिल्लक आणि मन शांत राहते.

### समाधान शोधा

जगातला जवळजवळ प्रत्येकजण, माझ्या ओळखीतील लोकांचाही यात समावेश आहे, सतत काहीतरी अधिक चांगले शोधत असतो. त्यांच्या अपेक्षा संपतच नाहीत. कुणाला चांगले जीवन हवे असते, कुणाला चांगले कपडे, कुणाला चांगली गाडी, कुणाला चांगली नोकरी, तर कुणाला राहायला अजून चांगली जागा. ही गोष्ट मला अनोखी वाटत नाही, कारण मी स्वतः माझ्या आयुष्याचा मोठा हिस्सा ह्याच शोधामागे घालवला आहे. परंतु, जेव्हा मी थोडं थोडं करून समाधान शोधायला, त्याचा आस्वाद घ्यायला शिकलो, तेव्हाच माझ्या आयुष्यात खऱ्या अर्थाने बदल घडू लागले. जीवन अधिक समृद्ध होऊ लागले आणि सुधारणा घडू लागली.

- मला जेव्हा स्पष्टपणे जाणवले की माझ्या पत्नीबरोबर गप्पा मारणे, मुलांबरोबर खेळणे आणि स्वतःसोबत शांत वेळ घालवणे ह्याच गोष्टी माझ्या आनंदासाठी पुरेशा आहेत, तेव्हा मला बाहेरच्या एंटरटेनमेंट (Entertainment), किंवा शॉपिंग (Shopping), यांची हाव उरली नाही. याचा परिणाम असा झाला की मी कमी खर्च करू लागलो, अनावश्यक खरेदी थांबली आणि मी कर्जमुक्तही झालो.
- जेव्हा मी साध्या, घरच्या घरी बनवलेल्या अन्नात समाधान मानायला शिकलो, तेव्हा मला हॉटेलमध्ये किंवा बाहेर जाऊन सतत खाण्याची गरज उरली नाही. हो, अधूनमधून अजूनही खातोच, पण ती गरज नाही तर निवड असते. यामुळे माझे शरीर हलके झाले, आणि वजनसुद्धा कमी झाले.
- जेव्हा मी माझ्या आजूबाजूच्या छोट्या छोट्या गोष्टी नव्याने पाहायला शिकलो, पक्ष्यांचे किलबिलणे, झाडांचे हिरवेपण, चालत्या रस्त्यावरील साध्या हालचाली ह्यातही मला आश्चर्य आणि आनंद दिसू लागला. तेव्हा मला गाडीवर अवलंबून राहण्याची सवय मोडली. आज मी माझी गाडी सोडली आहे, आणि चालणे व सायकलिंग (Cycling), ह्यामुळे मी तंदुरुस्त झालो आहे. यामुळे मी ग्लोबल वॉर्मिंग (Global Warming), मध्ये माझा वाटा कमी करत आहे.

40 18. समाधान शोधा

 सर्वांत मोठा बदल म्हणजे, "आणखी हवे", "आणखी चांगले हवे" या कधीही न संपणाऱ्या चक्रातून मी स्वतःला मुक्त केले. मी डोळसपणे जाणवले की माझ्याकडे जे आहे तेच पुरेसे आहे. आज मी पूर्वीपेक्षा अधिक समाधानी आणि खरोखर आनंदी आहे.

समाधान मिळवणे ही एखाद्या रात्रीत घडणारी जादू नसते. ते थोड्या थोड्या प्रमाणात, हळूहळू आपल्यात फुलत जाते. आजपासूनच तुम्ही काही सोप्या गोष्टी अंगीकारल्या तर हे समाधान तुमच्या जीवनात येऊ लागेल:

- आत्ता क्षणभर थांबा आणि आपल्या आजूबाजूला नीट पाहा, कदाचित तुम्ही घरी बसलेले असाल, किंवा रस्त्यावर चालत असाल. लक्षात घ्या की तुमच्या आजूबाजूला असलेले बरेचसे सर्वकाही हे आनंदासाठी पुरेसे आहे. आनंदासाठी खरं तर काय लागतं? पोट भरण्यासाठी अन्न, डोक्यावर छप्पर, अंग झाकायला कपडे, सोबत करण्यासाठी इतर माणसे, काहीतरी अर्थपूर्ण काम आणि समाधानाची वृत्ती. बाकी सर्व उगाचच्या अपेक्षा आहेत.
- तुम्हाला काहीतरी अर्थपूर्ण काम करायचे आहे का? तर लगेच नोकरी बदलायची घाई करू नका. जिथे आहात तिथेच सुरुवात करा. इतरांना मदत करा, जशी शक्य आहे तशी. तुमच्या सहकाऱ्यांना यशस्वी होण्यासाठी मदत करा. मित्रांच्या गरजेच्या वेळी त्यांच्या पाठीशी उभे रहा. आपल्या घरच्यांबरोबर वेळ घाला, त्यांना प्रोत्साहन द्या. गरजू लोकांसाठी स्वयंसेवा करा. समाजात लहान का होईना, पण सकारात्मक बदल घडवा.
- माणसांशिवाय जीवनात पोकळी निर्माण होते. तुम्हाला सोबत हवी आहे का? तर शेजाऱ्याशी गप्पा मारा, नवी मैत्री करा. स्वयंसेवा करताना लोकांशी मिसळा, नवीन नातेसंबंध जुळवा. कार्यालयात सहकाऱ्यांबरोबर वेळ घाला. प्रत्येक व्यवहारात नम्रता, विचारशीलपणा आणि सकारात्मकता ठेवा.
- आपल्या आयुष्यातल्या आशीर्वादांची, म्हणजेच कृतज्ञतेची कारणे, रोज मोजायला शिका. तुमच्याकडे जे आहे ते थोडेसे नाही, तर खूप मौल्यवान आहे, हे सतत स्वतःला आठववा.
- जेव्हा तुम्ही स्वतःला "मला अजून काही हवे आहे" असा विचार करताना पकडता, तेव्हा थोडा विराम घ्या आणि तुमच्याकडे जे काही आहे त्याचे रोज कौतुक करा.
- जागरूकता म्हणजे फक्त ध्यानधारणा नव्हे, तर प्रत्येक कृतीत उपस्थित राहणे.
  खाणे, अंघोळ करणे, चालणे, काम करणे, भांडी धुणे, गप्पा मारणे, लिहिणे, वाचणे, ह्या सगळ्या साध्या कृतींमध्येही अधिक सजगपणे सहभागी व्हा. त्यातून जीवनाचा नवा अर्थ सापडेल.
- तुमची सजगता आणखी वाढवायची असेल तर दररोज थोडा वेळ शांत बसून ध्यान करा. बसून श्वासावर लक्ष केंद्रित करा आणि मनाला शांततेत बुडू द्या.

जेव्हा तुम्ही खरे समाधान शोधता, तेव्हा तुम्हाला जाणवते की आनंदासाठी फार थोडकंच पुरेसं आहे. त्यासाठी मोठ्या धडपडीची गरज नसते. अशा वेळी जीवन हलकं होतं, सोपं होतं, आणि खरंच पूर्वीपेक्षा कितीतरी चांगलं होतं.

# यशाची हाव आणि मान्यता मिळवण्याची भूक सोडा

चिनी तत्वज्ञ लाओत्से (Laozi) म्हणतो:

"यरा हे अपयशाइतकेच धोकादायक आहे. आशा ही भीतीइतकीच पोकळ आहे."

यश धोकादायक कसे, अपयशासारखेच? कारण तुम्ही शिडीवर वर चढलात किंवा खाली उतरला, तुमचे स्थान कधीच स्थिर नसते. पण जर तुम्ही दोन्ही पाय जिमनीवर रोवले, तर तुम्ही नेहमीच संतुलनात राहाल.

आपल्या मनात "यश" हा शब्द बालपणापासूनच पेरला जातो. शाळा, शिक्षण, स्पर्धा, सगळं जण ह्याच संकल्पनेभोवती फिरतं. पण विचार करा, यश म्हणजे नेमकं काय? यशाची व्याख्या कोण करतो? ते एवढं महत्त्वाचं का आहे? आणि जर आपल्याला ते मिळालंच नाही तर काय बिघडलं? किंवा मिळालं तरी मन भरलं नाही, अजुन हवेसे वाटले, किंवा लक्षात आलं की एवढा खटाटोप करून जे मिळवलं ते तितकंस मोलाचं नाही, तर मग आपण आयुष्य वाया घालवलं नाही का? यश मिळवण्याची हाव, आणि लोकांनी आपल्याला "सुप्रसिद्ध" किंवा "यशस्वी" म्हणावं ही भूक, आपल्याला अशा अनेक गोष्टींकडे ढकलते ज्या खऱ्या तर अनावश्यक असतात. मोठं घर, झकास गाडी, फॅशनचे कपडे, नवनवीन गॅजेट्स (Gadgets), जगभर फिरणे, प्रतिष्ठित नोकरी, कामगिरींची लांबलचक यादी, आणि इंटरनेटवर हजारो फॉलोअर्स जमवणे, हे सगळं कशासाठी? फक्त जगासमोर आपण भारी आहोत हे दाखवण्यासाठी! पण खरी गोष्ट अशी आहे की बाकीचे लोक आपल्याकडे फार लक्ष देत नाहीत. ते आपापल्या काळजीत आणि धडपडीत इतके व्यस्त असतात, की तुमचं यश त्यांच्यासाठी फक्त एक क्षणभराचं नजरेस पडणारं दृश्य असतं. म्हणूनच ही भूक सोडायला शिका. "यश हवंय", "लोकांनी आपल्याला मान द्यावा", ह्या सततच्या तगमगीला बाजूला ठेवा. हो, आपल्याला समवयस्कांपुढे छान दिसावंसं वाटतंच, पण तेच आयुष्याचा मुख्य उद्देश बनवणं धोकादायक आहे. पाय जिमनीवर घट्ट रोवा. संतुलन शोधा. समाधान शोधा. "यश" हा शब्द मनातून विसरा.

कारण खऱ्या जगण्याची ताकद ह्यात आहे की आपण साधेपणातही समाधान मानतो, आणि स्वतःला तसेच स्वीकारतो.

## वजाबाकीला प्राधान्य द्या

आपल्या स्वभावात एक विचित्र पण कायम दिसणारा कल असतो, आयुष्यात नवनवीन गोष्टी जोडत राहण्याचा. आपल्याला अधिक मिळवायचं असतं, अधिक कामं करायची असतात, नवे छंद जोपासायचे असतात, नवे मित्र बनवायचे असतात, आणि शक्य तितकं जास्त मिळवण्याची धडपड सतत सुरू असते. पण लक्षात घ्या, आपल्या आयुष्यात जेव्हा एखादी नवी गोष्ट जोडली जाते, तेव्हा तिच्यासोबत नवे प्रयत्न, नवे कष्ट आणि नवे व्यवस्थापन ओघानेच येते. प्रत्येक नवे साधन, नवा मित्र, नवा छंद, नवे ध्येय, सगळ्याचं स्वतंत्र संगोपन आणि देखभाल करावी लागते. आणि मग हळूहळू आपण इतक्या गोष्टींनी वेढले जातो, की आपल्याला श्वास घेणंसुद्धा कठीण होऊन बसतं. कुठल्या गोष्टी कमी करायच्या, कुठल्या टाकून द्यायच्या, हे ठरवणंच अवघड वाटू लागतं. म्हणूनच एक सार्वत्रिक मार्गदर्शन लक्षात ठेवा: आयुष्यात नवी गोष्ट जोडण्याआधी फारच सावध रहा. आणि शक्यतो नवी भर घालण्यापेक्षा वजाबाकीकडे कल ठेवा. उदा., जेव्हा एखादं नवं ऑनलाईन सोशल नेटवर्क (Online Social Network) बाजारात येतं, तेव्हा लगेच खाते उघडण्याऐवजी नीट विचार करा. जोडण्यापेक्षा, आधीपासून असलेल्या निरर्थक ऑनलाईन (Online) सवयी कमी करण्याकडे लक्ष द्या. नवे मित्र जोडताना, नवे प्रोजेक्ट सुरू करताना, नवी जबाबदारी स्वीकारताना, नेहमी विचारपूर्वक पाऊल टाका. जर काही गोष्टी तुमच्या जीवनात मूल्य वाढवत नसतील, तर त्या ठेवून गोंधळ का वाढवायचा? त्यातून स्वतःला मुक्त करून घ्या. हे लक्षात ठेवा की वजाबाकी ही सावकाश आणि विचारपूर्वक करायची प्रक्रिया आहे. भर टाकणं मात्र फारच सहज घडतं, कारण "हो" म्हणणं सोपं असतं, पण त्याचे आयुष्यावर होणारे दूरगामी परिणाम आपण बहुतेकदा नीट समजून घेत नाही. म्हणून जेव्हा कधी नवी गोष्ट करण्याचा मोह होईल, तेव्हा थोडा वेळ घ्या, नीट विचार करा, आणि जे काही शक्य आहे ते सावकाश कमी करत जा. आयुष्याचा कारागीर व्हा, क्युरेटर (Curator) व्हा. जशी कलादालनातील एखादी प्रदर्शनं नीट छाननी करून ठेवली जातात, तशीच स्वतःच्या आयुष्यातील गोष्टी निवडा. हळूहळू अनावश्यक कापून टाका, जोपर्यंत तुमच्याकडे फक्त त्या गोष्टी शिल्लक राहतात ज्या तुम्हाला खऱ्या अर्थाने प्रिय आहेत, ज्या अत्यावश्यक आहेत, आणि ज्या तुम्हाला आनंद देतात.

# विचारसरणी बदलणे आणि अपराधीपणातून मुक्त होणे

जेव्हा लोक पहिल्यांदा "प्रयत्नरहित जीवन" किंवा एफर्टलेस लाईफ (Effortless Life) ही कल्पना ऐकतात, ध्येय बाजूला ठेवणे, अपेक्षा कमी करणे, नियंत्रण सोडून देणे, आणि सतत धावपळ करण्याऐवजी थोडं कमी करणं, तेव्हा त्यांना लगेच नकारात्मक विचार येतात. आपली संस्कृतीच अशी घडवली गेली आहे की कमी करणं म्हणजे आळस.

"जास्त कर", "जास्त मिळव", "जास्त कष्ट कर", हेच जण् आपल्या रक्तात भिनवलं गेलं आहे. कमी करणं म्हणजे निकम्मेपणा, आणि "निष्क्रिय" हा शब्द आपल्या कानाला नेहमीच त्रासदायक वाटतो. आपल्याला हवं असतं मेहनत करून वर चढणं, जगण्याच्या प्रवाहावर तरंगत जाणं नव्हे. आपल्याला जास्तीत जास्त ध्येयं साध्य करायची असतात, त्यागायची नव्हेत. हीच ती विचारसरणी आहे जी आपल्याला लहानपणापासून शिकवली गेली आहे. पण ती खरंच अधिक चांगली आहे का? माझ्या स्वतःच्या अनुभवातुन मला जाणवलं की ही विचारसरणी नेहमीच समाधान देत नाही. अनेक वर्षे मी ह्यांच धावपळीच्या मनोवृत्तीमध्ये जगलो. पण हळूहळू प्रयोग करताना लक्षात आलं की "प्रयत्नरहित जीवन" हे अधिक सहज, अधिक नैसर्गिक, आणि शेवटी अधिक समाधानकारक आहे. आज मी पूर्वीपेक्षा खूप शांत आणि आनंदी आहे. जर ह्या कल्पना ऐकून तुमच्यात नकारात्मक प्रतिक्रिया उमटली, तर ते अगदी ठीक आहे. त्या विचारांना दुर्लक्ष करू नका, त्याकडे लक्ष द्या. स्वतःला विचारा, मी जे विचार करतोय ते नक्की बरोबर आहे का? की कदाचित हाही मार्ग चांगला ठरू शकतो? फक्त अंदाजावर नका राहू. जर ठोस पुरावा नसेल तर स्वतः प्रयोग करून पाहा, आणि मग पुरावा मिळवा. जेव्हा आपण कमी करायला सुरुवात करतो, आणि तेही कमी धडपडीत, अधिक सहजतेने, तेव्हा सुरुवातीला आपल्याला अपराधीपणाची भावना येते. "मी कमी करतोय म्हणजे मी आळशी झालोय का?", असा प्रश्न डोकं वर काढतो. पण जसजसं ह्या वेडसर वाटणाऱ्या प्रयोगाचे परिणाम दिस् लागतात, तसतसं मन हलकं होतं. कमी करणं इतकं वाईट नाही, हे जाणवतं. हे आळसाचं लक्षण नाही, तर अधिक नैसर्गिक, सजग आणि समाधानी पद्धतीने जगण्याचा मार्ग आहे. आणि हेच खरं म्हणजे चांगलं जीवन (Good Life) आहे. कारण आपण

आपल्या जुन्या विचारसरणीला अंधपणे नाकारत नाही, तर स्वतःलाच परवानगी देतो, आणखी चांगल्या, अधिक समाधान देणाऱ्या जीवनासाठी. होय, ते म्हणजेच एफर्टलेस लाईफ (Effortless Life).

### पाण्यासारखे बना

प्रसिद्ध मार्शल आर्टिस्ट ब्रूस ली (Bruce Lee) ने आपल्याला एक अप्रतिम धडा शिकवला, तो म्हणजे लवचिकतेचा. त्याचं वाक्य लक्षात ठेवा:

भेगांमधून वाट काढणारं पाणी बना. आडमुठे नको, परिस्थितीशी जुळवा, आणि मग मार्ग सापडेल. मन आतून कडक नसेल, तर बाहेरचं जग स्वतः उघडेल. मन रिकामं ठेवा, आकारहीन बना – पाण्यासारखे. कपात टाकलं, तर कप; (You put water in a cup, it becomes the cup). बाटलीत टाकलं, तर बाटली; (You put water into a bottle, it becomes the bottle). चहाच्या पितळीत टाकलं, तर पितळी; (You put it in a teapot, it becomes the teapot). पाणी वाहू शकतं, किंवा धडक देऊन फोडू शकतं; (Now water can flow or it can crash). पाणी बना, मित्रा. (Be water, my friend).

हा संदेश वरकरणी साधा वाटतो, पण जगण्याची दिशा बदलणारा आहे. याचा अर्थ काय?

याचा अर्थ असा की जीवनात ठरवून आखलेले मार्ग, आखीवरेखीव योजना, आणि ठाम अपेक्षा यांना सोडून द्या. एखाद्या प्रसंगात काय होईल, परिणाम कसा असेल, हे आगाऊ ठरवण्यापेक्षा तो क्षण समोर आल्यावर त्याला जुळवून घेणं शिका. परिस्थिती बदलती असते, आणि आपणही बदलाला स्वीकारू शकलो तरच खऱ्या अर्थाने जगू शकतो. आपण जेव्हा एखाद्या एकाच ध्येयावर किंवा मार्गावर हट्ट धरतो, तेव्हा आपली लवचिकता कमी होते. कारण मग आपलं मन ठराविक रस्त्यावर अडकून राहतं. पण काय झालं जर परिस्थिती बदलली तर? जर आपण दगडासारखे कठोर राहिलो, तर बदलांना जुळवून घेणं फार अवघड होतं. पण जर आपण पाण्यासारखे लवचिक राहिलो, तर बदलत्या प्रवाहात सहज सामावून जाऊ शकतो. विचार करा, तुमच्या योजना बिघडल्या की तुम्ही चिडता का? आपल्या मनातील अपेक्षा सोडायला शिकलात, तर राग, निराशा किंवा वैताग येणं थांबेल. त्याऐवजी तुम्ही बदलाला स्वीकाराल. तुम्ही वाहाल. आणि याच ठिकाणी जीवनाची खरी सुंदरता दिसते. जेव्हा आपल्याकडे ठरलेला एकच मार्ग

नसतो, तेव्हा प्रत्येक वळण आपल्यासाठी नवीन संधी घेऊन येतं. कोणतंही दार उघडलं की आपण आत पाऊल टाकू शकतो. भिवष्य नेमकं कसं घडेल, हे कुणालाच ठाऊक नाही. मग आपण ठामपणे ठरवून बसायचं तरी कशासाठी? लवचिक राहिल्याने तुम्हाला जग जसजसं उलगडतं तसतसं पाहता येतं. बदलांशी संतुलन राखून पुढे जाता येतं. जे घडतं त्यातून शिकता येतं, आणि त्याच अनुभवावरून आपला मार्ग हुशारीने आणि सहजतेने बदलता येतो. म्हणूनच ब्रूस लीचं ते वाक्य नेहमी लक्षात ठेवा, पाण्यासारखं बना (Be Like Water). कारण पाणीच आपल्याला शिकवतं की जीवन वाहण्यात आहे, धडकण्यात आहे, आणि प्रत्येक क्षणी रूप बदलण्यात आहे.

# प्रत्येक कृतीला समान महत्त्व द्या

माझी एक जेन (Zen) भिक्षुणी मैत्रीण आहे, सुसान ओ'कॉनेल (Susan O'Connell). ती सॅन फ्रान्सिस्को झेन सेंटर (San Francisco Zen Center) मध्ये उपाध्यक्ष आहे, आणि पूर्वी ती मूव्ही आणि टीव्ही ऍक्टरेस (Movie and TV Actress) होती. अलीकडेच तिने मला एक अतिशय महत्त्वाचा धडा दिला. तिचं भाषण इतकं विचारप्रवर्तक होतं की मी लगेच तिच्या कल्पना माझ्या जीवनात उतरवायला सुरुवात केली. सुसान म्हणते की ती आपल्या दिवसातील प्रत्येक कृतीला, प्रत्येक क्षणाला समान महत्त्व देते. आपण मात्र नेहमी उलट करतो. काही कृती महत्त्वाच्या आहेत असं आपण ठरवतो, आणि त्या कामांवरच मन एकवटतो. बाकीच्या छोट्यामोठ्या कृतींकडे दुर्लक्ष करतो, किंवा त्यांचं वजन फारसं करत नाही. पण सुसानसाठी ध्यानधारणा, एखादं महत्त्वाचं काम करणं, रस्त्यात एखाद्या अनोळखी व्यक्तीशी गप्पा मारणं, पार्किंगमध्ये गाडीपर्यंत चालत जाणं, किंवा फक्त गरम सूपचा एक वाडगा खाणं, सगळ्याला तितकंच महत्त्व असतं. एकाचं दुसऱ्यापेक्षा वजन जास्त किंवा कमी नाही. तिने तर एवढंही सांगितलं की कृतींच्या मधल्या जागेलाही (म्हणजेच "स्पेसेस बिटवीन (Spaces Between)") ती समान महत्त्व देते. ही मधली जागा म्हणजे काय? उदा., तुम्ही ईमेल (Email) वाचून झाल्यावर सहकाऱ्याशी बोलायला सुरुवात करता, हा जो संक्रमणाचा क्षण आहे तो एक "स्पेस" आहे. जेवून झाल्यावर ताट सिंकमध्ये ठेवायला जाणं, हीसुद्धा एक "स्पेस" आहे. आपण सहसा ह्या क्षणांना लक्षातच घेत नाही. ते नकळत निसट्न जातात. कल्पना करा, ह्या मधल्या जागांना जसं आपण एखाद्या "महत्त्वाच्या" गोष्टीला वजन देतो तसंच महत्त्व दिलं तर काय होईल? एक संपूर्ण दिवस अशा महत्त्वाच्या जागांनी भरलेला असेल तर तो दिवस कसा असेल? माझ्या अनुभवात, तो दिवस अधिक सजग, अधिक धीम्या गतीचा आणि समतोल असतो. आपण अधिक शांत, प्रसन्न आणि स्थिर होतो. तणाव कमी होतो, कष्ट कमी वाटतात. तुम्ही हे प्रयोग म्हणून एक तास करून बघा. जे काही करता, ते सामान नीट ठेवणं असो, एका खोलीतून दुसऱ्यात जाणं असो, फोन उचलणं असो, किंवा एखाद्याशी संवाद साधणं असो, प्रत्येक गोष्ट जाणीवपूर्वक करा. आणि प्रत्येकाला तितकंच महत्त्व द्या. याचा आणखी एक फायदा आहे. आपण ज्या गोष्टींना अति महत्त्व देतो, कधी कधी अति नाट्यमय बनवतो, त्यांचा प्रभाव कमी होतो. असं

झालं की निरर्थक भावनांवरचा अपव्यय थांबतो. आपण आपलं संतुलन गमावणं टाळतो. दृष्टीकोन व्यापक राहतो. अर्थात, ह्या कल्पनेसारखंच मी अजूनही शिकत आहे, पण मला हा धडा खूप उपयोगी पडतोय. म्हणून मला खात्री आहे की तुमच्याही जीवनात तो उपयुक्त ठरेल. आणि जर तसं झालं, तर त्याचं श्रेय माझ्या मैत्रीण सुसानला द्या.

### साधं खाणं

मी हळूहळू माझं आरोग्य सुधारलं, शरीर हलकं-फुलकं झालं, आकार नीटस झाला, मन जास्त आनंदी झालं, हे सगळं एका साध्या पण बुद्धिमान आहारामुळे. इथे "डाएट (Diet)" म्हटलं की काहीतरी टोकाचं, कडक, तडजोड न करणारा नियम डोक्यात येतो. पण माझा आहार मात्र असा नाही. मी स्वतःला भरपूर मोकळीक देतो, कधी कधी चुकलो तरी चालतं म्हणतो. म्हणजे आहार आहे साधा, पण दृष्टिकोन आहे लवचिक.

#### मी काय खातो

मी साधारणपणे (नेहमी काटेकोरपणे नाही) नैसर्गिक, न वाळवलेले किंवा प्रक्रिया न केलेले वनस्पतीजन्य पदार्थ खातो. ते मिश्रण साधारण असं असतं:

- भरपूर भाज्या, विशेषतः गडद हिरव्या पानांच्या
- कडधान्यं, सोयाबीनसकट
- सुका मेवा व बिया, बदाम, अक्रोड, जवस, क्विनोआ
- अख्खे धान्य, स्टील-कट ओट्स, ब्राऊन राईस
- फळं, मर्यादा न ठेवता
- द्राक्षारस (Wine), कॉफी, चहा

कधी कधी मी थोडे प्रक्रिया केलेले पदार्थही खातो, जसं की ऑलिव्ह तेल, नट बटर, टोफू, व्हिनेगर इत्यादी. मला आवडतात: एवोकॅडो, काळं हरभरा, बदाम, मसूर, नारळाचं दूध, बेरी फळं, रताळी, किंवा अंकुरलेली धान्यं. माझ्या ताटात येतात, भाजीचं झणझणीत चिली, टोफू व भाज्यांचं क्विनोआसोबत स्टर-फ्राय, ब्राऊन राईसवर काळ्या हरभऱ्यांचं व ताहिनी सॉसचं कॉम्बो, केल (Kale) भाजीसोबत, स्टील-कट ओट्सवर कच्चे बदाम, बेरीज, जवस पावडर व थोडंसं दालचिनी. म्हणजे खायला साधं, पण चवीला मस्त.

54 24. साधं खाणं

#### मी काय कमी खातो

मी जे पूर्णपणे बंद केलंय ते म्हणजे, मांस आणि प्राणीजन्य पदार्थ.बाकी काही गोष्टी मी पूर्णपणे बंद केल्या नाहीत, पण जुन्या तुलनेत खूपच कमी झाल्या:

- गोड पदार्थ
- प्रक्रिया केलेली धान्यं
- साखरयुक्त पेयं
- तेलकट तळलेले पदार्थ

कधी कधी या गोष्टींची मजा घेतो, पण प्रमाण खूपच मर्यादित ठेवतो.

#### मी प्राणीजन्य पदार्थ का टाळले?

मांस, दूध, अंडी, हे मी आरोग्याच्या कारणामुळे बंद केलेलं नाही. हे नैतिक कारणामुळे केलं आहे. लाखो निरपराध, भावनाशील, दुखः अनुभवणाऱ्या प्राण्यांना फक्त आपल्या जिभेच्या चवीसाठी त्रास देणं, त्यांचा संहार करणं, यात काहीच न्याय नाही असं मला वाटतं.कोणी म्हणेल, मासे किंवा दही आरोग्यासाठी चांगले आहेत. हो, पण त्याशिवायही आपण आरोग्यदायी, चविष्ठ, पोषक आहार घेऊ शकतो, हे मी स्वतः सिद्ध केलं आहे. म्हणून प्राणीजन्य पदार्थ खाण्याचं एकमेव खरं कारण म्हणजे आपली मजा. आणि माझ्या मनाला ते पटत नाही. ज्यांना हे आवडतं त्यांचा मी न्याय करीत नाही, पण मी स्वतः त्यात सहभागी व्हायला इच्छित नाही.

#### निष्कर्ष

हा आहार अजिबात कठीण नाही. तो तुलनेने स्वस्त आहे, पोषणाने समृद्ध आहे, काही फार किचकट तयारी लागत नाही, आणि खायला तर फारच स्वादिष्ट आहे. आणि सर्वात महत्त्वाचं म्हणजे तो आरोग्यदायी आहे. वनस्पतीजन्य, साधे, न-प्रक्रिया केलेले पदार्थ खाल्ले तरी आपण उत्तम आरोग्य राखू शकतो. यासाठी फार ताण घेण्याची, शिस्तीचा बोजा पेलण्याची काही गरज नाही. हा आहार एन्जॉय करा, आणि कधी तरी कमी आरोग्यदायी पदार्थही थोड्या प्रमाणात खा, काही हरकत नाही. मी लक्षात घेतलं की जेव्हा मी प्राणीजन्य पदार्थ बंद केले, तेव्हा उरलेल्या पदार्थांचा आनंद अधिक वाढला. माझं ऊर्जा पातळीही (Energy Level) लक्षणीयरीत्या वाढलं.

### काही पाककृती

लोकांना नेहमी पाककृतींची मागणी असते, म्हणून काही मी आधीच ज्या शेअर केल्या आहेत, त्यांच्या दुवे देतो:

- स्टील-कट ओद्ग: http://zenhabits.posterous.com/my-favorite-healthy
- स्क्रॅम्बल्ड टोफू: http://zenhabits.posterous.com/leos-healthy-scrambl
- वेजी चिली: http://zenhabits.net/health-tip-try-eating-vegetarian
- ताहिनी सॉस (Beans, Kale, Brown Rice सोबत): http://www.livestrong.com/recipes/i-am-attentive-spice-tahini-saue/

## सहजसुंदर पालकत्व

आपल्यापैकी ज्यांना लेकरं आहेत, त्यांच्यासाठी "पालकत्व" म्हणजे आयुष्यातली सर्वात दमछाक करणारी गोष्ट असते. हे खरं आहे की मुलं वाढवणं कधीच सोपं नसतं, आणि मी इथे हा प्रकरण लिहिताना खोटं सांगणार नाही की ते सोपं आहे. पण मला असा अनुभव आला आहे की, थोडं कमी करून, जसं आयुष्यातून ओझं कमी करतो तसं, पालकत्व खूपच हलकं-फुलकं होऊ शकतं. चला तर मग पाहूया आपण रोजचं पालकत्व कसं करतो, आणि या पुस्तकातल्या "कमी करायच्या" तत्त्वांनी आपली कशी सुटका होऊ शकते. पहिली गोष्ट्र म्हणजे, आपण आपल्या लेकरांना अक्षरशः जास्त भरगच्य वेळापत्रकात अडकवून टाकतो. शाळा, गृहपाठ, अभ्यास, पण त्याचबरोबर खेळ, नृत्यवर्ग, संगीतवर्ग, समर कॅम्प, प्ले-डेट्स, वाढदिवस पार्टी आणि अजून कितीतरी कार्यक्रम. म्हणजे लेकरं दिवसभर धावत असतात, आणि आपण पालकहीं त्यांच्या मागे-पुढे धावतोच. पण जर आपण त्यांना थोडं कमी कामं दिलं, त्यांना कंटाळा येऊ दिला, आणि त्यांनी स्वतःचा मनोरंजनाचा मार्ग शोधला, तर आपल्यालाही काम कमी आणि त्यांनाही थोडा श्वास. दुसरी गोष्ट, घर साफसफाईबद्दल आपली फाजील चिंता. आपण कायम मुलांच्या खोली स्वच्छ आहे की नाही, खेळणी पसरलीत का, कपडे ढिगाऱ्यात पडलेत का, यावर रागावतो, तणाव घेतो. पण जर आपण या अपेक्षा सोडून दिल्या, फक्त स्वतः नीटनेटका राहून मुलांना उदाहरण दिलं, आणि ते त्या उदाहरणातून काय शिकतात याकडे पाठीमागे फार लक्ष दिलं नाही, तर आपला त्रासही कमी आणि घरातला तणावही कमी. तिसरी गोष्ट, आपण मुलांच्या यशाबद्दल फारच काळजी करतो. म्हणूनच आपण त्यांना उज्ज्वल भविष्याची पायाभरणी करून द्यायचा अट्टाहास करतो. पण जर आपण त्या अपेक्षा सोडून दिल्या तर? जर आपण त्यांच्या भविष्याबद्दलचे "ते काय होणार?" हे प्रश्न विचारणं बंद केलं, आणि त्यांनी जे ठरवलं ते स्वीकारलं, तर जीवन खूपच हलकं होईल. चौथी गोष्ट, आपण आपल्या मुलांकडून आदर्श वर्तन अपेक्षित करतो. त्यांनी चांगलं वागावं, शिस्त पाळावी, आपण सांगतो ते करावं, पण वास्तवात मुलं फारसं असं करत नाहीत. किंवा ती ही अपेक्षा पूर्ण करताना प्रचंड ताण अनुभवतात. आपण पालक बराच वेळ "माझं मूल कसं वागायला हवं" यावर खर्च करतो. पण जर आपण त्या अपेक्षा सोडल्या आणि लेंकरांना जसे आहेत तसे स्वीकारलं, तर घरातली हवा अजून मोकळी होईल. पाचवी

गोष्ट, आपल्याकडे मुलांनी काय शिकावं याचा ठरलेला आराखडा असतो. पण मला जाणवलं की माझ्या जुन्या सगळ्या समजुती फोल होत्या. म्हणूनच ईव्हा आणि मी मुलांना अन-स्कृलिंग (Un-schooling) पद्धतीनं वाढवत आहोत. आम्ही पारंपरिक वरून-खाली (Top-Down) शिक्षणपद्भती सोडली आहे. त्याऐवजी आम्ही मुलांना त्यांच्या आवडीवरून शिक देतो. ते स्वतः शिकतात, स्वतः शिकवतात, प्रश्न सोडवायला शिकतात. म्हणजेच ते मोठं झाल्यावर जसा आपण शिकतो, तसंच ते लहानपणापासून शिकायला लागतात. आणि यामुळे मला शिक्षणाच्या बाबतीत काही फार करण्याची गरजच उरत नाही. कारण खरं तर त्यांना फक्त दोन गोष्टी शिकायच्या आहेत, स्वतः शिकायचं कसं आणि प्रश्न सोडवायचे कसे. खरं सांगायचं तर मी स्वतः अजून हे सगळं धडे पूर्णपणे शिकलो नाही. मी अजूनही प्रयोगच करतो आहे. पण आतापर्यंतचे अनुभव अतिशेय आनंददायी आहेत. मला जाणवलंय की पालक म्हणून आपल्याला खरंतर फारसं काही करावंच लागत नाही. सगळ्यात मोठं काम म्हणजें, त्यांना जिवंत ठेवणं आणि आपण स्वतः त्यांचं नुकसान न करणं. जपानी शेतकरी "मसानोब् फुकुओका" यांनी "नैसर्गिक शेती (Natural Farming)" या तत्वज्ञानात सांगितलं आहे की कमी हस्तक्षेप म्हणजेच जास्त चांगलं. पालकत्वातही हाच नियम लागु होतो. जितकं कमी आपण ताणतो, तितकं मुलं बहरतात. याचा अर्थ असा नाही की मी मुलांकडे दुर्लक्ष करतो. मुळीच नाही. मी त्यांच्या सोबत वेळ घालवतो, पण तो वेळ असतो न-संरचित, मोकळा, अपेक्षाविरहित. मी उदाहरण देतो, पण त्यांनी तसंच वागावं ही अपेक्षा नसते. ते कसंही वागले तरी मी त्यांना निरपेक्ष प्रेम देतो. त्यांना स्वतः वाढू देतो, शिकू देतो, कमी हस्तक्षेप, कमी निकालांच्या अपेक्षा. आणि माझा अनुभव असा आहे की यामुळे ती अधिक आनंदी, स्वतंत्र आणि निडर होतात.

# सहजसुंदर नातेसंबंध

नातेसंबंध ही आपल्या आयुष्यातली सर्वात गुंतागुंतीची गोष्ट असते. कार्यालयातील सहकाऱ्यांबरोबरची लढाई, जिवाभावाच्या जोडीदाराबरोबरची दुखणी-आनंदाची गोष्ट, किंवा लेकरं वाढवताना मिळणारे चमत्कार आणि निराशा, प्रत्येक नातं हे अनेक थरांचं, जुन्या आठवणींचं, आणि त्या आठवणींनी निर्माण केलेल्या भावनांचं मिश्रण असतं. आता प्रश्न असा की, हे नातेसंबंध सोपे कसे करायचे? उत्तर साधं आहे, वर्तमानात जगायचं, आणि भूतकाळातल्या अन्यायांना विसरायचं. आपल्या जवळच्या लोकांबद्दलच्या गुंतागुंतीच्या अपेक्षा बाजूला ठेवायच्या, आणि त्यांना जसे आहेत तसे स्वीकारायचं. कल्पना करा, तुम्ही सकाळी उठता, आणि काल रात्रीच्या एखाद्या किरकोळ गोष्टीवरून तुम्हाला पत्नीवर अजूनही राग येतो. पण तुम्ही हवं तर दुसरा पर्याय निवडू शकता, उठल्यावर तिचं सुंदर चेहरा पाहून, "ही माझ्यासोबत आहे, हे किती मोठं सौभाग्य!" असं मनात म्हणून तिला स्वीकारू शकता. भूतकाळातले राग फक्त तेव्हाच टिकतात जेव्हा आपण स्वतः त्यात अडकतो. जर आपण वर्तमान क्षणात राहायला शिकलो, तर भूतकाळ आपोआप विरघळून जातो. शेवटी आपल्याकडे फक्त आत्ताचा क्षण असतो, आणखी एक माणूस, आपल्यासारखाच श्वास घेत असलेला, आणि आपल्यासारखंच प्रेम मिळवण्याची इच्छा बाळगणारा. पुढच्या वेळी मित्रा किंवा प्रियजनांशी बोलताना थोडा सराव करा. काय घडलं होतं पूर्वी, किंवा पुढे काय होईल, हे विसरा. फक्त त्या व्यक्तीसोबत राहण्याचा आनंद घ्या. त्यांचं बोलणं मनापासून ऐका. आणि त्या क्षणी तुम्ही त्यांच्या जवळ आहात, याबद्दल कृतज्ञ व्हा. सगळ्यात महत्त्वाचं, इतरांबद्दलच्या अपेक्षा सोडायला शिका. याच अपेक्षा आपल्याला सतत राग, निराशा आणि त्रास देतात. उदाहरणार्थ, तुमचा सहकारी तुम्हाला त्रास देतो, कारण तुमची अपेक्षा असते की तो वेगळा असावा, चांगला असावा. पण तो तसाच आहे. त्याला वेगळं व्हावं असं वाटून तुम्हाला काहीही मिळणार नाही, फक्त त्रास. म्हणून त्याला जसा आहे तसा स्वीकारा, आणि त्या वास्तवातच काम करा. हे लक्षात ठेवा, याचा अर्थ असा नाही की प्रत्येकाच्या उद्भटपणाचा भार तुम्ही गप्प बसून घ्यायचा. नाही. याचा अर्थ एवढाच की मनात "तो वेगळा असावा" अशी इच्छा धरायची नाही. त्याच्या उद्घटपणाला शांतपणे, समतोलपणे हाताळायचं. कदाचित यातून तुम्हाला माणुसकीबद्दल काही नवीन शिकायलाही मिळेल.

अपेक्षा सोडणं खूप कठीण आहे. सुरुवात होते जागरूकतेपासून (Mindfulness). आपल्या मनात अपेक्षा आहेत, आणि त्या अपेक्षा आपल्याला त्रास देत आहेत, हे प्रथम मान्य करावं लागतं. ही कठीण पायरी आहे. पण त्याहून कठीण म्हणजे त्या अपेक्षा खरोखर सोडणं. त्यासाठी खोल श्वास घ्यावा लागतो, आणि मनाशी म्हणावं लागतं, "आत्ताचा हा क्षण असाच आहे, आणि तो परिपूर्ण आहे." अपेक्षा आणि त्यातून होणारा त्रास सगळीकडे असतो. वाहतुकीत एखादा चालक नियम पाळत नाही तेव्हा आपल्याला राग येतो, कारण आपली अपेक्षा असते की सगळ्यांनी शिस्तीत गाडी चालवावी. पण वास्तव असं आहे की रस्त्यावर नेहमीच काही उद्धट चालक असतात. तशीच, रांगेत उभं असताना जर काउंटरवरचा माणूस हळू काम करत असेल, तर आपली अपेक्षा असते की तो पटकन करावा. आणि आपण चिडतो. आपलं मूल चुकीचं वागलं, तर आपल्याला वाटतं त्यांनी नेहमीच आदर्श वागलं पाहिजे. मित्र भेटायला आला नाही, तर आपली अपेक्षा तुटते. या सगळ्या अपेक्षांचा शेवटी आपल्याला काही उपयोग नाही, फक्त दुःख मिळतं. अपेक्षा सोडल्या की प्रत्येक नातं साधं-सोपं होतं.

### सहज काम

काम म्हणजे नेहमी कंटाळवाणं, त्रासदायक आणि खांद्यावरचा ओझं असंच असतं का? अजिबात नाही! काम हे खेळासारखंही होऊ शकतं, आणि जेव्हा ते खेळ बनतं, तेव्हा ते जवळजवळ सहजसुंदर आणि effortless (एफर्टलेस) वाटतं. उदाहरण द्यायचं झालं तर, हे पुस्तक लिहिण्याचं काम घ्या. मी ठरवलं की हे काम गंभीर जबाबदारी म्हणून न पाहता, मजा म्हणून करायचं. नवीन कल्पना मांडायच्या, अलीकडे मी ज्या गोष्टींचा सराव करतोय त्यावर विचार करायचा, आणि हे सर्व सार्वजनिक पद्धतीने, जगासाठी उघड करायचं. हे करताना मला प्रचंड मजा आली. परिणाम काय? हे पुस्तक मी माझ्या इतर पुस्तकांच्या तुलनेत जास्त वेगाने लिहिलं, आणि लिहिणं पूर्वीपेक्षा सोपं वाटलं. तर मग प्रश्न येतो, काम खेळासारखं कसं बनवायचं? खाली काही कल्पना दिलेल्या आहेत:

- जे रोमांचक वाटतं ते करा. जेव्हा आपण केवळ कंटाळवाणी, ओढूनताणून केलेली कामं करतो, तेव्हा त्यातून आनंद मिळणं कठीण जातं. पण जर काम आपल्याला आतून उर्जा देणारं असेल, तर त्यात वेळ कसा गेला कळतही नाही.
- त्याला सामाजिक रंग द्या. एकटं कष्ट करणं जड जातं. पण आपल्याला आवडणाऱ्या व्यक्तीसोबत काम करणं, किंवा ते ग्रुप प्रोजेक्ट (ग्रुप प्रोजेक्ट) मध्ये बदलणं, किंवा accountability partner (अकाउंटॅबिलिटी पार्टनर) मिळवणं, कामाला रंगत आणतं.
- आपली प्रगती इतरांशी शेअर करा. हे प्रत्येक प्रकल्पासाठी शक्य नसेल, पण जेव्हा आपण आपल्या कामाचा प्रवास online (ऑनलाईन) शेअर करतो, तेव्हा त्यातून मजा येते, आणि दररोज फीडबॅक मिळाल्यामुळे ऊर्जा टिकते.
- छोट्या छोट्या सत्रात करा. या पुस्तकाच्या प्रत्येक प्रकरणाचा विचार करा, मी ते फारच लहान ठेवलं आहे. म्हणजे मी ते एका बसण्यात लिहून पूर्ण करू शकतो, कधी कधी तर एकाच बसण्यात काही प्रकरणं लिहून होतात. असं झाल्यावर एखादं प्रकरण लिहिणं कधीच जड जात नाही, आणि कामाचा प्रचंड डोंगर डोक्यावर असल्यासारखं वाटत नाही.

62 27. सहज काम

 त्याला स्पर्धेत बदला. दोन किंवा अधिक लोकांमध्ये थोडीशी चॅलेंज (चॅलेंज) घालणं कोणत्याही कामाला मजेदार बनवतं. उदाहरणार्थ, मला बास्केटबॉल (बास्केटबॉल) खेळायला खूप आवडतं. मी तासन्तास खेळतो, पण त्यावेळी मला अजिबात वाटत नाही की मी व्यायाम करतोय, ते फक्त खेळ असतं.

• कंटाळा आला तर सोडा. खेळ खेळताना आपण स्वतःला कधीही जबरदस्ती करत नाही. कंटाळा आला की आपण सहज बाजूला होतो. कामही तसंच असावं. जबरदस्ती करून करायचं नाही. कंटाळा आला की ते बाजूला ठेवा, आणि पुन्हा उत्साह आला की परत घ्या.

हो, हे सगळं तेव्हाच जम् शकतं जेव्हा आपल्या कामावर काही प्रमाणात नियंत्रण असतं. कधी कधी तसं नसतं, पण तरीही आपण कामातील आनंददायी भागावर लक्ष केंद्रित करू शकतो. आणि जे भाग नीरस आहेत, त्यांना छोट्या छोट्या खेळात बदलू शकतो. उदाहरणार्थ, "पुढच्या दहा मिनिटांत मी किती शब्द लिहू शकतो?" किंवा "मी किती ग्राहकांना हसतमुख निरोप देऊ शकतो?" जर तुमचं काम तुम्हाला अजिबात आवडत नसेल, म्हणजे त्यात रोज effortless play (एफर्टलेस प्ले) सापडणार नाही, तर लक्षात ठेवा: आपण नोकरीत अडकुन बसलेले नसतो. बऱ्याचदा तसं वाटतं, विशेषतः जेव्हा कुटुंब आपल्यावर अवलंबन असतं. मलाही अनेकदा तसंच वाटलं. पण मी हळूहळू बदल केला, नवीन संधी शोधल्या, माझी खरी आवड कुठे आहे ते शोधलं. तुम्हाला जें करायला आवडतं, जे तुम्हाला खेळासारखं वाटतं, तेच तुमचं काम करा. पण त्यासाठी त्यात खूप चांगले व्हावं लागतं. कारण एकदा तुम्ही त्यात उत्तम झालात की, लोक त्यासाठी तुम्हाला मोबदला देतील. सुरुवातीला ते बाजूला, side hustle (साइड हसल) म्हणून करा, खेळासारखं करत राहा, आणि हळूहळू त्यात तज्ज्ञ बना. कारण सरावाशिवाय प्रावीण्य येत नाही. एकदा तुम्ही त्यात प्रवींण झालात की, त्यातून उपजीविका करण्याचा मार्ग शोधा. तुम्हाला जे करायला आवडतं त्यातून इतरांना मदत करण्याचा मार्ग शोधा. थोडं क्रिएटिव्हें विचार करावा लागेल, पण आजकाल इंटरनेट सर्च (इंटरनेट सर्च) केल्यावर अशा अनेक लोकांचे अनुभव सापडतात, जे हेच करत आहेत, आणि त्यातून पैसेही कमवत आहेत. शेवटी सांगायचं तर, कसलंही काम असो, त्याला खेळात बदलण्याचा मार्ग नक्की सापडतो. सगळं आपल्या मनःस्थितीवर अवलंब्न असतं. आणि एकदा ते काम-खेळ झालं की, ते सहजसुंदर आणि effortless (एफर्टेलेस) होतं.

## तक्रारींचं कृतज्ञतेत रूपांतर

आपलं जीवन जर सततच्या तक्रारींनी भरलेलं असेल, तर ते जीवन अजिबात सहजसुंदर (Effortless, एफर्टलेस) राहात नाही. अशा जीवनात प्रत्येक क्षण संघर्षमय वाटतो, कारण आपल्याला सारं जग कुरूप, कठीण आणि अन्यायकारक वाटत राहतं. पण गंमत अशी की, फक्त मनःस्थितीतील छोटासा बदल सगळं चित्र पालटू शकतो. आजची तुमची सर्वात मोठी तक्रार घ्या. आता थोडं थांबा आणि स्वतःला विचारा, या तक्रारीत कृतज्ञता शोधता येईल का? विश्वास ठेवा, उत्तर होकारार्थीच येईल.उदाहरणांसाठी काही प्रसंग बघूया:

- "बास्केटबॉल (Basketball, बास्केटबॉल) खेळताना माझा कोपर दुखावला." पहिल्यांदा ऐकताना हे एकदम त्रासदायक वाटतं. पण थोडं वेगळ्या नजरेतून पाहिलं तर, "अरे वा, मी इतकं सक्रिय जीवन जगतोय की मला खेळताना दुखापत होण्याइतकी संधी मिळाली!" ही कृतज्ञतेची नजर आहे.
- "माझा बॉस (Boss, बॉस) दिवसभर खूप चिडचिड करत होता." साधारण वेळी आपण म्हणतो, "काय नशीब खराब आहे!" पण वेगळं पाहायला लागलं की वाटतं, "धन्य आहे! मला संयमाचा सराव करण्याची, वर्तमानात राहण्याची, मानवस्वभाव समजून घेण्याची आणि जगण्याची एक अप्रतिम संधी मिळाली."
- "आज माझी नोकरी गेली." ही बातमी ऐकताक्षणी हृदयात घडकी भरते. पण थोडं खोल श्वास घेऊन म्हणता येईल, "अरे वा! आता मला त्या सर्व नोकरीच्या नवीन वाटा शोधता येतील ज्या आतापर्यंत भीतीमुळे किंवा वेळेअभावी मी शोधूच शकलो नव्हतो."

हे रूपांतर खरंच अद्भुत आहे. तक्रारीतून कृतज्ञतेकडे वळताना तुम्ही जगाला द्वेषाने पाहणं थांबवता आणि प्रेमळ नजरेने स्वीकारायला लागता. "माझ्याकडे नाही" या वाक्यापासून सुटका होऊन "माझ्याकडे आहे त्याचं कौतुक" या भावनेत जीवन वाहू लागतं. तक्रार कृतज्ञतेत बदलण्याची प्रक्रिया सोपी आहे:

- 1. सर्वप्रथम हे ओळखा की तुम्ही तक्रार करत आहात. तुमच्या मनातल्या नकारात्मक संवादाकडे लक्ष द्या.
- 2. हेही ओळखा की तुम्हाला गोष्टी वेगळ्या असाव्यात असं वाटतंय. पण विचार करा, हे अशक्य आहे. कारण वस्तुस्थिती बदलली नाही, तरी मन मात्र वेगळं जग हवं असं म्हणतं.
- 3. आता वस्तुस्थिती स्वीकारा. जग जसं आहे तसं आहे. ते तुमच्या आवडीप्रमाणे चालेलच असं नाही. पण लक्षात ठेवा, तुम्हाला ते आवडो वा न आवडो, जग पुढे चालणारच आहे.
- 4. आणि आता कृतज्ञ व्हा. कारण तुम्हाला तक्रार करण्याचीही संधी मिळतेय, म्हणजे तुम्ही जिवंत आहात. जगणं हीच एक चमत्कारिक गोष्ट आहे. प्रत्येक घटनेत एक silver lining (सिल्व्हर लाईनिंग, रुपेरी किनार) सापडू शकते, जर आपण पाहायला शिकलो तर.

हे एकदाच करून बघितलं तरी ते जणू एखाद्या ताजेतवाने करणाऱ्या श्वासासारखं वाटतं. पण जर हा सराव दररोज, किंबहुना दिवसभर केला, तर जीवन पालटून जातं. हळूहळू तुमच्या तक्रारी नाहीशा होतात, आणि आयुष्य पूर्वीपेक्षा खूपच आनंदी, खूपच हलकं वाटायला लागतं.

## संघर्ष सोडून देणं

आपलं जीवन अनेकदा सहजसुंदर (Effortless, एफर्टलेस) का वाटत नाही? कारण आपण प्रत्येक गोष्टीत संघर्ष करतो. पण खरी गोष्ट अशी आहे की हा संघर्ष बाहेरच्या जगात नसतो, तो आपण स्वतःच्या मनातच तयार केलेला असतो. आपण हा संघर्ष का निर्माण करतो? त्याची अनेक कारणं आहेत: कधी जीवनाला कृत्रिम अर्थ द्यायचा म्हणून, कधी स्वतःला एखादी अभिवृत्तीची जाणीव (Feeling of accomplishment, फीलिंग ऑफ अकॉम्प्लिशमेंट) यावी म्हणून, कधी आपल्या गोष्टीत थोडा नाट्यरस रंगवण्यासाठी (जरी तो फक्त डोक्यातल्या चित्रपटात असला तरी), तर कधी हेच विचार करण्याचं अंग आपल्याला अंगवळणी पडलंय म्हणून. संघर्ष सोडून देणं सोपं नाही. हे खरं आहे. पण जसं एखाद्या घट्ट गाठीतला दोर हळूच सोडवला, तसं जीवनातल्या संघर्षाचं ओझं कमी झालं की मन हलकं, मुक्त, आणि जास्त एफर्टलेस होतं. उदाहरण घ्या, लहान मुलगी भाज्या खायला तयार नाही. आई-बाबा तिला जबरदस्तीने भाज्या भरवायला जातात. हा संघर्ष काही साध्य करतो का? अजिबात नाही. मुलगी भाज्या अजुनच नावडत्या समजायला लागते.पण जर पालकांनी स्वतः भाज्या आनंदाने खाल्त्या, मुलीला भाज्या रंगीत, मजेशीर स्वरूपात दिल्या, तर हा खेळ मुलीला हळूहळू आवडायला लागतो. इथे जबरदस्ती सोडून देणं, आणि "खेळकर पद्धतीने प्रेरणा देणं" ही खरी कला ठरते. याच तत्त्वाचा उपयोग प्रत्येक नात्यात करता येतो. आपल्या संघर्षाचं मोठं कारण म्हणजे अपेक्षा (Expectations, एक्स्पेक्टेशन्स). आपण दुसऱ्यांनी नेमकं आपल्या मनाप्रमाणे वागावं, आपल्या कल्पनेतला आदर्श पाळावा असं गृहीत धरतो. आणि जेव्हा ते होत नाही, तेव्हा संघर्ष पेटतो. पण हे लक्षात घ्या, ही अपेक्षा म्हणजे काल्पनिक आदर्श (Imagined ideal, इमॅजिन्ड आयडियल) आहे. त्या अपेक्षा दुसऱ्यांवर लादून उपयोग नाही. त्याऐवजी काय करावं? प्रेरणा द्या, गोष्टी मजेशीर बनवा, आणि सर्वांत महत्त्वाचं म्हणजे नातं जपून ठेवा. कारण संघर्षपिक्षा नातं नेहमी महत्त्वाचं असतं. संघर्ष हा नेमका कधी निर्माण होती? जेव्हा आपण एखादी गोष्ट "फक्त या एका मार्गानेच घडली पाहिजे" असं ठरवतो. आणि जेव्हा वास्तव त्यापासून दूर जातं, आपण ते वास्तव जबरदस्तीने वाकवायचा प्रयत्न करतो. यालाच संघर्ष म्हणतात. पण जर आपण पाण्यासारखे वाहायला शिकलो, अडथळ्याभोवती सहज मार्ग शोधला, "निश्चित रस्ता" सोड्न दिला, तर संघर्ष

मिटतो. लवचिक बना, परिस्थितीशी जुळवा, आणि बदलांना स्वीकारा. हे जीवन जगण्याचं खरं तंत्र आहे.

## इतरांशी निभावून नेणं

आपल्या आयुष्यात काही बदल घडवून आणायचे ठरवले की सर्वात कठीण प्रश्न नेहमी हा उभा राहतो, "आपल्याला साधेपणाने (Simplify, सिंप्लिफाय) जगायचं आहे, पण घरच्यांना, मित्रांना, सहकाऱ्यांना किंवा इतरांना तसं नको असेल तर?"हा प्रश्न एवढा सामान्य आहे की प्रत्येकाला कधी ना कधी भिडतोच. पण उत्तर मात्र एकरेषीय, सोपं आणि सरळ असं नाही. अनेकदा असं होतं की आपल्या जोडीदाराला, कुटुंबातील सदस्यांना, मित्रांना किंवा सहकाऱ्यांना आपलं साधेपणाचं ध्येय मान्य नसतं. त्यांना त्याचं कारण कळत नाही, किंबहुना ते आडवेही येतात. मग अशावेळी काय करायचं? मी स्वतःला भाग्यवान समजतो, कारण माझी पत्नी ईव्हा या प्रवासात माझ्या बरोबरीने चालते आहे. तिने स्वतःच्या वस्तु कमी केल्या, जीवन बरंचसं साधं केलं, आणि जरी ती माझ्यासारखी टोकाची मिनिमलिस्ट (Minimalist, मिनिमलिस्ट) नसली, तरी खूप मोठा बदल तिने साधला आहे. आणि याचा मला प्रचंड अभिमान वाटतो. हे मात्र योगायोगाने झालं नाही. सुरुवातीपासून मी तिला या प्रवासात सामील केलं, तिच्यावर जबरदस्ती केली नाही, तिचं म्हणणं ऐकलं, तिच्या गतीने तिला बदल् दिलं. आणि त्याहून महत्त्वाचं म्हणजे, तिला माझं यश आणि समाधान हे खरंच हवं होतं. यासाठी मी नशीबवान म्हणावा लागेल. मुलांना देखील थोडंफार या प्रवासात सहभागी करून घेता आलं, पण त्याच वेळी त्यांच्या वेगळ्या जीवनपद्धतीला मान्यताही द्यावी लागली. सगळेच कुटुंबीय वा ओळखीचे सहकारी मदत करणारे नसतात, कधी कधी काही लोकं तर उघड विरोध करतात. अशा वेळेस वेगळा दृष्टिकोन घेण हाच एक उपाय ठरतो.

#### साधं तंत्र

हे सगळं हाताळताना काही छोटे नियम माझ्या उपयोगी पडले, ते तुमच्याशी शेअर करतो:

 स्वतः आदर्श घडवा. इतरांना समजावण्यासाठी अखंड समजावणीपेक्षा तुमचं स्वतःचं आचरण हे अधिक प्रभावी ठरतं. तुम्ही साधेपणाने जगत आहात हे मुलांना, जोडीदाराला, मित्रांना वा सहकाऱ्यांना स्पष्ट दिसलं, तर तेही हळूहळू त्यात रस घेऊ लागतात.

- 2. फायदे स्पष्ट सांगा. साधं जीवन तुम्हाला का आवडलं, यातून तुम्हाला नेमकं काय मिळालं, हे जवळच्यांना समजावून सांगा. तुमच्या आनंदात त्यांना तुमचं खरं यश दिसेल.
- 3. मदत मागा. "मी एकटा हे करू शकत नाही, मला तुझी मदत हवी आहे" असं प्रामाणिकपणे सांगणं खूप महत्त्वाचं असतं. जे आपल्यावर खरंच प्रेम करतात, ते शक्य तेवढी मदत करतातच.
- 4. शिक्षण द्या, पण सौम्य पद्धतीने. तुम्ही वाचलेलं पुस्तक, एखादं छान लेखन, किंवा ब्लॉग (Blog, ब्लॉग) वाचायला किंवा डॉक्युमेंटरी (Documentary, डॉक्युमेंटरी) पाहायला सुचवणं हा बदल लादणं नाही, तर माहिती देणं आहे. जबरदस्ती नको, पण आपली उत्सुकता शेअर करायची.
- 5. यशात सहभागी करून घ्या. जवळच्यांनी जरी अर्धवट पावलं टाकली, तरी त्यांचा उत्साह वाढवा. "हे का नीट नाही केलं" म्हणण्याऐवजी "छान सुरुवात केली आहेस" असं म्हणा.
- 6. सगळ्यांवर नियंत्रण ठेवता येत नाही. जोडीदार असो वा मुलं, आपण त्यांना संपूर्णपणे नियंत्रित करू शकत नाही. त्याऐवजी प्रोत्साहन, प्रेरणा आणि आधार देणं हेच खरं काम आहे.
- 7. मर्यादा आखा. जर तुम्हाला साधेपणाने जगायचं असेल, पण घरातले इतरांना तसं नको असेल, तर काही समजुती कराव्याच लागतात. उदा., घरातली तुमची वस्तू तुम्ही कमी करा, किंवा जागा वाटून घ्या.
- 8. धीर धरा. तुम्ही बदललात म्हणून इतर लगेच बदलतील असं अपेक्षित ठेवू नका. त्यांना वेळ लागेल, कधी ते बदलणारच नाहीत. पण हेही लक्षात ठेवा, धीर धरलात तर शक्यता कायम उरते.
- 9. जिथे शक्य आहे तिथे बदल घडवा. सगळं बदलणं तुमच्या हातात नाही. जिथे तुमची सत्ता आहे, तिथेच लक्ष केंद्रित करा. बाकीच्या गोष्टी हळूहळू येतीलच.
- 10. समर्थन शोधा. घरच्यांकडून मदत मिळाली नाही तर मित्र, समाज, किंवा ऑनलाइन कम्युनिटी (Online community, ऑनलाईन कम्युनिटी) यांचा आधार घ्या. तुमच्यासारखेच साधेपण शोधणारे अनेक लोक आहेत.

#### प्रॅक्टिसची संधी

अनेक वेळा आयुष्यात काही भाग आपल्या नियंत्रणाबाहेर असतो. उदा., किशोरवयीन मुलांना पालकांचे नियम पाळावेच लागतात, किंवा नोकरदार माणसाला ऑफिसचं वातावरण बदलता येत नाही. अशा वेळी निराश न होता हे क्षण शिकण्याची संधी मानावीत. प्रत्येक अवघड प्रसंग म्हणजे एक संधी:

- 1. धीर धरण्याची संधी.
- 2. इतरांची करुणेनं बाजू समजून घेण्याची संधी.
- 3. आपल्या अपेक्षा सोडून देण्याची संधी.
- 4. "हे असं नसावं" या विचाराला थांबवण्याची संधी.
- 5. त्रासातही कृतज्ञ राहण्याची संधी.

जर आपण प्रत्येक अवघड माणसाकडे "शिक्षक" म्हणून पाहिलं, तर त्यांच्याकडून शिकण्यासारखं खूप काही सापडतं. तेव्हा हे लोक तुमच्या जीवनात आडवे न येता उलट आशीर्वादच ठरतात.

## आधीच परिपूर्ण

बहुतेक लोक आपले आयुष्य अधिक चांगले व्हावे, आपले व्यक्तिमत्व थोडे सुधारावे किंवा शरीर थोडे बदलावे या हेतूने वैयक्तिक विकासाविषयीची पुस्तके वाचतात किंवा पर्सनल डेव्हलपमेंट ब्लॉग्स (Personal Development Blogs) चाळतात. त्यांना स्वतःबद्दल समाधान नसते, जीवनाशी पटत नसते, शरीरावर चिडचिड वाटत असते. "मी अजून चांगला माणूस व्हायला हवा" हा सततचा विचार त्यांना खात असतो. मी हे असे सांगतोय कारण मी स्वतः त्यातला एक होतो. स्वतःला घडवायचं, जीवन घडवायचं, नवनवीन सुधारणा करायच्या या धडपडीनेच झेन हॅबिट्स (Zen Habits) ही संकल्पना जन्माला आली. मी त्या वाटेवरून चाललो आहे, आणि सांगतो, त्या सततच्या प्रयत्नांनी माणुस थकतो, स्वतःबद्दल सतत नाराज राहतो, आणि जीवन कधीच पुरेसं वाटत नाही. मला आयुष्यात जी सगळ्यात मोठी जाणीव झाली ती अगदी सोपी आहे, तू आधीच पुरेसा चांगला आहेस, तुझ्याकडे आधीच भरपूर आहे, खरं तर तू आधीपासूनच परिपूर्ण आहेस. हे वाक्य स्वतःला एकदा मनाशी म्हटून बघा. "मी आधीच परिपूर्ण आहे." अगदी कृत्रिम किंवा गोडगुलाबी वाटलं तरी चालेल. पण खरंच असं वाटतं का? की आतुन आवाज येतो, "नाही, अजून बरेच बदल करायला हवेत"? मी शिकलोय की ही नवी गोष्ट नाही. फार जुनी पण अत्यंत महत्वाची शिकवण आहे, स्वतःशी आणि आपल्या वर्तमानाशी समाधानी राहायला शिकले की सगळं बदलतं. त्यातून काय बदलतं ते बघा:

- स्वतःबद्दलची कुरकुर थांबते. जीवनाबद्दलचा असमाधानाचा भाव नाहीसा होतो.
- सतत "काहीतरी बदललं पाहिजे" म्हणून धावपळ करत बसायची गरज राहत नाही.
- इतरांशी तुलना करणं थांबतं. "तो बघ किती चांगला, मी नाही" ही छळणारी स्पर्धा उरत नाही.
- जगात काहीही घडलं तरी आनंदी राहता येतं. कारण आनंद हा तुमच्या मनातला असतो, बाहेरचा नाही.

- स्वतःला बदलण्यात वेळ वाया घालवण्याऐवजी इतरांना मदत करण्याकडे लक्ष देता येतं.
- "जीवन सुधारण्यासाठी" म्हणून फालतू खरेदी थांबते.
- आणि हो, जरा माझ्यासारखे आत्मसंतुष्टही होता येईल! (हे थोडं गंमतीतलं आहे, बाकी सगळं खरं आहे.)

आणखी एक महत्वाची जाणीव, "आत्ताच, इथेच, तुला समाधानासाठी आवश्यक सगळुं मिळालंय." तुझ्याकडे डोळे आहेत का? मग तुला आकाशाचा निळसरपणा, झाडांची हिरवाई, माणसांचे चेहरे, पाण्याचे सौंदर्य पाहता येतं. तुझ्याकडे कान आहेत का? मग तुला पावसाचा टपटपाट, मित्रांचे हसणे, संगीतातील नाद अनुभवता येतो. तुला स्पर्शाची जाणीव आहे का? मग तुला वाऱ्याची थंडगार झुळुक, गवतावरच्या पायाखालील सरसर, डेनिमचा खरखरीतपणा जाणवतो. तुला वास घेता येतो? मग तुला कॉफीचा दरवळ, फुलांचा सुगंध, कापलेल्या गवताचा गंध अनुभवता येतो. तुला चव कळते? मग तू आंबट जांभुळ, झणझणीत मिरची, गोड चॉकलेटचा आनंद घेऊ शकतोस. हे सगळं खरं तर चमत्कार आहे. पण आपण त्याकडे दुर्लक्ष करून अजून-अजून मागतो, महागडे कपडे, कूल गॅजेट्स (Cool Gadgets), अजून मोठं घर, बोलणाऱ्या सीट असलेली कार! म्हणजे थोंडक्यात, आपण वेडे झालो आहोत. शहाणपण यातच आहे की यापैकी काहीच खरं तर लागत नाही. स्वतःला सुधारायची काहीही गरज नाही, कारण आपण आधीपासनच परिपूर्ण आहोत. ही गोष्ट एकदा मान्य केली की मन मोकळं होतं. मग तुम्ही जे काही कराल, ते "मी अजून चांगला दिसायला पाहिजे म्हणून" करणार नाही. तुम्ही ते कराल कारण तुम्हाला ते आवडतं, त्यात आनंद आहे, ते करणं हीच एक कृपा आहे. खरं तर परिपूर्णता ही इतर कुणी सांगितलेली संकल्पना नाही. "परफेक्ट" म्हणजे तू जसा आहेस तसाच. कुणी ठरवलेल्या चौकटीत बसायची गरज नाही. आज तू परिपूर्ण आहेस. उद्या तू बदलशील, आणि तरीही परिपूर्णच असशील. म्हणून हे वाचन इथे थांबवा... आणि आनंदी व्हा.

## हे पुस्तक कृतीत आणताना

गुंतागुंतीच्या जीवनात राहणाऱ्या, सतत संघर्ष करणाऱ्या, रोज अवघड लोकांना आणि अवघड परिस्थितींना सामोरे जाणाऱ्या एखाद्या व्यक्तीला हे पुस्तक थोडंसं ओव्हरव्हेल्मिंग (Overwhelming) म्हणजेच भारावून टाकणारं वाटू शकतं. जरी हे पुस्तक साधं-सोपं असावं म्हणून लिहिलं असलं, तरी सुरुवातीला ते थोडं गुंतागुंतीचं भासू शकतं. अडचण ही की सुरुवात कुठून करावी हेच समजत नाही. "हे माझ्या हातचं काम नाही" अशी भीती मनात घर करून बसते. पण लक्षात ठेवा, हा प्रवासही ताणतणावाचा किंवा खूप मोठ्या धडपडीचा नाही. खरं तर एफर्टलेसनेस (Effortlessness), म्हणजेच सहजतेने जगण्याची कला, शिकण्यासाठी फार मोठा एफर्ट (Effort) लागत नाही. सुरुवात साध्या गोष्टीने करा. जरा हळूहळू, सहजपणे. दिवसभरातल्या छोट्या-छोट्या क्षणांमध्ये, थोड्या वेळासाठी, एखादी छोटी सवय जाणीवपूर्वक अंगीकारा. प्रवासाची खरी सुरुवात नेहमी एकाच पावलाने होते. एक पाऊल टाकलं, मग दुसरं, असं करत करतच संपूर्ण वाटचाल घडते. या पुस्तकातील शिकवणी प्रत्यक्ष जीवनात आणायची असेल, तर सराव हाच उपाय आहे.

- इतरांबद्दल अपेक्षा सोडण्याचा सराव करा.
- "हे असं का झालं, वेगळं असायला हवं होतं" अशा मनातील हळहळीची जाणीव ठेवा आणि तिला अलगद सोडा.
- कुरकुर करण्याऐवजी कृतज्ञतेचा सराव करा.
- संघर्ष वाढतोय असं वाटलं की थोडं मागे सरा, शांत व्हा, आणि त्या संघर्षालाच सोडून द्या.
- जीवन ठरवून ठेवलेल्या आराखड्याशिवाय, ठराविक परिणामांची अपेक्षा न ठेवता जगा. दिवसागणिक जे बदल घडणार आहेत त्यांना लवचिकतेने स्वीकारा.

ही प्रत्येक गोष्ट स्वतंत्रपणे सराव करा. एकावेळी एकाच गोष्टीला हात घाला. प्रत्येक वेळेला सराव केल्यावर तुम्ही त्यात थोडे अधिक तरबेज व्हाल. आणि काय, थोड्याच दिवसांत तुम्ही या कलांचे उस्ताद व्हाल! या पुस्तकातली सगळीच तत्त्वं तुमच्या जीवनाला लागू पडतील असं नाही. आणि ते अगदी ठीक आहे. हे पुस्तक म्हणजे लाईफ मॅन्युअल (Life Manual) नाही. ही काही नियमावली नाही की जसंच्या तसं पाळायलाच हवं. हे म्हणजे ढोबळ मार्गदर्शन आहे, ज्यातून तुम्हाला उपयोगी जे वाटेल ते घ्यायचं आहे. मला जी तत्त्वं उपयोगी पडली, ती तुम्हालाही पडतीलच असं नाही. प्रत्येक माणूस वेगळा असतो. म्हणूनच महत्त्वाचं काय?, स्वतः अनुभव घेऊन, स्वतः तपासून, तुम्हाला जे पटेल ते निवडून घ्या. उरलेलं हलक्या हाताने सोडा. माझ्या स्वतःच्या आयुष्यात असं घडलं आहे की, एखादी कल्पना आधी मला अगदी अशक्य, अव्यवहार्य वाटली. पण काही काळाने परत त्या कल्पनेवर आलो, आणि तीच कल्पना तेव्हा अगदी योग्य वाटली. म्हणजेच, काही गोष्टी आपल्या जीवनात वेगवेगळ्या टप्प्यांवरच लागू पडतात. म्हणून लवचिक राहा. स्वतःशीच माफक वागा. रोज सराव करा. चुका करु द्या स्वतःला. भरपूर चुका करा! कारण त्या चुकांमधूनच तुम्ही शिकता. माझ्याही बाबतीत असंच झालं आहे. खरं तर मी अजून बऱ्याच चुका करीन, कारण शिकण्याचा प्रवास हा अखंड चालतच राहतो.

## सहज लेखन आणि हेच पुस्तक

हे पुस्तक मी ज्या तत्त्वांवर लिहिलं आहे, ती तत्त्वं याच पुस्तकात आहेत. म्हणजे पुस्तक केवळ शब्दांचा संग्रह नाही, तर ज्या विचारांना मी जगून पाहिलं, अनुभवून पाहिलं, तेच विचार याच्या प्रत्येक पानात उमटले आहेत. या पुस्तकासाठी मी कुठलंच ठराविक गोल्स (Goals) ठेवले नव्हते. "हे झालंच पाहिजे", "इथपर्यंत पोचलंच पाहिजे" असा दडपणाचा आराखडा नव्हता. फक्त एक प्रेरणा होती, सहजतेने जगण्याबद्दल जे प्रयोग मी केले, जे धडे मी शिकलो, जे काही मला उत्साही बनवत होतं, ते तुमच्यासमोर शेअर करायचं. एवढंच. मी ऑनलाईन गूगल डॉक (Google Doc) उघडलं आणि लिहायला सुरुवात केली. कुठल्याही ठाम हेतूशिवाय, कुठल्याही आराखड्याशिवाय. काही मिनिटांतच मनात विचार आला, "हे का नाही सार्वजनिक करायचं? जगाच्या डोळ्यासमोरच लिहिलं तर काय मजा येईल!" आणि मग आणखी एक धाडसी विचार, "हे का नाही पूर्णपणे ओपन करून द्यायचं? ज्याला वाटेल त्याने संपादन करावं, काही जोडावं, काही काढावं. बघूया काय घडतं ते!" ऐकायला जरी भयानक वाटलं तरी हा विचार मुक्त करणारा होता. मी नियंत्रणाची गरज सोडून दिली. घटनांना जसं घडायचं होतं तसं घडू दिलं. कॉपीराईट (Copyright) ही संकल्पनाच सोडली, म्हणजेच या मजकुरावरचा हक्क सोडून दिला. आणि मग माणसातल्या करुणेवर, बुद्धिमत्तेवर विश्वास ठेवला. माझ्या मुलीनं विचारलं, "हे भीतीदायक नाही का?" मी शांतपणे हसलो आणि म्हटलं, "सर्वात वाईट काय होऊ शकतं?" या पद्धतीनं लिहिणं म्हणजे एक वेगळंच साहस होतं. एकट्याने डोके खाऊन, बंद दरवाजामागे लिहिण्याचा एकाकी अनुभव अचानक सार्वजनिक झाला. ते जण् एखाद्या परफॉर्मन्स आर्ट (Performance Art) सारखं वाटू लागलं. फक्त माझ्या लेखणीचा खेळ न राहता, हा एक सामूहिक अनुभव झाला. लेखकाचा हुकूम गेला, आता ही लोकांच्या उत्कटतेची, सामृहिक उर्जेची निर्मिती होती. लेखन अगदी सहज घडलं. कारण?

- मला या विषयाबद्दल मनापासून उत्कटता होती.
- कुठलेही ठरवलेले आराखडे किंवा अपेक्षा नव्हत्या.
- घाई नव्हती; वेळेचं ओझं नव्हतं.

- जागरूकपणे, माईंडफुली (Mindfully) मी लिहित होतो.
- आणि महत्त्वाचं म्हणजे, इतरांनी मदत केली. संपादनात त्यांनी हातभार लावला, त्यामुळे मी अनावश्यक श्रम वाचवले.

आजवरचा प्रत्येक क्षण या लेखनाचा मला मनापासून प्रिय वाटला. आणि म्हणूनच मी मनापासून म्हणतो, धन्यवाद मित्रांनो, या प्रवासाचा भाग बनल्याबद्दल.

## योगदानकर्ते

हे पुस्तक एकट्या माझ्या श्रमाचं फलित नाही. शंभर नव्हे तर शेकडो लोकांनी आपापल्या पद्धतीनं यात हातभार लावला आहे. ही एक सामूहिक मेहनत आहे, आणि तीही किती सुंदर, किती प्रेरणादायी! म्हणूनच या पुस्तकाचं श्रेय मी एकट्याने घेऊच शकत नाही. खरंतर हे पुस्तक म्हणजे असंख्य विचारांची, संपादनांची, सूचनांची आणि प्रोत्साहनाची एकत्रित शिदोरी आहे. ज्यांनी ज्यांनी आपलं ज्ञान, वेळ आणि ऊर्जेचा काही अंश जरी दिला असेल, त्यांचे मी मनःपूर्वक आभार मानतो. या पुस्तकाच्या लेखनात आणि संपादनात थेट किंवा अप्रत्यक्षपणे मदत करणाऱ्या अनेकांचा सहभाग आहे. त्यातील बऱ्याच जणांची नावे इथे नोंदवणं शक्य झालेलं नाही, पण त्यामुळं त्यांच्या योगदानाचं महत्त्व कमी होत नाही.

- काहींनी शब्द न शब्द सुधारून दिला.
- काहींनी नव्या कल्पना सुचवल्या.
- काहींनी उणिवा दाखवल्या, चुका हळुवारपणे दुरुस्त करून दिल्या.
- तर काहींनी फक्त एक वाक्य म्हटलं, "लिहित जा, छान होतंय!" आणि तेवढं प्रोत्साहनही पुरेसं ठरलं.

या सर्वांचे मी मनःपूर्वक ऋणी आहे. खरंतर प्रत्येक योगदान, लहान असो वा मोठं, या पुस्तकाला अधिक संपन्न आणि अर्थपूर्ण बनवत गेलं. म्हणूनच इथे एक वाक्य पुन्हा ठामपणे सांगतो, हे पुस्तक केवळ माझं नाही, हे सर्वांचं आहे.

# मुक्ताफळे

# डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी

## मिनिमलिझम: सर्वसाधारण जीवनशैली

मिनिमलिझम (अल्पता) म्हणजे केवळ कमी वस्तू ठेवणं नव्हे; मिनिमलिझम म्हणजे कमी पण योग्य गोष्टी निवडून उर्जा, वेळ आणि लक्ष यांचं सुजाण नियोजन करणं. कार्ल न्यूपोर्ट आणि 'द मिनिमलिस्ट' यांची शिकवण जीवन साधं, स्पष्ट आणि हलकं करण्याचा मार्ग दाखवते. त्या आधारावर आणि स्वतःच्या अनुभवातून येथे अधिक सविस्तर विचार मांडले आहेत.

### मनोवृत्ती आणि तत्त्वज्ञान

प्रवास सुरू करण्यापूर्वी स्वतःला शांतपणे विचार करा, "मी मिनिमलिस्ट जीवन का जगू इच्छितो?" या प्रश्नाचे स्पष्ट उत्तर पुढील निर्णयांना दिशा देते. त्यानंतर आपल्या आयुष्यात मूल्य वाढवणाऱ्या आणि उर्जा शोषणाऱ्या गोष्टींची एक प्रामाणिक यादी तयार करा. काही गोष्टी 'नॉन-निगोशिएबल' म्हणून ठरवा, ज्यांवर तडजोड नाही. डेरेक सिव्हर्सचं "HELL YEAH else NO" हे तत्त्व रोजच्या निवडींमध्ये अंगीकारा, आपल्याला खरी ऊर्जा आणि आनंद देणाऱ्या गोष्टी ठेवा, उरलेलं हळूहळू बाहेर काढा. 'लेस इज मोर' म्हणजे कमी गोष्टींतून अधिक परिणाम; 'क्वांटिटी'पेक्षा 'क्वालिटी'ला मान द्या; आणि 'क्लटर' म्हणजे लक्ष विचलित करणारी अव्यवस्था, हे नेहमी स्मरणात ठेवा. मिनिमलिझम हा वस्तूंवर नाही तर आपल्या निवडींच्या गुणवत्तेवर केंद्रित असतो.

#### डिक्लटर (अव्यवस्था कमी करा)

#### भौतिक वस्तू

प्रत्येक वस्तूकडे थांबून पहा आणि स्वतःला विचारा, "ही वस्तू माझ्यासाठी अर्थपूर्ण मूल्य निर्माण करते का?" उत्तर "नाही" असेल तर दान करा, पुनर्वापरात द्या किंवा ठामपणे निरोप द्या. ३० दिवसांची चाचणी उपयुक्त ठरते, कमी वापराच्या वस्तू एका बॉक्समध्ये ठेवा; ३० दिवसांत त्यांची उणीव भासली नाही तर त्या बाहेर करा. "एक नवीन, एक जुनी बाहेर" हा सोपा नियम अंगीकारा, त्यामुळे घरात सतत श्वास घेणारी जागा टिकून राहते.

#### डिजिटल अव्यवस्थेचे मूलतत्त्व

डिजिटल अव्यवस्था भौतिक अव्यवस्थेपेक्षा अधिक अदृश्य असते आणि म्हणूनच अधिक धोकेदायक ठरते. ईमेल्स, फोटो, फाईल्स आणि ऍप्स यांची वर्गवारी स्पष्ट ठेवा, न वापरलेलं नियमित काढा, आणि बॅकअप, क्लाउड व बाह्य संग्रह, यांची सवय लावा. सिवस्तर पद्धती "डिजिटल मिनिमलिझम" या पुढील अध्यायात दिली आहे; येथे तत्त्व लक्षात ठेवा, "जे सापडत नाही ते उपयोगाचं नसतं."

### स्क्रीन टाइम आणि डिजिटल वापर

डिजिटल साधनांचा वापर हेतुपुरस्सर करा. सकाळी उठल्या उठल्या आणि झोपण्यापूर्वीचा तास स्क्रीनिवरहित ठेवा, त्या वेळेत पुस्तक वाचा, डायरी लिहा किंवा ध्यान करा. सोशल मीडियाबद्दल नियम स्पष्ट ठेवा आणि त्याला वेळेची मर्यादा द्या. मोबाईल हातात जाण्याची वारंवारता लक्षात घ्या, दर अर्ध्या तासाला हात फोनकडे जात असेल तर ती अलर्ट देणारी खूण मानून वापर कमी करा.

### दिनचर्या आणि जीवन डिझाईन

दररोज एक चांगली सवय जाणीवपूर्वक जोडत रहा, वाचन, चालणं, कुटुंबासोबत संवाद, डायरी, िकंवा एखादा छंद. दिवसातून िकमान एक तास स्वतःसोबत प्रत्यक्ष वेळ घाला; कधी कधी बाहेर फेरफटका मारताना फोन जाणीवपूर्वक घरी ठेवा, बेचैनी वाटली तर ती डिजिटल अवलंबित्वाची सूचना समजा. उपलब्धतेवर सीमा आखा; सर्वांना स्पष्ट सांगा की आपण कोणत्या वेळातच कॉल्स घेता, तातडीशिवाय इतर वेळी उपलब्ध नसता. या मर्यादा लक्ष आणि शांतता यांचे रक्षण करतात.

#### विश्वासार्ह प्रणाली

ईमेल, कॅलेंडर, नोट्स आणि कामांची यादी यांसारख्या मूलभूत प्रणाली साध्या, पुनरावर्तनीय आणि विश्वासार्ह ठेवा. नोटिफिकेशन्स शक्य तितक्या मर्यादित ठेवा, जेणेकरून उपकरणे आपल्यासाठी काम करतील, आपण त्यांच्या मागे धावणार नाही. आवश्यक माहिती कुठे आणि कशी सापडेल याचे स्पष्ट नियम स्वतःसाठी लिहून ठेवा.

#### आठवड्याचे आणि महिन्याचे रीफ्रेशर्स

आठवड्याला ३०–६० मिनिटांचा रिव्ह्यू ठरवून त्यात घर, काम आणि डिजिटल जीवन यांची हलकी पण सातत्यपूर्ण निगा राखा, काय काढायचं, काय ठेवायचं आणि पुढे काय करायचं याचा आढावा घ्या. मिहन्याला एकदा आपल्या तत्त्वांची तपासणी करा, "का" अजूनही स्पष्ट आहे का? जुन्या सवयी परत शिरत आहेत का? जे सैल झालंय ते पुन्हा घट्ट करा.

## मजेशीर पण उपयुक्त सल्ले

निवड अडली की मनात 'मारी कांडो' आपला फोन किंवा टेबल तपासत आहे असे चित्र डोळ्यासमोर आणा, उत्तर बहुतेक लगेच मिळते. डिजिटल मनोरंजन नेटफ्लिक्स फ्लेलिस्टसारखं ठेवा, एकावर ठाम राहिल्यास गोंधळ कमी होतो. साधेपणा हा गंभीरतेचा पर्याय नाही; उलट तो लक्ष, स्वातंत्र्य आणि आनंद यांचा मार्ग आहे. पुढील अध्यायात आपण आर्थिक क्षेत्रातील मिनिमलिझम अधिक सविस्तर पाहू.

## आर्थिक मिनिमलिझम

महत्वाची सूचना: मी सेबी-प्रमाणित आर्थिक सल्लागार नाही. त्यामुळे येथे मांडलेले विचार हे केवळ मार्गदर्शनासाठी आहेत, जे पटते ते स्वीकारा, अन्यथा मनावर न घेता सोडा. आर्थिक मिनिमलिझम म्हणजे पैशांच्या व्यवहारातील गोंधळ कमी करून स्पष्टता, नियंत्रण आणि मन:शांती मिळवणं. खाती, साधने आणि कर्ज यांची गर्दी ताण वाढवते; आवश्यकतेवर लक्ष केंद्रित केल्यास स्वातंत्र्य परत मिळते.

### खात्यांचे सुलभीकरण

सर्व बँक खाती, ब्रोकरेज खाती, विमा पॉलिसीज, क्रेडिट कार्ड्स आणि गुंतवणूक साधनांची एक संपूर्ण आणि अद्ययावत यादी बनवा. त्यात खाते क्रमांक, शाखा/IFSC, नॉमिनी, नोंदवलेला ईमेल-मोबाईल, आणि पासवर्ड संदर्भासाठी सुरक्षित सांकेतिक सूचना असे तपशील जोडा. प्रत्यक्ष वापरात असलेली खाती दोन–तीनवर आणा, विश्वासासाठी एक सरकारी बँक, व्यवहारसुलभतेसाठी एक तंत्रज्ञान-सज्ज खाजगी बँक, आणि गरज असल्यास प्रत्यक्ष कामासाठी एक स्थानिक/सहकारी बँक. जुनी, निष्क्रिय किंवा डुप्लिकेट खाती व न वापरलेली क्रेडिट कार्ड्स बंद करा. ध्येय असं ठेवा की शनिवारी सकाळी वीस मिनिटांत तुमचं आर्थिक चित्र एकदाच नजरेत येईल.

### गुंतवणूक: कमी पण परिणामकारक

गुंतवणुकीत उडी मारण्यापूर्वी प्रमाणित सल्लागाराकडून जोखीम प्रोफाइल समजून घ्या आणि स्वतःसाठी सोपा, लिहून ठेवलेला धोरणनकाशा तयार करा, वाटप, पुनरावलोकनाची वारंवारीता (उदा., वर्षातून एकदा), आणि खरेदी–विक्रीचे निकष. साधने निवडक ठेवा आणि ट्रॅक करायला सोपी ठेवा, इंडेक्स फंड/ETF, काही म्युच्युअल फंड, ठेवी किंवा सरकारी साधनं; आवश्यकतेनुसार मर्यादित प्रमाणात रिअल इस्टेट किंवा सोनं. सर्व गुंतवणुकींची माहिती एका व्यवस्थित स्प्रेडशीट/माइंडमॅपमध्ये नोंदवा, खाते, ISIN/फोलिओ,

मॅच्युरिटी, नॉमिनी, आणि आवश्यक सुरक्षित सूचना. ही माहिती विश्वासार्ह व्यक्तीसोबत एन्क्रिप्टेड स्वरूपात शेअर करा आणि एक मुद्रित प्रत सुरक्षित ठेवा. उद्देश स्पष्ट, संपूर्ण व्यवस्थापन एकाच सुव्यवस्थित रचनेत बसायला हवं.

#### कर्ज आणि आपत्कालीन निधी

आर्थिक स्थैर्यासाठी उच्च व्याजदराचं कर्ज, विशेषतः क्रेडिट कार्डचं, प्राधान्याने कमी करा आणि नंतर संपवा. त्याचबरोबर सहा ते बारा मिहन्यांच्या खर्चाएवढा आपत्कालीन निधी स्वतंत्र खात्यात साठवा; उत्पन्न अनियमित असेल तर एका वर्षाचा निधी जतन करा. पगार येताक्षणी ठरावीक रक्कम स्वयंचलितपणे या निधीकडे वळेल अशी व्यवस्था करा. कर्ज मोकळं करून आणि आपत्कालीन कुशन तयार केल्यावरच आक्रमक गुंतवणुकीकडे अतिरिक्त रक्कम वळवा. तुमचा नेटवर्थ कालांतराने स्थिरपणे वर चढत आहे का, हे दर तिमाहीला शांतपणे पाहत रहा.

#### सुरक्षितता आणि वारसा

संपूर्ण आर्थिक माहिती एका एन्क्रिप्टेड दस्तऐवजात एकत्र करा, बँका, शाखा संपर्क, नॉमिनी तपशील, सल्लागाराचे पत्ते आणि "पासवर्ड डिक्रिप्ट कसे करायचे" याची स्पष्ट प्रक्रिया. या संचाची एक सुरक्षित डिजिटल प्रत विश्वासू व्यक्तीकडे द्या आणि एक मुद्रित, लॅमिनेटेड प्रत लॉकरमध्ये ठेवा. ध्येयः आपण उपलब्ध नसल्यास जवळची व्यक्ती तीस मिनिटांत आवश्यक निर्णय घेऊ शकेल एवढी स्पष्टता.

### वार्षिक पुनरावलोकन

दरवर्षी ठरावीक आठवड्यात 'पूर्ण आर्थिक आरोग्य तपासणी' करा, कर्जस्थिती, आपत्कालीन निधी, विमा पुरेसा आहे का, आणि ऍसेट वाटप लक्ष्यापासून ५

### मनोवृत्ती आणि सवयी

"कमी पण चांगलं" हे तत्त्व अढळ ठेवा. आकर्षक पण गुंतागुंतीच्या प्रस्तावांना मोहात न पडता, साधी, व्यापक आणि ट्रॅक होणारी साधनं निवडा. शक्य तेथे स्वयंचलन वापरा, बिल पेमेंट्स, गुंतवणूक व बचत ऑटो-डेबिट करा. आर्थिक डॅशबोर्ड अत्यावश्यक तीन गोष्टीपुरता ठेवा, नेटवर्थ, आपत्कालीन निधी, आणि ऍसेट वाटप. मासिक आढाव्यास पाच मिनिटे पुरावीत अशी सुस्पष्टता साधा.

### अतिरिक्त मुद्दे

महिन्याला उत्पन्न–खर्चाचं स्प्रेडशीट अपडेट करा आणि अनावश्यक खर्च लगेच कमी करा. विमा फक्त जीवन, आरोग्य आणि महत्त्वाची मालमत्ता यापुरता ठेवा; डुप्लिकेट पॉलिसीज काढून टाका. कर नियोजन साधं ठेवा, साधनांची संख्या मर्यादित ठेवा. डिजिटल स्टेटमेंट्सच्या फोल्डर्सची स्वच्छता ठेवा; जाहिरातींचे ईमेल थांबवा आणि आवश्यक कागदपत्रे नियत नाव–रचनेत संग्रहित करा.

#### समारोप

आर्थिक मिनिमलिझम म्हणजे गोंधळ कमी करून निर्णयक्षमता वाढवणं, कमी खाती, निवडक गुंतवणुकी, कर्जमुक्ती, आणि विश्वासार्ह दस्तऐवजीकरण. आर्थिक जीवन जितकं साधं, तितकं मन हलकं; आणि तेव्हाच खऱ्या स्वातंत्र्याची चव लागत जाते.

## डिजिटल मिनिमलिझम

डिजिटल जीवन जितकं साधं आणि स्पष्ट, तितकं लक्ष केंद्रित राहते आणि खोलवर काम (डीप वर्क) शक्य होते. डिजिटल मिनिमलिझम म्हणजे तंत्रज्ञान नाकारणं नव्हे; ते उद्देशपूर्ण, अर्थपूर्ण आणि मर्यादित वापरासाठी डिझाइन करणं आहे. हा अध्याय एक स्वच्छ, हलकं आणि टिकाऊ डिजिटल जीवन उभारण्याचा रोडमॅप देतो.

#### उद्दिष्टं आणि नियम निश्चित करा

सुरुवात एका स्पष्ट प्रश्नाने करा, "मी डिजिटल मिनिमलिझम का करतोय, लक्ष वाढवण्यासाठी, तणाव कमी करण्यासाठी, की वेळ मोकळा करण्यासाठी?" कारण स्पष्ट झाल्यावर साधने निवडणं सोपं होतं. प्रत्येक ऍप किंवा सेवेसाठी स्वतःला विचारा, "हे खरंच आवश्यक आहे का?" गरज नसेल तर ते काढून टाका. मर्यादा ठरवा, उदा., सोशल मीडिया मोबाईलवर न ठेवणं, ईमेल फक्त लॅपटॉपवर पाहणं. आठवड्यातून किमान एक भोजनवेळ 'स्क्रीन-फ्री' आणि शक्य असल्यास एक संपूर्ण 'डिजिटल उपवास' दिवस ठेवा.

### डिजिटल ऑडिट: काय आहे ते पाहा आणि वर्गीकृत करा

#### डिव्हाइस आणि स्टोरेज

लॅपटॉप, मोबाईल, क्लाउड ड्राईव्ह, हार्डड्राईव्ह, पेनड्राईव्ह, सर्व डिव्हाइस व संग्रह माध्यमांची संपूर्ण यादी तयार करा. "वैयक्तिक" आणि "सार्वजनिक" फाईल्स वेगळ्या ठेवा. जुने डुप्लिकेट्स, न वापरलेले बॅकअप, निरुपयोगी ड्रायव्हर्स आणि 'घोस्ट' फाईल्स काढून टाका. महत्त्वाच्या फाईल्सचा नियमित बॅकअप ठेवा आणि पुनर्प्राप्तीची प्रक्रिया स्वतः करून पाहा.

#### अकाउंट्स आणि ऍप्स

सर्व ऑनलाइन अकाउंद्व, क्लाउड सेवा आणि सोशल लॉगिन्सची सूची तयार करा. न वापरलेली अकाउंद्व बंद करा आणि अवांछित न्यूजलेटर्समधून अनसबस्क्राईब करा. मोबाईलवरील सोशल मीडिया ऍप्स काढा किंवा अत्यावश्यक मर्यादेत ठेवा; फॉलो केलेल्या खात्यांची संख्या कमी करा, जेणेकरून फीड सुस्पष्ट राहील.

#### व्यवस्थित करा आणि अव्यवस्था काढा

#### फाईल्स, डेस्कटॉप आणि क्लाउड

डाउनलोड्स, ट्रॅश आणि डेस्कटॉप रोज जवळजवळ रिकामे ठेवा. "वैयक्तिक, काम, पैसे" अशा साध्या फोल्डर रचनेत फाईल्स हलवा. फाईल नावं स्पष्ट, दिनांक-पूर्व असू द्या (YYYY-MM-DD\_विषय), आणि क्लाउडसोबत बाह्य डिस्कवरही बॅकअप ठेवा.

#### ईमेल आणि इनबॉक्स

इनबॉक्स नियमितपणे शून्याकडे नेणं ही सवय लावा. आवश्यक ईमेल्सना वेळेवर उत्तर द्या; उरलेले आर्काइव्ह किंवा डिलीट करा; फिल्टर्स/रूल्स वापरून पुनरावृत्ती होणारे मेल्स स्वयंचलितपणे योग्य फोल्डरमध्ये जाऊ द्या.

#### मोबाईल ऍप्स

न वापरलेले आणि "कदाचित लागेल" अशा कारणावर टिकवलेले ऍप्स काढून टाका. केवळ आवश्यक ऍप्स, ईमेल, बँकिंग, अलार्म, ऑथेन्टिकेटर, राखा. नोटिफिकेशन्स फक्त कॉल्स, मेसेजेस आणि कॅलेंडरपुरत्या मर्यादित ठेवा. जुन्या फोटो, नोट्स, प्लेलिस्ट्स आणि कॅश डेटाचा नियमित साफासफाई करा.

#### ब्राउझर आणि बुकमार्क्स

बुकमार्क्स थोड्याच फोल्डर्समध्ये सुव्यवस्थित ठेवा, काम, करमणूक, नंतर-बघू. मासिक ब्राउझर हिस्टरी व कुकीज साफ करा. आवश्यक एक्सटेन्शन्सच ठेवा.

## सवयी डिझाईन करा आणि निगा राखा

एकाग्रतेच्या कामात मोबाईल 'ग्रे-स्केल' मोडवर ठेवा किंवा दुसऱ्या खोलीत ठेवा. सोशल मीडिया आणि मनोरंजन ऍप्स फक्त लॅपटॉपवर वापरा. ईमेल तपासणीसाठी दिवसातील दोन–तीन छोटी खिडक्या ठरवा. आठवड्याला एकदा बॅकअप, स्टोरेज क्लीनअप आणि ऍप पुनरावलोकन करा; महिन्याला अकाउंट्स, सबस्क्रिप्शन्स आणि बुकमार्क्सचे संक्षिप्त ऑडिट करा.

#### डिजिटल डिटॉक्स आणि रीसेट

३० दिवसांचा 'डिजिटल डिक्लटर' करा, त्या काळात फक्त अत्यावश्यक साधने ठेवा आणि उरलेलं नंतर जाणीवपूर्वक परत आणा. ऑफलाइन सवयींना प्राधान्य द्या, फिरणं, वाचन, डायरी, प्रत्यक्ष संवाद. आठवड्यातून एक दिवस 'नेट-मुक्त' ठेवण्याचा प्रयोग करा.

## सुरक्षा आणि गोपनीयता

पासवर्ड मॅनेजर वापरा, सर्व महत्त्वाच्या खात्यांवर दोन-घटक प्रमाणीकरण सक्षम ठेवा, आणि अनोळखी डिव्हाइस/सेशन्स नियमितपणे लॉगआउट करा. महत्त्वाच्या फाईल्स एन्क्रिप्ट करा आणि डेटा-शेअरिंग 'किमान हक्क' तत्त्वावर ठेवा.

#### टिकाऊ सीमारेषा

सकाळी उठल्यावर व झोपण्याआधी स्क्रीन टाळा. संध्याकाळी ठराविक वेळी काम थांबवा आणि वैयक्तिक वेळ स्क्रीनविरहित ठेवा. डीप वर्कच्या वेळी सूचना पूर्णपणे बंद करा.

#### शनिवार सकाळी "डिजिटल रिफ्रेश"

प्रत्येक शनिवारी काही ठरलेली कामं संक्षिप्तपणे करा, महत्त्वाच्या वैयक्तिक फाईल्सचा क्लाउड आणि पेनड्राईव्हवर बॅकअप घ्या; डाउनलोड्स, ट्रॅश आणि डेस्कटॉप रिकामे करा; इनबॉक्स शून्य करा; न वापरलेले मोबाईल ऍप्स काढा; ब्राउझर हिस्टरी व कुकीज साफ करा; आणि स्क्रीन-टाइम आकडेवारी पाहून गरज असल्यास मर्यादा कडक करा. "तुमचं संपूर्ण डिजिटल जीवन ३२ जीबी पेनड्राईव्ह आणि काही क्लाउड फोल्डर्समध्ये बसलं पाहिजे. त्यापेक्षा जास्त नको". हे लक्ष्य मार्गदर्शक ठेवा.

## कृत्रिम बुद्धिमत्ता आणि स्वयंचलन : काही विचार

आजच्या युगात खऱ्या कृत्रिम बुद्धिमत्तेचं लक्षण म्हणजे शक्य तितक्या प्रक्रिया स्वयंचलित करणं, मानवी हस्तक्षेपावर कमी अवलंबून राहणं आणि आवश्यक तेथे मशीनना स्वायत्त निर्णयक्षमतेकडे नेणं. साध्या चैटबॉटपासून नैसर्गिक भाषा प्रक्रिया (NLP) प्रणालीपर्यंत विविध साधनांतून एआयची उपयुक्तता स्पष्ट दिसते; परंतु एआय म्हणजे केवळ अल्गोरिदम लिहिणं नाही, अचूक, प्रचंड आणि सुसंगत डेटाशिवाय या अल्गोरिदमना अर्थपूर्ण चालना मिळत नाही. माहिती संकलन, लेबलिंग आणि काटेकोर वर्गीकरण ही तितकीच महत्त्वाची पायरी आहे; अनेक ठिकाणी 'ह्युमन-इन-द-लूप' आवश्यक ठरतो.

व्यवसायांचं भवितव्य एआयकडे वेगाने सरकत आहे. अनेक संस्था मानवी निर्णयांवर अवलंबून न राहता प्रणाली-निर्देशित प्रक्रियांकडे वळत आहेत, ज्यामुळे कार्यक्षमता आणि विस्तारक्षमता दोन्ही वाढतात. वैद्यकीय क्षेत्रात दरवर्षी प्रकाशित होणाऱ्या हजारो संशोधनपत्रांचा चिकित्सक अभ्यास एका डॉक्टरसाठी अवघड असतो; एआय इथे मोठ्या डेटामधून अचूक संकेत शोधण्यात मदत करतो. कायदा, न्यायालयीन संदर्भ आणि संशोधनाधारित उद्योगांमध्येही हाच फायदा मिळतो. स्वयंचलनाचा अर्थ केवळ वेळ वाचवणं नव्हे तर गुंतवणुकीवरील परतावा वाढवणं, एकदा प्रक्रिया डिझाइन झाली की माहितीची हाताळणी जलद, अचूक आणि सातत्यपूर्ण होते. त्यामुळे एआय हा फक्त तांत्रिक ट्रेंड नाही; तो आर्थिक आणि सामाजिक परिवर्तनाचा पाया बनत आहे.

## अंगीकारण्यासाठीची तत्वे

"यशाच्या मागे धावायचं नाही, तर अद्भुततेचा शोध घ्यायचा"; ही दृष्टी अंगीकारल्यावर रोजच्या कृतींना वेगळं उंचीचं परिमाण मिळतं.

#### लक्ष्य

उद्दिष्टं ठरवताना पदव्या किंवा धावपळीपेक्षा शांतता, आनंद आणि दृढतेला केंद्रस्थानी ठेवा. समस्या आल्या की सुटसुटीतपणे त्यांचं निराकरण करण्याची तयारी ठेवा. प्रत्येक कृती योग्यच नाही तर सुंदरही असावी; आंतरराष्ट्रीय दर्जाची गुणवत्ता साधण्यासाठी आधीच चोख तयारी आवश्यक असते. सत्याचा शोध घाईघाईत नव्हे, तर सखोल विचारातृन घ्यावा.

#### कोऽहम?

आपण कोण आहोत यांचं आत्मपरीक्षण आवश्यक आहे. व्यक्तिमत्त्वदृष्ट्या मी "INFJ - Advocate" प्रकारातला, म्हणजे अंतर्मुख, अंतर्ज्ञानी, भावनाशील आणि निर्णयक्षम. जीवनशैलीत साधेपणा आणि मिनिमलिझम प्रिय. लोकांना मार्गदर्शन करणं, ज्ञान वाटणं हा स्वभावधर्म; समजूतदारपणा आणि सहानुभूती हे गुण. मन शांत—आनंदी आणि शरीर सशक्त ठेवण्याचा संकल्प. कला, प्रोग्रॅमिंग, अध्यापन आणि योग; या क्षेत्रांत नैसर्गिक ओढ.

## काय करावे, करू नये

अप्रासंगिक क्रिया, अनावश्यक संपर्क, फालतू बातम्या आणि सततचं सोशल मीडियापासून दूर राहा. जे गरजेचं नाही ते दान करा. कोणत्याही कौशल्यावर प्रभुत्व हवं असेल तर सतत, छोटे प्रयोग करत करत सराव करा. विचार जसे तसंच आपण होतो; म्हणून चांगले विचार, चांगली वाणी आणि चांगली कृती जोपासा. वाचन हळूहळू, सखोल करा; विस्मरण नैसर्गिक आहे; घाबरू नका. हातातील कामावर लक्ष ठेवा आणि पूर्ण होईपर्यंत चिकाटी ठेवा. जबाबदाऱ्या दुसऱ्यांवर ढकलू नका; जवळच्यांशी मोकळेपणाने संवाद साधा. शांत राहणं, ध्यान करणं आणि जीवनाचा आस्वाद घेणं हीसुद्धा अर्थपूर्ण कृतीच आहेत. खरे समाधान म्हणजे अपूर्णतेतही टप्प्याटप्प्याने पुढे जाणं.

#### क्षेत्र निवडीचे तत्त्व

साधारण ज्ञान पुरेसं नसतं; दुर्मीळ आणि प्रत्यक्ष अनुभवातून घडलेलं 'विशिष्ट ज्ञान'च वेगळेपणा आणतं. विशिष्ट ज्ञानाने एक प्रकारचं नैसर्गिक एकाधिकार सामर्थ्य मिळतं आणि त्यातूनच 'इकीगाई'; आपल्या आवडी, जगाची गरज, आपली कुशलता आणि मोबदला, यांचा संगम तयार होतो. स्पर्धा कमी असलेल्या क्षेत्रांचा शोध घ्या; गर्दीत वेगळेपणा हरवतो. आर्थिक यशाचे तीन स्तंभ लक्षात ठेवा; विशेषीकरण (जे इतरांकडे नसलेली कौशल्य-सांगड), 'लिव्हरेज' (ज्यामुळे कामाची ताकद अनेकपटीने वाढते, उदा., सॉफ्टवेअर) आणि जबाबदारी (वचन पूर्ण करणं, विश्वसनीयता). संचयाची शक्ती अफाट असते, लहान सातत्यपूर्ण प्रयत्नांमधून दीर्घकाळात मोठं फळ मिळतं.

#### माणसांशी वागण्याची तंत्रे

लोकांना त्यांच्या नावानं आणि सन्मानाने संबोधा; आपलेपणा वाढतो. 'मिरिरंग', समोरच्याच्या शैलीशी जुळवून घेणं, विश्वास निर्माण करतं. कौतुक प्रामाणिकपणे करा, उत्साह वाढतो. एखाद्याकडून मदत हवी असेल तर आधी मोठी विनंती करून नंतर खरी, लहान मागणी ठेवण्याची युक्ती कधी कधी उपयोगी पडते. आपण ज्या लोकांमध्ये राहतो त्यांचा प्रभाव आपल्यावर पडतो, आपला संग विचारपूर्वक निवडा.

#### शिकवण

"चमत्काराशिवाय नमस्कार नाही", सामान्यपणापलीकडे जाण्याची हिंमत ठेवा. अभ्यास हेच ज्ञानाचं मूळ; अपुरं ज्ञान दडवणं कधी कधी शहाणपणाचं असतं. महत्त्वाच्या गोष्टी नजरेसमोर ठेवा, "Out of sight, out of mind" खरी आहे. लढाईत कमी रक्त हवं असेल तर प्रशिक्षणात अधिक घाम; कठोर तयारी भीती कमी करते. दुर्मिळ, मौल्यवान आणि विलक्षण होण्याचा प्रयत्न करा. नकारात्मकता सहज येते, तिच्यावर मात करण्यासाठी मानसिक ताकद लागते. सगळ्यांच्या नजरेत कुणीच महान नसतो; म्हणून बाह्य मान्यतेवर अवलंबून राहू नका. आपल्या मूल्यांशी विसंगत गोष्टींना नकार देण्याचं धैर्य ठेवा. उर्जा शोषणाऱ्या लोकांपासून दूर राहा. सर्जनशीलता म्हणजे आधीच असलेल्या घटकांची नवीन सांगड. शारीरिक–मानसिक प्रतिकारशक्ती प्रतिकृलतेत वाढते. एका वेळेस एका

गोष्टीवर दीर्घकाळ लक्ष केंद्रित केल्याने अद्वितीय परिणाम मिळतात. श्वासावर नियंत्रण म्हणजे मनावर नियंत्रण, प्राणायाम आणि ध्यान जागरूकता वाढवतात.

### तत्त्वे

वाढीसाठी अस्वस्थतेला सामोरं जा, सुखसोयीच्या बाहेर पाऊल टाका. विचार वेगळा आणि अधिक चांगला ठेवा; समस्या नविनर्मितीने सोडवा. इतकं चांगलं काम करा की दुर्लक्ष करणं अशक्य होईल. खऱ्या लढाया मनाशी असतात, हास्यबुद्धी आणि शहाणपण वापरा. कृतज्ञता जोपासा. "सर्वात वाईट काय होऊ शकतं?" हा प्रश्न विचारला की भीती कमी होते; "डोन्ट वरी, बी हॅपी" ही वृत्ती अंगीकारा. तक्रार टाळा, ती दुर्बलतेचं लक्षण आहे. प्रत्येक काम उत्तम करा; एकावेळी एकच काम करा, यातूनच खरी कार्यक्षमता. सत्याचा शोध, साधेपणा, आणि चेहऱ्यावर स्मित, आणि शेवटी, विचारात अडकू नका, कृती करा.

### आता आलोच आहोत तर ...

"मी येथे का आहे?" या प्रश्नाचं ठोस उत्तर कदाचित कधीच मिळणार नाही. पण आपण काय करू शकतो हे आपल्या हातात आहे, जीवनाचा आस्वाद घ्या, ओझं न वाढवता निवांत जगा, आणि संधी मिळाल्यास इतरांना मदत करा. आपल्याकडचं बऱ्याच अंशी निश्वाचं देणं आहे, कष्ट महत्त्वाचे आहेतच, पण वेळ, संधी आणि परिस्थिती फार काही ठरवतात. त्यामुळे काहीतरी अर्थपूर्ण घडवणं, बांधणं, निर्माण करणं, ही मोठी गोष्ट आहे. तुम्ही हे वाचत आहात, म्हणजे तुम्ही भाग्यवान आहात, म्हणून चांगलं जगा आणि शक्य झालं तर इतरांनाही या अवस्थेत आणण्यास हात द्या.

#### S's

Strength म्हणजे स्वतःला रोज थोडं अधिक सक्षम बनवण्याची जाणीवपूर्वक सवय. Stamina म्हणजे दीर्घकाळ सातत्य ठेवण्याची शारीरिक—मानसिक क्षमता. Serenity म्हणजे गोंधळातही आतून शांत राहण्याचं कौशल्य. Sun Salutation म्हणजे शरीर—श्वास—मन यांची सकाळी साधी पण प्रभावी जुळवणी. Savor म्हणजे क्षणांचा आस्वाद, घाई कमी, रस अधिक. Suppleness म्हणजे शरीर—विचार दोन्हींची लविचकता. Sleep म्हणजे पुनर्भरण, जाणिवेने प्राधान्य द्या. Style म्हणजे साधेपणातल्या सौंदर्याची जाणीव. Sketches म्हणजे विचारांना आकार देण्याची सवय, कागदावर, कोडमध्ये किंवा कृतीत. Smile म्हणजे सहज उबदारपणा. Slow म्हणजे जाणीवपूर्वक मंदावणं, जेणेकरून गुणात्मकता वाढेल. Simplicity म्हणजे बाकी सगळ्याला 'नाही' म्हणत महत्वाच्या गोष्टींना जागा देणं.

#### पालकत्व

पालकत्व शब्दांनी नव्हे, कृतीतून घडतं, मुलं आपली कृत्यं लक्षात ठेवतात. म्हणून कृतीत सचोटी, संदेशात सातत्य आणि भावनांची समज आवश्यक. धमकी दिल्यास ती पाळा; अन्यथा शब्दांची किंमत राहात नाही. हट्ट आणि थयथयाट न चालू देणं, घरकामांची जबाबदारी वाटणं आणि स्वावलंबनाला प्रोत्साहन देणं, ही रोजची साधना. आहारात शिस्त पाळा, दैनंदिन पौष्टिक जेवण, जंक व साखर कमीतकमी. घर दुकान नाही, वाटाघाटींना मर्यादा असतात. प्रेम, आदर, शिस्त आणि स्वावलंबन यांचं संतुलनच खऱ्या पालकत्वाचा पाया आहे.

### शरीरावरील शिस्त

शरीर हा जीवनाचा पाया; निरोगी शरीराशिवाय शांत मन कठीण. स्नायूंचा क्षय टाळण्यासाठी वजनउचल व्यायाम करा; मजबूत बाहू आणि सपाट पोट हे केवळ देखणेपण नाही तर आत्मशिस्तीचं द्योतक. ध्यान चिंता कमी करतं; योग पाठदुखीवर उपयोगी; अधूनमधून उपाशीपोटी राहणं (ऑटोफॅजी) पेशींचं शुद्धीकरण साधतं; धावणं आणि डोंगर चढणं सहनशक्ती वाढवतं. योग–व्यायाम–आहार–विश्रांती यांचा समतोलच दीर्घकाळ टिकणारी तंदुरुस्ती देतो.

### यात माझ्यासाठी काय?

एखाद्याकडून मदत मागताना प्रथम स्वतःला विचारा, "यात त्या व्यक्तीला काय मिळेल?" प्रत्येक निर्णयामागे काही ना काही 'रिटर्न' असतो, आर्थिक मोबदला, प्रतिष्ठा, शिकणं, नेटवर्क किंवा संधी. कुटुंबीयांशी गणित वेगळं चालतं; पण व्यावसायिक जगात मूल्यविनिमय स्पष्ट असावा. विनंती करताना समोरच्याचा लाभ स्पष्ट सांगितला तर न्याय्यतेची भावना निर्माण होते. आणि कधी नसेल तर साधा प्रश्न विचारा, "मी तुमच्यासाठी काय करू शकतो?" सोपा नियम, There is no free lunch; म्हणूनच कृतज्ञतेने आणि स्पष्टतेने विनिमय करा

# राकेश देशपांडे

# 40

# अनाहत ध्यान अभ्यासक्रम

# दिवस १: ध्यानाविषयी असलेली मिथके (मेडिटेशन मिथ्स)

ध्यान किंवा ध्यानधारणा या विषयावर अनेक गैरसमज आणि मिथके समाजात प्रचलित आहेत. विशेषतः ध्यान करताना मन पूर्णपणे रिकामे असावे, सतत शांत असावे किंवा काही विशेष पद्धतींचा अवलंब केल्याशिवाय ध्यान साध्य होत नाही अशा कल्पना बऱ्याच जणांच्या मनात असतात. या मिथकांचे विश्लेषण करून, ध्यानाचा खरा अर्थ, त्याची प्रक्रिया आणि त्याचा परिणाम याबद्दल अधिक स्पष्ट समज निर्माण करणे आवश्यक आहे. खाली काही प्रमुख मिथके आणि त्यांचे सविस्तर स्पष्टीकरण दिले आहे.

ध्यानात विचार थांबवायला लागतात असे अनेकांना वाटते. परंतु आपल्या मनात विचार सतत निर्माण होत असतात; ध्यान करताना देखील हे विचार थांबत नाहीत. ध्यान म्हणजे विचारांना जबरदस्तीने थांबवणे किंवा दडपणे नव्हे. ध्यानाचे मुख्य उद्दिष्ट निर्विचार अवस्था प्राप्त करणे असले तरीही ती अवस्था एका प्रक्रियेमुळे निर्माण होत नाही, तर ती एका योग्य वातावरणामुळे आपोआप घडते. जसे आपण एखादे बियाणे जिमनीत पेरतो, त्याला पाणी घालतो, सूर्यप्रकाश मिळू देतो; त्यानंतर ते बियाणे आपोआप अंकुरते आणि हळूहळू मोठे होते. त्याचप्रमाणे, आपण मनासाठी योग्य वातावरण तयार करू शकतो आणि त्यातून विचार आपोआप निवळत जातात.

निर्विचार अवस्थेमुळे शांती मिळते, अशी समजूत अनेकांना असते. परंतु मन निर्विचार झाले तरी शांत राहतेच असे नाही. विचार नसलेली अवस्था ही ध्यान करत असतानाच काही काळ अनुभवता येते, पण दिवसभर टिकणारी शांती ही मानसिक संतुलनावर, जागरूकतेवर आणि जीवनशैलीवर अवलंबून असते. मनातले विचार कमी झाले तरी शांती कायम राहील याची खात्री नाही. शांतता म्हणजे मनात अनावश्यक विचार, अतिचिंतन, नकारात्मक भावना यांचा अभाव. जेव्हा मन सतत विचार करत राहते, त्याला इंग्रजीत 'चॅटर' म्हणतात, आणि त्यातूनच मानसिक थकवा, अस्वस्थता आणि नकारात्मक भावना निर्माण होतात. 'ओव्हर थिंकिंग' (अतिचिंतन) मुळे मन अस्थिर होते आणि कामगिरीवर त्याचा परिणाम होतो. मानसिक शांती म्हणजे केवळ विचार थांबणे नाही; तर मनाची स्थिरता आणि सजगता टिकवणे आहे. जेव्हा अतिचिंतन कमी होते, तेव्हा अनेक मानसिक

समस्या आपोआप सुटू लागतात आणि मन शांततेकडे वाटचाल करते.

'गाइडेड मेडिटेशन' (मार्गदर्शित ध्यान) किंवा 'म्युझिक मेडिटेशन' (संगीत ध्यान) हे सुद्धा ध्यान असते, असा एक गैरसमज आहे. ध्यानाचा मुख्य उद्देश म्हणजे अंतर्मुख होऊन स्वतःकडे पाहणे. बाह्य आदेश किंवा आवाज ऐकून त्यावर प्रतिक्रिया देणे हे ध्यानाचे स्वरूप नाही. ध्यान म्हणजे बाह्य जगाशी संपर्क तोडून, आपल्या अंतर्मनात श्वास, हृदयाचे ठोके किंवा 'अनाहत नाद' (अंतर्गत नाद) यावर लक्ष केंद्रित करणे होय. मार्गदर्शित ध्यान हे प्रत्यक्ष ध्यान नसून विश्रांतीची प्रक्रिया आहे. काही वेळ मनाला शांत करण्यासाठी त्याचा उपयोग होतो, परंतु त्यातून खरी ध्यान अवस्था प्राप्त होत नाही. योगनिद्रा ही विश्रांतीची अवस्था असली तरी ती ध्यानाच्या 'धारणा, ध्यान, समाधी' या टप्यांमध्ये येत नाही. ती 'प्रत्याहार' या प्रारंभिक टप्याशी संबंधित असते.

'वॉकिंग मेडिटेशन' (चल ध्यान) किंवा चालत असताना, धावत असताना, वाहन चालवत असताना ध्यान साध्य होते, अशी एक समजूत आहे. प्रत्यक्षात ही अवस्था अनुपस्थित मनाची (एब्सेंट माइंडेडनेस) असते. मन विचारांमध्ये गुरफटलेले असते आणि जागरूकतेचा अभाव असतो. काही वेळा याला 'फ्लो स्टेट' (फ्लो अवस्था) म्हणतात, परंतु ते ध्यान नाही. ध्यानासाठी निश्चित वेळ आणि स्थिर जागा आवश्यक असते. खाज सुटणे, त्रास होणे, बेचैनी जाणवणे काहीही विचार आले तरी त्यावर प्रतिक्रिया न देता स्थिर बसून राहण्याची क्षमता विकसित करावी लागते. जर ध्यान करताना झोप येत असेल, तर याचा अर्थ शरीराला पुरेशी विश्रांती मिळालेली नाही. दिवसातून किमान सात ते आठ तासांची गाढ झोप आवश्यक आहे, जेणेकरून ध्यान करताना जागरूक राहणे शक्य होईल.

पहिल्या दिवसासाठी साधना: आज २० मिनिटे ध्यान करण्याचा सराव करायचा आहे. ध्यान करताना सर्व इंद्रियांचा वापर करून आजूबाजूच्या वस्तू निरीक्षण करायच्या आहेत. स्पर्श, चव, दृष्टी, वास आणि ऐकणे या इंद्रियांच्या माध्यमातून वातावरण अनुभवायचे आहे. हे निरीक्षण अगदी हळू हळू आणि शांतपणे करावे. प्रत्येक इंद्रियावर साधारणपणे ५ मिनिटे तरी लक्ष द्यावे. ध्यान करताना उठू नये, डोळे उघडे ठेवून निरीक्षण करावे. कोणतीही मोजणी करू नये किंवा इतर कोणतीही ध्यानपद्धती वापरू नये. आजचा उद्देश फक्त जागरूकतेने इंद्रियांद्वारे निरीक्षण करणे आणि स्वतःच्या उपस्थितीचा अनुभव घेणे हा आहे.

# दिवस २: ध्यान घडत आहे का याचा शोध

ध्यानाचा मुख्य उद्देश म्हणजे शक्य तितके निर्विचार मन प्राप्त करणे हा आहे. पण हा निर्विचार मनाचा अनुभव नेमका कधी येतो? कोणत्या अवस्थेत तो जाणवतो? या प्रश्नांची उत्तरे शोधताना एक महत्त्वाचा मुद्दा समोर येतो – ध्यान घडावे म्हणून मनावर जबरदस्तीने काम करणे योग्य नाही. आपण पंखा थांबवण्यासाठी त्याच्या पंखांना हाताने थांबवतो का? नाही. आपण फक्त त्याचा स्विच बंद करतो. त्याप्रमाणे, मन थांबवण्यासाठी त्यावर थेट नियंत्रण ठेवण्याचा प्रयत्न करण्याऐवजी त्यासाठी योग्य परिस्थिती निर्माण करणे आवश्यक असते. जसे आपण एका बटण किंवा स्विचच्या मदतीने पंखा थांबवतो, तसेच ध्यानात मन थांबावे यासाठी बाह्य सहाय्य किंवा साधने शोधण्याचा प्रयत्न करणे चुकीचे

आहे. आपल्याला जर अभौतिक किंवा सूक्ष्म गोष्टींचे परिणाम अनुभवायचे असतील, तर त्या गोष्टींवर थेट नियंत्रण ठेवणे शक्य नसते. त्याऐवजी आपण भौतिक किंवा स्थूल गोष्टींवर काम करून त्या सूक्ष्म गोष्टींवर अप्रत्यक्ष परिणाम घडवू शकतो. उदाहरणार्थ, मूर्तिपूजा हे याचे उत्कृष्ट उदाहरण आहे. खरी देवता ही सूक्ष्म आणि अभौतिक असते. पण तिच्या पूजेकरिता आपण तिच्या प्रतिनिधी रूपाची – म्हणजेच मूर्तीची – पूजा करतो. त्या भौतिक रूपाद्वारे आपण सूक्ष्म अनुभव मिळवण्याचा प्रयत्न करतो. विचार हे अभौतिक स्वरूपाचे असले तरी त्यांचे भौतिक रूप म्हणजे श्वास होय. त्यामुळे मन निर्विचार करण्यासाठी मनावर थेट काम करण्याऐवजी श्वासावर काम करणे अधिक परिणामकारक ठरते. श्वासावर लक्ष केंद्रित केल्यास विचार आपोआप कमी होतात आणि मन शांत होत जाते. ध्यान साधनेसाठी खालील प्रयोग सोपा आणि परिणामकारक आहे:

- आरामशीर आणि सरळ बसा.
- मनात शांतपणे 'ॐकार' हा मंत्र उच्चारा.
- श्वास घेताना आणि सोडताना त्याला 'ॐ' च्या लांबीप्रमाणे वेळ द्या; त्यामुळे मनात शांततेची अनुभूती निर्माण होईल.

श्वास हळू करण्याच्या या साध्या पद्धतींनाच ध्यान म्हणतात. ध्यान ही फार मोठी, गुंतागुंतीची प्रक्रिया नाही; श्वास हळू करून मन शांत करणे एवढेच त्याचे सार आहे. निर्विचार होण्यासाठी श्वास पूर्ण थांबवावा लागतो का? नाही. आपण श्वासाचा वेग कमी करू शकतो, त्याला शांततेकडे नेऊ शकतो. सुरुवातीला हे अवघड वाटू शकते, परंतु त्याचा दुसरा मार्ग म्हणजे शरीर स्थिर ठेवणे. जेव्हा आपण शरीर स्थिर करतो, तेव्हा श्वास नैसर्गिकरीत्या मंदावतो आणि त्यातून मन शांत होण्याची प्रक्रिया सुरू होते. म्हणूनच, विचारपूर्वक पाहिल्यास निर्विचारता ही पुढील क्रमाने घडते:

निर्विचारताधहळ श्वासधस्थिर शरीर

या क्रमाचा उलटा विचार करून पहा – जर शरीर स्थिर केले, तर श्वास हळू होतो आणि श्वास हळू झाल्यास मन निर्विचार होण्याच्या दिशेने जाते.

ध्यान करताना एका क्षणासाठी श्वास थांबतो आणि मन निर्विचार होते. त्या क्षणाला 'शून्यावस्था' असे म्हणतात. त्या क्षणाची जाणीव होते, पण जाणीव हीही एक विचारच असल्याने पुन्हा मन विचारांकडे वळते. तरीही ध्यानाचे उद्दिष्ट हे त्या क्षणाचा अनुभव घेणे आणि तो क्षण जास्त काळ टिकवणे हे आहे. अभ्यास आणि सातत्य यामुळे हा क्षण पाच सेकंदांपर्यंत टिकू शकतो आणि पुढे अधिक काळ वाढू शकतो. अशा वेळी श्वास खरोखरच थांबतो. आत्मसाक्षात्कारासाठी ही अवस्था अत्यावश्यक मानली जाते. आश्चर्य म्हणजे, निर्विचारता आणि जागरूकता या विरोधाभासी गोष्टी असल्या तरी ध्यान करताना त्या दोन्ही एकाच क्षणी अनुभवता येतात. सामान्य मनुष्यांसाठी शून्यावस्थेचा थोडकाच अनुभवही मानसिक शांतीसाठी पुरेसा ठरतो.

शून्यावस्था ही झोपेसारखी असते. झोपेतही श्वास चालू असतो, पण आपल्याला त्याची जाणीव नसते. तरीही झोपेत 'मी' अस्तित्वात असतो, त्यामुळे ती अवस्था खरी ध्यानाची नाही, पण त्यासारखी अनुभवली जाते. झोप आपोआप येते, तर ध्यान हे आपण स्वतः चालवतो आणि योग्य परिस्थिती निर्माण करून घडू देतो. ध्यान करताना

शरीरावर नियंत्रण ठेवणे आवश्यक असते – जसे दात हलू नयेत किंवा विशिष्ट मुद्रेत बसावे. झोपेत शरीरावर नियंत्रण नसते. काही जण ज्या हस्तमुद्रांचा उपयोग करतात त्यामागे मुख्य हेतू शरीर स्थिर ठेवण्याचा असतो; अन्य कारणे फारशी नसतात. म्हणूनच, शांत आणि स्थिर बसणे हे ध्यानासाठी अत्यावश्यक आहे. यासंबंधी प्राचीन ग्रंथात म्हटले आहे – "स्थिरं सुखं आसनम्" – म्हणजेच स्थिर आसन हेच खरे सुखं देणारे असते.

याशिवाय आणखी एक समान अवस्था म्हणजे स्वप्न पाहताना तुम्हाला जाणीव असते की तुम्ही स्वप्नात आहात. ही अवस्था ध्यानासारखी वाटली तरी ती ध्यान नाही; तरीही ती ध्यानाच्या जवळ जाणारी अवस्था आहे.

प्रत्यक्ष ध्यान घडवण्यासाठी फक्त शरीर स्थिर करणे पुरेसे असते. त्यानंतर ध्यान आपोआप घडते. ही प्रक्रिया प्रत्येकासाठी समान आणि नैसर्गिक आहे. हा एक सार्वित्रक नियम आहे, जो सर्वांवर लागु होतो.

योगाच्या परंपरेत दोन व्यापक दृष्टिकोन आढळतात:

- अष्टांग योग पतंजली ऋषी यांनी मांडलेला हा मार्ग मुख्यतः मानसिक आणि आध्यात्मिक उन्नतीशी संबंधित आहे. आसनांबद्दल येथे फार थोडक्यात चर्चा होते. स्थिर आसन हे पुढील टप्प्यांतील ध्यानासाठी आवश्यक असते. "स्थिरं सुखं आसनम्" हे त्याचे मूलभूत तत्त्व आहे.
- हठयोग स्वात्मराम यांनी १४व्या शतकात विकसित केलेला हा मार्ग मुख्यतः शारीरिक साधनांवर भर देतो. विविध आसने, मुद्रा, बंध इत्यादींच्या माध्यमातून शरीर नियंत्रण आणि स्वास्थ्य यावर लक्ष केंद्रित केले जाते.

दुसऱ्या दिवसासाठी दिलेली साधना खालीलप्रमाणे आहे: डोळे उघडे ठेवा आणि सरळ बसा. पाठीला आधार घेऊ नका. वीस मिनिटे स्थिर राहा. खाज सुटली तरी ती सहन करा आणि त्यावर लक्ष न देता बसून राहा. फक्त पापण्या हलवणे आणि लाळ गिळणे यासारख्या नैसर्गिक हालचाली मान्य आहेत; अन्य कोणतीही हालचाल टाळावी. अशा प्रकारे स्थिर बसण्याचा सराव ध्यानाच्या पुढील टप्प्यांसाठी मजबूत आधार निर्माण करतो.

### दिवस ३: ध्यानातील अडथळे

ध्यान ही एक साधी पण अतिशय सूक्ष्म प्रक्रिया आहे. याचा मूलभूत क्रम असा आहे – स्थिर बसल्यावर श्वास हळूहळू मंदावतो आणि त्यानंतर मन निर्विचार होण्याच्या दिशेने जाऊ लागते. एवढेच ध्यानाचे मुख्य स्वरूप आहे. याशिवाय काही नाही. परंतु या प्रक्रियेमध्ये काही अडथळे आणि गैरसमज निर्माण होतात. त्यांचे सविस्तर विवेचन खाली दिले आहे.

ध्यान करत असताना विचार येणे ही नैसर्गिक बाब आहे. कोणालाही एका क्षणात निर्विचार मन मिळतेच असे नाही. जसे शरीर सुदृढ करायला वेळ लागतो आणि त्याचे परिणाम हळूहळू जाणवू लागतात, तसेच ध्यानातही सुरुवातीला प्रयत्न करावे लागतात आणि नंतर त्याचे फायदे मिळू लागतात. ध्यान सुरू केल्याच्या पहिल्याच दिवसापासून काही सकारात्मक परिणाम जाणवू शकतात. हे परिणाम निर्विचारतेच्या पलीकडेही असू शकतात – जसे विश्रांती जाणवणे, लक्ष केंद्रित होणे, मानसिक थकवा कमी होणे इत्यादी.

ध्यानाचा अनुभव प्रत्येक वेळी तसाच मिळेलच असे नाही. एका दिवशी मन अधिक शांत असते, तर दुसऱ्या दिवशी विचारांचा पूर येतो. यामागे तुमच्या मानसिक अवस्थेचा, शरीराच्या स्थितीचा आणि त्या दिवशी घडलेल्या घटनांचा मोठा प्रभाव असतो. त्यामुळे ध्यानाच्या अनुभवात बदल होणे स्वाभाविक आहे. याशिवाय ध्यान हे फक्त आपण ध्यानाला बसतो त्या वेळेपुरते मर्यादित नाही; ज्या क्षणी आपण जागरूक राहतो, स्वतःचे निरीक्षण करतो, तेव्हाही ध्यानाची प्रक्रिया सुरू असते. ही एक जीवनशैली आहे, याची जाणीव कायम ठेवा.

ध्यान करताना इतरांना आलेल्या अनुभवाची अपेक्षा करणे हा एक मोठा अडथळा ठरतो. काहींना ध्यान करताना हवेत तरंगल्यासारखे वाटते, काहींना प्रकाश दिसतो, तर काहींना वेगळेच अनुभव येतात. परंतु तुम्हालाही त्याच प्रकारचा अनुभव यायला हवा, अशी अपेक्षा करणे चुकीचे आहे. प्रत्येक व्यक्तीचे मन, त्याची मानसिक अवस्था आणि जीवनानुभव वेगळे असतात, त्यामुळे ध्यानाचा अनुभवही वेगळा असतो. ध्यानासाठी कोणतेही विशिष्ट सूत्र किंवा पाककृती नसते; प्रत्येकाने आपापल्या मार्गाने, आपल्या क्षमतेनुसार साधना करावी.

ध्यान करताना काही वेळाने कंटाळा येणे हे सामान्य आहे. काहींना ध्यान लवकर संपावेसे वाटते, त्यातून सुटका व्हावी असे वाटते. जर तुम्ही कोणताही आध्यात्मिक अभ्यास (स्पिरिच्युअल प्रॅक्टिस) सतत तीन महिन्यांपासून करत असाल आणि तरीही तो कंटाळवाणा वाटत असेल, तर कदाचित ती साधना तुमच्यासाठी योग्य नाही. मनाचा थकवा आणि असह्यतेमुळे ध्यान टाळण्याचा प्रयत्न केला जातो. पण याचा अर्थ ध्यान निरुपयोगी नाही; उलट यामुळे आपल्या मनाची सहनशक्ती आणि सातत्य तपासले जाते.

काळ जसजसा पुढे जातो तसतशी ध्यानाची तंत्रे कंटाळवाणी वाटू लागतात. परंतु तरीही त्याच तंत्रांचा सातत्याने अवलंब करणे आवश्यक असते. वेळोवेळी ध्यानाची पद्धत बदलणे, नवे प्रयोग करणे किंवा नवीन मार्ग शोधणे यामुळे मन विचलित होण्याची शक्यता वाढते. म्हणून तीच वेळ आणि तीच पद्धत पाळणे आवश्यक आहे. दिवसातून दोन वेळा निश्चित वेळ राखून, दृढ इच्छाशक्तीने साधना करणे हाच यावर उपाय आहे. सातत्य आणि निष्ठा यामुळेच साधना परिपक्व होते.

तिसऱ्या दिवसासाठी ध्यानाचा अभ्यास खालीलप्रमाणे करा. मन शांत करण्यासाठी आणि अंतर्गत घटकांवर लक्ष केंद्रित करण्यासाठी एक कल्पनाचित्र मनात आणा आणि त्यातून ध्यानासाठी काय उपयोग करता येईल हे शोधा.

दृश्यः भारत आणि पाकिस्तान यांच्यातील क्रिकेट सामना सुरू आहे. शेवटच्या चेंडूवर भारताला विजयासाठी चार धावा हव्या आहेत. संपूर्ण स्टेडियममध्ये तणाव आहे. प्रत्येक प्रेक्षकाचा श्वास रोखलेला आहे. अशा क्षणी अचानक दिवे निघून जातात आणि काय झाले हे कोणालाही समजत नाही. काही क्षण पूर्ण अंधार आणि गोंधळ असतो. एवढेच.

या दृश्यावर विचार करा आणि स्वतःला विचारा – यातून ध्यानासाठी काय उपयोग करता येईल? याचे उत्तर असे आहे की, जेव्हा आपण एखाद्या गोष्टीवर पूर्ण लक्ष केंद्रित करतो, तेव्हा आपोआप श्वास मंदावतो किंवा थांबल्यासारखा होतो. ध्यान करतानाही अशाच प्रकारे अंतर्गत घटकांवर लक्ष केंद्रित केल्यास श्वास हळूहळू शांत होतो. त्यामुळे ध्यानासाठी बाह्य परिस्थितीपेक्षा अंतर्गत निरीक्षण अधिक महत्त्वाचे आहे.

ध्यान करताना डोळे बंद करून व निश्चल बसून २० मिनिटे श्वास, हृदयाची धडधड आणि 'अनहद नाद' यांसारख्या अंतर्गत घटकांवर लक्ष केंद्रित करा. यामुळे हळूहळू साक्षीभाव निर्माण होतो. हा साक्षीभाव म्हणजे बाह्य घटनांकडे न पाहता स्वतःच्या अस्तित्वाकडे जागरूकतेने पाहण्याची प्रक्रिया आहे. यामुळे मन शांत होते, विचारांचा वेग मंदावतो आणि ध्यान अधिक सखोल होते. ध्यानातील अडथळे समजून घेतल्यावर आपण त्यावर सहज मात करू शकतो. सातत्याने अभ्यास करत राहिल्यास मनाची शांती आणि जागरूकता हळूहळू वाढते. ध्यान हे एक साधे पण प्रभावी साधन आहे, जे प्रत्येकासाठी उपलब्ध आहे – फक्त सातत्य आणि निष्ठेची गरज आहे.

# दिवस ४: ध्यान मदत करत आहे का?

ध्यान ही अशी प्रक्रिया आहे जी हळूहळू तुमच्या विचारांवर, भावनांवर आणि जीवनाकडे पाहण्याच्या दृष्टिकोनावर परिणाम करते. ध्यान नियमितपणे करत राहिल्यास त्याचे काही स्पष्ट संकेत दिसून येतात. खाली ध्यानाचे परिणाम आणि त्यातून मिळणारे फायदे तपशीलाने दिले आहेत. जर ध्यान प्रभावीपणे कार्य करत असेल तर तुम्हाला खालील गोष्टी अनुभवायला मिळतील:

- आंतिरिक स्थिती बाह्य परिस्थितीवर अवलंबून राहात नाही: ध्यानामुळे तुम्हाला समजते की बाहेर काय घडते यावर तुमची अंतर्गत शांती अवलंबून नाही. उदाहरणार्थ, कोणीतरी तुमच्यावर रागावले तरी त्याचा परिणाम सर्वांवर होत नाही. कोणावर प्रतिक्रिया द्यायची आणि कोणावर नाही हे ठरवणे हे तुमच्या हातात असते. आपण बाह्य घटनांशी मन जोडतो आणि त्यावरून आपली भावना ठरवतो; परंतु ध्यानाने आपल्याला निवड करण्याची क्षमता मिळते. बाहेर सकारात्मक किंवा नकारात्मक परिस्थिती असली तरी त्या परिस्थितीशी तुमचे मन कसे जोडायचे हे तुम्ही ठरवू शकता.
- स्वीकार (एक्सेप्टन्स): ध्यानामुळे वास्तव स्वीकारण्याची क्षमता वाढते. परिस्थिती बदलणे शक्य नसेल तर तिला स्वीकारणे आणि जे तुमच्या नियंत्रणात आहे त्यावर लक्ष केंद्रित करणे शिकता येते. स्वीकार म्हणजे हार मानणे नव्हे, तर परिस्थितीचे विश्लेषण करून ती बदलता येते का याचा विचार करणे होय. जे बदलू शकत नाही त्यावर ऊर्जा खर्च न करता समजून घेणे ही ध्यानाची देणगी आहे.
- अनासक्ती (डिटॅचमेंट): जास्त आसक्ती मानसिक अस्थिरता निर्माण करते. कोणत्याही गोष्टीशी किंवा व्यक्तीशी अत्याधिक जोडले गेल्यास स्पष्ट विचार करणे कठीण होते. थोडीशी अनासक्ती मनाला स्थिर ठेवते आणि योग्य निर्णय घेण्यास मदत करते. वस्तू, पद, ध्येय यांसोबत अतिरेकी अवलंबित्व ठेवणे टाळा. जसे आर्थिक नुकसान टाळण्यासाठी 'स्टॉप लॉस' ठेवतो, तसेच मानसिक हानी टाळण्यासाठी आसक्तीतून बाहेर पडणे आवश्यक आहे. ध्यानामुळे हळूहळू अनासक्ती निर्माण होते आणि मन हलके होते.

- वर्तमान क्षणात राहण्याची क्षमता: ध्यानामुळे आपले मन भूतकाळाच्या आठवणींमध्ये किंवा भविष्याच्या चिंता-कल्पनांमध्ये अडकून राहत नाही. दिवसाचा बहुतांश वेळ आपण सध्याच्या क्षणावर लक्ष केंद्रित करू लागतो. अशा प्रकारे जाणीवपूर्वक जगण्याची क्षमता वाढते. यामुळे मन शांत राहते आणि जीवनातील लहान लहान गोष्टींचा आनंद घेता येतो.
- सकारात्मकता वाढते: ध्यानामुळे मनातील नकारात्मक विचार कमी होतात आणि सकारात्मक विचारांचा प्रभाव वाढतो. आकर्षणाचा नियम (लॉ ऑफ अट्रॅक्शन), सकारात्मक विचार (पॉझिटिव्ह थिंकिंग), आणि प्रतिज्ञा (अफर्मेशन्स) यांचा उपयोग ध्यानामुळे सहज शक्य होतो. दिवसात आपल्याला हजारो विचार येतात, त्यापैकी फक्त सुमारे २०% विचारांचे परिणाम प्रत्यक्षात येतात. ध्यानामुळे हे २०% विचार सकारात्मक असले तरी उर्वरित ८०% विचारही हळूहळू सकारात्मक दिशेने जाऊ लागतात. त्यामुळे जीवनातील संधी वाढतात आणि गोष्टी प्रत्यक्षात यायला लागतात (मॅनिफेस्ट होतात). प्रत्येक गोष्टीवर शंका न घेता मन मोकळे ठेवण्याची सवय लागते.
- इतर लोकांमध्येही सकारात्मक बदल: ध्यानामुळे तुमच्या आसपासच्या लोकांमध्येही बदल जाणवू लागतो. काही नकारात्मक किंवा अस्थिर लोक हळूहळू दूर जाऊ शकतात आणि त्यांच्या जागी तुमच्यासारखे विचार करणारे, सकारात्मक आणि शांत लोक तुमच्या आयुष्यात येतात. तुमच्या ऊर्जेचा प्रभाव इतरांवरही पडतो.
- भावना नियंत्रणात येणे: राग, भीती, दुःख यांसारख्या भावना आपल्यावर नियंत्रण ठेवण्याचा प्रयत्न करतात. ध्यानामुळे या भावना निरीक्षणात आणता येतात आणि त्यांना योग्य दिशेने वळवता येते. भावनांना दडपून न ठेवता त्यांचा स्वीकार करून त्यावर काम करण्याची ताकद मिळते. यामुळे मन स्थिर राहते आणि निर्णय घेणे सुलभ होते.

ध्यान ही एक प्रक्रिया आहे जी एका दिवसात पूर्ण परिणाम देत नाही, पण सातत्याने अभ्यास केल्यास जीवनाच्या प्रत्येक अंगावर सकारात्मक परिणाम घडवते. या फायद्यांचा अनुभव घेतल्यावर तुमचे मन अधिक स्थिर, जागरूक आणि शांत होईल. ध्यानाचा सराव करत राहिल्यास तुम्हाला जीवनाकडे पाहण्याचा दृष्टिकोनच बदललेला जाणवेल – आणि हीच खरी प्रगती आहे.

# दिवस ५: ध्यानाचे नियम व सूचना (रूल्स / टिप्स)

उत्तम आणि फलदायी ध्यान साध्य करण्यासाठी काही स्पष्ट नियम, सूचनात्मक मार्गदर्शक तत्त्वे आणि शिस्तबद्ध जीवनपद्धतीचे पालन करणे अत्यावश्यक आहे. ध्यान (मेडिटेशन) ही केवळ एका आसनावर बसून डोळे मिटण्याची क्रिया नसून, ती आपल्या संपूर्ण दिवसाच्या विचारशैलीशी, आहाराशी, नैतिकतेशी आणि मानसिक स्वच्छतेशी निगडित असलेली एक सूक्ष्म पण प्रभावी साधना आहे. यामध्ये मनाला स्थिर करणे, विचारांवर संयम ठेवणे आणि बाह्य जगाच्या प्रभावातून अंतर्मनाकडे वळणे यांचा समावेश होतो. पुढे

दिलेले मार्गदर्शक मुद्दे सविस्तर आणि स्पष्टपणे समजावृन सांगितले आहेत जेणेकरून प्रत्येक वाचकास ते सहज अंगीकारता येतील. ध्यानाला बसण्यापर्वीचा तयारीचा काळ अतिशय महत्त्वाचा असतो. ध्यानाच्या आधी थोडी हलकी शारीरिक हालचाल आणि श्वसनाशी संबंधित व्यायाम (एक्सरसाईझ) केल्यास शरीर आणि मन दोन्ही शिथिल होतात. त्यामुळे उर्जेचा प्रवाह समतोल राहतो आणि स्थिर बसण्याची क्षमता वाढते. साधारण दोन-तीन मिनिटे सौम्य हालचाली करणे, त्यानंतर दीर्घ व सम श्वासोच्छास करणे आणि शेवटी काही क्षण शांत बसणे या क्रमाने ध्यानाची सुरुवात करणे अधिक फलदायी ठरते. या तयारीचे मुख्य उद्दिष्ट म्हणजे शरीरातील अनावश्यक ताण कमी करणे आणि मनाला एकाग्रतेसाठी तयार करणे होय. अशा प्रकारे ध्यानापूर्वी केलेली तयारी पुढील ध्यानास सुरळीत आणि प्रभावी बनवते. ध्यान करताना वेळ आणि कालावधी निश्चित ठेवणेही अत्यंत उपयुक्त ठरते. दररोज एकाच वेळेला, शक्यतो दोन वेळा आणि प्रत्येकी सुमारे वीस मिनिटे अशी नियमित साधना करावी. जेवणाच्या किमान दोन तास आधी ध्यान करण्याचा सल्ला दिला जातो. कारण पचनप्रक्रियेला अधिक ऑक्सिजन (ऑक्सिजन) लागतो आणि जेवणानंतर ध्यान करताना श्वसनाची लय मंदाव शकते किंवा शरीरावर अतिरिक्त ताण येऊ शकतो. तसेच, झोपण्याच्या अगोदर लगेच ध्यान टाळावे, कारण ध्यानामुळे मन ताजेतवाने होते आणि त्यामुळे झोप लागण्यास अडथळा निर्माण होऊ शकतो. संध्याकाळी शक्यतो सात वाजण्यापूर्वी ध्यानास बसणे अधिक हितावह ठरते. दुपारच्या जेवणाच्या आधीचा वेळही ध्यानासाठी अत्यंत योग्य मानला जातो. ध्यान करताना पोट रिकामे असणे आवश्यक आहे आणि शरीराला विचलित करणाऱ्या गरजा – जसे की शौच-विसर्जनाची हाक – पूर्ण झालेल्या असाव्यात. म्हणूनच, जागे झाल्यानंतर लगेच ध्यानास बसणे टाळावे. शरीर आणि मन स्थिर करण्यासाठी थोडा वेळ घेऊन मग ध्यानास सुरुवात करावी. संपूर्ण दिवसातील जीवनशैली ध्यानाच्या गुणवत्तेला आकार देते. आहार सात्त्विक असावा, आणि येथे 'सात्त्विक' याचा अर्थ केवळ शाकाहारी एवढाच नसून स्वच्छ, पचनास सुलभ आणि मन शांत ठेवणारा असा असावा. आपल्या प्रकृतीला अनुरूप असलेला, ताज्या आणि अल्प मसाल्याचा आहार मनःशांतीस पोषक ठरतो. ध्यानाच्या आधी आपण कोणते विचार करतो, कोणते काम करतो आणि कोणते वातावरण तयार करतो याचा थेट परिणाम ध्यानावर होतो. त्याचप्रमाणे ध्यानानंतर मिळालेली शांती आपल्या पुढील कृतींवर प्रभाव टाकते. त्यामुळे पूर्वकृती आणि उत्तरकृती - म्हणजे ध्यानापूर्वी व ध्यानानंतरच्या कृती - जागरूकतेने आणि शिस्तीने निवडणे आवश्यक आहे. ध्यानाच्या साधनेस नैतिकतेची भक्कम पायाभरणी आवश्यक असते. तत्त्विनष्ठ (एथिकल) वर्तन म्हणजे असत्य न बोलणे, भ्रष्टाचार (करप्शन) टाळणे, वेळेचे काटेकोर पालन करणे, समयपालनशील राहणे (पंक्चुअल असणे) आणि इतरांच्या हिताचा आदर राखणे होय. अनैतिक वर्तनामुळे आपल्या मनःसाक्षीला (कॉन्शन्स) वेदना होतात आणि अंतर्मनातील खळबळ ध्यानात एकाग्रतेला अडथळा निर्माण करते. म्हणुनच, दैनंदिन जीवनात प्रामाणिकपणा, स्वच्छता आणि नैतिकतेचा अवलंब करणे हीच ध्यानसाधनेची मजबृत आधारभूमी आहे. आपण दिवसभर जे काही ग्रहण करतो – श्रवण, वाचन, दर्शन – त्यां सर्व गोष्टी मनावर नोंदवल्या जातात. त्यामुळे सामाजिक माध्यमांवरील (सोशल मीडीया) किंवा मोबाईलवरील (मोबाईल) आपण पाहतो त्या 'आशया'ची (कंटेंटची) निवड सजगपणे करणे गरजेचे आहे. प्रौढांसाठी असलेले (अडल्द्र) किंवा हिंसात्मक

स्वरूपाचा (वायलन्स), तसेच चुकीचा, नकारात्मक (नेगेटिव्ह) किंवा खिन्न करणारा (डिप्रेसिंग) आशय टाळावा. आपल्या आसपास चालणारी संभाषणे, वाचनासाठी निवडलेली पुस्तके किंवा पाहण्यासाठी घेतलेले मनोरंजन यामध्येही हीच जागरूकता ठेवावी. मनाला अस्थिर करणाऱ्या किंवा उत्तेजित करणाऱ्या बाह्य घटकांपासून थोडे अलिप्त राहण्याचा प्रयत्न करणे आवश्यक आहे. एकाग्रतेस अडथळा आणणाऱ्या सर्व गोष्टींपासून शक्य तितकी दूरी राखावी. अस्थिर करणाऱ्या घटना, लोक, आठवणी, ठिकाणे आणि वस्तू यापासून निवडकपणे अलिप्त राहण्याचा सराव करणे हे मानसिक स्थैर्यास मदत करते. लोक (पीपल), आठवणी (मेमरीज), ठिकाणे (प्लेसेस), वस्तु (थिंग्स) यांपासून आवश्यकतेनुसार थोडे दूर राहणे, म्हणजेच विवेकी माघार (विथड्रॉ) घेणे हे कमजोरीचे लक्षण नस्न परिपक्वतेचे प्रतीक आहे. मनाचा नियंत्रण (माइंड कंट्रोल) मिळवण्यासाठी बाह्य आवाज कमी करणे आवश्यक असते; त्यानंतरच अंतर्मनातील सुक्ष्म ध्वनी स्पष्ट ऐक् येतो. पाचव्या दिवसासाठी एक साधा पण प्रभावी सराव येथे दिला आहे. डोळे मिटल्यावर विचार एकामागुन एक येत राहतात. कधीकधी हे विचार परस्परांशी संबंध नसलेले असतात. या विचारांच्या प्रवाहात मन एका निवडक विचारावर स्थिर ठेवण्याचा प्रयत्न करणे ही एक-विचार धारणेची साधना आहे. आपण हा विचार ध्यान सुरू करण्यापूर्वी ठरवू शकतो किंवा ध्यानाच्या सुरुवातीला जो पहिला विचार स्वाभाविकरीत्या उगवतो तोही स्वीकारू शकतो. त्यानंतर सुमारे वीस मिनिटे त्या विचाराशी सखोल संबंध ठेवण्याचा प्रयत्न करावा. हा विचार एखादी मधुर आठवण अस् शकतो किंवा एखादा शोधक प्रश्न अस् शकतो; उदाहरणार्थ, महाविद्यालयीन सहलीची आठवण (कॉलेज ट्रिप). एकदा विचार निवडला की त्याची शाखा फोडू नये, म्हणजे संबंधित दुसऱ्या आठवणींमध्ये भटक् नये. त्या विचाराच्या केंद्राशी राहणे आवश्यक आहे. हळुवार श्वसन, मऊ लक्ष आणि संयमाने मनाला परत आणण्याची सवय यांचा आधार घेऊन ही साधना अधिक सुलभ होते. या प्रकारच्या एका विचारावर केंद्रित असलेल्या ध्यानाला काही परंपरांमध्ये अधिभौतिक ध्यान (ट्रान्सेंडेन्टल मेडिटेशन) असे संबोधले जाते. महार्षी महेश योगी यांनी ऋषिकेशजवळील 'चौरासी कृटिया' येथे या परंपरेला लोकप्रियतेचा नवा आयाम दिला. त्याचप्रमाणे, ईश्वरनिष्ठ नामाचा जप करण्याची साधना, म्हणजे नामस्मरण (नेम चॅन्टिंग), हीही याच तत्त्वाशी साधर्म्य राखते. एका ध्वनीबिंदुवर किंवा एका अर्थबिंदुवर मन स्थिर ठेवणे आणि त्यावर एकाग्र राहणे, हे याचे मुख्य उद्दिष्ट असते. एकूण सांगायचे तर, ध्यान म्हणजे केवळ वेळेचा तास नव्हे तर जगण्याची एक संपूर्ण पद्भंत आहे. योग्य तयारी, निश्चित वेळेची शिस्त, सात्त्विक आहार, तत्त्विनष्ठ वर्तन, सजग आशय-निवड आणि आवश्यक तिथे अलिप्त राहण्याची तयारी या सर्वांचा संगम झाला की ध्यानाची गुणवत्ता नैसर्गिकपणे उंचावते. अशी साधना दिवसेंदिवस परिपक्व होत जाते आणि अंतर्मनात स्थैर्य, शांतता आणि स्पष्टता निर्माण करते. हाच योग, हाच लाभ आणि हाच आपल्या दैनंदिन जीवनाचा सत्त्वगुणी आधार ठरतो.

### सहावा दिवस: अवचेतन मनात कसे प्रवेश करावा?

भारतीय संस्कृतीत प्राचीन ग्रंथांना अतिशय महत्त्व दिले गेले आहे. विशेषतः वेद, उपनिषदे आणि पुराणांमध्ये जीवन, धर्म, अध्यात्म आणि मानसिक साधना याविषयी सविस्तर माहिती आढळते. पुराणांमध्ये युगांची आणि भगवान विष्णूच्या विविध अवतारांची माहिती दिली आहे. त्या ग्रंथांनुसार काळाच्या चार मुख्य टप्प्यांना युग असे म्हणतात आणि प्रत्येक युगात मानवतेच्या आध्यात्मिक प्रवासाला दिशा देणारे विशिष्ट अवतार प्रकट झाले आहेत. ही युगे पुढीलप्रमाणे आहेत:

सत्य युगामध्ये भगवान विष्णूचे चार अवतार वर्णिले गेले आहेत – मत्स्य, कूर्म, वराह आणि नरसिंह. या अवतारांनी सृष्टीचे संरक्षण, धर्माची स्थापना आणि अन्यायावर विजय मिळवण्याचे कार्य केले.

त्रेतायुगामध्ये वामन, परशुराम आणि राम हे अवतार प्रकट झाले. युगधर्म टिकवणे, अहंकार नष्ट करणे आणि न्यायाची पुनर्स्थापना करणे हे या अवतारांचे मुख्य कार्य मानले गेले आहे.

द्वापर युगामध्ये भगवान कृष्ण आणि बुद्ध हे दोन महत्त्वाचे अवतार सांगितले आहेत. कृष्णाने प्रेम, भक्ती आणि योग यांचा मार्ग दाखविला तर बुद्धांनी करुणा आणि ध्यान यांचे तत्त्वज्ञान दिले.

कलियुगात भविष्यात प्रकट होणारा कल्की अवतार सांगितला जातो. या अवताराचे उद्दिष्ट अधर्माचा नाश करून धर्म आणि सत्य यांची पुनर्स्थापना करणे असे मानले गेले आहे.

या सर्व युगांमध्ये चांगुलपणा आणि वाईटपणा यांचे मिश्रण असते. कोणतेही युग पूर्णपणे शुभ किंवा पूर्णपणे अशुभ नसते. प्रत्येक युगात काही सकारात्मक मूल्ये आणि काही नकारात्मक प्रवृत्ती असतात. म्हणूनच जीवनात चांगुलपणावर विश्वास ठेवणे, नैतिकतेचा स्वीकार करणे आणि सद्गुणांचा अभ्यास करणे आवश्यक आहे. मात्र प्रत्येक परिस्थितीत सर्व नैतिक नियमांचे पालन करणे शक्य किंवा आवश्यक नसते. जीवनातील अनुभव आणि परिस्थिती यानुसार विवेकाने निवडक नैतिकतेचा स्वीकार करावा लागतो. उदाहरणार्थ, वाईट लोकांशी व्यवहार करताना त्यांच्या कृतींना उत्तर देण्यासाठी "डोळ्यास डोळा" (ठकासी ठक, उद्घटासी उद्घट) अशा प्रकारे प्रत्युत्तर देणे कधी कधी आवश्यक ठरते. परंतु याचा अर्थ हिंसाचार किंवा प्रतिशोध नव्हे; शेवटी आपले मन शांत आणि स्थिर राहिले पाहिजे. हीच मानसिक स्थिरता आणि संतुलन जीवनाचे खरे अंतिम ध्येय आहे.

जीवनाचा सर्वात महत्त्वाचा उद्देश म्हणजे स्वतःला जाणून घेणे. स्वतःचे खरे स्वरूप ओळखणे, आपल्या विचारांचा, सवयींचा आणि अंतर्मनाचा अभ्यास करणे हेच आत्मज्ञानाचे खरे ध्येय आहे. त्याशिवाय कोणतेही बाह्य ध्येय किंवा यश जीवनाला अंतिम अर्थ देत नाही. आपल्या मनावर काळाच्या ओघात विविध मानसिक सवयी, विचार आणि भावना यांच्या थरांचे आवरण चढते. या थरांमध्ये अडकून आपण आपले खरे स्वरूप विसरतो. त्यामुळे हे मानसिक थर विसरून जाणे आणि अंतर्मनाशी संपर्क साधणे आवश्यक ठरते.

तथापि, जर आपल्याला जीवनात इतर ध्येये किंवा उद्दिष्टे असतील तर त्यात काहीही चूक नाही. जीवनाचा प्रवाह जसा आहे तसा स्वीकारणे हेही अध्यात्माचा भाग आहे. प्रत्येकाने कठोर ध्येय ठेवण्याची आवश्यकता नाही. जीवनातील घटना आणि अनुभव स्वीकृत करणे, त्यातून शिकणे आणि मनाच्या शांततेला प्राधान्य देणे अधिक महत्त्वाचे आहे.

जेव्हा आपण मनापासून कोणत्यातरी गोष्टीसाठी इच्छा करतो, तेव्हा त्या इच्छेला

"आकर्षणाचा नियम" ([Law of Attraction]) असे म्हणतात. ही इच्छा वारंवार मनात दृढ करणे म्हणजे "अफर्मेशन" ([Affirmation]) होय. सतत त्या इच्छेचा पुनरुच्चार करत राहिल्यास अवचेतन मनावर त्याचा ठाम प्रभाव पडतो आणि त्या इच्छेला बळ मिळते. जेव्हा ही इच्छा प्रत्यक्षात रूपांतरित होते, तेव्हा त्याला "मॅनिफेस्टेशन" ([Manifestation]) असे म्हणतात.

एकदा कोणतीही गोष्ट आपल्या अवचेतन मनात गेली की ती चांगली असो वा वाईट असो, ती प्रक्रिया पूर्ण झाली असे समजले जाते. अवचेतन मनाने त्या गोष्टीला स्वीकारले आहे आणि ती आपल्या मानसिक संरचनेचा भाग बनते. एवढेच साधे पण प्रभावी सत्य आहे.

आध्यात्मिक साधना आपल्या बाह्य मनाला थोडे मवाळ आणि संयमी बनवते. यामुळे आपल्या मनातील संकल्प आणि हेतू सहजपणे अवचेतन मनापर्यंत पोहोचू शकतात. काही विशेष साधना थेट अवचेतन मनाला बळकटी देण्यासाठी उपयोगी ठरतात. त्यापैकी एक प्रभावी साधना म्हणजे "त्राटक". त्राटक साधनेमुळे मनाची एकाग्रता वाढते, अंतर्मनाशी नाते दृढ होते आणि मानसिक स्पष्टता प्राप्त होते.

सहाव्या दिवसाचे ध्यान म्हणजे त्राटक साधना होय. त्राटक करताना डोळे उघडे ठेवून एका ठराविक बिंदूकडे किंवा ज्योतीकडे लक्ष केंद्रित करायचे असते. सतत एकाग्रतेने ध्यान करत राहिल्यास अवचेतन मन बळकट होते आणि मानसिक स्थिरता प्राप्त होते.

# बिंदु त्राटक

बिंदु त्राटक साधनेसाठी ८ इंच x ८ इंच आकाराचा पांढरा कागद घ्यावा. त्यावर २ इंच व्यासाचा काळा गोल बिंदू तयार करावा. हा कागद डोळ्यांसमोर, नेत्रसामोरी लावून बसावे. त्या बिंदूकडे साधारण तीन फूट अंतरावरून लक्ष केंद्रित करावे. शक्यतो डोळे न मिचकावता ध्यान करणे आवश्यक आहे. ही साधना प्रगत असल्याने सुरुवातीला फक्त ५ मिनिटे करावी आणि नंतर हळूहळू जास्तीत जास्त २० मिनिटांपर्यंत वेळ वाढवावा. साधना संपल्यानंतर डोळे स्वच्छ पाण्याने धुऊन घेणे आवश्यक आहे. ध्यान करताना काळ्या बिंदूच्या जागी प्रकाशमान बिंदू दिसू लागतो. काही दिवसांनी तो बिंदू अस्पष्ट होत जाऊन पूर्णपणे नाहीसा होतो. ही अवस्था म्हणजे आपण अवचेतन मनात प्रवेश केला आहे, असे समजले जाते. साधनेदरम्यान श्वास हळूहळू मंदावतो किंवा त्यात बदल जाणवतो. संध्याकाळच्या मावळत्या प्रकाशात ही साधना करणे अधिक योग्य ठरते. सुरुवातीच्या काळात ही साधना दररोज न करता विश्रांती घेणे आवश्यक आहे.

### बिंदु त्राटक - भाग दुसरा

साधनेचा दुसरा टप्पा म्हणजे बिंदूचा आकार हळूहळू कमी करत नेणे. पहिल्या महिन्यात १ इंच व्यासाचा बिंदू तयार करावा. पुढच्या महिन्यात त्याचा आकार अर्धा करावा आणि तिसऱ्या महिन्यात अतिशय लहान बिंदू तयार करावा. अशा क्रमाने साधना करत गेल्यास लक्ष केंद्रित करण्याची क्षमता वाढते आणि मनाची एकाग्रता अधिक प्रभावी होते.

#### प्रतिबिंब त्राटक

प्रतिबिंब त्राटकासाठी ८ इंच x ८ इंच आकाराचा आरसा वापरावा. तो साधारण तीन फूट अंतरावर ठेवावा. आरशात स्वतःच्या चेहऱ्याकडे पाहताना दोन्ही भुवयांच्या मधोमध लक्ष केंद्रित करावे. या साधनेमुळे स्वतःच्या प्रतिमेशी खोल नाते निर्माण होते. ध्यान करत राहिल्यास हळूहळू चेहरा विरघळल्यासारखा दिसतो आणि तो नाहीसा झाल्यासारखा भासतो. ही अवस्था अंतर्मनाशी नाते जुळल्याचे लक्षण मानली जाते.

#### ज्योती त्राटक

ज्योती त्राटक साधनेसाठी मेणबत्ती हा एकमेव प्रकाश स्रोत म्हणून वापरावी. इतर सर्व प्रकाश बंद ठेवावा. सुरुवातीला ५ मिनिटे ध्यान करावे आणि हळूहळू वेळ २० मिनिटांपर्यंत वाढवावा. ही साधना दिवसभरात दोन वेळा करावी. डोळे उघडे ठेवून ध्यान करत राहिल्यास मनाची एकाग्रता आणि अंतर्मनाशी संपर्क साधण्याची क्षमता अधिक मजबूत होते.

या सर्व साधना संयमाने आणि नियमितपणे केल्यास मनाची एकाग्रता, मानसिक स्थिरता आणि अवचेतन मनाशी असलेले नाते दृढ होते. हळूहळू मन शांत होते, विचार स्पष्ट होतात आणि अंतर्गत शक्तीशी संपर्क साधण्याचा मार्ग मोकळा होतो. अवचेतन मनाच्या या साधनेद्वारे आत्मज्ञानाकडे जाणारा प्रवास सुकर आणि प्रभावी होतो.

# सातवा दिवस: या जीवनाचा खरा शोध – स्वतःच्या स्वरूपाची जाणीव आणि ध्यान

या जीवनाचा मुख्य उद्देश काय आहे, याचा विचार आपण अनेक वेळा करतो; परंतु या प्रश्नाचे खरे उत्तर म्हणजे स्वतःच्या खऱ्या स्वरूपाचा शोध घेणे हेच आहे. आपल्या अस्तित्वाचा पाया कोणता, आपले मन, शरीर याच्या पलीकडे असलेले स्वरूप कोणते, याची जाणीव होणे हाच या शोधाचा केंद्रबिंदू आहे. हा शोध केवळ बौद्धिक पातळीवर न राहता प्रत्यक्ष अनुभवाने साध्य होतो आणि त्या अनुभवाचा मार्ग म्हणजे ध्यान ([मेडिटेशन]) ही साधना होय.

ध्यानाची प्राथमिक व्याख्या अशी सांगितली जाते की विचारशून्यता प्राप्त करणे आणि मनाचा लय होणे. याचा अर्थ विचारांचे, भावना-आकर्षणांचे प्रवाह थांबवून मन शांत करणे. परंतु ध्यान इतक्यावरच थांबत नाही. विचार थांबले, मन लय पावले तरी पुढे आत्म्याचा गूढ शोध घेण्याची खरी आध्यात्मिक यात्रा सुरू होते. या अवस्थेला आपण आध्यात्मिक ध्यान ([स्पिरिच्युअल मेडिटेशन]) असे म्हणतो, कारण येथे मनाच्या मर्यादा ओलांडून आत्मस्वरूपाशी थेट संपर्क साधला जातो.

या अवस्थेत आपण शून्यावस्थेची अनुभूती घेऊ शकतो. शून्यावस्था म्हणजे मनाच्या कल्पना, विचार आणि भास यापलीकडील स्थिती. त्यात आपले आत्मस्वरूप प्रकट होते. आत्मा हा मनाच्या पलीकडे असतो. मन हे वेळ आणि अवकाश ([टाइम अँड स्पेस]) निर्माण करणारे असते. मन जिथे कार्यरत असते तिथेच वेळेचा आणि अवकाशाचा

अनुभव निर्माण होतो. परंतु मन जिथे थांबते किंवा अस्तित्वात नसते, तिथे वेळ आणि अवकाशही नसते. याचा अर्थ नाद, ध्वनी किंवा कंपन ([साउंड]) हे वेळ आणि अवकाशाच्या बंधनांपलीकडे असते.

अवकाशाच्या पलीकडे असणे म्हणजे त्या नादाला कोणतेही ठिकाण नाही, कोणतीही सीमा नाही, कोणताही आकार नाही. तो सर्वत्र अस्तित्वात असतो; मात्र कोणत्याही एका स्थानावर त्याचे बंधन नसते. त्याला आकाररिहत ([फॉर्मलेस]) आणि सर्वव्यापी असे वर्णन करता येते. अशा नादाचा अनुभव घेताना आपण त्याच्या उपस्थितीत असतो, परंतु तो कोणत्याही एका ठिकाणी मर्यादित नसतो. त्याचप्रमाणे वेळेच्या पलीकडे असणे याचा अर्थ असा की कारण–परिणाम या सिद्धांताचा ([कॉजेशन थिअरी], कार्य-कारण भाव) त्यावर परिणाम होत नाही. सामान्यतः कोणतीही घटना घडण्यासाठी कारण आणि त्यानंतर परिणाम असा अनुक्रम असतो. परंतु वेळेच्या पलीकडे असलेल्या नादावर या अनुक्रमाचा परिणाम होत नाही. त्यामुळे त्याला सुरुवात नाही आणि शेवटही नाही. तो कोणत्याही एका कालखंडाशी किंवा घटनेशी जोडलेला नाही. या अवस्थेला 'स्थलकालातीत' ([ट्रान्सेंडिंग टाइम अँड स्पेस]) अशी संज्ञा दिली जाते.

या अवस्थेची अनुभूती घेतल्यावर ध्यान हे केवळ मन शांत करण्याचे किंवा तणाव कमी करण्याचे साधन राहात नाही. त्यापलीकडे जाऊन ध्यान आत्मस्वरूपाच्या अखंड अस्तित्वाशी एकरूप होण्याचा, स्वतःला जाणण्याचा आणि विश्वाशी समरस होण्याचा मार्ग बनतो. मनाच्या पलीकडे असलेला नाद हा प्रत्येक क्षणी, प्रत्येक ठिकाणी असलेला सूक्ष्म अनुभव असतो. तो वेळ आणि अवकाशाच्या बंधनांपासून मुक्त होण्यास मदत करतो आणि आपल्याला अस्तित्वाच्या गाभ्याशी जोडतो.

या गूढ अवस्थेची जाणीव होणे हेच खऱ्या अर्थाने जीवनाच्या शोधाची सुरुवात आहे. जेव्हा आपण विचारांपासून मुक्त होतो, तेव्हा आत्म्याची अनुभूती संभवते. त्या क्षणी ध्यान ही प्रक्रिया केवळ मानसिक शांततेपुरती मर्यादित राहत नाही, तर ती अस्तित्वाच्या परम सत्याशी जोडणारा सेतू ठरते. स्वतःला जाणून घेण्याची, स्वतःच्या स्वरूपाशी एकरूप होण्याची आणि अंतर्मनातील शाश्वत अस्तित्वाशी संवाद साधण्याची ही एक अद्भुत यात्रा आहे.

ही अनुभूती जसजशी गिहरी होत जाते, तसतसे जीवनाकडे पाहण्याचा दृष्टीकोन बदलतो. बाह्य घटनांपासून मन मागे घेत आत्म्याच्या उपस्थितीत स्थिर राहण्याची क्षमता विकसित होते. अशा ध्यानातून मिळणारे समाधान, शांती आणि स्थिरता ही जीवनाच्या प्रत्येक क्षेत्रात सकारात्मक परिवर्तन घडवणारी ठरते. त्यामुळे ध्यान ही केवळ एक मानसिक क्रिया नाही, तर जीवनाचा खरा शोध घेण्याचा आणि आत्म्याशी एकरूप होण्याचा दिव्य मार्ग आहे.

# सी. शिवशंकरन

सी. शिवशंकरन (एअरसेलचे माजी संस्थापक) हे भारतातील आरोग्य संवर्धन आणि दीर्घायुष्याच्या क्षेत्रातील एक अग्रगण्य आवाज आहेत. अनेक दशकांच्या अनुभवासह, ते विज्ञान आणि प्राचीन शहाणपणाचे मिश्रण करून चांगले आणि दीर्घ जगण्याचे व्यावहारिक, सिद्ध मार्ग सांगतात.

त्यांनी सांगितलेले काही महत्त्वाचे मुद्दे येथे आहेत:

# रोगमुक्त दीर्घायुष्य शक्य आहे

त्यांच्या मते, ९५ वर्षापर्यंत रोगाशिवाय जगणे हे स्वप्न नाही, तर अगदी शक्य आहे. येथे "रोगमुक्त" म्हणजे खोकला-सर्दी नसणे असे नाही, तर मधुमेह, कर्करोग, हृदयविकार यांसारखे गंभीर आजार नसणे. आणि हे सर्व दैनंदिन निवडींवर अवलंबून असते. आपण दररोज काय करतो, काय खातो, कसे राहतो - यावरच आपले भविष्यातील आरोग्य ठरते.

# पवित्र त्रिकूट (होली ट्रिनिटी): खा, श्वास घे, झोप

जर तुम्ही या तीन गोष्टी योग्य प्रकारे केल्यात, तर तुम्ही आधीच जिंकत आहात. हळू, लांब श्वास सोडणे म्हणजे तुमच्या नर्व्हस सिस्टमला शांत करणे. थंड, अंधाऱ्या खोलीत सात तास झोप घेणे म्हणजे तुमच्या शरीराला पूर्ण विश्रांती देणे. जागरूकपूर्वक खाणे म्हणजे फक्त काय खातो हे नाही, तर कधी खातो हेही महत्त्वाचे आहे.

# कॉफी आणि कार्बोहायड्रेट्स, पुन्हा विचार करा

काळी कॉफी (साखर नाही, दूध नाही) योग्य प्रकारे घेतली तर दीर्घायुष्यासाठी फायदेशीर असू शकते. आणि कार्बोहायड्रेट्सच्या बाबतीत, वेळ ही सर्व काही आहे. बहुतेक आहारपद्धती या गोष्टीला खूप सोपे बनवून सांगतात, पण प्रत्यक्षात हे अधिक जटिल आहे.

# छोटे बायोहॅक्स महत्त्वाचे आहेत

तुम्हाला महागडे तंत्रज्ञानाची गरज नाही. फक्त सकाळी तीस सेकंद सूर्यप्रकाश घेणे, आंघोळीचा शेवट थंड पाण्याने करणे, किंवा तुम्ही कशासाठी कृतज्ञ आहात ते लिहून ठेवणे - या सगळ्या छोट्या गोष्टींचा एकत्रित परिणाम मोठा होतो.

# अंदाज लावू नका, तपासणी करा

ते डेटावर जास्त भर देतात. रक्त तपासणी करा, काय कमतरता आहे (जसे व्हिटॅमिन डी, मॅग्नेशियम, ओमेगा-३) ते पहा, आणि त्याच आधारावर पूरक आहार घ्या, मग पुन्हा तपासणी करा. अंधारात तीर मारण्यापेक्षा, माहितीच्या आधारे निर्णय घेणे चांगले.

# स्नायू = दीर्घायुष्याचा विमा

फक्त पाच किलो स्नायू वाढवा, आणि तुमचे वृद्धत्व कसे येते यात मोठा फरक पडू शकतो. विशेषतः जेव्हा आपण ४० च्या पुढे जातो तेव्हा हे अत्यंत महत्त्वाचे आहे. स्नायू म्हणजे फक्त दिसण्यासाठी नाही, तर आरोग्यासाठी एक गुंतवणूक आहे.

# तुमचे जीन्स हे नियती नाहीत

आनुवंशिकता कदाचित बंदूक भरत असेल, पण तुमची जीवनशैली ट्रिगर दाबते. आणि जीवनशैली सुमारे ९३

# आरोग्य हे भारतासाठी काम करायला हवे

आपल्याला अशे उपाय हवेत जे येथे काम करतात. आणि बरीच उत्तरे आपल्या स्वयंपाकघरातच आधीपासून आहेत - जसे की उडद डाळ (सालीसह), शेवगा, अंडी, रताळे, जांभळ्या रंगाच्या भाज्या. आपले आरोग्य संकट अटळ नाही, ते सोडवता येण्यासारखे आहे.

# झोप ही एक महासत्ता आहे

हा मुद्दा वारंवार येत राहिला. चांगली झोप सर्व काही प्रभावित करते. त्यांनी सांगितलेल्या काही व्यावहारिक टिप्स: झोपण्यापूर्वी कीवी फळ किंवा ग्लायसिन घेऊन पहा, तोंडाला टेप लावून झोपा (हो, खरोखरच!), आणि स्क्रीन लवकर बंद करा. झोप ही फालतू वेळाची बर्बादी नाही, तर तुमच्या आरोग्याची पायाभूत गरज आहे.

# साधना

# सकाळची साधना (ईशा ४५ मिनिटे)

सकाळच्या पहिल्या किरणांसोबत जीवनाची सुरुवात करण्याची ही पद्धत आहे. दिवसाची सुरुवात योग्य रीतीने केली तर संपूर्ण दिवस सुंदर जातो. ईशा योगाच्या पद्धतीनुसार हा क्रम ठरवलेला आहे जो साधारण ४५ मिनिटांत पूर्ण होतो.

सर्वप्रथम आसन करावेत (५ ते ७ मिनिटे). या आसनांमध्ये तितली आसन (बटरफ्लाय पोज), बाळ पाळणा आसन (बेबी क्रॅडल), आणि मांजर-गाय आसन (कॅट-काऊ) यांचा समावेश होतो. हे आसन शरीराला जागृत करून दिवसभराच्या कामकाजासाठी तयार करतात.

त्यानंतर प्राणायाम आणि बंध (१५ मिनिटे) करावेत. यामध्ये अनुलोम-विलोम दोन मिनिटे, ॐकार मंत्र २१ वेळा, जलद उथळ श्वास १२० वेळा, आणि तीन बंधांसह श्वास घेणे व तीन बंधांसह श्वास सोडणे यांचा समावेश आहे. हे श्वासिक्रया मनाला शांत करून ऊर्जा जागृत करतात.

शेवटी ध्यान अर्थात स्थिरता (६ ते ७ मिनिटे) करावे. या ध्यानात मन पूर्णपणे शांत होऊन स्वतःशी जुळवून घेते.

### दिवसाची साधना

शारीरिक आणि मुद्रा सिक्रयता म्हणजे दिवसभराची ऊर्जा व्यवस्थित राखणे. जागे झाल्यावर लगेच कोमट पाणी प्यावे कारण हे पचनिक्रया सुरू करते आणि शरीरातील विषारी पदार्थ काढून टाकते. त्यानंतर प्राण लिंग मुद्रा ५ मिनिटे करावी जी जीवनशक्ती वाढवते. शिक्तिशाली टाळी २ मिनिटे वाजवाव्यात जी रक्तसंचार वाढवून हाताच्या नाड्या उत्तेजित करते.

आत्मनियंत्रणासाठी (डिसिप्लिन) आठवड्यातून दोन दिवस डिजिटल आणि अन्नाचे उपवास करावेत. हे मनावर नियंत्रण मिळवून स्वतःशी जुळवून घेण्यास मदत करते.

मानसिक स्पष्टतेसाठी नवीनतम कृत्रिम बुद्धिमत्ता आणि संगणक प्रोग्रामिंग (एआय/कोड) चा अभ्यास करावा. हा अभ्यास एकाग्रतेने आणि हेतूने करावा जेणेकरून मनाची तीक्ष्णता वाढेल.

# संध्याकाळची प्रवाह साधना (श्रीमत ६० ते ७० मिनिटे)

संध्याकाळची वेळ आंतरिक शांतीसाठी वापरावी. श्रीमत पद्धतीनुसार हा क्रम साधारण ६० ते ७० मिनिटे चालतो.

प्राणायाम आणि अंतर्मुखी कार्याची सुरुवात भ्रामरी प्राणायामाने करावी (६ ते ७ मिनिटे). मधमाशीसारखा आवाज काढून मनाला एकाग्र करावे. त्यानंतर अंतर मौन (इनर सायलेन्स) २० मिनिटे करावे जेथे मन पूर्णपणे शांत राहून आंतरिक आवाजाला ऐकते. योग निद्रा ३० मिनिटे करावी जी खोल विश्रांती देऊन शरीर आणि मनाला पुनर्जीवित करते.

सात्त्रिक संवर्धनासाठी बासरीचा सराव (लांब स्वर) १० मिनिटे करावा. संगीत हे मनाला सुंदर भावनांनी भरून देते. धोरण आणि अंतर्दृष्टी (स्ट्रॅटेजी/इनसाइट) पुस्तकांचे वाचन २० मिनिटे करावे जे जीवनाला दिशा देते.

#### रात्रीची शांतता

रात्री झोपण्याआधी नाकपुड्यात आणि पायाच्या तळव्यात तूप लावावे. हे शरीराला पोषण देऊन झोपेची गुणवत्ता वाढवते. "ॐ श्री मात्रे नमः" या मंत्राचा जप हळूवारपणे झोप येईपर्यंत करावा.

सात तास खोल झोप घ्यावी. जर लवकर जागे झालात तर पोट आकुंचित करून राम नामाचे (रॅम नाम) जप ६३ वेळा करावे. हे संख्या विशेष महत्त्व असलेली आहे.

निष्क्रिय किंवा प्रतीक्षेच्या क्षणांमध्ये आनापानसती (अनापान-सती) करावी. हे म्हणजे श्वासाला मौनपणे आत-बाहेर येताना पाहणे. हा सराव कुठेही कधीही करता येतो.

# मूळ संकल्प

मी निवडतो: चांगली झोप, मजबूत संतुलित शरीर, स्पष्ट मन आणि गरिमामय उपस्थिति. गुण: चांगली बुद्धी म्हणजे स्पष्टता (क्लॅरिटी), चांगली शक्ती म्हणजे बळ (स्ट्रेंथ), चांगले स्वरूप म्हणजे उपस्थिति (प्रेझन्स). हे तिन्ही गुण जीवनात असणे आवश्यक आहे.

आंतरिक मार्ग: शक्ती नंतर शांती नंतर ईश्वर. साक्षी म्हणजे अनासक्ती म्हणजे ईश्वर. साधना करणारा, संन्यासी जीवनशैली, आणि न्यूनतमवादी (मिनिमलिस्ट) दृष्टिकोन हा मार्ग आहे.

हा माझा अंतिम जन्म आहे. फक्त एकच गोष्ट पूर्णपणे करावी: योग. इंद्रियांच्या ओढाताणीत राहून जगावे. मनाचे विक्षेप स्वीकारावेत. समस्यांमध्ये स्थिर राहावे. नेहमी जागरूक राहावे.

या सर्व गोष्टी जीवनाला एक सुंदर आकार देतात आणि मनुष्याला त्याच्या खऱ्या स्वरूपाशी जोडतात.

# शेवटी

### 41

# निष्कर्ष: साधेपणातून समृद्धीकडे

# मुख्य धडे

- 1. स्पष्टता मिळवा आपल्या "का?" ला ओळखा. साधेपणाचं कारण वैयक्तिक असेल: जास्त फोकस, कमी चिंता, अधिक खोल काम.
- 2. मर्यादा ठेवा तंत्रज्ञान, वस्तू, कामं यांना मर्यादा नसतील तर गोंधळ वाढतो. योग्य नियमांनी साधेपणा टिकतो.
- 3. आवश्यक गोष्टींना प्राधान्य द्या Quantity पेक्षा Quality. काही निवडक गोष्टी तुमच्या जीवनाचं केंद्र असू द्या.
- 4. सवयींवर भर द्या मिनिमलिझम ही एकदाच केलेली साफसफाई नाही, तर दररोजची सवय आहे: ईमेल साफ करणं, डेस्कटॉप स्वच्छ ठेवणं, शनिवार सकाळी Review.
- 5. अव्यवस्था = उर्जा चोरी वस्तू, नोटिफिकेशन्स, अर्धवट कामं यामुळे मन तुटतं. अव्यवस्था काढून टाका म्हणजे मन आणि वेळ दोन्ही मोकळं होतं.

# पुढील टप्पे

- लहान सुरुवात करा एकदम सर्व काही बदलण्याऐवजी एखाद्या एका क्षेत्रापासून सुरुवात करा. उदा. आठवड्यातून एकदा डिजिटल सब्बाथ.
- साप्ताहिक Review शनिवार सकाळी ३० मिनिटं काढून फाइल्स, ईमेल, वेळेचा वापर तपासा.
- मासिक मूल्य तपासणी मिहन्याला एकदा स्वतःला विचारा: माझ्या सवयी माझ्या "का?" शी जुळत आहेत का?

- सोशल मर्यादा मित्र, सहकारी यांना कळवा की तुम्ही ठरावीक वेळेतच उपलब्ध आहात.
- सततचा सराव मिनिमलिझम म्हणजे गंतव्य नाही, तर प्रवास आहे. दररोज थोडी सुधारणा म्हणजेच खरी प्रगती.

### अखेरचं स्मरण

तुम्ही किती कामं केली, किती वस्तू ठेवल्या किंवा किती ईमेलला उत्तर दिलं, यापेक्षा महत्त्वाचं म्हणजे तुम्ही किती शांत, समाधानकारक आणि लक्ष केंद्रित जीवन जगलंत. मिनिमलिझम आणि Zen to Done एकत्र येऊन सांगतात:

"कमी गोष्टी ठेवा, पण योग्य गोष्टी ठेवा. कमी कामं करा, पण योग्य कामं करा. कमी विचलन ठेवा, पण अधिक खोल अनुभव घ्या."

म्हणून पुढच्या वेळेस तुम्ही एखादी वस्तू हातात घेतली, मोबाईल अॅप उघडलं किंवा नवं काम स्वीकारलं तर एकच प्रश्न विचारा: "हे माझ्या जीवनात मूल्य वाढवतं का?"

जर उत्तर *हो* असेल तर ठेवा. नसेल तर सोडा. याच्यातच तुमचं साधेपण, यश आणि समृद्धी दडलेली आहे. हे पुस्तक प्रामुख्याने दोन भागात आहे. पहिल्या भागात लीओ बाबाउटा यांच्या 'द एफर्टलेस लाईफ' या पुस्तकाचा स्वैर अनुवाद आहे. हे मूळ पुस्तक जगभरातील लेखकांच्या-वाचकांच्या मदतीने सार्वजिनक पद्धतीने लिहिले गेले होते. मूळ इंग्रजीतील पुस्तकप्रमाणेच हे मराठी भाषांतरसुद्धा कोणत्याही प्रकाशन हक्काधिकाराशिवाय (Uncopyrighted) उपलब्ध ठेवले आहे. दुसऱ्या भागात पुस्तक स्वरूपात डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी यांचे विचार आहेत. हा दुसरा भाग ऑनलाईन वर अद्ययावत (live) असणार आहे. म्हणजेच GitHub repository मध्ये इतर लेखक-वाचकांचे विचार सुद्धा सिम्मिलीत केले जात आहेत. याचा सर्व प्रपंचाचा उद्देश मराठी वाचकांना ''सहज जीवन'' जगण्यासाठी मार्गदर्शन मिळावे हा आहे.



डॉ. योगेश हरिभाऊ कुलकर्णी हे तंत्रज्ञान क्षेत्रातील अनुभवी अभ्यासक आहेत. त्यांना कृत्रिम बुद्धिमत्ता, मशीन लर्निंग आणि डेटा सायन्स या क्षेत्रात अनेक वर्षांचा अनुभव आहे. शैक्षणिक क्षेत्रात तसेच उद्योगात काम करून त्यांनी या विषयावर व्यापक अभ्यास केला आहे. त्यांचे पूर्वीचे लेखन कार्य आणि संशोधन हे मराठी भाषेत तंत्रज्ञान विषयक साहित्याला वाव देण्याच्या दिशेने योगदान आहे.



https://github.com/yogeshhk/SahajJeevan yogeshkulkarni@yahoo.com +91 9890251406