#### יוסף עופר

## פירוש החזקוני לתורה וגלגוליו

### א. הקדמה

רי חזקיה בן מנוח היה אחד מן הראשונים, שחי בצרפת וכתב ביאור מקיף על התורה, בשם חזקוני. פירוש זה לא נכלל במהדורות הנפוצות של ימקראות גדולותי, ומשום כך איננו ידוע כל־כך בקרב הלומדים. לאחרונה יצאה לאור מהדורה חדשה של פירוש חזקוני<sup>1</sup>, ויש לקוות שהדבר יועיל להרבות עיון במשנתו של רבנו חזקיה, שהיה מראשוני מפרשי רשייי על התורה<sup>2</sup>. במאמר זה נדון בכמה עניינים העולים מפירוש החזקוני, כפי שהוא מופיע בכתבי־היד ובדפוסים.

### ב. כתב־יד המחבר

המהדיר, הרב ח״ד שעוועל, מצביע במבוא למהדורתו על תופעה יוצאת דופן בספרי הראשונים: על כתב־יד אוקספורד של החיבור, שעל־פיו הוגה הפירוש, נרשם: ״החזקוני בכתב־יד המחבר״. הרב שעוועל דן בהערה זו ומנסה לאששה מתוך התבוננות בתוספות שבכתב־היד בהשוואה לכתבי־יד אחרים של הפירוש. דומה שבדיונו הקצר של הרב שעוועל³ אין די כדי להוכיח את היותו של כתב־היד יכתב־יד המחבר׳, ולהלן ננסה להרחיב את היריעה בנדון.

ראשית, כל המתבונן בכתב־היד רואה מיד ששני אנשים שונים כתבוהו<sup>4</sup>. רוב הטקסט כתוב בכתב גדול ומהודר, ואילו התוספות והתיקונים הרבים כתובים בכתב־יד קטן וצפוף, שלעתים קרובות הוא קשה לקריאה. אי אפשר לתלות את ההבדל בכך שלרשות המתקן עומד מקום מצומצם יותר, שהרי יש מקומות<sup>5</sup> שבהם נמצאים תיקונים בכתב הראשון, הגדול. ישנם מקומות אחרים שבהם חלקים מן הפירוש עצמו כתובים בידי המתקן, ואין כל קושי להבחין בדבר. ברור אפוא שאדם אחד כתב את גוף כתב־היד (ונכנהו: הסופר) ואדם אחר (להלן: המגיה) תיקן, הגיה והשלים במקומות מסויימים. מה ניתן לומר על זהותם של שני האנשים:

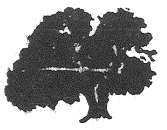
- תודתי נתונה למכון לתצלומי כתבי־היד העבריים שבבית הספרים הלאומי והאוניברסיטאי בירושלים ולעובדיו, וכן לכל הספריות שבכתביהן השתמשתי התצלומים מתפרסמים באדיבות ספריית הבודליאנה באוקספורד.
- ח״ד שעוועל, חזקוני פירושי התורה לרבנו חזקיה ב״ר מנות, על־פי כתב־יד המחבר, מוסד הרב קוק,
   ירושלים, תשמ״ב. ראה במבוא שם על תולדות המחבר ועל דרכי פירושו.
- פירוש החזקוני כלול גם במהדורה החדשה של חמשה חומשי תורה יתורת חיים', מוסד הרב קוק, ירושלים, תשמייו ואילך.
  - 38. במבוא, בהערה: 38
- לשם כך די להתבונן בעמוד מפרשת נח שתצלומו הובא במהדורת שעוועל לפני פירוש התורה וכן בחומש תורת חיים בסוף הכרך הראשון (ראה תצלום א שם).
  - 5. כגון שמות, לייד, כה-כו.

# מגדים

בטאון לענייני מקרא

הוצאת "תבונות"

תדפיס מתוך גליון ח' סיוון תשמ"ט



מכון יעקב הרצוג להכשרת מורים ליד ישיבת הר־עציון לפ"ד [=לפי דעתי] זה רחוק, אלא הכוונה היא 'אמר חזקיה', והוא כהרגיל בדברי ראשונים. מכאן ואילך דברי התלמיד חזקיה".

כלומר, לפי דעת הרב שעוועל אין פה כלל ראשי־תיבות, אלא ציון הרומז לשמו של המחבר, ומבדיל בין דעתו ובין הדעות הקודמות שהביא. שעוועל מתכוון כנראה להשוות מונח זה למנהג כמה ראשונים לחתום שמם בסוף דבריהם.

פירושו של שעוועל הביא אותו גם למסקנה מעשית. במקום שהופיע המונח 'חז"קי הוא מפרידו מן ההמשך בסימן פיסוק (בנקודה או בנקודתיים). אולם במקומות רבים ההֶקשר מוכיח שהדבר בלתי אפשרי, כגון:

יעד בכור השפחה (שמות, י"א, ה), חז"ק על פירש"י שהרי ברוב הפירושים נקט ליה הכא עד בכור השבי" [= ברוב המהדורות של פירוש רש"י שעיין בהם החזקוני מופיע ציטוט שאינו מתאים לפסוק הנדון כאן אלא ללשון המקרא להלן, י"ב, כט].

ברור, שהמחבר משתמש כאן במֶלֶה יחזייקי כשימושה של המלה יקשהי, ואי אפשר לפסק כאן: יחזייק: על פירשייי שהרי וכויי<sup>10</sup>. הוא הדין בלשונות נוספים כגון: מיימ חזייק (בראשית, חי, ז); חזייק מיהו מינוסעים אנחנוי (שמות, טייו, יז); אך חזייק (ויקרא, כייב, יט); חזייק על סדר זה (במדבר, לייד, כב).

יתכן בהחלט ששימוש המונח הוא כפול, והמחבר התכוון גם לראשי תיבות כלשהן וגם לרמוז לשמו במונח זה. רבי חזקיה מתייחס בהקדמת הפירוש לקושיות שהוא מקשה על פירוש רשייי, ומתנצל: ייואין אני כמשיב על דברי רבנו שלמה, אלא כמוסיף על דבריו, ירבה האל שלומויי. יחסו לפירוש רשייי שונה מייחסו לשאר המפרשים. את שמות כל השאר הוא מעלים (כמפורש בהקדמתו), ואילו את פירוש רשייי הוא מביא בשמו ומתייחס אליו לא פחות משהוא מתייחס למקרא עצמו. יתכן אפוא שהחזקוני מצא לנכון לרמוז לשמו דווקא באותם מקומות שהוא משיג על פירוש רשייי<sup>1</sup>.

אולם לא די בדיון במונח עצמו. יש להגדיר בצורה מדוייקת באלו הקשרים המונח מופיע, ומתוך כך אפשר לעמוד על משמעותו המדויקת: ברובם המוחלט של המקרים שבהם משתמש החזקוני במונח יחזייקי הוא מביא קושיה ללא תירוץ. משמעות המונח דומה אפוא למונח יצריך עיוןי (השגור בתוספות).

אם אמנם כך, הרי שהמקומות יוצאי הדופן, שבהם מופיעה שאלת יחזייקי ולאחריה בא תירוץ, טעונים בדיקה. ואכן בחלק מן המקרים בדיקה מדוקדקת מאשרת את המשמעות שהצענו. בסוף פרשת האזינו (דברים, לייב, נא) ישנה בכתב־יד אוקספורד, ובו בלבד, הערת

.10 כפי שנדפס במהדורת שעוועל.

כתב־היד שלפנינו איננו כתב־היד הראשון של הפירוש, כפי שיצא מתחת ידי המחבר. הדבר מוכח ללא ספק מן ההשמטות הרבות על־ידי דילוג הדומות, שרובן תוקנו בשוליים על־ידי המגיה. השמטה על־ידי הדומות הנה סימן מובהק של מעתיק, ולעולם לא תתרחש בכתיבה ראשונה של המחבר.

תפקידם של שני השותפים בכתב־היד הוא כנראה כזה: הסופר הוא כותב אומן (כמו יסופר סתייםי של ימינו), שהעתיק את הפירוש בכתב הדור. המגיה הוא אדם הבקיא בפירוש, והוא תיקן את כתב־היד ושכלל אותו. אם נכונה העדות, שכתב־היד שלפנינו הוא כתב־יד המחבר, פירוש הדברים הוא שרבי חזקיה עצמו השווה את כתב־היד למקורו (המקור הוא יטיוטתי הפירוש, שנכתבה בכתב־יד המחבר), ותוך כדי ההגהה או לאחריה הוסיף תוספות שונות בעניינים שהתחדשו לו: אולם כל התיקונים ואף ההוספות שאינן מצויות בכתבי־יד אחרים עדיין אינם הוכחה מוחלטת לכך שאמנם המגיה הוא המחבר עצמו. עדיין קיימת האפשרות שהמגיה הוא אדם אחר שהיה בידיו כתב־יד מעולה ומושלם של פירוש החזקוני (כגון כתב־יד המחבר), ועל פיו הגיה את הנוסח שכתב הסופר מלכתחילה. על מנת שנוכל לומר ש״זכינו לקיים דבר אמת... שעל־ידי כתב־יד זה ניתנה לנו הזכות להסתכל בעבודת אחד מרבותינו הגדולים שבסוף תקופת בעלי־התוספות״ לינו להביא ראיות מוצקות יותר. לשם כך נדון במונח יחז״קי בפירוש החזקוני, ונבהיר אותו ואת שימושיו.

## ג. המונח חז"ק בפירוש החזקוני

מונח זה מופיע כשבעים פעמים בפירוש החזקוני לתורה $^7$ . אולם המחבר עצמו איננו מסבירו. משום כך יש להבינו על־פי ההקשר שבו הוא מופיע. נביא את הופעתו הראשונה של המונח (בראשית, א', א):

ייפירשייי ישאין לך ראשית במקרא שאינו דבוק לתיבה שלאחריוי. חזייק: הרי מצינו יקרבן ראשית תקריבו אותםייי (ויקרא, ב', יב).

הרב שעוועל מביא כאן שתי דעות בפירוש המונח, דעת הרב ברכר $^8$  ודעתו־שלו: "נוטריקון זה הרב שגור בחזקוני, ונראה לי פתרונו: חזינא קטיר (יבמות, סא, ע"א - פירוש: קשר; ברכר $^9$ ).

. כדברי הרב שעוועל בסוף הערה 38 במבוא שם

- ואלו המקומות שבהם מצאתי מונח זה: בראשית, אי, אי, די, ד. כד; זי, ח; חי, ז, כב; ייב, ו, טון ייד, יג; כ"א, לא; כ"ד, טז, כב; כ"ה, ו, כ; כ"ז, לג; לי, כז; ל"א, מב; ל"ג, טז; ל"ח, יב; ל"ח, ז; מ"ה, יט; מ"ט, ט; שמות, גי, לא; כ"ד, טז, לא; ייא, ה (פעמיים); ייב, טז, יח; ייג, ו; ט"ו, ב, יז; מ"ט, ב; כ"א, ד. ו; כ"ו, כד; כ"ז, יא, כא; ח", ד. כא; כ"ט, יד; ל"ג, יא; ל"ד. כ; ל"ז, ל, יוקרא, ה"ג, טן ח", ל; ייג, ו, כא; כ"א, ז; כ"ז, יט, כח; כ"ו, ו; במדבר, די, ז, כו, יי, כט; ייז, כג; כ"א, יא; כ"ה, ד; כ"ו, יג, לו, מו; כ"ז, יג; ל"א, ל; ל"ד, כב; דברים, ב". כט; ט"ז, ד; כ"ד, כא; כ"ט, כח; ל"ב, טא.
- ו. הערות ברכר לפירוש החזקוני נדפסו בסוף אוצר פירושים על התורה, הוצאת שולזינגר, ניו־יורק תשיי.
- 9. שעוועל הפך את סדר המלים האחרונות וציטט (:) "קטיר קחזינא", על־פי המקור ביבמות. אולם כך משתבש עניין ראשי התיבות.

<sup>11.</sup> ברוב המקומות שבהם מופיע המונח חזייק הקושיה היא על פירוש רשייו. אולם ישנם גם מקומות לא מעטים שבהם הקושיה היא על הכתוב (כגון: בראשית, ח', ז; ל"ח, ז), ולעתים הקושיה מתייחסת לדברי חז"ל (כגון: במדבר, י"ז, כג).

חזייק הכתובה בגיליון<sup>12</sup>. וזה לשון החזקוני:

כאשר מריתם פי. חזייק לפירשייי, דפסי זה אינו כאן אלא הוא בפרשת פינחס (במדבר, כ״ז, יד). ובספרי בפרי האזינו גרסי׳: על אשר מעלתם בי – על שגרמתם למעול; על אשר לא קדשתם אותי – אתם גרמתם שלא לקדש אותי; כאשר מריתם פי – אתם גרמתם למרות את פי.

אלא בפרייש טריחא ליה מילתא להאריך כל כך, ונקט ליה כאשר מריתם את פי כמסקנא דמילתא  $^{13}$ .

זהו אחד מן המקרים שבהם מופיעה קושיית חז״ק ואחריה תשובה. אולם המתבונן בכתב־היד יכול להבחין שאין השאלה והתשובה כתובים באותה דיו, כלומר: תחילה נכתבה הקושיה (בשוליים, בכתב־יד המגיה), ואחר זמן מסויָם חזר המגיה והוסיף את התשובה. שני דברים למדנו מכאן: ראשית, בשעה שנכתבה הקושיה היא הייתה קושיה ללא תירוץ, והמונח יחז״ק׳ ציין זאת. שנית, העובדה שבכתב־יד אוקספורד גופו נכתבה קודם הקושיה ואחר־כך התירוץ, ואילו בשאר כתבי־היד לא נמצאת השאלה ולא התשובה, מלמדת כי על הפירוש פה עברו שלושה שלבים, וכולם משתקפים בכתב־היד: בשלב הראשון כָתַב הסופר נוסח שלא הייתה בו השאלה (כנוסח שאר כתבי־היד); בשלב השני כתב המגיה את השאלה בלבד; ובשלב השלישי הוסיף המגיה גם את התשובה. ומכאן הוכחה כמעט מוחלטת שהמחבר עצמו הוא המגיה 14.

מקרה כמעט זהה קרה בשמות, כ"ו, כד: אף שם ניתן להבחין בשלושה שלבים של הנוסח, אך בדרך קצת שונה. בכתבי־היד האחרים אין שאלה ואין תשובה, והם מיצגים את השלב הראשון; סופר כתב־יד אוקספורד כתב את השאלה: "חז"ק על פירש"י: וכו"" ללא התשובה, וזהו השלב השני. בשלב השלישי והאחרון הוסיף המגיה בשולי הדף תשובה לשאלה "אלא י"ל מתחלה ראו הסופרים... והשתא ניחא פרש"י". אף כאן אישור לדברינו על המונח 'חז"ק". בשעת כתיבת השאלה היא הייתה שאלה ללא תירוץ.

דומה שהמקרה המעניין ביותר הוא בפרשת נח<sup>16</sup>.אף שם כתב הסופר שאלת חז"ק (המופיעה גם בשאר כתבי־היד) ללא תשובה, והמגיה הוסיף תשובה בשולי כתב־היד (ותשובה זו אינה מצויה בשאר כתבי־היד). אולם כאן קרה דבר נוסף: בכתב־יד אוקספורד המונח יחז"קי כלל אינו מופיע: אולם ניתן להבחין במחיקה, ומשום כך יש לשער, שנוסח הסופר

12. הרב שעוועל דן בהערה זו במבואו (בהערה 38), אך לא הביאה במלואה משום שלדבריו יהיא מטושטשת מעודי

- החזקוני על רש"י היא שדיבור המתחיל שלו כאן הוא פסוק שנאמר בפרשת פינחס. אגב, בפרשת 13. קושיית החזקוני על רש"י היא שדיבור המתחיל את הפסוק המופיע בהאזינו, ואף שם מופיעה בחזקוני קושיית חז"ק.
- 14. ועדיין יכולין הנקרנין לטעון שהמגיה היה קרוב אצל המחבר וקיבל ממנו את תיקוניו ותוספותיו סמוך לכתיבתן. אולם כנגד סברה דחוקה שכזו ודאי ניתן לסמוך על הרשום בגיליון כתב־היד: 'חזקוני בכתב־יד המחבר.
  - 15. הנוסח המלא של הדברים נדפס במהדורת שעוועל.
- 12. התלאו המלא של הדברים מכש במהדורת שעוועל, מבוא, הערה 38, וראה תצלום כתב־היד לפני התחלת פירוש התורה 16. העניין בכללותו נוכר במהדורת שעוועל, מבוא, הערה 38, וראה תצלום כתב־היד לפני התחלת פירוש התורה

המקורי היה "חז"ק דהא אמרינן בבבא מציעא.." (כמו בשאר כתבי־היד), והמגיה מחק את המלים "חז"ק ד" וכתב תחתיהן "וא"ת". הסיבה ברורה: משהוסיף המגיה תרוץ לקושיה שוב אין המונח 'חז"קי מתאים כאן, ולכן הוחלף 17.

לגבי שאר המקרים שבהם מופיע המונח יחזייקי ואחריו תשובה<sup>18</sup> ניתן להציע מספר הסברים. יתכן שגם בחלק ממקרים אלו נכתבה התשובה לאחר זמן, אלא שכתבי־היד השונים הועתקו בשלב שהתשובה הייתה כבר חלק מן הפירוש. במקום שהתשובה אינה מתרצת את רשייי אלא חולקת על פירושו השימוש במונח אינו מוקשה<sup>19</sup>. יתכן גם שבמקום שהתשובה שהחזקוני מציע אינה מוחלטת יש מקום למונח. לדוגמה: "חזייק היאך מצינו למימר לילות מנין... אלא ע"י דוחק יש לומר... ויש מפרשים..." (שמות, י"ב, יח).

# ד. התרשימים והציורים בכתב־יד אוקספורד

דרך נוספת להיווכח במעלותיו של כתב־יד אוקספורד (להלן: כייי א<sup>20</sup>) ולהוכיח שהוגה על־ידי המחבר היא באמצעות עיון בתרשימים ובציורים הכלולים בפירוש. ידועה התופעה, שסופרים ומעתיקים מתקשים בהעתקת ציורים מסובכים, ובפירוש החזקוני מצויים ציורים כאלה בחמישה מקומות. כבר עמד הרב שעוועל על עניין זה במבואו לחזקוני (בהערה 38), אך יש להרחיב יותר את היריעה בעניין זה.

הציור הראשון בחזקוני הוא ציור הסולם המשולב בפירוש לבראשית, כ״ח, יז, וניתן להסיק ממנו מסקנות בנוגע לדרך היווצרותו של כתב־היד. לדעת החזקוני ״צ״ל כי הסולם היה מתהפך לכל רוח, נמצא סולם שרגליו בבאר־שבע וראשו מגיע בבית־אל היא לוז, אמצע שיפועו כנגד ירושלים, ושם בירושלים מוצב עמוד שעליו מתהפך הסולם, ומוצב קאי אעמוד, שתרגום: נעיץ בארעא. וזהו דמות תבניתו:״ כלומר, בירושלים נעוץ עמוד, שהוא צירו של הסולם, והסולם מתהפך — בתחילה רגליו בבאר־שבע וראשו בבית־אל ולבסוף להפך. התרשים המופיע בכ״י א שורטט לפני כתיבת הפירוש בתוך העמוד, והפירוש כתוב במקומות שנותרו מן התרשים ב". הביאור לתרשים כתוב בידי המגיה ״העמוד שעליו מתהפך הסולם״. נראה שהמגיה הוא ששרטט את הציור לפני כתיבת הסופר. מיהו אפוא אותו מגיה, שמתחילה קדם לסופר ושרטט ציור, ולבסוף עדכן את הפירוש שוב ושוב על־פי מהדורותיו השונות של הפירוש: הווה אומר: זהו המחבר עצמו.

ציור נוסף בא בפרשת תרומה (שמות, כ״ה, כט), וכוונתנו לסדרת תרשימים קטנים המדגימים את השולחן שבמשכן ואת חלקיו. רק בכ״י א הובאו כל הציורים, והם מתאימים לפירוש $^{22}$ .

- 17. צמד המונחים יואיתי-יאיילי שכיח ביותר בפירוש החזקוני.
- בראשית, ד', כד', י"ב, ו', מייה, יט', מייט, ט', שמות, י"ב, יח', כי"ח, כאן ויקרא, ה', יט', י"ג, כא', במדבר, כ"ו, מו', דברים, ב', כט.
  - . 19 בראשית, מייט, טן שמות, כייח, כאן במדבר. כייו, מון דברים, בי, כט
    - .25 ראה פירוט כתבייהיד להלן, הערח 25
- 21. ראה תצלום 1. הרב שעוועל התכוון לכלול את התצלום במהדורתו (הערה 25 שם), אך לבסוף לא נעשה כן. בכייי מ מופיע ציור קטן ולא מדויק. בכייי פ השאיר הכותב מקום לציור, ומקום זה נותר ריק. מפתיעהדבר, שדווקא בכייי וטיקן 52 מופיע ציור מדויק ומפורט של הסולם, כמו בכייי א.
  - .22 בשולי הדף מובא שם ציור של השולחן, שכנראה נחתך בידי כורך.

שני ציורים הם מורכבים, וכל אחד מהם תופס עמוד שלם בכתב־היד. האחד הוא תרשים חצר המשכן (שמות, כ"ז, טז; הובא במהדי שעוועל בעמי 14) והשני הוא מפת הארץ (שייך לבמדבר, כ"א, כד), המובא כאן בתצלום 2 ובתרשים 23. תופעה מעניינת אירעה בכתב־היד לפני עמודי הציורים: הסופר מסיים את העמוד הקודם בשורות הולכות וצרות, כעין משולש, וכנראה רצה לסיים את העמוד במקום מסוים 2. אולם אין כל קשר בין המקום שבו מסתיים העמוד ובין ההפניה לתרשים. יתכן שהסופר לא ידע לאן שייך התרשים, והשתדל להעתיק בדיוק על־פי דפי הטופס שממנו העתיק. שני התרשימים אינם מצויים בשום כתב־יד או דפוס אחר.

התרשים האחרון מופיע בפרשת תצוה (שמות, כ״ח, כא), והוא כמין טבלה שבה רשומות אבני החושן ושמות השבטים. זהו ציור פשוט יחסית, ומשום כך הוא שורטט בכ״י א בידי הסופר ולא בידי המגיה, וכן הוא מופיע בכל כתבי־היד ובדפוסים.

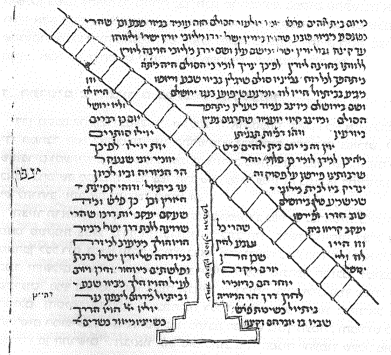
## ה. כתבי־היד והדפוסים של הפירוש

שלושה כתבי־יד עיקריים של פירוש החזקוני ידועים כיום: כתב־יד אוקספורד (להלן: כ״י א; זהו יכתב־יד המחברי), כתב־יד מינכן (להלן: מ) וכתב־יד פאריס (להלן: פ)<sup>25</sup>. התיאור דלהלן מבוסס על התרשמותי מבדיקה חלקית בלבד של כתבי־היד, ומשום כך יש להתייחס אליו בהסתייגות, עד לבדיקה מקפת.

כ"י א הוא כמובן החשוב ביותר, כמו שכבר נתברר בדברינו לעיל. כתב־יד זה אינו רק המדויק וה'מעודכן' ביותר אלא גם היפה והברור ביותר. כדאי להזכיר במיוחד את עניין ידיבור המתחיל' המסומן פה בכל מקום באמצעות פּסקה. המגיה התייחס אף הוא לעניין זה, ובמקומות רבים מחק רווח מיותר בשני קווים או ציין בגיליון 'הפסקה'. עמודו הראשון של כ"י א הוא מטושטש ביותר 26. בהמשך חסר דף אחד מכתב־היד<sup>27</sup>.

בכ"י מ נמצא פירוש החזקוני מתחילת בראשית ועד סוף התורה (שיר ההקדמה של החזקוני

- 23. במקום זה אין בגוף הפירוש הפניה לתרשים, כנראה משום שהתרשים קשור למקומות רבים בפירוש. ראה תצלום ב ותרשים ג להלן. במפה משתקפים פירושיו של החזקוני לעניינים הבאים: עמון ומואב טהרו בסיחון (במדבר, כ"א, כד); מקום המסעות שבפרשת מסעי (שם, ל"ג, ה-מח); שתי קדש ברנע (שם, ל"ד, ד); ים כנרת (שם, ל"ד, יא); נחל מצרים מפסיק בין ארץ מצרים ובין ארץ ישראל (דברים, כ"ח, סח). דבר קיומה של מפה זו כלל לא הוזכר במהדורת שעוועל.
  - ... במקרה הראשון לא הצליח הסופר להגיע עד תחתית הדף, ועל כן הוסיף בסוף העמוד "הפוך הדף".
- ואלו סימוניהם של כתבי־היד: א אוקספורד בודליי 243 (סימונ במכון לתצלומי כתבי־ד סי (1637): מ מינכן 224 (סי (1797): מ מינכן 224 (סי (1797): מ פאריס כי"ח (1417) (סי (3125): גם כ"י מילנו אמברוזיאנה 14.5 (סי (12263) כולל את פירוש החזקוני. אולם זהו חומש עם פירושים רבים (כעין ימקראות גדולותי), ופירוש החזקוני מועתק באותיות זעירות בשוליים החיצוניים וקשה לקריאה. בכתב־יד אוקספורד בודליי 38 (סי (33051) החל הסופר להעתיק את פירוש החזקוני, אולם ההעתקה הופסקה בבראשית פרק די. כתב־יד וטיקן (25 (סי 169) כולל לקט פירושים של פרשני רשייי, ובו קטעים רבים מפירוש החזקוני (ראה לעיל, הערה 21) כתב־יד פאריס 167, (סי 1674), שבסופו נכתב "נשלם זה הספר פירוש חזקוני", אינו כולל את פירוש החזקוני. Claude Brahami, 'Le Manuscrit fiebreu 167 de la Bibliothèque Nationale de Paris Contient-il une ראה: Copie du Hizaunii'. REI CXXVII (1968), pp. 211-221
- בתצלום שבמכון לתצלומי כתבי־יד לא ניתן לקרוא דבר בעמוד זה. אולי המקור הוא קריא יותר. כתב־היד מתחיל במלים "פרש"י מרצונו נתנה להם" (מהד' שעוועל. ראש עמ' ג').
  - נמוז סטוועל, ואם עם גו. בי, טו- "ואין מיחוש בדבר" עד ג', א- "אכל מעץ הדעת". 27



כטיציו לבין חעי ליו נשתייר רטעייהם של ישיל שריד ופליט: ביקדם ויפושם פיזבח ויונייז רבותיע יולישוע ליו נתניה ניקורית שביווקחהרך
ברך וכיבירן בל לפיבך אילד בניעקב
ברי הישובי יותם בל לפיו של היו של חר הכיוריה יוצי כן שהיי בהר
הכיזריה בתפלל בכי יוצות וכן ליו על חר הכיוריה יוצי כן שהיי בהר
הכיזריה בתפלל בכי הפוציים כרי שיוכיון יבותיט יוץ יודם יודעל שער
הכיזריה בתפלל בכי הפוציים כרי שיוכיון יבותיט יוץ יודם יודעל שער
יוצי הם בתפלל בכי הפוציים כרי שיוכין יבותיט יוץ יודם יודעל שער
יוצי הם בתפלל בכי הפוציים כרי שיובים לך ויע יוהלה בידעול פים וחבים
יוצי הם בתפלל בכי הפוציים כרי שיובים בל
יוצי הם בתפלל בכי הפוציים ברי של היו על היו בתפלל ביו היו הוא בידעול מים היוצים ברי של היו על היו בתפלל ביו ביו ביו ביו ביו

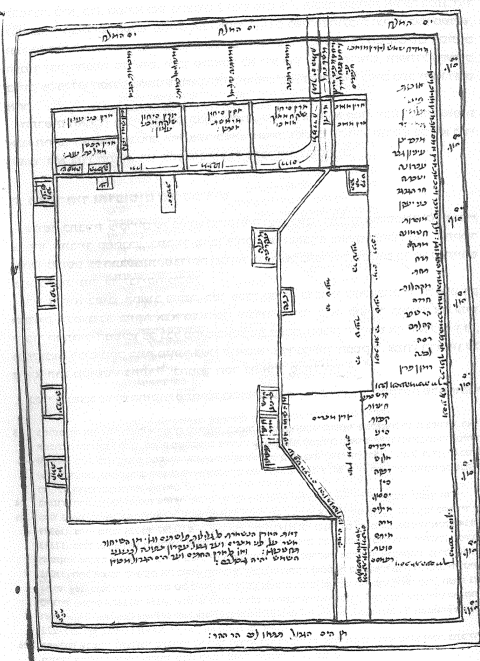




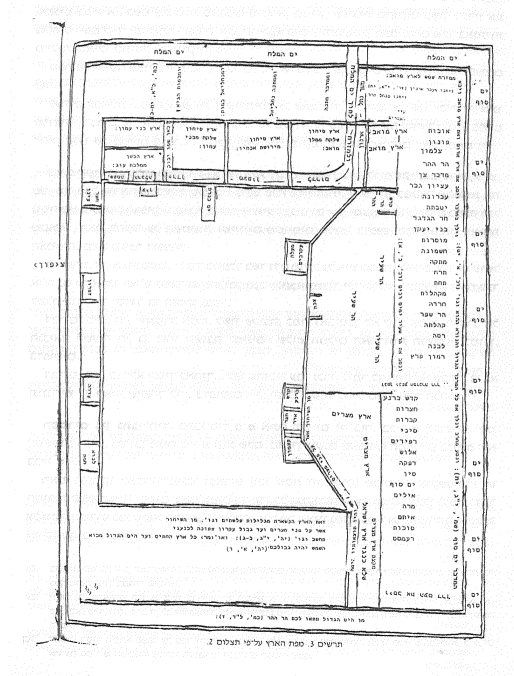




נלום 1 פירוש החזקוני לפרשת סולם יעקב (בראשית, כ"ח), כתב"יד אוקספורד.



תצלום 2 מפת ארץ ישראל בפירוש החזקוני לפרשת חוקת (במדבר, כיא), כתב־יד אוקספורד



לפירושו אינו מצוי כיום אף באחד משלושת כתבי־היד, והמקור לו הוא אפוא הדפוסים בלבד). קטעים ממדרש תנחומא מובאים בכתב־היד בסוף פירוש החזקוני לפרשת השבוע (למשל בסוף הפרשיות פקודי, צו, מצורע, אחרי־מות). אין פיסקאות המציינות דיבור המתחיל (כמו שמצינו בכייי א). בשני מקומות סמוכים (ויקרא, כ', יא, יד) ציין החזקוני בסוף דבריו את מקורם "בפרק די מיתות" "בפרק אלו הן הנשרפים", והמעתיק כתב מלים אלו באותיות גדולות, כאילו מתחיל פה פרק חדש.

מבחינת הנוסח מצוי כ"י מ בדרך־כלל בין כ"י א ובין כ"י פ, פעמים שהוא שווה לזה ופעמים זה.

לעתים מצויות בגיליון הערות ביקורתיות על כתב־היד. דברים, ג', יא: ייכייי זה אינו מרוצה'י; דברים, א', א: במקום ייהיה קולו של משה הולך כשיעור מחנה ישראליי נכתב בפנים ייהיה קולו של משי"ח הולך..יי. המלה יימשי"חיי תוקנה, ונכתב בשוליים "איני מאמין".

כייי פ קטוע בתחילתו ובסופו. הוא מתחיל כיום בבראשית, כ״ז, לג ומסתיים בדברים, כ״ט, כ״ז לג ומסתיים בדברים, כ״ט, כט. זהו ככל הנראה כתב־היד שעל־פיו נדפס פירוש החזקוני. השוויתי במספר מקומות את נוסח כ״י פ לנוסח הדפוס (המובא במהדי שעוועל בכינוי ס״ש), ומצאתי שהם זהים כמעט בכל מקום 28. ראוי להעיר על השמטות ושינויים מסוימים שנעשו בדפוס, ככל הנראה מאימת הצנזורה. נביא מספר דוגמות:

בראשית, א', א: הושמט: "ועוד כשמלך בשר ודם מושל על איש מכמה עניינים, עוד יש מושל אחר גם על אותו האיש מדברים אחרים, ואם ילחצנו המלך ילך לו מאת מלך זה והיה עבד למלך אחר, או ימרוד בו והכהו נפש".

דברים, כ"ב, יד: "ואקרב אליה. לשון שכיבה, כמו: ואבימלך לא קרב אליה; ואקרב אל הנביאה (ישעיה ח', ג). וזהו תשובה למינים" שלוש המלים האחרונות הושמטו, כמובן, בדפוסים.

דברים, כייג, כ: יילא תשיך לאחיך... לפי שהזכיר עבד נכרי, לומר לך אף על פי שכתוב בו לא תוננו יש לך רשות לטול ממנו שכר הלואהיי<sup>29</sup>...יש לך רשות לטול ממנו שכר הלואהיי<sup>29</sup>.

ישנן (ובדפוס) בין כתבי־היד. כתבי־היד פ מ אינם תלויים זה בזה. בכייי פ (ובדפוס) ישנן השמטות רבות, וברובן נוסח כייי מ הוא שלם. מאידך, ישנם משפטים המצויים בכייי פ ולא בכייי מ<sup>30</sup>.

האם הועתקו כתבי־יד מינכן ופאריס (וכן נוסח הדפוסים) מכתב־יד אוקספורד! יש חשיבות לשאלה זאת, משום שאם אמנם כך הרי כל המקורות האחרים לא יוכלו ללמדנו דבר על נוסח הפירוש כפי שיצא מתחת ידי מחברו, וכל מה שאינו נמצא בכיי אוקספורד הוא טעות או שנוסף בידי אחרים.

- 28. בדפוס, כמו בכ"י ב, ישנן עשרות רבות של מקומות שבהם הושמטו קטעים מחמת דילוג הדומות. קל להיווכח בכך מתוך עיון במהדי שעוועל.
- וראה גם: בראשית, כ״ז, מ; ל״ה, כו; ל״ו, יב; ויקרא, א׳, ב; במדבר, כ״ב, כב; דברים, ד׳, ב; י״ד, א; כ״א, יא; כ״ג, כא; כ״ד, ז(י); ל״ב, ד, לו. קל לעמוד על השינויים במהדי שעוועל, שבה הובא נוסח כתבי היד לעומת נוסח הדפוסים.
- 30. למשל: בסוף ויקרא נאמר על ספר ויקרא שייבלשון לטייין נקרא ליבייטיקיי, ואינו בכייי מ; בשמות, כייו, יט אירעה בכייי מ השמטה על־ידי הדומות, ובכייי פ הנוסח שלם.

נראה לנו שאין הדבר כך. אף על פי שבעשרות מקרים נוסח כתייי אוקספורד משובח ונכון יותר, ישנם מקומות מסוימים שבהם יש בדפוסים משפטים שאינם בכתב־היד, ומתקבל הרושם שמשפטים אלו הם מקוריים, כלומר, נכתבו בידי רבי חזקיה בן מנוח. בחלק מן המקרים יתכן שסופר כתב־היד השמיט קטע על־ידי הדומות, והמגיה לא הבחין בכך. דוגמה בולטת להשמטה על־ידי הדומות בכייי א מצויה בבראשית, לייב, נג<sup>13</sup>.

כמובן, גם לתוספות מאוחרות שאינן מיד המחבר יש חשיבות. נביא שתי דוגמות מכ"י מ:

ויקרא, י"ט, ג: בכ"י מ מופיע כאן קטע גדול בגיליון (והוא עוסק בעניין כיבוד אב ואם,
ויקרא, י"ט, ג: בכ"י מ מופיע כאן קטע גדול בגיליון (והוא עוסק בעניין כיבוד אב ואם,
שהשווה הכתוב כבודם לכבוד המקום). בקטע מוזכר "כך פירשו התוספות", והוא בניגוד
למנהגו של החזקוני שלא להזכיר את מקורות פירושו (ראה בהקדמתו לפירוש). הקטע אינו
מופיע בכ"י א, ואם כן לא נכתב על־ידי רבי חזקיה. בכ"י פ ובדפוסים הקטע מופיע בגוף
הפירוש.

חברים.
דברים, יי׳ז, כא: הקטע הבא מצוי רק בגיליון כייי מ, ומסומן שם בראשו במלה הגהייה.
דברים, יי׳ז, כא: הקטע הבא מצוי רק בגיליון כייי מ, ומסומן שם בראשו בדרך אחרת:
נראה שאינו מידי המחבר, שפירש כאן בגוף פירושו את סמיכות הפרשיות בדרך אחרת:
ייהגהייה מה שנסמכה כאן פרשת לא תטע וכו׳ להזהירם שלא ימנו שופט אדם שאינו הגון
כדאמרינן בתלי כל המלמד תורה לתלמיד שאינו הגון כאלו נטע אשירה, שנא׳ לא תטע לך
אשירה וכו׳׳.

# ו. מנהגי קריאת התורה המשתקפים בפירוש החזקוני

בשני מקומות בפירוש החזקוני קיימות עדויות למנהגים מיוחדים של קריאת התורה. בשני המקומות המנהג המרומז בדברי החזקוני מצוי במחזור ויטרי, והדבר יכול להיות בעל המקומות המנהג המרומז בדברי החזקוני. מכאן חיזוק לסברה שאכן חי בצרפת, בתחום חשיבות לגבי קביעת מקומו של החזקוני. מכאן חיזוק לסברה שאכן חי בצרפת, בתחום ההשפעה של בית מדרשו של רשייי<sup>32</sup>.....

ווזשפעוז של ביונ מדו של מלים התורה בשביעי של פסח. החזקוני אומר בפירושו לתחילת פרשת העניין הראשון הוא תרגום התורה בשביעי של פסח. החזקוני אומר בפירושו לתחילת פרשת בשלח (שמות, י"ד, יז):

"בראותם מלחמה. שהפלשתים יהיו סבורים עלינו הם באים לנקום בני אפרים שהרגנו, ע"י שמהרו לצאת משעבוד מצרים לי שנה, כדמתרגמינן יוהוה כד שלח פרעה' בשביעי של פסת "

מנהג זה לתרגם בשביעי של פסח בנוסח זה מוזכר במחזור ויטרי (מהדי הורביץ, נירנברג, תרפייג, עמי 304): ייבשביעי של פסח... וקטן מתרגם כל פסוק ופסוק מן ויהי בשלח (ומשיהה) [ומשירה] כולה. שהיום עברו ישרי את הים. ומתרגם הפרשה לפרסם הנס. וכיון שנהגו לתרגם

- 31. במקומות הבאים יש תוספות בדפוסים שאינם בכ"י אוקספורד, ונראה לי שמידי המחבר הם: בראשית, כ"ז, לט; ט (הערה על דגש, שהובאה במנחת שי בשם החזקוני ואינה בכ"יג א); שמות, כ"ג, יב, יח; ליג, ח; ל"ט, לט; יט (הערה על דגש, שהובאה במנחת שי בשם החזקוני ואינה בדברים, י"ב, יז ובהערה 36 במהדי ויקרא, י"ג, יב. לעניין המקור שממנו הועתק נוסח הדפוסים עיין גם בדברים, י"ב, יז ובהערה 36 במהדי שיקרא, י"ג, יב. לעניין המקור שממנו הועתק נוסח הדפוסים עיין אם בדברים, ויב, יז ובהערה 36 במהדי שעוועל.
- שעווער. ש"א פאזנאנסקי, מבוא על חכמי צרפת מפרשי המקרא (נספח לפירוש על יחזקאל ותרי־עשר לרבי אליעזר 32. ש"א פאזנאנסקי, מבוא על חכמי צרפת החזקוני בסקירתו, ומעיר בעמ' CVI), כי לדעתו היה ר' חזקיה מבלגנצי), וורשא תרע"ג, איננו כולל את החזקוני בסקירתו, ומעיר בעמ' 201

79

. לסגיר ופסחי, והוא המנהג שתיארנו $^{37}$ . זהו ככל הנראה גם המנהג המשתקף בדברי החזקוני $^{38}$ .

### ז. הערות למהדורת שעוועל

נסיים במספר הערות קצרות על מהדורתו של הרב שעוועל ועל פירושיו שם. במקצת מן המקרים לא הובאו דברי הרב שעוועל אלא דברי החזקוני ופירושם לדעתנו, והרוצה יעיין במהדורת שעוועל שם.

בראשית, י״ב, יא: הרב שעוועל מביא את דברי יפענח רזא׳: ״..מוסב על שלפניו, וכאילו כתיב: כי יראו אותך המצרים ואמרו אשתו זאת ויחיו אותך, ועל ידי כך יהרגוני, וכבר תירץ כן החזקוני״. ומעיר הרב שעוועל: ״ולא מצאתי תירוץ זה בפיי רבינו״. אולם עיקרו של הפירוש, כלומר, שאברהם חושש שיהרגוהו מפני שירצו לחֻיות את שרה, עולה מדברי החזקוני על־אתר: ״..והרגו אותי ואותך יחיו. שהן מוזהרין על אשת איש מ׳ודבק באשתו — ולא באשת חבירו״.

יי..והרגו אותי זאותן לוחי. שהן מוזוה לעל אטתיאים מוזים בראשית, כ"ח, כב: "והאבן הזאת.. יהיה בית אלהים... דוגמתו מצינו לשון זכר גבי נקבה: אך בגורל יַחלק את הארץ (במדבר, כ"ו, נה); אתן את הארץ הזאת; ולא נשא אותם הארץ (בראשית, י"ג, ו)". הראיה מן הפסוק השני קשה, שהרי בפסוק "לזרעך אתן את הארץ הזאת" (בראשית, י"ב, ז) הארץ היא לשון נקבה: אין ספק שצריך להיות "יותן את הארץ הזאת" (במדבר, ל"ב, ה), פסוק הדומה לקודמו במבנהו. פסוק זה אמנם מופיע בדיוק באותו הָקשר ("לשון זכר גבי נקבה") בפירוש החזקוני לויקרא, כ"ז, ט<sup>39</sup>. מעניין לציין שרבי חזקיה עצמו מודע לדמיון בין האות אל"ף ובין זוג האותיות יו"ד וא"ו (דמיון שניתן להיווכח בו בכתב־יד א). וכך הוא אומר בפירושו לדברים, א', יג: "ואשמם, חסר יו"ד, ה"ג בפרש"י. והסופרים מצאו בתחלה בפרש"י יו"ד וי"ו ונקודה אחת על הוי"ו כדי להשלים התיבה, כענין זה: יו", והיו סבורים שהוא אל"ף, והרגילו מהיום הזה לכתוב 'חסר אל"ף". ואכן, בכ"י א אי אפשר להכריע אם כתוב כאן "אתן" או "יותן".

בראשית, לי, לב: הרב שעוועל דוחה את גרסת כתב־היד, אולם כמו ברוב המקרים, דווקא גרסה זו היא הנכונה: "כל שה נקוד וטלוא. כלומר בחור [שהרי שה' משמעו צעיר] ונקוד וטלוא דווקא, אבל לא כבש ותיש ועז [כלומר, מבוגרים], ולא עקודים. והוא הסיר אף העקודים והזכרים זקנים שהעמיד להוליד מהם". הגרסה "כלומר בחום נקוד וטלוא דווקא", אף שהייתה כבר לפני ריב"א, אינה מובנת, ואינה אלא טעות.

בראשית, לי, לח: ״ויחמנה. תיבת אנדרוגינוס, כמו וישרנה הפרות (שמו״א, וי, יב); ארבע מלכויות מגוי יעמדנה (דניאל, ח׳, כב); ותקרבו העצמות עצם אל עצמו (יחזקאל, ל״ז, ז; בנוסחנו יעצמות׳)״. בפסוק מיחזקאל הכוונה היא לפועל יותקרבו׳, שהוא בגוף נסתרים ואף

37. קריאת פרשת מצורע לפני הפסח (יסגיר: רומז להסגרת המצורע) מאפשרת קריאת פרשת במדבר לפני שבועות. מנהג זה מוזכר גם בספר המחכים לרבי נתן בר יהודה, מהד: פריימן (דפוס צילום, ירושלים, תשכייח), עמי 47, ונרמז גם בספר הפרדס לרשייי, מהד: ארנרייך, בודאפשט, תרפ״ד, עמי שנג.

38. אמנם בגוף פירוש החזקוני לא צוינה פרשת יותכלי, גם לא בכתב־יד אוקספורד. ניתן להסביר זאת בכך שהפרשה היא נדירה למדי למנהג שתיארנו, ומופיעה לערך פעם בעשר שנים.

39. וכבר תיקן הרב ברכר את נוסח החזקוני כאן בהערותיו לפירוש החזקוני, ניו־יורק תש"י.

בתורה נהגו לתרגם אף בנביא. וכן בעצרת ולא בשאר מועדים". התרגום לפרשת בשלח מובא בשלמותו במחזור ויטרי, והוא תרגום הקרוב בנוסחו לתרגום המיוחס ליונתן $^{33}$ . תחילתו: "יוהוה כד שלח פרעה ית עמא" בדיוק כדברי החזקוני, ועניין בני אפרים אכן מוזכר שם בתרגום הפסוק הראשון $^{34}$ .

העניין השני שנרמז בדברי החזקוני הוא קריאת פרשת יוַתֵּכֶלי. דרכו של החזקוני במקומות רבים היא להפנות לפסוקים בתורה על־פי פרשת השבוע שבו הם נמצאים. בפירושו לשמות, כייה, טו אומר החזקוני:

"ד"א כאן **ובפרשת ותכל** משמע שמשה שם את הבדים בארון, ובפרשת במדבר (ד', ה-ו) כתיב: יובא אהרן ובניו, ושמו בדיו', אלמא משמע שהוסרן."

החזקוני מתכוון לפסוק ייוישם את הבדיםיי (שמות, מי, כ), המיוחס למשה. ולדבריו פסוק זה נמצא בפרשת ייותכליי, כלומר בפרשה שתחילתה בשמות, לייט, לב.

במחזור ויטרי אנו מוצאים שתי שיטות של חלוקת התורה (במחזור החד־שנתי) השונות מן המקובל<sup>35</sup>. על-פי אחד המנהגים קוראים לפני פסח את פרשת צו (יפקדו ופסחוי), וזאת אפילו בשנה מעוברת. לשם כך יש צורך להוסיף שלוש או ארבע פרשיות בספר שמות, כלומר: לפצל לשניים כל אחת מהפרשיות תצוה, כי־תשא, ויקהל ופקודי. פרשת פקודי נחלקה לשניים ב"ותכלי'<sup>36</sup>. לצד מנהג זה היה קיים מנהג אחר, קרוב יותר למנהג הרגיל, ועל־פיו חילקו רק פרשה אחת בספר שמות בשנים מסוימות, כדי לקרוא בכל שנה פרשת במדבר לפני שבועות (ולקיים בכך את הסימן 'מנו ועצרוי). הפרשה שפוצלה הייתה שונה במקומות שונים, אולם במחזור ויטרי יש הד לכך שחילקו את פרשת פקודי ב"ותכלי". הדבר עולה דווקא מדברי רבנו תם המתנגד למנהג זה, משמע שנהגו כך במקומו לפני התערבותו, וייתכן שגם אחר־כך:

ורבינו יעקב בן רבנא מאיר סידר בשנה פשוטה פקיד ופסח, ובשנה מעוברת סגיר ופסח, ובהייח מעוברת אחרי [= אחרי מות] קודם פסח, וסימן פטיר ופסח, אוחר ופסח. שאילו נצמצם לסגיר ופסח לא מצינו מקום למטות ומסעי להיחלק לשתים, שהרי אף בשנת עיבור לא מצינו להם מקום להיחלק אלא בהייש מעוברת או בהייח מעוברת. ואתה ידעת כי ראויות הן ליחלק יותר מאלה פקודי וותכל... כך תיקן בצרפת.

המנהג שרבנו תם מתנגד לו הוא אפוא לחלק את 'אלה פקודי' ו'ותכל', וואת כדי 'לצמצם

<sup>33.</sup> הרב שעוועל מעיר כאן: "לא ידעתי פירושו, אם לא שנאמר שמנהגם היה שבקריאת התורה בשביעי של פסח היו משתמשים בתרגום יונתן". אולם תחילתו של התרגום המיוחס ליונתן לפרשה היא "והוה כד פטר פרעה לע עמאי".

בתרגום לא מוזכר שהפלשתים עלולים לחשוש מנקמת בני ישראל. זהו פירושו של החזקוני עצמו, ולא הביא את התרגום אלא לעניין עצם יציאת בני אפרים.

האה מאמרי 'חלוקת קריאת התורה במחזור החד־שנתי', עלון שבות 104 (תשרי תשד"מ), עמ' 41-55.
 האה בהשלמה למחזור זיטרי, מהד' הזרוויץ, נירנברג, תרפ"ג, עמ' 3-6, בפירוט הפרשיות של השנים המעוברות.

על פי כן פותח בתייין. צורה זו מורכבת כביכול מייקרבוי ויתקרבנהי (בדרך הפוכה מייַחַמנהי, המורכבת מיתַחַמְנָה׳ וייֶחֱמוּי).

שמות, ל"ב, יט: בכ"י א יש לקרוא: "וישבר אותם תחת ההר. לפי שהיו [הלוחות הראשונות] חסרות אות טי"ת מהאלפא ביתא, גרם — עם הכעס שהיה שרוי בו — לשברם". שמות, ל"ו, ה: בעל החזקוני כותב: "מדי העבודה. המ"ם יתירי[ה], כמו: ימכל מלמדי השכלתיי (תהלים, קי"ט, צט)". ומעיר הרב שעוועל: "לא ברור לי כוונת רבינו בזה איזו מ"ם יתרה כאן". נראה שכוונת החזקוני היא לומר שהמ"ם פה היא ימ"ם היתרוןי, והפסוק מתפרש: מרבים העם להביא יותר מידי העבודה"; וכיוצא בו בפסוק מתהלים: יותר מכל

במדבר, כ״א, ל: ״ונירֶם. על נקודת יבדילני (ישעיה נ״ו, ג); להוציאָנו (שמות, י״ד, יא); זכרְנו (תהלים, קט״ו, יב)״. בכל הדוגמות פועל שבו כינוי מושא המנוקד בקמץ (במקום בצירה כרגיל). שלוש הדוגמות הובאו בפירוט גם בפירוש החזקוני לשמות, י״ד, יא.

רבי חזקיה מרבה להזכיר ענייני נוסח ומסורה. בחלק מן המקומות הוא מביא סימני זיכרון לנוסח הנכון, יש בסימנים אלו חריפות וחידוד לשון, ולא תמיד קל לעמוד על כוונתם. הרי ארבעה מן המקרים:

ויקרא, י״א, יד: ״דאה בדל״ת וסימן דש ביה״. כך בכתב־יד אוקספורד. בדפוסים: ״דאה... וסימן דש חטין, פירש דאה נראית בפי שמיני״. בשתי הגרסאות משמש הסימן ד״ש לציין שבפרשת שמיני מופיעה הדיה. בנוסח כתב־היד ניתן הסימן ידָש בֵּיה׳ כרגיל בלשון התלמוד (למשל: שבת, קמ, ע״א); נראה שהיו שהתקשו בסימן זה והחליפוהו בלשון ידש חטין׳ (אולי על־פי דבה״א, כ״א, כ). הסימן המשלים הוא ידר בשרו׳; ר״ר משמעו שברשימת העופות הטמאים שבפרשת רְאָה מופיעה הרְאָה (דברים, י״ד, יג).

ויקרא, י"ג, ד: "בדמי טהרה. ידמיי לא מפיק, יימיי מפיק, וסימנך: יאת יום צאתךי (דברים, ט"ז, ג)". העניין הנדון פה הוא המפיק. באות ה"א שבמלה "טהרה" בצירוף "ימי טהרה" מופיע מפיק (בפסי ד ובפסי ו) ואילו בצירוף "דמי טהרה" (המופיע בפסוקים ד ה) אין מפיק. סימן הזיכרון של החזקוני מבוסס על משמעות המלה הארמית ימפיקי בעברית (=מוציא). הפסוק מדברים קושר את לשון יציאה למלה ייוםי.

ויקרא, כ"ג, טו: "אם אתה אומר [כדעת הצדוקים, שספירת העומר מתחילה] ממחרת שבת בראשית — פעמים שאתה מונה חמשים ושנים, חמשים וארבעה, חמשים וששה, לא פחות ולא יתר. וסימן: לא בד"ו פסח". הסימן 'בד"ו' רומז כאן למספרים חמשים ושניים, חמשים וארבעה וחמשים ושניים, חמשים וארבעה וחמשים ושניים, אמנם נכונה גם קביעתו של הרב שעוועל שהכלל "לא בד"ו פסח" הוא הגורם לכך ש"אי־אפשר להיות נ"א ימים, נ"ג ימים ונ"ה ימים".

במדבר, ט"ו, יא: בכתב־יד א נאמר: "בכבשים או בעזים. דוגמא ימן הכבשים ומן העזים תקחוי (שמות, י"ב, ה). סימן אי"ת ב"ש". משפט זה אינו מופיע בדפוסים, וכנראה הושמט על-ידי הדומות. הרב שעוועל הביאו בהערה ולא בפנים, כנראה משום שהתקשה בפירושו. המשפט

עוסק בנוסח יכבשיםי, לעומת הצורה השנייה של המלה יכשביםי. ברוב המקומות במקרא שבהם מופיע הצירוף של כבשים ועזים משמש לשון יכשבים', ורק בשני הפסוקים המוזכרים כאן משמש לשון יכבשיםי בצירוף המכיל יעזיםי<sup>40</sup>. סימן הזיכרון כאן יפה במיוחד: האות אל"ף רומזת לפסוקנו "בכבשים או בעזים" והאות תי"ו רומזת לפסוק "מן הכבשים ומן העזים תקחו". בשני פסוקים אלו מופיעה המלה יכבשיםי, כלומר בי"ת לפני שי"ן, ומתקבל הסימן: יא"ת ב"ש".

יתכן שהכלל שבחזקוני מתייחס רק לתורה; ראה משלי, כ״ז, כו ודבה״ב, ל״ה, ז. מעניין לציין שכל המקומות.
 במקרא שבהם מופיע לשון יכשבי קשורים לעזים.

# עוד על המונח חז"ק בפירוש החזקוני לתורה

במאמרו המעניין של י' עופר' דן המחבר באריכות במשמעות המונח חז"ק המופיע הרבה בפירוש החזקוני. עופר דוחה את דעות קודמיו המפענחים חז"ק כראשי התיבות "חזינא קטיר" או "אמר חזקיה". לדעתו, משמעות המונח דומה למונח "צריך עיון", שכן ברוב המוחלט של המקרים שבהם משתמש החזקוני במונח זה הוא מביא קושיה ללא תירוץ. ואולם עופר עצמו אינו מפענח את ראשי התיבות. ייתכן שניתן לפענחם "חזקה קושייתי". פיענוח זה תואם את השערת עופר שהמונח צריך להיות קרוב ל"צריך עיון", שכיוון שמדובר בקושיה חזקה ברור שברוב המקרים לא יהיה לה תירוץ. השימוש בראשי תיבות חריגים אלה נובע אולי מרצונו של החזקוני לרמוז בקושיה על שמו ועל כך שהוא בעל הקושיה, כפי שציין אף עופר".

ועוד הערה: מן הראוי היה לעוסקים בפירוש החזקוני לתורה לציין אישים שקדמו להם ועסקו בהיבטים שונים בפירוש זה. נזכיר כאן שניים מהם: יט'ל צונץ (בספרו Zur Geschichte und Literatur, ברלין, 1845, עמ' 19–92) מביא תיאור קצר ותמציתי של פירוש החזקוני; יחיאל מיכל הכהן גוטמן, במאמרו 'מדרשים שנאבדו', ספר ניר דוד (סימאנסען), פרנקפורט, תרפ"ג, עמ' 44–48, עוסק בדרכו הפרשנית של החזקוני וכן במקורותיהם של מדרשי ההלכה הנזכרים בפירושיו. אגב, אף הוא הרגיש שהמלה חז"ק באה "כמעט תמיד במקום שיש להמחבר קושיא שאינו יודע פתרונה" (שם, עמ' 48).

- .1. י' עופר, 'פירוש החזקוני לתורה וגלגוליו', מגדים ח (סיוון תשמ"ט), עמ' 69–83.
- 2. ואפשר שחז"ק היא מלה אחת (ולא ראשי תיבות). ומשמעה: קושיה חזקה. הנקודות על המלה נועדו להדגשה ולא לסימון ראשי תיבות. מעין זה כתב ר"ש אברמסון (ספר היובל לר מרדכי קירשבלום, עמ' קכת) על המלה "בלע"ז" שבפירושי דש"י.

יוסף עופר

#### תגובה

תודה לא' ארנד על הערותיו.

בהזדמנות זאת ברצוני לתקן פרט נוסף במאמרי הנזכר. ניסיתי להוכיח בו כי מנהגו של החזקוני בקריאת התורה היה לקרוא את פרשת "ותכל", והבאתי מקורות למנהג זה (עמ' 80). אלא שדרכו של החזקוני להביא חלקים נרחבים מפירושו מדברי אחרים, ולעתים הוא מביא אותם בלשונם או בלשון קרובה. ואף כאן: הפירוש כולו, והזכרת פרשת "ותכל" בכלל, הוא מובאה מדברי ר' יוסף בכור שור:

"ואע"פ ששם משה הבדים בארון כדכתיב בו ותכל ופרשת נשא כתיב 'אהרן ובניו יבאו' וכתב שם גבי ארון 'ושמו בדיו' אלמא שהוסרו..."

(פירוש ר' יוסף בכור שור לחמישה חומשי תורה, מהדורת א' ילינק, ליפציג, תרט"ן [דפוס־צילום, ירושלים, תשל"ח], עמ' 139, לשמות כ"ה, טו).

המהדיר מצביע בהערתו שם על "ותכל" בשמות לט, לב, אך אינו מסביר את פשר ההפניה למקום זה. צריך, כנראה, לתקן: "כדכתיב בפ' ותכל". ומכל מקום זהו המקור לפירוש החזקוני, וממילא גם המקור להזכרת פרשת ותכל.

והערה נוספת: לאחרונה פרסם א' גרוסמן מאמר על כתב"ד לייפציג 1 וחשיבותו למחקר הנוסח של פירוש רש"י לתורה (א' גרוסמן, 'הגהות ר' שמעיה ונוסח פירוש רש"י תורה', תרביץ ס [תשנ"א], עמ' 67-88). במאמר זה הובאו תצלומי שתי מפות שהיו כלולות בעיקרן בפירוש רש"י, והן מציגות את גבולות הארץ ואת מסעי בני ישראל (ראה שם, עמ' 94 ודיון בעמ' 86). נראה שמפות אלו שימשו מקור השראה לחזקוני, ששרטט מפה כוללת אחת ובה גבולות הארץ ומסעות בני ישראל שבפרשת חוקת ושבפרשת מסעי (ראה במאמרי, עמ' 76-77). אחד היסודות ששאל החזקוני מרש"י הוא דרך כתיבת הפסוק "וילך במדבר ויסב את ארץ אדום ואת ארץ מואב ויבא ממזרח שמש לארץ מואב" המפה, בהתאם לתוכנוי.

אוסיף פה עוד כמה הפניות למונח חז"ק בפירוש החזקוני שמצאתי לאחר פרסום המאמר (ראה עמ' 70, הערה 7): בראשית, ט"ז, ה; י"ח, ב (כתשובה מוצע תיקון גרסה); י"ח, טז; מ"ח, ז; נ', יג; שמות, י', כב.