

יוסף עופר

המאבק על מבטא העברית המתחדשת בארץ ישראל

שפת בנו ובתו"!

**בשנת 1898 תיאר "מורה חדש מארץ ישראל"** מעל דפי עיתון "המליץ" תמונה עגומה למדי של מערכת החינוך העברית במושבות ארץ ישראל:

ההברה הזאת לחלק יצאה, וכל עיר ומושב בארץ הקודש יבנו במה להם לעצמם: בבתי הספר ביפו, ברחובות, בראשון לציון – לומדים על פי ההברה האשכנזית. ושאר היהודים במושבות האחרים מה המה עושים? לא נודע לי בבירור. ובכן הננו רואים ערבוביא ואנדרלמוסיא בשפתנו הקדושה ובדבורה ובמבטאה. והיה כי יפגש תלמיד בית ספר שבראשון לציון את תלמיד בית הספר מפתח תקוה – לא יבינו איש את שפת רעהו, ויביטו איש על אחיו כעל איש זר ונכרי וכעל בן עם עמקי שפה וכבדי לשון.

פרופ' י**וסף עופר**, חבר־יועץ באקדמיה ללשון העברית, מלמד באוניברסיטת בר־אילן ובמכללת הרצוג, ועוסק בחקר המסורה למקרא, בפרשנות המקרא בימי הביניים ובעברית החדשה.



המושבה רחובות בראשיתה, גלויה (אוסף בן ציון כהנא, ארכיון התמונות יד יצחק בן־צבי)

שמחה חיים וילקומיץ (אוסף גרשון גרא, ארכיון התמונות יד יצחק בן־צבי)

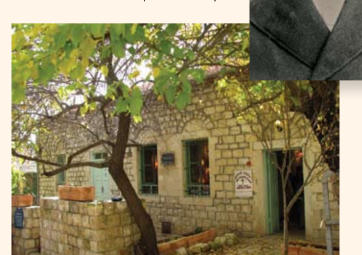
"המורה החדש", שלא חשף את שמו מעל דפי העיתון, היה שמחה חיים וילקומיץ, מורה מן העיר וילנה. אנשי המושבה רחובות הזמינוהו לבוא אליהם ולנהל את בית הספר היסודי שנוסד אצלם זה מקרוב. המושבה רחובות עלתה על הקרקע בט"ו באב תר"ן (1890) בעבור עולים מפולין, שביקשו להקים יישוב יהודי בארץ ישראל ולהתפרנס מעבודה חקלאית, וגידלו בעיקר כרמי יין ופרדסים. תלאות רבות עמדו בפני המתיישבים בשנים הראשונות: רדיפות ומכשולים מצד השלטון העות'מאני; היעדר ניסיון או ידע חקלאיים; ומחלות הקדחת והעיניים. לפיכך, בשנים הראשונות כמעט שלא עלתה על הפרק שאלת החינוך, והילדים הצעירים לא למדו בשום מסגרת חינוכית. רק לאחר כמה שנים התחילו מנהיגי המושבה לדון בשאלת חינוך הילדים ובאופיו של בית

הספר שייבנה במקום. עם ייסוד בית הספר למדו כל ילדי המושבה – בני שש עד עשר – בכיתה אחת, אך במשך הזמן חולקו לכיתות שונות, וכך הוזמן וילקומיץ לנהל את בית הספר ולקבוע את תכנית הלימודים ואת נהליו.

## שפה אחת ודברים אחדים

כשהגיע וילקומיץ לארץ נתקל במחלוקות ובוויכוחים שונים בכל הנוגע לסדרי החינוך, וכך גם ברחובות. אוכלוסיית המושבה הייתה קטנה ומפולגת: חיו בה "קולוניסטים" (מתיישבים) שעלו זה מקרוב מרוסיה ודגלו בעבודת כפיים בצד בני "היישוב הישן" שמרכזם היה בירושלים. בין בני היישוב הישן היה זוג חסידים זקנים שדרשו שבית הספר ייקרא "תלמוד תורה" ויילמדו בו לימודי קודש בלבד, ומן העַבר השני עלתה התביעה שלא ללמד כלל לימודים דתיים בבית הספר, ואף לא לערוך בו תפילות לתלמידים. אליהו זאב לוין־אפשטין (1842-1932), שהיה ממייסדי רחובות וממנהיגיה, מספר בזיכרונותיו כי ניסה ללכת ב"שביל הזהב" ולשלב בין לימודי היהדות ובין "המדעים שעל האדם המודרני לדעת, אפילו כשהוא עובד אדמתו".

על רקע הדעות השונות פרצה מחלוקת גם בנוגע למבטא העברית בבית הספר, ונשמעו טענות מזה ומזה: תומכי המבטא העברי האשכנזי טענו כי מרבית תושבי רחובות הם יוצאי פולין ורוסיה, וידיעותיהם בעברית מבוססות על המבטא האשכנזי, שסימניו הבולטים הם הגיית האות תי"ו כמו סמ"ך (כאשר אין בה דגש); הגיית תנועת הקמץ כתנועת ס (שלא כמו הפתח, הנהגה בתנועת a); והגייה מלעילית של כל המילים. כך למשל, בפסוק הראשון בתורה, "בְּרֵאשִׁית בָּרָא אֱ־לֹהִים אֵת הַשָּׁמַיִם וְאֵת הָאֶרֶץ", מופיעה





וילקומיץ ותלמידיו בראש פינה (אוסף גרשון גרא, ארכיון התמונות יד יצחק בו־צבי)

שלוש פעמים האות תי"ו, ובכולן היא רפויה ונקראת בהברה האשכנזית כאילו הייתה סמ"ך.

ואכן, איכרי רחובות שעלו לארץ מפולין ומרוסיה הכירו את העברית במבטא האשכנזי; במבטא זה למדו בילדותם חומש ומשנה, ואף היה זה המבטא ששמעו בבתי הכנסת. שפתם המדוברת לא הייתה העברית אלא היידיש. מורי בית הספר ברחובות, טענו אחדים מהאיכרים, מלמדים את ילדיהם עברית ודוחקים את היידיש בהציגם אותה כשפת הגלות; ואם כך, טענו, לו לפחות יהגו את העברית במבטא האשכנזי המוכר לאבותיהם, שכן "אם ידברו הבנים ספרדית [עברית במבטא ספרדי] לא יבין איש שפת בנו ובתו"!

וילקומיץ, לעומתם, העלה במאמרו כמה טענות מעשיות דווקא לטובת השלטת המבטא הספרדי בבית הספר. ראשית. טעו. מבטא זה יביא לקרבה ביו העדות. שהרי לאשכנזים ולספרדים תהיה "שפה אחת ודברים אחדים". שנית, דרושה אחידות במבטא בכל המושבות בארץ, ולא ייתכן שחלק מבתי הספר ילמדו עברית במבטא אחד, וחלק אחר ילמדו עברית במבטא שונה.

פרסום המאמר ב"המליץ" היה כשלעצמו צעד מעניין. "המליץ" היה "מכתב עתי" שראה אור מדי יום ביומו ב[סנט] פטרבורג שברוסיה. עיתון זה, כפי שהכריזו עורכיו, "מגיד ליעקב כל דבר הנוגע ליהודים", ושימש צינור קשר בין יהודי העולם במקומות שונים. וילקומיץ, כך מתברר, סבור היה שבשאלה שהתעוררה במושבה הקטנה ביהודה, על אודות הברת הלימוד הנכונה, צריכים היו להכריע חכמי האומה בכל מקומות מושבם בעולם. לדבריו, "ראוי ונכון הדבר, וגם חובה גדולה, כי השאלה הזאת תעלה על עמודי מכתבי עתים לישראל [...] למען נשמע פשר דבר מפי הנבונים ומומחים

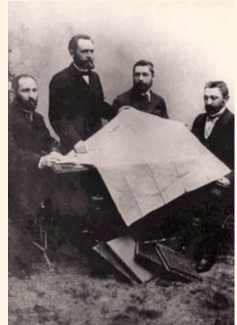
לאותו דבר, וכאשר יחליטו – כן יקום לחק ולא יעבור"!

בהמשך, כשהוויכוח התלקח ביתר שאת ואף איים לפלג את המושבה הקטנה, הלך גם לוין־אפשטין בעקבותיו של וילקומיץ: הוא הציע לפנות אל 15 מחכמי היהודים בארצות העולם, לשאול בעצתם איזה מבטא הוא הנכון ולהכריע על פי הרוב. כך נשלחו מכתבים לווילנה בנדון לפריז, לקייב, ולשאר ארצות הגולה, והכול חיכו להכרעתם של הנשאלים. ואולם בסופו של דבר לא זו הייתה הדרר שהובילה לפתרון. אם כן, כיצד הפך המבטא הספרדי בכל זאת למבטא ?השולט בארץ ישראל

## שיחה גורלית בבית החולים

להבנת תהליך זה יש לחזור לשנות ה־70 של המאה ה־19, למקרה שאירע בפריז לאליעזר בן יהודה.

הדבר היה כמה שנים לפני שעלה בן יהודה לארץ והחל להטיף ולפעול להפצת הדיבור העברי. באותה העת היה בן יהודה מאושפז בבית חולים מפאת מחלת השחפת שחלה בה, ושם פגש באקראי את אחד מחכמי ירושלים, אברהם משה לונץ (1918-1855), שהתעוור לפתע והוחש לבית החולים בניסיון להשיב לו את מאור עיניו. לונץ,



מייסדי רחובות עם מפת הנחלות, לוין־אפשטין שני מימין (אוסף התמונות, הארכיון הציוני המרכזי)



מתוך הרצאתו של דוד יליו על המבטא הראוי בעברית, תרס״ה

נ) באיי יותר נכון לקבל את המכמא הספרדי מפנ בי הוא מכמא אחינו הספרדים הרבים באיי, ומפני כי האשכנזינ הראשונים שהחלו להשתמש בעברית בתור שפה חיה קבלו כבר את המכמא הזה, ומפני כי הסביבה באיי, בערים וביחוד בכפרים, מדברת ערבית, והמבמא הזה קרוב יותר למבמא הלשון הזאת, האחות החשובה ללשוננו;

ר) בקבלנו את המבמא הספרדי עלינו לצרפו ולנקות ולבטאו באפן הראוי והנכון.

האמצעי היותר מיב אשר בו נוכל להשתמש להפצת המבטא הנכון אשר יקבל, הוא כמובן בית הספר, כי רק הוא יוכל לשימו ולקבעו בפי ילדינו, ורק על ידו יהיה אפשר כי הדור הבא ידבר עכרית בארצנו, מרכז תחדת עמנו, במכמא אחר אשר יוכל להיות למופת לבני עמנו בכל ארצות פזוריהם. ועיכ הגני חושב כי פה, באספת מורי איי, הוא המקום היותר מסגל לדון בי על פרטי הקביעות הזאת, ולביא אם תכף או אחרי זמן לידי הסכמה מחלמת.

לעצמם את המבטא המתוקן הזה "במשר שבועות אחדים".

בהקשר זה יש לציין כי אשכנזי בן התקופה היה מסוגל לשנות את מבטא התי"ו הרפה. שהרי הדיבור העברי היה מבוסס על קריאת הכתוב. ולכו לא קשה היה לדעת איזו מילה נהגית בתי"ו ואיזו מילה נהגית בסמ"ך. אך מי שהיה רגיל במבטא הספרדי התקשה לעבור בקלות למבטא האשכנזי, שהרי לא יכול היה לדעת מתי האות תי"ו היא דגושה ומתי היא רפה.

## "והמבטא הספרדי "נשאר בתוקפו

מפגשים בין בני העדות השונות התרחשו מדי יום בארץ ישראל של המאה ה־19, והשפה העברית במבטאה הספרדי הייתה לשון הקשר הטבעית ביניהם. וכך, אך טבעי היה שמבטא זה יהפוך גם למבטא בלשון הדיבור וההוראה בבתי הספר ובגני הילדים ברחבי הארץ. תחיית הלשון העברית בכללה לא הייתה תהליך פשוט: חסרו בעברית מילים רבות לצורכי יום־יום, והמורים הראשונים התקשו מאוד למצוא את המונחים הנדרשים להוראת מקצועותיהם. פיתוח השפה העברית והתאמתה לדיבור העברי המודרני היו תהליך ממושך ומורכב, אך הבחירה במבטא הספרדי, לעומת זאת, הייתה בחירה טבעית והכרחית.

בשנת 1913 נערך דיון מיוחד בוועד הלשון בירושלים על המבטא הראוי בדיבור העברי בארץ ישראל. הדוברים בדיון הדגישו כי קיימת מציאות לשונית ברורה בארץ ישראל: המבטא הספרדי הוא המבטא השולט בכל מקום ועליו יש לבסס את הגיית העברית. מקצת הדוברים תבעו לשמור על הבחנות שונות בהגייה, כגון ההבחנה בין טי"ת לתי"ו, בין פ"ף לקו"ף; אחרים טענו כי "בחיים ובטבע הכול נעשה לפי חוק המאמץ היותר קטן", ולא ניתן יהיה לדרוש מן הציבור הבחנות שאינו רגיל בהן. ואמנם, אף שההחלטה שהתקבלה בסופו של דבר בוועד הלשון התבססה על ההצעה הראשונה, הרי שהמציאות הלשונית שאנחנו מכירים היום – בהתאם ל"חוק המאמץ הקטן" – נוטה בבירור לדעה השנייה...

ומה היה בסופו של משאל המלומדים שערך לוין־אפשטין כדי להכריע מה יהיה המבטא בבית הספר ברחובות? התשובות, כך מתברר, התמהמהו להגיע, וכשהגיעו סוף סוף תשובות אחדות לא הייתה ביניהן הסכמה. בסופו של דבר "התרגלו ההורים במבטא הספרדי ולא חפצו לשנותו [...] לא הוסיפו לדבר עוד בענין הזה, והמבטא הספרדי נשאר בתוקפו".

יליד ליטא שעלה לארץ ישראל ב־1869, סיפר לבן יהודה על המציאות הלשונית הנוהגת בארץ ישראל. השיחה בין

השניים התנהלה בעברית במבטא ספרדי, ולונץ סיפר כי השפה העברית במבטא הספרדי היא שפה מדוברת בארץ ישראל. אמנם, ציין לונץ, העברית איננה משמשת לשון־ אם לשום עדה מעדות ישראל, אך היא משמשת כ"'לשון גשר" במפגשים בין יהודים בני עדות שונות. למעשה, סיפר לבן יהודה, זו השפה היחידה העומדת לרשותם במפגשים כאלה. וכך סיפר לימים אליעזר בן יהודה על שיחתם זו:

לונץ באר לי כי הצבורים היהודים בירושלים – ספרדים. אשכנזים, מערבים [יוצאי מרוקו], גורזים [יוצאי גרוזיה] ועוד – מדברים אמנם צבור צבור ביניהם לבין עצמם איש בלשון הארץ שבא משם; אך בהיות שאין בני צבור אחד מכירים בלשון בני צבור זולתו, הם מוכרחים בכל הזדמנות של צורך לדבר זה לזה בלשון הקודש, ובשיחות חולין אלה גם האשכנזים משתמשים בהברה הספרדית.

על רקע דבריו של לונץ, חשוב להדגיש כי שינוי של מבטא־ דיבור הוא תהליך קשה ביותר, לעתים כמעט בלתי אפשרי, כפי שניתן להיווכח בעת שמקשיבים לדיבורם של עולים חדשים. במרבית המקרים דור ההורים אינו מסוגל לשנות את מבטאו, ורק דור הילדים יכול לסגל לעצמו את המבטא הרווח. וכך, אנשי ירושלים האשכנזים אמנם לא היו מסוגלים לשנות את מבטאם ולדבר במבטא הספרדים, אך הם יכלו להכניס בשפתם בכל זאת כמה שינויים מוּדעים, שבכוחם היה להקל על הספרדים להבין את דיבורם העברי של האשכנזים: במקום להגות תי"ו רפויה כמו סמ"ך הם החלו להגות כל תי"ו כאילו היא דגושה. נוסף לכך, את תנועת הקמץ השתדלו להגות בתנועת a, כמו את תנועת הפתח. לפי עדויות שונות מראשית המאה. אשכנזים שבאו לארץ היו מסוגלים לאמץ

## :לעיון נוסף

- 1. ר' אלבוים־דרור, החינוך העברי בארץ ישראל, ירושלים תשמ"ו, כרך א, .169-152 'עמ'
- 2. א' בן יהודה, "החלום ושברו", כל כתבי אליעזר בן יהודה, ירושלים תש"א, עמ' כ-כא.
- 3. ש' הרמתי, "תחיית הדיבור העברי במושבות"י, מ' אליאב (עורך), ספר העליה הראשונה, ירושלים תשמ"ב, א, עמ' 446-427. 4. ז' ולק, "צמיחת החינוך
- הלאומי במושבות", שם, .423-418 'עמ'
  - .5 א"ז לוין־אפשטין, זכרונותי, תל־אביב תרצ"ב, עמ' 209-215. 6. י' עופר, "ראשיתו של
- המבטא הישראלי", א' ממן, ש' פסברג ויי ברויאר (עורכים), שערי לשון: מחקרים בלשון העברית, בארמית ובלשונות היהודים מוגשים למשה בר־אשר. ירושלים תשס"ח, ג, .172-166 עמ'