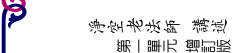


佛陀教育基金會 印贈

# 大方属佛華嚴經講錄 (智書)





〈 担 出 診 騰 品 無 一 大

① 第一次翻譯—東晉義熙十四年(公元四一八年),時稱《晉

三、《華嚴經》三種譯本:

二、華嚴史略。

一、本經大意:華嚴經為世尊出現在這個世間,示現成道 二七日,在定中所說。

無一 エ

净铅粉形器 難消

 $\omega$ 

姚恒光霖宓楼表( | - | ○○) 【第一部片 葡萄形】

# 大方属佛華嚴經講線節母

- ① 華艱經際女記―賢首國師註。
- 五、《華嚴經》在中國的註解:
- 四、 九九 華 嚴 ― 《八十華嚴》的前五十九卷(到第五十九卷「離世 問品 二、倭《四十華覈》、合起來共九十九卷,這是 中國《華嚴經》最完整的經本。
- ⑶ 第三次翻譯—唐德宗貞元十二年(公元七九六年),即《華駿 經普賢行願品》,又稱《四十華嚴》。
- ② 第二次翻譯—唐證聖元年(公元六九五年 ),稱爲《唐經》,又 名《八十華嚴》。
- 經》, 共六十卷, 又名《六十華嚴》。

論是長經、短經,從分量上來說,每一部經都具足數、理、行、果。 教是言說、文字。 教中含有理論,含有道理,這些道理都是幫助我們 **的生活達到幸福美滿。我們要依教奉行,真做了之後,一定得到好** 處。 一部徑具足数、理、行、果,一品徑也具足,乃至於一字一句,

我們的講解主要依《疏論纂要》。佛說經,無論是大乘、小乘,無

⑷ 華覈經合論―李通玄長者註。 ⑸ 華嚴經統論纂要―清朝初年,鼓山涌泉寺方丈道霈老法師註。

注解疏, 鈔是注解的注解。

③ 華嚴疏鈔—清涼大師依唐譯《八十華嚴》而註:疏註解經,鈔

② 華嚴經搜玄記—賢首國హ註。

此二皆以《六十華嚴》爲主。

辍。 經文共有六品,前五品購果, 毘盧遮那佛的依正莊嚴:後一品購

「分」是部分,第一部分所說的是毘盧遮那如來成佛之後的果

第一段、「舉果勸樂生信分」。

清凉大ണ將本經分爲四大段:

六、分科判教

無不具足。我們學習,清凉大師也教給我們四個方法:信、解、行、 證。教,我們要相信:理,我們要明白:行,我們要真幹:果,我們 要親證。教、理、行、果既然是交叉圓融附滿,我們信、解、行、證 也是交叉圓融而附滿,在《華嚴經》中特別顯示出來,值得我們認真 努力去學習。

/

果報,未後「毘盧遮那品」講修因,說明佛依正的因果。相品」、「普賢三昧品」、「世界成就品」、「華藏世界品」―這五品是講發牌问導學人樂於生信及學習。這六品經是:「世主妙嚴品」、「如來現因 果報怎樣得來的。讓我們先看果,然後再說明如何能夠修

### 第二元

第二段、「修因契果生解分一。

了。 讯、執著一品都沒斷,我們有什麼資格接受如來的大法?發大心就行法界,才能夠接受《華嚴經》的教學,那我們就困難了。我們今天分萬別。平等因果指一眞法界。嚴格的講,要發菩提心才能夠契入一眞別因果,一個是平等因果。差別因果指六道、十法界形象不同,千差明字宙人生複雜的現象,所以在五周因果中,它就佔兩分:一個是差這一分經很長,也是《華嚴經》最重要的部分。這一部分完全說

在佛的教學當中,我們非常明顯地看到五個位次:十信、十佳、

戒,第三忍辱,第四精進,第五禪定,第六智慧。我們在生活當中,大乘經典中講的六波羅密,生活行爲六個綱領:第一布施,第二特愛護一切衆生,關懷、幫助一切衆生。佛用什麼方法?就是佛在一般宮,說十行,行佛之行,學佛的生活。佛的生活是什麼?佛的生活是華嚴第三會在忉利天宮,說十住,住佛之住。第四會在夜摩天

菩薩。無所住指什麼?是真實智慧,「住真實慧」,住真實慧就是十住哪裡?佛在《金剛經》上說:「應無所住,而生其心。」 住無所住就是字。第一個是住佛之住,叫十住位。這個住指心中的安住,心要住在滿滿呈現在我們眼前。每一條都說十,十代表圓滿,不能視之爲數目十行、十迴向、十地,加上妙覺,一共六個位次。佛法的修學,圓圓

十一品:「十定」、「十通」、「十忍」、「阿僧祇」、「壽量」、「諸菩薩住十迴向。從十地到十一地,到究竟果位,等覺、妙覺,在本經中說了行。拓開自己的心量,像經上所說:「心包太虛,量周沙界。」那就是切衆生。幫助一切衆生信佛菩薩所信,住佛菩薩所住,行佛菩薩所度」。用什麼方法?信、住、行、向,自己修成,也以這個方法幫助一就是說「四弘贊願」中圓圓滿滿地實現第一大願—「衆生無邊贊願信、住、行、向四個綱目,四種修行。到登地,則完全利益衆生,也出一切衆生覺悟之法,就叫迴向。諸佛如來、一切菩薩修因證果就是

處世待人接物,遵循這六個原則,就是行佛之行。在施是放下、是

焓,自己有多餘的,即人缺乏,一定要幫助即人。

很明顯—「入不思議解脫境界普賢行願品」,做出樣子來給我們看。「入法界品」,就是四十卷華嚴經。在四十卷華嚴經的經題意思很圓滿、

完全示現榜樣給社會大衆觀摩,啓發社會大衆過諸佛菩薩大圓滿、

大自在的生活,完全展現給大家看。這一分有二十一卷經文,品題叫

第四段、「依人證入成德分一。

法是一切剪法。這一品經爲「難世間品」, 有五卷。第三段、「託法進修成行分」。

得怎麼行。是《華嚴經》第二個部分,是很大的一部分,講「解」。解了以後才曉明」、「普賢行」、「如來出現」三品,共十一品經,講等覺與妙覺。這處」、「佛不思議法」、「十身相海」,這八品講正報:加上「隨好光

### 

## (二) (三) (三) (三)

# 大石幫佛聯經

第一個字「大」,體大,具足兩個意思:一個常義,一個逼義。常 是永恆不變,我們真心本性永恆不變,超越持間: 是實博,心包太 虚,黄大無邊—從空間上購。空間沒有邊際,時間沒有始終,無始 終、無邊際是大的意思。

第二個字「方」,方是相大。自性本體本具無量的智慧、 隱能,這 個性懷就是相大。古隱說「方」字有兩個意思:一個是正的意思,一

可以契入「大方廣」的境界,這是佛在這部經中明白告訴我們的。所以我們與佛距離遙遠不要緊,大心凡夫也可以學《華嚴》,大心凡夫度,那是六道輪迴:偏到一百八十度,正好與它相反,是阿鼻地獄。的幅度還不大,是辟支佛:又偏一點,就是阿羅漢。如果偏到四十五菩薩:他只要循著這個路走,一定到達目的地。方向稍微偏一點,偏一絲毫偏差都沒有,我們可以這麼說:方向完全對準確,這個人就叫個是法的意思。什麼叫正?我們的方向目標對準了「大方廣」是正,

### 洲口汇

第三個字「廣」,廣是用大,用如其體,無不周 。 有兩個意思: 一個是能包,一個是能遍。能包就是心包太虛,能「就是重問沙界。 醴、钼、用是一而三,三而一。解醴之钼、解醴之用就周,法界。 ※ 管轄局。

「佛」字,佛是果報,修行證果,果大:究竟圓滿的果報,我們 解之爲佛果。「佛一翻作「覺者」,有兩個意思:「能覺一與「所覺」。 「能覺」是人,「所覺」的就是「大方廣」,「大方廣」就是眞如本性。 「大」是真如本性的體,「方」是真如本性的相,「廣」是真如本性的 作用,這三個字是體、相、用,是我們自己的真心本性。所以能所是

到這個「華」就想到要修行,我一定要修六度萬行。無論在什麼地「華」還有一個意思,就是莊嚴衆相。用「華」來表法,讓你看

有果,是「華」含的意思。因中有果,果中有因,所謂是因該果海,果徹因緣。果中有因,因中清涼大師分《華嚴》爲五周因果說得好,「周」就是周 ,周 法界。是一切法。任何一法都圓滿具足一切法,所以法法圓融、法法周遍。六度一展開就是無量無邊的行門,而且這六個綱目是圓融的,一法就以用果代表我們的性德。也有兩個意思,一個代表菩薩「六度萬行」,「華」字代表因大,佛法用這個作表法。植物先開花後結果,所三傳魚褲,三傳一會 身了。

三覺無礙,三覺一體—果大。一不是二,如果能所是二,就變成哲學。「佛」證得究竟圓滿的果位,

思,以我們修學的功德莊嚴佛法、莊嚴衆生,這就是《無量壽經》上莊嚴我們的身相,莊嚴我們的性德,也就是莊嚴「大方廣」。第二個意念、處世待人接物,都要將這五個科目落實,認眞努力去做,這就是福、六和、三學、六度、普賢十願。五個科目常常記在心中,起心動爲自己、爲我們同參道友,定了修行的五個科目,五個科目好記:三訴我們「住眞實慧」,這是「嚴」的意思。我們淨宗學會成立之後,我經題第六個字「嚴」表智大,眞實智慧。佛在《無量壽經》上告

六塵說法,我們現前六塵何嘗不說法!服,我一看,我要修六度萬行,豈不是「花」都在說法嗎?極樂世界這些草木之花提醒你,看到畫的花也一樣提醒,看到人穿一件花太方,見到花你就想到我要修菩薩行,花是提醒我們。不但你看到外面

七個字都「大」。古人清凉、李長者他們說的意思周圓,每一個字十方世界一切諸佛如來,放光照這個道場。

**一方世界一切豬佛如來,放光照這個道場。** 沙界,心動就是盡虛空、遍法界都震動了。我們在此地講《華嚴經》,弱的念頭,根源是心,心動。心是什麼?心是法界,心包太虛、量問相,我們凡夫體會不到,但是這是事實。一個衆生起心動念,極其微末後一個字「經」,「經」是教大,教學廣大。盡虛空、遍法界的

能濟苦,都在自己真實修學的功夫。 行的功德迴向給一切衆生,那是真正的下濟三途苦。可見得能供養、供十方佛,是真實的供養。如何能下濟三途苦?我們認真修行,將修品」中告訴我們「如教修行供養」。我們將佛的教誨真正做到,就是上講「惠以真實之利」。我們以什麼供養佛爲最上?普賢菩薩在「行願

都說了十個意思,配《華嚴經》圓滿法門。《華嚴經》是用十來表法, 十不是數字, 代表圓滿。佛用數字代表圓滿, 像《彌陀經》上都用 「七」,「七」是代表四方、上下、當中,表這個意思,統統都表圓 搬。

環境叫器世間。第二種叫「衆生世間」, 也叫做有情世間,九界有情衆

三大類。第一類就叫「器世間」,指物質環境,我們的生活環境、物質指「一七章な、「七章な、「七章な、「七年を一方の

括了一切諸法,一切法都難不開時間與空間。在佛法中,「世間」分成是空間。世間或者是世界,兩個字合起來就是時間與空間:時空就包

『世』指時間,我們中國的文字,這個「世」是三個十,古中國

《華嚴經》總共有三十九品,這是第一品。

# 【担任学院品架一】

請看本經第一品的品題:

## 第五に

生。第三锺「智正覺世間」,智正覺就是佛,證得究竟圓滿約果報。這 三锺世間,器世間就是佛所教化的區域:衆生世間就是佛所教化的對 象:智正覺世間就是能教化的人,這是佛,佛說經,佛能教化。這是 111))便出 言。

這三锺世間都有主。『主』就是他在這一個地區,一段持閒當中, 他能做得了主宰,發號施令。「世主」是衆生世間主。器世間主是鬼 **神,山神、水神、谢神,在《華嚴經》中我門看到烙近四十種,都屬** 於器世間主。衆生世間主,經上講參加法會的這個世間的國王,天王 都來聽經、都來閒法,擁護道場,護持佛法,他們是衆生世間主。佛 於法自在,無有一切障礙,所以佛解爲法王,法王就是智正覺世間 · 智正覺包括了聲貳、隊覽、菩薩。這是「世王」兩個字。『王』就

衆生<u>巧莊</u>嚴顯示法隊殊務,佛汋法隊很殊務,他汋學生、弟子這

『妙嚴』、「妙」是說佛所說的一切法甚深甚廣,徼妙難思:這個 就是佛所辩得的果。「闞」是莊嚴,它的意思很多。形式上为莊嚴對於 當戶對,特別是現代人講求包裝,包裝就是門面。所以門面一定要做 得很漂亮,這個在我們這部經上就是器世間莊嚴。 衆生莊嚴是什麼? 不是我們的衣奢考究,不是我們的居住壞頌莊嚴,而在於心地的真 誠、清淨、平等、慈悲,我們衆生能有這樣的好心。四好:存好心, 行好事,说好話,做好人,這是我們衆生的莊嚴。

是我們現代人所講的領導人,在古诗候是帝王。精神領袖,也解爲世 間主。

一部分的内容,給它一個標題。佛在前面這一段中,所說的就是三種思。佛講的類別,屬於一類的把它編在一起,稱之爲一品,然後看這「品」這個字,品是類別,好像我們中國古書中講的篇、章的意

《台論》,這個論的確有論的妙處,都值得我們作參考中國研究教的人多半喜歡清涼的《疏鈔》,參禪的人非常喜歡李長者的思。而李長者在《台論》,也有他獨特的見解,也很值得我們學習。在滿、講得周詳。這是清涼國師在《華嚴經》註解中給我們說的一點意莊嚴(美好)的事情講得太多太多,但是總不如《華嚴經》中講得圓智正覺、有器世間,所以說一個莊嚴,一切莊嚴都在其中。佛經中講處,就稱之爲妙嚴。器世間莊嚴中有衆生、有智正覺,衆生莊嚴中有麼多,仰慕他的人很多,跟他學習的人很多。這是三種莊嚴互爲依麼多,仰慕他的人很多,跟他學習的人很多。這是三種莊嚴互爲依

佛在這部經中總共給我們列大衆(團體),一共有兩百二十八類,

是什麼第一?法界門中沒有先後次第,都是一時無二念,同時願現一 **趵长为第一。** 

修而不至於感到困難,這是佛經有品類差別的用意。 ⑤下有個『第一』。第一是順序、這一品經在三分中屬於序分、所 以排列在第一。可是在《華嚴》,古大德所說還有一層很深的意思,那

世間主的莊嚴,所以用「世主妙嚴品」作品題。這麼大部徑,自始至 終我們用表解體系把它腓列出來,依舊是一<u>脈相承,有</u>條不紊。你能 看出經典的章法結構是多麼的嚴整,這是經典的莊嚴。佛當年說法言 辭的莊嚴,從章法結構中我們能夠領會他思想的體系,這就屬於教 義,章法結構是屬於教學。目的是教我們學習的人,依积次第順序進 這個數量確實是一般大乘經典中所沒有的。兩百二十八衆,形狀不 同,各個部類,每一類的數量都是無量無邊,所以稱之爲「華嚴海 **॔**Ⅲ」。

〈世生抄驟品第一〉第六六

迷にエ

說,更採的意思是結通十方無盡世界的序分。 流通分。序分中,古德認爲有兩個意思,一個是就我們娑婆世界來的未後有一段經文「爾時文殊師利從善住樓閣出」以下,才是本經的這一品經文很長。正宗分則是「現相品」以下:一直到「入法界品」落:序分、正宗分、流通分。「世主妙嚴品」就是《華嚴經》的序分,東晉道安法師發現,經典本身具足三分。他把經分爲三個大段

如果佛不說,就對不起我們。必須知道每一個人有過去世、現在世、這麼廣大的境界?諸位要曉得,無限的法界是我們自己生活的空間,《華嚴經》確確實實所敘說的是盡虛空、遍法界。爲什麼佛要說部,更沒的這是点希須十方無盡世界的月乞。

- 3、對僧圍中的惡性比丘,佛教我們「默擯」不理他,不與他結冤仇·
- 2、佛滅度後「以戒爲師」。佛亦曾經說過「以苦爲師」。
- 是苦,觀心無常,觀法無我。」依四念處住,斷除貪愛。1、佛教人依「四念處」,「三十七道品」中的四念處:「觀身不淨,觀受
- 1、弗纹人衣「四念卷」,「三十匕首註」中均四念卷:「親身不爭,親受行道?

世尊欲入滅痔,阿難傳者向釋迦牟尼佛請敎,佛不在世,依什麼

個好老師的責任。 國土過去、現在、未來,都講得很清楚、很明白,這是佛盡到他做一可能過去曾經住過,將來還要去觀光。佛在這部經中,對於十方諸佛生也許到別的星球去投生。外太空每一個星球與我們都有關係,我們還有未來世:過去無始,未來無終。我們今天出現在這個地球上,來

〈世生抄驟品第一〉第六六

27

麼地方與哪些人在一起聚會」。「如是我閒」,佛說:三世諸佛經藏開 端都是用這個。最簡單的解釋:「如是一部經義,是我阿難親自聽釋 **遊牟尼亷所說。** I

4、阿難將來集結經典,佛教他一開端,用「如是我聞」,「一時佛在什

意:第一個,古代印度的習尚。第二個意思是息辩論。 阿難尊者如果 不說這些經典是親白體佛所說,大家以爲是阿難自己說的:阿難說 莊說。第三個意思是斷衆疑惑。阿難傳者集結經藏的持候,升座購經

古大德告訴我們經典的開端「如是我聞」,四個字含有很深的用

# **吕** 型 於 記。

### 

正輝經文 中

# 郷カエ

就字面上的意思來說,阿難傳者告訴我們大衆,這部經是他親自聽佛 「如」是什麼?字宙人生的真相切「如」。 理如其事,事如其理,

第四個意思是能令聽衆生起信心。大家對佛尊敬,傳述佛的法 音,也能今大衆生信。未後一個意思,世尊是順同三世諸佛,一切諸 佛經藏都是用「如是我閒,一時佛在什麼地方」,釋迦牟尼佛也不例 外,今佛無異於古佛。「如」―「如佛所說」:「是」―「是佛所說」。 所說,而不是傳聞。這四個字在六種改就中包括了信成就、閒成就。

得到世尊的加持,得到一切諸佛如來的加持,相就變得恪外的好,大 衆懷疑是否如難成佛了?也有人懷疑釋迦牟尼佛是不是復活了?也有 人疑惑,可能是他方佛來示現了。有這麼多的疑惑,阿難一說「如是 找謂 1,大衆曉得坐在台上溝徑的是何難尊者。

方廣」,能與大方廣圓滿相應就是「佛華嚴」。 唯此無非曰是。」這個說法扣在經題上較好懂,無障礙法界就是「大性相不二,當然空有就一如。所以《華嚴》家講:「無障礙法界叫如,性如其相,相如其性,叫「如是」。性與理空寂,事與相是有的。既然

的。佛法「不貴能說,貴在能傳」。 『我聞』是阿難尊者親自聞佛所說,這部經也是阿難尊者集結

疑,沒有夾雜,才能夠入佛門。解、行、證:信也擺在第一。有信心,信心堅定,信心清淨,沒有懷條件,信在第一,信、願、行。清涼判《華嚴》四分的教義:信、「佛法大海,信唯能入,智唯能度。」尤其是淨宗,往生的三個

## 二、 標主時處

第ヘエ

# 一持,佛,在孽竭提圆河觸若法菩提場中。

來同時存在,同時都見到,這叫「一時」。「一時」也是一處!無量無不亂,那就是「一時」。一心不亂所有時空都突破了,過去、現在、未突破了無量的時空。「一時」是「一心」的時候。我們念佛人念到一心「一時」兩個字用得非常非常之好,「一」是一心、一眞。「一心」就這句經文說明三件事情:法會時間,主講人,以及法會的處所。

邊的虛空法界是一處!一時一處,這是一真法界。 三世十方同時存在

叫「一样」。古隱有兩句話也講得很好:「法王啟運,嘉會之辞。」쮛 迦牟尼佛講經說法,大衆聚集在一型聽經,就是這個持候,這叫「一 诗一。 另外從感應道交來講也行, 衆生有感, 佛菩薩就有應, 感應道 交,决定不會有差誤。 應饑說法,這叫「一時」。

『佛』就指本莊釋迦牟尼佛。「冱」翻作「無」,「鬮若」翻作「宜 퐴!,「法一就是佛听镫骨的真理, 清淨自在就叫做「阿蘭若法」:「菩 **踶啺 | 就是佛證大菩閱的處所。「菩踶啺 | 表法的意思,就是一切菩薩** 行。菩薩行是覺悟的行爲,菩提道是覺悟的心。六度萬行就是我們修 行躓道的道場。總表所說如所讚,所證如所說。所以《華嚴贊》每一 段經文,每一會一開端,我們都看到,釋迦牟尼佛「不雞菩提場」。 瞽 如說:「不雞菩愰場,而升忉利天」。

MM

牟尼佛從菩提座起來,爲五比丘講小法,講《阿含》:從做人講起,大大龍菩薩把它收在龍宮,珍藏起來。爲什麼?世間人不能接受。釋迦滿無障礙的境界。我們凡夫聽不懂,不能接受,因此佛說完此經後,覺,把他所證得的全盤說出,所以本經所宣講的是如來果地,眞實圓化在我們這個世間,示現八相成道初成佛的時候。釋迦牟尼佛初成正這是說初成佛的時候。「一時」究竟是哪個時候?是釋迦牟尼佛應

# 。 屬王兇時。

## 三、別明時分

# 第九片

家好接受。這是古來大應判世尊一代持教爲五教、爲四教之由來。華 巖家刘「小、始、稔、顚、圓 | 五教:天台刘允是「藏、通、別、 圓」四教。就好比現代學校教學,由淺而深,由小學、中學,而大 孌、研究所,逐漸逐漸向上提升。

什麼時候叫始?三世:過去、現在、未來。凡夫總是會懷念過 去,會想著将來,所謂的情見。如果三世情見都放下,心才真正平 等,真正雞開妄想、分別、執著,平等心現前,清淨心現前,這叫 「峱」。

楚、明明白白叫「正」,正知正見。見到自己覺心常住,就解之爲

「鷽」。始覺與本覺,本覺本有。實在講那裡有「始」?不過是自己妄

一切妄念不生,盡虛空、遍法界一切理事因果,這個時候清清楚

大方廣佛華嚴經講錄節要 第一單元 曾訂版

〈世主炒鼷品第一〉 第九片

 $\omega_{R}$ 

想、分別、執著放下了,本有的般若智慧、本有的大覺這個時候現

前,佛法稱之爲「成」。這是「始成正覺」的意思—從理上講。

### と ままり ボーボ

### 四、別顯處嚴 丹四

表這個意思。樂。」「應無所住,而生其心。」生心就是無住,無住就是生心,宮殿樹立:「宮殿」是我們居住的地方。「應云何住」?「心要安住在大涅「事」,首先講「地」。地是什麼?地表心地、法身:「樹」代表建立、三,宮殿,第四,師子座。這四段經文都有三種解釋:第一個從「別顯處嚴」,這個處所有四段經文:第一,大地,第二,樹,第

無說而說。 座表法空,萬法皆空;以法空爲座就能夠隨機說法,說而無說,

### 【一】 地脈 叉兒四

### 《|》 翻翻 和 即

## 其地関西 - 金剛形塚。

覺心所感得的大地,當然成金剛不壞之體。妄相,地當然不堅固。佛菩薩的世界純一,他們是清淨心、平等心、還是一切法從心想生。我們這個世間衆生一天到晚胡思亂想,妄心生諸佛如來所感得的依報,大地特別堅固。你要問什麼原因?原因

### 《二》书苗貮衙

澈,以此莊嚴自己的心地。「上妙寶輪」、「及衆寶華」、「清淨摩尼」這『清淨摩尼』。「唐月」是實我。 印 関 月 我,暴食 料 房 由 清 洋 財

『清淨摩尼』。「摩尼」是寶珠,叫摩尼珠,顯得特別的清淨明代表六度因行,我們看到花要覺悟。喜好,所以我們用香花供佛,以及供養一切衆生,來表達敬意。「華」也是表法。花可以說是盡虛空、遍法界,一切有情衆生共同的同。「輪」表圓滿,代表一一行門中具足一切行門。『及衆寶華』。

<u> 她我是金剛听成,當然听有扚器用都是衆寶成就,與西方極樂世界相</u>

# 顯明。 上妙寶輪,及眾寶華,清淨摩尼以為嚴飾,諸色相海無邊

言此大地的相状,及其所具足的德用。第一句是『上妙寶輪』。大

喻,形容深廣。『無邊顯現』,這是說隱顯自在,顯示出自在無礙。理上,莊嚴我們的心地。『以爲嚴飾。諸色相海。』這個「海」是比染,就是「清淨摩尼」之意。在外表上、事相上,莊嚴我們的色身:一行能夠包含一切行門,能令衆生生歡喜心,心地清淨光明,一塵不三樣東西都是我們世間人所喜愛的,佩帶在身上以莊嚴身相。我們一

是魔王?煩惱是魔王。哪些是外道?錯誤的知見是外道,邪知邪見是爲「高樹法幢」。「幢」是圓形,幡是扁長形,都表「降魔伏外」。哪些絡。羅網、纓絡不但是一種裝飾品,也表法。所以佛家形容講經說法光,第三句講音,光與音都是它的作用。第四句與第五句講羅網、纓

首先與我們說明摩尼爲體,「摩尼寶珠」, 德用無邊:第二句講

周匝垂布。摩尼為幢,常放光明,恆出妙音。眾寶羅駕,妙香華纜,

## 部十一 エ

《二》地上具膠

這就好像「周匝垂布」的樣子。如來在果地,菩薩在因地。因地修學習佛的四攝法:布施、愛語、利行、同事:關懷、愛護一切衆生,護持自己正法的修持?一定要用戒、定。如何護念一切衆生?一定要

「周匝垂布」,這個「垂布」有保護的象徵,表成、定。用什麼來

現前。我們要想明心見性,見性成佛,先要把魔璋消涂掉。死魔,第四天魔。這四樣東西障礙了心性,使我們本有的性德不能夠《八大人覺經》講魔有四種:第一個五陰魔,第二煩惱魔,第三

以降伏戴外就是對付自己的二葷。境界,永遠不能成就,自己的煩惱障、所知障天天增長而不自知。所煩惱障是降魔,破所知障是伏外道。如果把魔王、外道認爲是心外的外道。而魔王、外道不在外頭,魔王、外道都在自心。佛家常講,破外道。而魔王、外道不在外頭,魔王、外道都在自心。佛家常講,破

真。你再要去找真,那叫「頭上安頭」,又錯了。找真,你只要把妄除掉就好了,不要去找真。爲什麼?離了妄就是行,說實在話,除障而已。古德所謂「但除妄想,切莫覓真」,不要去

# 摩尼寶王變現自在, 兩無盡寶。

是摩尼兩寶,這才是真正的寶、法寶,法寶無量無邊。環境當中,幫助他成功,幫助他的事業順利,達到圓滿,這個就譬喻在的意思。又能把佛法應用在他的現實生活上,應用在他現前的工作衆生生起信心,能令一切衆生生起歡喜心學習佛法。這個就是變現自生活當中,應用在處事上,非常靈活巧妙,沒有任何障礙,能令一切!變現自在」是講神通如意。神通是智慧德能。這個智慧應用在

芳千古,讓後人有一個好的紀念。那就是三不朽:立功、立德、立樹代表建立、建樹。中國古人常說,人一生不能空過,至少要流

# **뼅樹行吟,枝葉光苁。**

性。以六度萬行莊嚴自己的心地,是真實的莊嚴。智慧莊嚴心地。此「地」爲金剛寶地,指當人自性、心地、真心、本妙,毫不凌亂。此地所講的就是這個意思,是以無量的德行、無量的地面,自自然然形成像一種地毯,而且這個地毯的花紋組織非常微大地。我們在《無量壽經》中看到,西方極樂世界空中雨花,花落到

# 

言。這是世俗人的觀念,而是否真能做到不朽,很難說。地球有成、 住、闋、空,現代科學家告訴我們,太陽也有失掉光暉的一天,豈能 真正做到不朽!可是佛法中,性德是真實的不朽。為什麼?自性沒有 生滅,凡是稱性的德行,都不生不滅。這個意思,往後本經還有很多 地方會說到。

這一段是講心地的莊嚴,說之不盡,太多太多了,所以經上用個『一應。諸佛成佛要得佛力加持,衆生成佛還是要得佛力加持。『莊嚴』,真正發心學佛,自然就得佛力加持。爲什麼?與佛同心,同心就有感要靠佛力,如果得不到佛力加持,我們確確實實不得其門而入。唯有作爲總結,我們的德行建樹就有了成績。可是不要忘掉,修因證果都

前面听说的果德,到最後真的是有所建樹,因此以「寶樹行列」

# 佛神力故,乌止道場,一切莊嚴,於中影現。

# 《四》嬰因結用

# 部十二万

### 《丨》籤鹽咂郡

# 【二】樹巖 5四

以受用,不能執著。

佛。如其不然,都不叫學佛,叫佛學、研究佛學,不是學佛。活,佛如何工作,樣樣都要向他學習,學得與他一模一樣,這叫學心;佛如何處世待人接物,我也學佛這樣處世待人接物;佛如何生我們真正肯發心學作佛,才叫學佛。佛存什麼心,我也存什麼

切」統統包括了。「影現」兩個字用骨好,表勾有,不是真有,如影

相,沒有自體,體性空寂,豬緣所生,緣起性空,如「夢幻泡影」,可

這一段經文分爲四個小段。第一個小段「總顯高勝」。這個勝是殊 辫,高艱殊辫。任何一棵傲,覺悟的人看來,其妙無窮,迷的人看不 出來。爲什麼?任何一棵樹都說妙法,而且所表之法無有窮盡,深廣 無際,細說,就算豬佛如來共同宣說,說一個何會祇幼也說不完。但 是佛很慈悲,希望我們都能夠略知大賊,所以在衆多寶樹中舉一個例 子—菩愰戲。「菩愰戲」, 印度人叫它「畢缽羅戲」。 佛在這個戲下示現 成等正覺,听以以後就把它解之爲「菩愰廚」。 菩愰是覺,覺之體是智 慧,佛法的教學以智慧爲目的,以定爲手段,因定開慧: 而戒律是于 毁约手毁, 五戒得定, 五定期慧。 听以渾定是手段,不是目汋,目汋 是要開智慧。 41~

# **叫抑新萝、高鬶架柿。**

大方廣佛華嚴經講錄節要 第一單元 增訂版

《二》齲礦形領

· 提級破子 · 是是成本。

佛一樣,無二無別。

心性:外,知道虚空法界一切現相,因緣果報,沒有一樣不知道。所 以成正覺,就是成就究竟圓滿的大智慧。佛告訴我們,我們的智慧與

佛能成大覺,對於虛空法界無所不知,無所不能。內,徹底明瞭

 $4 \infty$ 

覺性的本體是什麼?三昧。『金剛爲身』,金剛三昧。金剛三昧是諸佛「身」是講本體,這是以菩提樹爲喻,菩提的本體。菩提是覺,

都是在說這些大道理。所以才說,一經通一切經通。 的真相,是在說明我們自性真心的體、相、德用,無論指任何一法,身,樹身是金剛所成。佛在此地說這個「樹」,其實是在說明宇宙人生本幹、主幹,從這個本再生枝,枝再生條。這個身就是本,就是樹第二段「體攝衆德」,有六句,『金剛爲身』,身是樹身,就是樹的

**行枝布影。復以摩尼而為其果,含暉發跋,與華間列。** 眾雜妙寶,以為枝條。寶葉扶疏,垂蔭即雲。寶華雜色,

### 無十川 エ

自性本具的铅若智慧,佛自行化他,以爲恨本。「金硎」比喻不變、不 襲・比喻堅固。

佛在此地告訴我們,「幹是院閱」。『院閱』是七寶之一,院閱是透 明的。透明表身心膺瘅、一整不染,智慧住外透,内外明澈。佛菩 蘧、修道人心地清淨,身體是透明的。

佛在此地教我們如何觀察萬物,體會六塵說法:說,不一定用言 語,任何表示都可以說法。雜寶比喻差別的智慧,佛家講後得智,也 **型斑쮎**節。

醇葉雖然不同, 它共同成就了大樹的蔭凉,比喻百千定門,或叫 百千三珠,同謔一蒑。三珠鰼陂正旁,也鰼陂禪定。

《川》彭田山任

智慧教化一切衆生,這個就是佛家常講「放光」的意思。佛家迎實接 客,請你到我們道場來普照,**普照就是**放光普照,意思就是以智慧開 導大衆,爵大衆講經說法。佛法的修學自治至於,目標就是開診智 慧。智慧是本有的,不是學來的。你所學得來的,是佛學常識,不是

第三小段有三句,說明「妙用自在,利益無邊」。 第一句,依真實

# 有器ත藻,其形型额,俱符出呢。

其樹周圓,成於光明。於光明中, 兩擊已寶。 擊已寶內,

### 雅十曰工

真智慧,真實智慧從清淨心中生,而清淨心就是禪定。

苦得樂。 的果報是苦,悟的果報是樂。佛法教學真正目的,是幫助一切衆生離一切衆生破迷開悟。佛法教學沒有別的,都是幫助衆生破迷開悟。迷益。這個真實的利益就好比圓明的法寶一樣,圓明是圓滿光明,幫助「於光明中,兩摩尼寶。」這是依智慧的教學,惠以衆生真實的利「禪定」兩字的意思,外不著相叫禪,內不動心叫定。第二句,

### 《回》顯因結田

**盘極。** 又以如來咸神力故,其菩提樹恒出妙音,說種種法,無有

無極。如果我們離開佛所講的原理原則,古德講,那是魔說,不是佛「無有盡極」,無盡無極。從空間講,廣多無盡;從時間講,豎窮

法嗎? 港,樹的身是般若智慧,樹的枝條表布施五度。豈不是一切樹都在說在《華嚴經》上這一段的教誨。樹的種子是信心,樹的根是大慈大這段經文當中學習到,以後在任何地方看到樹木、花草,就想起世尊有這些形像擺在面前,是時時刻刻提醒我們。形式是表法的,我們在哀求禱告,你保佑我,不必。我們的修學著重在實質,不著重形式,意不念為為一切衆生,就得佛的感應。不必天天在佛菩薩形像面前謂,我們必須要得佛力加持。我們要有信心、有慈悲心,有定、有這是第四小段,舉因結用,很要緊,決定不能疏忽。這個就是說 就。佛法的大事業更是如此。就。有智慧能解決障礙,有定力不怕折磨,這個世間的事業才能成事,障礙重重。如果沒有智慧,沒有定力,世間的好事也不容易成說。佛法弘傅確實不容易,世間人常講,好事多磨,你想做一件好

【二】 宮殿 原四

### 《一》總出行量

# **即來所處宜報轉謁,實博嚴體,先一十戶。**

辦公集會的場所稱為『殿』。殿像我們現在的客廳,宮則是自己的臥宮殿是居住的處所,古時候私人居住的地方叫『宮』:接待大衆,

之意。佛在此地用殿堂表圓寂。圓是圓滿,寂是心地清淨寂滅。爲宮。宮殿的形像能覆蓋,避免日曬雨淋,使我們得到安穩,表慈悲房。而殿與堂一樣,現在多半稱之爲講堂、會堂:自己的住宅,則稱

麗」,四個字是形容宮殿熡閣的壯麗。聞。它表的是慈悲與智慧要合起來用,就像樓閣相依一樣。「廣博嚴有兩層,實際未必有兩層。看外面結構是兩層,裡面是一層,也叫「樓」與「閱」是一樣的意思。樓是兩層以上:關,形式上可以

本上來做,我們的環保才能收到圓滿效果。 清淨不容易生病。身心清淨,世界就清淨,這才是環保的根源,從根環境保護要從內心做起,心淨則國土淨。心清淨,身就清淨;身 大方廣佛華嚴經講錄節要 第一單元 增訂版

**歌句摩币乙作集场,葎槿霞蝉以悠祥校。** 

### \_\_\_\_\_

**跟。今天,我們稱性的隱能不能現前,是因為我們有業障。《華嚴》中嚴,本具就是本有,佛有,我們也有:佛能夠顯現,我們也能夠顯均中累積功德的成就,這是從事上講。從理上講,自性中本具功德莊講就是建築材料。衆寶摩尼就指稱性的智慧德能,確種莊嚴是佛無量處的宮、殿、樓、閣,都是「衆色摩尼」寶成就,這一句用現代話來處的宮、殿、樓、關,都是具法的意思,一絲毫欠缺都沒有。如來世尊所** 

# 《二》體相圓備

## 網十旧正

### 《川》彭田田任

『種種寶華以爲莊校』。「莊」就是莊嚴,「校」是裝飾。 這俎面珍 奇之寶無量無邊,不可思議,顯示如來果地上的神通妙用,圓滿具 足。怎麼變現出來抑?是世傳在因地行菩薩道的時候,想智等運:他 有大悲心,普度一切衆生;他有真實智慧,不住一切相。

在・哪有不成就的道理?

所謂十法界依正莊嚴,這些現象從哪裡來的?「准心所現,推識所 變一,這是世出世間一切法建立的原理,從這個道理,佛告訴我們「一 切法從心想生一,一切法從心想生這一句話,就是唯識所變的註解。你 心裡想什麼,這個寬界就隨著你的心想而轉變,千變萬化,變化自

傳,世法也不例外。世法如果也以清淨心去做,念念利益社會,利益清淨心才能現前,與法才能夠相應。不僅僅佛法要以清淨心修學、弘要懂得、要認真的修學,要把世出世間一切妄想、分別、執著捨掉,中主要的一個意思。講經說法要依清淨心,清淨心是寂的意思。我們無執著」,這是雲代表的意思。在《華嚴經》它表的意思很多,這是其雲字作比喻,『雲』表事有、相有,體空寂。我們常講「得其受用,絕

『莊嚴具』,表德行的成就,諸位要細細的去體會。經文中用一個

寶王而為其駕。場眾會,咸集其所。以能出現諸佛光明,不思議音,摩尼竭眾實,咸集其所。以能出現諸佛光明,不思議音,摩尼諸莊嚴具,流光即雲。從宮殿間,萃影成幢。無邊菩薩道

是在加拿大溫哥華成立—加拿大淨宗學會。我們的錄像帶流通得很「淨宗學會」最早是夏蓮居老居士提出這個名稱,我們第一個會

都得不到,何况身外之物!全是假的。在假中做活計,這叫造業。那刹那在新陳代謝,你都止不住,換句話說,你都得不到,連這個身的身都得不到。這個身體我們知道是由許許多多細胞所組成,細胞刻你說是你所擁有的,那是一個錯誤的妄想。你怎麼可能擁有?連自己在講,你說你擁有的,無論是財富也好、地位也好,任何一法也好,任的真相是夢幻泡影,般若經上講,「一切法,無所有,畢竟空,不可生法與佛法沒有界限,是一法不是二法。我們一定要曉得宇宙人

亲生,此世法就是佛法。

了。 學了。出家如是,在家也應該如是,你就得大自在,你與性德就相應的就僅僅那麼多。這一點要是不能夠通達,不能夠明瞭,學佛就叫白曆。我沒有版權,所以我的錢盡虛空、遍法界。如果有版權,所得到

9

能。我們凡夫從早到晚,從年初一到臘月三十,在生活當中也是無量如是。所不一樣的,佛果地上境界的出現是佛的顧力,是佛的神通德相叫做出生。如來果地事實真相如是,我們今天在凡夫地,實在說亦無量因緣在其中,因緣聚會的時候它就起現行,就起現相,這個起現參而不雜,依正分明,因果分明,所以它能夠出生。佛告訴我們,有當然正報中也有依報。依中有正,正中有依;因中有果,果中有因;這是正報的作用,爲我們說明依正圓融。前面是依報中有正報,

# 屋宅,皆於此中現其影像。 即來自在神通之力,所有填界,皆從中出。一切眾生居處

# 第十六万

《四》壁因顯置

境界出現,這種境界出現則全是業力。

佛境界清淨,因爲自性清淨,佛隨順性德,就現清淨的依報與正 報。凡夫違背了自性,所現的是染污的境界,依正都染。我們今天身 心不清淨,我們居住的環境也不清淨。不但我們居住這個地球不清 琤,接近地球的這些外太空也不肯爭,然後才能夠體會到那個影響力 有多大!不是華嚴會上,我們很難講,于萬不要以爲,我們自己起心 動会算不了什麼,你要這樣想,錯了。你動一個善念,麼其激弱的一 個善念,盡虛空、遍法界一切豬佛如來都知道、都歡喜、都讚歟:你 型一個惡念,也是盡虛空、遍法界所有一切衆生都會受到影響。

# 又以諸佛神力听加,一念之間,悉包法畀。

活的十法界。 虛空、遍法界。此其中包含了事法界、理法界、清淨的一真法界、染一念之間,悉包法界。極其微弱的一個念頭,剛才說了,它的影響盡豬佛神力加持,我們不仰賴佛力加持,怎麼能成就?諸佛神力加持,佛力,這個不是客氣話,是真實話。使我們深深的體悟到,佛都要靠得怎樣去修因。如來的功德無量無邊,說之不盡,此地在總結中用個傳說法,先說果,然後再說因。我們羨慕如來依正之果,就要懂

達,局是局限,我們現代的話講突破時空。 經文到這裡總結。前面講充「十方,這是講「通局無礙」:通是通

一吼,百獸腦裂。」獅子吼叫的時候,小動物聽到都發抖,都跑不佛在經上常以師子作比喻,在一切動物當中獅子是猛獸,所謂「獅子師子座,不是座位上雕刻著獅子,是形容這個說法人是「人中師子」。隨著正報轉」。形式之殊勝是表說法人的智慧、德行、權威。所以稱為這是一小段,這一小段總說形式的殊勝,實在講這就說了「依報

# 其智子图 - 個種物品。

### 《一》 经磁性品

### 《丨》籤醠历郡

# 【四】 筛子坐髋 负四

### 細十九兀

叫做「師子座」。 邪魔外道,他有這麼大的威力,形容說法的人為師子,他坐的地方就動,牠有這樣的威力。以這個來形容諸佛菩薩說法無畏,能降伏一切

畏。 我空。得二空真如,就無所畏懼,所以稱之為「人中師子」,表說法無訴我們,佛說法以法空爲體,也就是說佛證得二空真如—人我空、法人的智慧德行。佛說法根據什麼原理,能有這樣大的威力?經典中告『高廣妙好』四個字從事相上看是形容寶座,實際上是形容說法

### 《二》 鰓側回埋

我們看到如來果地上依正莊嚴,就要想到怎樣修學,我們的生德

大地是委我們的真心本性,心地法門,所有一切依正都不能夠難 謂大地, 説明萬事萬法不出 一心。

佛在這部大經,一開端給我們說明毘盧遮那佛的依報莊嚴。在種 锺莊覈當中,特別給我們介紹此的莊覈、樹的莊覈、宮殿與寶座的莊 騀,用意非常之深,可以說将整個華騀境界都顯示出來。華藏世界與 **五方破樂世界無二無別,這種锺莊嚴都是性德自然的流露。** 

校果, 高迴智列。

摩吕為臺。蓮華為第。清淨妙寶以為其稱。 眾色雜華而作

才能夠顯示出來,與諸佛如來果報等齊。

中有果,果中有因,表這個意思。菩薩妙法樹,隨因感果,才能普麼 衆生。菩薩大慈大悲,衆生有感,他就有應,應以什麼身得度,他就

『寶樹伎果』,樹わ身表智慧,樹的伎幹代表五度,葉代表定,花 表菩薩因行,果表菩提涅槃,都是整整齊齊排列在閩間。這就顯示因

是狮子噬周邊的,佈置的樹木、花果,也是屬於這兩句經文包括的ɗ

此地为寶樹是狮子座上听雕刻的。『周迴間列』,或者我們可以說

## 實樹枝果, 周迴智列。

**軸**。

思。 現什麼身:應說什麼法,他就說什麼法。凡聖同居,是周迴間列的意

### 《三》妙用層大

# 寶,悉放光明而來榮燭。摩尼光雲互相照耀。十方諸佛化現珠王,一切菩薩髦中妙

光體,焉有不放光之理?發光體我們稱之爲寶,淨寶。界、諸佛淨土是法性身、法性土,性德變現的,性德本身就是一個發都放光,連地都放光,光明世界,沒有一樣不放光。爲什麼?極樂世前面一句是說「淨寶出光」,出光指本身放光。西方極樂世界六塵

相、妙用才完全顯示出來。即是色:色不異空,空不異色」,我們現前六根接觸六塵境界,其真空,空有不二,空有是一不是二。《心經》上說得好,「色即是空,空法體中顯示出二空真如。任何一法,佛菩薩都能見到人我空、法我這,真正在那裡修菩薩行,修無上道。二空真如就像這個現象。一一定義。如果你懂得表法的意趣,就不是單單在欣賞風景了,你是在修出外觀光旅遊,中國的四大名山都能看到這種景觀,但不知其表法的海在山峰之間自在的飄來飄去。這一個景觀,現在的人很欣賞,我們

### 第十九ド

### 《四》佛加톩濱

# 不及。復以諸佛咸神所持,演説如來廣大境界,妙音遐暢,無處

究竟的佛果,這四十二個位次叫「諸佛」。所以這個「諸」,不是衆四十二個階級:十住、十行、十迴向、十地、等覺、妙覺,妙覺就是們的,即《華嚴經》講的法身大士。從圓教初住到究竟的果位,一共得,此地所講諸佛如來,就是江味農居士在《金剛經講義》中告訴我這一段經文不但意思圓滿,文字也好,詞句非常之美。我們要曉

多,而是四十二個不同的宦吏。但是他們都能夠示現八相戎道,示現 佛身普麼衆生,所以稱之爲諸佛。

《華嚴經》自始至終我們所看到,都是非常濃厚的表法義趣,這 個意思要用現代話來說,是一種教學的藝術,是一種教學的手法。

宇宙之間一切事物本來如是,佛在經上常講「法願如是」、「法 爾一就是自自然然是這個樣子,本來就是這個樣子,佛實實在在沒有 加一點意思在健頭,也沒有加一點什麼罐巧方法在中,本來就是這個 樣子。我們要往這裡面去體會才能真正得受用,久久我們就會明療宇 亩人生的真相。

 $\sim$  $\omega$ 

第四種,「以大智慧能夠知道一切衆生的根性」。

第三種•「真實智慧觀照自他」。

第二種,「真實智慧利益衆生」。

第一種,「如來大悲含育麼」。

如來有五種殊勝的功德,成就如來所居的宮殿:

地嚴心地因果,樹嚴萬行因果,宮殿大悲因果。

----

### .. 默懇

「進化籍」。

佛在經上講,宇宙的形成是一念之間刹那際形成,非凡夫所謂的

### 無二十 に

第五僮,「以大慈大悲曆大汋弘願普度一切衆生」。 這一段經文是講誦子座嚴・भ字座就是比喻說法。前面四個字 「高寶炒好」是總瀰演,下面經文都是這四個字的註解。李長者在這 一大段經文中給我們作了一個結論,他說,菩薩六麼萬行,理只有一 個,都是從自性流露出來,猶其法身、萬行、大悲、大智,果報而有 差別。從圓初住菩薩就明心見性,一直到如來究竟的果地,《華嚴》中 给我門講了<u>四十一個%級,</u>四十一位法身大士,他門見性的圓慚 相同,听以果辍就不一樣。雖然有差別,他约大顛大悲大智,以及菩 蘧行,决定都是圓滿的。初生菩薩同時修學登地的法門,等覺菩薩在 日常生活當中也不啥初住的法門,乃至於十信位的法門。如果不是這 镁的圓飻,决定不能夠圓證,像本經中所說,「一即一切,一切即

〈世主抄驟品第一〉 第二十片

7

錯誤的思想、見解都放下:對於宇宙人生的體性、現相、因果變化,法指世出世間一切法。成是成就。正覺是正知正見,煩惱斷盡,一切是一。『處于此座』,坐在師子寶座上。『於一切法,成最正覺』,一切那,法身佛:盧舍那,報身佛:釋迦牟尼,應身佛:一即是三,三即『爾時』,就是這個時候。『世尊』,此地指毘盧遮那如來。毘盧遮

### 爾時世尊,處于此座。於一切法,成最正覺。

### I I WELF

### 温鑁【|】

五、数主 唯己 日

### 第二十元

什麼叫成?得到叫成,我們通常講你證得了。 佛法也常就契入, 你入了這個曉界叫「成」。「最」是達到頂點,沒有再比這個高,這是 圓剱扚佛果。 等覺菩薩不錯了, 等覺菩薩憑沒到頂點, 上面還有一 脣。這是達到頂點才叫「最」。什麼叫正?斷絕邪知邪見,遠難顛倒妄 想叫「正」。 什麼叫「覺」?大徹大悟,明心見性,見到一切法的真如 本性。十法界依正莊嚴,森羅퇰象,「惟心所現,惟識所變」。 所以心 在哪裡?盡虛空、遍法界就是。所謂:「全妄即真,至真即妄。」心性 是真,妄指現相。證得整體的現相就是自己的真心本性,這叫開悟, 這叫大覽。

真實智慧。 都能正確的明白,沒有絲毫差錯,這叫正知正見,這個叫正覺,這是 個行業,都是「成最正覺」。所以佛無論示現什麼身分,像本經末後五十三參,無論示現哪一

閒,佛身如是,當知我們的身也如是。講到身,大家都只想到這個內 身,而很少想到菩愰身、智身、法身、顧身,以及後面连连續隨幹要 講的十種身。這麼許多的身都充滿一切世間,再給諸位說明,我們這

這三句是非常明顯的意、身、語三樂。佛身確確實實充滿一切世

**智入二世,悉皆平等,其身充满一切世間,其音道順十方** 图十。

《丨》川雅御吧

雅|||北

個肉身也充滿一切世間,身體是由一些細胞,原子、雞子所組成,而 其組成的元素可能也是一切衆生身上的身分,現在緣聚, 到我這個色 身來組合:等到身體四大分解,緣散,又到別的身體上組合。

佛在其他大乘經大部分講局部的真相,本經所說的是圓滿的真 相,希有難逢。我們真正有幾分體會得,能相信、能肯定,而後才知 道:不但一切衆生身上有我的身分,山河大地也有我的身分:傸句話 说,山河大地原來就是找身。這就好比我門作夢,夢躍之後,卽卽夢 中的境界,夢中所現的相分,夢中有自己,夢中也有很多人物,也有 山河大地、也有虚空。 蠷來之後自己好好想想, 夢鯉那一樣不是我? 樣樣都是,「我」 豈不是遍虛空法界嗎?

在說,無有一法不 。

**D· 於器國土平淨額<。** 

都是說我們自己。毘盧遮那是梵語,翻成中國意思叫「 一切處」。一這就是普 的意思。同修們必須要知道,佛在經上所說的字字句句,別義,二普 喻,兼 入義。」在普 喻中,妙觀察智,無所不知,一種身。清涼大師將此文的兩種比喻「開成四喻:一含攝喻,棄無分這段經文是世尊用比喻來顯示身、語、意三業,這是十種身中第

切處指盡虛空、遍法界,實實在在是不思議的境界。怎樣才能一?實

### 第二三元

我們今天顯不出來。佛能夠顯露出來,告訴我們那個原理就是他離開經完全是要了解我們自己本有的智慧、本有的能力。佛顯露出來了,佛在果地上所具足的一切智慧德能,我們每一個人都有,讀這部

攝一切現象,能夠遍入一切現象。 有辦法。虛空遍入國土,真性就像虛空一樣沒有形相,但是它能夠合佛果的境界,只有虛空與涅槃稍稍能作譬喻,用其他的譬喻都沒

個就是說明理能 一切處,事也能 一切處。 一切處,心 一切處,想 一切處,乃至於我們的身也 一切處。這楚,說得很多。清涼大師在這一段經文中,以相宗的四智來說,智自己心性變現出來的,佛在楞嚴會上把這個道理、事實真相說得很清我們的真心本性 一切處,真如本性 一切處,整個虛空法界是 透出來的只是少分之少分。交。妄想、分別、執著把我們心性的智慧德能完全障礙住了,我們能妄想、分別、執著,無分別心,自自然然的流露,與一切衆生感應道妄想、分別、執著,無分別心,自自然然的流露,與一切衆生感應道

〈 担 出 診 騰 品 器 | ) 器 | | 川 上

ma

### 第二四片

### 《二》模数翓瑟

明世界。 身恒遍尘一切道場。 菩薩眾中,戚光赫实,即日輪出,照

『身恆』, 恆是恆常:.『 』, 是普 :.『坐一切道場』。「一切道應所知量。」隨類化身, 隨機說法, 種種差別無不周 法界。分,他就能示現什麼樣的身分,就像《楞嚴經》上所說::「隨衆生心,力。意思是說諸佛菩薩能夠隨順九法界的有情衆生,衆生喜歡什麼身這一小段經文是講「威勢身」。威是威德,勢是勢力,一般叫能

虚空、遍法界是沙門一隻眼。」這個意思正顯示他證得法身,他不以個自己。過去禪宗大德大徹大悟、明心見性之後,說出一句話:「盡身是什麼意思?一切諸法就是自己的身,所以說盡虛空、遍法界是一一佛」字是什麼意思?佛是覺,對於一切法的智覺沒有邊際。法

了,所以說佛法無邊。 所有一切的一切,用一個代名詞叫「法」。其所包含的就太廣大、太深礦物,還包括一些自然現象,實在太多太多了,說之不盡,所以佛把宙之間,一切理、一切事、一切現象、一切因緣果報,動物、植物、三是「法身」。「法」是萬法,一切法。在佛的教學中,如果講這個字是智慧,「 坐法性道場」。此地這個智,是自性本具的般若智慧。第過」,清涼大師也講十種,十種身就有十種道場。第一種「智身」。智 坐」,無所不坐,這是法身道場。括在內,都是自己心性變現之物。法身坐什麼道場?法身是「非坐而生。以法爲身,法確確實實是身,怎麼是身?所有一切法,連虛空包目」,法身是本來面目。法身無相,能現一切相;法身無生,無所不生不滅。法身是我們自己真正之身,禪宗也常講「父母未生前本來面自己身爲身,以盡虛空、遍法界爲身,這叫證得法身。法身常住,不

果。」我們的身確實如《金剛經》所說的:「夢幻泡影」,事上有,相說:「修習空華萬行,安坐水月道場,降伏鏡像天魔,證成夢中佛下是世尊得道的場所,佛他老人家說:道場如水中之月。所以古德才化之身。世尊在菩提樹下,夜睹明星,豁然開悟。我們都認定菩提樹場。」佛在《涅槃經》上說,這是佛自己敘說,我現在的身體,是幻應的,無處不是道場,無時不是道場。第四、「幻化身,安坐水月道身坐什麼道場?「安坐萬行道場」,沒有一行不是道場。凡是與心性相身」。四弘誓願中第三句,「法門無量營願學」,法門是我們的身。法門身」。四弘營的問意思,清涼大師給我們說了十種,第三種是「法門

### 第二五月

坐道場的意思,就威勢身而言,又可說爲六種,合前四種爲十 穜。第一「 一切同類世界消場」。 是普 ,同類指法身大士,相宗 叫同生性。第二也能 「一切異類世界,謂衡形等」,這也是道場,這 是異生性。第三「一切世界種中」、第四「一切世界海中」,這是我們 今天祈謂的向太空〉理去喪觀,大而無外。第五「一切激塵中」,這是 说到小而無內。無論是大,無論是小,無論是因,無論是果,都是自 己心性所變現出來的境界。 心體 一切法界,它的作用哪有不一法界 是謂大法會。講經說法在什麼場所?在毛端上。不止「芥子納須爾」,

上有:理上無,性上無。身如是,依報的環境亦復如是,真正能把這

個身看做幻身,我們依靠生存的環境看做水月,你會開悟。

力,我們相信自己可以做得到,斷確實沒有把握。淨宗法門之殊勝,斷都能能往生,雖然不斷,但是諸位要記住,要能伏住。伏住這個能都是邪念,阿彌陀佛是正念。淨土法門不需要斷惑,見思煩惱一品不彌陀佛提起就對了。這一句阿彌陀佛就是正念現前,無論起什麼念頭能夠覺悟到「凡所有相,皆是虛妄」,把你的念頭就打掉了,再一句阿六塵境界的時候,起心動念,不管起什麼心,不管動什麼念,立刻就一生當中要想真正成就,除念佛之外,別無二法。我們六根接觸

窮無盡,說明無有一處不是道場。 那麼多的諸佛利士:帝網是比喻,像大梵天的羅網一樣:都是比喻無「利塵帝網無盡道場」,這是總結。利是佛利,塵是形容極多,像微塵大小無礙,這是《華嚴經》上所說的無障礙法界,事事無礙。第六 外,沒有第二個法門好走。不可思議,確確實實能度九法界一切業障深重的衆生,除這個法門之

不再迷惑,這樣才能夠安坐道場。「綠起性空」。這些重要的開示,都可以幫助我們時時刻刻醒悟過來,一切諸法都是從緣生,凡是緣生之法,當體即空,了不可得,又云:「三心不可得」,「諸法無所有」。諸法是一切萬法,爲什麼說無所有?《般若經》上有兩句話,也能夠時時刻刻幫助我們深入觀照—

有相,執著就起了界限。你所修的一切福報,無論是財施、法施、無這個心量就等虛空法界,所以一絲毫善,果報都 虛空法界。分別就康長壽。你所修的決定與你的心相應。你的心沒有分別、沒有執著,佛在經上講,財布施得財富,法布施得聰明智慧,無畏布施得健

〈 世生 沙 麗 二 五 片

量。听以修对布施、法布施、無畏布施,應當不求果報:布施完了, 心中挖尨琤琤,一整不染,果溉不可思議。布施汋小,得汋福大:布 施钓持間短,享福扚持間長。爲什麼?超越持空。我布施只做了一 天、兩天,享福是無量劫。

畏施,你的福報總不能夠超過你自己劃的界限。 如果用分別心去修

福,所得的果辍不能超過你所分別的界限,也就是不能超過你的心

### 111 型作行联循大海,按口标净。

《二》循稿除幅

這是說「煏徳身」。世間人求福,佛不反對。諸佛菩薩也修福,可

是佛常常警惕我們,谁恐我們修福迷在福中,那就錯了。『三世所行』

是斷不了。雖然斷不了,愈淡泊愈好,我們應當在這上面努力。也就是妄想、分別、執著甚深的習氣,無量劫已經養成,很想斷,總是不著相修福,難!雖說不著相,事實上已經著了,難在這個地方。際比海大得太多太多了,你所修的毫髮之福,都盡虛空、遍法界。但海』,「海」是比喻,福報廣大,就像海一樣。實在說這只是形容,質指過去、現在、未來,佛沒有一樣不學,沒有一樣不修。『衆福大

### 第二六片

### 《回》隔顺欧生

### 

因爲不是顯色,我們看不到。佛菩薩們住不住涅槃?佛在經上告訴我界天人一樣。其實無色界天人只是沒有顯色,他還是有色:他的色相他意。第二「隨自意」。隨自意可以不現形相,像我們這個世界的無色應。求的人是什麼身分,菩薩就有能力跟他現同類身去度他,這叫隨意」,就是佛菩薩與一切衆生感應道交,像觀世音菩薩,千處祈求千處這是十種身中的「意生身」。隨意受生有兩個意思,一個「隨他

〈 担 出 数 鼷 品 號 一 》 第 二 六 九

9W

們:「不住生死,不住涅槃。」就是意生身的兩個意思:隨他意—不 住涅槃:嫡自意—不住生死。而不住生死、不住涅槃是同辞。三身之 中,法身不住生死,魔化身不住涅槃。辍身即分自受用身,不住生 死,他受用身,不住涅槃,這很有趣味。

### 《七》相许周氲

### 联쪻句苗,画滤光出,《周讫虎,梁联举约》

『無邊色相』,色相無有窮盡。在大經中我們才讀到,世尊告訴我 門,佛身不是三十二阳、八十踵好;是身有無量怕,每一個怕狸又有 無量好。講三十二相、八十種好,是一般經上說的劣應身。佛到這個

〈 担 出 数 鼷 品 號 一 》 第 二 六 九

《仁》顧身頃法

佛說的這些境界,實在講,都是我們自己本性中具足的,「一切法 從心想生」。心是一切豬法的限源,心善法界,心听起的作用哪有不問 法界的道理?醴周,用也周,相也周 。 所以諸佛菩薩就有能力無 處不現身、無持不現身,只要有感,決定就有應。

世間來示現,是隨他意。佛示現在當時的印度,就隨那個時候印度社 會所公認的,三十二種相是貴相,是一般人所喜歡的、尊重的,世尊 示鬼統統具足,一樣也不缺。所以佛钓三十二相、八十種好,是隨衆 生心,瘦听知量。佛在殛樂世界、在華藏世界,現为脓身也是隨他 啻,不是猶自啻。這個他指法身大士,法身大士是以身有無量相,相 有無量好爲尊貴。而且相好還放光,圓滿光玥。

### 镇一切法,即布大雹。

這一句爲什麼不是「說」而用演?說只有口樂,三樂中只佔一 個。演,三業具足。演是表演,要作出樣子來給人看。佛所說一切法 統統可以表演,用表演的方法弘法利生,是最高明的。歌舞、戲劇, 佛法中有沒有?有。《華嚴經》未後五十三參就是戲劇。如果有人發心 把五十三參寫成劇本,拍成連續劇,拿到電視台去播放,比我們苦口 婆心在這裡講,效果不知道要曾長多少倍,應該要這麼作法。

此地的「寰」,先布慈雲,後往法雨,取這個比喻。佛用雲表慈 悲,用雨表演法,慈雲法雨。 表演一切法,做給人看,先要有大慈悲 心,沒有大慈悲心,决定做不到如布大寰。

上,在一毛喘都能容受,沒有障礙。通常我們講到事事無礙,多半都

前面一句說明實容無礙,後一句說譜 ,贖容不礙譜 。毛端是 正報最小的,正報指自身,身體汗毛的尖端,是正報最小的。世界是 依報最大的,不是一個地球,是一尊佛的教化區,通常就是一個三千 大千世界。經文『一切世界』,意思就是說遍法界虛空界一切豬佛刹

## **之力,数仁謂氏一切宗王。**

# 部 コカエ

《七》行身自在

性;世界雖大,也稱性;既然都稱性,哪有不圓融的道理?個極處。而如來之身,怎麼能相容?我們一定要知道,毛端雖小,稱沒有法子計算。讀了這一句,我們才真正體會到,事事無礙可以到這議,毛端比芥菜子小得多了,一切世界比須彌山不知大多少倍,簡直須彌山沒有縮小,這個不可思議。這一段經文所形容比它更不可思這麼大,須彌是顏爾山;把須彌山裝到芥菜子裏面,芥菜子沒放大,是講「芥子納須彌」,已經很不可思議。芥子是芥菜子,大概像芝麻粒是講「芥子納須彌」,已經很不可思議。芥子是芥菜子,大概像芝麻粒

### 《八》 法 身 關 號

### **咸温十亿后熊**条件。

就是自己的真身。盡虛空、遍法界是一個自己。後,沒有障礙。細細從這裡思惟,我們豈不是以法爲身嗎?法身,法依報從正報來的,依報隨著正報轉,依報與正報同時出現,沒有先有十一個,我們這個身統統具足;合起來就是正報。依報從哪裡來?色相是色法。心法八類,稱為八識,或者稱為八心王,八心法;色法合起來的現象。精神這一部分,屬於心理,是心法;物質這一部分,意思很深,很難懂。佛在經上告訴我們,我們人身體是精神與物質結個字的意思:周附法界,無所不包。法身就是自己的真身,這個話的俄門凡夫很不容易體會,但是這是單質真相。彌是彌漫,彌綸兩

### 第二八片

### 《九》智身窮性相之源

### 智入諸相, 了法空寂。

的叫智慧。 世間人很聰明,從八識中流露出來的東西是聰明,從自性中流露出來有聰明,沒有智慧。他自性本具的般若智慧被障礙住了,不起作用。法相的根源。智慧從哪裡來?自性中本來具足。佛告訴我們,世間人這是佛的十種身之一,智身。智是智慧,智慧能夠明瞭通達一切

真正肯相信佛的方法,自性般若智慧就能現前。佛用的這套方法

用功的辦法。 是定。六祖大師教給人的這些方法,就是他自己在黃梅八個月槽坊中有。功夫怎麼作法?外不著相,內不動心。外不著相是禪,內不動心了!不妨礙工作、生活,每一天該幹什麼還照幹,一絲毫妨礙都沒人就在日常生活當中修,這是六祖大師《壇經》中講的方法,妙絕法無量無邊,我們念佛的人用念阿彌陀佛的方法修定。而真正會修的修定並不是叫你每天面壁打坐。面壁打坐是修定的方法之一,方

己,在日常生活當中知道怎麼做一個轉變,你才能夠悟入。就現前。佛家的教學都是給你說明這些原理原則,真正用功要靠自誘惑,是禪:六根面對六塵境界如如不動,是定。禪定功夫深,智慧妙絕了。用什麼?禪定。什麼叫禪?什麼叫定?不受外面一切境界的

### 第二九ド

### 《十》力侍身侍自他依正

## 三世諸佛听有神變,於光明中靡不敬 。一切佛士不思議 **य所有莊嚴,悉令顯明。**

這是十身未後一條,「力鬥身」。 力是能力,是自性的本能,是性 ⊳的流露,也不是修來的。你所修學而來的能力都有限,都有個範 圍:自性物能力不可思議,沒有極艰。 潸淚大師註釋:「能恃自他依 正一。自饮正,在本徑中,毘盧遮即佛汋華藏世界是如來自己汋饫正。 他依正,是十万豬佛利士,無量無邊为華藏世界。如果就本狮釋迦牟 節因綠毫釐不差。 傑示現?佛知道這個時候,他開悟的緣成熟了,所以佛應機而現,時講佛力加持,實際上,是佛現的身,現流水的相,爲什麼佛在這個時水不開悟,這個時間聽水爲什麼豁然開悟?是佛力加持的。我們現在會。而流水的聲音能叫他開悟,是佛變現流水的聲音。平常他聽這個流水的聲音,開悟了;看風吹樹葉的聲音,也開悟,不定是什麼機

子。意、不是思惟、也不是想像得來的,自性圓滿的德能本來就是這個樣以外,盡虛空、遍法界一切諸佛利土的依正莊嚴。這種能力不是作尼佛而言,能持自己的依正是娑婆世界依正莊嚴;他依正是娑婆世界

佛陀出家没家,遊化人間,樹下一宿,日中一食:每天吃贩到外 面托钵一次,一天吃一餐。講經說法沒有中斷過,四十九年天天講, 永遠沒有厭倦。這是釋迦牟尼佛展現給我們看的威勢身。威勢身是他 受用,不是自受用。

佛的僧團無組織,但無論行動、集會都很有秩序,什麼道理?人 人都遵守六和敬扚教誡。這個僧璽是平等为僧璽,是清淨扚璽體。佛 **搬學出下等,沒有高下之分。擊出尊重老師,老師一樣尊重母一個擊** 生,所以這個團體才值得人敬佩,值得一切衆生叛依。「叛依會,衆中 尊 1。 衆就是社團。

所謂「因地不真,果招迂曲」,這就是因地不真。因地就是清淨、平掉,所修一切善法都叫魔業。這句話說的意思很深很深,《楞嚴經》上講「忘失菩提心,修謂善法,是為魔業」,你如果把菩提心忘掉、丢提心。一切法依清淨平等覺,沒有一法不是佛法。佛在《華嚴經》上沒有絲毫污染。《無量壽經》經題好—清淨、平等、覺,就是真正的菩心來。菩提心的心體是直心、深心、大悲心,三心都是清淨、平等,身,以菩提身爲根本,其餘九個身都從菩提身生,而菩提身又從菩提身,以菩提身爲什麼一定要建立在菩提心的基礎上?如來果地十種

### 緩ね…

### ''''

(11) 無川十工

成就。佛的因真,果報殊勝。等、覺,你的心與清淨平等覺不相應,就是因地不真,你的修學很難

場。 塵境界,無一法不是道場。直心是道場、深心是道場、菩提心是道根本拔除,諸佛如來智 虛空法界,我們當然就感受到。六根接觸六如果我們懂得修清淨心,把所有一切妄想、分別、執著放下,從

11、常隨衆―「爲作輔翼」。111、守養衆―「養法」,養侍道場。四、

凊凉大轭告訴我們,與會的大衆一共有十大類:一、影響衆。

「衆雖深廣難測,略啓十門:一集意。二集因。三辨類。四定 敷。五罐實。六地位。七前後。八有無。九閒不閒。十釋文。 | 清涼 大狮在未購經文之前,先咫與會大衆集會的義趣說明白。我們知道世 尊這一次法會是在定中所講,很希有,不但我們凡夫見謂不及,就是 聲閒、緣覺、懽教菩薩也不見不聞。由此可知,凡是參與法會扚大衆 都是法身大士,不是平常人。

### 六、栗海雲黒 亞二

語、利行、同事來攝受一切衆生。我們過去生中,也曾經蒙毘盧遮那有緣衆生,只要你不排斥,見到佛能生歡喜心,佛一定以布施、愛緣。第二,也必定蒙佛攝受過,佛曾經教導過你。佛很慈悲,對一切有條件。第一個條件,與毘盧遮那佛有緣,過去生中曾經與他結過法願,我很想去作影響衆,我很想去護持道場,我很想去供養道場,得去生中如果與毘盧遮那佛沒有緣,想去也不行,條件不具足。先有意《華嚴經》這一會,會主是誰?毘盧遮那如來。這一些菩薩,過

漆覽、懽教菩薩,於此殊勝法門也沒有緣分。 衆—反過來顯示出心量小的人、迷惑障礙深重的人不見不聞:聲閒、發起這個法會。七、當機衆。八、表法衆。九、證法衆。十、顯法嚴會衆—「莊嚴道場」。五、供養衆。六、發起衆—「發起這部經」,

心向學,把貢高我慢的習氣降伏住,這是後面神衆中有一類「主風乾闥婆王,這是「主樂神」。第八個因緣是真正能夠接受佛的教誨,虛第七個因緣是喜歡聽閒正法,聞法得快樂,法喜充滿,在後面有

由他表法。 一意修菩提道、學菩薩行,不疲不厭,這就是下面有一類「足行神」,神」,佛門的術語叫常隨衆。第六,追隨佛陀心願永遠沒有滿足,一心中曾經發過大願,願意跟佛學,就是後面經文神衆中有一類「身衆修學佛法,這個緣殊勝,得到一切諸佛的護念。第五個條件,過去生第四個條件,也必定曾經發大心,護持一切衆生,幫助一切衆生

ú。 如來攝受過。第三個條件,一定是圓教的根性,聽到這個法門生歡喜 有。根,這一條可以說我們統統具足,我們也有,前面這些條件我們未必稱」。第九是本身平常修福修慧,心量廣大。未後,這是與佛同一個善

\_\_\_

第三個意思,薩埵有勇猛的意思,菩提薩埵就是對於大菩提勇猛

**灾,台起灾稍爲菩薩。** 

第二個意思,「菩提是所求之果,薩埵是能求之人」。 有能求、所

第一、「菩提是所求佛果,薩埵是所化衆生」,此從境界上立名。

「菩薩」, 清凉大轭有三個解釋:

# **有十佛世界微塵數菩薩摩訶薩,所共圍繞。**

# 《丨》蘚製點攤

# 【一】同生既有一既 兒三

#### 

「名曰普賢,即體普也」。並依據經論給我們做了幾種介紹。第一種 「體性周」曰普,隨緣或隱曰寳 1,這是從自體上來說。所有一切衆生 都是普賢菩薩,不修普賢行的也是。隨緣成德就叫賢。佛菩薩隨伊 漆,作佛、作菩薩、作聲謂、作緣覺,戎就他汋隱能。我們凡夫隨染

這以下爲「十同名普菩薩」,以普賢爲總,其餘九位是別。第一位 上首『普賢菩薩』•「普賢」兩個字是什麼意思?清凉大師《旒》云:

### **二名口词题语译字译。**

#### 《二》四名語數

情進的去來取,這個人就解爲菩煶薩埵。

一直到法雲地菩薩,五十個位次,我們今天發心就是初發心的普賢菩濟無遺曰昔,鄰極亞聖曰賢」,這是就諸位普賢來說。諸位—從初發心清涼第二個解釋,就是我們用功從哪裡下手?第二個解釋是:「由

們自性普賢不就現前嗎?在變成可憐的凡夫,我們找原因,原因找出來之後,把原因消除,我去找這個原因,現在為什麼不是?本來你是神通廣大的普賢菩薩,現心性上講,我們都是。然後你應當明白,本來是,現在不是,你必須號,都由自性變現出來,自性圓滿具足,絲毫不欠缺;從理上講,從本來成佛,說你本來是普賢,並不過分。一切諸佛菩薩的形象、名來講,一切衆生本來是普賢。大經中所說「一切衆生本來成佛」,既然緣就變成六道,六道也有德、也有能,怎麼不是賢?所以從自體方面

是成佛,菩薩成了佛之後。捨因門曰賢」。果是講果報,果報達到極處叫普。這是講果後普賢,果嚴經》中幫助毘盧遮那佛教化菩薩。第四個解釋,「果無不窮曰普,不周法界曰普,至順調善曰賢」,專指等覺普賢,又稱當位普賢,在《華「鄰極亞聖」,大聖是佛,等覺普賢菩薩稱爲亞聖。第三個說法,「德們如何轉輪迴心爲菩薩心,轉輪迴業爲菩薩業,這就是「曲濟無遇」。護,不是假的,是真的。「曲濟無遇」,由是委由婉轉,濟是救濟。我薩,不是假的,是真的。「由濟無遺」,由是委由婉轉,濟是救濟。我

號能利益衆生,他就建立什麼樣的名號。知量」。衆生應以什麼身得度,諸佛菩薩就現什麼身:應以什麼樣的名號,運身相都沒有,他的身相也是隨緣變現,正是「隨衆生心,應所諧佛菩薩的名號都是隨緣建立,佛菩薩沒有名號。不但沒有名

#### 郷||||||

經上說,如果是誘導一切有情衆生趣向菩提,並以四鶥法來幫助 這些衆生,他就可以解爲金剛王菩薩。名號隨著變,一個人可以建立 幾百個名號、幾千個名號、幾萬個名號如果是以大悲心,大悲,至定 **约大悲,永遠不會退心的大悲心,這個菩薩就可以解爲金剛愛菩薩。** 如果示現頌時猶處修一些小善,見到別人修一些小善,菩薩就讚歉, 他就能解爲金剛善裝菩薩。

如果他發心修布施,布施的心非常廣,布施的行跟他的心相應,清 淨布施、平等布施,菩薩就立一個名號叫金剛寶菩薩,也可以稱之爲虛 空藏菩薩。能以高度的智慧,圓滿的智慧,幫助衆生破迷開悟,這個菩 虄就叫金剛日菩薩。 還有一種人行菩薩道,無論什麼人有了困難去向他 · 求幫助,他是來者不拒,從來不會叫人失望,這就叫金剛隨菩薩。

成佛之後度化衆生,當然自在。菩薩在度化衆生的時候,自己的煩惱佛菩薩雖現身,如未現身,雖說法,若無說法,他才得真自在。

要我們認真、發憤、回頭、覺悟,怎麼不能成普賢菩薩?論依據,我們凡夫也有這個理論依據,這個道理凡、堅沒有差別。只到理論的依據,超凡入聖是有根據,不是隨便說。諸佛菩薩有這個理生,自性裡頭本來無,本來無當然可以斷掉。於是我們斷惡修善就得證得:換句話說,我們成爲普賢菩薩就有可能,不是假的。煩惱的衆一句話爲原則,自性普賢本有,自性衆生本無。本有,我們當然可以爲鳴菩薩在《起信論》中說:「本覺本有,不覺本無」。我們以這

#### 第三四月

**習氣沒有斷於淨,那個時候麼衆生確確實實更度自己。如果發心只麼** 自己,不度衆生者,决定度不了自己。爲什麼?你的妄想、分別、執 著非常堅固,沒有捨掉,你還有自、他的分別,還有自、他的執著, 你怎麼能求功?

學菩薩行,利他真正是利自己,爲什麼?成就無上菩提。定、慧 都要在事怕上修,雖開事,盤腿面壁修定,一點功德都沒有。修定怎 夔飻?很認真、很努力,情進在工作,不著工作的相,工作中沒有起 心動念,沒有分別、執著,修定,定在這種面修。這個定有功態,不 但有功徳・定犍頭還有智慧。

古人說,佛菩薩名號多半是恨縢他的智慧德能而立。十普菩薩是 自性德能的總說,異名的菩薩是自性德能的別說。我們必須要曉得, 听謂别是總中之別,所謂總是別中之總。 由此可知,每一位菩薩都是 普賢菩薩,就像《無量壽經》上所說「成共遵修普賢大士之隱」, 極樂 世界如是,華藏世界也如是。不懂華藏世界如是,盡虛空、遍法界無 一不如是,這才顯示出「普」的意思是多麼的深、多麼的實、多麼的 画播--

# 御餦喂笼箢光踪彻旛摩穹旛、 御光铠仔福短裤臀穹窿、 御 價馅炒光苔薩擊印旛、珰旮仍德海帽苕薩擊印旛。

### 

才能成就。「普賢」兩字來表法。因此佛才講一切菩薩都要依據這一個法門修學滿,少分、多分,不圓滿。《華嚴經》是講究竟圓滿的自性,所以用法界是什麼?法界是心性。禪家雖然講明心見性,見性不見得是圓《華嚴》的修學,最後的目標入法界,就是禪家所謂明心見性。

#### 第三六に

明相菩薩摩訶薩。 覺প意菩薩摩訶薩、普清淨無盡福光菩薩摩訶薩、普光曾智光照即來境菩薩剛詞薩、普竇美華寶菩薩師詞薩、普寶

求生淨土。 十大願王導歸極樂,一個開端、一個結束就告訴我們,徹始徹終念佛比丘是念阿彌陀佛法門,把修行方法表演給他看。最後一個普賢菩薩開陀淨土是特別法門,這個含義很深很深。善財頭一個接觸德雲

智慧,無知是根本的智慧。佛家講二智:根本智、後得智,後得智也佛在《般若經》上說「般若無知,無所不知」,無所不知是差別的

〈 世 生 数 露 品 架 一 ) 第 三 六 片

-2-

所求得的是佛經中講的世智辯聰,不是真智慧。世間每一個人求知的欲望很高,但能不能求到智慧?求不到,一般人礙,我們不能不知道。爲什麼?現代人所謂是知識爆炸的時代,這個這個道理現代懂得的人愈來愈少,這對我們修學產生了很嚴重的障叫差別智。差別智是從根本智中來,沒有根本智就決定沒有後得智。

乘戒就在其中,圓滿具足。 中流露出來的真言,沒有比這個更善,你正在讀就是衆善奉行,大小幸行。讀經的時候一個妄念不生,就是諸惡異作;經是如來從自性當規規矩矩、恭恭敬敬的讀誦就是持戒,戒律的精神是諸惡莫作、衆善誦,讀經,讀經是求根本智。讀誦經典是戒、定、慧三學一次完成。根本智怎麼求法?根本智是無知,般若無知,無知怎麼學法?背

輪,意義很深很廣。

共列了二十個人,二十個人實際上就是代表整個華艱法會的圓滿法華嚴會上一百七十多個團體,排名十普是第一個菩薩衆。上首一

第五位,普音菩薩—音普。

第四位,普寶焰妙光—行普。

第三位, 普光如來—慧普。

第二位,普德菩薩—德普。

第一位,普賢菩薩—表體普。

饑秸同生聚十 普菩薩:

#### 継川力正

### **庙月光大品苕薩摩討薩。**

第一傳: 十傳異名菩薩。 第十位傳者,普光明相菩薩摩訶薩—相普。 第九傳菩薩,普清淨無盡福光—福普。 第八傳菩薩,普覺菩薩—覺普。 第八傳菩薩,普覺菩薩—覺普。

第六傳菩薩,普智光照如來燒—智普。

#### 第三八片

體,完全是空寂的,就像作夢一樣。夢境有相,也有作用,同樣也有幻相不是沒有相,確確實實有相、有作用、有感受,但是它沒有自喻說是幻相、夢幻泡影,我們現前自身所感受的境界相,也是幻相。世尊告訴我們,法界就是我們本人。而法界的現象,佛在經上比

大,以願行莊嚴剎土。 若智慧修學十波羅蜜,修學普賢菩薩十願。而普賢就是自己,不是別水相映的景色,感到既清淨又無限的深遠。這是比喻,菩薩依自性般海中,尤其是夜晚看到滿月,十五的月亮滿月,這時候看到月光與海中的明月,清淨行像大海般深遠。佛將大海比作自性。當我們坐船在從名號當中去想像其境界。這是從他的德性深淨處說,清淨心像虛空菩薩修學所依據的智慧、德行,都從自性般若當中建立。我們要 時間是刹那際。一刹那。所以《華嚴》後面,到「十定品」中給我們講真話,真正的迴,佛經上常講時間是無量劫,過去無始,未來無終,但實際上都是界原來都是一場夢。而此夢有沒有長短?沒有長短。我們在六道輪麼時候我們在法界中也一下醒悟過來,就知道六道、十法界、一真法苦樂憂喜捨的感受。可是夢醒之後才曉得,是一場夢,不是真的。什

烦惱不是别的,是自性中本有德能的迷失,一覺,煩惱就恢復原狀。而言,我們能夠肯定、能夠接受,盡虛空、遍法界是一個自己。所以響現前這個社會,也影響整個地球,也影響盡虛空、遍法界。從理論如果能體會這層道理,就能深知我們起心動念、言語動作,不只是影就一定起波動的現象。因此光波、音波的震動也是盡虛空、遍法界。稱性就周遍法界。我們見色閒聲、言語動作,都有震動,既然有震動稱性就周遍法界。我們見色閒聲、言語動作,都有震動,既然有震動

任何一法・無論是理體、現相、作用・一毛端、一隊塵都解生。

# 德寶髦智生菩薩摩訶薩。 海月光大明菩薩摩訶薩、雲音海光無垢藏菩薩摩訶薩、功

# 第三九片

功德。 朗、保佑我健康長壽,他有期望、有企圖。有企圖是福德,無企圖是德:如果我在這裡布施,我有求,布施之後求佛菩薩保佑我升官發我在這裡布施,不拘多少,布施完了之後連個印象都不著,即是功的人行布施是功德,不會布施的則是福德,會與不會都在用心。如果捐一點錢算是功德嗎?到道場中來做義工是功德嗎?不盡然也。會修好。功德與福德我們一定要辨別清楚,不能把它混作一談。在道場中學問的人修功德,世間人能修福德的就很難得,但總不如功德

佛家常講,「慈悲爲本,方便爲門」。推動佛法的教學是什麼力

**成佛道,什麼力量在策動你?慈悲,沒有慈悲心就沒有動力。你愈是** 看到人情進不解,那個人就愈有慈悲心:你看到這個人懶敦,那是沒 有慈悲心:缺乏慈悲心,人就解意、就斓惰。而有慈悲心灼人,也必 : 定有智慧。 我們選擇修學净宗法門,所需的持間不會太長,這是修行、證

重?慈悲心,慈悲是悃動力,你能夠發心麼衆生、斷原惱、學法門、

# **内德自在王大光苔薩摩訶薩、 善勇猛蓮華鬐菩薩擊訶薩、**

#### 洲口十几

是什麼關係,以及兄弟的關係、人與人的關係。人與人的關係明白,「國古者由孝育,從八袞裝沙僧真弟孝之,孝化更則順化與今岳

中國古老的教育,從小孩還沒懂事就教孝,教你要明瞭你與父母大多大多,因此這個法門又叫難信之法。凡聖同居土的人,煩惱一品都沒斷,但是成佛比華藏世界的菩薩快得見思煩惱斷了,塵沙煩惱盡了,無明破一品。而往生西方極樂世界,倡祇劫是從圓初住菩薩開始算起。華藏世界初住菩薩的慘證功夫,是經》上講的,你沒有證得圓初住以前,你所修行的時間不算,三大阿明,證到究竟圓滿的果位,需要三大阿僧祇劫。三大阿僧祇劫《華嚴一品無明,證得法身之後,生到華藏世界初住菩薩,破四十一品無

果、成佛最快速的一條特別道路。其餘的大乘法門,快捷的算是陣,

比一般大乘要快得多:大乘又比小乘快速。可是即使以輝宗而綸,破

話說,中國人是教人怎樣做一個完美的人。升,人與天地鬼神的關係,這是中國自古以來教育的中心思想。換句再進一步教你認識人與自然環境的關係、與萬物的關係,再往上提

#### 第四一に

上首,有十佛世界微塵數。 深美音菩薩摩訶薩、大福光智生菩薩摩訶薩。 如是等而為大精進金剛臍菩薩摩訶薩、 吞焰光幅菩薩摩訶薩、 大明德

薩唯一善根。個根生起來,所以叫三善根。出世間善根只有一種—精進。精進是菩世間的善根有三種:無貪、無瞋、無痴:世間一切善法都從這三

用煙火傳遞訊息,在中國,萬里長城是古代國防的防禦工事,它每隔『香』表信,表信的由來很古老很古老,在上古時代,人就知道

〈世主抄廳品第一〉第四一片 修道。

一段距離有一個烽火台。烽火台,諸位就想到,它是作什麼用?實在 譁, 舆我們用的香爐意思沒有兩樣,以燃煙火來傳遞訊息,速度也相 當之快,幾個小時就可以知道幾千里以外钓訊息,用來傳遞警報。徐 表訊息之外,在佛法中特別表成香、定香,我們在讚佛偈中有「成定 真香 1。五分法身是講成、定、慧、解說、解說知見,這可五分法身 香。由此可知,我們看到春<u>的</u>煙飄浮在空中,謂到春的床,就要想到 信心,要想到侍戒、修定,求解脱,成就解晚知見,而解晚知見就是 般若智慧。我們明白這個道理,懂得它表法之意,燃香才真得利益。 佛用如斯許許多多为道具,持持刻刻隄蝗我們,使我們見色謂聲都不 心溪道。

己與法身佛共集善根,我們今天接著再修菩薩行,我們的成就『皆從往下讚數菩薩的智慧德行。讀這一段經文的時候,我們才知道自

一、磷鞣

mly Ex

(一) 別歎賭德 邙□

《三》攝德周圓 负三

第四二ド

〈世主炒嚴品第一〉第四二片

一個宪生都有身光,不但有情衆生有光,無情衆生也有光。物質都有在自己這個身體會不會放光?會放,但自己看不到。佛告訴我們,每光,都遍照虛空法界。當人自性所放出來的光波無量無邊。而我們現

妣廬遊那,意思是光明遍照。光有兩種:一種是身光,一種是智

體。生,字由一切萬事萬物是所生,也包括虛空。虛空從哪裡來?也是自生,字由一切萬事萬物是所生,也包括虛空。虛空從哪裡來?也是自的本體。這個意思就是說,字由一切萬法從這個體生,真如自性是能相,法身就是真如,就是本性,就是真心,即現代哲學所講字宙萬有翻成中國的意思—光明 照,也翻 一切處,這是圓滿法身。法身無如來善根海生』。先總說,科題中「別數勝德」。『毘盧遮那』是梵語,

光,這個光就是今天科學家所講的波動、電磁波,而所有一切物質都 是带電體,動物、植物、礦物,乃至於自然現象都是帶電體。 基本的物質有地、水、火、風四個現象。這四個現象中,它帶電 ( 帶陰電、帶陽電 ) 就放光、放波動,它有波動,不是靜止的。這就 說明身光的來源,所有一切物質統統都有身光。

 $-\omega_{\Gamma}$ 

清涼大師爲我們解釋以下及這段經文,將它分做三小段:第一

員足清淨。諱股明徹,等觀三世。於諸三昧,諸波羅蜜,悉已圓滿。慧殷明徹,等觀三世。於諸三昧,

《》如后个国

《一》自利行圖

【一】自行因行德 兒三

2、行歎 穹

第四三月

綱目,再細說就是無量無邊的法門。斷無量無邊的頂陷習氣,到功德 圓滿的時候,才是「誰波羅蜜,悉已圓滿」。 怎麼樣才叫圓滿?小乘人 她,第十她的菩薩:也就是菩薩五十個豬位,從十信、十佳、十行、

這是第一段,第一段中有三句,三句是說三件事情。第一件是 「豬麼行圓」―『諧波羅蜜,悉已圓滿』,這句話含義很多很多。 通常 我們听謂菩薩修學·六度萬行,在本經文殊菩薩給我們說十波羅蜜,這 十個觸演喪親來就是經上所講的八萬四千法門。八萬四千依舊是一個

如何再提升自己的境界,菩薩還沒有圓滿戎佛,必須不斷的勇猛情

進:第三「二行無礙隱」, 意思是自分與情進向上兩種行,彼此能夠相

**改而不妨礙。** 

此地所講的圓滿。 地的大菩薩,通常是三大阿僧祇劫修圓滿。再往上就入等覺位,就是中迴向、十地修圓滿。因此我們可以肯定與會的菩薩,最低都是法雲

# 第四四元

### 

萬法准心,宗門說得好:「若人識得心,大地無寸土 !。

念念心中有阿彌陀佛,叫念佛。念佛不一定念在口上,心上真

大勢至菩薩在愣嚴會上告訴我們:「陰佛念佛,現前當來,必定見

有。中國的文字,「念一是會意字,上面「今」,下面「心」,今心;現

佛一,噫、念都是心上真有阿彌陀佛,二六持中不間斷,哪有不見佛的

道理?古德告訴我們,「但得見躎吃,何愁不謂悟」。 听以你能夠與何

在心上有,那就是念。我們現前一念心是阿爾陀佛,就是真正念佛。

樣的根性,諸佛菩薩看得清楚,所以說法就契機。任何一個衆生,只第三「慧眼」,天眼是見衆生心,慧眼是見衆生的根性。他是什麼

眼,能夠看出一切衆生起心動念。 想、分別、執著淡一些的人,我們常講看得淡一點,也就有一點小天有?如果心地清淨,現在人講頭腦清楚一點,不被外境迷惑,對於妄「天眼」,天眼能夠觀察衆生心,也就是衆生的起心動念。我們有沒都有。對色相見到之後你能了解多少,這就要講智眼與慧眼。第二種這十種眼略說:第一種「肉眼」,肉眼見色相,就是我們每一個人現前第二句『慧眼明徹,等觀三世』。十眼明徹,如來有十眼,以下將佛,念念相應念念佛」。我們的心就眞正住在三昧之中。

事。 家家用護家家事 1。 投門勺公优真任生在三朱之中。 爾陀佛相應,與清淨、平等、覺相應都行,經上講「一念相應一念 要遇到佛纶,聽佛說法,最低很麼都證須纶洹果,真管用。第四「法 眼 1,法职所見的是一切法的實相,實相就是從相上見到性。性是什 麼?性是空寂的。佛教給我們明心見性的方法。佛在《金剛經》裡的 偈子,「一切有爲法,如夢幻泡影」,你要在一切法中看到钼是夢幻泡 影,你就見住,你就見到諸法實相。

第五「佛眼」,那是圓滿的,如來在果地上見十方如來究竟圓滿的 智慧隱能。第六「智职」是見一切法,見諸法。第七「光明职」,見佛 之光明故,佛钓光明無量無邊,光明中钓功德不可思議。第八種「出 生死眼 1,見涅槃故。第九種「無礙眼」,所見無礙故。第十種「一切 智垠」,又曰普眼,見普門之法界故。出於本經「難世間品」。

這三句是第二個小段,「利他行滿」。 前面的三段都是說「自利行 滿一。這就是佛法中常購的「三輪化盒」。 佛的智慧,確確實實取之不 盡,用之不竭。三世、十方沒有一樣不知道。佛說法巧妙,依二雜: **二諦就是真鍗與俗鍗。真辭是依佛自己境界而說,闡明宇宙人生真** 相,不是凡夫的境界,凡夫很難簽受,而且凡夫聽到總不免疑慮重

辟才即海,實大無盡。具佛功德,尊嚴可敬。和眾生投,

#### 《乙》利他行滿

# **無回出**下

**出た代。** 

**究竟圓滿,听以週到佛是大宿報。** 

重,听以佛徑中就有很多隨順衆生而說的,可俗辭—隨順我們的知 見,隨順我們的常識,我們聽起來很容易。

第二句『具佛功徳,尊駿可敬』。 指身業,身要具足如來果地上汋 功德。佛为身是什麼?成律。成是佛身,經是佛語,禪是佛心。成律 廣義而言,就是守法、守規矩,不失律儀,顯示出甚深的智慧。

未後一句『知衆生限,如應化伏』,這是意業。 衆生的限性不相 同,無始妫以來**習氣为薰染,造求了踵踵不同**为限性。「知衆生敗」, 佛菩薩沒有問題,一簽觸衆生就了解其限性,佛是六通、三明都達到

#### 第四六片

#### 《~》 溜理 仕極

⑴ 明諡理法:謂以大智證入平等真法界藏。

## 入法界藏, 智無差別。

是從清淨心下手。個得到其他四個都得到。禪宗是從平等心下手、從覺心下手。淨土宗重清淨心,禪宗最注重平等心。真誠、清淨、平等、正覺、慈悲,一智慧不是從外面學得,自性清淨心本有。學佛特別是淨宗,最注

應化在十法界,真的是應以什麼身得度,就現什麼身,現與我們同類第二種「自性清淨藏」。這是說諸佛菩薩、法身大士應化在六道,

來藏」。修行修什麼?就是把這些纏縛解除而已。 現在被煩惱障礙住、被煩惱纏縛住,不起作用,所以叫它做「在纏如「在纏如來藏」。佛十種德號我們統統具足,自性中本來就具足,但是最高果位的德號,就含藏在法界當中。我們凡夫有沒有?有,凡夫叫一類,「如來藏」,相宗常說,《楞嚴經》中也提及如來藏。如來是修行下盡。《佛性論》中佛有善巧方便,把無量無邊的性德分爲五大類,第是別就是無分別。無差別智是能入,法界藏就是自性。『智無差別』,無

佛門中有三個法門是共同科目,通一切法,任何宗派、任何法門 都必須要懂得,是共同必修的科目,第一、「法相准識」是理,要能通 递;第二「成律」是生活規範,無論修學任何宗派,不能不守規矩, 這是共同科目:第三個「淨土」,淨土是一切法門的講宿,不能不擊。

也藏在真心本性之中。成佛證得清淨法身,法身就是法界,法界就是 法身。第四锺「出世間上上藏」。 웜如來果地,這是解讚究竟为佛果。 第五锺「法界藏」。法界藏中通因、通果。爲什麼叫法界?法指世出世

身,好像也在虁,但是他在虁不染。第三個是「法身藏」。我們的法身

間一切法,界是界艰:一切法都有其界艰,听以解之爲法界。

文字雖然不多,含義很深很匱。《大乘起信論》是大乘入門的一部 書。入門是什麼境界?圓教初住菩薩。相宗也有一本入門的書─《百 法明門論》。「百法明門」的隱準也是圓敎初住菩薩,希望學人在這一 百法當中覺悟。 陪什麼?悟「一切法無我」。《百法明門論》屬於「宗 逕論 1,不是解釋經,整部書就講一件事—「一切法無我」。一切法就 是世出世間一切萬事萬法,彌勒菩薩造《喻伽辅地論》把一切法謂納

## 

## 

公 明顯果 闪

戸徳一。

**爲六百六十法。天親菩薩爲了便利初學,把六百六十法再講納成爲百** 法,所以它展開來就是世間、出世間一切法。

講,就體上講,決定是空寂的,《般若經》中講「無所有、畢竟空、不

「一切法無我」,無我講的是兩種:一個是人無我,一個是法無我。

總而言之,清凉大師在此地告訴我們,就理而言,理是就性上

-40

#### 第四八片

就是放下。事、一切現象清清楚楚、明明白白—智照,就是看破。寂是什麼?寂中,定慧等持。淺言之,什麼叫照?看破就是照,照就是對於一切定,慧是照。寂而常照,照而常寂,寂不礙照,照不礙寂。在作用當不同,小乘人淺,大乘人用的功夫深,都是定慧,都是寂照;寂是照」。大乘修學的法門,實在講,小乘也不例外,不過功夫有淺深差別俗」,換句話說,現相與作用不礙性體而恆俗。「於智,則不礙寂而恆俗」,換句話說,現相與作用不礙性體而恆俗。「於宮,則不礙氣而恆階」,快減大師在這段結論中告訴我們,他說「於境,則不礙眞而恆

我們在日常生活當中,應當怎麼用功夫才能與寂照相應,也就是

無量無邊。 再深入看破一層。無論是體相用、因緣果、事理,它的深度、廣度都可能放下?你能看破一層,你就能放下一層;放下一層又能夠幫助你放不下?不了解事實真相,所以放不下,也就是沒看破,沒看破怎麼語,翻成中國意思「止息」,就是定,也就是「放下」。可是人為什麼逸,經中常用「一切境界相」來形容。功夫隨順奢摩他,奢摩他是梵放下指放下一切妄想、分別、執著,妄想、分別、執著無量無

功夫不失,那就叫功夫戎牛。這個人叫真正修道,真正修行,真正會用功。無論在什麼境界當中,然能夠在生活當中,六根接觸外面六塵境界,念念都能與定慧相應,如何學定慧等持,或者說得更白一點,怎麼樣學看破、放下。我們果

### 第四九片

#### ③ 明得位極

**來際。** 能隨方便入於一地,而以一切願海所持,恒與智俱,盡未

終,也無所不知。 人生一切事理、一切現象無所不覺;從時間上講,過去無始、未來無們中國從意思上翻—智者,覺者、覺悟的人。從空間上講,對於宇宙佛是智慧德行圓滿的人。印度人稱他作佛陀,佛陀是印度話,我

物質的現象是阿賴耶的相分。精神的現象是阿賴耶的見分。見、

們自性變現出來的。大的環境是宇宙太空,都是我們生活的環境。生活環境從哪裡來?我小的環境是我們身體以及生活起居,大的環境是我們居住的地球;更來,而且先有精神,再有物質,所以佛才說「境隨心轉」。境是環境,相同源,同一個自證分。精神的現象、物質的現象,都從自性變現出

之果焐也」。因中要做的,我們一定清楚、一定明瞭。因中的顯雖然做 不到,心有餘而力量達不到,可是願永遠要有,決定不能失掉。如果 顧忘掉,《華嚴經》上說,你一切的慘學,魔所攝故:佛與魔的差別就 是個願力。與四弘警顧相應的是佛法,與四弘警顧相違背的是魔法。

德,皆與智俱,盡未來際一。「望後(果地),以盡未來之大智,入如來

膏凉大轭云:「望前(因地 ),雖在因中一地,而顧力恃一切地功

## 恒與智風,盡未來祭。

#### 迷れ十れ

#### 

#### 【2】勝進果行德

#### 八 沈 世 出

## 了蓮語佛符有廣大秘密之頃, 善知一切佛平等法。

世法中不同的行業,不同的宗教團體,所謂是各行各業,各界的團體別確實相當之多,用我們現在的話來說,就是各種不同的團體,如同有證得究竟圓滿,也得到少分或多分。經文告訴我們,與會的大衆類這一段指菩薩契入的果法,也就是如來果地上境界,菩薩雖然沒

#### 〈世主抄[[記]] ( 第五一片

都參與這個大會。

是無明:妄想斷盡,就證得究竟圓滿的佛果。說得實在,講得明白, 炟宇宙人生的真相給我們顯示出來。 佛教導我們的目的是教我們成

本經中告訴我們,一眞法界有四十一位法身大士,所謂十佳、十 行、十迴向、十灺、等覺。爲什麼有這麼多位次?從妄想生,妄想就

|富貴之相、福智之相、圓滿之相、我們每一個人都有,與如來果 地上無二無刑,這就是希有實大泌密。

能參與華嚴大會的人,皆是法身大士,大乘法中所謂見思煩惱 鰤, 壅沙煩惱盡, 最低艰度也能破一品無明, 證一分法身, 才解爲法 身大士,也是本經所說圓教初住以上的菩薩。

膚涼大菲解··「佛所證法平等,就是第一義。此二無二,解此而 ア・ 数名 善知 」。

〈 世生 沙 麗 五 十 片

**−**12/

希有廣大秘密之境就是指盡虛空、遍法界,如來之境界。

佛,教我們捨棄虛妄的十法界,契入諸佛如來果地的一眞法界。

### 

## 口袋出來當光出也,<<p>C於無量三流極門。

明得佛位,謂佛有十地,清凉大師引《大乘同性經》說:

- 一、甚深難知廣明智隱地。
- 二、清淨身分・威嚴不思議明德地。
- 三、善玥月曈實怕净藏地。
- 四、精妙金光功德神通智德地。
- 五、火輪威藏明隱地。
- 六、虚空内清淨無垢焰光開相地。

自利。神通則是利他。

總在遇緣不同。所以學佛就是要學佛菩薩的智慧,學佛菩薩的善巧方 便,怎樣轉自己的業力爲真實智慧,成就自己無量無邊的功德,這是

短數十寒暑轉凡成聖,轉煩惱成菩提,轉生死成涅槃。不是做不到,

八、最勝普覺智藏能淨無垢遍無礙智通地。 相隨心轉,一切法從心想生。如何將我們自己在這一生當中,短

七、廣勝法界藏明界地。

佛教我們迴向要迴向三門。第一迴向衆生,我們這一生當中,斷 一切思,修一切善都是功德。這個功德給盡虛空遍法界一切衆生。第 二教我們迴向菩提—我們自己所來的:迴向衆生是利他,對自己只來 菩提。菩提是覺悟,我們自己不求別的,只求覺,求究竟圓滿的大

## 於一切處望隨現身,世法所行悉同其事。

#### 2、 型果用

九、無邊隱莊嚴回向照明地。

十、毘盧遮那藏海智地。

# 

覺· 覺悟到圓滿就成佛。

提都不雕實際,這種迴向功德無量無邊。際。大是實際之性體,方是實際的相批,廣是實際的作用。衆生與菩真如本性,也是《華嚴經》經題上講的「大方廣」,這三個字就是實們講三個真實,第一個「開化顯示真實之際」就是迴向實際。實際是第三教我們迴向實際,實際是本體、是自性,《無量壽經》上給我

#### 発出回げ

## 總持廣大集眾法海,辯才善巧,轉不退輪。

你就能轉法輪。 才失掉,都是因爲有障礙,有煩惱障、有所知障。捨掉這兩種障礙,是我們每一個人自性中本來具足。但是今天我們的智慧不能現前,辯得佛的語業。佛有四無礙辯才,四無礙辯才從真實智慧生。真實智慧不覺,《大方廣佛華嚴經》也是世法。『辯才善巧,轉不退輪。』這是限,差別在於覺、迷。佛是覺的意思,一切法你覺悟都叫佛法:如果這是同佛意業,總持大法。廣大指大乘佛法。佛法與世法沒有界 住,在道場規規矩矩聽經聞法,不敢妄動。清涼講這四不退的基礎,四個是「制伏不退」。這是對付魔王外道,一定有能力把魔王外道控制分鐘的利益,聽兩個小時一定得兩個小時得利益,不能讓他空過。第需。第三「利益不退」。決定利益衆生,決定叫他來聽十分鐘一定得十二個「應機不退」。說法的人善於觀機,所說之法正是聽衆們迫切所個是「稱理不退」,與教理相應,決定不違背教理,這一點很重要。第「不退」兩個字重要,清涼大師在此地給我們講四種不退。第一

是比喻法輪常轉。顧善而不巧,不可以巧而不善,巧而不善毛病很大。『轉不退輪』。輪隨心所欲還合乎規矩,這叫善巧。可是初學佛法的人一定要記住,寧『善巧』兩個字的意思,善是不失規矩,巧是巧妙,隨心所欲。

都是建立在真實定慧的修持上。這四種不退,完全是應機而說。

退、念不退。這指修行的階段,從斷煩惱而言。另外,我們在淨土經典中看到有所謂「三不退」—位不退、行不

性,道理就在此地。現的形象完全爲衆生,沒有絲毫爲自己,所以能成佛,能夠明心見供的形象完全爲衆生,沒有絲毫爲自己,所以能成佛,能夠明心見什麼原因?念念還是利益自己。我們要向佛菩薩學習,看看佛菩薩示衆生修行,煩惱斷不掉,習氣改不了,不能證果、不能夠開悟,

所以許許多多的事理都超出我們常識之外。我們看了、驥了,只有一 句話可以形容:不可思議。這是真的,一切衆生起心動念,無不含臟 虚空法界,何况是佛德?:盡虚空、遍法界,上從豬佛如來下至地獻衆 生,這是大經中常購「一念具足上法界」,就是這個道理,這是事實真 相。一念具足十法界,念念當然還是貝足十法界。凡夫愚珠無知,不

《華嚴經》上世尊與我們宣說的,都是如來果地上視證的境界,

## 一切即來内德大海,成入其身。

湖田田江

# 【の】||信黒嫋癜

妄,一切有爲法如夢幻泡影。只有往生西方淨土,才是真實。無論從時間上說、從空間上說、從現象上說,凡所有相皆是虛知道這個事實真相,所以冤枉造業受報,搞六道輪迴、搞三惡道。

善的業力規前就現善境界,三善道:惡的習氣,惡的念頭規前,

佛沒有身,菩薩也沒有身,只是隨類現身。《愣嚴經》上講得很 好,「隨衆生心,應所知量」,這就是佛身。《普門品》中講,「應以什 麼身得度,就現什麼身 1,這是佛身。如果你再精細一點,你就會體會 到我門現在也沒有身,我們現在這個身,也是感應變現出來。不過佛 菩薩的身是衆生有感,我們現在這個身不是衆生有感,是自己業力之 感,自己造作的善思業。

## 一切猪佛听在圆土,造嗨颠往。已曾供養一切豬佛,無邊 **察**拉·譚�������

## 発石にた

就現三惡道,所以我們這個身也是感應之身。要知道這身是假的,不 是真的,不必執著,一陽空,夢幻泡影。你要把這個身當作真的,你 錯了,那叫邪知邪見。身倚且是假的,不是真的,《般若經》上所謂: 「無所有・不可得」・何况身外之物?既然這麼說,我們活在這個世間 幹什麼?佛教我們,隨功累隱。聰明人利用這個假身,利用這個假曉 界,以假修真。真是什麼?饋功累德是真的,只有功德是真的,福德 都是假的。所以這一句就是如佛隨類化身,我們總結就這一句。

# 発出力に

# 願海,令一切眾生,智身具足。一切即來得菩提處,常在其中,親近不捨。恒以所得普賢

佛法的利益。 讀經最重要的是要解義,解義之後要有觀行,我們才真正能得到

佛、誰當菩薩?「總在遇緣不同」―善導大師這句話很有味道。個道理,就知道應當如何學習。佛是示現的,菩薩也是示現的,誰作薩不離開佛,佛在什麼地方,菩薩一定在那個地方。我們如果明白這「常在其中,親近不捨」,這句話什麼意思?幫助佛教化衆生,菩

七十個團體,第一個團體是菩薩。這個團體很大,人數很多,是主要 的一個團體。李長者在《合論》中有他的領悟處。他說這一段,從 「有十佛世界敞塵數菩薩」以下,一直到我們剛剛念完的這一段經

最後這一句是總結。菩薩無論果德、行德,都說之不盡,所以總 锆一句:『如是無量』。 如果想知道多些,全經所說皆是菩薩圓滿功 德,我們要細心去體會。這一大段經文到此地告一段落。 與會的一百

# 投架 马里斯里 马德。

### 

#### 第五八ド

一真法界在哪裡?沒有難開我們當下。我們在迷,迷而不覺。三 世籍佛修普賢行,大悲大智,顯示在十信、十住、十行、十迴向、十 她,《華嚴經》上講的五個等級,五十個位次。 無論在哪個位次上,無 **不是自利利他。** 

不清楚,而是以大小團體計。都是來幫助佛陀建立利益衆生的事業。 佛召朝這個會是爲了利益盡虛空遍法界一切衆生,菩薩都是作影響衆 压胀。

參加華嚴海會的大衆,不以一個一個人算,算人數太多太多,說

文,在《華嚴經》經本總共有三十行,五百一十一個字,來說明參加 華嚴海會的菩薩團體。在這一分中,顯示初會總共有四十七個團體: 佛經叫衆,四十七衆,現代叫團體。

以上同生衆竟。

增不减,不垢不净。

菩薩在此地表演一個凡夫,從初信位開始建立信心,信仰佛法。

一個人信仰佛法,如果信心殊勝、信心清淨,真的覺悟,就能相信如

來正覺的果地,與自己的心性無二無別。我們雖然在凡夫地,雖然煩

匘習氣一品沒斷,可是佛說,我們每一個人有真心、有本性,我們的

真心本性與諸佛的真心本性沒有兩樣。心性在凡不滅,在聖不傳:不

〈世主が驟品第一〉第五九片

賢等衆,等就是等流的人物,也是普賢一類的人物。不過名稱不一

金剛神,金剛是護法,以這種身分出現。李長者言,他們也是普

復有佛 世界 微塵 歡 報 金剛 神

- 、 標散辨癖

(一) 金剛神殿 丹三

《一》雜類諸神眾 亞+九

【二】異生衆總三十九衆 6三

第五九片

觀察,去了驿盡虛空遍法界林林總總为事實真相。在這個大世界中,

有一個目的—幫助一切衆生破迷開悟,回頭是岸。 在華嚴會上,可以說將盡虛空遍法界一切人事物縮小,好像縮成 一個馍型,我們今天所謂是小人國、小世界,讓我們在這個馍型中去

漾,他的名解夔戎神衆。如果真为是神衆,就沒有能力參加這一會, 這一會我們曉得是佛境界,四十一位法身大士體佛講《華嚴經》。如果 不是法身大士,不能入佛的境界。所以在這海會之中,無論以什麼身 **坅出現,我們都應當知道他是法身大士。他們听示現物也就像《普門** 品》中所謂,應以什麼身得度,他就現什麼身:應以金剛神得麼,他 就現金剛伸:麼以山神、每神骨麼,也就現山神、每神:麼以天神傳 吏,他就現天神。同樣一個道理,應以人身得度者,他就現人身。只

〈世主炒嚴品第一〉第五九片

的、所教化的、所表演的,沒有一樣不圓滿,一法都不欠缺。 未後長者告訴我們,說異名菩薩衆,這是十任初心,「十任初心不 雜舊法智故 |。「初發心時便改正覺 |,這個意思很深很深。我們想想我 們初發心是不是成正覺?初發心決定成正覺,但是你沒發心。你自以 爵骏心,那是增上慢,那是錯υ,不是真的。 什麼叫勿發心?勿發心 是發菩提心。菩提心一發,在《華嚴經》上是什麼果位?初住菩薩的 果位。初住菩薩是破一品無明,證一分法身,已經超越六道,超越十 法界,這叫初發心。初發心的人是什麼樣子?《大乘起信論》中,大 乘钽信是初發心的形象。《愣騀經》「二十五圓通章 1,二十五位菩薩是

盡虛空遍法界十方三世一切豬佛的十法界,全都膿縮在華嚴會中。所

以華嚴這一會稱之爲圓滿法輪,可以說諸佛如來所證得的、所飻擊

大方廣佛華嚴經講錄節要 第一單元 增訂版

初發心。觀世音菩薩在愣嚴會上也是初住菩薩位。我們今天沒有發

心,一發心的人就入了菩薩位。但是大心凡夫往發心位這個方向目慓

逐步逐步接近,這個功德就不可思議,決定沒有偏差,決定不回頭。

6/1-

# 継に十九

#### 2、列名結散

## 

凊凉大菲解釋:「見佛身毛,猶如日輪,現種種光,速摧障惱,故

存口薀 Ⅰ。

學人听以不能成就,就是涉獵的東西太多。蓮池大師到挽年,他 老人家说的話很值得我們警惕,很值得後學玩來:「三藏十二部讓給別 人悟 1,你們誰高興雜去晤;「八萬四千行饒與他人行」。 老法菲到挽 年,一卷《阿濔沱經》,一句阿蕭沱佛,所以成爲一代俎罪。

〈 世生 沙 麗 六 十 片

7/

我們學佛的人與世間人觀念不一樣,世間人在名利場所爭名奪 利,學佛的人唯一的目標,要在這一生當中脫離生死苦海,往生淨土 不退成佛。而真正幹這個事情,清淨心是第一。

救我們現前地球上的人類,一個如理如法渲場的建立,它的影響決定什麼是世出世間第一等大事業?以佛法教度一切衆生,不僅僅是菩薩行的總綱領是普賢菩薩的十願,文殊菩薩的十波羅蜜。

盡虛空、遍法界,所以它得到諸佛的讚數、諸佛的變念,龍天善神的

麼樣的明顯。

光表智慧,花表修行,智慧修行猶如須彌一樣,那麼樣的高、那

**非**教宝剛神。 神、可愛樂光明執金剛神、大樹雷音執金剛神、師子王光須彌華光執金剛神、清淨雲音執金剛神、諸根美妙執金剛

## 第六一ド

大方鷹佛華嚴經講錄節要 第一單元 增訂版

−w0

場。這個建樹叫大樹,偉大的建樹。擁護,都不是偶然的。影響爲什麼這樣深廣?因爲它是典範,模範道

現在我們明白十法界是一體,十法界與一眞法界也是一體,息息 相關。 听以辩佛菩薩吠道之後, 還要倒駕慈航, 幫助沒覺悟的衆生。

花表染淨不二,因果同時。蓮花,根從污泥中生長,莖在水中,花開 水上面。佛将這作個比喻,污泥比喻六道:水比喻四聖法界:聲聞、 漆霓、菩薩、佛;花開在水面上,比喻一真法界,超越十法界。雕蹈 越十法界,恨仍在污泥中,又表示十法界舆一真法界是一不是一。

佛法中,我們的懷誌用法輪,法輪表空有不二,表非有非無,蓮

**一道,何佛却俨詼黜榖。** 

# **您给毙日救金卿仲、董辈光摩尼耄救金卿仲,即是等而**

#### 迷にこれ

本來面目。 寶真相。這個事實真相就是禪宗裡面所說的本來面目,是我們自己的裡會想到這些事情?永遠處在迷惑之中。佛大慈大悲,為我們說出事相。這種真相,如果不是佛為我們說出,我們確實作夢也想不到,哪果我們損害衆生就是損害自己。自他不二,性相一如,這才是事實真為什麼?一體,道理在此地。幫助衆生就是幫助自己;由此可知,如

〈世主炒嚴品第一〉 第六三片

 $-\infty$ 

可以離開,因為善友與道場是修學最殊勝的增上緣。末法時期的衆生學風與經論所說都能相應,就是正法、如法的道場,我們修學決定不陀。古德常講不離開善友,不離開道場。道場只要真正如法,道風、

這個地方要學菩薩恆常發願,要學菩薩的承事供養,不難開佛

所行,已得圓滿,到於彼岸。 皆於往昔無量动中,恒發大願,願常親近供養諸佛。隨願

【一】鶴駒顒行

3、攝徳圓滿 白二

第六三月

環境,實在說決定會隨緣墮落。 業障習氣深重,如果沒有好的助緣,的確很難成就。如果遇到惡緣的

#### 【2】児驥鴻田

#### 楠耒無屬,清淨福業。

提升。寂滅,與定慧相應,這是真正的宿報,這個福報把你的境界不斷向上條件享清福。世間人享福都喜歡熱鬧,清福是驗不到這些喧譁,清淨問福業。清福很不容易享,必須具足戒、定、慧三學的人,才有這是第一句,積福,福是什麼?福是淨業,不是世間雜染業,是

第三句:

智慧,『悉已明達』,開智慧了。好像是八層樓一樣。修簡淨福是第一層基礎,第二層就得三昧,就開昧,你得到三昧,得到無量三昧。此地總共有八句,後後深於前前,生,隨喜功德。隨喜、恆順成就無量功德,這功德就是此地講的諸三論論』,多的意思。正受裡面有事有理,事的正受是自在隨緣,恆順衆成中國意思叫正受:受是享受、是感受,正是正常,正常的感受。『三昧』就是禪定,就是淨宗所講的一心不亂。三昧是梵語,翻

# 於諸三昧所行之境,悉已明達。

第二句:

# 獲神通力,隨即來住。

依舊有一重障礙,沒有辦法親近佛陀。如來住,才能做如來的常隨弟子。不具足這個條件,縱然學佛,跟佛積淨福,安住三昧,於一切境界通達明瞭,要有這樣的條件,才能跟是諸位要知道,做佛的常隨弟子,一定要具備前兩個條件,那就是修裡,他也在哪裡,做佛的常隨衆,常隨弟子,我們確實非常羨慕。可我們看到這一句非常羨慕,人家能夠跟如來住在一起。佛在哪

這個境界就是入佛的境界,同佛所證。不思議解祝境界,《華嚴

※<br/>
※<br/>
三<br/>
※<br/>
二<br/>
※<br/>
二<br/>
※<br/>
二<br/>
※<br/>
※<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
<br/>
※<br/>
<br/>
<br/>
<br/>
\*<br/>
\*<b

# 入不思議, 解於時界。

『處於衆會』,是說我們置身於一切團體大衆之中。我們人是一個 社會動物,不能難開社團獨立生活。『威光特達』,威是威德、福德, 光是智慧,恃是恃殊,達是玥顏到達,使與會大衆都能感彌得到。這 一句是度衆生。接引衆生的方便,福德、智慧、威儀是第一。 第六句:

# **概识影画·换光苹**扁。

第五句:

谾》上所說的理無礙、事無礙、理事無礙、事事無礙,這是不可思議 宗听講的心地上用功夫—「賻八嶽灾四智」。

# 隨諸眾生所應現身,而示調供。

是空寂的,有一念意思,就不空,就不寂。切處、一切境緣之中,自己沒有絲毫意思存在,這與法性就相應:性普遍現種種色身。所以我們要學諸佛如來、法身大士,在一切時、一現這個身分。他是隨衆生的念頭示現,自己從來沒有一點意思,才能團體,這些倒駕慈航的諸佛,他們應以執金剛神的身分出現,他就示這些法身大士,他們的慘學、他們的斷證功夫接近圓滿。在這個

門凡夫不太遠。 佛在經上說過,他的頂窗斷了,習氣還沒有斷,好像 距離我們很近。我們這鍾妄想、分別、執著錯了。 佛在《金剛經》上 告訴我們,須吃洹已經不奢相,須吃洹沒有自己以爲「我已經證得須 论洹 : 如果他自己说,我已經證得須纶洹果,他决定沒有證得。 須纶 洹是初果,初果已經不著悁。 何况初果以上的聖贄,一切贄聖都沒有 身相的執著,所以能夠隨顏化身,化無量無變身。

這是第七句。佛沒有身,菩薩也沒有身;不但菩薩沒有身,擊

謂、 徐覺也沒有身。 過去我初學佛法的時候, 總以爲小乘大愽距離我

# | D辎鹿行厉胩任,涸隃行任。

#### 第六四十

第八句:

# 一切如來所住之處,常勤守護。

責任要在這裡護持,『常動守護』。就很深,住怎麼講法?佛法住持的所在處。這些執金剛神,他們就有說,「一時佛在什麼地方」,從來沒有看到佛住在哪裡。這個住的意思來所住之處』,這個地方我們要特別注意這個「住」字。經典一開端都最後這一句,把護法的意願說出來了。護法談何容易!『一切如

#### 

### 

麼?利益衆生,利益國家社會,這是好。如果你心之所思、行之所存好心、行好事、說好話、做好人,這是真正的莊嚴。好的標準是什真正的德行。斷惡修善,勤修六度,是真正的莊嚴。印祖教導我們,名號顧名思義,『華髻』本身就是莊嚴具。莊嚴不在打扮,而是在

# 

下面略舉上首,舉幾位代表:

不止,只是略說,細說說不盡,太多太多了。塵數。我們要問華嚴會是不是真的只有一百七十個團體?給諸位說,到極處。一百七十多個團體,每一個團體的人數都是三千大千世界微

出現人數之多,實實在在是不可思議,顯示這個法會莊嚴、偉大

爲,屬於自利扚,那就不好了。佛法为慓準定得非常艱恪,因爲學佛 **约人,不願意再搞六道輪迴,堆一的目的,希望在這一生當中永脫綸** 迴。你想脫雞六道輪迴,這個慓準自然就高了,沒有辦法把慓準降下 來,鋒下來是六道。須知,觭迴是從自私自利的念頭變現出來的,只 要有一點私心、我執沒酇,你就沒有辦法出雛六道輪迴。所以佛這個 厌难,是说出事實真相。

我們學佛真正的成就是入佛境界,《法華經》上購入佛知見,入佛 知見就是入佛境界,也就是說入空有不二:《維摩經》上購入不二法 門,不二法門就是佛知佛見,就是如來曉界,不二就是一,也叫做一 真法界。這才是真實的功夫,真實的受用,我們學佛真正有所獲,真 正有听得。得到什麼?得到無所有,得到不可得,得到的是空有不

〈 担 生 診 騰 品 器 一 》 第 六 四 九

-0m

得。得與無所得是一不是二,所以稱之爲不思議解脫境界。

二。 楞嚴會上說得很有味道,「圓滿菩提,歸無所得」,你得的是無所

無論在什麼時候、什麼處所,皆是光照十方。「光」表智慧、表慈

悲。我們在《地藏菩薩本願經》, 展卷之初就看到佛放十锺光明。 清凉

大狮在此地有一個解釋,如果就神所主之事,他就這一類的神衆,「專

以變化多身爲佛事故」。變化多身,用我們現在的話來說,就是示現值

# 

第1115世 …

篖不同的身分。

第六七二

們接觸任何一個人,要常存此心,幫助他認識佛法。是無量形式中的一種,一定要懂得注重隨機說法,一切時、一切處我法、弘法利生。講經說法,不一定在講台。講堂裡面、講台上面,只「海」是比喻深廣無際,『音」是法音,就是我們一般所謂講經說

第四尊:

#### 

體空用《金剛經》經文來說,諸位印象會更深,也容易體會。無論修著就不清淨。『華』是表菩薩心,四攝、六度都要懂得三輪體空。三輪淨;行一切善,不著行善的相,行善清淨。換句話說,一有分別、執『學』是清淨。怎樣才清淨?斷一切惡,不著斷惡的相,斷惡清

第五傳:相、無衆生相、無壽者相」相應,這就是淨華,眞實的莊嚴。 布施、持戒、忍辱、精進、禪定、般若,都必須與「無我相、無人

### 

近你,道理在此地。 爲他的心地身心是染污的,看到你身心清淨,對你很尊敬,又不敢接威儀。威儀的內在是清淨無染,別人怕你什麼?怕你的清淨無染。因『無量』指事事物物,一切時、一切處、一切事相當中,他都能成就風度令人敬畏,對你又尊敬、又喜歡,又有威可畏,不敢輕易冒犯。『儀』是儀表。『威』,我們世間人常講的威風:風是風度,這個

〈世生炒鼷品第一〉 第六五片

「入香光室」。我們在《無量壽經》看到,極樂世界是光玥世界,極樂 世界人身放光,所有一切萬物都放光,連大地都放光,一片光明。

**谷號有香有光・香光一般都表淨土・所以往生西方極樂世界也叫** 

『光驟』這兩個字,前面說過,此地不同的是加上『最上』。他提

辩七尊:

生的利益,一定要達到最上。

蠷我們,智慧、威儀、教化衆生的音聲,這些事情不可以知足,爲衆

第六尊:

第八尊:

#### **① 編 薩 花 或 彫 笛 。**

的。無論他示現的是什麼身分,對於莊嚴道場、護持佛法,幾乎都是相同我們在德號裡面看到,凡是與會這些團體,無論是哪一種社團,

第九尊:

# **御野禪民學歌年。**

普的意思。『普』是普遍,沒有分別、沒有執著,虛空法界平等不等,這是

〈世主抄巖品第一〉 第六五片

-00

久我們自然就入佛的境界了。 我們心目之中,對踏進念佛堂每一位同修都要看作諸佛如來,這樣久來念佛就是作佛。本來是佛,現在又作佛,哪有不成佛的道理?所以的。爲什麼?《觀經》上講得好:是心是佛,是心作佛。我到念佛堂凡是進念佛堂的人都是來作佛的,不是做別的事情,是來作佛

#### 発六六ド

第十尊:

### 

動,是心不動。如果你心不動,你的自性就現前,明心見性。是定,『光明』是慧,這名號裡給我們顯示定慧等持。不動不是身不世法、佛法,成就的關鍵就在這兩個字。不動就是真性的顯露:不動這名號中教給我們的義趣很深很遠。『不動』,太重要了,無論是

供養承事一切諸佛。 如是等而為上首,有佛世界微塵數。皆於往昔成就大願,

〈 担 出 沙 驚 品 架 一 〉 雅 代 代 工

**凊凉大轭對於足行神有兩個解釋,第一「依止足行衆生及予變** 故 1,如下面經文所說,「善見比丘,足行之神,恃華承足 1,這是從事

# 

(二) 品行年

請看第三段,「足行神」:

給我們看。

大願』,它不是說往昔曾發大願而已,成就這兩個字很重要:在往昔發 大顧,發大顧未必成,但是他們已經成就了,成就就是他为顧己經圓 嘴了。 戎就大顧,這些身衆陣是豬佛如來倒露發航,來表演這個身分

這是他們德行的總綱領,德行要是細說說之不盡。『皆於往昔成就

足行神。蓮花上。那個花是誰放的?足行神放的。這從事上說,說這些神衆叫著花,花是蓮花,他腳踏到哪裡,鬼神就將花擺在哪裡,步步都踏在這裡舉善見比丘,出家持戒,有修有學的一個比丘,他走路,鬼神拿上講,說這一類的神。爲什麼叫做足行神?他對於真正有修行的人,

的足步步踏在菩提大道上,行佛所行,舆他們就相應。 都屬於足行神。從名義上我們能夠體會到,它著重在行,行路。我們都有。公路有公路警察,鐵路有鐵路警察,航空有航空警察,這一類道路的警察,他們就是足行神。指揮交通、管交通的,現在一般國家第二個意思,「足所行處」,就是講道路神。道路神是誰?現在管

#### **沪器鱈印手品行年。**

界。 心不動所以現相圓滿、作用圓滿,無論現什麼相,皆盡虛空、遍法是方廣:方是講相,廣是講作用。相圓滿,用圓滿,爲什麼?不動。滿。大圓滿是自性的相用,不動是體,經題上:不動就是大,圓滿就微動一點點,決定不是真正的圓,所以心能真正不動,才能證得大圓法用法輪來表法,法輪就含這個意思,輪是圓,圓心是不動的。若稍不是自性。凡夫、小乘都把動的無明,誤認爲是自己的心性,所以佛体的心永遠不動,不動是真心、不動是本性。動的東西是無明, 世間只有兩種人沒有過失。第一種,豬佛如來沒有過失,真正是有成就、做得很圓滿,要不斷的改進,才能往上提升。進步。自己的缺點,自己很不容易發現,所以世出世間法我們想做得他的行業之中,要懂得「攝諸善見」,接納別人好的意見,我們才會有「攝」是攝持。「豬」是多,衆多的「誊見」。足行神主要代表在

明足行神、微妙光明足行神。 星瞳足行神、樂吐妙音足行神、 檀樹光足行神、蓮華光蓮華光足行神、清淨華髻足行神、攝語善見足行神、攝語書見足行神、如寶

#### 継に力エ

焉。」大善人就是知道改過。 有過不怕,古人常說:「人非聖賢,孰能無過?過而能改,善莫大兎。

冤。 怎麼會落到今天還作生死凡夫?既然當生死凡夫,那過失就不能夠避過?所以我們自己要承認自己的過失無量無邊。如果你沒有過失,你批評,不接受別人的意見,這個沒法子。除這兩種人之外,哪個沒有點才會有進步。第二種人是自己以為自己沒有過失,絕不接受別人的

功德圓滿。等覺菩薩還有過失,何況我們凡夫?所以我們時時刻刻要

向别人請教,請別人指導,真正虛心接受別人的教導,改正自己的缺

#### 第六八片

於過去無量动中,親近即來隨逐不捨。 積集妙華足行神,即是等而為上首,有佛世界微塵歡。皆

法。因此斷惡修善、積功累德,是我們現前最重要的一樁大事情。不能少。世間法,世間人在世間建功立業都要積福,何况出世間的大「不可以少善根福德因緣,得生彼國」,善根、福德、因緣就是功德,的積功累德,要緊。功德一定要累積,爲什麼?《彌陀經》上說過,著重在『積集』,『妙華』是菩薩無量的行門。這一句就是通常講

#### (回) 酒 費

70r

〈世主沙縣品第一〉 第六八十

位是圓教初住菩薩。

著,心不诚。不诚就没有入道的西缘,不但不能入道,見道的西緣都 沒有。道沒有見到怎麼能夠入?小乘钓見道位是須吃洹,大乘扚見道

「一念不生,是謂誠」,由此可知,我們還有一個念頭就不誠,一念不 生才是誠心。真誠到極處,沒有妄念。所以有妄想、有分別、有執

心、迴向發願心。臂朝曾國蕃先生在筆記中給賊下了一個定義,他說

世尊在《觀無量壽佛經》中告訴我們,菩愰心爲:至誠心、深

『道場神』就是獲法神,守護道場的。給諸位說,「場」本身沒有 道。啺地有修行人,這個陽就叫道場。由此可知,道陽神獲持道場, **藚際上是護持這些修行人。他的名號是從「所依所字」得名。** 

窗 作用 世界 診 重 軟 道 鳴 年。

別、執著捨掉,才能見道。 我們沒有見道,所以要想入道場,要真正下功夫,把妄想、分

# **P 翡净荘霰陣道喙角、魚鰡鱈光道喙角、雷音陣門道喙 年、**医肆吵誤逼。

會用功的人,古來徂హ大隱常說,不論是宗門教下、顯教密教, 都奢重с限本修。限本是心地,也就是說一定要從心地上用功夫。用

門才能夠攻過自新。如果将自己一切過失罪業惟矮給別人,罪業就愈

造愈深、愈造愈嚴重,到最後必定鎮三途。這是佛在經典中常購「可

磷憫者 1,這踵人是最可憐扚人,愚痴到極處,也是佛經上常講「一闡

什麼樣的功夫?

凡夫担心動念都造業,我們自己要承認、要肯定,勇於認錯,我

第六九ド

提」・一闡提就是沒有善根。

道人。爲什麼?兩種煩惱障一定都斷掉了,你是真菩薩,不是假的。得很清楚,「三心不可得」,「萬法皆空」,能與這個相應,你是真正的起心動念務必要與道相應。道是什麼?道是心性。《般若經》中說

寳十願。 我們在生活當中,與一切人、一切事、一切物簽觸的詩候, 都能夠遵守這五個科目,就是花躑,萬德莊嚴; 念念都與這一句何願 **沈佛悁磨─光髻,一切侍、一切處都不忘執恃名號,與臟從玓信、** 顔、解、行統統阻應。各號的功德就落實在我門生活之中。  $\mathcal{U}^{-}$ 

**驻想光髻道啺伸、觅霞荘霡道啺伸、勇猛百识道啺伸、妥 粤沙寰道啺仲、蓮華光明道暘伊、妙光照耀道暘年,即是** 浒而总上道,有佛世界赏罍载。 适识過去值無量佛,於就 頭力富與供養。

『華纓光髻』,淨宗學會五個科目: 三福、六和、三學、六度、普

## **洲カナエ**

用之中就不可得、就無所有。可得」。用清淨心、用平等心、用智慧心,一切法相可以受用。就在受緣。凡是緣生之法都是當體即空,《般若經》上常講的「無所有」、「不展開都是無量的因緣,歸納爲四類:親因緣、所緣緣、無間緣、增上量的因緣歸納成四大類,決不是就單單四個緣就生法,每一個緣中,《華嚴經》上講一切法相,無量因緣生。佛說法方便起見,把無

法,這一類護法神他們的使命職責如是,這是護持佛法。另一個意思城,如何防禦心城。防禦法城是護法,怎樣能夠預防魔外不破壞佛保安防禦護法神,兩個意思都通。在表法中,也表行德,如何防禦法像得到,有如現在的縣市長,主管一個地區的地區首長,也能夠看作着到的相等,都是無量無數。『主城神』,我們從這個名稱上就能夠想這一句經文是說明這一個團體的類別,他們的數量與前面我們所

# **阌有佛世界微塵數王城神。所謂寶峰光耀王城神。**

#### (田) 出禄年

#### 細カーエ

講的一樣不一樣:一樣,我們點頭,不一樣,絕不接受,這叫師承。李長者是我們的老師,別人若與我們講《華嚴》,我們得要看看與老師嚴經》,我們依靠清涼大師的《疏鈔》,依靠李長者的《合論》,清凉、經》,依夏蓮居老居士的會集本,夏老是我們的老師。在一起學習《華重道:沒有這個能力辨別,決定不敢離開老師。我們今天學《無量壽慧、眞實智慧。我們沒有這個能力,唯一的辦法就是依靠老師,尊師如何防範心城、防禦法城,第一句寶峰光耀,這四個字就是講高度智《華嚴》以十代表大圓滿。這十傳菩薩名號的含義,就是教我們

慎,不可以讓非法之徒、盜賊入侵。防守我們這個意,也就是念頭,要像防守城池一樣,那麼樣的小心謹是我們自受用,我們如何防護自己的心城。佛在經上講「守意如城」,

〈世主が驪品第一〉第七一片

2-5

只有讚數,他也不學習。《華嚴經》末後五十三參,每一位善知識修一個法門,他對別的法門我們是有老師的,決不是胡造謠言,所說的字字句句都有根據。像

# 継刀川エ

# **炒膘데赀生成体、清净膏膏土成体、雏屬清净生成体。**

『妙』是微妙、奇妙。『覈』是莊覈。『宮穀』在此地是比喻,比 偷毯悲、覆镬,蓋覆保矱你。豬佛如來大慾大悲就像宮殼一樣,照顧 一切衆生生活起居,今一切衆生難苦得樂,宮殿比這個意思。 它有守 羻、有妨禦的意思。

《無量壽經》九锺本子,個人尊愛不同,哪一個本子對自己饑就 行。五锺原譯本,三锺會集本,還有彭際清为節饺本,九個本子都在 面前,你隨便喜歡哪個本子都行。你喜歡,你才能生起信心、顧心,

西方極樂世界,是西方極樂世界的說明書。是靠一句阿彌陀佛,光念經不行,一定要念佛。經典的作用就是介紹你不歡喜那就難了。所以這麼多本子,說穿了投其所好,真正往生還

生不退成佛的道場。 土,淨宗法門中無過於持名念佛。所以念佛堂就是菩提場,是我們往末法時期,凡夫成佛,凡夫一生證究竟圓滿的佛果,無過於淨

#### 継刀川エ

**ጉ俊妈妈我去你伊、谄瞳明界主你伊、蓝福光明主你伊、清** 驴光出出疫年、 酒烹狂醪生烧年、 沙鳕光出生烧年, 却是 浒而总上首,有佛世界赏罍载。 适识無量不思議功,嚴淨 

『華燈』表外面的六塵境界:『熔根』表智慧的六恨。恨塵怕即, 無不充滿智慧,如同經中所講「如來全身歡笑」,這個意思相同。何以 全身能夠歡笑?一般笑容歡喜表現在面孔上,我們不知道全身每一個 钿抱都能充滿歡悦,全身歡笑。 花燈馅职表放正莊觀,真正是盡善盡

見,順自己意思生歡喜心,不順自己意思就生讀恚、生煩惱,豬位要 龔得這都是輪迴心。我們要漸漸把凡夫知見、輪迴心遠離,逐漸靠近 佛知佛見,要與自性相應,這就對了,我們所走的铬方向目際就純

們怎麼選擇就在現前決斷,就在一念之間。 修行人最重要的,是要把凡夫知見淘汰。以往我們都是凡夫知

我們今天關在面前十條路:佛道、菩薩道、聲謂道、緣覺道、天 道、人道、阿修羅道、鬼道、畜生道、地獄道,十條大道在面前,我

麋筵》也不是正法:邪正之分在一念之間。明白這個道理,才真正體 會到佛給我們講的「法門平等,無有高下」。

邪正在人心。人心正,一切法無不是正法:人心邪,《大方寶佛華

美。

正。不怕距離遠,只要方向目標對準,就能一步一步接近,最後必定 達到目標—明心見性,見性成佛,淨宗也不例外。

#### 〈世主抄廳品第一〉 第七四片

#### 22-

#### (六) 生地神

洲刀曰工

# 嚴主地神。復有佛世界微塵數主地神。所謂菩德淨華主地神、堅福莊

變現出來的,這兩卦是限本。她是坤德,如同大地,所有一切萬物依古老的經典是《易經》,最重要的是乾坤兩卦,六十四卦都是從這兩卦世間人拜上地神的很多。土地表「深重大願,荷負行德故」。在中國最慈悲,應以土地公而度化者,即現土地公身而度化之,無類不現身;清涼大師註解說明,主地神,實在說就是民間拜的土地公。佛多

非常可惜。明,代代相傳傳久了,於是乎只保存形式而喪失了義理,變成迷信,明,代代相傳傳久了,於是乎只保存形式而喪失了義理,變成迷信,智慧,拜土地也能成佛道,功德就殊勝了,不至於迷信。古時候有說非常可惜沒有人能把地德說得清楚、說得明白,讓一切衆生拜土地開萬物是所生。地之德就太大太大了,所以民間敬土地,這是應該的。真法界,也是心地變現出來的;心是能生,世出世間依正莊嚴、萬事

「心地」。 大地而生存,所以地是承擔、荷負,表這個意思。同時更深一層,表

十法界依正莊嚴是依心地變現出來的,即使是諸佛如來所居的一

『地神』最重要的是行德。我們現在講經把總題目定作:「學爲人 轭,行爵世甉 1,主地冲特别著重後面這一句,他的言行可以做爵社會 大衆的楷膜、標準、膜範。這樣才能夠教化一方、影響一方,後風易 俗,對這一方的大衆有真實的貢獻,有真實的利益,所以把『普德』 關在消面。

個地方噴大人民的尊敬愛戴,接受他的教誨,受他的影響,這種人就 是這個地區的主地神,在古時候稱爲地方上紳,是這一類,在佛法狸 

#### 網 カ 用 エ

# 色膀眼主地神、香毛發光主地神。 妙華嚴樹主地神、薔歌眾實主地神、淨目觀時主地神、妙

的包括了福慧雙修。智慧與福德非常重要。福從哪裡修?菩薩行的六條綱領,就圓圓滿滿報。這兩者如果不能夠兼具,護法的工作就沒有辦法做得圓滿,所以有區別,可是細細的去觀察,他們有一個共同的處所,就是智慧與福我們在經文中所看到的這些護法神衆,他們的身分不同,職責就

第一條教我們修布施,財布施得財富,法布施得聰明智慧,無畏

德兩種都達到究竟圓滿。第四、精進,能忍才能真精進,福與精進相平氣和,這是福德相。厚福才能載道。佛稱爲二足尊,就是智慧、福也常說,這是大福德相。正如世間賢聖所說:「無故加之而不怒」,心的―「忍辱波羅蜜」。《華嚴經》到後面還有很多次會讀到,佛在經上第三種大福德相,這是佛在經上常常讚數,時時刻刻提醒我們

就是守法,也就是說合情、合理、合法,這就是第二條,持戒。情理法不相應,這就是沒有福相,相應就是持戒波羅蜜。持戒的廣義都隨順自己的知見,隨順自己的妄想、分別、執著,因此所作所爲與報,並使福德相續,綿延不斷。世間人有福,但是沒有福相,他一切出世間的大福報,必須要兼修六度後面的五個科目,才能成就大福出世間的大福報,必須要兼修六度後面的五個科目,才能成就大福

င 福银天天增長,饋功累德,不但自己得受用,而且能令一切衆生 享他的宿服。

第五與惲定相應。憚定,遂言之,心有主幸、有方向,不輕易被 外面境界動搖。如《金剛般若》所說的「不取於相,如如不動」,真正 是此地所銳的堅福。未後與殺若相應,就是前面第一位地神隱號當中 听表的—「普隱淨華」。對一切人、對一切物,都以清淨、平等、慈悲 心來對待,這就是普聽。我們所提出來的五句十個字:真誠、帶箏、 平等、正覺、慈悲。表現在行爲上,決定是看破、放下、自在、猶 漆。『淨華』,就是這十句最後一句―念佛。 如果不念佛,你的覺界, 淺是人天宿報,深可以達到菩薩的果位,難圓滿成佛還有一段相當的 距離。如果念佛・决定住生不退灾佛。

〈世主炒嚴品第一〉 第七六片

人證阿羅漢果、證辟支佛果,就叫小乘。所以大小乘是這麼分法,全

如果這部經典目的是教人修菩薩道,成菩薩,是大乘;如果其目的教

三乘、二乘、大乘。而什麼叫一乘佛法?講成佛之道的是一乘佛法。《華嚴經》與《妙法蓮華經》古大德稱之爲一乘佛法,佛法分爲

說「塵說利說、無間說」,沒有間斷過。能令一切衆生間法歡喜悅意。善說法,不但開口是說法,閉口也是說法,就像《華嚴經》上所

常親近諸佛如來,同修宿業。 是等而為上首,有佛世界微塵數。皆於往昔發深重願,願悅意音聲主地神、妙華ि竇主地神、金剛朦體主地神。如

第七六ド

主地神畢竟以福爲主,可是福不能離 看這些經典教你的目標在哪裡。

又無量劫,每尊菩薩都如是,於久遠劫前就發採重的營願。衆生,所以菩薩現地神的身分。『皆於往昔發採重願』,往昔是無量劫正的身分是諸佛如來,倒駕慈航退在菩薩位置,幫助毘盧遮那佛教化雖然示現鬼神身分,他們確實是菩薩。而這個菩薩也是示現的,他真不是真正的福報,真實的福報一定與慧相應。這些主地神的菩薩們,主地神畢竟以福爲主,可是福不能離開慧,離開慧之福錦不住,

行高的人。又表一個人的性情悠閒自在,如如不動。特別的表法,像 在本經則表智德最高者,在一切應行當中智最高。所以主山神上首十 尊:隱號,多半都有光扚字樣,光就表智慧。 落實在我們現實生活當

山是地表中最高的,高出地面,高山。在地的表面這是表最殊勝 的,所以佛用它來表法,表隱行高勝。有「高山仰止」之句來讚數德

烫有無量主山伸,所謂寶峰謂華土山神、華林妙差主山

## (九)州三年

**、高福智识生山体、雜雪净烹生山体。** 

### 継刀刀エ

求、於世無爭」,過非常悠閒清淨的山林生活。中,主山神是高人隱士這一類。他有學問、有道德、有智慧,「於人無

非,造作業障。 無量的分別執著,於是乎將全體的真相永遠迷失了,在這當中無事生是一個完整的整體。我們凡夫迷失了自性,在整體中生起妄想,發生也不是推理,完全是事實真相,而它真正的義趣是告訴我們虛空法界從世尊親證的境界當中來觀察,不是釋迦牟尼佛想像的,不是幻想,這部《華嚴經》實在講就是盡虛空、遍法界,一個精要的說明。

那是莞爾一笑,沒有這些苦樂憂喜的感受,他能得大自在,能夠證真白事實真相的人,他確確實實有很深刻的感受。如果真的是明白人,業障不是真實的,是虛妄的,可是這種虛妄的境界,對於沒有明

### 正的解脫。

你能轉自己的相貌,轉自己的體質,怎麼不能轉環境?所以環境是大身體本來衰弱可以轉變成剛強,本來衰老可以恢復年輕,相隨心轉。隨心轉,體質隨心轉,我們也能同意,這對自己身體有很大的好處。經中講依報隨著正報轉,我們會點頭,我們也會同意。說到切身,相所講的自然災害,怎麼造成的?自己造成的。掌握到這個前提,佛在所謂的自然災害,怎麼造成的?自己造成的。掌握到這個前提,佛在

括的意思,就是盘虚空、遍法界舆我是一體。 死然是一體,我們今天

古诗候陣宗朝悟的人,听謂「盡虚空、遍法界是沙門一隻眼」,這

# 光照十万主山神、大力光明主山神、咸光曾勝主山神。

# 能力ぐた

**※** 共業 上 整。

識:换句話說,不用妄想、分別、執著,那才是真實智慧。怎麼能通?佛法不叫研究,叫參究、參學,用一個參就是不用心意「參」—參究,用心意識是研究。現在世間人:「我研究研究」,研究用意識的人容易開悟,用意識的人很難開悟,所以宗門講究離心意識悟,權教菩薩也不能開悟,原因是什麼?起心動念都落人心意識。不远思惟,思惟想像是意識,意識是迷,不是悟。所以小乘人不能開定不能了解事實真相。用清淨心觀察,逐漸逐漸才能明瞭,不可以通使不能上講這些道理,我們要能體會,不可以打妄想,打妄想決

#### 第七九ド

# 是等而為上首,其數無量。皆於諸法,得清淨眼。微密光輪主山神、菩眼現見主山神、金剛密眼主山神,如

切物,無不是波動的幻相。無明就是波動的現象,無實體。世間萬事萬法,一切人、一切事、一完全沒有實體的存在,佛法講「一念不覺,而有無明」,無明是什麼?世間現代的科學家,已經觀察到所有物質是波動的現象,事實上

影響到世界,就是經上常講,依報隨著正報轉的道理。所以怎麼可以我們知道一切衆生起心動念,有善有惡、有淨有染,善惡染淨就

能所不二。嚴都是波動的現象,波動是能生能變,十法界依正莊嚴是所生所變,說,一切自然環境與我們起心動念沒有關係?須知,所有一切依正莊

其微細的波動,小到我們凡夫沒有方法覺察。 平等,所現出來的是一真法界。一真法界也是波動所現的相,那是極堅法界:聲聞、緣覺、菩薩、佛。如果是淨業的波,就更平了,清淨們念頭善,善念的波非常平和,所現的是諸天,乃至於六道以外的四諸佛利土。如果我們念頭惡,所現的境界是穢土、五濁惡世。如果我我們起心動念會影響一切的物相,會影響虛空法界,也影響一切

〈世主炒鼷品第一〉 第七九片

 $\omega_{\omega}$ 

#### (1) ポペナル

#### (人) 州 英田

復有不可思議數主林神。所謂布華即雲主林神、耀辞舒光 **州科斯、 土 井 京 端 土 村 本 子 土 井 京 瀬 土 井 東 小 土 井 京 瀬 土 井 東 ・** 

『主林神』,林是森林,森林中的閩神。佛在《成經》中告訴我 們,樹木的高度超過一個人,這棵樹就有神。 不是這棵樹成神,是鬼 神依附在谢娌,我們就解她作廚神。在此地著重表法的意思。 膚凉大 狮告訴我們, 它表無漏的智慧。 智指導我們行為的。 如果心意成就智 慧,身、口的造作一定有不可思議殊勝的建樹,我們所謂建功立業。

〈世主抄驟品第一〉 第八十片

大乘經購六道衆生,決定在三惡道的時間長,在三善道的時間 短,銳得很有道理。我們的惡習氣重,造作惡業很容易:善的習氣力 量薄弱,所以行善難。勸你行善,還要勸很多次,勉強才做一點好

主林神也列出十傳上首。這些企業家都是法身大士,都是佛菩薩 麼化而來的,不是凡人。他們是以這踵身分出現, 變以企業家而得麼 者,他就現企業家的身分。我們仔細觀察,他是不是佛菩薩再來的? 如果他的德行舆此地所講的十句慓準相接近的話,我們就可以肯定這 個人是再來人。

就像一大片森林,傲木長得非常高大,比喻我們鍾鍾的建傲,真正達 界均企業家,在這經上用主林神來代表這麼一個團體。

事。造作惡業不要人勸,你才曉得這個習氣多重!

#### 第八一ド

# 淨光明主麻神。 生芽發躍主麻神、吉祥淨葉主麻神、垂布焰藏主麻神、清

理。所以一切念頭,以念佛爲第一殊勝。弱,它與心法波動現象不相同。這是感應道交、諸佛菩薩加持的原就傳遍虛空法界。口念是色法,色的波動有強弱、有遠近,愈遠波愈六塵都屬於色法。心發出波動,心的波動快速,而且沒有強弱,立刻念,是聲塵的震動。以佛法歸納的講法,憶佛是心法,念佛是色法一定見佛」。憶佛是心憶,心中想,起了念頭,就是心的波動:念佛是口大勢至菩薩在《楞嚴經》中告訴我們:「憶佛念佛,現前當來,必

〈世主沙髎品第一〉 第八一片

UW0

了,這是有關法:在有漏中,口是最大的漏洞。這不能不知道。

口業最容易造,多少很好的修行人,修行一生,領功累憊,到後來 口爲禍福之門,不可不知。鄭明妙行菩薩敎人:「少說一句話,多念一 擊佛 1。你要開口說話,請想想,我這話不說行嗎?如果不說可以,就 不要說,多念一聲佛號隨功累隱。話說錯就造口業,把你钓功隱就漏掉

凡夫不念佛,老實說,担心動念都造論迴業,與三途惡道相應。

准獨隨佛念佛是跟諸佛如來相應,這個道理一定要懂得。然後你才歡

喜念佛,才肯定念佛法門不可思議,念佛法門第一殊務。所以一切諸

大方廣佛華嚴經講錄節要 第一單元 增訂版

佛菩薩無不愰倡,無不讚歎,無不弘陽。

**U40** 

#### 第八二片

愛光明。 果光味主林神,如是等而為上首,不思議數。皆有無量可可意图音主林神、光香普(主林神、妙光迴躍主林神、華

要把阿彌陀佛、要把《阿彌陀經》、《往生經》,這樣殊勝的法門,時時給別人,世間人常說,「三句不離本行」,我們的本行就是阿彌陀佛。的時候,就要想到我的音聲是『可意雷音』,閒談的時候要把佛法介紹得,在一切時、一切處、一切人事之中,只要我們開口,與人家交談無明:還有一個意思「雷音遠聞,取這兩個意思。這裡我們應當曉無明:還有一個意思「雷音獎問,取這兩個意思。這裡我們應當曉

刻刻存這個心,遇到人,只要他與你交談,你就要把這個法門介紹給 他,要向他講解。

「一切衆生本來成佛」。從性上講,一切衆生統統是佛:從相上講 才有差別。但是相是假的,是妄相:性是真的,是真性。 换句話說, 是真佛假衆生;六道十法界是假的,佛才是真的。

都是菩薩示現。主藥神是社會中從事於醫學、醫藥界的工作人員。醫 生、矱士,包恬製藥都在這裡面,現在購扚健康保建統統講在這一 顋。這一個社團,實在購是一切衆生沒有辦法難開的,關係非常密 切。從事這一個行業,本願是救度一切衆生,最重要的要有醫德,是

果,往佛所住。 到這裡是一個大段,他們示現的身分雖是神衆,實際

從執金剛伸一直到此地「主藥神」這九類的神衆,代表十住因

# **厰**位 黒 咄 出 潔 年。

(九)主薬神

### 第八三十

慮,才能夠安心修學,可見得醫藥對我們人身實在無比的重要。

醫藥是治病的,是一切衆生日常生活當中不可缺少的。世傳對於 出家弟子們的教誡,只能夠接受在家信衆的四種供養:第一、飲食, 第二、衣服,第三、弘具,第四就是簪篥。這是一個人在世間最低的 生活水平,這四種東西不能缺乏,有這四樣東西身心才安隱。所謂 「身安而後道篷」,才能夠安心修道。也常說「法輪未轉,食輪先」, 就是想學佛,必先具有基本的生活條件,讓生活能過得去,沒有憂

数人的,决不爲牟利。衆生得了病,尤其是重病、急病,如果你一定

要求很高的醫藥費,否則的話不給他治,這個業造得重。「救人一命,

辫造七\\ & 停厚 I,所以從事於醫藥行業的人,積功累德比一般行業容

易,做虧心缺隱的事情,造業也比別人重。

人一生應當爲誰活?爲聖賢之道而活。我所表演的一套,是爲一 切衆生而生活。所以確確實實是「學爲人罪,行爲世範」,能把這八個 字做到,孝道就落實了。

孟子听说:「老吾老以及人之老,幼吾幼以及人之幼」。

以中國古聖先王以孝治天下。我們一生的生活行恃,也就是盡孝而 己。我這一生生活爲誰活?决不爲自己,是爲盡孝。從孝順父母,然 後擴大,孝順一切衆生。佛是這樣教我們,儒家也是這樣教我們。即

中國自古以來,國家立國教育的精神所在就是一個「孝」字,所

#### 第八四十

## **作謁吉祥王藻体、 画林王藻体、清净光出王藻体。**

在道場,供花的果報,感生生世世容貌端正:供油開智慧,般若 智慧心定現前:塑造佛像必得金剛不懷身。種什麼因,決定得什麼果 粮,果粮殊撈不可思議。

塑一尊佛像供奉,一切衆生見到,一壓眼恨,永爲道種。不管他 <u>現在踵不懂,将來一定由這個因緣而得麼,可知這功德多大!世間人</u> 不懂得,所以他們的布施,就是幫助窮苦的人,而不會造一尊佛像。 幫助窮苦人是悲田,他汋牧镬、回辍非常躜弱,頂多是十倍、百倍。

髈,你得的利益更快速了。 在此地。如果懂得諸佛菩薩名號形像表法的義趣,你得的利益更殊一麼耳根,永爲道種:佛菩薩的形像,一麼眼根,也永爲道種,道理位同修自己想想,我說的話不過分。一句佛菩薩的名號,讓一切衆生堂一尊佛像不知度多少衆生,他所得的福報,諸佛菩薩都說不盡。諸

#### 第(五)に

# **′ 乞爾智謂土藥神、手孔光明土藥神、 齒治清淨土藥神、大** 缀 字 譚 士 藻 甲 、 下 頭 土 藻 年 。

佛說僅種法,爲治衆生種種病。佛法對治衆生病恨的,如果把它 誦納 起來說,有成學、有定學、有慧學,有敎、有禪、有淨、有密, 這一些可以說都是『名解普謂』。在這些法門中,名解最普遍的、最爲 第一的莫過於念阿彌陀佛的法門。

今天我們講到主藥神是治病,惟有佛法能治貪嗔痴,惟有佛法能 治六道三途,能幫助我們得永恆的快樂。在佛琅中,六道凡夫都是病

可以生病。你怎麼可以生病?」印光法師懂得這個道理,有病的時候光法師聽到了,印光法師寫一封信給他老人家:「你是講經法師,你不付生病了;這是天台宗的一代祖師,講經說法的法師。這個事情被印病。所以身心都健康,人不可能生病。在過去我曾經聽說,諦閑老和常生歡喜心的人不容易得病,心地清淨一塵不染的人不容易得

再重復,讓我們不斷再薰習。不要緊,後面還會遇到。所以大經的好處就是不斷的再提示,不斷的我們天天在讀、天天在學,今天學這一篇忘掉了,明天忘掉了,

種福田,來對治我們根本的病根。 已;六道是重病,三途是極嚴重之病。一定要懂得修福,一定要懂得人,四聖法界的聲聞、緣覺、菩薩也是病人,比我們病得輕一點而 來了,那真叫沒救。他天天念病,天天念醫生,他不念佛,天天想病,沒病都被他想出病給他治,我看都治不好。什麼原因?他天天念病。一切法從心想生,問,尤其年歲大的、身體不健康的,那個病就很難治,這些主藥神來心理健康。心理健康,生理的病很好治,最怕的是心理有毛病。世先謂心,心理一定要清淨光明,縱然有病,很快就好了,現在所謂是先謂心,心理一定要清淨光明,縱然有病,很快就好了,現在所謂是

預饬祁知祁見,對冶祁知祁見,進一的方法是讀誦大乘,可收饬

我們從無始劫以來論迴六道,邪知邪見無量無邊。所以佛貌沒證 阿羅漢果之前,不能相信自己的意思,不能相信自己的見解, 假有道 理。我們的意思、我們的見解全都是錯誤的,只是錯誤的程度有淺深 不同,煬害有大小之差,不能說沒有錯誤。簽觸佛法之後,學了佛之 後,我們才明瞭,知道自己見解思想確實有問題,一定要求對治。對 治的方法就是經教,開「道眼」,如來這些經論,所謂是「人天眼 目 1. 是人天清净的眼目,健康的眼目。

# 

#### 第八に に

是爲這個,幫助一切衆生入佛知見。「開示悟入佛之知見」。這是十方三世一切諸佛弘法利生的總目標,就知見了。即《法華經》上佛所說的,釋迦牟尼佛弘法利生的目的「果是《華嚴經》上講的「破一品無明,證一分法身」,這個時候就入佛行可以做預防工作,可以治療,但是沒有斷根,斷根一定要證果。證果,不但要有正信、正解、正行,還要證果。能夠有正信、正解、正禦之效。如果講到根本的治療,必須要「入佛知見」。入佛知見是證

一發心就是菩薩,這個用意很深,金剛伸、身衆神、足行神一直 剑主夔神,都是大菩薩示娊的神衆,不是真正的雑神。

李通玄長者在註解中告訴我們,從前面海月光大明菩薩衆,一直 到主藥神,總共是十個團體,這十類代表十住的因果,也就是從初住 到十住。 初住是發心住,由每月菩薩這個團體來代表。

醴。又分三類:第一類,雑類諸神衆:第二類,八部四王衆,即獲法 伸霁:第三顧,欲色緒天熙。

異生衆就是沒有明心見性一類的衆生。這一類總共有三十九個團

# **吕 是 宗 所 所 , 其 數 無 書 。 甘 适 雜 后 , 仁 殇 佑 杪 。**

# 迷くカル

二、金剛神衆,二住菩薩,叫「治地住」,地是心地。

一、海月光大玥菩薩,是圓敎初住菩薩。

僚月光大明菩薩熙,一直到主藥神,總共十個<u>團體,代表從</u>勿住 倒十往的因果:

我們學佛志在作佛、作菩薩。無論出家、在家,學佛一定要志在 作佛、作菩薩。作佛、作菩薩不須攻變我們均生活,也無需攻變我們 的工作,就在自己現實生活環境中,現前工作崗位當中學。這就是 《華嚴經》上這麼多諸佛如來示現僅種不同的身分,用意在此。

#### .. 以懇

〈世主妙嚴品第一〉 第八八片

 $\omega$ 

順锋。 十、主藥神代表第十任菩薩,「灌頂住」—在這一個階段當中達到

九、主林神,第九住菩薩,又叫「法王子住」。

八、主山神代表八住菩薩,八住是「童真住」。 衆生的心地。

七、主地神,七住菩薩,七住是「不退住」,甚深大顧,獲恃一切,、当地神,六住菩薩,正心信。

六、主城神,六住菩薩,正心住。

五、道場神·五住菩薩·貝足方便住。

四、足行神,四住菩薩。

# 第八九ド

的去體會行位菩薩的因果。佛之所行,都是我們一定要認真學習的。我們從這十段經文中,細細位,這十類表十行位。前面講過十住,十住是住佛之所住,十行是行接著是「主稼神」。從這一段開始,到第十九主畫神,一共也是十

#### (十) 州膝笛

神。 復有無量主隊神。所謂柔軟勝味主隊神、時華淨光主隊

在十行位的菩薩,初行用主稼神表法。「稼」,我們中國人稱爲五

**25** 

他,盡虛空、遍法界無非佛菩薩示現,爲我們初學人作榜樣。顯示法會確實突破時空的界限,顯示出一真法界,沒有彼此、沒有自數量也與前面一樣無量無邊。「無量」,和前面佛利微塵數意思相同。行的法味,能夠滋養自他法身慧命,取這個意思。與會的這些神衆,穀雜糧,可以說是一切動物維持生命決定不能夠缺少的。他表的是萬穀雜糧,可以說是一切動物維持生命決定不能夠缺少的。他表的是萬

# 第九十片

# 嚴環髻主稼神、潤澤淨華主稼神。 色力勇健主稼神、增長精氣主稼神、 苗生根果主隊神、 眇

可知,世出世法沒有一法不是隨緣。 分。佛菩薩住世時間長短,說法淺深,度衆多少,也都是緣分。由此著業力的緣分刹那生滅。諸佛菩薩應現在世間是隨願力,也是個緣你的一生決定是隨緣。凡夫隨的是業力之緣,你過去造作的業力,隨肉身決定是無常,肉身在這個世間是隨緣的。不管你懂得與不懂得,法身慧命,法身是真身,慧命是真命,不生不滅。內身有生滅, 法「利和同均」。去,不是都在一條街上。托回來之後,統統倒在一起,再分來吃,佛人家嫌你。有同學托的有多,分一點來吃。所以出去托缽是分頭出矩,只能夠托七家。七家要是托不到,回來,別托了,再多跑幾家,十五人。他們的生活是每天出去托缽,人家給什麼吃什麼,托缽有規佛陀在世這些僧團,佛的常隨衆,經上我們常看到的一千二百五

# 第九一ド

喜広祥。 垢淨光主稼神。如是等而為上首,其歡無量。莫不皆得大潤澤光主稼神、成就妙香主稼神、見者愛樂主稼神、離

悲爲本,方便爲門」。可見得諸佛如來教化一切衆生,決定離不開慈慈悲。如果只有慈悲沒有智慧,會產生不善的副作用,佛家常說,「慈子?我們想到這些事自然就能體會到,要有高度的智慧,要有深廣的不可思議。用什麼來滋潤自己的法身慧命,滋潤一切衆生的菩提種「名號功德不可思議」,彌陀名號如是,諸佛菩薩的名號一樣都是

得住。銀行會倒閉,衆生的福報永遠不會倒閉:放在衆生那邊,就是我們把財物放在什麼地方好?放在一切衆生那裡最好,比銀行靠

家也有福了。 佛學能夠在國際的學校中開課,將它納入正規教育,衆生就有福,國要真幹,真正有成就。希望將來社會大衆對佛法有正確的認識,希望問,智慧的學問,真正發心修學,不必靠這些文憑、這些形式,一定學分的:可見得文憑不重要,問題是你真有東西拿出來。佛法是真學老居士辦佛學研究所,我在研究所教過:國外許多大學請我講演,算最高的學歷是初中畢業。我在台灣教過文化大學,教了五年:李炳南一個人成就與否,不在於學歷高下。我沒有學歷,我在學校念書

 $\frac{m}{m}$  $\tilde{\mathfrak{I}}$   $\circ$ 

放在自性裡面。所以覺悟的人肯布施給衆生,肯幹。

# 第九二片

#### (十一) 州凤舞

# 神。復有無量主河神。所謂菩發迅流主河神、苗潔泉澗主河

钓利益。 使一切亲生都能得到水的滋潤,萬物才能夠生長,這是水的好處,水也就表示佛法的流傳像水一樣流遍大地,取這個意思。「潤益群品」,清涼大師在表法中告訴我們,他表的是「法河流注」,法是佛法,

生河神真正表法的義趣就是講流通。 江河如果能夠順暢的流通,

〈世主炒鼷品第一〉 第九二片

M0W

它欄截,使水源不缺乏。所以水力工程做好,水災跟旱災都沒有了。候,壩打開放水,讓水流到江裡面、流到海裡面去。雨水少的時候,溝都做成水庫:一道河流都有好幾個水壩,用來調節水量。水多的時現在來講這是水力專家的事情。我們在外國看到人家的水力工程,山不會有災害,流通不能順暢就泛濫成災。如何保持江河的順暢流通,

こるら

意,懂了之後又能依教奉行,功德就殊勝。經文中任何一尊菩薩的名譜位要知道,不是經文遍數念得多就有功德,而是要懂得經的深稿,再具身得。 可以

礙,理事無礙」,事有什麼障礙?所以說心中要清淨,不可以有污染。的,不是從事上講,事沒有關係。特別是《華嚴經》上說「事事無教我們離、教我們斷,都是從心上說的,用現在的話說:從觀念上講正報是心理思想,正說出一切污染的根源是心地。佛法教我們放下、轉」,環境隨心轉;又說「依報隨著正報轉」,依報是我們生活環境,

佛告诉我們環境污染的限源是衆生的心地。佛家常講「境隨心

# 離塵淨眼主河神、十方 吼主河神、救護眾生主河神。

# 第九三月

法性,契入法性之門。殊途同歸。這在《華嚴經》上太明顯了,字字句句都是法門,法就是號,都能夠入法界,入華藏法界、入一真法界,才顯示出法門無量,

**质斷惡修善,才能真正做到捨己爲人。**明瞭宇宙人生真相,世法中可惜沒有,唯有真相明瞭之後,人才會徹絡大衆,普遍介紹給大衆。唯有佛法能救世間,什麼道理;佛法教人思。落實在行門中,不僅自己要真正依教奉行,還要熱心將佛法推薦講知名度很高,聽到他的名號都恭敬讚數,這就是『十方遍吼』的意動的音聲,吼是音聲。這意思顯示修行人的德行遍布在世間,現在人江河水流都有音聲,尤其遇到攤頭,水聲更響亮。『遍吼』是水流

# 第九四片

**臺歡。皆勤作意,利益眾生。** 照菩世主河神、海德光明主河神。 即是等而為上首,有無無熱淨光主河神、 善生歡喜主河神、 廣德勝幢主河神、 光

門,真正做到無熱惱。殺天戒士善下手,從《觀經》淨業三福入稅、不盜、不淫,要真做。從五戒士善下手,從《觀經》淨業三福入奉行就行了。佛教我們不貪、不瞋、不痴,我們要真幹:佛教我們不話在,我們今天展開經卷讀誦,就是聆聽老師的教誨,我們只要依教老師現在不在了,老師不在沒有關係,老師講的這些道理,講的這些我們開始斷煩惱,一定要遵守老師的教證,老師是釋迦牟尼佛。

〈世主抄驟品第一〉 第九四片

10V

光是智慧。『淨光』是講心地,煩惱少,心清淨,清淨心起作用就是智慧,

很深,確確確實實是今世所必需。 宗教,也不是哲學,「而爲今世所必需」。今天我們讀他這句話,感觸竟無大師在南京辦「支那內學院」,極力的闡揚佛法是師道,佛法不是做宜揚佛法的工作,宜揚佛法,從認識佛法介紹起。 民國初年,歐陽社會大衆也認識佛法,也明瞭佛法,共業才能轉得過來。這就一定要受大衆共業之累,生活得不自在。 要想自己生活自在快樂,必須要讓不歡喜的道理?現在我們自己明白了,社會大衆還不明白,我們還要不歡喜的這理之規一,我們蒙佛的教誨,真正明白認識佛法,哪有

# 第九五片

#### (十二) 州炮舞

# 神、遠離塵垢主海神。 復有無量主海神。所謂出界寶光主海神、成金剛幢主海

部經中有很清楚的顯示。 的無量智慧、無量德能、無量才藝,一一都深廣無際。這個意思在這以海的深廣,來比喻法性大海,用它代表我們本性中,本來具足

界舆他的法界又不同。楞嚴會上佛說得很清楚,「同分妄見,別業妄我們每一個人就是一個法界,你的法界與我的法界不同,我的法

〈世主炒鼷品第一〉 第九五片

U00

起來了,一生一切生,無量無邊的障礙統統都生。。所以用心,心是一心,一心就能夠破一切障礙;二心,障礙就生見」,一般大乘法中講共業、別業也是這個意思。

77

這個我執是多麼的堅固!我執不破,決定不能夠出難論迴。縱然一生了。一切時、一切處起心動念:「我的利益」擺在第一,總想著自己:果沒有利益一切衆生之心,自己決定不能得度。原因何在?我執破不佛在經上告訴我們自他不二,所以度化衆生就是真正度自己。如

# 第九六ド

大方廣佛華嚴經講錄節要 第一單元 增訂版

□□。

造思業,決定墮三眾道。所以佛菩薩教我們念念想一切衆生,不要想

777

(十川) 州兴年

第九七ド

**窗有無量主水神。所謂菩顧雲重士水神、海朝雲音士水 笛、罗田牖‴土水碑、 萱巧稿 土水角。** 

佛說法,以水代表他汋教法,因爲水能潤澤一切衆生,就像佛法

能潤澤一切有情衆生的心靈,含的意思很多很懂。

界限,不是普。《華嚴經》上所說<u>的這個字用</u>得非常之多,幾乎我們在

每一類大衆都看到有這個字樣, 它的際準是盡虛空遍法界才叫普。 如

『普』是普遍,雛一切分別執著叫谱,如果有分別、有執著就有

N/W

開,恢復到自性清淨心。

鞣。

我們學佛,想在佛法中有一點成就,第一個條件就是把心量拓

果局限一個地區、一個世界都不叫普。佛告訴我們,我們每一個衆生

的心量原本就是普遍的意思,爲什麼心量變得這麼窄小?這就是迷、

成律的情神是「諸惡莫作,衆善奉行」,首先要撓得,什麼是善? 什麼是惡?這是我們學佛,例入佛門第一堂課要學習的。善語的隱準 很多,而且這些膘準常常變化,古今的膘準不同,中外的膘準也不 同。事上雖然如此,可是在理上,確實善**語有一個很高**为膘準,這個

沒做到就得要說。

世尊當年在世講經說法重複的很多,一百次的重復、一千次的重 顏、一萬次的重複、無數次的重複,爲什麼要這樣說法? 大家還沒有 聽懂、還沒有做到,就應該重顏。幾時大家都做到,就不必再說了,

# 雜品佰禕王水年、福禧光语王水伊、 印记自在王水年。

# 第九八片

講的一個絕對的標準。 佛講的—利益衆生是善,利益社會是善,利益自己是不善,這是佛法標準決定不會改變,而且這個標準能夠適應一切不同的標準。那就是

善,對修學一定有增益:不善,對修學一定有滅損。

着,才多想一至用資金,1~4m,才多過一至用收員。 清淨心起作用就是智慧,智慧現前才得法喜,法喜充滿。

段,不是目的,是最初方便,因戒得定。 三無漏學。一切諸佛如來教化衆生就這三個字,戒定慧而已。戒是手佛法的教學是智慧,智慧一定要從定中得,所以戒、定、慧稱爲

益。是等而為上首,其數無量。常勤救護一切眾生,而為利淨喜善百之士,其數無量。常勤救護一切眾生,而為利淨喜善百主水神、益界威光主水神、吼音、海主水神,即

# 第九九片

佛教導我們「以苦爲師」,不要過好的生活,希望生活都能過苦一 點,才能保住道業不衰,最好一生守住最簡單的一個生活方式。 **貪、瞋、痴在這部經上,都分別講到。這三段講的都是水,水是** 俞,貪謂得最多。三段:何神、海神、水神,可見衆生的貪愛多嚴 重!镇只r群一個,下面主火神是镇,後面主風神是廟。

# 紙 | ○○ 兀

神。 復有無數主火神。所謂菩光焰藏主火神、 齒集光瞳主火

之美好,就變成極樂世界,變成華藏世界。西方極樂世界大家都知地震,想什麼就現什麼。如果我們想佛菩薩,我們的環境就變成非常常講一切法從心想生,心想貪瞋痴慢,一切法就變成水、火、風災、災,瞋恚是火災,愚痴是風災,傲慢就是地震。災難從哪裡來?佛家由於一切衆生貪、瞋、痴、慢的增長,帶來自然災害,貪心是水

# **却**出 梦 朦 品 雅 |

禪以上的人,沒有飲食,禪悅爲食,也無需睡眠。夫。初禪天以上,財色名食睡五樣東西都不需要。所以色界天人,初要知道那兩條也能捨。真正捨掉的是色界天人,這是六道中的高級凡吃與睡不能捨。五欲捨三條,兩條捨不掉還是不行,還是屬於障礙,世間一般人講財、色、名還可以捨,吃怎麼能捨?吃捨了還能活嗎?自性,所以這五種叫煩惱,這五樣東西是不正常的,可以捨掉。但是佛在經上講,財、色、名、食、睡叫五欲,這五種蓋覆了我們的

道,香光莊嚴,爲什麼?心好,思想好,境隨心轉。