# 俱舍論頌疏講記

### 分别賢聖品第六

世親菩薩 造論

圓暉法師 著疏

智敏上師 講述

〔2018 版〕

(内部整理资料 仅供学习参考)

## 俱舍論頌疏講記 卷二二

〔印〕世親菩薩 造論

[唐]圓暉法師 著疏 智敏上師 講述

〔2018 版〕

(内部整理资料 仅供学习参考)

### 分别賢聖品第六之一

賢謂賢和, 聖謂聖正。此品廣明, 故名分别。

「賢聖品」是第六品,先説「賢聖品」的體。「賢謂賢和,聖謂聖正。此品廣明,故名分别」,什麼叫賢?有德的叫賢,賢和。要和什麼呢?協調僧衆。我們的僧團叫和合衆,要和合。僧團裏邊最忌鬥爭、不和的事情。意見相分歧,做的事情不一樣,自己在寮房裏唱反調,一個人鬧彆扭,都是不和的表現。怎麼除掉?把自己的我執去掉。順人家,不要隨順自己。如果堅持「我要怎麼樣」,那就糟了。每個人都有一個「我要怎麼樣」,這個世間就有幾億個怎麼樣,怎麼容得下呢?隨人家就可以了嘛,人家要怎麼樣,只要不違法違戒的,隨他就好。大家要爭就麻煩了。所以僧團裏邊講六和。

但六和是有原則的,大家順着這個原則叫和合,而不是没有原則的和合,否則你唱歌,我也唱歌,搞得亂七八糟的,這個不行。你犯戒,他也犯戒,這不是和合。和合是在僧團的共同規則之下,大家和合。六和:身和、口和、意和、戒和、見和、利和。和合是必要的條件。賢是有德能和的,事和,在事上都能夠和合。

海公上師講經的時候打過這樣的比喻: 假使從大殿外面要拿一個方桌子進來,有的人主張從正門進來,有的人說從邊門進來。從正面進來的,要經過幾個彎道,經過人家座位,擠來擠去的,麻煩。有的人說從邊門進來,直接擺在那裏就可以了。主張從正門進來的人多,雖然從邊門進來的意見是對的,但是不要强辯,不要跟他吵起來,隨他正門進來。反正經過幾個轉折,還是到那個地方,只要到得了,那就不要跟人家爭了。當然,大家如果能理解你,認爲你意見對,附和你,說從旁門進來也可以,這是更好。如果大家的意見扭不過來,一定要從正門進,你一定説要從旁門進,吵起來,打起來,那還不如順着他們,從正門進來,也幫他們一起抬。雖然經過一些座位,扭來扭去、翻來翻去是麻煩一點,畢竟還是到了那邊。

這是和合,舉這個例,説明不要强執自己的意見,要隨順大家。只要這個事情 是合理的、做得到的,即使不是那麼直截了當的,也可隨順一下。不要爲了這個事情,硬說我對你不對,吵起來,不必。這是和合一定要具備的條件。很多人總是以 爲自己對得不得了,執著。這個例子意思是説,即使你對,還是可以將就人家,只 要原則不錯。假使你是不對的,還跟人家大吵大鬧,那更糟糕。不要自以爲對了, 就一定讓人家來聽你的話。在僧團裏很多人會這樣,都要聽我的,而不聽你的,這 是我慢的表現。

有兩句話,我們好好地去體味。哪兩句話呢?「持愛自己災害百損門,持愛有情一切功德基」,這兩句話大家都應擺在心上。根本的毛病除掉,其他小的枝節自然會慢慢消滅。持愛自己,要爲自己爭,要聽自己的,「災害百損門」,一切災害都會在這裏產生,持愛有情,這是功德的基礎,一切功德都從利他方面產生。

「聖謂聖正」,這個正就是涅槃,聖者是得到涅槃的道理的,是見道以上的。再具體地說,賢是加行道,聖是見道以上的。「諸佛正法賢聖三寶尊」,真正歸依僧寶,是歸依賢聖僧。凡夫僧不是歸依的對境,人家歸依的是「諸佛正法賢聖三寶尊」,你還没有到賢聖僧這個地位,要慚愧。當然,居士也不要說:「你不是賢聖僧,我不必恭敬你。」這個心也不能起!住持僧寶,賢聖僧的後備軍,就是現在的僧人。哪怕他是犯戒的,將來都會成佛。所以,披了袈裟的人即使犯戒,也要恭敬,何況是如法行持的呢!「賢謂賢和,聖謂聖正」,賢,一般説是賢善的,和是和合的。聖是證到涅槃的,人家叫聖者。超脱凡夫的叫聖,證到涅槃的叫正。「此品廣明」,這一品詳細地講這些,叫分别,這就是「分别賢聖品」。

就此品中,大文有三:一、總明道體性,二、明道所證諦,三、約道辨人。且初第一明道體性者,論云:如是已說煩惱等斷,於九勝位,得遍知名。然斷必由道力故得,此所由道,其相云何?頌曰:

已說煩惱斷 由見諦修故 見道唯無漏 修道通二種

「就此品中,大文有三」,總的文分三大段。「一、總明道體性,二、明道所證諦,三、約道辨人」。第一,道的體性是什麼?第二,那個道要證真理,真理就是二諦、四諦。第三,「約道辨人」,修道的人有多少?就道來辨那些行持的人。

「且初第一明道體性」,第一個是道的體性,「論云:如是已說煩惱等斷,於 九勝位,得遍知名」,整個《俱舍》的體系是很有連貫性的,「隨眠品」已經説過 煩惱等斷掉之後,有九個殊勝的階位,得九個遍知。

「然斷必由道力故得」,但是斷煩惱,怎麼斷呢?没有道是斷不了的。「此所由道,其相云何」,煩惱如何斷的道該要講一講。也是如苦集滅道一樣的:知道苦;要追究苦的原因;要消滅苦,要知道苦消滅之後是怎麼樣的情況——滅諦;然後要證到滅諦要修什麼道——道諦。這裏煩惱斷掉,擇滅、九遍知實際也是滅諦的一個行相,要證到斷遍知,該修什麼道呢?

「頌曰:已説煩惱斷,由見諦修故,見道唯無漏,修道通二種」,前面已經説煩惱的斷,「由見諦修」,分見道跟修道兩種。「見道唯無漏」,只有無漏的,没有有漏的見道。所以不學佛的無漏法,心裏没有無漏種子,想開悟,妄想!無漏的種子没有,怎麼會開悟呢?見道一定是無漏的,没有有漏的開悟。

所以各式各樣的哲學、科學,什麼什麼宗教、外道學說,没有得到無漏道,永遠不能開悟! 所知道的真理只是一個片段,或者是不正確的。瞎子摸象¹的故事,就是佛針對當時的外道舉的比喻。他們摸到了象的身體,不是没有接觸到,摸到耳朵的說像把扇子,象哪是扇子呢? 摸到尾巴的說象是一個繩子,象哪是一個繩子呢?片面地將局部擴大到全部,錯到透頂。如果能分别說明局部是怎樣,整個是怎樣,那纔是正確的認識。你現在認識到一點點,甚至於錯誤地認識到一點點,依稀仿佛地知道一點,就把它擴大到整個體系,說宇宙是這樣子的,那就錯了。一切外道、哲學,都僅是以他所觀察的,或者以前人傳下來的學說,組成一個體系,認爲這就是宇宙的真理,叫大家照着去看、去做,那就糟糕了。聽這種話,都會走上錯路,受苦!

所以一開始叫佛弟子要歸依佛,歸依法,歸依僧,趕快回過來。歸依佛,佛是一切智者,一切真理完全掌握到的。歸依法,一切離苦的方法,都在佛説的法裏邊。歸依僧,因爲要離苦,必定要有人引導,僧人是依佛的法修行的人,跟他們一起修,隨着他們後面修。歸依三寶,也是針對這些話來的。

釋曰: 前已廣說諸煩惱斷,由見諦道及修道故,於中見道唯是無漏,修道通二種,謂有漏、無漏也。十五心位,見道速能治三界故,於四諦下,一刹那中,頓斷九品見所斷故。非有漏道有此堪能,故唯無漏。

「釋曰:前已廣説諸煩惱斷」,「隨眠品」最後總結有九個斷遍知。這有一定的次第,煩惱是用什麼方法斷的呢?「由見諦道及修道」,一個見諦道是見道,斷見惑;一個是修道斷修惑。

「於中見道唯是無漏」,在見道裏邊,只有無漏道。修道可有兩種,一種是有漏,一種是無漏。世間道也能夠斷修所斷的煩惱,但是有頂煩惱是有漏道斷不了的。 佛在世,那時最高的外道鬱頭藍弗,得到非想非非想定,在世間禪定是最高的,但 是是有漏的,不能出三界。「修道通二種」,有漏、無漏。有頂(非想非非想)的 煩惱,有漏道斷不了。無漏道可以把有頂煩惱斷掉。

「十五心位,見道速能治三界故,於四諦下,一刹那中,頓斷九品見所斷故。 非有漏道有此堪能,故唯無漏」,這裏解釋爲什麼見道只有無漏的,没有有漏的。 在見道的時候,有十五個刹那。一刹那是多少?一個法,從緣起和合成就,就是一 個刹那(前面說壯士彈指六十分之一還是粗的,真正一刹那極微細,一個法成就), 見道只有十五個刹那,那快得不得了。這麼短的時間,要把三界四諦下的每一個九 品煩惱都斷完。見道是把欲界苦諦下的煩惱九品斷完,上兩界的苦諦下的煩惱也要 斷完;欲界集諦下的煩惱又斷完,再把上界的集諦的煩惱也斷完;滅諦、道諦也是 一樣。在十五個極短的時間,要把那麼多的煩惱斷完,無漏道纔有堪能,有漏道做

-

<sup>1</sup> 見《長阿含經》卷一九(第四分世記經龍鳥品第五)。

不到,有漏道的力量没有那麼强。要在一刹那中,把一個諦下邊的九品見所斷的煩惱全部斷完,有漏道没有這個堪能,只有無漏道能夠做,所以開悟是無漏道的。

一些古代的哲學家,比如明朝的王陽明,他說他也開悟了,他開的悟是無漏道還是有漏道呢?没有無漏道,不是真的開悟。真正的開悟——見道,決定是無漏的。無漏道是從聞思修習佛說的法而來的。你没有聽過佛說,没有修過佛的法,無漏道從何而來呢?很多過去的哲學家也研究過佛經,像王陽明當然是看過佛經的,但是他没有正確地全部依照佛經去修,無漏道是起不來的。一切法都因緣而生,因緣和合具足之後,生無漏道,因緣不具足,無漏道生不起,差一點就生不起。海公上師經常說那個話,一架飛機,用的各式各樣的配件很多,少一個螺絲釘,飛上去會出毛病。只要少一個因緣,無漏道就生不起來,即使生起相似的,會流入魔道,這很危險。

這裏强調說,像見道當中,每一個刹那,要把一個諦下邊的九品見所斷煩惱斷 完,那是極大的力量纔能做得到,有漏道没有這個堪能。所以只有無漏的見道。修 道慢一點,有漏道也有這個力量可以斷,但是非想非非想的煩惱斷不了。同時,在 其他的部裏邊說,有漏道斷,是斬草不除根,根子還在;無漏道斷,斬草又除根, 根子也拔掉了,這個又不一樣。

從此第二,明道所證諦。就中分二:一、明四諦,二、明二諦。就明四諦中分二:一、正明四諦,二、别顯苦諦。且第一明四諦者,論云:如向所言,由見諦故,此所見諦,其相云何?頌曰:

諦四名已說 謂苦集滅道 彼自體亦然 次第隨現觀

「從此第二,明道所證諦」,見道證的是諦。諦,諦實,實實在在的東西,也就是真理。「就中分二」,諦有四諦、二諦。「一、明四諦,二、明二諦」,在印度原文裏邊,三諦是没有的。所謂「三諦」——空、假、中,是漢地發揮的,這個講法適合於漢地根性,但是真正印度原來龍樹的本意,只有四諦、二諦,佛的原意也如此。

「就明四諦中分二,一、正明四諦,二、别顯苦諦」,這個很長,先講四諦。 「論云」,以《俱舍論》開頭,「如向所言,由見諦故,此所見諦,其相云何」, 前面説斷煩惱要見諦,見諦到底見什麼東西呢?

「頌曰: 諦四名已説,謂苦集滅道,彼自體亦然,次第隨現觀」,四諦真理有四個,哪四個呢?「名已説」,在「界品」裏邊講過,就是苦集滅道。「彼自體亦然,次第隨現觀」。

釋曰: 諦四名已說者, 謂界品初云: 無漏謂道諦, 此說道諦也。擇滅 謂離繫, 此說滅諦也。及苦集世間, 此說苦、集諦也。次第列者, 一、苦, 二、集, 三、滅, 四、道。

「釋曰: 諦四名已說者,謂界品初云」,「界品」一開始就講四諦。「無漏謂道諦」,這是說道諦。「擇滅謂離繫」,滅諦。「及苦集世間」,是苦、集二諦。 苦集二諦屬於世間法的,滅道二諦屬於出世間。一共有四個諦,在前面都講過。

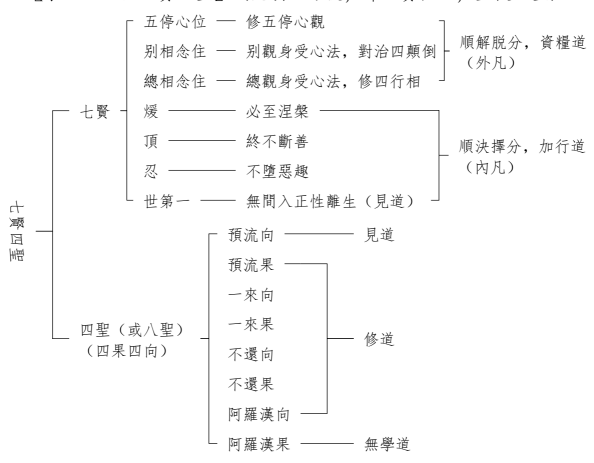
一切法分兩種,一種是有漏的,一種是無漏的。我們要捨有漏的,取無漏的。 無漏的法裏邊有兩種:一種是無漏的有爲法,道諦,有生住異滅,有造作的;一種 是無爲法,無爲法没有生住異滅,没有造作的。無漏法,包含道諦跟滅諦(滅諦屬 無爲法),有爲的道諦跟無爲法,都是屬於無漏法。苦集二諦也是有爲法,但它是 有漏的,是煩惱隨增的。這裏邊,牽涉到有漏、無漏,有爲、無爲四個名相。苦、 集、道都是有爲法,修的道也是有生住異滅的;證到的滅諦是無爲的。四諦裏邊三 個諦是有爲,一個諦是無爲。但是有漏、無漏來說,苦集二諦是有漏的,要隨增煩 惱;滅道二諦是無漏的,是不隨增煩惱的,是清淨的。

你們在討論的時候,要把這些問題自己問答一下,一方面把界限搞清楚,另一方面也鍛煉自己的智慧,這是速疾智。念《真實名經》的目的就是開發速疾智,一個問題來了馬上可以把它搞得很清楚,馬上回答,不要考慮。

一方面求《真實名經》紅黄文殊菩薩的加持,一方面還得要學因明。但是學因明,没有法相的內容,還是没有用的。法相充實之後,再加因明,再加紅黄文殊菩薩的加持,速疾智來了,可以辯論了。

以前五臺山的佛協副會長絳白楊,參加會議的那些佛教協會成員跟我說,他很 厲害,討論的時候,他都是聽人家說,不輕率地發言,等到他胸有成竹地發言的時 候,没有哪個可以把他說的話推倒。他是學過因明的,不但是說話有邏輯,而且還 要先歸納人家的意見,對的、錯的,分析清楚,然後說出結論。我們第一步要把法 學好,再說第二步的辯論。

#### [表六-一:七賢四聖] (此明七方便,即七賢位也,並後四聖)



昨天我們開始講「賢聖品」,通常《俱舍論》裏邊講的是七賢七聖,也有講七賢八聖。七賢是以五停心觀爲開端。得了定以後,修五停心觀,不淨觀、數息觀乃至慈心觀、界差别觀等等,這個時候進入七賢的位。别相念住就是四念住,觀身、受、心、法: 觀身不淨,觀受是苦,觀心無常,觀法無我。别相念住是對身、受、心、法分别地觀,開始因爲力量弱,分開來觀;總相念住是合攏來觀。這是屬於順解脱分的階位。接着是煖、頂、忍、世第一,這是加行位,法相名詞叫順決擇分。然後是八聖,初果向是指見道的時候,到第十六刹是初果,修道開始,二果向、二果、三果向、三果、四果向,屬於修道的位。最後第四果,阿羅漢果,那是無學道。這是從聲聞乘説的。

最後身菩薩,三十四念都在一座裏邊完成,最後得無學道,成無上正等正覺。 這些果位,在最後金剛喻定的時候,全部超越,把習氣也滅掉,達到無上正覺的大 位。那是很快地超越的,不像這裏按着次第。這裏是講按着次第的,比較明白一點。 這是七賢八聖。

《俱舍論》一般説七賢七聖,七賢是一樣的。七聖是隨信行、隨法行,這是見道的鈍根、利根。修道的時候,信解、見至,鈍根的隨信行進一步到信解;隨法行上去是見至。最後到成阿羅漢的時候,鈍根是慧解脱,煩惱滅掉了,定障還有,三明六通没有成就。利根是俱解脱,不但是煩惱斷掉,三明六通全部具備。中間加一

個身證,證到滅盡定的不還果。滅盡定是破定障的,如果不修滅盡定,定中的障没有除,三明六通得不到。得了滅盡定之後再解脱的,不但是煩惱障斷除了,定障也 斷除了,叫俱解脱。這樣一共是七個聖,隨信行、隨法行、信解、見至、身證、慧 解脱、俱解脱。一般説七賢七聖,這裏的七賢八聖,是以四果四向來說的。

順解脱分,對着佛或者是獨覺的面前,施一份食,或者是持一個戒,發願將來成菩提,這個時候開始有了順解脱分善根,進入資糧道。而順解脱分,是資糧道的後部分。前面還没有得定,種植少分的善根,進入順解脱分的資糧道。到資糧道快成熟了,五停心觀,别相念住、總相念住,這是屬於順解脱分的七賢這一部分。這七個有的時候也叫七加行,但是有的講法,說七賢裏邊前三個是順解脱分,後四個煖、頂、忍、世第一是順決擇分,叫四加行。順解脱分,意思是種了解脱的善根,已經有解脱的希望。而順決擇分,馬上要見道了。決擇分,決擇就是聖道,聖道有決擇的功能,決擇中間的一分,就是見道。煖、頂、忍、世第一,已經順了決擇分,馬上就要見道的,是見道的前階段,所以叫四加行。

以五道來說,資糧道、加行道、見道、修道、無學道,這就是所謂的七賢八聖。「賢聖品」主要是指這個賢聖,具體就是七個賢、八個聖。

現在還要補充一點,因爲昨天有人臨時提出一個問題,就是滅道智能夠斷上二界的那個問題。這個前面有的,就是「緣道六九地,由别治相因」,這裏邊全都講了<sup>1</sup>。今天我們再講一下。

他這裏説,「由別治者,謂類智品,不治欲界,名別治也。雖法、類智亦互相因,而類智品不治欲界」,這個不去管它,類智品不治欲界,這個在後面還要講。「論云: 法智品既能治色、無色,彼應爲八地各三所緣」,下邊又説,「非此皆能治色、無色,苦、集法智品,非彼對治故。又論云: 亦非全能治色、無色,不能治彼見所斷故」,那就是説法智品道,也能治色、無色界的修所斷的煩惱,不是絕對的,苦、集下邊的法智品不能斷,滅、道下的能斷。上界的苦、集細,欲界的苦、集粗,那麼斷欲界的苦、集智,不能斷上界的苦、集,緣粗的不能斷細。但是反過來,這個緣滅、道的法智,因爲欲界的滅、道下的煩惱細,上界的修惑粗,「緣細可以斷粗」,所以滅、道法智能治上,那就是解釋這個問題,滅、道法智不但能斷欲界的修所斷惑,也能斷上二界的修所斷。

後邊還有一個依據,講得更明顯。我們再翻到後頭,第二十六卷的頌<sup>2</sup>,「緣滅道法智,於修道位中,兼治上修斷,類無能治欲」,這個頌正對應了這裏的問題。緣滅、道的法智在修道的時候,能夠對治上二界的修所斷的煩惱,而類智品道不能斷欲界的煩惱。因爲前面都講過,這裏解釋得也很簡單。他說,「修道所攝滅、道法智」,這個是欲界的,斷欲界的滅、道下的煩惱之後,還能夠對治上界修所斷的

<sup>1 《</sup>俱舍論頌疏》卷十九: 「見滅道所斷,邪見疑相應,及不共無明,六能緣無漏。於中緣滅者,唯緣自地滅。緣道六九地,由别治相因。貪瞋慢二取,並非無漏緣,應離境非怨,靜淨勝性故。」

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《俱舍論頌疏》卷二六: 「緣滅道法智,於修道位中,兼治上修斷,類無能治欲。釋曰: 修道所攝滅、道法智,斷欲界已,兼能對治上界修斷。欲之滅道,勝上界故。已除自怨,兼除他敵故。由此類智,無能治欲。」

煩惱,這是修所斷的,不是見所斷的。欲界的滅、道,勝上界故。因爲緣細可以斷粗,這個前面講了,所以這裏也略掉了。「已除自怨,兼除他敵故」,自己的事情本分幹完了,餘下的力量可以除上界的修惑。「由此類智,無能治欲」,就是這個道理,類智不能斷欲界的惑。

這裏我們要補充一些資料,見道所斷的,八忍八智斷見斷的八十八使煩惱,八個忍、八個智。八個忍,就是苦法忍、苦類忍、集法忍、集類忍、滅法忍、滅類忍、道法忍、道類忍。這八個忍是斷八十八使煩惱的,而八個智是解脱道。一個是無間道,一個解脱道。所以說在八忍八智第十六刹那的道類智,道類智不是斷修惑的,是見道的解脱道,是見道斷這個上界的道諦下的煩惱的那個道類忍的解脱道,所以說不是斷修惑,這個要搞清楚。因爲見道見完了,雖然它的位置已經屬於修道,但這個道類智是屬於斷見惑八忍八智之一,不是斷修的煩惱,它當然不斷修惑。

那麼,我們從見道看到,修道也如此,見道先是苦法忍,然後是苦類忍,先要 斷欲界,纔能斷上界的,那麼斷修惑也一樣,先要斷欲界的,然後再斷上界的。那 麼起類智是斷上界的,當你類智起的時候,欲界的煩惱早就斷完了,所以就是這句 話,「類無能治欲」。這是從正面說,先是欲界的煩惱斷完,起類智,然後斷上兩 界(色界、無色界)的煩惱。反過來說,如果色界、無色界的煩惱要斷,那欲界的 煩惱決定也斷完了。那就是說,既然類智是斷色界、無色界的,他要把色界、無色 界的煩惱斷完,纔能斷欲界。但是它在斷色界煩惱的時候,欲界煩惱早斷完了,因 爲欲界煩惱沒有斷,不能斷色界煩惱的。所以説這個類智是不能治欲,並不是不能 治欲,不需要治欲,欲界的煩惱早就斷掉了,沒有什麼再斷的。這是一個問題。

另外一個問題,是昨天有人提的,這個提得也很好,他問:把色界的煩惱斷完的人,就是得了無色定的人,怎樣見道?假使見道,不能以無色界的定見道,見道一定是六地,就是未到、中間、四根本,他進入見道,必定入色界的定見道,以色界的定見道之後,出了這個見道的道類智,那個時候得到的是什麼?五順下分結盡遍知,那麼他的色界的煩惱不是斷掉了嗎?他要進入勝果道,就是無間、解脱、勝進道,到勝進道的時候,再把它提出來,得到色愛盡遍知,還是一個得一個,不是兩個一起得。《大毗婆沙論》恰恰有這段文,那麼可以直接把這個問題解決了。1

現在我們是接下去。昨天講苦集滅道四諦。講四諦,它的「名已説」,在「界品」的時候,苦集滅道四個名字早就説過了。「無漏謂道諦,及三種無爲」,道諦是無漏的有爲法,三個無爲法也是無漏的,擇滅是滅諦,虚空無爲跟非擇滅無爲四諦不攝。這個就是説,除了這兩個無爲法攝不進去,《俱舍》的七十五法都攝在四諦裏邊。

8

<sup>1 《</sup>大毗婆沙論》卷六三: 「問:若已離色染入正性離生者,彼何時得色愛盡遍知? ·····應作是説:彼定從果起勝進道現在前時,方乃得此色愛盡遍知。若不許彼決定從果起勝果道現在前者,諸已離第三靜慮染,依下地入正性離生道類智時,得第三果。既不起勝果道現在前,彼若命終生第四靜慮或無色界,應不成就無漏樂根,若爾便違十門納息。如説誰成就樂根?答:若生遍淨,若生遍淨下,若聖者生遍淨上,勿有此失,故必應許諸得果已,彼定從果起勝果道,爾時方名得色愛盡遍知。」

因爲它既然是無爲法,就不能是苦集,也不能是道。道諦固然是無漏,但是是有爲法,苦集二諦,既是有爲,又是有漏,而這個虚空擇滅是無爲法,又是無漏法,當然不屬於苦集。那麼能不能是滅諦?我們前面一開始講過,滅諦的擇滅是善的,虚空無爲跟非擇滅無爲是無記性,所以滅諦也安不進去。那就是在四諦之外。所以說七十五法裏邊,非擇滅無爲跟虚空無爲是不屬於四諦的。

有的人有另外一個解釋: 講四諦,是講苦跟苦的因、苦的滅、滅苦的道。這個非擇滅無爲、虚空無爲,既不是苦,又不是苦因,又不是苦滅——苦滅是擇滅,又不是苦滅道。所以説四諦裏安不進去。反正説法很多,總之一句話,這兩個無爲法在四諦裏邊是安不進的。

四諦法,我們前面講過,「無漏謂道諦」,這是道諦,這在「界品」一開始第一個頌裏邊就有它。「擇滅謂離繫」,這個離繫就是滅諦,一切煩惱滅掉所證到的擇滅,離開了煩惱的繫縛,這就是滅諦。另外一句話,「及苦集世間」,這個苦集就是苦集二諦,這是前面「界品」都說過了,一開端的頌都有。

前面從有漏、無漏,有爲、無爲的角度講,次第是道諦、滅諦、苦諦、集諦。 真正四諦的次第是苦、集、滅、道。所以説,「次第列者,一、苦,二、集,三、 滅,四、道」,真正的次第,第一個是苦諦,第二個是集諦,第三個是滅諦,第四 個是道諦。

問:今此品列四諦,與彼界品所說,體有何異耶?答:頌言彼自體亦然,謂顯體同彼,故說亦然聲。問:四諦次第,何緣如是?答:頌言次第隨現觀。現觀者,見道也,謂現觀位,先所觀者,便在先說。問:何緣現觀,次第必然?答:謂煖等加行位,如是觀故。

「問:今此品列四諦,與彼界品所説,體有何異耶」,「賢聖品」的四諦跟「界品」裏邊所説的四諦,體有没有不同的地方?

「答:頌言彼自體亦然」,這是第三句。「謂顯體同彼,故説亦然聲」,爲了 表示現在所説的四諦的體跟界品的體是同樣的,所以説「亦然」。「聲」就是説這 個話。四諦的體就不要重復了。

「問:四諦次第,何緣如是」,四諦爲什麼要苦集滅道這麼安排呢?以前講過, 五蘊、十二處、十八界都有次第。

「答:頌言次第隨現觀」,這個次第是隨我們修觀的時候安的。「現觀者,見 道也,謂現觀位,先所觀者,便在先說」,當你見道觀四諦十六行相的時候,哪個 觀在前就那個在前。觀四諦的次第,實際上也是我們聽法的時候理解四諦道理的次 第,是一樣的。

學過《三歸依觀》的人都知道,我們先想最切身感受的苦諦,我們現在就生活在苦諦之中,我們的五蘊也屬於苦諦之一,那是最現實、直接碰到的苦諦。苦諦就是「世間品」的內容,前面講過,山河大地、根身器界等等,都是苦諦的內涵。苦

諦是苦,我們要追求滅這個苦,這個苦諦是哪裏來的?苦的因是什麼?從因下手。 因就是集——煩惱跟業,因爲起煩惱造業,受苦的果。所以集放在第二,追求苦因 就是集諦。苦,我們想滅掉它,滅掉苦是什麼樣一個境界?滅諦。涅槃,一切煩惱、 一切苦報完全熄滅的最寂靜的清涼的地方,立的那個境界叫滅諦,這是我們要追求 的。追求滅諦,該用什麼方法?得滅的道,道諦。

所以,從實際的生活體驗,要追求滅諦的最完善的境界,就是這個次第。我們現觀的時候,也是這個次第。苦、集、滅、道的次第,就是這麼安排的。「現觀」,現前觀這個正覺的境,現量證空性的境界。現觀這裏指的見道,在見道的時候,觀察四諦十六行相,先觀苦,後觀集,次觀滅,後觀道。苦集滅道的次第,是根據現觀所觀的次第而安排的。「先所觀者,便在先說」,在現觀見道的時候,哪個先觀擺在前面說。「何緣現觀,次第必然」,爲什麼現觀的時候要這麼觀?「答:謂緩等加行位,如是觀故」,現觀這麼觀,在四加行——煖、頂、忍、世第一的時候,就是這麼觀的。

問:何緣加行位如是觀耶?答:謂若有法,是愛著處,能作逼惱,為苦惱因,最初觀苦;次復觀苦以誰爲因,便觀集諦;次復觀苦以誰爲滅,便觀滅諦;次復觀苦滅以誰爲道,便觀道諦。如見病已,次尋病因,續思病愈,後求良藥。故良醫經云:夫醫王者,謂具四德,能拔毒箭,一、善知病狀,二、善知病因,三、善知病愈,四、善知良藥。如來亦爾,爲大醫王,如實了知苦集滅道。故加行位如是次第觀,現觀位中,次第亦爾,如已觀地,蹤馬奔馳。言現觀者,應知此目現等覺義,謂現前覺觀諦境也。

「何緣加行位如是觀」,加行位的時候,爲什麼要苦集滅道這個次第觀?

「答:謂若有法,是愛著處,能作逼惱,爲苦惱因,最初觀苦;次復觀苦以誰爲因」,佛説四諦法,最現實的是苦惱的事情,你感到很苦惱,這個苦惱,你知道是苦。這苦是現象,當下承受到的東西,最切實的、最現實的、直接碰到的。那麼你要觀苦是怎麼樣子。哪一個是因呢?這是集諦。再是觀苦,以誰爲滅,怎麼樣情況之下把苦滅掉呢?滅掉苦的時候,是怎麼樣的一個狀態呢?如果滅掉苦了,就是死掉了,苦也没有,但是什麼都没有了,那有什麼意思啊?如果把苦滅掉是這麼一個情況,那追求這個没有意思。一般說涅槃是死掉,這個話是冤枉的,滅諦是最高的境界,活生生的,就是菩提,絕對不是死掉。如果説滅諦就是死掉,辛辛苦苦修了那麼多時間,最後爭取到一個死掉,你幹啥呢?一刀殺死就完了,還要修什麼東西呢?所以這個完全是誤解,涅槃不是死掉。觀苦怎樣滅掉,觀滅諦,滅諦是最完善的、最好的、至高無上的,這樣觀察之後,追求滅諦。這麼好的滅諦在前頭,我們當然要追求。如何把苦滅掉,去爭取滅諦呢?要修道。「以誰爲道」,道諦。所

以從開始思惟的時候,這個次第這麼安排的,四加行時也這麼安排,入見道時還是這麼安排的。

下邊打個比喻,這個比喻很切實,也可以幫助我們理解。假使一個人害大病,害大病是苦惱,當然想把病除掉。醫生,總是看你這個病怎麼來的,或者感冒引起的,或者是其他的細菌感染的,或者什麼樣子的,要求病因——治病,要知道病的因。「續思病愈」,這個病,是不是能好呢?能好,好了之後就健康了。要達到健康的境界,那趕快求良藥。要求良藥,那就是道。病是苦,病的因是集,病好之後是滅,拿病好比喻滅,不是死掉。如果你說人死了,病也没有了,那這樣的滅(死)求它幹什麼?人完全恢復健康叫病愈,這是最高的、好的境界,當然要追求,求良藥。吃了良藥,能夠把病治好,那就是求道。

這個是經上有的比喻。「故良醫經云」,一本經叫《良醫經》,「夫醫王者,謂具四德」,醫王是醫生中最好的,叫王。佛也是大醫王,治煩惱病。能夠稱到醫王的人,一定要具備四個功德,纔能夠拔除毒箭。

「能拔毒箭」,在《慧行刻意》中,講五花箭的煩惱。有的人中了花箭不知道,以爲是莊嚴,還高興。花箭,這個箭尾的羽毛很好看,有毒的,射在頭上,馬上就死了。但是這個頭上弄了一支花箭,好像很好看,這個人糊裏糊塗,還自己以爲很莊嚴,正在高興的時候却死掉了。花箭是喻,假使説這個人貪財,或者是貪名,就有很多人附和你,這個財怎麼好、怎麼好,你怎麼怎麼了不得,把你捧得很高,這些都是引起你煩惱的。結果你飄飄然,自以爲了不得,哪知道就像中了花箭馬上就死了。看起來很莊嚴,大家捧你場,說你這個好、那個好,好到後來,你中煩惱毒就死掉了。所以要知道這個毒箭是有毒的,要把它拔掉。有的人生在這個苦惱世界上,還以爲不苦,拼命追求,甚至於不惜犧牲生命,殺盜婬妄都幹,爲了追求自己生活的享受。你要知道這是毒箭,要死人的,是苦。

怎麼去除這個毒箭的苦呢?第一要「善知病狀」,毒箭中了之後,身上該有反應,這個病的情況要知道。第一是苦,就是病裏邊發寒、發熱、痛等等,病狀是苦。這個病的因是什麼樣呢?「善知病因」,要知道病因是從哪裏來的,「善知病愈」,病好之後可以達到怎麼的情況,「善知良藥」,然後用藥把病除掉,這是把毒箭拔除。

「如來亦爾,爲大醫王」,佛是三界的大醫王。「如實了知苦集滅道」,苦是病狀,集是病因,滅是病愈,道是良藥,所以苦集滅道的次第是這樣的。

「故加行位如是次第觀」,所以加行位的時候要這麼觀。「現觀位中,次第亦爾」,在現觀、見道的時候,也是這個次第。苦集滅道爲什麼這個次第,現在講透了。「如已觀地,蹤馬奔馳」,把地看清楚,你把馬駕起,拼命往前跑。如果你目的没有,亂跑,那是不行的。苦集滅道知道之後,你就可以奔馳向前。什麼叫現觀?「應知此目現等覺義」,現觀這個名詞,應當知道,它是現前、當下,「等覺」,平等的覺的意思,「謂現前覺觀諦境也」,現前能夠有普遍的正覺觀四諦的境。

問:何故經中說爲聖諦?答:聖見四諦,無顛倒故,名爲聖諦。故有 頌曰:聖者說是樂滅諦涅槃,非聖說爲苦外道謂涅槃爲苦也,聖者說爲苦有漏苦, 非聖說是樂言有漏樂。

「問:何故經中説爲聖諦」,經裏邊又説四聖諦,爲什麼叫四聖諦呢?

「答: 聖見四諦,無顛倒故,名爲聖諦」,聖者觀察這個諦是没有顛倒的: 苦就是苦,集就是集,滅就是滅,道就是道,一點也没有顛倒。聖者的觀察,是聖人看客觀的真理,叫聖諦。「無顛倒故」,聖人是没有顛倒的,這是聖人的立場來看的,叫聖諦。

這有一個頌,「聖者說是樂,非聖說爲苦,聖者說爲苦,非聖說是樂」,凡夫 跟聖者是不一樣的,凡夫是顛倒,聖者是如實,所以叫聖諦。凡夫、外道都是顛倒 的。「聖者說是樂」,真正見了道以上的聖者,說涅槃是樂,是最好的完善的境界, 而「非聖說爲苦」,有些凡夫,一般最厲害的是外道,最執著這個見,説涅槃是苦。 佛在世時有個外道,他說:「我看到世間上有的人,一個眼睛没有,或者一個腿没 有,或者一個手没有,苦得不得了,你們求涅槃,把六根都滅掉,不是最苦的事情 嗎?你們拼命地修行求這麼苦幹什麼呢?」這是顛倒,不知道涅槃是最完善的境界。

「聖者說爲苦,非聖說是樂」,聖者看到有漏法都是苦的。「非聖」,不是聖者,却說是樂。比如說,世間的五欲,聖者看到是跟毒藥一樣的,碰也碰不得,趕快跑,而凡夫却是貪著,捨不得,一定要粘住,最後被送下地獄。聖者跟凡夫的觀點是不一樣的,凡夫外道都是顛倒的,聖者是正確的。諦是正確的,是聖者的看法,叫四聖諦。

下邊是别明苦諦。苦是最現實的,我們在《三歸依觀》也是觀苦諦,佛法都是一味,都是這個次第,都是這麼教,都是這麼修,不要中間起分别心。四諦中最切實的,我們最能感受的,就是苦諦。先要把苦諦搞清楚,然後再求苦因,再要求苦滅,追求滅苦的道。如果苦諦認不清楚,覺得「這個蠻好,我不想離開」,苦的因也不去追究,滅諦更不想去求,「我這裏蠻好,還到哪裏去呢?辛辛苦苦修道幹什麼呢?我現在很好,不要修道,修到哪裏去也不知道,修的目標,涅槃更苦,不要去」。這樣的愚癡!所以要認識苦諦。

從此第二, 别明苦諦。論云: 唯受一分五受中苦受也, 是苦自體, 所餘 並非, 如何可言, 諸有漏行皆是苦諦? 頌曰:

苦由三苦合 如所應一切 可意非可意 餘有漏行法

「從此第二,别明苦諦」,所謂苦諦是不是受的一分?三個受是苦受、樂受、不苦不樂受——捨受。所謂苦諦是不是三受裏邊的苦受呢?没有學佛法,或者剛學佛法的人都會這麼講:「這個苦得很,所以叫苦諦。」不然!固然苦受是苦諦,但

是苦諦裏邊還有很多别的意思。也就是說,你摸到象的尾巴說象是個繩子,那錯了。

「論云: 唯受一分(五受中苦受也),是苦自體,所餘並非,如何可言,諸有漏行皆是苦諦」,這是提一個不正確的觀點,它說苦諦是苦受這一分,是五個受(苦樂憂喜捨),或者三受(苦樂捨)裏邊的一部分。「所餘並非」,其餘的都不是苦受。七十五法裏邊,苦受只不過是受心所的一個部分,裏邊的五分之一,或者三分之一,那還有其他的七十四個半,都不是苦受,怎麽說苦諦包含所有的有漏法呢?所以提問,「如何可言,諸有漏行皆是苦諦」,爲什麽說其他的有漏法都是苦諦?

「頌曰: 苦由三苦合,如所應一切,可意非可意,餘有漏行法」,所謂苦諦,是「由三苦合」,凡是跟三苦——苦苦、壞苦、行苦,跟這三個苦相合,都屬於苦諦。「如所應一切」,所應一切法,不管可意的也好,不可意的也好。「餘有漏行法」,「行法」就是有爲法,有行動的、有造作的,所有有漏的這些有爲法,都屬於苦諦。不單是苦受,凡是跟三苦合得攏的,一切有漏法,都是苦諦。

釋曰:苦由三苦合者,標也。苦諦由三苦合,名爲苦諦:一苦苦性,謂苦受,生時苦,住時苦,名苦苦也;二壞苦性,謂樂受,生時樂,住時樂,壞時苦,名壞苦也;三行苦性,謂不苦不樂受,由行成苦,衆緣造作故,無常性故,名行苦也。

「釋曰:苦由三苦合者」,這是標,苦諦的體不是苦受,「由三苦合」的纔叫苦諦。一般人的理解,苦就是苦受。某些情況,不一定苦得很,比如有錢人在舞場裏跳舞,他感到高興得很,没有苦,怎麼説苦諦啊?因爲壞苦、行苦在他身上没有離開,總是有這個三苦合在裏邊,歸根結底是苦。

什麼叫三苦呢?第一是「苦苦性」,這就是苦受。苦受,生的時候苦,住的時候苦,這是苦苦。假使生個瘡,很痛,像悟達國師生個人面瘡,生出來之後,痛得不得了。瘡還没有好,還在繼續下去的時候也是苦。一直等瘡好了,纔不苦。

第二是「壞苦性」,壞苦是樂受。「謂樂受,生時樂」,生的時候不苦,像吃喝玩樂,好像是很快樂,「住時樂」,再維持下去,好像也快樂。「壞時苦」,到壞的時候,這個樂没有了,感到苦,將來感的果報更苦。所以當這個樂壞掉的時候感到苦,還是没有離開苦。

第三是「行苦性」,這是最普遍的,是捨受,「不苦不樂受」。這個不苦不樂受,既不苦又不樂,不是蠻好嗎?有的人睡懶覺,既不是痛苦,又不是很快樂,躺在那裏,糊裏糊塗的,這個也是苦。「由行成苦」,有爲法造作遷流,這就是八苦的五蘊熾盛苦。「衆緣造作故,無常性故」,它本身是「衆緣造作」,没有自在權,這個緣來了,跟它跑,那個緣走了,又跟它散掉,没有自在的。「無常性」,一般都歡喜維持常,偏偏是無常,什麼好景無常等等。你今天歡喜得很,明天没有了。

修行也一樣的,有的人他念佛念得很好,尤其有一天,看到阿彌陀佛,這是殊勝境。明天看不到了,心裏難過得很。心裏起了煩惱,執著最好明天要看到,後天要看到,那快要着魔了。所以説這個没有辦法,一切有爲法都是無常的。

一切有漏的有爲法,都離不開三苦,要麼跟苦苦合,要麼跟壞苦合,要麼跟行苦合。實際上行苦是根本的,苦受、樂受還是枝末的,總的苦是行苦。哪一個法離開了無常性呢?哪一個法離開衆緣造作、不自在呢?都是這樣子的。

五蘊熾盛苦,這個五蘊法忙得不得了,這個緣來,那個緣去,你跟着那些緣拼命跑,自己一點主宰也没有。跟一個牛一樣,給人家牽了鼻子,這裏跑,那裏跑,這裏趕,那裏趕,搞得自己筋疲力盡,想休息一下的自由權都没有,那是五蘊熾盛苦。因爲受衆緣所牽制,自己没有自在。輪迴六道也是一樣的,這個業還没有造完,那個罪又造,這個果報結束,那個果報又來,假使地獄裏出來,馬上拉到餓鬼裏受苦,餓鬼裏纔出來,到畜生裏,畜生裏好不容易到人、天,人、天没有呆好久,一下子又到地獄去了。翻來翻去、牽來牽去,忙得不得了。五蘊熾盛苦,一般人還不知道。你看那些做生意的人,忙着這裏跑、那裏跑,一會兒到外地去,一會兒到外國去,忙得不得了,他還高興。這些事情就是五蘊熾盛苦,給人家牽了鼻子跑,自己的本性,糊裏糊塗,將來死掉,哪裏去?從佛教裏看起來,是可憐得很。

這是無常性、衆緣造作的行苦,一切有漏法離不開行苦,如果知道這個,纔知 道苦諦。否則,你説這世間是苦,不可信。「你看他不是蠻舒服嘛,我要爭取跟他 一樣」,這樣你怎麼厭離呢?没有出離心,娑婆世界不厭離,極樂世界去不了。

如所應一切者,一切有漏,如其所應,與三苦合,皆名苦諦:一、可意有漏法,與壞苦合,名爲苦也;二、不可意有漏法,與苦苦合,名爲苦也;三、餘有漏法,與行苦合,名爲苦也。謂除可意不可意外,名餘有漏。

「如所應一切」,一切有漏的法,如其所應,與三苦合,都叫苦諦。所以前面提「只是苦受這一分,其餘的有漏法跟苦不相干,不能叫苦諦」,不對!跟三苦合得攏,都叫苦諦。

第一,「可意有漏法」,一種是可意的,我們心裏看起來歡喜的有漏法,「與壞苦合」,這個可意的有漏法是跟壞苦合的,在享受的時候固然很舒服,一旦享受没有就苦了。以前有些大資本家,家裏什麼都有,很舒服,把他全部財産没收,所有東西全部取走,把他趕出去,讓他住一個破房子,這個他就覺得苦得不得了。一般窮人,從小長在破房子裏的,他無所謂,而資本家却是從大洋樓裏被趕出來的,本來是什麼都有,現在什麼都没有,一個破窗子,風「啪啪」地吹,這就是壞苦。

第二,「不可意有漏法,與苦苦合」,假使不可意的有漏法,心裏不歡喜的, 是苦苦。假使人家把你關在監牢裏,你要出去玩玩,把你關住,不能動,手銬銬起, 當然不可意,那是苦得不得了。 第三,其他的有漏法,離開可意的、不可意的,還餘下來的,「與行苦合」, 衆緣造作,無常性,不自在,都是苦。「謂除可意不可意外,名餘有漏」,除了可 意的、不可意的那些,其他剩下來的都是「餘」有漏法。

應知此中, 說可意名壞苦, 說不可意名苦苦者, 且約別論, 理實可意及不可意, 皆名行苦, 無常性故。故一切行, 行苦故苦。行苦微細, 唯聖觀見, 故經部師鳩摩羅多頌曰: 如以一睫毛, 置掌人不覺, 若置眼睛上, 爲損及不安, 愚夫如手掌, 不覺行苦睫, 智者如眼睛, 緣極生厭怖緣是行苦。故諸愚夫, 於無間獄, 生苦怖心, 不如衆聖, 於有頂蘊, 以有頂蘊, 是行苦故。

「此中説可意名壞苦,說不可意名苦苦者,且約別論」,這裏說,可意的叫壞苦,不可意的叫苦苦,這是從別別的來說。「理實可意及不可意,皆名行苦」,從總的道理來說,可意也好,不可意也好,都是行苦的一部分,它們都是無常性,都是不自在的,是衆緣合和而有的。「故一切行,行苦故苦」,總結一切行,一切有爲法,因爲是有行苦,所以叫苦。真正苦諦的苦是行苦。從分別來說,苦分苦苦、壞苦、行苦三個,而實際來說,可意的也好,不可意的也好,都屬於行苦的範圍裏邊,一切有爲法真正的苦是行苦的苦。

這個行苦,聖者纔知道,凡夫是不了知的。凡夫在這個世界上真正受苦的時候,他知道苦,一旦苦没有了,他又不覺得苦了。儘管有些人一時發奮出家,是受了打擊或者什麼,感到苦得不得了,没有地方走了,出家了。等他出家之後,又弄了點資本,又要動腦筋,甚至於還俗,又搞世間法去了。那就是没有徹底認識到苦。真正修行,苦諦要徹底認得到。如果認不到苦諦,你是不堅固的。

海公上師經常說,登壇受三壇大戒的時候,魔王難過得不得了。這些人受了三壇大戒,將來都會出離,要脱離魔王的統治,這裏要少那麼多人,魔王難過得在地上打滚,他們要登壇受三壇大戒,阻止不了。魔妃説:「大王你不要着急,這些人受戒,我們放長綫釣大魚,等到他受戒之後,什麼什麼搞起來,煩惱起了,我們把魚鈎子一拉,馬上就釣上去……。」有的人他下面的徒衆要跑掉,他心裏難過得不得了,最好一個也不要走,把他抓住,甚至於把其他人的徒衆拉過來。這是魔王的心。要人家的衰敗,自己的興旺,這都是派性。

儘管有的人很用功,很修苦行,但如果他名利心還在的話,還是極危險的。因 爲很多人修苦行,不是爲真正修行,而是爲名爲利,是要做給人家看。我要怎麼怎 麼的,不倒單,吃一頓,三天不吃飯等等,到處宣傳。宣傳幹啥呢?修行就修行好 了,成佛度衆生是對的,但是你把自己的功德到處給人家說幹啥呢?自讚毀他,自 讚是犯一條戒的,你這樣讚歎,大家當然恭敬你,你是吃一頓,不倒單的,怎麼怎 麼的,功德很大,天天來供養你,恭敬你,禮拜你,他們要功德嘛,「我供養你, 你功德要給我」,這樣很多功德給人家拿去了。你自己修行没有真正功夫,名利心 也很重,結果垮下去了,這樣的人也不少。所以真正修行,必定要把苦認清楚,三界一切的有漏法都是行苦,所以叫苦。

這個行苦很微細,我們凡夫感覺不出來,凡夫感到還蠻好,但是聖者却是能夠看到,這是絕對的苦!下邊引經部祖師鳩摩羅多的一個頌,來表示行苦的苦。他說:「如以一睫毛,置掌人不覺,若置眼睛上,爲損及不安,愚夫如手掌,不覺行苦睫,智者如眼睛,緣極生厭怖。」他打一個比喻,好比一根睫毛,一根小小的毛擺在手掌裏邊,根本感不到,又不重,又不痛,又不癢。但是這根毛擺在眼睛裏邊就難過了,不舒服,一定要把它除掉纔行。這是什麼比喻呢?愚夫等於手掌,行苦在愚夫看來,等於手掌裏擺一根毛,根本感不到這是苦。但是對於聖者,跟放在眼睛裏一樣,放進去一點點小小的毛,難過得不得了,非除它不可,「極生厭怖」,既厭惡它,又感到恐怖,就是行苦。

「故諸愚夫,於無間獄,生苦怖心,不如衆聖,於有頂蘊,以有頂蘊,是行苦故」,這個比喻更厲害。從這個頌裏邊看,「愚夫」,就是凡夫,没有見到聖道的人,他對無間地獄害怕得不得了。聖者看有頂,比凡夫看無間地獄還害怕,還要厭離,那這纔是真正認識苦了。

但是我們問一問自己:「這個心生起没有?」肯定没有。没有,苦諦好好修。如果不修苦諦,哪一天翻身都不知道。所以我們修行的次第,都是從下士道下手。但我們現在的修行人,偏偏要從上士道,要從無上道下手,剛進門就要學生圓次第,多危險!基礎没有,却要搞高樓大廈,一百多層的大廈,下邊是沙灘,你造嘛,馬上就垮下來。這樣的人是太多了,不曉得他們是怎麼思想的!「有頂蘊是行苦」,有頂是三界最舒服的地方,但是還没有離開行苦,聖者看見有頂比愚夫看到無間地獄還要可怕,還要恐怖,還要感到苦。所以聖者跟凡夫的差别極大。我們爲什麼要爭取見道呢?正法眼開了就不會顛倒,不會走錯路。凡夫的眼光總是靠不住。那麼靠什麼呢?靠佛的教導,依佛的教誡而行,或者依具德師父,不能離開。如果你離開這個,自己做主,那就很危險。自己眼睛没有開,都是顛倒的,你怎麼做主呢?

問:若諸法中,亦許有樂,何緣但說苦爲聖諦?答:薩婆多宗中,有一類釋,由樂少故,如置緑豆烏豆聚中,以少從多,名烏豆聚。誰有智者,瀝水澆癰,有少樂生,計癰爲樂?經部祖師,以頌釋言:能爲苦因故,能集衆苦故,有苦希彼故,說樂亦名苦。婆沙正義解云:理實應言,諸有及樂,體皆是苦,以就行苦,同一味故,由此言苦,爲諦非樂。

「問:若諸法中,亦許有樂,何緣但説苦爲聖諦」,這裏邊又提一個問題。一切法裏邊,有苦受、樂受、捨受,既然也允許有少許的樂,爲什麼說苦是聖諦呢? 聖諦是真實不虚、不顛倒的,裏邊還有樂,怎麼都叫苦呢?有部承認樂受是有的,經部認爲樂受是没有的,都是苦。在《俱舍論》原文裏邊有辯論,世親菩薩最後還 是同意有部的觀點。他說一切法裏邊允許有樂受。既然有樂受,說苦是聖諦是不是有點過分呢?

「答:薩婆多宗中,有一類釋」,有部宗裏邊,有一類的論師是這麼解釋的: 「由樂少故,如置緑豆烏豆聚中,以少從多,名烏豆聚」,打個比喻,假使一大堆 的烏豆裏邊有幾個緑豆,那麼這一堆豆當然說是赤豆,不會說緑豆。三界一切有爲 法,一大批都是苦,樂在裏邊佔極少部分,總的來說是苦聖諦。

「誰有智者,瀝水澆癰,有少樂生,計癰爲樂」,假使你生個大瘡,痛得不得了,你撒一點水,清涼下去,稍微止痛一下,感到有點舒服,難道你爲了這一點舒服,就捨不得把這個瘡除掉,以它爲樂嗎?一點點的樂不能抵消整個極大部分的苦,所以還是叫苦,這是一部分有部論師的回答。

經部師主張苦是徹底的,樂是没有的。「經部祖師」鳩摩羅多,「以頌釋言: 能爲苦因故」,樂是能夠產生苦的因,假使過分地享受樂,將來必定要感苦,這是 現世的。「能集衆苦故」,未來能集很多的苦報。「有苦希彼故」,没有苦的人不 會希求樂,正是因爲有苦,纔要求樂。所以從這些關係來看,樂就是苦,這是經部 的説法。

《俱舍論》裏邊經部、有部辯論苦樂的問題內容較多,這裏簡單介紹一下。

「婆沙正義解云」,有部的正規的解釋。「理實應言」,按道理應當這麼說。 「諸有及樂,體皆是苦,以就行苦,同一味故,由此言苦,爲諦非樂」,「諸有」, 三有,欲界、色界、無色界,這是整個的宇宙,「及樂」,包括裏邊的樂受,它的 體都是苦,行苦!同是一味的,都是無常,都是衆緣和合,不自在的,所以叫苦。 所以這個苦是苦諦,是真實不虚的,不是樂。這是有部的正解。

又依經部宗,及大衆部等,定無實樂,受唯是苦,愚夫顛倒,妄謂之樂。故世尊言,汝應以苦觀於樂受。薩婆多宗言樂實有,佛言以苦觀樂受者,意顯樂受有二種性:一、有樂性,依自相門,自性樂故;二、有苦性,謂依異相門,亦是無常變壞法故。故言以苦觀樂受者,依行苦及壞苦說,非苦苦也。故有頌曰:諸佛正遍覺,知諸行無常行苦,及有爲變壞壞苦,故說受皆苦。於前兩說、論主評云:對法諸師,言實有樂,此言應理。

「又依經部宗,及大衆部等」,經部跟大衆部,認爲樂是没有體的,是假的、虚幻的,苦是實在有的。「受唯是苦」,一切受都是苦,四念住也是觀受是苦,凡是受都是苦,實在的樂受没有的。那麼這個感到舒服的樂受是怎麼一回事呢?「愚夫顛倒,妄謂之樂」,這是愚夫顛倒地認爲是樂,實際上並不是樂,「故世尊言,汝應以苦觀於樂受」。

經部跟大衆部認爲一切受都是苦,四念處觀受是苦,實在的、真的樂是没有的。 那麼世間上這個樂受是凡夫的顛倒,明明是苦,他以爲是樂。在一切世間的所謂樂 受,都要以苦來觀,本來根本就是苦,這是經部的依據。 薩婆多部,即有部的觀法不一樣。有部是一切有,既然受有五種,苦樂憂喜捨,這五種都是有實體的,不是虚妄的。經部説苦受是實在的,樂受是顛倒的、虚妄的。有部也有依據,佛説「以苦觀樂受者」,有密意,佛叫你以苦來觀樂受,「意顯樂受有二種性」,表示樂受有兩面性,一個是有樂性,「依自相門,自性樂故」,以它自己來說,本身是樂受,依自相門來說是樂。「謂依異相門」,從另一個方面來看有苦性。爲什麼是苦呢?「亦是無常變壞法故。故言以苦觀樂受者,依行苦及壞苦說,非苦苦也」,佛説依苦來觀樂受,就是以無常的行苦及變壞的壞苦來看樂受,並不是説它真是苦受。苦性有三種:苦苦、壞苦、行苦。佛説依苦來觀樂受,是依行苦跟壞苦來看樂受,並不是説樂受本身就是苦受。

有部也舉一個頌來證明他的觀點,「故有頌曰: 諸佛正遍覺,知諸行無常,及 有爲變壞,故說受皆苦」,佛是正等正覺,知道一切有爲法都是無常的,有爲法都 要變壞的。有爲法是都要變壞的,這是壞苦,即使樂受也要壞的,壞的時候就是壞 苦,所以以這樣的方式說,一切受都是苦。並不是說没有樂受,樂受本身無常,是 行苦,也是要變壞的,是壞苦。有部認爲佛說的樂受是有的,但是從行苦、壞苦的 觀點來看,它也是苦,而經部說根本没有樂受。

「於前兩說,論主評云:對法諸師,言實有樂,此言應理」,前面兩種說法, 世親菩薩的評價,是對法諸師,就是有部的毗婆沙師,認爲一切樂受是實在有合理, 同意有部。

經部的觀點<sup>1</sup>,所有的樂受都是虚幻的、假的。假如說我們肚子很餓,看到好的飲食,吃下去是樂受,假使身體很疲勞,一個床座很舒服地睡下去是樂受。假使說飲食是樂受的因,那麼因越多感得樂越多。但事實不是如此,當你吃飽了,再叫你吃下去,苦受來了,不想再吃了。那你睡覺睡夠了,再叫你睡,不要起來,你也難過,非起來不可。叫你睡上七天七夜,根本是熬也熬不住。假使我們打鐘,三點鐘,或者定公上師在的時候,一點鐘打鐘,你感到疲勞得很,就是想睡一下。那睡了很舒服,如果叫你睡到八點、十點、十二點,乃至叫你不准起來,一直睡到晚上八點鐘,你睡不住的,肯定要起來,難過死了。所以這個假使是樂因,樂因越多,應該樂受越多,實際不是如此。

其他的也一樣,假使口渴的時候,喝飲料是樂。如果你不渴了,再拼命讓你喝最好的飲料,叫你一杯一杯喝下去,那你不舒服的。寒熱一樣的,天氣冷,穿一件厚衣服,或者最貴的貂皮之類的衣服很好。如果是夏天,熱得難受,你説貂皮衣服穿了舒服,讓你穿上去,你肯定難過死了。冬天穿一件很薄的紗衣,你也冷死了。所以夏天穿的覺得很舒服,冬天穿了就不舒服;冬天穿的覺得很舒服的衣服,夏天穿了就不舒服。那就是這個不是真的樂因,假如真的樂因應該因越多,樂越多。所

18

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 《俱舍論》卷二二: 「云何由理?以諸樂因皆不定故。謂諸所有衣服飲食冷煖等事,諸有情類許爲樂因,此若非時過量受用,便能生苦,復成苦因,不應樂因。於增盛位,或雖平等,但由非時,便成苦因,能生於苦。故知衣等,本是苦因,苦增盛時,其相方顯。」

以從這個觀點看,根本没有樂受,因爲苦的時候太多,變换一下,感到一個松緩一下的樂受,這叫樂。這實際上並不是樂,只不過是苦減輕了一點點,苦減輕一點,你顛倒地認爲這是樂,實際上樂是没有的。這是經部的説法。經部的説法,對我們觀苦,確實有幫助。

有人説,一切有爲法都是無常的,無常是行苦。那道諦是無漏有爲,也是無常的,是不是屬於行苦?這個問題,你們去想。

又薩婆多宗,苦集一物,因果分二,即苦諦體,爲因義邊,亦名集諦;若依經部宗,唯說貪愛,爲集諦體,以經唯說貪愛爲集故。薩婆多云:經就勝故,說愛爲集,理實一切,皆是集諦。故薄伽梵,伽陀中說:業愛及無明,爲因招後行,令諸有相續,名補特伽羅。此頌既言,業與無明,爲因招果,故知非唯愛爲集諦。

「又薩婆多宗,苦集一物,因果分二,即苦諦體,爲因義邊,亦名集諦」,這 是有部的説法,苦集二諦,體是一個東西,因爲一個做因,一個做果,分了二諦。 有漏的五蘊,做因的方面叫做集諦,做果的那一方面叫苦諦,都是有漏的五蘊,有 漏的有爲法。因果的不同,分苦諦、集諦兩個。

經部說集諦的體,是「貪愛」,就是十二因緣裏的愛,有這個愛纔能流轉生死。這個從實際的觀點看是很踏實的,没有愛,就不會產生輪迴。因爲三有的愛,愛欲界、愛色界、貪著無色界,纔在三界裏流轉。所以真正的集諦是貪愛。「以經唯説,貪愛爲集故」,因爲經裏也有這個話,只有貪愛是集,能夠集起一切果。煩惱與果最根本的是貪愛。

薩婆多部不承認,「經就勝故,說愛爲集,理實一切皆是集諦」,經裏邊就最勝的作用來說,集諦是貪愛。從實際上來說,一切有漏法都是集諦。那麼有什麼依據呢?「故薄伽梵,伽陀中説」,佛有一個偈,「業愛及無明,爲因招後行,因諸有相續,名補特伽羅」,因爲有業、有愛及無明爲因,能招引後邊的行。這是煩惱緣行,行之後使有情相續地流轉生死,叫補特伽羅。一個有情生命的單位,因爲有貪愛,有業,有無明,以這樣爲因招後來的行,流轉生死。有情相續,不斷地在生死裏邊,叫補特伽羅。所謂的士夫,就是五蘊流轉。「此頌既言,業與無明,爲因招果」,業跟無明也是因,能招果,所以也應該是集。愛固然是因,無明也是因,業也是因,集諦不單是愛。前面佛說愛是集,這是從作用最大的、殊勝的方面來說,愛是集,貪愛是集。實際上,業、無明都是集,再擴大下去,一切有漏業、有漏法都是集諦,相應的、俱有的法一起算起來,那就更多。

這是有部跟經部對集諦的不同的觀點。有部認爲苦集是一個東西,都是有漏的 五蘊,在因的方面叫集,在果的方面叫苦。而經部認爲,集諦只是一個法,貪愛。 有部跟經部辯論,經部的依據是佛説貪愛是集。有部舉一個頌,不但是貪愛,業跟 無明也是集,由此而知一切有漏法都是集。這是有部跟經部的不同觀點,他們的辯論如此。

從此第二,明二諦。論云:諦有二種:一、世俗諦,二、勝義諦。如 是二諦,其相云何?頌曰:

彼覺破便無 慧析餘亦爾 如瓶水世俗 異此名勝義

「從此第二,明二諦」,二諦的說法很多,有部有有部的二諦,經部有經部的 二諦,唯識有唯識的二諦,乃至中觀有中觀的二諦,層次不同。有部是一切有,勝 義諦、世俗諦,都是實在有,這是最基層的,有這個作爲基礎,前面的才容易上去。 給你們推薦一篇文章,在《俱舍論頌講記》前面,有默如法師寫的一篇序文,寫得 非常好。裏邊說,如果没有學過《俱舍》,其他講空也好,講什麼也好,都是籠統 混雜,不踏實。你們看一看可以了解《俱舍》的價值。

假使你們學過《楞嚴經》的,或者學過《大乘起信論》的,你拿得住不?可以肯定,你拿不住。拿不住就不踏實,没有學過《俱舍》,看一切大乘法,都感到不踏實。我們也曾跟一些杭州的大學生聊這個問題,他們也說:「儘管經看了很多,就是抓不住,跟實際行動配不起來。結果在家庭裏邊,還是煩惱,有時候煩惱還很多。」這就是没有付之於行動,教理跟行動脱節,成了一個學問,而不是真正的佛教。佛教是説學修一致,知行要合一的,在這個情況下,如果學得太高、太玄的,自己都抓不住,行動怎麼跟上去呢?行跟知兩個脱節,佛教的價值拿不出來,受用也没有。一定要能夠行得起來,纔有受用。這個有的人有感覺,有的人還没有。你知道一些佛教的受用之後,纔知道怎麼下工夫,也纔知道佛教的好處。單是聽人家說好、好、好,你來學佛,還不堅實。一定要自己嘗到一點味道,對佛教纔能夠起一個專信,法樂生起,那就不容易退。

「論云: 諦有二種,一、世俗諦,二、勝義諦,如是二諦其相云何」,什麼叫世俗諦,什麼叫勝義諦?

「頌曰:彼覺破便無,慧析餘亦爾,如瓶水世俗,異此名勝義」,前三句説世俗諦,後邊一句説勝義諦。什麼叫世俗諦呢?東西打破了,對它的覺知就没有了。舉個喻,一個花瓶打碎了,成了爛片片,丢在地下,人家不會叫它花瓶,這叫爛的瓷片片。把這個瓶打破之後,花瓶的覺知就没有了,人家不會認它是瓶。打破以後,瓶的覺知就没有了,這是世俗諦。

「慧析餘亦爾」,打不破的東西,比如水,用慧分析,水是色香味觸。這樣當你色香味觸一分析,水的感覺也没有了,水也是世俗諦。跟世俗諦反過來,打破之後,還有這個感覺,把它分析,還是那麼個東西。假使青顏色,你再分析還是青,從最大的青分到一點點,青還是青,這樣的東西叫勝義諦。這是有部的世俗、勝義的不同。

釋曰:彼覺破便無者,若彼物覺,物破便無,名世俗諦。如瓶被破,瓶覺則無,如衣被破,衣覺亦無,故瓶衣等,名世俗諦。慧析餘亦爾者,謂若有物,以慧析餘,彼覺則無,亦是世俗。如水被慧分析色香味觸時,水覺則無,如析火亦爾,火覺則無,故此水火,名世俗諦。如瓶水世俗者,如瓶世俗,屬初句也,如水世俗,屬第二句也。然此瓶水,未被析時,假立此名,稱爲世俗。依世俗理,說有瓶等,是實非虚,名世俗諦。

「釋曰:彼覺破便無者」,第一種。「若彼物覺」,這個東西打破之後,這個感覺就没有了,這是世俗諦。「如瓶被破,瓶覺則無」,假使一個瓶被打爛了,成了個小塊塊,人家絕對不說這是一個瓶,感覺的依據一點都没有了,就是一個碎片。這個瓶打破之後,瓶的覺知就没有了,人家不會叫它是瓶,這一類東西叫世俗諦。瓶如此,衣也如此,假使你把衣服剪成碎布片片,人家不會說是件衣服,破掉之後,衣服的感覺就没有了。「故瓶衣等名世俗諦」,所以瓶也好,衣也好,這都是假象,這一類東西都叫世俗諦。

「慧析餘亦爾」,假使有些東西打不爛的,要用智慧來分析,假使原來的感覺没有了,那麼也屬於世俗諦。「謂若有物,以慧析餘」,假使你把一個東西用智慧來分析,原來這個東西的感覺没有了,那麼原來的東西也是世俗諦。打個比喻說,「如水被慧分析」,水成了「色香味觸」,水的感覺没有了。水這個名字是我們安上去的,它本來就是色香味觸這麼一聚東西,當色香味觸的原來的樣子分析之後,「水覺則無」,那没有水的感覺了。

「如析火亦爾」,本來這個火,如果一分析:色是紅顏色的;聲是「唬唬唬」 地響的;香是一個焦糊糊的氣味;味,没有哪個去嘗火的味道,把舌頭燒掉了,那 個味道不好嘗;觸,碰上去是燙人的。那麼這樣一分析,也成了色香味觸,火的感 覺也没有了。這一類東西,都是屬於世俗諦。

「如瓶水世俗者」,這是舉的喻,這一類都屬於世俗諦。「如瓶世俗,屬初句也,如水世俗,屬第二句也」,瓶的世俗諦屬於第一句,即「彼覺破便無」,水的世俗諦屬於第二句,即「慧析餘亦爾」。「然此瓶水,未被析時,假立此名,稱爲世俗」,瓶也好,水也好,没有經過打破,没有經過分析,假安名字叫瓶,叫水,這一種叫世俗諦。以世俗的道理説有瓶、有水,而實際上,瓶是一些泥土湊起來的,水是色香味觸湊攏來的。這些東西,從世間上來說,「是實非虚」,從世俗諦上說是實在的,叫世俗諦。

異此名勝義者,異此瓶水,名勝義諦。如青色等,碎至極微,色覺常在;及慧析味等,乃至極微,味覺常在;及慧分析受等四蘊,至一刹那,彼覺常在,故彼色等,名勝義諦。此真實有,故名勝義,依勝義理,說有色等,是實非虚,名勝義諦。

「異此名勝義者,異此瓶水,名勝義諦。如青色等」,一片青顏色,把它碎成 微塵,成了一個一個的極微,青的顏色還在。「及慧析味」,假使鹹的味道,一袋 鹽固然是鹹的,一斤鹽還是鹹的,而一粒還是鹹的,乃至把鹽打碎成了一個極微, 還是鹹的,再分析下去,也不會失掉它的本性,那就是勝義諦。「乃至極微,味覺 常在;及慧分析受等四蘊」,受想行識,不是物質的東西,你痛了幾個小時,固然 很痛,你把它分到一小時,也是痛,分到一秒鐘也是痛,乃至一刹那,這個痛還是痛。物質可以分成極微,那些精神的東西只能刹那來分,乃至分成一刹那,痛的感 覺還在。

「故彼色等,名勝義諦」,總結一下,色聲香味觸,這些東西叫勝義諦,勝義上來說是有的。「故名勝義,依勝義理,說有色等,是實非虚,名勝義諦」,以世俗的道理,說有瓶、水是真,實際上以勝義來說,是没有的。以勝義的道理來說,是實在有的,叫勝義諦。

依經部說,如無漏智,及此後得世間正智,所取諸法,名勝義諦。除此已外,餘智取法,名世俗諦。

「依經部說,如無漏智,及此後得世間正智,所取諸法,名勝義諦。除此已外,餘智取法,名世俗諦」,經部是唯識的橋梁,經部的說法接近唯識,假使無分别智所觀到的法,那是實在的東西,真正有的東西。無分别智之後,所得的世間正智是後得智,無分别智是無漏的,後得智是有分别,屬於有漏的。無分别智是在定中,出定以後,起有分别的後得智,這兩種智慧觀察的東西,都是實在的,叫勝義諦。其他的智慧所取的,一般凡夫所取的那些東西,叫世俗諦。

這個標準又抬高了一些。講空性,不能從最高的空下手,一定要有層次。從有部的勝義、世俗,到經部的勝義、世俗,再唯識的勝義、世俗,再到最高的中觀勝義、世俗。這四個層次,是有代表性的:有部是代表一切有的,是最原始的那些説法;經部是比較進步一些;唯識是一切法唯識無境的;中觀是一切法都掃完的。這樣經過這四個層次得到的空性纔踏實。

從此大文第三,約聖道辨人,就中分三:一、明聖道加行,二、約三道辨人,三、明諸道差别。就明加行中,復分爲二:一、總標,二、廣明。此下第一,總標加行者。論云:已辨諸諦,應說云何方便勤修趣見諦道? 頌曰:

將趣見諦道 應住戒勤修 聞思修所成 謂名俱義境

「從此大文第三,約聖道辨人」,在修聖道的時候,那些行者是怎麼樣情況? 就聖道來說行人。「就中分三:一、明聖道加行,二、約三道辨人」,見道、修道、 無學道;「三、明諸道差别」,各式各樣道的差别。先説加行,這個加行不是四加 行。凡是要修行的人,開始要準備的工作,都屬於加行裏邊。 「就明加行中,復分爲二:一、總標,二、廣明。此下第一,總標加行者。論云:已辨諸諦,應説云何方便勤修,趣見諦道」,講過四諦、二諦,修怎麼樣的方便能夠「趣見諦道」?見諦的道路,如何進入?如何修道?最低的要求要見四諦,見道的道路,如何進去?

「頌曰:將趣見諦道,應住戒勤修,聞思修所成,謂名俱義境」,要趣入見諦的那個道路,第一個應當「住戒」,持戒。戒不要,拿一本書拼命研究,研究成一個佛學者,根本見不了諦,你所學的東西,也是依稀仿佛,甚至於錯的,這不是真正修行的道路,這是世間研究哲學的方式。

有人用研究哲學等的方式來研究佛教,根據考據、考證等等的方法,得出結論, 說《楞嚴經》是假的,《起信論》是假的,甚至於説還有好多經都是假的。這是以 世間的眼光來看佛教,把真的看成假的,顛倒!佛教修行,絕對不能用世間搞學問 的那一套,考證考證,什麼什麼搞搞。你要考證的話,你佛教就信不進去了。比如 釋迦牟尼佛的聖誕,恐怕有幾十種說法,佛聖誕到現在到底多少年?漢傳的一向傳 說是二千九百幾十年,現在世間上公認的,二千五百三十八年。其他各式各樣的說 法還多,最後結論說佛没有的。因爲你說你的,他說他的,假使真的有佛,怎麼有 那麼多聖誕呢?這個考證的方式,就會達到錯誤的結論。所以不能以考證的觀點來 對待佛教。因爲佛教過去是没有書的,没有紙張的,那個時候的曆法各個地方不同, 最後集中起來,當然有各式各樣的差異的說法。這不影響真正佛教的真實性,佛陀 是歷史上實在有的人物,這個誰也不敢否定。

釋曰:將趣見諦道,應先住戒,然後勤修聞思修慧。因聞思修,所成慧故,慧名所成。依聞所成慧,起思所成慧,依思所成慧,起修所成慧。

「將趣見諦道,應先住戒」,要趣入見諦道,首先要持戒。離開戒,想見道是做不到的。現在偏偏有些人嫌戒麻煩,這個做不得,那個做不得,認爲只要把道理搞清楚就可以了,睡在床上看書不是很舒服嗎?坐得端端正正的,吃力得很,看也看不進,坐得疲勞,躺在那裏,一方面休養,一方面看經。這樣看經,你想能不能見道呢?連威儀都不正,還想持什麼戒?對佛又不恭敬,對法也不恭敬,這不會趣入道的。第一個我們要注意的,住戒。如果你這個不承認,那你儘管做一個佛學家,可以出名,可以著很多的書,可以登報,可以讓大家恭維你,也可以發財,但見不了諦。

「勤修聞思修慧」,住戒之後,戒是解脱的因,因拿到,果就來了,没那麼方便。解脱的因,持戒是對的,還要有慧、定。單是一個戒,固然是解脱的因,但是不具備定、慧,不能達到解脱的果。因爲要衆緣和合,單是一個緣,缺乏其他的緣不行的。我們燒飯,要有鍋,有米,有水,有柴等等。你說米有了,但没有鍋,也没有柴,那怎麼成飯呢?

持戒之後,還得要「勤修聞思修慧」,你即使住戒,修苦行,眼睛閉起來,腿 收起來,你想入定,開智慧,見道,没有上那個路。聞思都没有,再怎麼修定,再 怎麼持戒,還是枉然。最低層次是聞慧,慢慢進入思慧,最後是修慧,修慧之後, 無漏慧。如果没有聞思修的慧爲前加行,無漏的慧從何而來?没有不靠因緣的事情, 佛教重緣起,成佛是從緣起,無漏慧也是緣起,没有前面的緣,無漏慧不會從天上 掉下來。所以儘管你眼睛閉起來,不倒單什麼的,如果没有聞思修慧的前加行,開 悟的無漏慧是來不了的。

「因聞思修,所成慧故」,因爲聞而得到的慧、因思所得到的慧、因修所得到的慧,叫聞思修所成的慧。《論》一開始講要親近具德師父、聽聞正法、如理思惟、法隨法行,持戒、思慧都來了。什麼經論都是這樣說法。你自己要創造一個捷徑,不要通過這個就直接能夠見道的,恐怕很難,佛没有這麼說,你自己想的辦法不一定能行得通。還是依佛說的法走穩當一些。

「慧名所成」,這個慧是所成功的果。因聞所成的慧,依思所成的慧。依聞所成的慧是基礎,能夠生起思所成的慧;依思所成的慧,纔能夠起修所成的慧;依修成的慧纔能起無漏慧。那麼你說:「前面不要,只要無漏慧。」没有基礎,不行。

問:三慧何别?答:聞所成慧,唯緣名境,未能捨文而觀義故;思所成慧,緣名及義,未全捨文而觀義故,頌言俱者,謂名義也;修所成慧,唯緣義境,已能捨文而觀義故。

「問:三慧何别」,聞、思、修三個慧有什麼差别?聽聞正法得到的智慧,是聞慧;經過自己內心思惟得到的慧是思慧;從定中得到的慧,是修慧,定名爲修,它最能夠熏心。要淨化自己的心,心淨化,身口自然淨化,最有力的是修,所以修慧是很重要的。

修不淨觀,儘管你把不淨觀的照片看,把不淨觀的書看,這樣子做,甚至於去看真正腐爛的屍體、白骨,没有經過定力的熏修,碰到境還是要被打敗的。殯儀館、火葬場裏的工作人員,他天天看見燒死人、骨灰、白骨,但他没有修定,他又没有離欲的心,他的貪心可能不比一般人小。當然,有些人本來是貪心小的,在這個工作場所看到人的醜態,他也可以起一些厭離心,但是絕對不會產生對女色厭惡到出離的心,畢竟他没有得到修的慧。一定要修慧生起來,一看到,就感到那個膨脹腐爛的臭味道,那個骨頭的不好看的樣子都顯出來,那就再也不會起愛心,這是靠修來的,所以決定要有修。

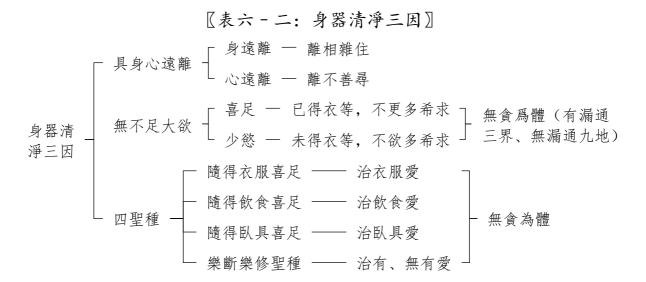
這裏邊的差別,從緣的境來說。「聞所成慧,唯緣名境」,名句文身,「未能 捨文而觀義故」,聞慧是膚淺的,不能把名句文身捨掉而觀裏邊講的意義,離開文, 就没有辦法了。《三歸依觀》,有的人要對了書修,把頌詞一句一句背了修,這就 是還没有離開文。 思所成慧高一級。「緣名及義,未全捨文而觀義故」,名義兩個都緣,還没有 把文全捨掉而觀義的能力。觀到文,他能夠觀到義理,觀義理觀了一陣子,又把文 要想一想,再觀義理。「故頌言俱」,頌裏邊一個「名俱義」,一會兒觀文,一會 兒觀義,就是思慧,「俱」就是名義兩個東西。

「修所成慧,唯緣義境」,離文,單是觀義,「已能捨文而觀義故」。

這裏,我們要强調一下念誦的重要性。不經過念誦的觀文,你怎麼能夠捨文觀義?隨文入觀,把文看得飛熟,以後能夠入觀境,再觀義。在念誦裏邊也能入定,不要對念誦看得好像很輕,一天到晚,重復的話念那麼多幹啥?不想念,偷偷地溜掉。或者不來,賴掉一座經,好像是佔了大便宜。實際上吃了大虧,你聞思修的資糧,一天少一天,一天少一天,最後是成就不了的,加持也没有。那次來參加法會的老和尚,他是住山洞的,住山洞的人,畢竟有些定境,他告訴我們說,他在定裏邊看到我們這個多寶講寺破破爛爛的,但是大雄寶殿金光輝煌,亮得不得了,那就是大雄寶殿有加持力。你一天不來念經,你獲得的加持就没有,在殿上得加持的人有的。你不來,不想念,怎麼會有加持?在房間念,房間裏没有加持,跟大殿是不一樣的,在大衆裏得到大衆加持,你一個人,你自己有多大能力?你加持哪個?自己加持自己,佛又没有來加持你,還是在殿上念好一些。有的人在輕視念誦,「黄教念誦太多了」,實在不多,你如果定中,念誦裏得了加持之後,你就嫌少了,最好多念一點,加持多一點,這個你要真正體會進去,會有加持來的。

從此第二,廣明加行。就中分四:一、明身器清淨,二、明五停心位, 三、明四念住,四、明四善根。此下第一,明身器清淨。論云:諸有欲於 修精勤學者,如何淨身器,令修速成?頌曰:

具身心遠離 無不足大欲 謂已得未得 多求名所無 治相違界三 無漏無貪性 四聖種亦爾 前三唯喜足 三生具後業 爲治四愛生 我所我事欲 暫息永除故



「從此第二,廣明加行」,這是開始入道的加行。第一,「明身器清淨」,身是根身,器是器世間,要使它們清淨,遠離染污。如果你說:「我是菩薩,就在五欲中修行,像泥中的蓮花,火裹煉真金,到五欲的世界裏去行菩薩道,乃至酒肆、婬舍都可以行道。」這樣幾下子就給你送下地獄。開始學道的人要遠離,没有那個能力,如果不遠離的話,肯定要下墮。所以開始講身心如何清淨,身要清淨,器世間也要清淨,不能在喧鬧的世間裏邊。很多人勸我到上海去辦道場,上海怎麼辦道場呢?花花世界。那些青年人乾乾淨淨的,染缸一泡都壞掉了,還怎麼說修行,還成就什麼呢?所以一定要在比較僻靜的地方。這個地方交通不便,買東西不便,醫藥不便……固然很多不便,對真正要修行的人是很好的,在這個地方能出人才。

第二,「明五停心位」,修五停心觀。第三,「明四念住」,更進一層,觀四念住。把身清淨之後,五停心觀把心收起來,把散心停下來,然後要用功,修四念住。四念住之後,再進入觀四諦,即四加行。第四,「明四善根」,就是四加行。這是一層一層進入道的次第。

「此下第一,明身器清淨」,一定要把前面的做好,做扎實,後邊的就接着來。 没有前頭的,後頭的不會來。你前面的不做,想佔便宜,「我要見道」,見不了的。 你要見道,第一個要身器清淨。

「論云:諸有欲於修精勤學者」,精勤學習的人,如何使身體清淨,「令修速成」,使修行快快成就。我們把快快成就的方法告訴你,你却嫌慢,你想要睡一覺,明天成佛,這寫一篇小説還可以,實際上是行不通的。小説裏邊,仙人手一指,這個人就什麼都好了,或者是成了什麼道,這不是實際的東西。

「頌曰: 具身心遠離」,第一個條件,身心要遠離。身固然要遠離,心也要遠離。

第二,「無不足大欲」,没有不足,没有大欲,少欲知足。「謂已得未得,多求名所無」,已得到的多求,不知足,没有得到的多攀求,多欲。「治相違」,對治它的,跟它相違,就是少欲知足。「界三無漏無貪性」,通三界,無漏的通九地,喜足少欲的體性是無貪。

第三,「四聖種亦爾」,也是無貪爲性。「前三唯喜足,三生具後業」,前三個體性是喜足,這三個也是生具,即衣服、飲食、臥具,修道要靠這些東西。四聖種最後一個「樂斷修」,是助道的事業。爲什麼修四聖種呢?「爲治四愛生」,對治四個愛,我所的愛,我事的愛,即對我本身的愛。「暫息永除故」,前面三個把我所的愛暫時能夠息下來,最後一個,把我事的愛永遠除掉。

修四聖種還在見道的前面階段,如果四聖種都没有,什麼都要舒服,什麼享受 都要好,什麼都要,吃得好,穿得好,住得好,用得好,錢多。少欲知足没有,四 聖種談不上,你要見道,没有的。所以見道之前,第一要身心遠離,第二要少欲喜 足,第三要修四聖種。一般成就的人,都是修過苦行的,虚雲老和尚修過苦行,海 公上師,在藏地求法的時候,修過苦行;臺灣的廣欽和尚,也修過苦行……過去的不說,近代有名的那些成就的人,都經過苦行的階段。所以,你想離開這個階段要成就,恐怕是不行的。

釋曰: 身器清淨, 略由三因: 一、身心遠離, 二、喜足少欲, 三、住四聖種。具身心遠離者, 身遠離者, 離相雜住, 心遠離者, 離不善尋。

「釋曰:身器清淨,略由三因」,要使身器清淨,有三個因素。第一,身心遠離;第二,喜足少欲;第三,住四聖種。

「具身心遠離者」,身心的遠離,先是「身遠離」,「離相雜住」,不要跟那 些不相干的人混雜而住,不要跟在家人雜在一起,要住在寺院裏邊。寺院也不宜在 城市裏邊,城市裏邊假使旁邊的那些高樓大厦的喇叭放起來,什麼電視、電影、廣 播之類,你就不清淨,還是相雜的。

「心遠離」更難,「離不善尋」,住在山林裏邊,一天到晚想城市上的五欲,那等於不在山裏一樣。不善的尋伺除掉,心纔遠離。

有一些人過一段時間要到城裏去逛一逛,不逛他難過,這就是身心遠離不了。 看的結果不是好事情,會給人家鈎下水的。這樣修行,最後要泡湯的。很奇怪,有 一個出家人,學問也没有,技術也没有,人也是長得一般,其他也都一般性,但是 鈎他的人很多。真正你給她鈎住,還了俗,她也不要你了,這是什麼原因?你想想 看,那不是魔是啥東西嘛?最近來一個挂單的,一個居士送他一疊裸體照。送他幹 啥呢?這真是莫名其妙的,不是魔是啥東西呢?看見一個年輕出家人,要把他拉下 水,先送他一疊照片,讓他欲心生起來。這樣的事情很危險,大家不要看見這個世 界是好玩的,隨時有把你拉下水的危險性,身要遠離。

無不足大欲者,第二因也。無不足者,喜足也;無大欲者,少欲也。 前二易可成,由喜足少欲。問:無不足無大欲,此之二無,差别云何?答: 頌言:謂已得未得,多求名所無,謂已得衣等,更多希求,名不喜足,是 喜足所無也。若未得衣等,更多希求,名爲大欲,是少欲所無也。

身心遠離之後,要没有不足、大欲,這是第二個因素。無不足,就是喜足;無 大欲,就是少欲。「前二易可成,由喜足少欲」,假使没有不足,没有大欲,喜足 少欲,可以達到無不足大欲的條件。

什麼叫「無不足、無大欲」?「此之二無,差别云何」,無不足、無大欲,差 别在哪裏呢?「答:頌言:謂己得未得,多求名所無」,《俱舍論》解釋,已經得 到的多求叫不足,没有得到的去攀求,叫大欲。没有不足、没有大欲分别叫無不足、 無大欲。

「謂已得衣等」,出家人修行要飲食、衣服、臥具、醫藥四緣。拿到一件舊的 毛衣,不大歡喜,再求一件新的,新的質量差一點,又來一件,什麼歐洲的,什麼 澳大利亞的毛衣,這個穿着煖和,要一件,再來更好的呢子的衣服,還要一件,這 是多求、不足。「已得衣等,更多希求」,已經有了還要求,「是喜足所無也」, 没有喜足。

假使没有得到衣,脖子伸得長長的,最好這一次檀越給我們送衣來,質量高一點,裁縫做得好一點。我們經常聽到出家人說,「這個裁縫,不要他做,他做出來的衣服不好看」。當然,如果做得亂七八糟的,威儀不正,這個穿出去不好了,但是稍微裏邊差一點點,也没啥關係,你又不是時裝模特,稍微有一點不好,没有關係。出家人這些都要放掉,衣服只要不受凍,飲食不會餓死。一個車,你要推它走,塗點油嘛,只要機器輪子能推就好,不一定要考究的酥油、高級的香油什麼東西。不要追求飲食、衣服等等,只要能夠修道就可以。這些看起來是小事,要經常檢查檢查自己是不是做到,没有做到,向這個看齊。

「若未得衣等,更多希求,名爲大欲,是少欲所無也」,是少欲的對立面。

治相違者,此明喜足少欲,與此不喜足大欲相違也。界三者,喜足少欲,若有漏者,通三界,若無漏者,通九地,所治二種唯在欲界。無漏無貪性者,喜足少欲,亦通無漏,無貪爲體,所治二種,以貪爲性。

「治相違」,喜足少欲能夠對治大欲,對治多求,對治不足,與它們行相是相違的。「與此不喜足大欲相違也」。「界三」,喜足少欲,有漏的通三界,無漏的通九地。「所治二種唯在欲界」,所對治的大欲跟不知足,唯欲界有,色界没有,這些煩惱很重,欲界纔有,色界没有。「無漏無貪性」,少欲喜足通無漏,也通有漏,以無貪爲性,少欲喜足本身都是無貪。所對治兩種是貪,貪由無貪來對治。

四聖種亦爾者,釋第三因也。能生衆聖,故名聖種。四聖種體,亦是無貪,同前喜等,故言亦爾。

「四聖種亦爾」,四聖種也同樣如此,也是無貪爲性。「能生衆聖,故名聖種」,能夠生出那些各式各樣的聖者,從見道位起,到修道位、無學道,都是聖者。能夠產生那些聖者的種子,叫四聖種。見道成聖,要有種子。如果種子没有,芽也不會發,果更不會結。果從因上求,佛教是緣起論者,果是因緣和合而現的,因緣夠了,果決定現,因緣不夠,你一天到晚想果,想死也得不到。你要成聖者,一定要有四聖種這個因,因爲它能夠生出各式各樣的聖者,叫聖種。

「四聖種體,亦是無貪」,四聖種的體也是無貪。「同前喜等,故言亦爾」, 跟喜足、少欲都是無貪,故説亦爾。

下邊把《法蘊足論》補充一下。這段文極好,我們修行的人,要好好地對照着学,它分幾個層次來講。

一時,薄伽梵在室羅筏,住逝多林給孤獨園。爾時世尊告苾芻衆, 有四聖種,是最勝、是種姓、是可樂、現無雜穢、曾無雜穢、當無雜穢, 一切沙門、或婆羅門、或天魔梵、或餘世間,無能以法而譏毀者。

何等爲四?謂我多聞賢聖弟子,隨得衣服,便生喜足,讚歎喜足。 不爲求覓衣服因緣,令諸世間而生譏論。若求不得,終不懊嘆,引頸悕望,拊胸迷悶。若求得已,如法受用,不生染著,耽嗜迷悶,藏護貯積。 於受用時,能見過患,正知出離。彼由隨得衣服喜足,終不自舉陵蔑於他,而能策勤,正知繫念,是名安住古昔聖種。

如是弟子,隨得飲食,便生喜足,廣説如前。如是弟子,隨得臥具,便生喜足,廣説如前。如是弟子,愛斷樂斷,精勤隨學,於斷愛樂,愛 脩樂脩,精勤隨學,於脩愛樂,彼由如是斷脩愛樂,終不自舉陵蔑於他, 而能策勤,正知繫念,是名安住古昔聖種。

謂我多聞賢聖弟子,成就如是四聖種者,若依東西南北方住,不樂居彼,而彼樂居,於樂不樂,俱能含忍。爾時世尊,爲攝前義,而説頌曰: 勇不樂居彼,而彼樂勇居,於樂不樂中,勇者俱含忍。既棄捨諸欲,無物能拘礙,如贍部真金,誰復應譏毀。(《法蘊足論》卷三)

「一時」,一個時候,「薄伽梵在室羅筏,住逝多林給孤獨園」,在舍衛國, 祇樹給孤獨園那個地方。佛「告苾芻衆」,教誡那些弟子,有四個聖種是最殊勝的。 「是種姓、是可樂」,一切佛、佛弟子,認爲是最殊勝的東西。我們不要看到最殊 勝的反而害怕,説行不來,對最勝的要追求。一切佛弟子都説它是最殊勝的,一切 佛弟子,過去都是從這個地方出來的,是一個不共的種姓,要修行,非要通過四聖 種。

「是可樂」,這是可樂的法。現在没有雜穢染污的法,不能雜穢它;過去没有能夠雜穢它的,將來也不能雜穢,三世之中没有一個東西可以使它染污。「一切沙門,或婆羅門,或天魔梵,或餘世間,無能以法而譏毀者」,不管什麼人,世間上的,出世的修行沙門也好,婆羅門也好,天上的天人也好,魔也好,梵也好,或者其餘世間上的一些聰明有學問的人也好,要去譏毀四聖種,要如法地譏毀是没有辦法的。如果不依法地謾駡,那是另外一回事。

既然那麼好,那麼殊勝,那四聖種是什麼呢?「謂我多聞賢聖弟子」,「賢聖」,七賢八聖,加上佛菩薩。「隨得衣服,便生喜足」,衣服,只要拿到能禦寒,高興。「讚歎喜足」,自己喜足,還要對這個事情讚歎。

「不爲求覓衣服因緣,令諸世間而生譏論」,不要爲了求衣服,到處去化緣, 以至於世間上看到和尚來了,趕快門上挂一個牌子——「僧道無緣」,又要化緣了, 吃不消。不要引生譏毀。「若求不得,終不懊嘆,引頸悕望」。

《法蘊足論》說得很好1,求衣服緣生譏論是邪命。到施主家故意顯出威儀相,裝模作樣,盤腿坐起,兩個眼睛觀鼻子,「看我多像老修行,趕快供養」,這是詐

現奇特相。或者「矯設言論」, 説一些話, 哪個人哪個人供養我什麼東西, 大家讚 歎他, 哪個人供養什麼衣服, 讚歎, 你趕快供養我, 人家也會讚歎你。「現相研磨」 , 自己現那個相, 或者甚至跟他纏, 非要不可, 不布施不走, 那個樣子, 做得實在 太難看。佛弟子不要這樣子做, 不令他生譏毀。

「若求不得終不懊嘆」,假使求衣服,迦提月,放一個月假就是求衣服的,你假使衣服不夠可以去化,哪個有緣供養你,但是不要這樣現相去求。假使你如法求,求不得不要懊惱,「終不懊嘆」。「引頸悕望,拊胸迷悶」,心裏難過懊惱,還總希望施主可憐,脖子伸得長長的,不要顯那個醜態。

假使求得之後,「如法受用」,該用的時候用,不要亂用。「不生染著」,不 要對這個東西起貪著心。悟達國師,當時皇帝賜給他一張外國供養的沉香床,生了 一念的染著心,那個人面瘡就生出來了,心一染著就是煩惱,煩惱一生,魔就有空 子可以鑽,所以不要起染著心。

「耽嗜迷悶」, 歡喜得心都迷掉了。「藏護貯積」, 把它藏得好好的, 堆積如山, 不要這樣。受用是人的過患, 求不得不要有那些醜態, 而求到了也不要迷掉。

怎麼叫如法受用呢?「能見過患,正知出離」」,知道衣服都是無常的,都是要敗壞的,不可以保信的。今天衣服很多,明天來一個什麼事情,把你弄掉了。像過去抄家,就全都没有了,一切都是無常的,所以不要貪著。並且衣服多還有其他的壞處,財産多更討厭,有刀子來跟你要,把你命都要斷掉,這些過患都要看到。如果不如法受用居士(檀越)的布施,要披毛戴角去還,甚至你自己受用了,不修行犯戒,還得下地獄,這些過患都要看到。「正知出離」,我現在用這個衣服,爲了要修行,趕快出離。

「彼由隨得衣服喜足」,這一層已經好了,但是還要防一層。有的人做到上面這些,就要高傲,「我得到衣服喜足,你不喜足,我比你好」,這個心又不對。得到衣服喜足之後,不要「自舉陵蔑他」,看不起人家,自己抬高自己。所以要把這些都做到,很不容易,有的人能夠知足、喜足,能夠照前面做,但是他我慢心起來了,「我做得到,你們做不到,我高於一切」。有點功德,不要自舉,陵蔑於他。「而能策勤,正知繫念」,而能夠精勤修行,正知正念,這樣叫安住過去聖種。

「如是弟子,隨得飲食,便生喜足,廣説如前」,飲食一樣,求不得時不要怎麼樣,求得時不要怎麼樣,正在受用的時候該怎麼樣。「如是弟子,隨得臥具,便生喜足,廣説如前」,佛弟子隨得臥具,隨施主給你什麼臥具,就感到喜足,「廣説如前」,求不得時、求得時、正受用時該怎樣和前面是一樣的。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 《法蘊足論》卷三: 「非爲求覓衣服因緣,令諸世間生譏論者,謂佛弟子,非如一類,爲求衣服往施主家,詐現威儀,矯設言論,現相研磨,以利求利,令諸世間多生譏論。諸佛弟子,與彼相違故,不令他生諸譏論,若求不得終不懊嘆等者。」

<sup>1 《</sup>法蘊足論》卷三:「於受用時,能見過患,正知出離者,謂佛弟子,受用所得,諸衣服時,能見過患,謂此衣服,無常轉動,求時勞倦,受用非理,生長疾病,是失壞法,是增減法,暫得還失,迅速不停,本無今有,有已還無,不可保信;又受用時,正知出離,成就趣向,出離慧故,爲趣涅槃,受用衣服;又受用時,先調貪欲,次斷貪欲,後出貪欲。由此因緣,心於衣服,離染解脱。」

「如是弟子,愛斷樂斷,精勤隨學,於斷愛樂;愛修樂修,精勤隨學,於修愛樂」,「斷」,斷惡,「修」,修善。一切惡都要斷;一切善,有漏、無漏的都要修,要精勤地隨學。「於斷愛樂」,不但是能斷,對斷要愛樂,生歡喜心。對修行的事情最要有歡喜心。念誦就要起歡喜心。如果是勉强的,「這個常住規定的,不上殿要遷單的」,只好去,坐在那裏,垂頭喪氣,人家在念,坐在那裏聽,這樣子賴兩個小時,賴過,總算解放,這樣没有愛樂心,是不會有成就的。「彼由如是斷修愛樂」,有愛樂心斷修。也不要「自舉」,不要驕傲,「我上殿每次都來,大聲去念,你們都不行,吊兒郎當道來不來,來了要打瞌睡的,我比你好」,這個心絕對不要起。「終不自舉陵蔑於他,而能策勤,正知繫念,是名安住古昔聖種。」

四聖種這樣的人實在稀有,這是聖人的種子,可以產生一切的聖者。我們要成 聖者,必定把這個種子種下去。「謂我多聞賢聖弟子,成就如是四聖種者」,這樣 成就四個種子,能夠做到的人,「若依東西南北方住」,不管你住在東方、西方、 南方、北方,各處,「不樂居彼,而彼樂居」,一切世間人不願意去住的地方,他 住下去,却很安樂。我們這裏,「這個地方不適應,水土不合,飲食不對」,都是 没有四聖種。「於樂不樂,俱能含忍」,人家歡喜的地方能住,人家不歡喜的也能 住。

「爾時世尊爲攝前義,而説頌曰」,世尊把前面總的意思,攝成一個頌。「勇不樂居彼,而彼樂勇居」,前面一個「勇不樂居」,世間那些認爲了不得的人不歡喜住的地方,「而彼」,有四聖種的行者,他有勇氣去住。

五臺山北臺是一般人不敢住的,風大得不得了,距離山下很遠,上面又不產糧食,什麼柴火、糧食都要背上去,在冬天大雪封山,在上邊死掉都没有人知道。這麼個地方,有人就是一個人住。我們在的時候,慈淨法師住在裏邊,一個人住的,什麼柴火糧食在大雪封山之前都準備好,高高地一個人住在上邊。

「勇不樂居彼」,一般人都不敢住的,他敢住。「而彼樂勇居」,他不但敢住,樂於住在那裏,住得很歡喜。「於樂不樂中,勇者俱含忍」,世間上的人,歡喜住的也好,不歡喜住的也好,這個勇者是修四聖種的人,「俱含忍」,世間人不歡喜住的地方能住,世間人歡喜住的地方也能住。不是去享樂,能夠在那個地方不受沾染。在世間人不願意住的深山老林住,不沾染五欲,還容易一些,世間人歡喜住的五欲場所,你在裏邊不沾染五欲,這纔難了。都能夠忍得下來,這是聖種。

「既棄捨諸欲,無物能拘礙」,既然心裏邊没有欲,無罣無礙,好的不能把你 拘住,壞的也不能把你阻礙掉。這樣的人跟南贍部上的真金一樣,十足的赤金,一 分假的都没有,這樣子的金,没有人敢説它假。「如贍部真金,誰復應譏毀」,這 樣子修行的人,没有人敢譏毀他。

這個四聖種的可貴,我們要起一個羨慕的心,要起一個將來能做到的心,現在能做多少就儘量做多少,最好起一個現在馬上做到的心,這纔是聖者的種子種下去

了。如果説這個做不到,不學這個,那麼你想成聖者,没有希望。所以我們學到這 一些,就是要起心能夠行持,要發這個願。

身器清淨有三個因素:第一是身心遠離;第二是没有不足大欲,少欲喜足;第 三是要修四聖種。這三個條件做到,身器纔能清淨。如果身器不清淨,修行還談不 上,所以先要把身器搞乾淨。第三個因素是要修四聖種,「能生衆聖,故名聖種」, 能夠生起各式各樣的聖者,那麼也是無貪爲性。

前三唯喜足者,一、衣服喜足聖種,二、飲食喜足聖種,三、臥具喜足聖種,四、樂斷樂修聖種,謂樂斷煩惱,樂修聖道也。

「前三唯喜足者」,四聖種一共是四個,前面三個聖種都是喜足。

第一,「衣服喜足聖種」,衣服只要能夠禦寒,能修行,就滿足高興。

第二,「飲食喜足聖種」,飲食,只要能把肚子吃飽,能夠有精神修行就好。 至於味道好不好、質量怎麼樣都不在乎。經上打個比喻,生銹的車輪不一定要什麼 高貴的酥油、香油,只要有潤滑作用,輪子能轉得動就行。修行也一樣,不在乎吃 的東西是否味道好、質量好,只要吃下去身體能夠修行就可以。如果講究衣服、飲 食等等,那談不上修行。

第三,「臥具喜足聖種」,臥具也是隨得喜足。常住發給你什麼就拿什麼,不 要嫌好嫌壞的。如果不滿足甚至於吵架,那不是修行應當有的態度。

第四,「樂斷樂修聖種」,煩惱要斷,善法要修。不但認識到要斷修,而且喜 歡斷,喜歡修,有意樂心,這也是聖種。煩惱固然要斷,有的人是咬緊牙關斷,没 有喜樂心,那這個力量不夠。聖道要修,有的人不愛修,逼着修,這樣被動的修不 上道,要自己有意樂心纔能夠上道。

這裏四個聖種講得很略、《法蘊足論》的文比較廣、可以對照。

問:第四聖種,既非喜足,如何亦用無貪爲體?答:以能棄捨欲貪、有貪故,此第四亦無貪性。

「問:第四聖種,既非喜足,如何亦用無貪爲體」,四聖種都是無貪爲性,前面三個,即衣服喜足、飲食喜足、臥具喜足是没有貪性的,第四個樂斷樂修跟無貪好像不相干,本身没有喜足的意思,怎麼也說它是無貪呢?

「答:以能棄捨欲貪、有貪故,此第四亦無貪性」,因爲第四聖種斷煩惱修聖道,能夠棄捨欲貪、有貪,性質是相同的,所以也是無貪。既然能捨棄欲界的貪、色界無色界的貪,當然要出離欲界,也要出離色界、無色界,也就是斷貪,能夠捨貪,所以第四個聖種也是無貪性。

問:何須立此四聖種耶?答:頌言:三生具後業,前三聖種,助道生具,最後聖種,助道事業。以諸弟子,捨俗生具,及俗事業,世尊哀愍,立此助聖道生具事業,令修行者,解脱非久也。

「問:何須立此四聖種耶」,爲什麼要安立四聖種呢?

「答:頌言:三生具後業」,前面三個聖種是修道的生具,即資具,後面一個 聖種是助道的事業,即真正幹的事情。「以諸弟子捨俗生具,及俗事業」,因爲佛 的弟子捨棄了世間上一切生活的用具跟事業,爲求解脱,從佛出家,佛哀愍弟子, 讓他們具備飲食、衣服、臥具、醫藥這些助道的資具。

「立此助聖道生具事業」,「樂斷樂修」,這是聖道的事業。捨掉世俗的事業, 提起聖道的事業; 捨掉自己的生具,佛資助聖道的生具。「令修行者,解脱非久也」 ,這樣使修行的人很快能得到解脱。因爲世間上要成功辦事業,也要有養生的資料。 修行人有修行的事業,也有修行的生具,這樣可以很快地把解脱的事情搞成功。所 以要立四聖種。

問:何故安立如此二事?答:頌言:爲治四愛生,一、衣服愛,二、飲食愛,三、臥具愛,四、有無有愛,治四愛故,立四聖種。

「問:何故安立如此二事」,爲什麼安立生具、事業這兩件事?

「答:頌言:爲治四愛生」,三個是「生具」,一個是「事業」,這樣安立能對治四個愛生。哪四個愛?即對衣服的愛、對飲食的愛、對臥具的愛、對有無有的愛。前三個在世間上是普遍存在的,一般人認爲這三個愛是正常的,對修行的人來說,這是煩惱,要對治,要隨得喜足。

世間的人買衣服,到店裏邊東挑西挑,搞半天纔買到自己喜歡的,那就是貪心。 以前有一個人是有名的「疙瘩」,買東西,總要從十幾個裏邊挑,挑到滿意的纔買。 没有那麼多可挑的就不買,一定要挑最好的。人家叫她「疙瘩大王」,這是貪心重 的表現。

出家人,人家供養什麼,管它好不好,都高興。修行能夠衣服夠穿,冬天不冷就行。同樣,飲食也是給什麼就吃什麼。佛在世時要托缽,人家給什麼就吃什麼,不要挑的。現在我們如果要跟大寮商量明天吃什麼菜、後天吃什麼菜,那就不對了,這跟修行背道而馳。這些由常住來掌握,常住希望出家人能吃好、身體好、能修行。這是對的,但我們自己不要去參與意見,跟厨房講「要吃什麼」,這就是貪心的表現。常住會保證營養、口味,自己不要去提,提了反而對道有損,給什麼就吃什麼是最好的。常住也不會拿臭的爛東西給大家吃。所以不要去關心那些事情。

還有「臥具愛」,對臥具也不要生貪愛。最後一個「有無有愛」,「有愛」, 執著三界,還要不斷地投生。投生到天上去、人間去,總是去好的地方;「無有愛」 ,碰壁,感到灰心,就想一死了之,最好整個世界跟自己一起毀滅,這叫無有愛。 有愛、無有愛就是斷、常兩見,這一類愛用「愛斷樂斷」來對治。真正修聖道,就會脫離這個愛。「治四愛故,立四聖種」,因爲要對治四種愛,所以安立四聖種。

我所我事欲, 暫息永除故者, 此更異釋。我所事欲者, 衣服等三, 此上起貪心, 名我所事欲也。我事欲者, 謂身也, 身上起貪, 名我事欲。為佛意欲令諸弟子, 暫息我所事欲故, 立前三聖種, 永除我所及我事欲, 故立第四聖種。

「我所我事欲,暫息永除故」,爲使得我所欲、我事欲暫時息下直至永遠除掉,故安立四聖種。

「此更異釋」,另外一個解釋,「我所事欲」,衣服、飲食、臥具是屬於我所的,不是我本身,在這三個上面起貪心,叫我所事欲。「我事欲」是執著自己這個身體。「身上起貪,名我事欲」,佛教,講一切法没有我,對身不執,其他外道都執一個我,總是我要生天,我要永生,我要長命,我要羅漢身,我要不壞身等等,一切修煉的方法都是爲這個事情服務的,說到底是執著有個我。我事欲在佛教裏是要除掉的,如果執著有個我,一切煩惱的根子斷不了,要產生互相對立的我、你、他,維護自己,損害人家,一切煩惱從我執大魔而生。對身上起貪叫我事欲,這也是貪。

「爲佛意欲令諸弟子,暫息我所事欲故,立前三聖種」,佛慈悲,要使弟子能 夠對治「我所事欲」,把屬於我所有的那些東西的貪著息下來,安立前面的三個聖 種。對我所有的衣服、飲食、臥具都不起貪著,隨得什麼都滿足,暫時地把我所事 欲息下去。

「永除我所及我事欲」,要把我所事欲、我事欲的根子永遠鏟掉,要修聖道, 所以安立愛斷樂斷、愛修樂修第四個聖種,那就是徹底地解決問題了。前面三個是 暫時息止下來,根子除不了,最後一個纔可以把根子除掉,所以佛要安立四聖種。 這是很明確的,都是爲了除愛除欲,都是無貪爲性。

從此第二,明五停心位,七方便也。就中有二:一、總標,二、別釋。 且總標者.論云:如是已說修所依器.由何門故.能正入修?頌曰:

入修要二門 不淨觀息念 貪尋增上者 如次第應修

「從此第二,明五停心位」,修行要有層次,七賢八聖。進入七賢的開端,即「五停心位」,就是修五停心觀的那個階位,是「七方便」裏邊的第一個。七方便:五停心觀、別相念住、總相念住,還有煖、頂、忍、世第一。也叫七加行。

「就中有二:一、總標,二、别釋。且總標者,論云:如是已說修所依器,由何門故,能正入修」,修行所依靠的器,就是我們這個身心,把我們的身心搞乾淨之後,這是正式修道的開端。我們歸依前要懺悔,就是把身心搞乾淨,然後受歸依。這裏先把身心調治乾淨,然後可以修道。如果身心不乾淨,一天到晚陷在五欲裏邊

打滚,如何進入道呢?即使把你鎖在關房裏閉關,心也不曉得在哪裏,甚至於要把窗户打破跳出去。這樣是没有意思的。一定要心能夠靜下來,身心乾淨之後,纔能 說修道的事情。

「頌曰:入修要二門,不淨觀息念,貪尋增上者,如次第應修」,一般地說要修五停心觀。而《俱舍論》特别强調的是不淨觀與數息念。這個在《大毗婆沙論》裏邊是入佛法的甘露門。我們要進入佛法有兩個甘露門,就是不淨觀跟數息念。不淨觀是對治貪心增上的,欲貪特别增盛的修這個觀;「尋增上」,心裏妄想紛飛的人,修數息念。這兩類是有代表性的,所以要修這兩個觀,甘露門重點是指這兩個。

「如次第應修」,按着次第,貪增上的修不淨觀,尋增上的修數息觀。修行的人,身心遠離,身離開鬧市,心要住在法上。身遠離容易,只要離開鬧市,住到山林裏就可以。心要遠離却不簡單,心要東想西想的,世間上的城市裏邊,一些過去經過的什麼經驗,有什麼情況,都會在腦子裏翻出來。尤其是年輕時就出家的,這個貪心是不是能降得下去?碰到境界來的時候,能不能止得住?這是實際的一個關口。如果没有這個把握,修行遲早是要泡湯的。真正修行的人,第一個關口,不淨觀要好好修,修了之後,對出家的清淨生活纔能有保障,能安穩住下去。所以要進佛道的門,先要把甘露一一不淨觀,吃下去。然後,假使這一方面的貪心除掉了,坐下來還是東想西想的,入不了道,那再吃一個甘露——數息觀,把心靜下來。這樣子,你修行基本上没有其他的問題了。

釋曰:正入修門,要者有二:一、不淨觀能治貪欲,二、持息念能除亂尋。

「釋曰:正入修門」,真正入修的門主要有兩個。第一,「不淨觀能治貪欲」,飲食男女是天性,儒家經常這麼說。男女是不是天性呢?這是煩惱心,因爲煩惱無始以來流轉生死,好像成了天性,不教就會。但是同樣在三界流轉的有情,色界、無色界根本就没有男女貪欲,欲界的貪欲也是跟畜生相等的貪欲。這是很卑鄙的,一定要把它除掉,這不是人的天性。不淨觀能治貪欲。

第二,「持息念能除亂尋」,胡思亂想,用持息念來對治。心靜下來,纔能入定,纔能起作用。如果你心掉舉,妄想紛飛,那一切修行的作用都起不了。前面講過,能夠改變自己、淨化身心的所有法一定要從定中得。定叫修,因爲它最能夠熏心,最能夠改變心的思想。改造思想,單是拿本書念念,大家開開會,説來説去的,思想改造了嗎?要定中訓練過,纔能真正改造思想。

海公上師經常打比喻,瓷器或者陶器的坯子做好,樣子很像,茶壺就是茶壺,茶杯就是茶杯。但是要用這個茶杯、茶壺泡茶的話,不行,成一把泥了,因爲没有燒過。窑裏一燒,再燙的水,哪怕你擺在鍋裏去滚,它也不會壞掉,不會化掉。經過定窑燒過的那些法堅固,能夠不動。没有經過定火燒的,那儘管你看了很多書,

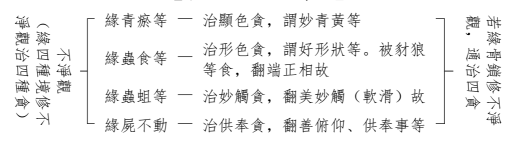
人家也告訴你很多經驗,但是真碰到實際的情況,還是會泡湯,起不了作用,一定 要經過定的鍛煉。持息念令心的亂尋除掉,心一境性纔能得到。

這是總標, 修行要入門決定要通過不淨觀或者是持息念。

從此第二, 别釋。就中分二: 一、釋不淨觀, 二、釋持息念。就不淨觀中, 復分爲二: 一、明行相, 二、諸門分別。且初明行相者, 論云: 此中先應辨不淨觀, 如是觀相云何? 頌曰:

為通治四貪 且辨觀骨鎖 廣至海復略 名初習業位 除足至頭半 名為已熟修 繫心在眉間 名超作意位

### 『表六-三:不淨觀》



「就中分二:一、釋不淨觀,二、釋持息念。就不淨觀中,復分爲二:一、明行相,二、諸門分別」,行相就是怎麼修。「且初明行相者,論云:此中先應辨不淨觀」,兩個甘露門,先說不淨觀。「如是觀相云何」,如何觀。「頌曰:爲通治四貪,且辨觀骨鎖,廣至海復略,名初習業位,除足至頭半,名爲已熟修,繫心在眉間,名超作意位」。

不淨觀對治四個貪: 顯色貪、形色貪、妙觸貪、供奉貪。如果貪這個人長得牙齒白、臉帶桃紅色、頭髮烏黑或者金黄色等等,這是顯色貪; 貪長得苗條等等的樣子,這是形色貪; 貪皮膚細滑、碰上去舒服等等,這是妙觸貪; 貪人家給你燒飯、給你做事情、給你穿衣服、給你唱歌跳舞等等,這是供奉貪,也叫奉侍貪。這些是貪心的幾個方面,都屬於貪。有的貪重點在形色,有的在顯色,有的是妙觸,有的是供奉,總之不出這幾種。白骨觀可以通治這四種貪,對治之後,就是一副白骨,有什麼可貪的呢?要對治四貪有好幾種觀法。白骨觀可以把四個貪一起對治。

觀的時候先從個人開始,一個一個觀出去,到四海爲止,然後再把它收回來。開始從略到廣,再從廣收到略。第一階段叫「初習業位」,這是開始學的一個階段。「除足至頭半,名爲已熟修」,剩自己之後,先是脚不要觀,再是腿不要觀,一直到臉也不要觀,只觀半個頭,就是觀天靈蓋那塊骨頭,這是第二個階段「已熟修」。最後,把半個頭也略掉,略到眉心,眉間一點,明點。這個時候是「超作意位」,最高的階段。把白骨觀分三個位來修,這是三個層次,從初級到中級,再到最高級。

釋曰:修不淨觀,正爲治貪。貪有四種:一、顯色貪,二、形色貪, 三、妙觸貪,四、供奉貪。緣青瘀等,修不淨觀,治顯色貪;緣蟲食等, 治形色貪;緣蟲蛆等,治妙觸貪;緣屍不動,治供奉貪。若緣骨鎖,修不 淨觀,通治四貪,以骨鎖中無四貪境故。

「釋曰:修不淨觀,正爲治貪」,五停心觀,貪心重的人要修不淨觀;瞋恚心特别厲害的人要修慈悲觀;愚癡心重的修緣起觀;執著我的修界分别觀,這個身體就是十八界——眼、耳、鼻、舌、身、意、色、聲、香、味、觸、法、眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意識,根本没有一個我,執什麼我呢?自以爲了不起,實際就是一大堆十八界,根本没有一個我在裏邊;最後持息念,對治散亂。五停心觀中,俱舍論主特别强調不淨觀跟數息念這兩個。

不淨觀正面對治的是欲貪。貪又分四種,「顯色貪」,青黄赤白叫顯色。凡是 貪人的一般就貪那個色,貪嘴唇的紅、牙齒的白、頭髮怎麼樣、皮膚怎麼樣,反正 是顯色。「形色貪」,長得苗條、高矮適度,鼻子隆起,眼睛像什麼,這一類是形 色。「妙觸貪」,碰上去,柔滑細軟等等,這是妙觸貪。第四種是「供奉貪」,歌 舞伎樂,或者是給他做事情,等等。這四種貪都能夠引起自然的欲心,甚至於犯戒, 都要除掉,每一種貪都有它的對治方法。

「緣青瘀等,修不淨觀,治顯色貪」,修不淨觀,觀想一個人的屍體,本來是 皮膚潔白的等等,慢慢地腐爛,開始膨脹,皮膚顔色變成青色的,裏邊一塊一塊的, 這個時候,之前所貪的顯色,所謂朱紅的嘴唇等等都不見了,都是一塊一塊的可怕 的青黑色,那就不會再貪,顯色貪就對治了。

對治形色貪,「緣蟲食等」,屍體擺放時間久了,蛆蟲一堆一堆地在吃屍體, 之前長得苗條不苗條就想不起來了。

「緣蟲蛆等」,蟲蛆在身上爬。蟲食是把身上一塊一塊都吃掉的那個樣子。蟲蛆是蛆在身上拱來拱去的,不要說用手碰,你看也不敢看。以前有一個人被火車撞死了,别人不知道,好多天後屍體爛掉了,都已經長滿了蛆蟲,纔被人發現。有人去看,只見衣服脹得緊緊的,紐扣一解開,蛆都蹦出來了。這個時候,你說妙觸貪,碰到身上細滑柔軟?這個想不起來了,看到那個樣子就害怕,不要說碰。這個東西腐化了,一碰就是蛆、膿血,一塌糊塗的東西,還有什麼妙觸貪呢?

供奉,給你唱歌,給你跳舞,伺候你等等,「緣屍不動」,一個屍體,死僵僵,動也不動。在《清淨道論》裏邊還說了一個散亂觀,屍體被人家砍成一塊一塊的,頭在這邊,脚在那裏,拼攏來是一個屍體。你再想她供奉,怎麼做事情,給你跳舞的樣子,想不起,只剩下那個可怕的樣子,這一些對治供奉貪。

對治四貪有這四個針鋒相對的方法。但是修不淨觀,整個修的時候,這四個貪都包在裏邊,都可以對治掉。所以一般是修不淨觀、白骨觀,白骨觀裏邊,這四種 貪的境界都没有。白骨裏邊没有朱紅的嘴唇,没有葡萄的眼睛,没有苗條的身材, 也没有細滑柔嫩的觸的感覺,也没有供奉你做事情。一副白骨如果來跳舞給你看,我看你逃也來不及,那個是白骨精,你還要欣賞她跳舞?恐怕不會,那供奉貪也不會有。「緣骨鎖」是白骨觀,爲什麼叫骨鎖?骨頭一節一節連起來,好像鎖鏈一樣,挂在上邊,叫骨鎖。修白骨觀的時候,這四個貪的境都没有,那四個貪就除掉了。

現在講如何修白骨觀,在藏經裏邊有《禪秘要法經》講得很詳細。最現代的是 南懷瑾的《禪觀正脉研究》,裏邊也講得比較仔細、比較圓滿,他也是根據藏经來 的。修白骨觀,有的時候,白骨全部站起來,向你衝過來,你該怎麼辦?要嚇死了, 發神經病瘋了,着魔,那就糟糕了。而那些對治的方法在經裏都有,那個時候你要 作意,彈指,纔能息下去等等,這些是真正修觀的時候都要知道的。這些是修定的 人預先都要知道的對治方法,然後你修定纔行。

有的人是初生牛犢不畏虎,纔出家,甚至於還没出家,來不及要上山去閉關修行,那你閉關碰到這些境界怎麼辦呢?這些都要有師父指點,或者從經書上看到纔知道。這也是千變萬化的,定中的境界不是幾本書寫得完的。《小止觀》説哪些能對治禪病,但你說只要把它寫在書上,只把修行放在紙上,那就把法身慧命自己糟蹋了,這是絕對愚癡的行動,一定要避免。但是這一類人很多,總以爲自己了不得,自以爲能闖天下。闖天下的人固然有,那是過來人,是有大善根的人,並不是你,人總要有自知之明,你到底是怎麼樣一個人,自己該要知道一下。六祖大師聽到《金剛經》一句「應無所住而生其心」就開悟了,你《金剛經》念了多少遍,可有什麼感覺呢?所以,不要自以爲了不得,師父也不要,什麼都不要,就去住山閉關,不行的,還是要多學一點好。

今應且辨修骨鎖觀,此唯勝解作意相應。言勝解者,假想觀也。謂於 色中,作不淨殊勝解也。此不淨觀,少分緣故,不斷煩惱,夫斷惑者,要 須遍緣故也,但能伏貪,令不現行。

「今應且辨修骨鎖觀,此唯勝解作意相應」,修定的時候,要有作意。作意有 三種¹。一、自相作意,觀這個東西本身,自相。假使修月輪觀,月亮就是月亮, 這是自相。二、共相作意,觀一切法的共相。一切有爲法都有無常,一切有漏法都 有苦。最大的共相是空,不管有爲還是無爲都是無自性,一切法自性空,這是共相。 三、「勝解作意」,假想的觀,不是真實的觀,所以白骨觀是勝解作意。先把一個 人想成一塊骨頭,當然身體裏邊有骨頭,現在要憑自己的想像觀出骨頭來,這是假 想觀。

「謂於色中,作不淨殊勝解也」,在一般凡夫都貪著的顯色、妙色等等裏邊, 用觀想把它想成是不淨的。「此不淨觀,少分緣故,不斷煩惱」,一切有爲法都是

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 《大毗婆沙論》卷十一: 「有三種作意: 謂自相作意,共相作意,勝解作意。自相作意者,思惟色是變礙相,受是領納相,想是取像相,行是造作相,識是了別相,地是堅相,水是濕相,火是煖相,風是動相,如是等。共相作意者,如十六行相等。勝解作意者,如不淨觀持息念,無量解脱勝處遍處等。」

無常,這是共相觀,能斷煩惱。而不淨觀只能觀少數的人,不可能觀完遍虚空、盡十方界的人,觀到四大海之內,已經不得了了,把四大海的人都觀成一具白骨,能不能觀得起來?没有定力,觀不起來。但是這樣的數字還是有限的,只不過是南贍部洲的四海內的人,四海以外還有很多,天上的,地下的,還有地獄裏的,餓鬼裏邊的,畜生裏邊的,你怎麼觀得完呢?所以只是「少分緣」,只緣一部分,不能斷煩惱,只能壓伏煩惱。「夫斷惑者,要須遍緣故也」,一切法都緣遍,纔能斷惑。但是「能伏貪,令不現行」,因爲是少分緣,單是能伏貪心,令不現行。《大毗婆沙論》裏邊也有這麼說,修不淨觀開頭雖然不斷煩惱,僅能伏貪心,但從不淨觀入手,也能引入四念住,最後甚至證果。

舉一則《清淨道論》裏邊的公案,說明修不淨觀能得初禪乃至能證阿羅漢。有一個長老是老修行,有一天,他托缽經行,路上碰到一位婦女。這位婦女跟她的丈夫吵架,生氣跑出來,一個人要回娘家。回娘家之前,把自己打扮得像天人一樣的妖豔。碰上乞食比丘,因爲她心裏有煩惱,起歡喜心,對着他張口笑。本來一般人看見女人露齒一笑,對潔白的牙齒會生貪心,他却是一看到牙齒,牙齒是骨頭,全身都是骨頭,當下一觀察,全身就是一副白骨,那個可怕的樣子一現,馬上證阿羅漢了。這是說不淨觀也能證阿羅漢,《清淨道論》明確寫的,南傳佛教有這個傳承,不淨觀也能證果。

這裏説「能伏貪」,伏貪之後還能上進,只要有其他功夫用上去,也能證果。 單就不淨觀本身來說,不斷煩惱,只能伏貪,使貪不現行。實際上貪不現行已經夠 好的了。碰到一些事情,貪心不冒出來,雖然種子没有斷,但是行動上、思想上都 没有貪,在世間上這已經是稀有的人。像孔夫子這些,「七十而從心所欲不逾矩」, 從心所欲,怎麼做也不會超越規矩,一切待人接物,都不會起煩惱心。這在世間上 是很純熟的境界,但是煩惱根子還没斷。

然瑜伽師,修骨鎖觀,總有三位:一、初習業位,二、已熟修位,三、 超作意位。修不淨觀,應先繫心於自身分,或於足指,或額或餘,隨所樂 處,安止其心。心得住已,依勝解力,假想思惟,皮肉爛墮,漸令骨淨, 乃至具觀全身骨鎖。見一具已,後觀第二,漸次一房一寺,乃至遍地,以 海爲邊,骨鎖充滿。爲令勝解得增長故,漸略而觀,乃至唯觀一具白骨, 齊此漸略,不淨觀成,名初習業位。爲令略觀勝解力增,於一具中,先除 足骨,思惟餘骨,漸次乃至,除頭半骨,思惟半骨,齊此轉略,名已熟修 位。爲令略觀勝解自在,除頭半骨,繫心眉間,專注一緣,湛然而住,齊 此極略,名超作意位。

# 『表六-四:骨鎖觀》



「然瑜伽師,修骨鎖觀,總有三位」,修骨鎖觀有三個階段。「初習業位」是 初級的階段,中等的是「己熟修位」,第三「超作意位」是成就的階段。

怎麼修骨鎖觀呢?「應先繫心於自身分」,先觀想自己,「或於足指,或額或餘,隨所樂處,安止其心」,觀想足指,或者眉間,或者其他所樂之處,自己認爲對修止相應的地方,把心定在那個地方。

「心得住已」,心住在那裏之後,「依勝解力,假想思惟,皮肉爛墮,漸令骨淨,乃至具觀」,一般古代修不淨觀的境是兩種。昏沉重的,從眉間開始,把心住在眉間,然後想這個地方慢慢地腫起來,腫成一個瘡一樣的泡,慢慢地顏色發青、發脹,然後皮破了,膿血出來,然後蟲蛆,慢慢地骨頭顯出來。再是掉舉大的,從足的大拇指開始觀,觀想它生一個瘡一樣地慢慢腫起來,起一個泡,之後顏色變,然後泡破了,膿血流出來,然後蟲吃,爛掉,筋血塗在骨頭上。最後筋血也乾掉,掉在地下,蟲什麼都吃完了飛掉。先觀左脚的一節大拇指骨,一節之後,第二節,第三節,把左脚的五個脚趾都觀好,然後觀足掌、足背、足跟。然後觀右脚,右脚觀好,再觀小腿骨,一層層觀上來,一直觀到頭上。

這個修《三歸依觀》的都學過。這樣,一個人並没有爛,用假想的觀,假想皮肉爛墮,皮開肉在爛,膿出來,掉在地下,慢慢蟲把那些筋絲絲、肉絲絲都吃完,只顯一具白骨。「乃至具觀」,從一個地方開始,慢慢觀到全身,全身成一具骨架。

「見一具已」,把自己觀成,「後觀第二」,再觀一個人。乃至「一房」,一個房間假使有五個人,把他們都觀完。「一寺」,一個寺院都是白骨,乃至整個高規村都是白骨,乃至三門縣、浙江省,乃至四海爲邊,都充滿白骨。

「爲令勝解得增長故」,這時候觀的力量還不强,要把這個勝解的力量再增長,「漸略而觀」,本來觀得廣,再從四海邊退回來,一個個減,最後減到自己一個人。「齊此漸略,不淨觀成」,先是放出去,然後慢慢地收回來,將四海的全部白骨,收回到自己一副白骨,這個時候不淨觀修成功了,這也是初級階段,「初習業位」。

這一階段過了之後,進入第二階段。「爲令略觀,勝解力增」,略觀的力量還要加强。「於一具中,先除足骨,思惟餘骨,漸次乃至,除頭半骨,思惟半骨,齊此轉略,名已熟修位」,自己的一具白骨還要逐步減小緣的範圍。好像太陽聚焦鏡,

太陽照的範圍大,熱力都散掉了,如果用焦聚鏡收攏來,能把火柴燃起來。這也是一樣的,把力量濃縮起來,先不緣足,然後不緣腿、膝蓋等等,漸次縮小緣的範圍,最後只緣頭頂那半塊骷髏骨。「思惟半骨,齊此轉略」,這樣力量不斷地增强,這叫「己熟修位」,這是中級階段,還没有到頂峰。

「爲令略觀,勝解自在」,要使這個略的觀「勝解自在」,超脱一切障礙,把 頭部半塊骨再濃縮到眉間一點,就是明點,「專注一緣」,就在那一個點上,「湛 然而住」,清清楚楚地住在那裏,不動不摇。「齊此極略,名超作意」,這是真正 修行成就的位——「超作意位」。

《大毗婆沙論》這麼說,「初習業位」時,心還有散亂的,不太明了的;到中間那個階段,散亂心没有,但力量還不夠明了;到最後那個位,不但心不散亂,而且力量極强,極明了,這是真正成就。

《三歸依觀》的原則是一樣的,但是方法跟《俱舍論》有一點點不同。它也是 先觀自己成了白骨,然後觀周圍的父母怨親,再就收回來,收到哪裏?收到尾閭骨, 不在眉間。這是修法的不同,傳承的不同,當然各有殊勝的地方。我們修這個法最 後是收在尾閭骨,修尾閭骨最起碼能使精力充沛、骨骼堅强。有的人坐着坐着就趴 那兒,腰直不起來了,這是没有力。如果修《三歸依觀》能夠住心在尾閭骨,坐的 時候就感覺好像是打足氣的皮球一樣,很有力地挺在那裏,一點也没有疲勞的感覺。

論云:有不淨觀,有所緣少,非自在少,應作四句。作意已熟,所緣自身,名爲第一句。作意熟故,非自在少,所緣一身故,名所緣少。作意 未熟,所緣至海,名第二句。作意未熟,是自在少,所緣至海,故非所緣 少。作意已熟,所緣至海,爲第三句。自在、所緣,俱非少也。作意未熟, 所緣自身,爲第四句。自在、所緣,二俱少也。

「論云:有不淨觀,有所緣少非自在少」,這是四料簡,有四句。第一句,所緣的少,但自在力很大,就是「作意已熟,所緣自身」,作意已經成熟,而所緣的境小,只緣自己一個。「作意熟故」,因爲作意的力量强,自在力大,而所緣只緣一個身,不是緣四海的人,所以「名所緣少」。

第二句,「作意未熟,所緣至海」,所緣的境很寬,但是作意還没有成熟,那 是第一個階段。「作意未熟,是自在少」,緣是緣得很寬,但是作意的力量很弱, 自在力不大,「所緣至海,故非所緣少」,四海之內全是白骨,所緣不少。

第三句,「作意已熟,所緣至海」,作意也成熟,自在也大,所緣的境一直到海,四海之内都是白骨。第三句,所緣跟自在都不少。

第四句,作意也没有成熟,所緣也是很少,「自在、所緣,二俱少也」。

這是講不淨觀的一些綱要。當然具體的、細緻的,也可以參考其他的書,最容易得到的是南懷瑾的《禪觀正脉研究》。因爲現在的書,單行本只有這本,其他的

都是藏經裏邊的,單行本很少。我們的傳承是《三歸依觀》裏邊的九想觀、白骨觀,依這個修就可以。這個修法如果打開來,前面講的都能包得進去。我們依這個修,有傳承的加持,也不要害怕。反正總的對治法,就是一切法空,管你顯什麼恐怖的境界也好,是空的。有的書上就這麼說,眼睛一睜開什麼都没有了。

在《清淨道論》裏還提到,真正要修九想觀,還要去看真正的屍體,多看腐爛的屍體,然後觀想纔容易起來。有這麼一個說法,有的時候,你看得恐怖心起來了,就產生顛倒的現象,感覺這個白骨站起來,要向你撲過來。這個時候,要安住自己的心,要知道白骨是絕對不會站起來的,不會向你撲的。這也是對治法,一切定中的境界都是自己的亂心所產生的,那時候你自己看到很明確的,好像是白骨向你衝過來,實際上没有的,那是定中的顛倒境,要知道如何對治,這些都是修定的人要掌握的東西。

像我們的傳承裏邊,好像《定道資糧》裏有,你到屍林裏邊去修不淨觀,不能 吃香的麻、芝麻一類的東西。鬼神聞到香味,要來干擾你,那是自找麻煩。

還有觀屍體的時候,不要坐在它的脚邊觀。固然屍體是不會站起來的,但是非人,或者其他修邪法的,修起屍鬼的時候,它會站起來。那麼它一站起來,就衝着你的面,那你不是倒楣嗎?不要站在它正面。一般說起屍鬼,民間有這個傳說,它是往前衝的,不會轉彎的,那你避免在它前面。這些都是到屍林裏邊修行要注意的事情。《清淨道論》也這麼說,在它側面看,一方面觀屍體觀得清楚,另一方面,《戒定慧三學》裏邊也講,要避免那些站起來的事情,坐在它側面中間那裏看。

有的人問,對女人貪愛的,是不是要觀女屍?《清淨道論》叫你不要觀。還是 男的觀男屍,女的觀女屍。異性的屍體即使腐爛了,對某些貪心重的人,還是能引 起貪心。所以觀屍體也要簡別,不要去觀異性的。像這些觀法,一方面,我們有我 們的傳承,就是《三歸依觀》;一方面,各式各樣的經論,講到白骨觀的都可以參 考。

從此第二,諸門分別。論云:此不淨觀何性?一問。依幾地?二問。緣何境?三問。何處生?四問。何行相?五問。緣何世?六問。爲有漏爲無漏? 七問。爲離染得爲加行得?八問。頌曰:

無貪性十地 緣欲色人生 不淨自世緣 有漏通二得

「從此第二,諸門分別。論云:此不淨觀何性」,它屬於什麼性?「依幾地」, 什麼地方可以修不淨觀?「緣何境」,所緣的境是什麼?「何處生」,哪些地方能 夠生不淨觀呢?哪些地方能修這個法?「何行相」,不淨觀,以什麼爲行相?「緣 何世」,三世裏邊緣哪一世?「爲有漏爲無漏」,到底是有漏的還是無漏的?「爲 離染得爲加行得」,離染得,離開煩惱的時候,這個功德自然顯出來。這一般説是 以前修過的,後來失掉了,當你煩惱斷完之後,這些功德自然會顯出來的,叫離染 得。加行得是加功用行修成功的,叫加行得。最後的問題是問不淨觀是離染得還是 加行得,一共八個問題。這八個問題用四句話全部答完,在這裏也可以看出來世親菩薩的善巧了。

「無貪性」,第一個問題,屬於無貪性。「十地」,「依幾地」?十個地。 「緣何境」?「緣欲色」,緣欲界的色: 顯色、形色。「何處生」?人間能生不淨 觀,天上不能修,天上没有不淨的顏色。「不淨自世緣」,緣不淨的行相。哪一世? 「自世」。現在的不淨觀修現世的色;過去的緣過去的;現在不能緣過去、未來, 就是緣自己那一個世。有漏無漏?「有漏」。離染得還是加行得?兩個得都有。

釋曰:無貪性者,答初問也,謂不淨觀,無貪爲體。十地者,答第二問,通依十地,謂四根本靜慮及四近分、中間、欲界。言四近分者,謂四禪各有近分也。緣欲色者,答第三問,唯緣欲界顯形色。人生者,答第四問,唯在人趣生,除北俱盧,以天趣中,無有青瘀等,故無此觀。不淨者,答第五問,以不淨爲行相。自世緣者,答第六問,若在過去,緣過去世,若在現在,緣現在世,若在未來,緣未來世,名自世緣。若不生法,通緣三世。

「釋曰:無貪性者,答初問也」,「無貪性」,無貪、無瞋、無癡都是善的。 「謂不淨觀,無貪爲體」,不淨觀以無貪爲體。

幾個地方能夠修不淨觀呢?「十地」。「答第二問,通依十地」,「四根本靜慮」,四個根本定和近分定,還有中間定,欲界,都能緣欲界的色修不淨觀。但是 無色界跟欲界太遠,不緣欲界,所以無色界的定也不能緣欲界的色來修不淨觀。

「言四近分者,謂四禪各有近分也」,四個禪定都有近分定。近分定是還没有 到根本的禪定。你到上海南匯等等郊區、郊縣,也算是上海,但是還没有到上海市 區。每一個禪定都有一個近分定,講「定品」的時候,還要廣講。

緣什麼境?緣欲界的色——顯色、形色,「答第三問,唯緣欲界顯形色」。

哪些人能生這個不淨觀?「答第四問」,「人生」,唯在人間,人趣生。「除 北俱盧」,人間能夠生起不淨觀,北俱盧洲却要除掉。北俱盧洲的人没有苦苦,無 法修不淨觀,也不想修不淨觀。所以北俱盧洲儘管享受好,却不是修行的地方。

《菩提道次第廣論》八難裏邊,北俱盧洲是一難,修行的難,影射到我們這個世界上來,生活太好對人的修行也是一個難。生活太好了,不能放下來修行,他又没有什麼求,身體也蠻强壯,活得蠻長,好像没有什麼苦惱,很舒服,叫他修行不容易。

天上更不行。「以天趣中,無有青瘀等,故無此觀」,天上都是淨色,不淨的 那些東西没有,那天上的人也不能修不淨觀。所以天上儘管超人趣,但修行來說, 人趣爲勝。人趣裏邊,南洲爲勝。我們生在南洲,做個人,不修行,可不可惜?南 洲士夫有十六種殊勝,《現觀》裏邊一條一條都講的。主要是説南洲人特別堅强, 做壞事壞到透頂,好事也做到最圓滿。能夠把他轉過來,他就可以做最好的事情; 如果不轉,則什麼壞事都做得出來,南洲人有這個特性。真正的修行,南洲人有十六種殊勝。

「不淨者,答第五問,以不淨爲行相」,觀的時候,取它的不淨相,不管周圍 的境怎麼淨妙,都把它看成血、膿、蛆、爛等等絕對不淨的樣子。這是對治貪,所 以叫假想觀,它並沒有爛,你觀它爛掉。

「自世緣,答第六問。若在過去,緣過去世,若在現在,緣現在世,若在未來,緣未來世」,過去世修不淨觀,緣過去的色;現在修不淨觀緣現在的色;未來的不淨觀緣未來的色。不能越世而緣,只能緣當下這一世,當然要觀現在的。「若不生法,通緣三世」,假使不淨觀得到非擇滅,没有生出來,三世的法都能緣,因爲不生法種類無邊,假如它能生出來的話,三世遷流的法都能緣。實際上,没有生也無所謂緣不緣的。有部是這麼一個思想體系,一定要順便説明一下。

有漏者,答第七問,既是假想觀,故唯有漏。通二得者,答第八問,通離染得及加行得。若曾修得,有離染得;曾未得者,有加行得。

「答第七問, 既是假想觀, 故唯有漏」, 有漏, 不能斷煩惱, 不能證果。

那怎麼《清淨道論》裏說看到白骨,起白骨觀,證阿羅漢果?這是說不淨觀可以通其他的觀,從不淨觀下手,通到四念處,一直通到四諦十六行相,馬上證阿羅漢果。因爲他善根成熟了,這個引起那個,又引起下一個,最後可以證阿羅漢。所以不要輕視不淨觀,這裏講有漏,是指假想觀等等,好像不淨觀不是道。不是那回事,没有這個有漏,無漏一定起不來。所以不淨觀是甘露門,是入修時候的重點。

凡是人,你説你從小生來沒有男女念頭的,這個話人家不會相信,除非你是菩薩示現。你投生的時候怎麼投的?在欲界投生就是看到男女婬欲,自己參與進去。男的中陰跟母親,以爲自己在婬欲;女的中陰以爲與自己的父親在婬欲,認爲母親在干擾。是以這樣的心入胎的,你說你沒有婬欲,不是打妄語嗎?既然生到欲界,連色界的那些功德你都沒有,色界雖然離開男女婬欲,但還是有漏的。你連這些都沒有,你說:「我心是乾淨的,從來不會起這個念頭的。」哪個會信呢?最近有一位拿了很多裸體照,跟人家說他是不會動心的。不動心,你藏那麼多照片幹啥?讓人家動心,要害人家?我看也不見得害人,還是害自己爲主。不喜歡它的,你藏着它幹啥?這些事情騙不了人的。欲界的人,婬欲是根,《楞嚴經》也講得很仔細。世間上儒家也說飲食男女。有一本雜誌,好像一個歐洲人對佛教徒說:「男女事情是天性,你們出家人怎麼過得了這個關啊?」好像是違背自然的一種不合情理的事情,實際上他是不懂,這哪裏是天性呢?是畜生性,是欲界的性。無始生死以來都墮落在這個地方,纔有這個東西。如果你生在色界,就沒有這個東西,何況出三界呢?這根本不是人的本性,是外加的。

「通二得」,這是最後一個問題,「通離染得及加行得」,佛的一切功德都是離染得,離染之後,那些功德自然會生出來。「若曾修得,有離染得」,假使過去

修過不淨觀,後來退掉,當離染的時候,功德自然恢復,不淨觀的功德會生起來,這叫離染得。假使以前没有修過,由加行得,要靠加功用行纔能得到不淨觀。

很多人都看過天台宗的《小止觀》,它裏邊說,假使有不淨觀善根,只要住心於臍下,心靜下去之後,就可以看到自己的五臟六腑,好像是打開倉庫看裏面的那些稻、糧食一樣,清清楚楚。如果過去修過不淨觀,現在心一靜下來,不淨觀善根就會出現,自己身體裏邊的臟腑等等都看得清楚。只要稍稍加一點工夫,它就會出來。

没有這個善根的,也不要退心。「他一觀就出來了,我觀了半天影子都没有」,急眼了。你過去没有下工夫,現在下工夫也來得及。現在工夫下多了,可能現世就證得了。即使現在不證得,以後一用功又來了。這都是自己下工夫來的,並不是佔便宜來的。我們有些居士修修四歸依就感覺好得不得了,什麼都空掉了,乃至遍虚空光明熾燃,本尊顯身。「我怎麼没有啊?」人家修得那麼好,自己好像灰心得不得了,「我不是這個材料,恐怕修不成,乾脆不要修了。」他修得好,過去有善根。你修不好,過去没有善根。既然過去没有,現在趕快積聚善根,還來得及。過去没有善根,現在不積聚,那將來也没有善根,永遠没有善根,怎麼辦呢?所以善根是靠自己。

佛教是没有佔便宜的,一切善根都是自己積聚來的。利根也好,鈍根也好,可以轉根嘛!練根可以把鈍根練成利根的,就看你練不練,不練,永遠是鈍根,練的話,利根就來了,所以一切主宰都在自己身上。修行不要碰運氣,或者算命,這一輩子能不能修行成就?這簡直是笑話。不努力怎麼會成就呢?不要把世間上那一套用到修行上來,還是要自己下工夫,即使這一輩子不成就,下一輩子一坐就來,這還是好的嘛。所以我們還是要鼓勵自己,不要看人家是怎麼怎麼好,自己好像什麼都没有,灰心喪氣的,甚至於不想修行,不要這樣。

現在我們補充《順正理論》的資料,這對我們修不淨觀有一定的幫助。《大毗婆沙論》裏講得還要廣一些。

論曰:修不淨觀正爲治貪,然貪差別略有四種:一顯色貪,二形色 貪,三妙觸貪,四供奉貪。對治四貪依二思擇:一觀內屍,二觀外屍。 利根初依前,鈍根初依後。(《順正理論》卷五九)

這裏邊一樣講貪有四種:顯色貪、形色貪、妙觸貪跟供奉貪。對治這四種貪有兩種方式:一種是觀內屍,一種是觀外屍。我們昨天介紹《清淨道論》的方法是觀外屍,觀其他人的屍體。利根的觀自己當下皮膚膨脹、變青、化膿、皮破血流、蟲吃,兩種都可以用。一般説利根用觀內屍那個方式。《三歸依觀》也是用這個方式。鈍根用這種觀不親切,生不起不淨的感覺,要觀實際的屍體,到屍林裏去看腐爛的屍體,天天看,看它膨脹、變青黑、血塗、膿、爛、蛆等等。

謂利根者, 先於內身, 皮爲邊際, 足上頂下, 周遍觀察, 令心厭患。 爲欲伏治顯色貪者, 應專隨念內身分中, 膿血脂精涎洟髓腦, 大小便等 變異顯色; 及應隨念衆病所生, 内身皮上變異顯色, 黄白青黑如雲如煙, 斑駁黧黯不明不淨。由此令心極生厭患,便能伏治緣顯色貪。以知此身 爲如是等, 非愛顯色所依止處, 故於一切皆得離染。爲欲伏治形色貪者, 應别觀察諸内身支,是髮毛等三十六物,聚集安立和合所成,離此都無 毛等形色; 復以勝解分割身支, 爲二或多散擲於地, 種種禽獸爭共食噉, 骨肉零落支體分離。由此令心極生厭患,便能伏治緣形色貪。爲欲伏治 妙觸貪者,應以勝解除去皮肉, 唯觀骸骨澀如瓦礫。由此令心極生厭患, 便能伏治緣妙觸貪。爲欲伏治供奉貪者,應以勝解觀察內身,如眠醉悶 顛癎病等,不能自在運動身支,如老病時或至未至,被如是事纏縛其身; 又觀內身不自在行, 無不繫屬衆緣故生, 於中都無少許身分, 可爲供奉 威儀所依: 徒妄執爲能供奉者, 彼決定有能供奉事, 然供奉名所目義者, 謂以彼彼身分爲緣,決定能爲舞歌笑睇,含啼戲等威儀事業,觀彼事業 都無定性,如箜篌等所發音曲,一切皆類幻化所爲。由此令心極生厭患, 便能伏治緣供奉貪。是名利根初習業者, 思所成慧觀察內身, 能伏四貪 令不現起。(《順正理論》卷五九)

先介紹利根的,從自己外邊的皮觀起,從脚上到頂下,以皮爲界,下邊是足,頂上是頭,觀遍每一個角落,如《三歸依觀》從下觀到上,從上又觀到下,反復地觀幾次,使自己產生厭患的心。以四種方法分别對治四種貪。「爲欲伏治顯色貪者」,假使要調伏顯色的貪,觀內身裏邊「膿、血、脂、精、涎、洟、髓、腦」等等,還有大小便這些流出的東西。這些東西顏色變異,「及應隨念衆病所生,內身皮上變異顯色,黄白青黑如雲如煙,斑駁黧黯不明不淨,由此令心極生厭患」,觀察自己身體裏邊有那麼多東西,排泄出來,都變了顏色。假使生病,皮膚的顏色變成黄的。如一般營養不良,黄皮寡瘦的樣子;還有白的;害腎病的,顏色發青黑的;還有生斑疤那些不乾淨的東西,只要有病就變異了。現在看到的所謂潔白的皮膚、朱紅的嘴唇等等都是靠不住的,顯色的貪用這樣的觀想來對治。

這個身體是顯色所依止的處,不可靠。只要身體有所改變,顏色馬上就變。我們上海的一個鄰居,年輕的時候長得很好,後來害腎病,臉色漆黑。另外我記得曾看到兩張照片的對比。一張是極漂亮的年輕女人的照片,另外一張是她幾年以後,害了艾滋病,病危時候拍的照片,皮包骨,眼睛跟貓頭鷹樣睜得那麼大,頭像個骷髏,很恐怖。骨頭都萎縮了,蜷在一起,就像隻貓頭鷹。這個身體不可保信,幾年前還那麼端正,但一得艾滋病,没有幾年,就全部變完了。這個顯色靠不住,貪著的東西本身就是因緣和合、如幻如化地顯現的,没有真正一個可靠的顯色可以貪著的,這是對治顯色貪。

形色貪就是長得苗條、好看、合適等等。那要觀察內身的支分都是髮毛爪齒等三十六物,修不淨觀要把它們記住。髮毛爪齒、皮骨精血、肝膽腸胃、大小便利、腦髓等等一共有三十六種髒東西。這些東西一堆,就是這麼一個人;離開這一堆東西,没有一個端正的人。以勝解的力量,就是假想的力,把這個身體分成兩段。或者,觀想被野獸吃了之後那個樣子,東一塊,西一塊,這是脚,那是頭,那是腿,到處撒了一地,還有一些野獸在那裏吃,那麼這樣觀對治形色貪,再也不會想到她以前那麼好看。

在歷史上也有這麼一個公案。優婆鞠多出身於高貴門庭,修行之後,成了阿羅漢,度了很多的衆生。因爲他長得很好,在那個國家裏邊,有一個頭等的妓女繫念於這位尊者(據説這個妓女一夜要一百兩金),捎信叫尊者去看看她。優婆鞠多是一個修行人,他當然不去。没過好久,那個妓女犯了法,手脚被砍了,被丢在屍林裏,讓她自己慢慢死。古代印度的刑罰也蠻殘酷的。消息傳到優婆鞠多尊者的耳朵之後,優婆鞠多就去度她。這個妓女雖然很痛苦,看到優婆鞠多來了,還是很恭敬,就問尊者,當她自己長得非常之端正的時候,請他來,不來,現在成這個樣子反倒來了,是什麼原因呢?尊者說:「以前是不方便來看你,現在正是度你的時候。」給她說法。這個妓女總算有宿世善根,聽法之後,安詳而死,好像是生天了。把一個人砍成一塊一塊凋零的樣子,屍體到處分散的時候,形色貪根本就生不起來了。那自己觀想,用假想的力量,身體都肢解之後,野獸在吃,皮肉零落的樣子,哪有什麼形色貪,苗條不苗條的,貪心就生不起了,這是對治形色貪的。

妙觸,假使碰上去,感覺這個人的身體細滑、柔軟等等。對治妙觸貪要用觀想的力量,觀她身上的皮血之類的都爛完了,只留下骨頭。這塊骨頭好像磚頭一樣的,碰上去是很不舒服的,很粗糙的,没有細滑的感覺,觀想這個人本身就是塊骨頭,肉、皮都是假相,都爛完了,還有什麼可愛的、細滑的感覺呢?觀想這個可以對治妙觸貪。

供奉貪是貪爲你做事、跳舞、唱歌、搞娛樂的,能使你歡喜這些。要想所看到 的歌舞伎樂的樣子都是假相,是因緣和合而顯出假的威儀相,那些東西本身没有實 在性,都是暫時現出來的幻象。真正病來了,或者癱瘓,或者睡着,或者吃醉,那 個威儀的樣子就顯不出來了。

佛傳裏也有這麼一個故事。釋迦太子在宫殿裏邊,國王因爲怕他出家,儘量叫宫娥彩女來伺候他,一天到晚唱歌跳舞、尋歡作樂。有一天,釋迦太子實在看厭了,隨她們在跳,自己休息去了。休息之後醒過來,看到那些歌舞倡伎也睡在那裏,有的人在咬牙齒,有的人嘴巴張得大大的,有各式各樣的睡覺的醜態。白天那些動人的樣子全不見了,都顯出了非常可怕的樣子跟各式各樣的怪相。那就是供奉貪也是不可靠的。

還有一個據説是歌女,她本來每天伺候太子,跳得很好,太子也很欣賞她,跳 到後來,她生病很瘦,跳也跳不動,國王叫她離開,怕太子看到這些不愉快的景象 要出離。這個女人很傷心,太子問她原因。她說國王下令叫她明天離開宫殿。她害了肺結核病。古代害肺結核病是没治的,只有等死。太子很感慨,世間無常,前一段時間還跳跳蹦蹦很有力的,現在一下就黄皮寡瘦,跳又跳不動,一切都是無常的。太子給她一些很珍貴的珠寶,叫她回去好好休養。

觀想這些東西對治供奉貪。没有一個真正能供奉自己的、有自性的東西,都是 因緣和合而顯出如幻如化的相,其他的業一來,就都不存在了,生起厭患心,對治 供奉的貪。

若鈍根者,由根鈍故,煩惱猛利,難可摧伏,藉外緣力方能伏治,故先明了觀察外屍,漸令自心煩惱摧伏。謂彼初欲觀外屍時,先起慈心往施身處。如世尊說,初修行者,欲求方便速滅欲貪,當起慈心之澹泊路,精勤修觀乃至廣説。至彼處已,爲欲伏治四種貪故,應如四種澹泊路經,修不淨觀,觀外屍相,以況內身,彼相既然,此亦應爾。由此方便,漸能令心,亦於內身深生厭患,便能伏治前説四貪,由於內身見自性故。爲不淨觀速得成滿,應修八想伏治四貪。爲欲伏治顯色貪故,修青療想及異赤想;爲欲伏治形色貪故,修被食想及分離想;爲欲伏治妙觸貪故,修破壞想及骸骨想;爲欲伏治供奉貪故,修膖脹想及膿爛想。許緣骨鎖修不淨觀,通能伏治如是四貪,以一骨瑣中具離四貪境故。」(《順正理論》卷五九)

利根的人修不淨觀從觀察自己開始,用四種方法把四種貪降伏下去。鈍根的煩惱重一些,不容易調伏,自己觀想自己的力量還不能制伏煩惱,那就要靠外緣對治,去看實際的屍體,每天去看屍體,看它慢慢膨脹起來,皮膚顔色變青一塊、黑一塊的,然後裏邊膿血流出來等等,天天看,看了之後能夠把煩惱降伏下去。用八個想對治四貪。

哪八個想呢?對治顯色貪,用青瘀想及異赤想,《三歸依觀》中講過,皮膚變青,青一塊、黑一塊的。異赤想,皮破了,血流出來的那個樣子,裏邊的肉都顯出來。本來是潔白的皮膚,現在化成青一塊、黑一塊的,甚至於皮破之後,膿血都流出來,顯色的可愛的樣子,全部都給蓋掉,降伏顯色貪。

對治形色貪,用被食想及分離想,觀想身體被野獸吃得東一塊西一塊的,剩下的皮肉到處散落的樣子,這樣形色迷惑的力量就没有了,形色貪完全去除。

對治妙觸貪,修破壞想及骸骨想,觀想身體被破壞,爛掉,全部是膿血。甚至於只剩下一塊骨頭,一點也不滑,粗澀得跟磚頭、石頭一樣,没有細滑的感覺。

調伏供奉貪,用膨脹想、膿爛想。一共八個觀想來對付四個貪。

另外,《俱舍論》特別强調修白骨觀。因爲白骨觀一個觀想能夠把這四種貪一一顯色貪、形色貪、妙觸貪、供奉貪,全部都對治掉。白骨裏邊,一點好看的顏色也没有,明亮的眼睛、朱紅的嘴唇等等,白骨觀上都現不出來了。白骨裏邊也没有

好看的形色,只是一個骨架子,什麼苗條不苗條,根本就没有這個感覺。白骨裏邊, 也没可愛的細滑的感覺,都是粗糙的骨頭,跟石灰一樣的。你們見過骨頭的人,可 能也知道,那些風化的骨頭一點也不光滑的,很粗糙的。還有供奉貪,如果一具骨 架跳舞,那你嚇也嚇死了,哪還有什麼好看的呢?我們說的白骨精,變成人的樣子 當然迷惑人,如果真的顯出原形來,那嚇死人,哪還會覺得可愛?修白骨觀能夠把 四種貪全部除掉。

這是補充《順正理論》裏的一些資料,《大毗婆沙論》可能更多,我們隨緣給大家參考一下。《禪觀正脉研究》這本書也可以參考。

第一個甘露門是把我們的貪欲心息下去,因爲這個貪欲心最厲害,人生下來天然就有,所謂的飲食男女。前面講過,隨得飲食,便生喜足,不要起貪著,但是爲了修道,也不能說不吃飲食。但是婬欲却是危害性最大。《四十二章經》裏邊說,幸虧貪欲只有一種,還可以勉强衝過去,把它斷除,可見貪欲的力量很大。貪欲心,一定要把它衝破。這個關過了之後,男女的貪心已經息下來了,但你坐在那裏,心定不下來,東想西想的,總是不能安住於一個緣,那時候要修數息觀,第二個甘露門是持息念。

從此第二, 别釋持息念。就中分二: 一、明念差别, 二、明息差别。 且釋念差别者, 論云: 說不淨觀相差别已, 次應辨持息念, 此差别相云何? 頌曰:

『表六-五: 持息念相差别》

息念慧五地 緣風依欲身 二得實外無 有六謂數等

#### 繫心緣出入息從一至十,此有三失: (一) 數減失,於二謂一;(二) 數增失,於一謂 二; (三)雜亂失,於入謂出,於出謂入。離此 三失,是名正數。中間錯亂,復應從一,次第 數之,終而復始,乃至得定 謂繫心緣出入息,不作加行(捨前數法),隨 隨 챢 息而行 御 謂繫念唯在鼻端,或於足指,隨所樂處,安 3 盐 止其心 淅 野 觀察此息風已,並觀息俱大種、造色、及 依色住心心所法, 具觀五蘊, 以爲境界 - 謂移轉,轉息風覺,乃至世第一法位 - 謂勝進入見道位等, 乃至盡智等

「從此第二,别釋持息念。就中分二:一、明念差别,二、明息差别。且釋念差別者」,先解釋念的差別。「論云: 説不淨觀相差別已」,不淨觀各式各樣的相已經說完,現在解釋什麼叫持息念。「此差別相云何」,持息念各式各樣的相貌是怎麼一回事?

「頌曰: 息念慧五地,緣風依欲身,二得實外無,有六謂數等」,這裏邊講了很多的問題。持息念,它的名字是「念」,但實際上體是慧。因爲能數的是慧,以慧的力量,使念住在息上。慧、念兩個是很接近的東西,不用慧而用念爲名字,這是鄰近釋。

依哪些地可以修數息?數息念一定要捨受的時候纔能修,有喜樂受的時候心衝動,心不容易息下來,所以只有五個地可以修數息念。分别是初二三禪的近分定、中間定、欲界,這五個都是捨受。而根本定,初禪是離生喜樂;二禪是定生喜樂;三禪是離喜妙樂,都有喜樂受,不能修持息念,只有近分定是捨受,可以修。四禪以上都是捨受,爲什麼不能修呢?四禪以上没有出入息,呼吸都停止了,怎麼數呢?所以只有這五個地有數息觀。

它緣的境界是什麼?緣的是風,也就是息。依什麼身來修?依欲界的身。有幾個得?有兩個得,離染得跟加行得。它的作意是實相作意,跟不淨觀的假想作意不一樣,這個息是實在有的東西。「外無」,外道没有數息觀。現在的外道、氣功師也在搞數息觀,那是從佛教裏偷去的。真正的數息觀外道是没有的,他們偷只能偷個皮毛,裏邊偷不了。因爲數息觀數下去,慢慢地觀息,觀息的能造的四大,地水火風,再觀所造的四大,再觀依四大而起的心理作用,慢慢地轉入四念處。四念處是觀身不淨、觀受是苦、觀心無常、觀法無我。外道是不談無我的,真的無我的境界,他進不去。外道總執著一個我,我要怎麼樣,我要身體堅固,要金剛不壞,要羅漢身等等,都是要使自己没有毛病,能夠壽同天地,都是打這個妄想。所以他最多學個皮毛,一二三四,數息,他學會了,內部的東西,他深入不下去。而這個數息觀,從數息下手,將來能夠證果證道的,一直通到無學道。

「有六謂數等」,數息觀有六種。哪六種呢?一是數,二是隨,三是止,四是 觀,五是轉,六是淨。

《小止觀》後邊也有這六種,但是它的觀想跟根本乘的有一點不一樣。這六個 觀想在《大毗婆沙論》裏邊講得很仔細。我以前一個筆記本上有這個東西,本來是 今天要用的,講之前這個資料已經放好了,上了座就没有了,裏邊没有,外邊也没 有,這是障礙出來了。那没有關係,我們下了課再去找,明後天再介紹。我們今天 先把課文上的講完,其他資料可以下一次再補充。

釋曰:此有八門。息念慧者,第一出體門。此之息念,以慧爲體。息即是風,念持息故,名爲息念。體雖是慧,而名念者,由念力持,慧於境中,得分明故。經言,阿那阿波那念。阿那者,此云遣來,謂持息入,是

引外風,令入身義;阿波那者,此云遣去,謂持息出,是引内風,令出身義。五地者,第二依地門。謂依初禪近分,及二三禪近分,並中間、欲界,此念唯與捨受相應,故在近分、中間、欲界,非餘地也。謂苦樂受,能順引尋,此念持尋,故唯捨受。緣風者,第三境界門,此定緣風。依欲身者,第四依身門。唯依欲界人天趣身,除北俱盧。二得者,第五辨得門,通離染得及加行得。實者,第六作意門。此與真實作意相應,非假想也。

「釋曰:此有八門」,講數息觀從八個方面來講。

第一,出體門。「息念慧者」,數息念的體是慧心所。息是呼吸,就是風。「念持息故,名爲息念」,把念頭住在息上,數它的數,叫息念。

「名念者,由念力持,慧於境中,得分明故」,我們明明在數那個息,是慧心所在起作用,因爲靠念的力量,把息持住,然後慧在裏邊數,一、二、三、四,能夠清清楚楚數它,慧跟念是兩個相應的心所,關係極密切,因爲念的力量强,就安念的名字,這是鄰近釋。

「經言」,持息念在印度的原名是「阿那阿波那念」,「阿那」是「遣來」, 把息吸進來。「謂持息入,是引外風,令入身義」,把外面的空氣吸進來。「阿波 那」,是「遣去」,把內邊的風排出去,「令出身義」。所以,阿那阿波那念的本 意就是出入息,吸進來,又遣出去,在裏邊數數,這是持息念下手的方法。

第二,依地門。「五地」,持息念依哪些地可以修呢?「謂依初禪近分」,初禪的近分定,就是未到地定,「二三禪近分」,這些都是捨受,因爲近分定是在斷煩惱當中,正在搏鬥,没有喜樂。煩惱斷完,喜樂就生了。根本定,初禪根本定,離生喜樂,二禪根本定定生喜樂,三禪根本定離喜妙樂,根本定都有喜樂,有喜樂的心有衝動,不能靜止下來持息。假定你心裏很高興,這個持息根本修不好,要捨受,心裏很平穩的樣子去修,所以,一定要依靠初禪的近分、「二三禪近分」、「中間」定(也是捨受)、「欲界」(也有捨受)這五個地去修。

「此念唯與捨受相應」,因爲持息念只能跟捨受相應,所以在近分、中間、欲 界跟捨受相應的時候,能夠修這個法。「非餘地也」,其他的地不行。「謂苦樂受, 能順引尋,此念治尋,故唯捨受」,爲什麼苦樂受不能修持息念呢?苦樂受能夠引 生尋伺,而持息念正是對治尋伺的,兩個是針鋒相對的,所以苦樂受不能修持息念。

第三,境界門。「緣風」,緣的境界是風,就是出入息的氣。「第三境界門, 此定緣風」,一定是緣出入息的氣。

第四,依身門。「依欲身」,「第四依身門,唯依欲界人天趣身,除北俱盧」,要修出入息的人一定是欲界的,不限於人間,天趣也可以,但是人間要除北俱盧。 北俱盧洲是八難之一,他生活太舒服,不會修這些佛法的。 第五,辨得門。「二得者,第五辨得門」,跟不淨觀一樣,有離染得,也有加行得。過去没有修過的,由加行而得到,是加行得;過去修過的,離染之後,過去的功能又恢復了,叫離染得。

第六,作意門。修持息念的作意是實相作意,修觀的時候,心裏緣的風是實在有的東西,是具體的客觀上存在的,不是假想的。

外無者,第七簡邪門。佛教方修,外道無有,以諸外道無說者故,自 不能覺微細法故。

第七,簡邪門。「外無」,邪門外道没有數息觀。「佛教方修,外道無有,以 諸外道無説者故,自不能覺微細法故一,因爲兩個原因,外道没有數息觀。

第一個原因,「無説者故」,外道裏邊没有人會教這個法,他們都是外行,但 是現在的外道內部没有説的,到佛教裏來偷。很多外道裝作歸依三寶,到三寶裏來 聽修法,去搞他的外道,這樣的人不少。這是盜法,這是他們的一種伎倆。

「自不能覺微細法」,這一個是他們衝不破的。數息觀最高要達到無我的境界; 外道,我執是非常重的,持息念跟我執是相違的,是要達到無我境界,外道要從理 上去得到持息觀有困難。除非放下外道修佛法,也承認無我,否則,即使偷到一點 皮毛,也僅停留在皮毛上。數息念,息數了之後,心靜下去,這一點外道也可以做 到。現在的一些氣功師,都在用數息念,但是息下去之後,能夠觀到四念處嗎?不 能!這個是他們不願意觀的,所以不能再上一層。

很多氣功師自己也知道,他們的功夫到一定水平就没有路了。我在四川寶光寺碰到一位氣功師,他很老實,也很謙虚,他帶了一批他的學生到寺院來,專門參訪那些大德高僧。他也很坦率地跟我說,他修到一定的階段,再上去的路迷住了,好像空中駕飛機,四邊都是雲霧,他也没有方向盤,没有辦法。他是當着他那麼多弟子的面這樣說,他來佛教裏找門路。佛教裏當然有門路,但是要把自己的東西放下,承認佛教的教義。

佛在世的時候,是否是佛弟子就是看你承不承認三法印——諸行無常、諸法無 我、涅槃寂靜。如果承認這三個要件,就是佛弟子;如果不承認,那你根本不是佛 弟子,是外道。問題在你本身。如果你能很樂意地接受,那佛教的一些修法的財富, 你都可以取得。佛教是大公無私的,只要有人有苦,都要救。佛弟子跟外道原則上 有差别。

阿底峽尊者以後,佛弟子的素質降低了,如果用三法印來簡别佛弟子,很多佛弟子不能領會這個甚深的道理。後來用另一個方式來簡别,看你是不是真正地歸依三寶,一切歸投三寶。歸依三寶的時候,一定要叫你放棄對邪魔外道、外道典籍以及向外道傳教士求救,放棄對他們向往的心。如果這個不斷掉,就不是佛弟子。要一心一意地歸投於三寶,一切困難和疑難請三寶解決,一切事情向三寶學習,這樣緣是一個真正的佛弟子。這樣的標準當然比以前的標準要低一點,但是也不會出毛

病。如果這個標準再做不到,三寶又歸依,外道又不放,最後受害的是你自己。外 道不放,歸依體就没有生起來,而外道的法你修下去哪一天出毛病,誰知道呢?你 歸依體没有,不是佛弟子,佛菩薩也很難護持你,那你自己糟糕。現在最低的標準 是一定要歸依佛,歸依法,歸依僧。

這個看上去好像是有點門戶見,歸依佛教之後,就不能信其他,其他宗教可能也有這些。甚至於拉山頭的,搞派系的也是,你加入這個組織,就不能加入其他組織。那佛教是不是跟他們一樣也有派系?不是的!真正能夠徹底地把真理完全搞清楚的只有佛一個人,其他的都是搞錯的,你們要跟了搞錯的人跑,當然是不忍心的。那歸依三寶之後,就不要去走錯誤的道路,這是從悲心出發,並不是從派系出發。派系,它也認爲自己對,人家不對,這是自以爲對,並不是真的對。佛教客觀上確實是對,並不是自封爲第一,自封爲我對。他一切道理都明白了,也能夠用來度一切衆生,可以運用自如。從這個角度說,歸依三寶,不要再去歸依天魔外道,並不是門戶見,這個一定要搞清楚。

數等者,第八辨相門。此相差別,由具六因:一、數,二、隨,三、止,四、觀,五、轉,六、淨。數者謂繫心緣出入息,從一至十。此有三失:一、數減失,於二謂一;二、數增失,於一謂二;三、雜亂失,於入謂出,於出謂入。離此三失,是名正數。中間錯亂,復應從一,次第數之,終而復始,乃至得定。

第八,辨相門。「此相差别,由具六因」,這六個因在《大毗婆沙論》裏講得很清楚。天台《小止觀》的六妙門就是這些,當然修法有點不同,天台宗依三止三觀的道理來修。這裏是用佛教原來的本相來修。第一是數,第二是隨,第三是止,第四是觀,第五是轉,第六是淨,分六個層次。

「數者謂繫心緣出入息,從一至十」,數是把心繫在息上,數出入息的次數,從一數到十。天台《小止觀》的數息觀,也是數一到十。先數入息,再數出息,五個入,五個出,加起來一共是十。並不是說一、二、三、四、五、六、七、八、九、十都是出。而是五個入息、五個出息。爲什麼要先數入息?因爲順生死的緣故。生的時候,第一口氣是吸進來,死的時候,最後一口氣出去就不來了。先數入後數出有很多原因,這是不顛倒的、如法的次第,也是順於生死的次第。

在數的時候,有三種過失要避免:

第一,「數減失」,數少了,本來是二却當一,本來是三數到二去了,這是一個過失。

第二,「數增失」,數多了,本來是一數到二去了,本來是二數到三,「於一謂二」。心不在焉,數錯了。要想靜下去,要把心緣在息上,歷歷分明地用慧來數數,一二三四,這樣子一個個數,不要數錯。數錯心已經被妄想引過去,不起妄念,怎麼會數錯呢?數錯就是妄念的表現,所以不要數錯。

第三,「雜亂」,數入的時候,不要當是出。數出的時候,不要當是入,不要 搞亂掉。

一個是數字的減,一個是數字的增,一個是出入的混亂,這三個過失能夠避免就是正確的數數,「離此三失,是名正數。中間錯亂,復應從一,次第數之,終而復始,乃至得定」,假使中間數錯了,那就重來。再從一開始,一、二、三、四,這樣按次第數下去。「終而復始」,十個數滿了,再從一開始,這樣不斷循環地數,數到心寂靜乃至得定,數息觀修得好的能得禪定。

當然這還不是得真的禪定。得禪定當然不是那麼容易,要遠離惡不善法,要離五蓋,纔能夠得到初禪,這是色界的最下層的初禪。數息觀數得好,相似的禪定,就是九住心裏邊,可以達到一二三四五,這樣的境界會出現。這些境界出現的時候,超出我們普通經驗的一些東西會出現。那個時候你自己平時從來没見過的境界會出現,只要心靜下去,都會有。現在末法時期,居士還多一些。他們修那個法也好,這個法也好,都會出現一些非常好的境界。上海有一個修歸依的,他還没有修到十萬,快滿十萬的時候,看到遍虚空的光明湛淨的藍天中,現一個菩薩像,遍法界的那麼大,這個時候,他自己感到,法界好像和菩薩身融合了一樣,那麼大的菩薩顯出來。這是過去善根出現,也是三寶的加持。人跟人是不一樣的,不要說他看到,我也要看。有的人感到身上起緩,或者是感到光明等等,這些都不要執著。你看到之後,是得到加持,更努力地修就對了,不要執著那個外相。總是要從因上下手!自己今天是怎麼樣用功得到這個好相的,明天繼續用這個用功的方式,越來越改進,功夫越深,將來果報越大。如果執著外相,忽略了下工夫,那永遠不會達到目的,甚至於可能會着魔。

我們經常提這個話,希望你們能體會這個意思。佛教是緣起論,一切都是緣起。 海公上師經常打比喻,你要吃飯,一定要有鍋,有水,有米,有柴,有火,把柴點燃,鍋架好,水加上去,米合適地擺,鍋裏蓋起,半個多小時,決定是飯。你說半個小時以後,出來的不是飯,是泥巴,不會,是沙子,也不會。肯定是飯,没有二話。如果因緣缺一個,那不會是飯。我們要達到一個果,從因緣下手。假使要取得飯這個果,一定要鍋、水、米、柴、引火的火柴都具備,把它們如法地安排好,那飯決定會出來的。因緣和合,決定成那個果。

隨,謂繫心緣出入息,不作加行,隨息而行。止,謂繫念唯在鼻端,或於足指,隨所樂處,安止其心。觀,謂觀察此息風已,並觀息俱大種、造色、及依色住心心所法,具觀五蘊,以爲境界。轉,謂移轉,轉息風覺,乃至世第一法位。淨,謂勝進入見道位等,乃至盡智等。爲攝六相,故說頌曰:持息念應知,有六種異相,謂數隨止觀,轉淨相差別。

「隨,謂繫心緣出入息,不作加行,隨息而行」,數是下手的功夫,接着是 「隨」,因爲心靜下去了,不再作加行,不要數一二三四,隨着息一進一入,進出 進出,心完全安在息上。

「止,謂繫念唯在鼻端,或於足指,隨所樂處,安止其心」,止的時候,心更 靜,止在鼻端,或者是脚尖上,或者你歡喜的任何一個地方都可以,把心停在那裏, 止的功夫更深一層,定在一點,就是明點。

「觀,謂觀察此息風已,並觀息俱大種、造色,及依色住心心所法,具觀五藴,以爲境界」,單是止,不開智慧,要有觀。要觀有力,非要先得止不可。心止不下來,東晃西晃的,力量極弱,觀不起來。有的人說,要觀想一個菩薩,或者九頭三十六臂的菩薩相,「這怎麼觀得起啊!有那麼多手,每一個手拿的東西那麼多,九個臉,每一個臉又不一樣的顏色,這個觀不起來」,這是没有止的力量。

海公上師初次傳「三歸依觀」的時候,是口傳的,没有文,頌也是後頭編的,那個三歸依觀筆記更是後頭寫的。開始傳了之後,那些年輕比丘問幾下就會了。還有幾位老居士跟海公上師說:「那麼多觀想,我頭都昏了,要倒下去,怎麼去修啊?」那怎麼辦呢?《三歸依觀》的頌,就是因爲這些老居士没有辦法纔寫的,以頌來觀想。頌還太簡單,隆蓮法師又寫了一本《三歸依觀》。這本《三歸依觀》出來以後,海公上師一直都沿用這本書。我們在五臺山的時候,有一次夏安居本來要講經的,因爲很多人到九龍崗勞動去了,留下的就是常住與執事的監院、買辦、庫頭,包括我一個會計。這個時候有人請法,有人就提,人少講不起經,乾脆修「三歸依觀」,每天晚上帶着修。修了兩個多月,從頭到尾,始終一個法印,没有離開那本《三歸依觀》的模式。隆蓮法師也提到,海公上師幾十年的傳法,都是以這一本書爲印板的,不增不減,不要自己再加,也不要亂改。這個觀,外道就觀不來,他們要偷也偷不了。如果你把佛教偷去了,就是佛弟子。

觀的時候,觀這個息,這個息是風大,跟它連在一起的四大是不離開的,地水火風都觀,又觀所造色。緣所造色又能產生心王、心所,觀察這個怎麼能產生心王、心所,五蘊——色受想行識,全部從這裏觀。之後又觀四念住——觀身不淨、觀受是苦、觀心無常、觀法無我,四念住從觀五蘊裏邊出來。外道能不能觀身不淨、觀受是苦、觀心無常、觀法無我?你承認就是佛弟子。如果不承認,那觀也觀不好,再上去的路没有。所以以觀這些爲境界,轉入四念處,再上去,證果證道的東西都會有,所以說持息念成就是蠻高的。

「轉,謂移轉,轉息風覺,乃至世第一法位」,轉是移轉,把位置往上提。本來是緣風、緣數息的,可以慢慢移轉昇高到世第一(四加行中最高的一位),鄰於見道。從數息開始,一直可以提高到見道之前的世第一。

「淨」,淨化,已經見道,聖者的無漏法出來了。「謂勝進,入見道位」,世 第一法一刹那就入見道,到世第一法,不見道是不可能的。見道十五刹那也是極快, 上下四諦都見得清清楚楚。「乃至盡智」,一直到阿羅漢的無學位,乃至佛果的金剛喻定。

修數息觀,從數息開始,一直可以轉,修止,修觀,修止觀,修四念住,然後 到四加行,到世第一位。四加行就是修四諦十六行觀。到世第一之後,淨化到見道, 無漏法出來,乃至一直到盡智,煩惱斷完,金剛喻定,這樣一共六個相。所以數息 觀可以一直通到無學,這個外道没有,外道修到非想非非想定,也是一個凡夫。

「故説頌曰: 持息念應知,有六種異相」,最後總結,應當知道持息念有六種 不同的相。「謂數隨止觀,轉淨相差别」,就是數、隨、止、觀、轉、淨這六個相。

這裏邊,轉跟淨有兩種說法。有的人說,轉,從開始觀到世第一是轉;淨是從見道位開始。也有的人說,從修四念處開始,到金剛喻定斷盡煩惱、出生盡智之前都叫轉。盡智出來,無學道,無學果得到,叫淨。這裏介紹的是第一種說法,在見道之前,從四念住一直到四加行的世第一,是轉。從進入無漏道見道開始,叫淨。《俱舍論》採取這個說法。這是依有漏、無漏來判:無漏以前,都叫轉;無漏以後,都叫淨。後面那個說法,凡是煩惱沒有斷完的,都叫轉;煩惱斷完叫淨。這兩種說法過去都是並存的,而這裏世親菩薩引的是第一種說法。《大毗婆沙論》裏邊對於修這六個次第過程中產生的一些現象說得較詳細,本想仔細講一下,但現在資料暫時找不到了。

從此第二,明息差别。論云:息相差别,云何應知?頌曰: 入出息隨身 依二差别轉 情數非執受 等流非下緣 「從此第二,明息差别。論云:息相差别,云何應知」,就要講息的自相差别 了。「入出息隨身,依二差别轉,情數非執受,等流非下緣」。

釋曰:此有六門。入出息隨身者,第一依身門。謂息隨身,以息是身一分攝故。依二差别轉者,次第二依息門。身心名二,息依身心轉也。要具四緣,息方得轉:一、息所依地,謂欲界初二三禪,名有息地也;二、風道通,謂口鼻也;三、毛孔開;四、入出息地,粗心現前。前三名身差别,後一名心差别。生無色界,四緣俱闕。若羯剌藍、頞部曇、閉尸、健南四位,唯有粗心及息地,闕餘二緣。及在欲界、初、二、三禪,入二無心定,唯有三緣,闕粗心一也。若在欲界等,入第四定,唯有二緣,闕粗心及毛孔開,以第四定極淳厚故,引彼大種,遍滿身中,毛孔不開也。若身生第四定,有風道通,謂口鼻也,及容有粗心,謂起下地威儀通果心也,闕餘二緣。此上諸位,隨闕一緣,息皆不轉,故論云:謂要身中息所依也,有諸孔隙孔是風道通,隙是毛孔開也,入出息地,粗心現前第四緣也,息於爾時,

方得轉故, 出第四定等, 及初生時, 息最先入謂息先無故也, 入第四定等, 及後死時, 息最後出息新斷故。

「釋曰:此有六門,入出息隨身者」,「依身門」,入出息依的是身。「謂息隨身,以息是身一分攝故」,息,我們的呼吸,雖然没有執受,但是屬於內身的一部分,等呼出去與體外空氣混合了,那就不屬於我們,當正在吸進呼出的時候,那就屬於身體一部分,所以是依身的。

「依二差别轉者,次第二依息門」,這個息怎麼生起來的?兩種差别,既要依身,又要依心。如果單是有身,没有心,不能出息;單是有心,没有身,也不能出息。「息依身心轉也」,有身,有心,纔能產生呼吸。打開説有四個緣,「息方得轉」,四個因緣具足,纔能有呼吸,呼吸也不是隨隨便便的,四個緣缺一不可。

第一,「息所依地,謂欲界初二三禪,名有息地」,息所依的地是有呼吸的地方,就是欲界、色界初禪、二禪、三禪,第四禪没有出入息。大三災,風災吹三禪,第四禪没有災,爲什麼?第四禪出入息也没有了。第三禪有出入息,風災還有。第四禪根本没有息,風災達不到。所以,第四禪以上乃至非想非非想天都不是息所依的地。

第二,「風道通」,呼吸要有通道,就是口鼻。口鼻没有怎麼呼吸呢?當然還有一種是通過毛孔呼吸的,這在《大毗婆沙論》、《順正理論》也有講。風有內風、外風等各式各樣的。出入息的風是指從口鼻出入的,或者口呼吸,或者鼻呼吸。上吊就是喉嚨被卡住了,氣進出不了,就死掉了。所以,一定要口鼻通,息纔能進出。

第三,「毛孔開」,毛孔也要開,没有毛孔也不行。第四,「出入息地,粗心 現前」,出入息地的心要粗心,細心不行。心細下去,出入息就會慢,進入四禪後, 息都没有了。所以要粗心現前。「前三名身差别,後一名心差别」,前面三個是講 依身的差别。最後一個是依心的差别。總的來說,出入息要依身心而轉,身的方面 有三個條件,心的方面有一個條件。

「生無色界,四緣俱缺」,生欲界、初、二、三禪這些地方,四緣具足,可以有出入息。假使生無色界,没有身,前三個緣没有,依出入息地的粗心也没有,四個緣都缺,所以無色界是没有出入息的地。

在「羯刺藍、頞部曇、閉尸、健南四位」,胎兒還没有生六根時也没有出入息。 雖然生到欲界,是出入息的地,粗心也有,但是口鼻還没有長出來,毛孔也没有開, 這兩個緣没有,也不能出入息。那時是胎息,靠母親的臍帶來呼吸,他自己不能呼 吸。

「在欲界、初、二、三禪」,假使「入二無心定」,雖然身體在欲界或者是初二三禪,是息所依的地,但是入了兩個無心定——滅盡定、無想定,唯有三緣,粗心没有。缺一個因緣也不能出入息。入無想定、滅盡定的人不呼吸的。印度婆羅門入四禪以上的,可以用油漆把他身上的毛孔都漆起來,口鼻也封住,他入定能不死。

幾年前我在實光寺的時候,報紙上登載過一個實驗,把一個入定的婆羅門裝進一個 玻璃箱裏,往玻璃箱裏灌滿水,又用玻璃胶把玻璃箱密封起來,三個月後把箱子打 開,人還是活的,還在定中,出定之後,跟普通人一模一樣。這個人在三個月裏邊 没有呼吸,不單是口鼻不呼吸,心臟也不跳,毛孔也不呼吸,還好好地活了三個月。

假如有情身體在欲界、初禪、二禪、三禪,而心入第四禪以上,只剩下兩個緣, 粗心没有,毛孔也不開了(入了第四禪毛孔不開了),出入息就没有了。所以入第 四定的人,密封起來,没有關係,但是出定還密封就不行了,那就悶死了。「以第 四定極淳厚故,引彼大種,遍滿身中,毛孔不開也」,因爲第四定極淳厚,四大種 遍滿身中,把毛孔都塞住了,毛孔呼吸也不要了。

而生到第四禪的人鼻子、口都是有的,也還有粗心。因爲他可以起下地的心, 用下地的心來做威儀,也可以起通果心化成下地。但是没有另外兩個緣,就是有息 地、毛孔開。

「此上諸位,隨闕一緣,息皆不轉」,只要缺一個緣,息都不會產生。「故論云:謂要身中,有諸孔隙,入出息地,粗心現前,息於爾時,方得轉故」,《俱舍論》說能生出入息的主要條件:第一個「要身中」,要具備息所依的身,欲界、初禪、二禪、三禪;第二、三個是「有諸孔隙」,要有口鼻道和毛孔開,身上有孔隙;第四個「粗心現前」,入細心也不行。這四個因緣具足,出入息纔能生起。

「出第四定等,及初生時,息最先入,入第四定等,及後死時,息最後出」,一入第四禪定,出入息就没有了,出定之後,第一口氣要吸進來,當然是息先入。小孩子出生時,口鼻通了,也要吸口氣,息也要最先入,這個息就是這個時候最先進去的。出氣,是「入第四定等,及後死時」,第四定等,等指無色界的那些定跟無想定,入這些定跟人最後死的時候,氣最後出,出去不來了。入定的,最後一口氣出來之後入定,呼吸不動,到出定的時候再進來;人死的時候,最後一口氣出去之後永不進來了。

如果有無常觀,一切世間的鬥爭就不會有了。爭什麼呢?這口氣出去,來不來都不知道了,還爭啥呢?古代的大德也經常用這句話,這口氣出去,下口氣來不來?還有的說,今晚脱了鞋和襪,不知明天穿不穿。不要以爲只對老人是這樣,年輕人也不敢說的。我在上海有一個鄰居,他是江南造船廠吊架子上的電焊工。他的一個同事早上還生龍活虎的,然後從高空「啪」掉下來,中午報喪,家裏去收屍體。還有一個,也是一個年輕人,在廠裏邊工作,操作時不當心,掉到機器裏去了,身體被卷成麻花,卷死了。再有一個,一個學徒跟一個老師傅正在修機器,師傅說看看上邊兩個東西是不是相對,學徒正往上看,「啪」,東西掉下來,頭砸扁了,也死掉了。所以一口氣出去,進不進得來,是年輕的,還是年老的,都不敢說。這個念

頭起來,修道纔會心切,如果這個念頭起不來,總想着今天没有還有明天,明天没有還有後天,這樣子修不能與道相應。

情數者,第三依情門。息是有情數攝,身一分故。非執受者,第四非執受門。息非執受,不與根合故。等流者,第五五類門。息是等流性,同類因生故。非下緣者,第六息觀門。息唯自上地心之所緣,非下地心緣上地息,如身生欲界,起欲界心,自地心也,起上初、二、三禪心緣欲界息者,上地心也。若初禪息,唯三地緣;第二禪息,通二地緣;第三禪息,唯自地緣。若生下地,無上息故,又生上地,起下地心,非是緣息心故,下地心不緣上地息也。如生初禪,起欲界心,唯是通果。然此通果,唯緣欲界,所變化事。若生上二禪等,起初禪等心,通威儀通果。威儀唯緣初禪身業,通果亦唯緣初禪變化,故起下地心,而不能緣上地息也。

「情數」,數息觀一定依有情來修的。「息是有情數攝,身一分故」,有情能 修,無情不能修。

「非執受」,這個息是不是執受的?「息非執受,不與根合」,息的損益跟身根不相干,它跟身不是連在一起的。比如説,你敲皮膚一下,或者拿火燙一下,那痛得難受。但你説把呼吸砍一刀,痛不痛?什麼都感覺不到,因爲息不是我們所執受的。

「等流」,第五是五類分别門。「息是等流性,同類因生」,不是長養。胖人的息反而短,瘦人的息反而長,所以這個跟長養不一樣。是長養的話,人胖,息也該長些。既然是同類因生的,不是刹那性。既然是有爲法,也不是無爲法。五類分别門裏邊它是同類因。也不是異熟生,息是有斷續的,異熟生的東西長出來不能斷的。小孩子生出來,這個身體是異熟果,那不能一會兒不見了,明天又出來了,没有這個事情。息是一會兒出去,一會兒來,不是連續的,所以不是異熟生。

「非下緣」,下地不能緣上地。「第六息觀門。息唯自上地心之所緣」,自地 的心緣自地的息,上地的心也可以緣下地的息,下地的心不能緣上地的息。「如身 生欲界」,具體說,生在欲界的人起欲界的心,緣欲界自己的息。假使起的是入初 禪、二禪、三禪的心,也可緣欲界的息,這是上地的心緣欲界的息。初禪的息只有 初二三禪能緣,欲界不能緣。二禪的息只有二禪、三禪這兩個地可以緣。三禪的息 只有自地可以緣。

「若生下地,無上息故」,生在下地的人没有上息,上地的息還没有得到,那 怎麼緣呢?

「又生上地,起下地心,非是緣息心故」,假使生在上地,起下地心的時候,這個心是通果心、變化心,不是緣自己息的心,「下地心不緣上地息也」,這時候的心是下地的心,而息却是上地(即本地)的息,這個下地的心是不會緣自己息。 比如人在初禪起變化通果心,那是緣欲界的變化的事情,不是緣初禪的息。假使生 在二禪,「起初禪等心」,等是欲界,威儀路、通果心都可以有,但這不是緣二禪 息的心,只能緣初禪的身業變化等。所以起下地的心,「而不能緣上地息也」,即 使生在初禪、二禪,當起下地的心的時候,不能緣上地(本地)的息。總的來說, 上地的心能緣下地的息,而下地的心不能緣上地的息。

數息觀的一些分别講完了,數息觀比較仔細的修法在《大毗婆沙論》裏邊有, 下一次再補充一下。

# 俱舍論領疏講記 卷二三

〔印〕世親菩薩 造論

[唐] 圓暉法師 著疏 智敏上師 講述

〔2018 版〕

(内部整理资料 仅供学习参考)

# 分别賢聖品第六之二

從此第三,明四念住。就中分二:一、明别相念住,二、明總相念住。 且初明别相者,論云:如是已說入修二門,由此二門,心便得定,心得定 已,復何有所修?頌曰:

依已修成止 為觀修念住 以自相共相 觀身受心法自性聞等慧 餘相雜所緣 說次第隨生 治倒故唯四

「從此第三,明四念住」,七賢位,第一個是五停心觀位,五停心觀中突出兩個:不淨觀、數息觀。接下去是四念住,别相念住、總相念住,這是四加行前兩位。

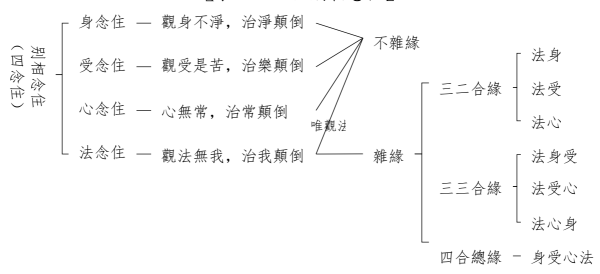
「就中分二:一、明别相念住,二、明總相念住。且初明别相者,論云:如是已說入修二門,由此二門,心便得定,心得定已,復何有所修」,由《俱舍論》原文引出問題,「如是已說入修二門」,入道修行的兩個甘露門,本來是貪著婬欲的,可以先止下來;妄想多的,也可以用數息觀止下來,這樣子便得定,得定之後纔能修。

「心得定已,復何有所修」,心得了定,還修什麼呢?要觀。前面重在止,觀不淨,觀數息等等目的是把心收回來。收回來之後,真正用功,還是四念住。前面講過,修數息觀的次第是數、隨、止、觀,止之後就要觀,觀就轉到四念住去了。所以後頭六個門,實際上是轉到四念處去的,最後能夠證到見道乃至無學道。不淨觀也能轉入四念處,也能證道。一般説數息觀能生起四念住,没有説到不淨觀,有的註解説不淨觀同樣能生起四念住,只是數息觀生起的條件要好一點。

這裏要簡別所得的定。一般説,修前面兩個觀,利根的能得奢摩他,得禪定; 差一點的心能夠進入思所成慧,修所成慧還没有生起來,也可以勉强進入後面的四 念住。

「頌曰:依已修成止,爲觀修念住,以自相共相,觀身受心法。自性聞等慧,餘相雜所緣,説次第隨生,治倒故唯四」,前面修成止之後要學觀,那就要修四念住。四念住觀身、受、心、法這四個東西,觀自相,觀共相。四念住的自性是慧,因爲有念的力量,能夠使心住,所以叫念住,鄰近釋。「聞等慧」,就是聞思修的慧,「餘相雜所緣」,修四念住,可以各别各别地緣身受心法來修,也可以雜在一起修,兩個兩個緣,三個三個緣。「説次第隨生」,四念住的次第,也是根據一定的生起的次第來說的。爲什麼説四個?「治倒故」,因爲我們有四個顛倒,常樂我淨。要除這四個顛倒,就觀四念住:身是不淨;受是苦,不是樂;心是無常;法是無我,没有我。

# 『表六-六: 别相念住》



釋曰:依已修成止,爲觀修念住者,依前二門,已修成止,梵云奢摩 多,此云止也。次應爲觀修四念住,觀者,梵云毗缽舍那,即是慧也。

「釋曰: 依已修成止,爲觀修念住者,依前二門」,通過兩個甘露門(不淨觀、數息觀)修成功殊勝的奢摩他,接着要修毗缽舍那。修不淨觀、數息觀主要是使心定下來、奢摩他成就,然後轉入四念住的觀。「梵云奢摩多」,奢摩他也好,奢摩多也好,都是梵文,「此云止也」,漢文叫止。奢摩多修成,纔算正式進入修行的位,前面還是散心的。這個,我們自己要起慚愧,到底進入没有?還没有進入的,趕快進,再也不要悠悠忽忽的。這一輩子不度,哪一輩子來度?毗缽舍那,也是梵文,毗缽舍那漢文叫慧。

以自相共相,觀身受心法者,釋也,或以自相,或以共相,别觀身受心法。身受心法,各别自性,名爲自相,大種造色,是身自性,受是受性,心是心性,除此三外,所餘諸法,名法自性。一切有爲,皆非常相通道諦也,一切有漏,皆是苦性唯苦集諦也,及一切法,空非我性通四諦及虚空非擇滅也。此非常等,諸法共有,名爲共相。共相别觀者,謂且觀身與餘有爲,同非常相,與餘有漏,同是苦相,與一切法,同空非我相,受等亦爾。問:如何得知念住成滿?答:觀身至一極微一剎那時,名爲身念住滿;觀受心法至一剎那,名受等滿,以非色故,無一極微。

「以自相共相,觀身受心法」,觀的對象是身、受、心、法。以自相觀,以共相觀。「或以自相,或以共相,别觀身受心法」,各别各别地觀,觀身的自相,觀身的共相,觀受的自相、受的共相,乃至心、法,都如此。「身受心法,各别自性,名爲自相」,身有身的自性,受有受的自性,乃至法有法的自性,這叫自相。

「大種造色」,四大種——地水火風,跟所造色,這是身的自相。我們這個身體,總不外乎四大種——地水火風,所造色,就是五根,還有浮塵根這些東西。五

根是淨色根,浮在淨色根旁邊、幫淨色根起作用的是浮塵根。我們能看到的是浮塵根,淨色根肉眼見不到。

一般初學佛法的人,都有這個概念,身體是四大所成,血是水,呼吸的是氣 (風),身體的温度是煖(火),骨頭是地,這是簡單化的。堅硬性是地,骨頭是 所造色,四大都有,但骨頭裏地大特徵特别顯著,表現是硬的,骨頭裏邊不是没有 水,否則就散成粉了。它也不是没有温度,人體内的温度一般是三十六度多。也有 運動(風),學過物理的都知道,組成骨頭裏邊的分子在不斷地運動,電子都在轉。 地水火風遍於一切所造色,能造色是堅濕煖動性,是真四大,是身根所對的。眼根 所對的是假四大,實際是所造色。身的自性,是能造的四大種和所造的色。

受的自性是領納,裏邊又分苦樂憂喜捨幾種不同的受。心是了别爲性。「除三之外,所餘諸法」,除了身、受、心以外,其餘的都歸納成法,叫法的自性。法的自性是能持自性,軌生物解。

「一切有爲,皆非常相」,凡是有爲法都是無常的。不但有漏法如此,無漏的 道諦也是無常,這是共相。觀身的自相,地水火風,堅濕煖動,觀所造色,淨色根 或者浮塵根,每一色裏邊,一個個分析,乃至最小的極微,這是觀自相。觀共相, 一切身也好,受也好,心也好,法也好,都是無常的,這是它們的共相,一切有爲 法都有無常的特徵。

「一切有漏,皆是苦性」,有爲法包括有漏、無漏,道諦是無漏的有爲,苦集二諦是有漏的有爲法。有人問,一切法都有涅槃性,都有它的離,苦集二諦是要離的,將來是要捨棄的,這是有它的離,而道諦是無漏的,爲什麼要離它呢?道諦也要離,在證涅槃以後,那些修的道都要丢掉。《金剛經》說得很清楚:「我所說法如筏喻者,法尚應捨,何況非法?」法還是要捨的。證到涅槃以後無漏的道諦還是要捨掉的,如果抱着那個東西不放,就成了負擔,成了包袱。所以真正到家的時候,也都要放下,那纔叫不執著。但還没到家的時候,你道諦也不要,你說你不執著,那就走向三惡道,人天的機會少,惡道的機會多,起了邪見,當然果報必定是惡道。

這個執著跟不執著,有分别跟無分别,往往產生很多混淆。有的人說:「我們要無分别智,什麼都不要分别。」那麼你睡覺、不睡覺分不分别?冷天、熱天分不分别?你說對這些無分别,打妄語!既然這些有分别,偏偏善惡不要分别,持戒跟不持戒不要分别,那就是故意想犯戒,想做壞事。凡夫的心,都是有分别的,要真正得了無分别智、無漏智,那是無分别。那時候的無分别是看到一切法的空性是無分别的,佛如魔如,一如無二如,佛的本性(即空性)跟魔的空性都是一個,没有兩個,這個時候是無分别。生死涅槃、煩惱菩提都没有分别,那是到家之後的話。你還没有到家,没有證到空性,你說無分别,那就像是講菩薩戒時說的,最無分别的是貓狗,它們什麼都不分别,那你去崇拜它們好了,所以在有分别的位置,不要亂套無分别。

一切有漏法都是苦性,有漏的法增長煩惱,有煩惱就要造很多惡業,都是屬於苦的,就是苦苦、壞苦、行苦,與三性合,就是有漏法,也說是世間,也就是苦集二諦。「一切法,空非我性」,一切法,不管是有漏無漏、有爲無爲,都是自性空,都是無我,没有一個獨立的主宰。所謂我的意思,一般是指一個的,我總是一個,有兩個我還怎麼叫我呢?我跟你、他是對立的,一個對一個。所以我的主要特徵:第一是獨一的;第二是有主宰,能夠主宰一切,能自在。如果不自在,就是没有我性,「我要怎麼,我說了算數」,這就是自在。但是偏偏一切法都是没有我的,你要指揮一件事情,如果是合乎邏輯的,合乎自然規律的,就能成功。如果反其道而行,不符合自然規律,就行不通,就會來一個全軍覆没。所以都要依客觀的條件而行,一切法没有我,一切法都是空,四諦都是通的,有爲無爲跟苦集滅道四諦都是空無我性。

這是用共相來通觀身、受、心、法,它們都有無常相,都有苦性,都有空、無我性。「此非常等,諸法共有,名爲共相」,無常、空、苦、無我是一切法共有的特徵,這叫共相。各各不一樣的特徵是别相,共同的特徵是共相。最寬的共相,一切法的空無我性,什麼法都逃不開這個,這是最普遍的共相。一切有爲法都是無常,一切有漏法都是苦的,一切有爲無爲法,都是空無我性,這是最大的共性。「此非常等,諸法共有」,故名共相。

「共相别觀者」,怎樣來分别觀身、受、心、法的共相呢?下邊舉個例,「謂且觀身與餘有爲,同非常相,與餘有漏,同是苦相,與一切法,同空非我相」,假使觀身,看這個身是怎麼樣一個東西,觀清楚是四大和所造色,淨色根、浮塵根等等是極微所堆成的東西,它跟一切有爲法一樣,都是無常的,刹那刹那改變,没有一刹那停留的。身是有漏果,屬於苦諦,它跟一切有漏法同樣都是苦,總離不開三苦——苦苦、行苦、壞苦。苦苦、壞苦有的時候不顯,但是行苦從你生下來,一直到命終,這中間一刹那都没有離開,不斷地無常遷流,没有止息,所以是苦。再説,它跟一切法都有共性,都是空性,都是非我,没有我性。

《俱舍論》裏的空性跟無我性,跟中觀有一點不同。空是空我所;非我,空我本身。打個比喻,空就像這個房子裏邊空空洞洞的,没有東西,但房子是有的。無我,房子本身也没有,這是空跟無我的差别。

觀身如此,觀身是空的,本身就是没有我所,也没有我。在我這個身體裏邊, 既没有一個主宰的補特伽羅我,也没有我所。所以我、我所,皆非有性,在《阿含 經》裏反復地出現這些話,這是總結下來的一個結論。

「受等亦爾」, 受等也是, 都是非常相。假使有漏的話, 都是苦性, 所有的法都是空無我的。

「問:如何得知念住成滿」,修四念住,怎麼樣算修圓滿,可以再修其他的? 「答:觀身至一極微一刹那時,名爲身念住滿;觀受心法,至一刹那,名受等滿,以非色故,無一極微」,觀身念住圓滿的時候,粗的身乃至一個極微也觀到它是空、 無常、無我、苦;乃至每一刹那的變化,没有一個刹那不是苦、空、無常、無我, 把身念住觀到這個程度,身念住觀圓滿了。

受心法因爲不是物質的,没有極微性,但是有刹那性。這個受,苦受也好,樂 受也好,把受的時間縮短到只有一刹那,這一刹那的受也離不開非常、苦、空、無 我,這時候受念住就算修圓滿了。心法也是,要把它縮到一刹那來觀,這樣子,受 念住、心念住、法念住纔算是修夠量。因爲受、心、法不是物質,没有極微性,只 有一刹那性,所以觀到極短的一個刹那就算成就。

自性聞等慧,餘相雜所緣者,出體也。念住有三:一、自性念住,以 慧爲體,此通三慧也,慧名念住者,謂由念力,令慧住境,或由慧力,令 念住境,故名念住;二、相雜念住,謂慧及相應,並俱有四相爲體,互相 雜故,名爲相雜;三、所緣念住,謂身受心法爲體,此是念住所緣境故。 三中相雜,能斷煩惱,以攝慧故,自性不能斷惑,以太滅故。夫斷煩惱, 必須慧解及俱有法,自性唯慧,故太滅也。所緣念住,不能斷惑,以太增 故,有非俱有,故太增也。所緣念住,復有三種:一、緣自相續身,二、 緣他相續身,三、緣自他俱相續身。其身受心法各有三,緣自他俱,相續 異故。身受心法,四各有三,總成十二。

「自性聞等慧,餘相雜所緣者,出體也」,四念住的體有三種。

第一種,「自性念住,以慧爲體,此通三慧也」,三慧就是聞慧、思慧、修慧,它們都能做念住的自性。「慧名念住」,慧是慧心所,念住是念,爲什麽給慧安上念住的名字呢?「謂由念力,令慧住境」,由念的力量,使慧住在境上。境是身受心法,念力量强,靠念的力量,慧纔能住在境上觀。這是就以跟它同時在一個觀裏最接近的相應法來命名它叫念住的,這是毗婆沙師的說法。「或由慧力,令念住境,故名念住」,這是世親菩薩的看法,因爲慧的力量使念住在境裏邊。慧在觀的時候,念能夠明記不忘地住在境上,所以叫念住。念令慧住也好,慧令念住也好,都是念住。把念的名詞安到慧上去,鄰近釋。

第二種,「相雜念住,謂慧及相應,並俱有四相爲體,互相雜故,名爲相雜」, 慧本身是自性念住,還有跟慧相應的心王心所,同時生起的生住異滅等等,這些互相同時生起,相雜,叫相雜念住。

第三種,「所緣念住」,念住能緣的是慧跟相應俱有法,所緣的境當然是身受心法。既然稱念住,能緣所緣都包在裏邊,前面的自性念住、相雜念住是能緣的法; 後面所緣的境,「謂身受心法爲體」,體是身受心法。

如果人家問念住的體是什麼?那就要看是什麼念住,「自性聞等慧」,自性念住以聞思修慧爲體。「餘相雜所緣」,除了自性念住,還有相雜、所緣念住,體都不一樣。「相雜念住」既有自性的慧,又有它相應的心王心所,還有生住異滅四相。所緣念住是身受心法,「此是念住所緣境故」,身受心法。

「三中相雜,能斷煩惱,以攝慧故,自性不能斷惑,以太減故。夫斷煩惱,必須慧解及俱有法,自性唯慧,故太減也」,修四念住能斷常、樂、我、淨這四個顛倒,到底由哪個來斷呢?三個念住裏邊,能斷煩惱的是相雜念住,「以攝慧故」,實際上是慧斷煩惱,慧是元帥,但是單有一個元帥,没有軍隊,也是不行的,總要有些部隊。部隊是心王心所,其他的生住異滅等等俱有法跟相應法。如果只有一個慧心所,没有相應法、俱有法,光杆司令,没有辦法斷的,相應俱有一起來,就相當於海陸空一起出發,那當然能斷煩惱,克敵制勝。三種念住裏邊,是相雜念住斷煩惱。實際上,自性念住只有一個慧心所,不能獨立生起來的。心王心所要生的時候,最起碼十個大地法一定要生起來的,以前講過,最少十二個心所。慧心所生起,當然不可能没有心王心所和俱有法。所以真正斷煩惱的是相雜念住。

「自性不能斷惑」,自性念住不能斷煩惱,「以太減故」,一個司令官去斷煩惱打仗,這太少了。「夫斷煩惱,必須慧解」,斷煩惱固然要有慧,慧及勝解,還要有俱有法,「自性唯慧」,自性只有慧一個,所以自性念住不能斷煩惱。

「所緣念住」爲什麼不能斷煩惱呢?「所緣念住,不能斷惑,以太增故,有非 俱有」,第一個原因是東西太多,能觀的心所、心法,那裏擺了很多東西(所觀所 緣)。再一個有非俱有故,它所緣的法可以通三世,有的時候和能緣的自性(相雜 念住)不在一起,那怎麼斷煩惱呢?

「所緣念住,復有三種」,所緣念住又分三種,第一是「緣自相續身」,緣自己;第二是「緣他相續身」,緣人家;第三是「緣自他俱相續身」,自他一起緣。「其身受心法各有三,緣自他俱,相續異故」,觀身也好,觀受也好,觀心也好,觀法也好,都有三種所緣境,觀自己的身受心法,觀人家的身受心法,觀自他一起的身受心法。「身受心法,四各有三,總成十二」,所以身受心法四個,各有三種,總的是十二種。

說次第隨生者, 說四念住次第, 隨生先後也。謂身最粗, 次受是粗, 次心是粗, 法最爲細, 攝涅槃故。隨境粗者, 應先觀故, 故身念住, 最初 生也。又論云: 或諸欲貪, 於身處轉, 故四念住, 觀身在初; 然貪於身, 由欣樂受; 欣樂於受, 由心不調; 心之不調, 由惑未斷, 法中攝惑, 故法 第四也。故觀受等, 如是次第。

「説次第隨生」,爲什麼四念住要按身受心法這個順序來說呢?五蘊、十二處、十八界,乃至四諦,都有一定的次第,不是隨便說的,因爲裏邊含有一定的規律。它的次第,「隨生先後也」,按生起的先後。身是最粗,給人家第一個反映的就是身體。「次受是粗」,除開身體,在受心法三個裏邊,受是比較粗的。講五蘊的時候,也有類似的次第。心,再稍微細一點。法最細。爲什麼法最細?「攝涅槃故」,因爲法含攝最高的涅槃法。涅槃法是至高無上的、最微細的無爲法,看不到,聽不到,聞不到,没有學過佛法的不知道是什麼東西。

「隨境粗者,應先觀故」,觀的時候,當然從粗的觀起。如果開始就從細的觀起,那就像學法先學最高的中觀,最後纔學《阿含經》那些根本教一樣,顛倒。從粗的觀起,慢慢一點點地深入細緻。身最粗,要先觀,第二觀受,再是心,最後是法。所以要先觀身念住,「最初生也」,是最初生起的。這是一個原因。

「又論云:或諸欲貪,於身處轉」,第二個原因,《俱舍論》又有這麼說,從 貪欲的生起說。婬欲的貪是從身上生起的,總是看到男女的身纔起婬欲想,没有身, 也是要回憶過去的男女身,如果你什麼印象都没有,那貪欲是不會生的。所以最易 生起的,是身處轉。

「故四念住,觀身在初,然貪於身,由欣樂受」,爲什麼要貪這個身體呢?感 到有樂受。如果没有樂受只有苦受,你貪它幹什麼?之所以生起貪,是以爲有樂受 在裏邊,所以,進一步就觀受。

「欣樂於受,由心不調」,爲什麼會產生樂的感覺呢?因爲心不調,心有顛倒,所以再從受觀心。再追下去,心爲什麼不調呢?「心之不調」,之所以顛倒,「由惑未斷」,因爲煩惱没有斷掉,煩惱攝在法裏邊,所以最後是觀法,一層一層追上去。貪欲從身上起,但是貪欲爲什麼會生呢?因爲欣求那個樂受。那樂受怎麼來的?顛倒心來的。心爲什麼不調呢?因爲有煩惱没有斷。那最後要觀法,斷煩惱。所以真正要修行,必須要斷煩惱。你說要除貪欲而不斷煩惱,遠離境就好了,遠離境固然暫時可以不起煩惱,但是時間久了不行。

貪欲的煩惱之所以生起來,最大的原因是貪樂受。樂受是顛倒心生起來的,你 以爲這個是好,纔能夠生起樂受,如果不淨觀修起來,觀到身體就是膿血、屎尿、 腦漿那些東西,髒得不得了,哪裏還會生起樂受?

《清淨道論》裏邊有一段話很幽默,說人身上三十六物,外邊有皮包起來好像 是很清淨,長得很殊妙,如果你像剥橘子一樣把皮剥開來,一般的人是掩鼻都來不 及,趕緊跑開,而蒼蠅、蚊子、蛆蟲這些愛臭的東西就都來了。這都是髒東西,氣 味跟它們相應的。這裏邊實在是髒得不得了,我們這個顛倒心之所以生起,是煩惱 在裏邊作怪。所以要去除那些貪欲,從根本下手,就是斷煩惱。修佛法如果不從斷 煩惱下手,都是外道。像氣功師功能再大,婆羅門禪定再深,不斷煩惱,都是外道。

「故法第四也」,除了身受心以外都是法,煩惱也攝在法裏邊,所以第四是觀法。「故觀受等,如是次第」,所以觀身受心法,次第是如此。兩個理由:一個是粗細的關係,一個是生起欲貪的次第。

治倒故唯四者,此四念住,觀身不淨,觀受是苦,觀心無常,觀法無我,治彼常樂我淨四顛倒故,故唯立四。論云:四中三種,唯名不雜緣,第四所緣,通雜不雜,若唯觀法,名不雜緣,若於身等,二三或四,總而

觀察,名爲雜緣。解云:於身等四,或二二合緣,三三合緣,或四總緣,雜身等故.名雜緣也。

「治倒故唯四」,爲什麼四念住只説四個呢?因爲它是對治四顛倒,所以只能 説四個。「此四念住,觀身不淨,觀受是苦,觀心無常,觀法無我,治彼常樂我淨 四顛倒故」,對治四顛倒,所以,要立四個念住,不能多,也不能少。

「論云:四中三種,唯名不雜緣,第四所緣,通雜不雜」,四念住的前三種叫不雜緣。第四種念住,通雜不雜,所緣的法念住有雜,有不雜。「若唯觀法,名不雜緣」,假使單觀法念住的話,叫不雜緣。「若於身等,二三或四,總而觀察,名爲雜緣」,假使跟身念住、受念住、心念住,兩個兩個觀,或者三個三個觀,或者四個一起觀,這樣叫雜緣。法念住通雜不雜,而身受心這三種只是單個的,不雜的。

「解云:於身等四,或二二合緣,三三合緣,或四總緣,雜身等故,名雜緣也」,法念住對身受心法這四種,或者兩個兩個緣,或三個三個緣,或四個一起緣,叫雜緣。這裏有兩種說法,《光記》說雜緣有十一種,因爲一切身受心法都是法,都可以叫法念住的雜緣。這樣配起來,先是不雜的,身念住緣身,受念住緣受,心念住緣心,法念住緣法,再引出雜緣的一共有十一個,比如先兩個兩個配,身心、身受、身法、法心、法受等等。

慧暉的那本書裏説這些都叫法,範圍好像寬了一點。他説二二合,只有三種,必須有法配在裏面,就是法身、法受、法心這三種。三三合,只有兩種,法身受,法心受,總之法要在裏面,四個一起緣就是一種,這樣緣就是雜法念住,這樣數字要少一點。《光記》認爲四個都叫法,寬一點。這兩種說法,過去的註解裏邊都有,自己可以參考,隨取哪一個。這裏説四念住由不雜緣進入雜緣,然後總相念住,四個一起緣。這就是在練習我們的觀,一層層地深入。

從此第二,明總相緣。論云:如是熟修雜緣身等法念住已,復何所修? 頌曰:

彼居法念住 總觀四所緣 修非常及苦 空非我行相

『表六-七:總相念住前加行》

一、修無我行

二、觀生滅

三、觀緣起

總前

緣緣祁

法共行

雜

住法

後念

É

四、緣三義觀(次第觀蘊、處、界)

五、修十處善(觀色苦、觀色集、觀色 滅、觀色道、觀色愛味、觀色過患 觀色出離,受、想、行、識亦各七)

六、聞慧學作十六行觀

七、思慧學作十六行觀

八、深厭生死, 欣樂涅槃

從向苦 此法 便念空 總非四 緣常行 、相

「從此第二,明總相緣。論云:如是熟修雜緣身等法念住已,復何所修」,前 面説的雜緣, 把身受心法, 兩個兩個雜, 三個三個雜, 這樣熟練, 修得很成就, 再 進一步修什麼?「頌曰:彼居法念住,總觀四所緣,修非常及苦,空非我行相」, 這些要總觀總法念住。

釋曰: 言彼居者, 彼觀行者, 居此總雜法念住也。總觀身等四所緣境, 修四行相, 謂非常等。前别相位, 有雜緣者, 或二三四。今此雜緣, 唯總 相緣四, 與前别故, 總相念住, 唯是總雜法念住也。

「釋曰: 言彼居者, 彼觀行者, 居此總雜法念住也!, 四個一起緣的法念住, 總的雜緣。「總觀身等四所緣境」,總雜法念住,把身受心法四個合攏來一起觀, 修四個行相。「謂非常等」,前面的非常、苦、空、非我相,把身受心法一起來觀。 前面一個一個觀容易,然後兩個兩個觀,三個三個觀也比較容易些,現在一下子要 觀它們四個都是無常、苦、空、無我,那就是高層次的修法。

「前别相位,有雜緣者,或二三四。今此雜緣,唯總相緣四」,前面是别相念 住, 現在是總相念住。所謂七賢位, 五停心觀一位, 别相念住一位, 别相念住包括 單個觀,兩個兩個觀,三個三個觀,也包括最後四個一起觀。進入最後的總相念住, 純粹四個一起觀。總相念住是第三個賢,前三個是資糧道,總相念住之後進入煖、 頂、忍、世第一,這是四個加行道。

[總相念住, 唯是總雜法念住也], 所謂總相念住就是總的觀雜的法念住。其 他的參考書說雜緣法念住後,在進入總相念住前要經過一些加行。别相念住先是一 個一個緣,然後是兩個兩個、三個三個,乃至四個一起緣,這還不屬於總相念住。 要進入總相念住,中間還有層次,因爲總相念住的位置比較高,從雜緣的法念住進 入總緣共相的法念住之前還有些加行,要修無常、無我性,要觀生滅、緣起,要修 三義觀等等。現在觀的是共相,總的雜法念住,觀的是總相,觀無常、苦、空、無我。中間還有一些加行,一共分了八條。

第一修無我行,修一切法無我,把無我觀要修好。第二觀生滅,一切法刹那生滅,就是無常。第三觀緣起,一切法的緣起,什麼因緣生什麼法。前面這三個,無我、生滅跟緣起,這是共相。第四再觀三義觀,三義觀是一個法相名詞,就是觀蕴處界,分別地觀。

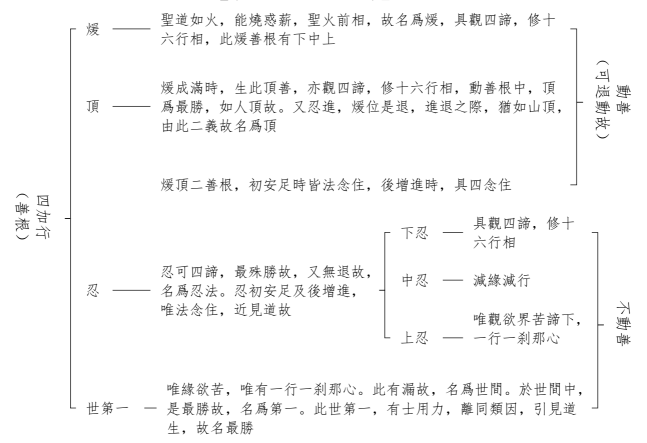
第五修七處善,什麼叫七處善呢? 觀色苦,觀色是苦,苦諦。觀色集,觀色的集諦,如何產生色的果。觀色滅,觀色的滅諦,消滅色的相狀。觀色道,觀滅除色的對治道。然後觀色愛味,觀色的愛味,强調集諦裏邊的愛味,愛貪,執著那個味道。觀色過患,在前面苦諦裏的,特別强調它的過患。觀色出離,觀道諦裏邊的出。觀色的苦、集、滅、道、愛味、過患、出離,這是七處。包括受想行識,五個蘊都用這七個方式來觀。

第六聞慧,且說十六行觀,依聞慧來觀十六行觀,來學十六行觀的觀想。第七思慧,學觀十六行相,以思慧的高度來觀這十六行相。第八深厭生死,欣入涅槃,要深深地厭離生死,欣求涅槃的最高境界。這八個是總相念住的加行。别相念住修好之後,修這八個加行,然後進入總相的雜法念住,這在資糧道已經是最高層次,再進去是加行道。

從此第四,明煖等四善根。就中有五:一、明善根觀行,二、諸門分別,三、明善根勝利,四、明三乘轉根,五、明修果遠近。且第一明觀行者,論云:修此觀已,生何善根?頌曰:

從此生煖法 具觀四聖諦 修十六行相 次生頂亦然 如是二善根 皆初法後四 次忍唯法念 下中品同頂 上唯觀欲苦 一行一刹那 世第一亦然 皆慧五除得

## [表六-八:四加行]



「從此第四,明煖等四善根」,從資糧道進入加行道,我們修行要先知道方向,這是里程碑,我們要走的就是這條道路,哪一個都不能避開,你要跳躍,還是要經過這條道。如果要從浙江三門到北京,走路去得經過那麼多省;坐汽車去也得那麼多省;坐火車、坐飛機同樣也要經過那麼多省,不能跳一個。利根快,鈍根慢,但菩提的道是這麼一條確定的路,走的速度是成就快慢的關鍵,而路不會不同。

加行道,十六行觀位。假使說不要學,横出三界,不修十六行觀到極樂世界去,當然也可以。但到了極樂世界去,你修不修?不修你成不了佛啊!還得要修。你到極樂世界,一天到晚享受很好,法樂没有,度衆生的願完不成,菩薩就可憐你,要教化你,慢慢引導你,還是叫你修,修了之後趕快回娑婆世界度衆生,不是呆在那裏不動。

到那裏修,和在這裏修,何必分得界綫那麼嚴格呢?在這裏修一點,如果没修成到那邊再接着修,這不是很好嗎?何必執著一定到那裏纔開始修呢?

四善根,「就中有五。一、明善根觀行」,四善根的觀行。「二、諸門分別,三、明善根勝利」,它有什麼好處?「四、明三乘轉根」,鈍根轉利根,三乘:聲聞、緣覺、菩薩。「五、明修果遠近」,要得果,怎麼遠,怎麼近,就是利根、鈍根的關係。鈍根遠,利根近。看自己兩條腿跑得快不快,不是路有近有遠。

「且第一明觀行者,論云:修此觀已,生何善根」,前面總相念住的觀修好之後,得到一些什麼好處?有什麼善根會生出來呢?

「頌曰:從此生煖法」,總相念住修好之後,決定產生煖法。煖法要「具觀四聖諦,修十六行相」,要觀四聖諦,不是單觀身受心法。身受心法是苦、空、無常、無我,還是屬於苦諦的範圍。四聖諦還有因集生緣的集諦,滅靜妙離的滅諦,道如行出的道諦,都要觀。每一個諦有四個行相,一共十六個行相,這在後邊「智品」裏要講。這個觀不是只觀身受心法,到煖的時候,因爲準備要入見道,見道見的是四諦,這個時候開始要觀四諦,這就是加行。四個加行是配合見道的,是見道的加行。見道是見四諦,這裏開始觀四諦修十六行相。「次生頂亦然」,煖修成就,然後決定會生起第二個加行位——頂,頂同樣也是觀四諦十六行相。

「如是二善根,皆初法後四」,這兩個善根都先是法念住,後來是四個一起來。 「次忍唯法念」,接着修忍位,只有法念。「下中品同頂」,忍裏邊的變化大,下 品、中品忍同頂一樣,上品忍只觀欲苦。「一行一刹那」,只觀一個行。四諦十六 行相,上下四諦有三十二行相,三十二行相裏邊要減緣減行,減到一行一刹那。就 是把力量集中起來,聚焦鏡一樣的,本來觀三十二行相,把它集中到一個行相,從 一個行相上突破,見道。所以上忍得到之後,一行相一刹那,馬上進入世第一,下 一刹那見道,這非常快,因爲猛利。世第一跟見道都是很快的,因爲力量强。「世 第一亦然」,世第一也是一個行相。「皆慧五除得」,這是講體。

釋曰:從此生煖法者,從此總相念住成就已,次生煖法,此法如煖,立煖法名。聖道如火,能燒惑薪,聖火前相,故名爲煖。

「釋曰:從此生煖法者」,總相念住修成功之後,產生一個果,這個果就是煖 法。煖法是加行位的第一個善根,即四加行裏邊的第一個。

「此法如煖,立煖法名」,爲什麼叫煖呢?打個比喻。「聖道如火,能燒惑薪,聖火前相,故名爲煖」,古代要取火很麻煩,鑽木取火,兩個木頭,拼命地鑽,鑽到後來,摩擦生熱,熱到一定的温度可以燃起來。燃燒之前,摩擦生煖,煖氣到起燃點,火就來了。這裏比喻「聖道如火」,聖道好像火一樣的,「能燒惑薪」,煩惱等於柴,聖道能斷煩惱,如同火把柴燒成灰,什麼都燒完,聖道比喻爲火。

懶漢鑽木頭,鑽了半天還是冷冰冰的。修行也一樣,一定要精進。爲什麼要頭 陀行,要四聖種,要精進等,就是這個原因。鑽木取火,如果拿一個木棍慢慢地鑽, 那要鑽到哪一年纔生出火來呢?永遠不會煖,永遠不會生火。要拼命鑽,一鼓作氣, 昇到一定温度的時候,火生出來,煩惱纔斷得掉。你正在拼命鑽的時候,明確感到 煖起來了,這就是聖道前相,快要見道了,但是不能懈怠,一懈怠,煖還是會退的。

具觀四聖諦,修十六行相者,此明煖位也,此煖善根,分位長故,能具觀四聖諦,及能具修十六行相。觀苦聖諦,修四行相,非常苦空非我;

觀集聖諦,修四行相,因集生緣;觀滅聖諦,修四行相,滅靜妙離;觀道聖諦,修四行相,道如行出。釋此相義,後當辨之。

「具觀四聖諦,修十六行相」,前面觀身受心法,這裏要觀苦集滅道四諦十六個行相。四諦十六行相在「智品」裏邊廣講,苦下邊,有無常、苦、空、無我。爲什麼叫無常?一切法都是因緣和合而生。待緣故非常,緣没有了,法就滅掉了,不是常的、獨立自在的,没有不依靠人家能獨立存在的自性,待緣是無常。苦諦是有漏法,都有三苦合,有逼迫性的,叫苦。「違我所見故空」,無我所,這是空。

「違我見,故非我」,没有一個獨立自在的人我,佛教裏邊本身這個主宰也是没有的,這是非我。我所没有,我本體也没有,所以說是無常、苦、空、無我,這是苦諦的四個行相。

集諦四個行相,因集生緣。集諦能生起苦果,等於種子生芽一樣,叫因。一切 法,因緣聚積之後,能夠出現那個果來,叫集。能夠使這個果相續而生,叫生。各 式各樣的緣具備能夠使這個果生出來,叫緣。

滅諦四個行相,滅靜妙離。有漏五藴在滅諦裏邊都掃得乾乾淨淨,一切痛苦的 東西都掃除完,這叫滅。三苦息故,一切煩惱,最厲害的貪、瞋、癡像火一樣燒人 的心,煩惱火都熄滅了,靜。一切災患都没有,是最妙的地方,妙。世間有小三災、 大三災,這些各式各樣的災都没有,離開一切災難,離。

道諦四個行相,道如行出。道是能通達菩提的道路,能夠通行的地方叫道。這個道契合佛的真理,叫如。正趨向涅槃,正是可以走向涅槃之道,行得通的,叫行。這個道能夠永遠出離生死,叫出。

四諦有十六個行相。苦諦的無常、苦、空、無我,集諦的因、集、生、緣,滅 諦是滅、靜、妙、離,道諦是道、如、行、出。觀就是觀這四諦十六行相。十六行 相的解釋在後邊「智品」還要仔細説。煖位時間比較長,可以很充裕地觀四諦十六 個行相。

次生頂亦然者,修煖善根,有下中上,至成滿時,有善根生,名爲頂法。亦觀四諦,修十六行相,同前煖位,故言亦然。煖、頂二善根,俱名動善,可退動故,動善根中,頂爲最勝,如人頂故,名爲頂法。又忍位是進,煖位是退,此頂在進退兩際,猶如山頂,故名爲頂。

援修四諦十六行相到一定的層次,又產生頂。「修援善根,有下中上,至成滿時」,援善根分上品、中品、下品。從下品修到中品,從中品修到上品,等上品援成就以後,來一個質變,有一個善根生出來,叫頂。這個頂法也是「修十六行相,同前援位,故言亦然」,也是修四聖諦十六個行相,所以説「亦然」。

「煖、頂二善根,俱名動善,可退動故」,煖跟頂這兩個善根,都叫動善,可以往前,又可以往後退。因爲可以退,叫動。

「動善根中,頂爲最勝,如人頂故,名爲頂法」,頂法爲什麼叫頂呢?兩種解釋。第一種,凡是此前面的都是可能退的。煖、頂這兩個善根也是可以退的,在可以退的善根裏邊,頂是最高最殊勝的,再進入忍就不退了。好比一個人的頭頂是在人的最高處,這是一種説法。

「又忍位是進,煖位是退,此頂在進退兩際,猶如山頂,故名爲頂」,就像山頂是在進退中間一樣。從修行的位置來說,從頂往前進是忍,往後退是煖,頂是進退之間的一個東西,這又是一種解釋。

如是二善根,皆初法後四者,煖、頂二善根,初安足時,皆法念住,後增進時,通四念住。初安足者,謂此煖、頂,以十六行相,最初遊踐,四聖諦迹,名初安足,即初起也。謂見道中,唯法念住,以煖、頂位,順見道故,故初安足,唯法念住,後增進時,稍容豫故,故得通修四念住也。

「如是二善根,皆初法後四者」,煖、頂這兩個善根,「初安足時」,開始修的時候,在法念住觀十六行相。「後增進時,通四念住」,修到後來增上的時候,四個念住(身受心法)可以一起觀,都用十六行相來觀。

「初安足者,謂此煖、頂,以十六行相,最初遊踐,四聖諦迹,名初安足」, 什麼叫初安足? 煖、頂善根,以十六個行相來觀的時候,最初開始觀四聖諦,好像 是遊覽一樣,叫初安足。「謂見道中,唯法念住,以煖、頂位,順見道故,故初安 足,唯法念住,後增進時,稍容豫故,故得通修四念住也」,初修的時候,只修法 念住,爲什麼? 因爲煖、頂位已經是進入見道的加行,見道的時候只有法念住,所 以煖、頂也是順着見道,先修法念住。後來力量增上之後,它時間也比較長,也可 以通修四念住。修十六行觀的時候,下足開始修是順見道修法念住,修到後來力量 大了,時間也比較充裕,通修四念住,這是煖、頂兩個善根的情況。

忍分爲下忍、中忍、上忍。其實每一個善根都有上中下,前面煖、頂的上中下只是量的轉變,修行的力量慢慢增上,質没有什麼大變。而忍的上中下裏邊變化却很大,下忍超過前面不多,中忍裏邊要減行、減緣。

減行、減緣是什麼意思呢?本來觀四諦十六行相,欲界的四諦,有十六行相,還要觀色界、無色界的四諦,也是十六行相,一共三十二個行相。那一個觀的力量,要分三十二個行相來修。到中忍的時候,要把力量集中起來,把所緣的三十二行相一個個減下來,三十一、三十、二十九、二十八……這樣減到兩個行相,中忍就圓滿了。再上忍,一個行相,一刹那的時間只觀一個行相,把整個的力量集聚在一個點子上,修觀,叫明點,最小的點子上,一個刹那,一個行相,這個力量就强得不得了。因爲見道就像衝鋒,十五刹那內把八十八使全部要消滅,那個力量强,時間短。如果力量小、慢吞吞的,那不行。要把力量集中起來,所以中忍的時候要減行、減緣。

次忍唯法念者,從頂善根,有善根生,名爲忍法。忍可四諦,最殊勝故,又無退故,名爲忍法。忍初安足,及後增進,唯法念住,近見道故,故初與後,皆法念住。

「次忍唯法念」,「從頂善根,有善根生,名爲忍法。忍可四諦,最殊勝故, 又無退故,名爲忍法」,從頂善根的下品、中品,乃至上品,再往上進,產生一個 新的善根,叫忍法。

「忍可四諦,最殊勝故」,就有漏的法來說,把四諦的道理認可下去,心裏承認,此「最殊勝」,這是最殊勝的一個位。本來是懷疑四諦法,道信不信,甚至有些人根本不信,修到忍的地位,全部忍可,這是最殊勝的忍可的位,所以叫忍位。

「又無退故,名爲忍法」,同時,前面的煖、頂兩個善根,是有退的,叫動善。 忍以後不會再退。

「忍初安足,及後增進,唯法念住,近見道故,故初與後,皆法念住」,爰開始是順見道,也是法念住,但是到後來,已經重修過幾次,力量增强,時間也比較長,能夠四念住一起修。忍因爲接近見道,從初到後都是法念住,其他三個念住就不夾進去了。力量要集中起來,見道就像衝鋒一樣,這個仗打出去必勝,那麼要絕對集中力量,集中優勢兵力,打殲滅戰。把心越收越小,越收越小,從忍的初位開始,已經集中於法念住,乃至到後位都是法念住,不緣其他三個念住。到忍的中位的時候還要收,把心的力量再慢慢地收,這就是減行減緣。

「唯法念住,近見道故」,因爲它是鄰近見道,世第一只有一刹那。初忍、中忍時間長一點,上忍也是一刹那,跟見道只有幾個刹那的距離,所以初後都是法念住,因爲見道是法念住。

頌言下中品同頂者,此忍善根,有下中上品,下中二位,同前頂位, 具觀四諦,修十六行相也。上唯觀欲苦,一行一剎那者,上品忍位,唯觀欲苦,唯以一行一剎那心,名爲上忍也。

「頌言下中品同項者,此忍善根,有下中上品」,每一個善根都分上、中、下品,忍也有下、中、上品,但忍的三品差異特别顯著,所以要特别標出來。

「下、中二位,同前頂位,具觀四諦,修十六行相也」,雖然修法念住,但是 四諦全部觀,十六行相都修的。十六行相,不但是見道需要,煖、頂、忍也都需要。 忍的下位、中位還跟頂位一樣,修四諦十六行觀。

「上唯觀欲苦,一行一刹那」,上品忍只觀欲界苦諦裏邊的一個行相,而且只有一刹那的時間。「唯觀欲苦,唯以一行一刹那心,名爲上忍也」,上忍的時候, 觀的境很小。前面的善根有的觀四諦十六行相,有的觀四念住,在忍的下、中品的 時候,四念住收爲法念住,還觀十六行相,到上品忍的時候,只觀欲界苦諦下邊的 一個行相,而且時間是一刹那,把所有的力量都集中在一點上。從中忍時觀四諦十六行到上忍的一行一刹那是怎麼收的?下邊要詳細講。

今略明忍位,下中上品者,若下品忍,具觀四諦,修十六行。中品忍位,滅緣減行,上下八諦,名之爲緣,所緣境故。上界四諦,有十六行,欲界四諦,有十六行,總計合成三十二行,名之爲行,能緣行故,應知七周滅緣.二十四周減行。

「今略明忍位,下中上品者」,現在要講忍位的下、中、上三品的差異。「若下品忍,具觀四諦,修十六行」,下品的忍,跟頂一樣,四諦十六行相都修。「中品忍位,減緣減行,上下八諦,名之爲緣,所緣境故」,到中品忍的時候開始減,把心所緣的境,跟能緣心的行相,都慢慢地收縮到上忍的一行一剎那。

「上下八諦」,本來一共四個諦,這怎麼有上、下八個諦?欲界四個諦是可以 觀察的。色界、無色界的四諦要類智觀察,跟欲界的不完全一樣,但也屬於苦集滅 道四諦。色界、無色界的諦是上界的四諦。欲界、上界四諦一共是八個諦。這八個 諦是所緣的境,叫緣。上界四諦有十六行相,欲界四諦也有十六行相,「總計合成 三十二行」,「能緣行故」,能緣的心作這樣的行相,叫行。然後要減行減緣。

「應知七周減緣,二十四周減行」,觀察上下八諦三十二行相,減的時候,要 三十一次觀察,每一次減一個,有七次減緣,二十四次減行。

| 欲界苦諦 | 非常 | _ | 觀留 | 欲界集諦 | 因 | 九  | 減緣 | 欲 界 滅 諦 | 滅 | 十七  | 減緣 |      | 道 | 二十五 | 減緣 |
|------|----|---|----|------|---|----|----|---------|---|-----|----|------|---|-----|----|
|      | 苦  |   | 減行 |      | 集 | +  | 減行 |         | 靜 | 十八  | 減行 | 欲界   | 如 | 二十六 | 減行 |
|      | 空  | Ξ | 減行 |      | 生 | +- | 減行 |         | 妙 | 十九  | 減行 | 道諦   | 行 | 二十七 | 減行 |
|      | 非我 | 四 | 減行 |      | 緣 | 十二 | 減行 |         | 離 | 二十  | 減行 |      | 出 | 二十八 | 減行 |
| 上界苦諦 | 非常 | 五 | 減緣 | 上界集諦 | 因 | 十三 | 減緣 | 上界滅諦    | 滅 | 二十一 | 減緣 | 上界道諦 | 道 | 二十九 | 減緣 |
|      | 苦  | 六 | 減行 |      | 集 | 十四 | 減行 |         | 靜 | 二十二 | 減行 |      | 如 | 三十  | 減行 |
|      | 空  | 七 | 減行 |      | 生 | 十五 | 減行 |         | 妙 | 二十三 | 減行 |      | 行 | 三十一 | 減行 |
|      | 非我 | 八 | 減行 |      | 緣 | 十六 | 減行 |         | 離 | 二十四 | 減行 |      | 出 | 三十二 | 減行 |

〖表六-九: 減緣減行〗

謂以四行觀欲界苦,如是乃至以四行相觀欲界道,後以三行觀上界道, 減餘一行,名一周也;又以四行觀欲界苦,如是乃至後以二行,觀上界道, 減餘二行,第二周也;又以四行觀欲界苦,如是乃至以一行相,觀上界道, 減餘三行,第三周也;又以四行觀欲界苦,如是乃至以四行相,觀欲界道,不觀上界道,名爲減緣,減緣之時,雖亦減行,減緣攝故,不名減行,此第四周也。此第四周,即是一周,減緣攝也。如減上界道諦,如此減餘七諦,行相亦爾,唯於緣中,不減欲苦,減餘七諦,名七周減緣。總而言之,上下八諦,各減三行,謂欲界苦下一行相,留故不減,所餘七諦,餘一行相,與緣同減,故但言三,三八二十四,名二十四周減行,理實言之,三十一周減行,謂餘七行,減緣攝故,是故但言二十四也。

「謂以四行觀欲界苦,如是乃至以四行相觀欲界道,後以三行觀上界道,減餘一行,名一周也」,開始減的時候,先從欲界的四諦觀起,欲界與我們切身相關。 欲界的苦諦觀好之後,觀上界的苦諦,上界的苦諦觀好之後,觀欲界的集諦,然後 觀上界的集諦,再觀欲界的滅諦,再觀上界的滅諦,再觀欲界的道諦,最後觀上界 的道諦。每一個諦有四個行相,一直觀下去,最後觀到上界道諦的時候觀三個行相, 上界道諦,道、如、行、出,不觀最後的「出」,只觀道、如、行三個,減掉上界 道諦的「出」這個行相,本來總的是三十二個行相,減一個,這叫減行,這是第一 周。

第二周,「又以四行觀欲界苦」,還是從欲界開始,觀欲界的苦諦四個行相,無常、苦、空、無我,觀好之後,觀上界的苦諦,乃至觀上界道諦的時候,再把「行」減掉,只觀上界道諦的「道如」兩個行相,「行」不觀,又少一個。「減餘二行,第二周也」,第二周又少一個。

「又以四行觀欲界苦,如是乃至以一行相,觀上界道,減餘三行,第三周也」, 第三次觀,還是從欲界的苦諦觀起,再觀色界、無色界的苦諦,乃至欲界的道諦, 色界、無色界的道諦,第二周只有道如兩個行相,這次又把如減掉,只有一個行相, 這是第三周減行。

「又以四行觀欲界苦」,用四個行相——無常、苦、空、無我觀欲界的苦諦, 然後觀色界、無色界的苦諦,乃至欲界的道諦,上界的道諦本來還留下一個道的行 相,這一次道也不觀了,雖然是減一個行相,但整個上界道諦都不觀了,叫減緣。 三周減行,第四周減緣。

「減緣之時,雖亦減行,減緣攝故,不名減行,此第四周也」,減緣實際上也減一個行,但是包在減緣裏面,整個道諦都不緣。所以第一、二、三周是減行,第四周是減緣。

「如減上界道諦,如此減餘七諦,行相亦爾」,如此類推,上界的道諦一個一個減,減到最後一個没有,道諦就不再緣,其餘七個諦的行相同樣也是一個個減,第四個行相減的時候整個的緣也減掉,三次減行,一次減緣。

那麼一直減到什麼時候?「唯於緣中,不減欲苦,減餘七諦,名七周減緣」, 所緣當中不減欲界的苦諦,欲界的苦諦減到最後留下一個行相,其餘七個諦要減完。 「七周減緣」,七次觀察把七個緣都減掉了,最後留下欲界的苦諦。 「總而言之,上下八諦,各減三行,謂欲界苦下一行相,留故不減,所餘七諦,餘一行相,與緣同減,故但言三,三八二十四,名二十四周減行」,總結一下,上下八個諦,每一個諦都減三個行相,欲界的苦諦也是減三個行相。那麼其餘七個諦最後一個行相跟緣是同時減的,這時的減行是減緣所攝。上下八個諦,每一個諦都減三個行,所以二十四周減行。

「理實言之,三十一周減行,謂餘七行,減緣攝故」,照道理説三十一周都是減行,有七個減行包在減緣裏,叫減緣,不叫減行,「是故但言二十四也」,所以 説二十四周減行。

於減行中,初減一行,名中忍初;如是乃至,減欲界苦下二行相時,但有二行二刹那心,觀欲界苦,名中忍滿;唯有一行一刹那心,觀欲界苦,名爲上忍。就此中忍,未減道時,雖減行相,猶觀道故,故得具修四種諦也。頌言中品忍同頂位,觀四諦者,約此說也。至中忍滿,唯觀一諦,不具四也。

「於減行中,初減一行,名中忍初」,在最初減掉道諦「道如行出」的「出」的時候,這是中忍的初位。這樣一個一個減,減到欲界的苦諦只剩下兩個行相的時候是中忍滿。這時候有兩個行、兩個刹那。一個刹那觀一個行。中忍從減第一個行起,到最後只剩下欲界苦諦的兩個行相圓滿。再減下去變成一行一刹那,那就是上忍。

「唯有一行一刹那心,觀欲界苦,名爲上忍」,從中忍滿的最後一個心,就是 第三十一周再減一個行相,只留下欲界苦諦裏邊的一個刹那的行,觀欲界的苦諦, 這是上品的忍。

「就此中忍,未減道時,雖減行相,猶觀道故,故得具修四種諦也」,在中忍的時候,道諦減一個行相、兩個行相、三個行相,第四個行相還没有減,道諦還没 捨掉的時候,還是修四諦。

「頌言中品忍同頂位,觀四諦者,約此説也」,頌裏邊説「下中品同頂」,中品的忍跟頂一樣也修四諦就是這個原因。實際上那時候行相已經開始減,不夠三十二行相。「至中忍滿,唯觀一諦,不具四也」,到中忍滿的時候,只觀一諦,四個諦不全。

又於中忍,未滅道時,修十六行相。此言修者,但是得修,行雖起一, 起能得得,修彼未來四諦下十六行相,故言修也。頌言中忍同前頂位,修 十六行相者,約此中忍未滅道說也。若此中忍,滅道諦時,但修十二行相, 非十六行也。既滅彼道,心無欣慕,故彼道下四行相,亦不起得修也。由 此道理,滅滅諦時,但修八行,謂不修彼滅道諦下各四行故,減集諦時, 但修四行, 謂唯修苦下四種行故。故於中忍, 有修十六、十二、八、四行相。

「又於中忍,未減道時,修十六行相」,中忍在還没有減道諦的時候,十六行相都修。「行雖起一,起能得得,修彼未來四諦下十六行相,故言修也。頌言中忍同前頂位,修十六行相者,約此中忍未減道説也」,中忍還緣道諦的時候,十六行相都修,這裏的修是得修。

修有兩種:一種是行修,一種是得修。行修,當下在修;得修,是未來修。現 行没有修,因爲它力量很强,在未來的法也能修起來,得一個得來修,這屬於法前 得。雖然說的是修十六行相,實際上,現行修的只有一個行相。一刹那只能觀一個 行相,但是因爲它能力强,未來没有現行的那些,也能用一個得來修未來的那些行 相,叫得修。當下起的是一個行相,那些未來的還没有生起來的十六行相可以由得 修來修,所以修不單包含現行修,還有得修,行修一刹那只能觀一個行相,而得修 可以把十六行相一起修。

「頌言中忍同前頂位,修十六行相者,約此中忍未減道説也」,頌裏邊説中忍的時候同頂一樣修四諦十六行相,也是指道諦還没有減掉的時候。假使道諦減掉了,那只有修苦、集、滅,十二個行相,「非十六行也」。

「既減彼道,心無欣慕,故彼道下四行相,亦不起得修也」,修是因爲有一顆 羨慕的心,心裏歡喜纔要修,如果把它減掉,没有欣慕的心,道諦的四個行相也就 不修了,只修十二行相,「故彼道下四行相,亦不起得修也」。

「由此道理,減滅諦時,但修八行」,滅諦下四個行相也不修了。「謂不修彼滅道諦下各四行故」。「減集諦時」,集諦減掉,修苦諦下四個行相。「謂唯修苦下四種行故。故於中忍,有修十六、十二、八、四行相」,中忍的時候,有修十六行相的,有修十二行相的,還有修八行相和四行相的,裏邊是變化的。而頌裏邊説四諦十六行相是根據還没有減道諦的時候説的,這是解釋頌跟長行没有矛盾。

上面的表很概括,二十四周減行,七周減緣,都列得清清楚楚。中忍圓滿的時候,只緣欲界苦諦的非常、苦兩個行相,等到苦行相也減掉了,只留下一個非常,一行相一個刹那心的時候,叫上忍位。到上忍的時候把能緣的心、所緣的境全部濃縮到一個點子上了。時間是一刹那,行相是一個行,緣的諦是欲界的苦諦,集中絕對的優勢兵力,攻一個堡壘,那是攻無不克,決定打勝仗的。見道就是這樣,要把心先集中到一個焦點上,然後一下子攻過去,纔能見道。否則,這個無明窟無始以來一直是漆黑一團,要把它照亮談何容易呢?要把所有力量集中起來,纔能幹這個事情。

在見道之前,要修四聖種、頭陀行,這也是鍛煉精進的力量。如果没有經過鍛煉,兵力就集中不起來。没有經過訓練的兵,集中在一個地方也打不來仗的。把平時訓練有素的兵集中起來攻一個堡壘,那決定能打勝仗。

所以若平時的修行跟苦行簡直是不沾邊的,不要說修十二頭陀、四聖種,甚至 於飯菜差一點就吃不下,住處差一點就住不來,這樣子想見道那是不可能的。我們 不要無益苦行,但是真正爲了佛教的見道修行,没有精進苦行的力量,那是得不到 果的。

看看過去的大德,哪一個不經過苦行? 佛就是榜樣,他六年苦行,最後雪山成道。如果不經過苦行,道又從何而來? 所以我們修行要以釋迦牟尼佛爲榜樣,要向他看齊。釋迦牟尼佛,以最高貴的王太子身份,來經歷最難受的苦行,他是示範給我們看的。出家了,挑挑剔剔的,這裏一天兩頓,早上三點半起來,生活不習慣,就受不了,趕快要走,那修什麼行呢? 這裏只不過少一頓飯、起得早一點、念誦多一點。釋迦牟尼佛在菩提樹下四十九天坐着不動,你坐兩個小時念座經就吃不消,那見什麼道呢? 我們自己要感到慚愧,要積極進取。

於上忍位,亦修四行, 唯起一行一刹那心。以觀苦故,故能起得,修 彼苦下四行相也。

「於上忍位,亦修四行,唯起一行一刹那心。以觀苦故,故能起得,修彼苦下四行相也」,上忍的時候,四諦十六行相中只留下一個行相,怎麼觀四個行相呢?當下修的是苦諦裏邊一個非常行相,這是行修。因爲無漏法能力强,苦諦還没有捨掉,苦諦下的四個行相,都能得修。得修通現在,通未來。因爲未來修、現在修都有得,未來的是法前得,現在是法俱得,都是得修。所以得修是四個行相,行修是一個行相。得修裏邊,一個是當下修的法俱得,就是行修;三個是未來修。所以在上忍的時候,修一個諦,但是修四個行相。

問:於上忍位,減彼三行,何故修彼所減行耶?答:雖減彼行,不減諦故,起欣慕心,故得修彼所減行相,於中忍位,修所減行,准此理說。

「問:於上忍位,減彼三行,何故修彼所減行耶」,上忍的時候,把苦諦後邊的非我、空、苦三個行相都減掉了,只緣一個行相,一刹那心,怎麼後頭又説四個行相都修呢?

「答:雖減彼行,不減諦故,起欣慕心,故得修彼所減行相」,雖然三個行相 減掉,但是苦諦没有減掉,對苦諦還起欣慕的心,四個行相跟苦諦有直接關係。既 然對苦諦起欣慕心,其他的三個行相也有得修。以此類推,雖然道諦下道如行出的 出、行、如都減掉,只修一個「道」,也叫修四諦十六行相。因爲道諦没有減掉, 對道諦的欣慕心還在,四個行相中一個行相是行修,四個行相是得修,還是叫四諦 十六行相。

「於中忍位,修所減行,准此理説」,中忍位的時候,行明明減掉了,但是還是修十二行相,十六行相,或者修八個行相,也是同樣的道理。假使修四個諦,諦 没有減,十六行相具足。假使減一個諦,都是十二行相。假如只修兩個諦,修八個 行相。最後只修一個苦諦,不管減一個行、二個行或三個行,都叫修四個行相。這就是得修的關係。

於三十二行中, 唯留欲界苦下一行者, 擬入見道, 故須留也。餘三十一, 如名次第, 從後向前, 漸漸除之, 緣既從後除之, 行亦從後減也。

「於三十二行中,唯留欲界苦下一行者,擬入見道,故須留也」,三十二行相,一個一個減,減到最後還留一個,減完是不行的,見道的時候要觀的。佛教的見道要有觀察的智慧。没有智慧,怎麼見道呢?釋迦太子修苦行時參訪的那些外道,鬱頭藍弗等等,一個是修無所有處定,一個是修非想非非想定,在外道裏邊是最高的。釋迦太子也照他們的方法修,感到這種定没有智慧,出不了生死。要斷生死要智慧觀,照見五蘊皆空,纔度一切苦厄。單是定得到,把煩惱壓下去,固然它現行没有,但種子還在,度不了一切苦厄。三十二個行相留下一個行相是準備見道的,「擬入見道,故須留也」。

「餘三十一,如名次第,從後向前,漸漸除之」,其餘三十一行相,根據名字的次第,非常、苦、空、非我,乃至道、如、行、出,根據次第,從後面減起,一點一點減掉。「緣既從後除之,行亦從後減也」,這個緣是四諦,從後邊除,行相也是從後除,除的次第是從後向前。

問:苦下一行,爲留何行?答:入見道人有二行者。一者利根,謂是 見行。見行有二,若著我者,留無我行;著我所者,即留空行。二者鈍根, 鈍根亦二,我慢增者,留無常行;懈怠增者,即留苦行。

「問:苦下一行,爲留何行」,苦下邊留的一個行相是不是一定要留非常行相?

「答:入見道人有二行者。一者利根,謂是見行。見行有二,若著我者,留無我行;著我所者,即留空行。二者鈍根,鈍根亦二,我慢增者,留無常行;懈怠增者,即留苦行」,鈍根、利根不同,留下的行相不同,這都有一定特殊性。鈍根、利根又分别有兩種情況。

見道的人有兩種行者,就是愛行人、見行人。愛行人是信解行者,他是聽人家的話信佛的,見行人是自己看清道理後入道的。

見行人有兩種,一種是執著有個主宰的我,最後要留無我行,特別强調觀察這個東西,從這個地方下手,攻它的難點。再一種執我所的,那留空行。無我是針對着我的,空是針對着我所的。

鈍根的也是兩種,一種我慢的,要留無常行,什麼東西都無常的。無常的,這一刹那在慢,下一刹那没有了,没什麼可慢的。再一種是懈怠增,留苦行。懈怠下去受苦,趕快出來嘛,不要懈怠。所以著我慢的人留無常行,著懈怠的人留苦行。

從這裏邊我們也看出來,懈怠的是鈍根,精進的是利根。如果修行懈怠、放逸、拖拖拉拉,人家也不好説你,自己對着書一看就知道,是鈍根。鈍根怎麼辦呢?要練根,加緊努力。你說鈍根隨它鈍,那你落在後頭永遠跟不上,人家見道成佛,你還是老衆生,要他來度你,你還是鈍根,度也度不走,地藏菩薩好不容易把你從地獄救出來,一會兒你又進去了,一天到晚在地獄裏打滚。趕快要精進起來!

又依西方德光論師,解減行云: 欲苦四行,從後除之,如留無常,入見道者,先減非我,次減空,後減苦;若留苦行,入見道者,先減非我,次減空,後減無常;若留空行,入見道者,先減非我,次減苦,後減無常;若留非我,入見道者,先減空,次減苦,後減無常。

下邊,西方有部的德光論師更細緻地講怎麼減行。「欲苦四行,從後除之」,欲界的苦諦,有四個行相,從後邊除起。假使是鈍根、著我慢的,留無常行。「入見道者」,這個時候,入見道的人,先是減非我,再除空,再減苦,從後往前按順序來的。假使是鈍根、懈怠的人,先減非我,再減空,再減無常,留下苦。「若留空行,入見道者,先減非我,次減苦」,利根、著我所的,先減非我,再把苦減掉,最後減無常,空留下見道。假使是利根、著我的,非我要留住,先減空,再減苦,最後減無常。

減欲苦諦,四行既然,減餘七諦,四行亦爾。謂餘七諦,各有四行, 與此欲苦,四行相屬,如名次第,擬宜相當,以說其減。且如無常入見道 者,於上界道,先減出,次減行,次減如,後減道,以道屬無常,故後減 也;若以苦行,入見道者,於上界道,先減出,次減行,次減道,後減如, 以如屬苦,故後減也;若以空行入見道者,於上界道,先減出,次減如, 次減道,後減行,以行屬空,故行後減也;若以非我入見道者,於上界道, 先減行,次減如,次減道,後減出,以出屬非我,故後減也。減餘六諦, 各四行相,准前說之。

「減欲苦諦,四行既然,減餘七諦,四行亦爾」,前面是以欲界苦諦爲例説明減行的原則,後邊集滅道三個諦,也按這個原則減。

「謂餘七諦,各有四行,與此欲苦,四行相屬,如名次第,擬宜相當,以説其減」,上下總的來說,欲界苦諦是四個行相,其餘七個諦也各有四個行相,互相是對應的。苦諦的非常對集諦的因、滅諦的滅、道諦的道。苦諦的苦,對應集諦的集、滅諦的靜、道諦的如。苦諦的空,對應集諦的生、滅諦的妙、道諦的行。苦諦的非我,對應集諦的緣、滅諦的離、道諦的出。

假使是欲界的利根,非我的行相要留住,先減空,後減苦,再減非常,留一個 非我。集諦裏邊先減生,後減集,再減因,最後減緣,對稱地減。苦諦減空,集諦 就要減生,滅諦要減妙,道諦減行。苦諦減苦的話,集諦要減集,滅諦要減靜,道諦要減如。

苦諦的四個行相這樣減,其餘的七個諦也同理。「謂餘七諦,各有四行,與此欲苦,四行相屬」,互相對稱地看。「如名次第」,按次第,「擬宜相當」,一個對一個配起來減。

「且如無常入見道者」,鈍根以無常見道,上界道諦減行也是從後頭減到前頭, 先減出,再減行,再減如,最後減道。「以道屬無常」,道對應於無常,留在最後 減。先減非我,相當於出;再減空,相當於行;再減苦,相當於如;無常相當於道, 道最後減。

「若以苦行入見道者」,假使以苦見道,要留苦行,苦相當於如,上界的道諦 先是減出,後是減行,再減道,再減如。「以如屬苦」,因爲苦跟如相稱,苦既然 留,道裏邊的如也是最後除。

假使以空行見道,要留空,上界的道諦先減出,再減如,再減道,最後減行, 因爲空跟行相當,行最後除,「故行後減也」。

假使以非我行相而見道的,上界道諦的出最後除。先減行,再減如,再減道, 最後減出。

爲攝前義,總舉論云:謂瑜伽師,於色無色,對治道等等餘七諦,一一聖諦行相三十二行所緣上七諦漸減漸略明減義也。乃至但有二念,作意思惟,欲界苦聖諦境,齊此已前,名中忍位。從此位無間,起勝善根,一行一刹那,名上品忍,此善根起,不相續故。解云:唯有一念,故不相續,已上論文,義如前說也。

《俱舍論》總結,瑜伽師(修定的人)在減行減緣時,先從色界、無色界的道諦開始,等其他七個諦,每一個聖諦的行相所緣,按次按次地減,越減越略。

減到只有兩個念,欲界苦諦中假使說留無常,那麼苦跟無常兩個行相兩刹那心,這時中忍位滿,在此以前都叫中忍。中忍圓滿後無間是上忍。「從此位無間」,這個位直接上去起一個殊勝的善根。前面一點點縮,力量越縮越强,縮到最後一行一刹那的時候,是上忍。上忍只有一行一刹那。

「此善根起,不相續故」,這個善根起了之後,没有連續性,只有一刹那,一 刹那後馬上進入世第一。

世第一亦然者,從上品忍無間,生世第一法,此世第一,唯緣欲苦,唯有一行一刹那心,同前上忍,故言亦然。此有漏故,名爲世間;於世間中,是最勝故,名爲第一;此世第一,有士用力,離同類因,引見道生,故名最勝。

「世第一亦然者,從上品忍無間,生世第一法,此世第一,唯緣欲苦,唯有一 行一刹那心,同前上忍,故言亦然」,世第一的行相、所緣,跟上忍一樣,只緣欲 界的苦諦,也只起一個行相,一刹那的心。

「此有漏故, 名爲世間」, 到此爲止, 這個法還是有漏法, 叫世間。

「於世間中,是最勝故,名爲第一」,雖然是有漏的,却是有漏當中最殊勝的,叫世第一,一切世間法最殊勝的。「此世第一,有士用力,離同類因,引見道生,故名最勝」,這個世間法最殊勝,殊勝在哪裏呢?追根到底。希望大家在討論的時候,要多問幾個爲什麼,思想纔能深入,印象也纔能深刻。如果永遠是被動的,兩下就忘掉了。

爲什麼叫最勝?「此世第一,有士用力」,這個世第一法有一種力量,產生一個士用果。「有士用力,離同類因,引見道生」,本來一切法,有漏法生有漏法,善的生善的,這叫同類因,但是這個有漏法,却能夠無間引出一個見道的無漏法來,殊勝就殊勝在這裏。無始以來都是有漏的,這一下子引出無漏,五類分别門裏的刹那性就是指這個。這一刹那出來之後,無始以來没有見過的苦法忍——無漏法來了。本來是凡夫,這個時候成聖者,超凡入聖,這是關鍵。現在有很多人都說超凡入聖,没有這個,永遠是凡,不是聖。所以世第一這個可貴的刹那性也就把一個有情的生命劃成兩半,前面是有漏的,都是流轉生死的,都是受苦的,從這個時候的無漏法、見道開始,天天向上,乃至證到無上正等菩提。在一切世間的有漏法中間,其他都没有這個力量,所以它是最殊勝,世第一。

皆慧五除得者,出體。此煖等四,念住性故,皆慧爲體,若並助伴,皆五蘊性有定共戒,名爲色蘊,餘四可知。此煖等四,有能得得,助伴體中,得非煖等四善根體,故言除得。出見道後,有法後得,得此煖等,煖等上得,聖容現行。若此煖等,以得爲體,豈有聖者,煖等善根,重現前耶?謂煖等四聖道加行,得聖果已,理不合起,故煖等體,非是得也。

「皆慧五除得」,出體。「此煖等四,念住性故,皆慧爲體」,煖、頂、忍、世第一都屬於四念住,都是以慧爲體。修四諦十六行相,也是修四念住,以四諦十六行相來觀身,觀心,觀受,觀法。所以總的來説跟四念住一樣,皆以慧爲體。

「若並助伴,皆五蘊性」,假使連它的助伴(俱有法、相應法)一起來說,那五個蘊都全的。這裏特別强調一下,這都是在定中觀行的事情,這個色法是定共戒。還没有到無漏,道共戒還没起來。煖、頂、忍、世第一決定是在定中纔得到,没有入定不會得到。前面的五停心觀跟別相念住、總相念住基本上也得定。利根都是得定的; 鈍根的允許思所成慧,還没有達到修所成慧,定還没有得到。所以說十地、五地,都包含欲界。進入煖位決定是入定的。世間上有很多人自稱開悟,那麼有没有得定呢? 開悟就是見道。不要說是開悟,就是在開悟之前,煖、頂、忍、世第一的時候,決定要得定,最起碼的是未到地定。未到地定得到之後,欲界的煩惱基本

上除掉了,什麼瞋恨心、欲貪、昏沉、睡眠、掉舉、惡作等等,這些都没有了。如果還有世間的那些心,瞋恨心也有,你說開悟,這個話不好說。所以看一個人是不是真開悟,不一定祖師來印證,可以從旁邊看看你像不像,這也是簡別的一個方式。

援、頂、忍、世第一都是定中的事情,所以有定共戒,這是色蘊;還有與慧相 應的其餘四蘊。與慧相應的心王心所,心王就是識蘊,受心所是受蘊、想心所想蘊, 還有相應的心所法,這是行蘊。所以就助伴來說,有相應法、俱有法,五蘊是全的。 但是要除掉一個得,爲什麼呢?

「此煖等四,有能得得,助伴體中,得非煖等四善根體」,煖、頂、忍、世第一法的體,相應的助伴就是相應法、俱有法。相應法——心王心所,俱有法包括生、住、異、滅、得、非得。生、住、異、滅没有問題。得,這裏要特別説明,不屬於「煖等」的體,爲什麼呢?「出見道後,有法後得,得此煖等,煖等上得,聖容現行。」見道之後,煖、頂、忍這些法力量很强,也有法後得。在見道的時候,一刹那一刹那,要十五刹那連續來斷八十八使,那是緊張得不得了,有漏的善根的得不會起來。但是出了見道,那個得可以起來,煖、頂、忍、世第一的法後得又可起來。此煖、頂、忍有法後得,得煖等四善根。煖、頂、忍上的得在聖者的時候還可以現行。

「若此煖等,以得爲體,豈有聖者,煖等善根,重現前耶?謂煖等四聖道加行,得聖果已,理不合起,故煖等體,非是得也」,假使煖等以得爲體,煖等是加行,得了聖者之後,還要再生加行幹啥呢?見道殊勝,見道以前的加行根本不需要再生出來,得却是有的。「謂煖等四聖道加行,得聖果已,理不合起」,加行道在得了聖道的果之後按理不需要再起來,但是得要起來的。這個得不是它的體,這是有部的解釋。

從此第二,諸門分別。論云:已辨所生善根體相,今次應辨彼差別義。 頌曰:

此順決擇分 四皆修所成 六地二或七 依欲界身九 三女男得二 第四女亦爾 聖由失地捨 異生由命終 初二亦退捨 依本必見諦 捨已得非先 二捨性非得

「從此第二,諸門分別」,四善根各式各樣的差別用諸門來分別。「論云:已 辨所生善根體相」,爰、頂、忍、世第一的體、性相都講完了,「今次應辨彼差別 義」,現在看它們的差別相。

「頌曰:此順決擇分,四皆修所成」,四加行又叫順決擇分,「皆修所成」,都是修所成的慧,是定中的事情,煖、頂、忍已經入定。見道在世第一之後,哪有不入定的呢?

「六地二或七」,未至、中間、四根本,六個地能起見道。欲界是散心,四善根得不到,見道更得不到,大徹大悟談不上。「二或七」,另外一種説法,妙音論師説煖、頂這兩個善根,也可以通七地(包括欲界),有人認爲這是一種不正之説,《俱舍論》也把它引一下。

「依欲界身九」,煖、頂、忍、世第一依哪裏的身呢?一定是欲界的人,要人間或者天上,人間四大洲,天上六欲天,要除一個北俱盧洲。北俱盧洲儘管享受好,壽命長,不害病,世間福報可以說是最好,但是屬八難之一,得不了聖道,不能修行,照佛教的眼光看這裏是不好的。所以是九個地方。

「三女男得二」,前面三個善根,女的也好,男的也好,都分别得兩個,既得 男的善根,也得女的善根。因爲在見道之前會退,男的會變女的,女的會變男的, 假使這一輩子是男的,得到煖善根,下一輩子投女身,煖善根還是有的,所以男、 女兩種善根都得到。「第四女亦爾」,第四種,男的只得男善根,女的還可以得兩 個。因爲世第一之後,做了男身,再也不會變女身,只得一個男善根。女的要變男 身,女人是男女兩個善根都得到。

「聖由失地捨」,聖者假使生上地去,這個地的就捨掉了。「異生由命終」, 凡夫命終的時候捨掉。「初二亦退捨」,煖、頂兩個有退,退墮之後捨掉。「依本 必見諦」,假使依根本地得煖、頂、忍,現身決定能見道。「捨已得非先」,假如 捨了之後,要重新得,這個得不是以前的,要重新來過。「二捨性非得」,兩種捨 都是非得爲性。

釋曰: 初句標, 第二句明修攝, 第三句明依地, 第四句明依身, 第五 第六句明男女得二, 第七第八第九句明捨相, 第十句明得久近, 第十一句 明得非先, 第十二句明捨體。

「釋曰:初句標」,初句是標,此順決擇分,標四個善根。「第二句明修攝」,第二句説這四善根都是修所攝的,是入定以後的事情。「第三句明依地」,明依哪些地來得到這四善根。「第四句明依身」,明依什麼身能修到四善根。如果一個黄門拼命修,能不能得煖、頂、忍?儘管他很用功,也得不到的。黄門説他得道、開悟,靠不住。「第五第六句明男女得二」,男的跟女的都能得兩種善根:男善根、女善根。「第七第八第九句明捨相」,怎麼捨。「第十句明得久近」,得善根的快慢。「第十一句明得非先」,假使捨後又得到,是另外重新修得的。「第十二句明捨體」,捨的體是非得。

此順決擇分者,標也。此煖等四,名順決擇分。見修無學三種聖道,皆名決擇。決謂決斷,能斷疑故,擇謂簡擇,謂能分別四諦相故。見道名決擇分,是決擇中一分故也。此煖等四,引見道故,能順於彼,名順決擇分。

「此順決擇分者,標也」,煖、頂、忍、世第一這四個都叫順決擇分。什麼叫 決擇?見道、修道、無學道,這三種聖道皆名決擇。

「決謂決斷,能斷疑故,擇謂簡擇,謂能分别四諦相故」,見諦要歷歷分明地, 把四個諦看得清清楚楚,把疑全部斷掉。有人說:「修行不要起分别心,要無分别, 好的無分别,壞的也無分别;香的無分别,臭的無分别;佛教無分别,外道無分别。 」這完全錯了,無分别智是一切法無自性,都是空性,是没有分别的。說緣起法没 有分别,那是糊塗蛋。緣起法,幾個緣生一個法,哪個緣生哪個法,歷歷分明,一 點也没有錯的,哪有無分别?我們看人的臉,不管古今中外,哪怕是雙胞胎,一模 一樣的是没有的,總有幾個因緣是不同的。現在幾十億人,再加上古代的那麼多人, 恐怕找不到兩個一模一樣的。所以,一切有爲法都有差别。我們心粗,心細點看, 裏邊差别多得很。所以要歷歷分明,「生死涅槃纖毫自性無,緣生因果如如不虚誤」 ,一點也不錯,這是真正的見道。到此之後是不昧因果。説大徹大悟就無分别,因 果都不要分别,那是錯了。

決擇,要把疑斷掉。簡擇就是分别,歷歷分明。四諦相,這是緣起法,這是屬於流轉的,這屬於寂滅的,這是清淨的,這是染污的,都要有分别。見道,也屬於決斷之一種。見修無學道都是決擇,見道是決擇當中的一分。所以見道叫決擇分,分是指一部分。煖、頂、忍、世第一可以做緣,引入見道,是順見道的,叫順決擇分。所謂順決擇分就是四加行。

四皆修所成者,此煖等四,依定地故,修所成攝。六地者,依地門,煖等四善,通依六地,謂未至、中間、四靜慮也。欲界中無,非定地故。無色亦無,謂煖等四,見道眷屬,無色無見道故,無煖等也。二或七者,二謂煖、頂,或言謂顯妙音師說,彼説煖、頂通依七地,於前六地,更加欲界也。

「四皆修所成者,此煖等四,依定地故,修所成攝」,煖、頂、忍、世第一決 定是在定地,不依散地。所以它們的體是修所成的慧。聞所成、思所成的慧在前階 段,到煖、頂、忍、世第一,決定是修所成的定地的慧。

「六地者,依地門,煖等四善,通依六地,謂未至、中間、四靜慮也」,它們是近見道的,所依的地也是未到地定、中間定、四根本定。「欲界中無,非定地故」,欲界没有這四個善根,因爲不是定地。「無色亦無」,無色定也不能起這四個善根,因爲離欲界太遠了。欲界的人不是修得煖、頂、忍、世第一嘛,怎麼没有呢?那是欲界的人修了六地的定纔能得到,如果欲界的人没有得定,散心不能得四善根。定地是依靠未至、中間、四根本這六個地。無色界離欲界有四個遠,也不能起四善根。因爲煖、頂、忍、世第一和見道都要觀欲界苦,無色界不觀欲界,不能起這四個善根。「謂煖等四,見道眷屬,無色無見道」,無色界没有見道,所以見道的眷屬也不能起。不能緣欲界,不能起這四個善根。

「二或七」,二是煖、頂兩個善根。妙音論師説煖、頂兩個依七地,前六地加一個欲界。煖、頂不一定依定地,欲界的心也可以起。《順正理論》破它,説阿毗達磨的論師是不能這麼説的,聞思所成的慧決定不能達到順決擇分善根的水平。這個說法,一般認爲不是正確的説法。

依欲界身九者,依身門。此煖等四,唯依欲界,人天身起,除北俱盧,人趣三洲,及六欲天也,九處身起。唯依欲者,能厭苦故。前三善根,三洲初起,後生六天,亦續現前,第四善根,天亦初起,謂第四善,唯一念故,故人天趣,皆得初起。

「依欲界身九者」,依什麼樣的身體能夠生起四善根?這很重要,如果不是那個根身,再怎麼努力也起不了。「此煖等四,唯依欲界,人天身起」,要除開北俱 盧洲。東、南、西三洲的人,加上六欲天,這九處都能起四善根。

「唯依欲者」,一定要欲界纔能起四善根,「能厭苦故」,因爲要觀苦。欲界是最苦的地方,觀不到欲界的苦,厭離心生不起來,一定要觀欲界的苦。我們不要看欲界的身低下,真正修道,這還是最適合的身。北俱盧洲雖然是欲界,但没有苦,那裏的人不能修行。就是在人間,凡是環境好的人,也不容易修行。東南亞那些國家很多人都信佛,但是出家的極少。生活太好了,不想出家。

出家是艱苦的,不要説在家人過不慣我們的生活,前幾天,其他寺院來了好幾位出家人,想嘗試一下,也吃不消走掉了。三點半起床,也不是太早,有些退休工人也是三、四點鐘就起來了。少吃一頓飯,五臺山的老百姓就是兩頓飯。那個地方很冷,要種莊稼,太陽出來纔能出去,九點左右出去,如果十二點回來吃飯,那還幹什麼活呢?他們午飯都要兩三點鐘後纔吃,晚上不吃,實際上也是兩頓飯,我在五臺山住了這麼多年,看到當地的老百姓身體棒得很,都吃粗糧,菜很少,豆腐什麼是不大有的,只是酸菜。吃的糧食品種很多,窩窩頭、山藥、洋芋等等擺一桌子。五、六盆都是糧食,只要一碟酸菜、一點點醋,天天如此。過年的時候吃一點點肉,平時吃不起,也没有地方買。身體好得很,爬山快得很,我們跟他們相比,差得遠。他們也是兩頓,我們怎麼就過不了呢?這是習慣,如果順着自己的習慣,那不是修行。修行就是要改變我們的習慣,把不好的改成好的。如果好的習慣受不了,情願要那個不好的習慣,那修什麼行?

「前三善根,三洲初起,後生六天,亦續現前,第四善根,天亦初起,謂第四善善,唯一念故,故人天趣,皆得初起」,前面三個善根開始修的時候都是在人間三洲,修了之後生天上去,這些善根也可以繼續再現前。開始生起都是在人間。

第四個善根天上也能初起。第四善根只有一刹那,欲界天也可以見道,在見道前的一刹那(世第一)也必定在欲界天。世第一只有一刹那,如果在人間起世第一, 馬上在人間見道。既然天上有見道的,那天上的世第一也是有的。 三女男得二者,此四善根,唯依男女,非扇搋等。前三善根,男女得二。且男得二者,謂男得男善根,及得女善根;女得二者,謂女得女善根,及得男善根,故名得二。以煖等三,男容轉形爲女,女容轉形爲男,故煖等三,女男得二。

「三女男得二」,前面三個善根,男的、女的都得兩種善根,男的得男善根, 也得女善根;女得女善根,也得男善根。「此四善根,唯依男女」,四善根既然是 依九處的身,人間三洲,天上六處,人間三洲的人是不是都能得呢?只有女的、男 的能得,黄門、二根之類不能得,「此四善根,唯依男女,非扇搋等」。生在人間, 又得正規的男、女身,如果這一輩子不修道,是很可惜。二根、黄門要修也不行, 煩惱重,起不了這些善根。别解脱戒都受不了,怎麼起善根?

「且男得二者,謂男得男善根,及得女善根」,這個善根分男女兩種,在其他 的註解裏說,男的善根要殊勝一點。男身得煖、頂、忍,得男的煖、頂、忍善根, 也得女的。假使女的得,也是一樣,故名得二。

「以煖等三,男容轉形爲女,女容轉形爲男,故煖等三,女男得二」,因爲前 三個善根,男女形還不肯定,男的可能會轉成女,這是可能性,一般是不會遇到的。 假使轉了身,煖、頂、忍還是保持,没有退掉,因爲本來得到男女兩種善根。

第四女亦爾者,第四善根,女得二種,同前媛等,故言亦爾。謂女得 女善根,及得男善根,以女容轉形爲男故。若第四善根,男唯得一,謂男 唯得男身善根,而不得女,已得女身非擇滅故。

「第四女亦爾」,第四個世第一。假使女身得世第一,同樣得男女兩種善根。 「同前煖等」,跟前面煖等一樣,「故言亦爾」。「謂女得女善根,及得男善根, 以女容轉形爲男故」,女身有轉男的可能性。假使男的得第四善根世第一,以後永 遠不會做女身,不得女的善根,一直到最後成就都是男身。「已得女身非擇滅故」, 爲什麼不得女身呢?女身的非擇滅得到,女身緣缺不生,以後再也没有生起女身的 因緣。

聖由失地捨,異生由命終者,明捨義也。聖捨煖等四善根者,由失地捨,謂依此地,得此善根,若遷上地,此地便失,失此地時,善根方捨,若此地死,還生此地,不失地故,煖等不捨。若異生捨煖等善根,但由命終,異生於地,不論失與不失,但命終時,必捨煖等,謂由異生,無見道資,故命終捨。

「聖由失地捨, 異生由命終者, 明捨義也」, 善根會捨, 但是捨的意義不同。

「聖捨煖等四善根者,由失地捨」,聖者是見道以上,怎麼還捨善根呢?此煖等善根,得了聖者之後,還可以重現,當從下地生到上地的時候,捨下地善根,得上地的善根,因爲這個善根是依地的。「謂依此地,得此善根」,假使在這個地得

的善根,離開這個地生上地去,這個地的善根就没有了。「失此地時,善根方捨」,一定要捨這個地的時候,善根纔捨掉。上界的中有身生起的時候,捨善根。「若此地死,還生此地,不失地故,煖等不捨」,假使在這個地死還是投生這個地,比如南洲的人生到東洲或者欲界天去,還是欲界,不捨。

「若異生捨煖等善根,但由命終」,異生不是聖者,死掉就捨。「異生於地,不論失與不失,但命終時,必捨煖等」,異生不管是生不生上地,只要一命終,馬上捨掉。「謂由異生,無見道資,故命終捨」,因爲聖者有見道的功德資助他,可以命終不捨,只有失地纔捨,但還是得到上地的。異生命終捨,聖者失地捨,兩個差別在哪裏?命終捨是死有的時候捨掉。而聖者,假使生上地去,命終的時候並没有捨,一直要到上界的中有生起的時候,纔捨掉。因爲他得了上界身,下地的善根捨掉,所以這兩者差一刹那。一個是死有捨掉,一個是死有不捨,等上地的中有生起纔捨。

初二亦退捨者,謂異生於煖、頂,亦由退捨,非聖人也,異生於忍及 世第一,亦無退捨。依本必見諦者,若諸異生,依四根本,起煖等者,彼 於此生,必入見道,厭生死心,極猛利故。

「初二亦退捨」,前兩個善根會退,退當然也捨掉了。「謂異生於煖、頂,亦由退捨,非聖人也」,異生煖、頂兩個善根(這是動善)會退。聖者不會退。「異生於忍及世第一,亦無退捨」,異生在忍跟世第一也不會退的。煖、頂兩個是動善,可以退,忍跟世第一不是動善,即使異生也不退。

「依本必見諦」,假使依根本定得到煖、頂、忍、世第一,這一輩子決定會見道,得根本地的是利根。假使鈍根不一定見道,煖、頂善根得到,没有見道是可能的,世第一得到之後,這一輩子必定見道。假使依根本地,不管得煖、頂、忍、世第一,這一輩子都要見道。

「若諸異生,依四根本,起煖等者」,凡夫依根本定得到煖、頂、忍、世第一,他於此生「必入見道」,在這一輩子決定會見道。「厭生死心,極猛利故」,因爲他厭惡生死的心極猛利。可見要見道,厭離心一定要生起來,而且要極猛利地生起來。如果厭離心没有,你想見什麼道?見道是見苦集滅道,「知苦思斷集,慕滅乃修道」。如果苦不知,也不厭,怎麼會羨慕滅諦呢?怎麼會修道諦呢?所以一定要從最根本的觀苦諦生起厭離心開始。出離心是一切修行的根本,没有出離心,你修再多的善法,都是輪迴之中的人天福報,享完還是要墮三惡道。見諦之後不一樣,三惡道永遠不去。

捨已得非先者, 捨煖等已, 後重修得, 所得必非先所捨者, 唯得先未得者, 以煖等善, 未曾熟修, 要大加行, 方修得故, 故得未曾得者, 不得

先所捨也。若先煖等,經生故捨,遇了分位善說法師,便生頂等,若不遇者,還從煖修得。二捨性非得者,失退二捨,以捨得故,非得爲體。

「捨已得非先者」,四善根捨了之後重新又修起來,這個修起來的不是前面那一個。「捨煖等已,後重修得」,假使前面失去,後來再修又得到了。「所得必非先所捨者」,後來修起來的必定不是前面捨掉的那個,是另外重新起來的。「唯得先未得者」,得到的是以前没有得到過的。「以煖等善,未曾熟修,要大加行,方修得故」,因爲煖等善根,「未曾熟修」,無始以來,没有好好修過。如果經常修,早就見道成了聖者。正因爲没有熟修,所以還是老凡夫、老衆生。既然没有熟修,要起大加行纔能修得。失去之後,没有重新的加行是得不了的。既然重新起大加行得到,是後來修得的。「故得未曾得者,不得先所捨也」,所以得到的不是前面所失掉的那個。

「若先煖等,經生故捨,遇了分位善説法師,便生頂等,若不遇者,還從煖修得」,假使凡夫「經生故捨」,就是命終捨掉,第二輩子又投人身,這個時候,如果遇到一位了解分位的明師,知道他以前修行在哪個部位,假使説以前他已得到煖,這輩子就叫他修頂法,不要教煖法。碰到這樣的法師,他修頂馬上便得頂。假使遇不到這樣的明師,還得要從煖修起,但畢竟還是很快,因爲以前總是經過一次修的,比没有修過的要好一點。

「二捨性非得者」,「失退二捨」,失去的(異地或命終),或者退墮的捨,這兩種捨的體性都是「非得爲體」。得的對立面是非得,既然失掉,就是非得。比如煖的非得是没有得到煖,得到煖,這個非得就没有了。

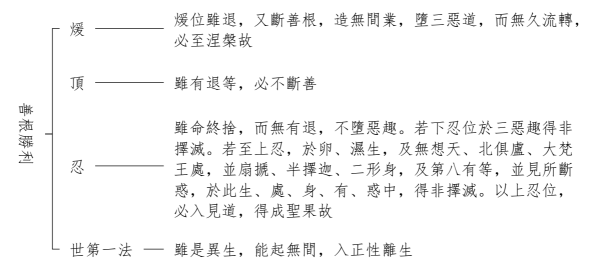
從此第二,明善根勝利。論云:得此善根,有何勝利?頌曰: 援必至涅槃 頂終不斷善 忍不墮惡趣 第一入離生

「從此第二,明善根勝利」,通過大加行得煖、頂、忍、世第一這四個善根, 有什麼好處,爲什麼去修它呢?

「論云: 得此善根, 有何勝利」, 得了這些善根, 有什麼殊勝的利益呢?

「頌曰: 煖必至涅槃, 頂終不斷善, 忍不墮惡趣, 第一入離生」, 這四句話非常重要, 要把它背下來。《俱舍論》裏邊, 六百零七個頌都是要緊的修行需知的道理, 末法時期的人, 要把六百多個頌全部背下來有困難, 這個頌是最重要的一個。

## 『表六 - 一〇: 善根勝利》



釋曰: 煖位雖退,又斷善根,造無間業,墮三惡趣,而無久流轉,必至涅槃故。若得頂法,雖有退等,必不斷善。若得忍法,雖命終捨,而無有退,不墮惡趣。若下忍位,於三惡趣,得非擇滅。若至上忍,於卵、濕生,及無想天、北俱盧、大梵王處,並扇號、半擇迦、二形身,及第八有等,並見所斷惑,於此生、處、身、有、惑中,得非擇滅。以上忍位,必入見道,得成聖果,故於卵等,得非擇滅。若見斷惑,雖即未斷,以必不起,故得非擇滅也。世第一法,雖是異生,能起無間,入正性離生。正性離生者,見道名也。

「釋曰: 煖位雖退,又斷善根,造無間業,墮三惡趣,而無久流轉,必至涅槃故」,煖位有什麼好處呢?得了煖的人,即使他退了,甚至於起上品邪見,善根斷掉,又造五無間罪,墮三惡趣。這樣的人因爲得過煖的,「無久流轉」,流轉不會太久,很快就會得涅槃。「煖必至涅槃」,得了煖的人,他的涅槃性是必定的,而且不是很慢的。

前面我們說,在佛面前供養一枝花,頂一個禮,希望自己將來能解脫,這也是種了順解脫分的善根,必定將來也會得到涅槃解脫。煖跟順解脫分善根有何差別呢?一個是緩慢的事情,一個是很快的事情,兩個不一樣。其他的註解分別了很多不一樣的地方¹。其中,一個是定中的善根,一個是散心的善根。一禮拜,一供養是散心的,而煖、頂、忍是定中來的。一個是以四諦十六行相觀的,一個單是起一個善心,供一朵花,禮拜一下。這是四加行裏邊的,那個是還在七賢位資糧道之前,各式各樣差別很多。

得了頂法的人,「雖有退等,必不斷善」,即使退,對佛法僧的信心是堅固的,不會起上品邪見,不會把善根斷掉。這有這麼大的好處,我們要竭力地爭取能夠得

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 《寶疏》卷二三: 「論: 若爾何殊順解脱分? 問: 順解脱分善亦必得涅槃,煖既與同,有何殊也? 論: 若無障礙至行相同故。答: 定得涅槃,二種雖同,近遠異也。順解脱分極疾第三生得聖,順決擇極疾即此生得。正理論云: 是等引地勝善根故。(解云: 解脱分是散地善,此是定善與散異。」)

到。我們這一輩子爭取見道,萬一見道力量不夠,爭取得個煖也好,得到頂更好,得忍,惡道不去更好,如果是得到世第一,這輩子決定見道。

「若得忍法,雖命終捨,而無有退」,得了忍法的人,在生的時候不會捨,命 終的時候捨,但是下一輩子不會退,也不去惡道。忍位有下、中、上,到下忍的時 候就再也不去三惡道,於三惡道得非擇滅。

「若至上忍,於卵、濕生,及無想天、北俱盧、大梵王處,並扇搋、半擇迦、 二形身,及第八有等,並見所斷惑,於此生、處、身、有、惑中,得非擇滅」得上 忍利益更大。得上忍位的時候,不會再有卵生、濕生,無想天、北俱盧洲,屬於八 難裏邊的,不能修行的地方,也不會去。大梵天見不正,他以爲一切世界是他所造 的,這個地方也不去。扇搋、半擇迦、二形身,這些是人間的二根、黄門,不能修 行的,得上忍位再也不會受這些身。

如果没有得上忍,哪一個輩子投這些生有可能性。過去無始未必没有造這個業,哪一天這個業成熟,成個黄門,很可怕。所以要想到世間的苦,我們在得到上忍之前,這些可能性都没有排除掉。這個不要掉以輕心,悠哉悠哉的,出家人受了戒, 戒牒拿到,拿一個缽,到處雲遊,一旦這些業來了,你就没辦法了。

「第八有」,得預流果的人要七返生死,來欲界七次,第八次再也不會來了。 得上忍的人在欲界最多投七次生,不會第八次投生。那就離涅槃很近。所以上忍跟 見道很挨近,見道的第十六刹那就是預流果來了。雖然那些煩惱還没有斷掉,但是 得非擇滅,緣缺不生。能生起這些東西的緣不夠,生不起來。所以,濕生也好,卵 生也好,無想天、北俱盧洲、大梵天、二根、黄門、第八有,都不會有。

「並見所斷惑」,見所斷的惑是見道所斷,在上忍的時候,現行不生起,因爲緣缺不生。所以見道的煩惱在上忍位的時候已經不起作用,到見道十五刹那的時候全部斷完。見所斷惑也得到非擇滅。雖然不是真正斷掉,但是緣已經不夠,不會再生。

「以上忍位,必入見道,得成聖果,故於卵等,得非擇滅」,上忍跟見道只差兩刹那,上忍一刹那,到世第一再一刹那,第三刹那就是見道。這一刹那快得不得了。上忍離見道非常近。見道以後斷的東西,雖然没有斷掉,但是緣不夠,不會再生,「故於卵等得非擇滅」。

「若見斷惑,雖即未斷,以必不起,故得非擇滅也」,見所斷的煩惱要在見道 的十五刹那當中,八忍八智把它們斷掉。這個時候還没有到十五刹那,「雖即未斷」 ,雖然上忍的時候並没有斷掉,但是現行不起,「以必不起,故得非擇滅」,因爲 現行不起,緣不夠,得非擇滅。

「世第一法,雖是異生,能起無間,入正性離生。正性離生者,見道名也」, 世第一法,雖然還是異生,「能起無間,入正性離生」,在世第一之後,没有間隔, 馬上是正性離生,就是見道。 什麼叫正性離生?正性就是涅槃性,也可以說是見道。在没有見道的時候,經常起各式各樣的煩惱,在惡趣裏受各式各樣的苦,好比吞下生的東西,肚子絞痛,痛就是生。或者說,因爲見道的煩惱没有斷,一切善根不能成熟,這也叫生,生有這兩個意思。見道能夠超過惡道的苦,避免生東西給自己帶來的痛苦;也能消除使善根不能成熟的東西,叫離生。正性就是涅槃性,見道證到涅槃性,所以叫正性離生。簡單地說,正性離生就是見道,在本卷後面有廣一些的解釋。

從此第四,明三乘轉根。論云:此四善根,各有三品,由聲聞等等獨覺 與佛也種姓別故。隨何種姓,善根已生,彼可移轉向餘乘不?頌曰:

轉聲聞種姓 二成佛三餘 麟角佛無轉 一座成覺故

從此第四,明三乘轉根」,三乘(菩薩乘、聲聞乘、緣覺乘)可以轉根,鈍根可以修成利根。

「論云:此四善根,各有三品」,這四個善根都有上、中、下三品。「由聲聞等種姓别故」,有聲聞、緣覺、菩薩乘,佛乘就是菩薩乘,聲聞乘是下品,緣覺乘是中等,佛乘是最高的。因爲三種種姓不同,四善根也有三品的不同。

「隨何種姓,善根已生,彼可移轉向餘乘不」,不論哪一個種姓,比如聲聞乘 的種姓生了煖、頂、忍,能不能轉菩薩乘或者緣覺乘呢?

「頌曰:轉聲聞種姓,二成佛三餘,麟角佛無轉,一座成覺故」,假如聲聞的種姓,煖、頂這兩個善根可以轉成佛的種姓;到忍位轉不過去。因爲忍不墮惡趣,佛要到惡道去度衆生,所以忍位一成就,不能轉佛。「三餘」,煖、頂、忍三善根都可以轉成獨覺種姓。要成佛,只有煖、頂二位可以轉;要成獨覺,三個都可以轉。假使是獨覺或佛的種姓,那不會退的,不轉的,當然這是《俱舍》的說法,也是不了義的說法。真正來說,三乘種姓唯一乘,没有二,也没有三,最後都要轉成大乘根器,這是《法華經》的意思。

釋曰: 聲聞種姓, 煖、頂二位, 容轉成佛, 若得忍位, 無成佛理。菩薩利物, 必往惡趣, 忍超惡趣, 故不成佛。言三餘者, 餘謂獨覺, 在佛乘外, 故名爲餘。聲聞種姓, 煖、頂、忍三, 容可轉成獨覺乘故, 名爲三餘。

「釋曰:聲聞種姓」,《法華經》的意思固然如此,但是聲聞種姓要轉成佛種姓,却是時間極長。《法華經·授記品》裏邊,那些大弟子要供養多少多少佛之後,經過多少多少劫,纔能夠成佛。種姓雖然轉得過來,但是時間是不可說地長,如果直截了當先入菩薩乘的話,很快成佛。

書上先講菩提心,再說空性,也是有這個密意。如果先談空性,你可能證聲聞 的涅槃。再要把你轉成菩薩種姓,費的時間又長,下的工夫又大。如果發菩提心再 證空性,決定是菩薩乘,速疾、穩速成菩提。這是祖師的悲心,我們要體會書上所 安排的次第。

聲聞種姓在煖、頂二位的時候可以轉成佛的,「若得忍位」,從《俱舍論》的 角度,或者説有部、經部的角度來看,不能成佛。但《法華經》説是可以的,只是 很困難,因爲很困難,他們認爲成不了佛,這是不太了義,但是真正了義的説法也 不是那麼簡單。

「菩薩利物,必往惡趣,忍超惡趣,故不成佛」,菩薩要度衆生,惡趣衆生也 決定要度的,地藏菩薩是常住地獄裏邊的。如果惡趣不去,苦也看不到,悲心也不 容易起,那要轉佛乘的話是困難的。忍位已經超過惡趣,惡趣再也不去了,惡趣的 苦你不去體會,悲心很難生。另外,度衆生是要到惡趣去的,去都不去,菩薩道不 能行了,所以成佛是不可能。

「言三餘者」,兩種善根可以轉成佛,三種可以轉獨覺。在佛乘、聲聞乘外的叫餘。「聲聞種姓,煖、頂、忍三」,聲聞乘的種姓,在煖、頂、忍三位的時候都可以轉成獨覺乘,因爲獨覺乘跟佛乘不一樣,他也是自了的。煖、頂、忍三位都可能轉成獨覺乘,叫「三餘」。

麟角獨覺,與佛世尊,於煖等位,性必無轉,謂此二聖,依第四禪,一座成覺故,無容轉也。梵云菩提,此翻爲覺,三乘菩提,皆以盡智、無生智爲體。言一座者,始從煖位,終至菩提,不起於座。第四靜慮,是不傾動,最極猛利,三摩地故,堪爲麟角及佛所依。

「麟角獨覺,與佛世尊,於煖等位,性必無轉」,麟角獨覺與佛世尊在煖、頂、忍、世第一的位必定不會轉。「謂此二聖,依第四禪,一座成覺故」,前面講過,佛是一座成等覺。這一座坐下去,得第四禪。第四禪裏邊,從煖、頂善根開始,一直到見道的八忍八智,再經過非想非非想的九無間、九解脱,把整個三界的煩惱斷完,成阿耨多羅三藐三菩提,佛在菩提樹下一座成等覺,所以不會退的。

要注意這裏特別標出麟角獨覺。獨覺有兩種:部行獨覺、麟角獨覺。部行獨覺以前是聲聞乘,後來因爲聲聞乘修行成熟,在没有佛的世,自己開悟成獨覺。麟角獨覺是獨自一個人不結伴修行的,不像部行獨覺是居於僧團。麟角獨覺跟佛一樣,不退。在其他的註解裏,有説部行獨覺跟聲聞乘一樣,也是前面的規律。

「梵云菩提」,菩提叫覺。三乘都是證菩提,都叫覺。「皆以盡智、無生智爲 體」,都以盡智、無生智爲體,當然也有高下。聲聞斷諸冥,佛斷一切種冥、諸冥, 智當然有高下,從性質來說,都是盡智、無生智。

「言一座者,始從煖位,終至菩提」,無上正等正覺,成佛。「不起於座」,一座成就。「第四靜慮,是不傾動,最極猛利,三摩地故」,爲什麼要依第四禪來修?因爲第四禪是不動的,前面三個禪都是動的。初禪有尋伺的動,大三災的時候,火燒梵天;二禪有喜樂的動,所以水淹二禪;三禪有出入息的動,所以風吹三禪。

第四禪,既没有喜樂,又没有出入息,不動,所以最猛利,力量最大。一般成佛都是依靠第四禪,獨覺也是靠第四禪。「堪爲麟角及佛所依」,第四禪的定是最殊勝的定,所以成麟角獨覺也好,成佛也好,這些比較高層次的菩提一定要依靠第四禪來得到。

從此第五,明得果久近。論云:頗有此生,創修加行,即此生引起順 決擇分耶?不爾。云何?頌曰:

前順解脫分 速三生解脱 聞思成三業 殖在人三洲

「從此第五,明得果久近」,得果到底要多久呢?這要看條件。條件好的,即生成就,條件差的,時間要長一點。

「論云:頗有此生,創修加行,即此生引起順決擇分耶?不爾」,有没有纔開始修行,這一輩子可以生起援、頂、忍、世第一的?從來没有修行過,這一輩子開始拼命修,能不能得到援、頂、忍?「不爾」,不行的。如果一個從來没有修行過的人,這一輩子援、頂、忍尚得不到,你説即身要成佛,那怎麼可能呢?這都有條件的。

「頌曰:前順解脱分,速三生解脱,聞思成三業,殖在人三洲」,這是講原因,直接看文。

釋曰:順決擇分,今生起者,必前生起順解脫分。諸有創修順解脫分,極速三生,方得解脫,謂初生起順解脫分,第二生起順決擇分,於第三生,方得入聖,乃至得阿羅漢也。聲聞極速三生,極遲六十劫,獨覺極速四生,極遲百劫。順解脫分,聞思所成,唯散地故,三業爲體。殖解脫分,唯人三洲,三惡趣無,無般若故,諸天亦無,無厭苦故,北洲無者,以無厭心及般若故。又施一食、持一戒等,深樂解脫,迴求菩提,願力所持,便名種殖順解脫分。

「釋曰:順決擇分,今生起者,必前生起順解脱分」,這一輩子要生起援、頂、 忍四個順決擇分善根,前輩子必定是已經有順解脱分的善根。在佛面前,頂個禮, 讚歎一下,磕個頭,供養一香、一花,回向解脱,這些都是種順解脱分善根,這個 時候開始修行,是修行的資糧道的起步。如果前一輩子没有順解脱分善根,這一輩 子要馬上生起順決擇分善根是不可能的。前一輩子有順解脱分善根,最快第二輩子 纔能生起順決擇分善根,如果慢,那就不知道多久纔能生起援、頂、忍、世第一。

「諸有創修順解脱分,極速三生,方得解脱」,開始修順解脱分善根的人要得到解脱,最快也得要三生。「謂初生起順解脱分」,這一輩子,順解脱善根生了。第二生,「起順決擇分」,生煖、頂、忍、世第一。第三生纔能夠見道,乃至證阿羅漢,最快是這樣三生。見道以後,直到阿羅漢都可以在一輩子得到。「聲聞極速

三生,極遲六十劫」,修聲聞乘的最快是三生,這是最起碼的,最慢六十個劫。修 獨覺乘,最快是四生,最慢的要一百劫。

什麼叫順解脱善根呢?「順解脱分,聞思所成,唯散地故,三業爲體」,順解 脱分善根是聞思所成的慧,是在散地不依定地,不是定地的修慧。以三業爲體,身、 口、意三業都是它的體。拜佛是身業,讚歎是口業,心裏默念或者觀想都屬於意業。

「殖解脱分」,種解脱分善根,「唯人三洲」,只有人間三洲可能有種解脱分善根的機會。「三惡趣無」,三惡趣没有種順解脱善根。「無般若故」,三惡道愚癡,般若的智慧没有。「諸天亦無,無厭苦故」,諸天是聰明的,但是天上太舒服,厭離的心没有,種順解脱分善根的機會也没有。「北洲無者,以無厭心及般若故」,北俱盧洲既没有厭離心,因爲一切都是自然的享受,又没有般若的智慧,北俱盧的人再聰明,不入道。我們也看到一些世間上的人做世間的事情極聰明,跟他談佛法,一竅不通。世間的智慧跟般若是兩碼事。般若是觀一切法無自性,能夠曉得緣起性空,能夠知道如幻如化,然後達到最高的菩提涅槃的境界。而世間上做一單生意或者搞一個技術,拼命賺,拼命搞,學很多的技巧,結果般若智慧没有了。世間上的智慧與般若智慧不僅是兩碼事,甚至於妨礙般若智慧的。世智辯聰,八難之一,世智辯聰多了之後,沾沾自喜,覺得自己很聰明、佔了便宜,實際上吃大虧,般若無分,永遠解脱不了。

人間三洲的人有這個機會,應當好好利用,不要錯失這個機會,萬一下一輩子 墮三惡道,或者去北俱盧洲,或者生天上去,都不能種解脱分善根。要種解脱分善 根,第一要有般若的智慧,第二要有厭苦的心,這兩個合起來纔能跨進順解脱分的 道,否則順解脱分是没有希望的,見道、修道、無學道更是妄想。要後頭的,先要 把前頭的拿到。現在這樣的人很多,戒定慧不要,只要修生圓次第,修了之後,馬 上即身成佛。想的當然很理想,没有基礎怎麼行呢?看看世間上的念書也可以知道, 孩子總是幼兒園、小學、中學、大學上去的,哪有一個小孩不上幼兒園,直接上大 學的呢?

「又施一食、持一戒等,深樂解脱,回向菩提,便名種殖順解脱分」,順解脱分善根有一個特點,他布施也好,持戒也好,他的目的都是求解脱,而不是求世間的福報。從這一點上看,殖順解脱分的善根是不容易的,是難能可貴的。

從此大文第二,約三道辨人,就中有三:一、明三道建立,二、明七種聖人,三、明學無學滿。就明三道建立中二:一、約現觀位明,二、約修無學道。就約現觀明中二:一、明十六心,二、依位建立。就明十六心中四:一、正明十六心,二、明十六心依地,三、明忍智次第,四、明見修道别。且第一明十六心者,論云:於中已明諸加行道,世第一法,爲其後邊,應說從斯,復生何道?頌曰:

世第一無間 即緣欲界苦 生無漏法忍 忍次生法智 次緣餘界苦 生類忍類智 緣集滅道諦 各生四亦然 如是十六心 名聖諦現觀 此總有三種 謂見緣事別

[表六-一一: 現觀四諦十六心]

|       | 苦諦 |            | 苦法智忍 |   | 無間道 |   | 第一心  |              |
|-------|----|------------|------|---|-----|---|------|--------------|
|       |    | 欲界         | 苦法智  |   | 解脫道 |   | 第二心  |              |
|       |    | 1. 一田      | 苦類智忍 | _ | 無間道 | _ | 第三心  |              |
|       |    | 上二界        | 苦類智  |   | 解脫道 |   | 第四心  |              |
|       | 集諦 | 公 田        | 集法智忍 | _ | 無間道 |   | 第五心  |              |
|       |    | 欲界         | 集法智  |   | 解脫道 |   | 第六心  |              |
|       |    | 1. 一 田     | 集類智忍 |   | 無間道 |   | 第七心  | H            |
| 現觀    |    | 上二界        | 集類智  | _ | 解脫道 |   | 第八心  | 見 道<br>(預流向) |
| 四諦十六心 | 滅諦 | 欲 界        | 滅法智忍 |   | 無間道 |   | 第九心  |              |
| , ,   |    |            | 滅法智  |   | 解脫道 |   | 第十心  |              |
|       |    | 上二界        | 滅類智忍 |   | 無間道 |   | 第十一心 |              |
|       |    |            | 滅類智  |   | 解脫道 |   | 第十二心 |              |
|       | 道諦 | 公 田        | 道法智忍 |   | 無間道 |   | 第十三心 |              |
|       |    | 欲界         | 道法智  |   | 解脫道 |   | 第十四心 |              |
|       |    | 上二界        | 道類智忍 |   | 無間道 |   | 第十五心 |              |
|       |    | <b>上一介</b> | 道類智  |   | 解脫道 |   | 第十六心 | 修道 (預流果)     |

「從此大文第三,約三道辨人」,這裏是細緻地分辨。「就中有三:一、明三道建立」,如何建立見道、修道、無學道?第二「明七種聖人」,見道以後是聖者,聖者又分七種。第三「明學無學滿」,什麼時候叫學滿?什麼時候叫無學滿?「就明三道建立中」,又分二,「一、約現觀位明」,正在現觀的情況。「二、約修無學道」。「就約現觀中」,又分二,「一、明十六心,二、依位建立。就明十六心中」,又分四,「一、正明十六心,二、明十六心依地,三、明忍智次第,四、明見修道别」。

第一個明十六心,先說見道的事情。「論云:於中已明諸加行道」,前面講了加行道。四加行:煖、頂、忍、世第一。或者七加行:五停心觀、别相念住、總相念住、煖、頂、忍、世第一。加行道的最後一位,「世第一法,爲其後邊」,到世第一爲止,是有漏法的邊,再跨越一步過去,就是聖者的無漏道,這是劃時代的一個轉折點。「應說從斯,復生何道」,加行道最高的是世第一,世第一再過去,百尺竿頭再上一步,那是什麼?見道也是說不來的,冷暖自知。雖然不好說,在法相

裏邊以佛的智慧能說。當然說的跟真的不是一模一樣,至少是個照片,得了那個照片之後,能夠知道見道的情況。是真正見道還是假見道,你也有個掂量,能夠去觀察。如果禪宗就不行了,没有照片,要有明師印證。如果没有明師印證,自己以爲開悟了,到處說法,這個危險性很大。到底真開悟還是假開悟,没有經過印證,没有一把尺子來衡量,不好說。

「頌曰:世第一無間,即緣欲界苦,生無漏法忍」,世第一這一刹那之後,無間地,中間没有一點點空隙,馬上第二刹那就觀欲界的苦。世第一本來也觀欲界苦諦的一個行相,後一刹那也觀欲界苦,所觀的是一樣的,但是能觀的却是生的無漏法忍,無漏慧來了。這就是没有同類因的刹那性。無始以來都是有漏法,這時突然產生一個無漏法。前面的同類因是没有的,但是原因是有的,煖、頂、忍、世第一就是生起無漏道的因緣。這個生起來的無漏法叫苦法忍,「忍次生法智」,接着忍無間生一個法智,苦法智。

「次緣餘界苦,生類忍類智」,法忍、法智觀察完,斷完欲界的苦,然後緣上兩界(色界、無色界)的苦。色界、無色界因爲都是定地,性質同類,可以合起來觀色界、無色界的苦,生起苦類忍、苦類智。

「緣集滅道諦,各生四亦然」,苦諦如此,緣集諦,緣滅諦,緣道諦,也同樣都生四個,法忍、法智、類忍、類智。觀欲界的集諦——集法忍、集法智,觀色界、無色界的集諦——集類忍、集類智,乃至道諦——道法忍、道法智,上界的道類忍、道類智,一共是十六個。

「如是十六心,名聖諦現觀」,諦現觀是十六心,見道是十五刹那,第十六刹那雖然屬於修道,但是本身任務還是見道的事情,所以第十六刹那不斷修所斷的惑。第十五刹那的道類忍斷色界、無色界見道下的煩惱,是無間道,第十六刹那的道類智是前面斷煩惱(道類忍)的解脱道,跟修惑不相干。有人以爲這是修道位,該斷修惑,不行的,它是道類忍的解脱道,幹同一個事情,斷色界、無色界道諦下的煩惱。這十六刹那全都是諦現觀,觀察四諦十六行相。

「此總有三種,謂見緣事别」,有三種現觀:見現觀、緣現觀、事現觀。

釋曰:從世第一善根,無間即緣欲界苦聖諦境,生無漏法,名苦法智忍。

「釋曰:從世第一善根,無間即緣欲界苦聖諦境,生無漏法,名苦法智忍」, 世第一是有漏道,這個善根從無間地到第二刹那,緣欲界的苦,一刹那一個行相。 假使鈍根的留苦或者無常;假使利根的,留非我或者空行相,只有一個行相。

這個行相在世第一時已經固定,進入見道的時候緣的還是那個行相。但是能緣的心產生一個無漏慧。前面講淨慧隨行名對法。淨慧,無漏慧;隨行,相應的俱有法,這些都叫對法。無漏慧對觀四諦,對向涅槃。真正的對觀、對向在見道的時候開始。在見道之前,只是用有漏的聞思修慧,依方便對法,根據《發智論》《六足

論》等那些論來研究,來觀察,或者觀修,還是有漏道,屬於前面的加行。到後來真正地進入見道,無漏慧生了。

這個無漏慧是個奇異的事情。世間上說,有的不能使它没有,没有的不會產生,無中生有是不可能的。色不異空,空不異色,這個空本身還是有緣起在裏邊,不是什麼都没有。佛教的空跟世間所謂的什麼都没有不能混淆起來。什麼都没有,叫無,無當中不能生有。而空當中能生有,這兩個要辨別。空跟無的概念是不同的。

無漏法在世間上是奇迹,無始以來的老衆生從來没有出現一個無漏法。要生起一個法,總是有同類因,比如善的生善的,色法生色法,母親生孩子等。前面没有的,怎麼生出來的呢?緣起,佛有這個智慧,可以造成這個因緣,產生無漏慧。外道再怎麼修,再怎麼練,練來練去還是有漏道,生不出來無漏道。佛有這個智慧,叫你修一些法,最後能夠生起無漏道來,外道没有這個能力,這是佛法跟外道最大的一個區別。佛教的緣起決定產生無漏道,只要真依佛的說,不論哪一個宗派,都會生無漏道。這是佛的奇異之處,是一個奇迹,有漏的中間,突然產生無漏道。這個無漏的善也是有因有緣的,就是前面的五停心觀、別相念住、總相念住、煖、頂、忍、世第一。所以我們要重視這些東西,因緣没有,你怎麼開悟?

世間上的人也就愚癡在這裏,他偏偏不要看佛説的東西,自己要創一條捷徑。當然如果你有善根,過去修過這些,遇到善知分位的法師指點你,過去善根觸動,可以直接上去。要幾個條件呢?第一你要有那個善根,第二要碰到明師。如果你没善根,明師來了也没有辦法。有的人總希望修更高的法,最好碰上佛化的人來指示他,可以即生成佛。爲了這個,到處奔波。哪知道,你不是那個法器,哪怕佛親自給你説法,你也成就不了。現在還是老老實實的,把自己練成一個法器。得成就是因緣所生法,緣起有了,果自然會得到。世人都喜貪便宜,不要因,只想要果。修佛法的人很多,證道的人很少,也是這個原因。知道因緣之後,還得艱苦奮鬥去實幹。實幹要修苦行的,如果一天到晚舒舒服服,吃得好,穿得好,儘管你什麼都知道,也不能馬上見道。

前面的因緣夠了之後,就會無間生起一個無漏法,叫苦法忍。佛教特別重視這個事情,雖然只有一刹那,在五類分别門裏就特别開一門叫刹那性,這是有特殊意義的一個法。

苦忍無間,緣欲界苦諦,次生法智,名苦法智。此智無間,次緣餘界 上二界苦聖諦境,有類智忍生,名苦類智忍。此忍無間,即緣此境,有類智 生,名苦類智。

苦法忍無間之後,即「緣欲界苦諦,次生法智」,還是緣欲界的苦諦。這個忍一剎那之後生智。忍智的體都是無漏慧,也叫對法。「此智無間,次緣餘界」,觀上兩界的苦諦。爲什麼觀餘界的苦聖諦,不觀餘界的集諦、道諦呢?前面觀的是下界苦諦,上界苦諦跟下界苦諦有相似性,能觀它。如果説集諦,欲界的都没有觀,

怎麼觀上界的呢?欲界苦諦知道之後,纔能觀相類似的上兩界的苦諦。所以觀欲界 苦諦之後,決定是觀上兩界的苦諦,不能超越。觀欲界的基礎都没有,怎麼觀上邊 的呢?

「有類智忍生」,觀上界的苦聖諦的境之後,產生智慧,不是法智法忍,是類智類忍。法智是觀欲界的智慧,觀上界的智慧跟觀欲界的智慧同類的,同是觀苦諦,叫類智。欲界的知道之後,同類的就知道了。如果欲界的不知道,同類的苦諦也不能知道。所以先觀欲界苦諦,生法忍、法智;然後觀上界的苦諦,得到類忍、類智。先是苦類忍,然後無間緣上界苦諦的境,生一個類智,叫苦類智。

如緣苦諦,有此四心,緣集滅道,各生四亦然,謂苦類智後,緣欲集諦,生集法智忍,此忍無間,生集法智,此智無間,緣上界集諦,生集類智忍,此忍無間,生集類智。此智無間,緣欲滅諦,生滅法智忍,此忍無間,生滅類智忍,此忍無間,生滅類智。此智無間,緣欲道諦,生道法智忍,此忍無間,生道法智,此智無間,緣上界道諦,生道類智忍,此忍無間,生道類智。故於四諦,各有四心,成十六心。

「如緣苦諦,有此四心,緣集滅道,各生四亦然」,緣苦諦有四個心生,法忍、 法智、類忍、類智。以此類推,緣集諦、滅諦、道諦,也各有四個淨慧生出來。

「謂苦類智後,緣欲集諦」,圓暉法師再舉例。苦類智之後,又回過來觀集諦。 集諦也要從欲界觀起,自己在欲界,當然從欲界觀起,「生集法智忍」,集諦的法 智忍生出來。「此忍無間,生集法智」,一個忍,一個智,忍是無間道,智是解脱 道。「此智無間」,這個智無間緣上界的集諦。緣上界集諦生集類智忍,此忍無間 又生集類智。此智無間,又緣欲界的滅諦,「生滅法智忍」,滅法智忍之後,生滅 法智,這個智無間又緣上界的滅諦,「生滅類智忍」,滅類智忍無間生滅類智。

在講法輪的時候就有這個比喻。一個輪子一上一下,輪子轉上去又轉下來,轉 法輪就是指見道,它跟轉輪子一樣很快,十五刹那斷完煩惱,輪子一上一下,先觀 欲地的,再觀上地的,觀完上地又下來觀欲地,又觀上地的,這樣一上一下地觀。

滅諦的觀完,「此智無間」緣欲界的道諦,這個時候生的是「道法智忍」,無間道。「此忍無間」生解脱道,道法智,又上去了。「此智無間」緣上界的道諦,「生道類智忍」,無間道,道類智忍無間生道類智,解脱道。這樣上下好幾個回合,把八十八使全部消滅。雖然幾次三番地上下,見道所斷的煩惱在這十五刹那全部被消滅乾淨,再不能生。這是最稀有的事情。海公上師再再地鼓勵我們這一輩子要追求見道,見道之後就看清楚了,不會迷惑。

「故於四諦,各有四心」,每一個諦各有四個心。「各生四亦然」,四四一十 六,一共是十六刹那。 苦法智忍者,苦法是苦諦法,忍緣苦法,名苦法忍。智是忍果,是等流果,智唯無漏,為顯此忍亦唯無漏,舉後等流,以爲標別,故忍爲智者,從果爲名故也。如華果樹,樹非華果,生華果故,名華果樹。忍亦如是,生法智故,名法智忍。苦法智者,緣苦法故,名苦法智。前忍斷惑,名無間道,後智證滅,名解脫道。

「苦法智忍者」,這裏解釋什麼叫苦法智忍。「苦法是苦諦法」,苦法就是苦諦法。忍是無漏的慧,所緣的境叫苦法,叫苦法忍,緣苦法的忍,依主釋。忍是因,智是果,智是忍的等流果,同等流類的,都是無漏法,都是緣苦法的,這個等流果叫苦法智。「智唯無漏,爲顯此忍亦唯無漏,舉後等流,以爲標别」,苦法智一定是無漏的,要顯出忍也是無漏的,所以叫苦法智忍。苦法智的因叫苦法智忍,用等流果來標别它,以果列名,表明是能夠產生苦法智的忍。

爲什麼要這樣取名?前面援、頂、忍、世第一也有個忍,那是有漏忍,這裏又來一個忍,所以要標別這個忍跟前面那個忍不同,它是苦法智的因,是苦法智的忍,叫苦法智忍。「故忍爲智者,從果爲名故也」,這個忍以果爲名,舉個喻,世間能產生花果的樹叫花果樹,樹不是花果,但是能生花果,叫花果樹。所以我們也安立個苦法智忍。「忍亦如是,生法智故,名法智忍」。

「苦法智者,緣苦法故,名苦法智」,緣苦法産生的那個無漏智慧叫苦法智。

「前忍斷惑」,前面的忍是斷煩惱,叫無間道。無間道跟煩惱正在搏鬥,要把它消滅下去。「後智證滅」,後邊是解脱道,苦法智證到擇滅。一個是無間道斷,一個是解脱道證,所以叫解脱道。有四個道:加行道、無間道、解脱道、勝進道。這是前面講過的。

苦類智忍及苦類智者,此之境智,與前相似,故立類名。故論云:最初證知諸法真理,故名法智。此後境智,與前相似,故立類名。

「苦類智忍及苦類智者,此之境智,與前相似,故立類名」,苦類智是緣色界、無色界的苦諦,色界、無色界都是定地,所以可以合二爲一。欲界是散地,跟色界、無色界的情況不同,欲界是苦法智。色界、無色界畢竟都是苦諦下的事情,有類同的地方,所以叫苦類智,斷惑的是苦類智忍。

「故論云:最初證知諸法真理,故名法智」,爲什麼叫法智?最初證到諸法的 真理,不管是哲學、科學,都在探究宇宙的真理。但是必須要無漏智纔能證到這個 真理。離開無漏智,得到的都是依稀仿佛的東西,比如瞎子摸象,摸到鼻子,摸到 尾巴,摸到耳朵,都不是真的象。執著一個就認爲是全體,當然是錯的。佛教是每 一個部分都得證到的。證不是觀察,一般世俗對色的觀察總是觀前不觀後,觀上不 觀下,觀左不觀右,觀外不觀裏,哪怕你各式各樣考察,總是不全面的,有局限性。 因爲我們的智慧本身有缺陷,不能全部觀察。而無漏智證到一切法的時候,契入法 的內部,智跟法兩個合而爲一,內外、上下、左右徹底地合起來了。再一個,世間 的智,帶有我執煩惱,都有執實的行相在裏邊,本來一切法如幻如化的,他認爲是實在的。我們看到桌子、茶杯,就認爲實際上有這個桌子,有這個茶杯,從無漏的智慧一觀察,當體就是空,所以說色不異空。但是空又不是什麼都没有,空不異色,就在空性之中,能顯出萬物。宇宙的萬物都是空性中體現出來的,所以說,「色不異空,空不異色」,這個空絕對不是無。

空與無有差别,無是什麼都没有,空是没有自性的東西存在。獨立、自在的、不需要依靠他者的法是没有的,都是緣起法,緣起法自性是空,自性空的另一方面就是緣起,如果不空就没有緣起。正因爲自性空,一切法的緣起都能生出來。這是緣起性空最基本的道理。我們一向是凡夫,從來没有證到諸法的真理,見道的時候最初證到,叫法智。

「此後境智,與前相似,故立類名」,我們是欲界的人,從觀察欲界下手,所 以欲界的四諦,叫法智。知道欲界,還必須要知道色界、無色界。色界、無色界的 跟欲界的有相似之處,觀察上兩界的智慧叫類智。

如苦既爾,餘集滅道,各有四心,准此理釋,思而可知。

「如苦既爾,餘集滅道,各有四心,准此理釋」,苦諦之下的苦法忍、苦法智, 觀察上界的是苦類忍、苦類智。集、滅、道三諦也同樣,在欲界的是集法忍、集法 智,上界的集類忍、集類智;滅諦的,欲界的是滅法忍、滅法智,上界的是滅類忍、 滅類智;道諦的,在欲界的是道法忍、道法智,色界、無色界的是道類忍、道類智。 每一個諦下有四個心,「思而可知」,自己也可以推得出來。

此十六心,總說名爲聖諦現觀,謂在現前,觀聖諦故。此有三種:一、 見現觀,唯無漏慧,見諦分明故,名見現觀;二、緣現觀,此無漏慧,及 慧相應心心所法,同一所緣,名緣現觀;三、事現觀,謂前相應及餘俱有, 同一事業,名事現觀。餘俱有者,謂道共戒及生等四相,俱有因故,名俱 有也。

「此十六心,總說名爲聖諦現觀,謂在現前,觀聖諦故」,這十六個心叫聖諦 現觀,所謂現觀,就是現前觀察諸法的實相。這個現包括現前、現時、現量三個意 思。一要現前,如果不現前,觀不清楚,境要現在面前。二要現時,是現在在觀。 三是現量,不是比量。這樣纔能夠觀得清清楚楚,同時要契入。這樣觀察,纔是真 正如量地觀察。

「謂在現前,觀聖諦」,當下觀四諦十六行相。有的人以爲觀察聖諦開悟,就 是知道空性,殊不知苦集滅道裏邊有緣起,也有性空。苦諦下面無常、苦、空、無 我。無我、空是性空,無常、苦是緣起。滅諦的滅靜妙離屬於性空方面。道諦的道、 如、行、出又是緣起的。只知道性空不知道緣起,是執一邊;知道緣起不知性空, 又是一邊。離開兩邊,緣起性空當下是一個,要如是觀察。有的人覺得觀四諦是小 乘,要觀空性實相。空性實相如果是死板板的空性,那就墮入偏空。真正中道的空性,是跟緣起分不開的,苦集滅道就是緣起性空,而且是兩層緣起,流轉的緣起跟還滅的緣起,兩重因果全部包在裏邊,這是最完整的聖諦觀。四諦現觀有三種現觀:

第一,「見現觀,唯無漏慧」,一開始講淨慧隨行名對法,阿毗達磨就是無漏慧,起最大作用的是無漏慧。「見諦分明故」,無漏的智慧與四諦的境界現前,很明了地觀察、現證,叫見現觀。這是慧心所的作用,能觀察,能推求,慧的推求就是見。見不一定要眼睛見,前面說過,能見有八種。這個慧是能見,是心見。

第二,「緣現觀」,能緣。「此無漏慧,及慧相應心心所法,同一所緣,名緣 現觀」,慧心所是能見,慧心所起作用的時候,決定有跟它相應的心王、心所等相 應法。除了慧以外,那些相應法不是能見的,是能緣的。總的來說,慧心所本身又 能見,又能緣,所以緣現觀範圍廣一點。慧心所以及它相應的心王、心所一起叫緣 現觀,那些境都是心王、心所能緣的法。

第三,「事現觀」。再把俱有法,就是不相應行的生、住、異、滅、得那些加進去,它們不能緣,叫事現觀,「同一事業,名事現觀」,它們做的是同一個事情。不管慧心所也好,心王、心所也好,生、住、異、滅那些俱有法也好,都是爲了同一事業,這叫事現觀。知苦斷集,證滅修道,這是對四諦要做的事情。「餘俱有」,俱有的法除了相應的心王、心所以外,還有「道共戒及生等四相,俱有因故,名俱有也」,因爲這是俱有因,互爲因果,叫俱有法。

從最寬的範圍說,相應、俱有、慧心所一起叫事現觀。從中等範圍來說,把同時生起的不相應行、道共戒之類的除開,只是心王、心所等相應法,叫緣現觀。真正地能夠證到、了别四諦境的是慧心所,主力軍是它,叫見現觀,能見的是慧心所,無漏慧。

這三種現觀實際上是一個事情,從慧心所本身來說,它能見又能緣,又能從事這個事業,三個都有它。從心王、心所來說,本身不能見,但是能緣,也能做同一事業。從俱有的四相、道共戒等法來說,既不能見,又不能緣,只能共同做一事業,知苦斷集,證滅修道,最廣泛地說就是事現觀。

這三種現觀是從作用來分的,真正法生起的時候,慧心所決定不孤起的,決定有心王、心所相應。既然心王、心所是有爲法,決定有生、住、異、滅四相,因爲它是定中的無漏法,一定有道共戒。所有這些相應法、俱有法都一起生起來做知苦斷集、證滅修道的事情。這裏邊再分析,真正能見的是慧心所,能緣的是慧心所跟心王心所等等,是從作用上又分三個,實際上是三而一的。

又論明得苦法智忍,名入正性離生。見所斷惑,令諸有情墮在惡趣,受諸劇苦,猶如生食在有情身,作苦惱事,故名爲生。或由見惑,令諸善根不能淳熟,故名爲生。見道能越,故名離生。言正性者,所謂涅槃。見

道能證,名為正性離生,正性之離生,依主釋也。或此見道,即名正性, 聖正性故,正性即離生,持業釋也。又此見道,或名正性決定,謂決取涅槃故,或決了諦相故,名決定也。若正性是涅槃,即正性之決定;若正性 目見道,正性即決定。二釋同前。苦法智忍名為入者,最初入故,故得入 名。

「又論明得苦法智忍,名入正性離生」,得苦法智忍的時候入正性離生,入聖道,離開異生性。異生性是凡夫,在苦法智忍的那一刹那,異生性去掉,得正性離生,入聖道。

正性離生有兩個解釋,一是見所斷的惑(八十八使),「令諸有情墮在惡趣, 受諸劇苦」,見道所斷的煩惱把人引入惡趣受苦。在忍位的時候,三惡趣得非擇滅, 見道之後,惡趣必定不去。惡趣的苦,「猶如生食在有情身,作苦惱事」,人把生 的東西吞下去,決定肚子要受苦,就像見所斷的煩惱把我們領入惡趣受劇苦一樣。 所以得了正性(涅槃性),即見道之後,離開這個苦,見所斷煩惱引起的三惡趣苦 再也不會去受了,這是一個解釋。

「或由見惑,令諸善根不能淳熟,故名爲生」,這是另外一個解釋。一切善根 因爲見所斷的煩惱而不能淳熟,這樣叫生。「見道能越,故名離生」,見道的時候, 見所斷的煩惱斷掉了,再也不能爲障,善根淳熟,離開這個生,叫離生。所以離生 有兩個意思,一個是離開三惡道的苦,一個是避免善根不能淳熟。

「言正性者,所謂涅槃」,正性就是涅槃性。見道當下能證到一部分,「名爲正性離生」,正性,聖道涅槃性,離開三惡道的苦,或者離開善根不能淳熟。「正性之離生,依主釋也」,因爲證涅槃性而離開這個生,所以叫正性離生,依主釋。「或此見道」,或者見道當下叫正性,「聖正性故」,見道就叫正性離生。爲什麼?聖者的正性就是見道,見道也就是離生。正性是體,離生是用,依體起用。依依主釋,正性指涅槃;依持業釋,正性當下是見道,兩個不能混雜。

「又此見道,或名正性決定」,見道還叫正性決定。「謂決取涅槃故」,決定 能證涅槃。「或決了諦相,故名決定也」,正性是見道,決定能夠了别四諦的行相, 叫決定。正性是涅槃,正性的決定是能夠決定趣涅槃;正性是見道,正性當下是決 定,決定明了四諦。

「苦法智忍名爲入者,最初入故,故得入名」,我們進這個房間,當一隻脚跨進門檻的時候叫入,如果已經到裏邊,不能叫入。入見道,苦法智忍是第一步踏進見道的階段,是十五刹那的第一個刹那。所以苦法智忍叫入見道,以後的已經住在見道上,最後第十六刹那出見道。

從此第二,明依地。論云:已辨現觀具十六心,此十六心,爲依何地? 頌曰:

皆與世第一 同依於一地

「從此第二,明依地」,見道依哪個地。「論云:已辨現觀具十六心,此十六心,爲依何地?頌曰:皆與世第一,同依於一地」,因爲世第一無間入見道,世第一依靠哪個地,見道就依哪個地。或者未到地定,或者是初禪,或者是二禪,「同依於一地」。

釋曰: 世第一法, 引見道故, 故十六心, 與彼世第一, 同依一地。前言世第一, 通依六地, 故今見道, 亦唯依六地也。

「世第一法,引見道故,故十六心,與彼世第一,同依一地」,都是依同一個地。「前言世第一,通依六地,故今見道,亦唯依六地也」,世第一可以依六地,見道也可以依六地。假使依未到地定得世第一,見道也在未到地定,假使依初禪得世第一,那見道也是依初禪,所以説「同」。

從此第三,明忍智次第。論云:何緣必有如是忍智,前後次第,間雜 而起?頌曰:

忍智如次第 無間解脱道

「從此第三,名忍智次第」,忍跟智,爲什麼要按這樣的次第?「論云:何緣必有如是忍智,前後次第,間雜而起」,爲什麼一定要一個忍,一個智,前後夾雜而起?「頌曰:忍智如次第,無間解脱道」,因爲忍與智,一個是無間道,一個是解脱道,斷煩惱當然是一個無間道,一個解脱道。所以決定忍智間雜而起,而且忍在先,智在後。

釋曰: 忍是無間道,約斷惑得,不被惑得之所隔礙,故名無間。智是解脱道,已解脱惑得,又與離繫得俱時起,故名解脱也。忍智次第,理必應然,猶如世間,驅賊閉户,忍如驅賊,智如閉户也。

「釋曰:忍是無間道,約斷惑得,不被惑得之所隔礙,故名無間」,煩惱的得能障礙見道,忍出來的時候,因爲正在斷煩惱,還没有完全消滅,煩惱的得還在,但這個得没有力量再生起煩惱來。惑得不能隔礙,叫無間。本來煩惱的得能夠把惑即見所斷的煩惱引出來到生相。但是以忍的力量,使煩惱得再不能生起煩惱來隔礙證到涅槃。生起煩惱,當然障住不能見道。忍的時候,得已經没有力量,不能再作隔礙,所以叫無間道。

「智是解脱道」,第二刹那智是解脱道,煩惱的得已經斷掉。「又與離繫得俱時起」,煩惱的得斷掉之後,得個擇滅。離繫得得到,離繫證到,俱時而起,「故名解脱」,因爲離開繫縛,叫解脱。一個無間道,一個解脱道,解脱道與離繫得同時起來,再也不爲煩惱所繫縛,得到解脱。

「忍智次第,理必應然」,一個忍,一個智,它們的次第必定如此。「猶如世間,驅賊閉户,忍如驅賊,智如閉户也」,打個比喻,假使來一個賊偷東西,第一

步要把賊趕出去。忍是把煩惱趕出去,把它滅掉;第二步是把門關掉,讓賊永遠進 不來,這是智。所以決定要忍在前,智在後。

從此第四,明見、修道别。論云:此十六心,皆見諦理,一切可說見 道攝耶?不爾。云何?頌曰:

### 前十五見道 見未曾見故

「從此第四,明見、修道别」,一個見道,一個修道,它們的差别在哪裏?這十六刹那的心,前十五刹那是見道,第十六刹那是修道。這個修道,是十五刹那完成後進入修道的第一步,是斷上兩界道諦下煩惱後的解脱道,它所滅的煩惱還是見惑。見道的十五刹那當然不能斷修惑,第十六刹那也不斷修惑。所以説預流果不斷修惑。如果以前以世間道斷過,譬如斷了欲界修惑一至五品,第十六刹那只住在預流果上,不屬於二果向¹。

「論云:此十六心,皆見諦理,一切可説見道攝耶?不爾」,這十六個心都是看到四諦的道理,上、下八諦,每一個諦兩個心,一共十六個心,是不是可以説十六個心都是見道呢?「不爾」,「云何」,爲什麼不是呢?

「頌曰:前十五見道,見未曾見故」,只有前十五個刹那叫見道。從來没有見過的。見到了,叫見道,已經見過不能叫見道。第十六刹那,上、下八個諦都見到了。苦、集、滅,乃至色界、無色界的道諦,道類忍也見到了,道類智是重復地見,不算「見未曾見」,不叫見道。所以第十六刹那叫修道。

釋曰:除道類智,前十五心,名爲見道。於四諦理,未見今見,見未曾見,故得見名。至道類智,無一諦理,未見今見,如修曾見,故修道攝。

「釋曰:除道類智,前十五心,名爲見道」,這十六個心,除開最後的道類智,前面十五個心都叫見道。「於四諦理,未見今見,見未曾見」,四諦的道理從來没見過,現在第一次看到,這叫見道。無始以來的老凡夫,對真理從來不知道,即使佛經說了很多,依稀仿佛,没有親自看到。好像看北京的圖片,跟真正到北京是兩碼事。這十五刹那心真正地見到四諦的道理,這是第一次見,叫見道。十五刹那之後,一直到無學道,經常要觀四諦道理,只是第一次見叫見道,見過以後再去修,叫修道。

「至道類智,無一諦理,未見今見,如修曾見,故修道攝」,到道類智的時候, 上、下八地,没有一個没有看到過。上邊的道諦,道類忍的時候也見過了,道類智 「如修曾見」,跟修道時一樣已經看過,所以屬於修道。

-

<sup>1《</sup>俱舍論》卷二三: 「諸得果位中,未得勝果道,故未起勝道,名住果非向。」

問:如道類忍是道諦理,此道類智,緣道類忍,於道類忍,未見今見,何故道類智,非見道攝耶?答:此中約諦,不約刹那。雖於道類忍,一刹那心,未見今見,於上下八諦,皆已曾見,故修道攝。如刈畦稻,唯餘一科.不可名為一畦未刈。

「問:如道類忍,是道諦理,此道類智,緣道類忍,於道類忍,未見今見,何故道類智,非見道攝耶」,進一步問。在見道的時候,四諦的道理,固然前十五刹那都看到了,道類智能夠觀察道類忍,道類忍以前没有出現過,道類智第一次看到道類忍,也是未見今見,爲什麼說道類智不是見道攝而是修道攝呢?

「答:此中約諦,不約刹那。雖於道類忍,一刹那心,未見今見,於上下八諦,皆已曾見,故修道攝」,見諦是看四諦的道理,不是以見十六刹那的心來說的。雖然道類忍這一刹那的心,以前没見過,但這屬於刹那的心,不是四諦的道理。上、下八諦,在十五刹那中都第一次見到,第十六刹那是重見,所以是修道攝。這是强調所謂的見不見是指見四諦的道理,不約刹那説。「如刈畦稻,唯餘一科,不可名爲一畦未刈」,打個比喻説割一畝地的稻子,剩下一棵没有割掉,不能説這一畝地還没有割。這裏還有一個道類忍没看到,不能説他没有見道。

問:忍於諦理,未見今見,可名見道,中間七智,已見今見,何緣七智,亦見道攝?答:知諦未盡,中間起故,亦見道攝。

「問:忍於諦理,未見今見,可名見道」,忍對四諦的道理,從來没有見過, 現在看到叫見道。「中間七智,已見今見,何緣七智,亦見道攝」,見道十五心裏 邊,有八忍、七智。八個忍都是第一次見四諦道理,欲界的苦法忍見苦諦的道理, 苦類忍見上兩界苦諦道理。苦法智、苦類智,已經重復這七個智,苦法智乃至道法 智都是重復見的,爲什麼又是見道攝呢?

「答:知諦未盡,中間起故,亦見道攝」,雖然七智本身當體是重見,但是四諦還没有見完,夾在中間,只好攝在見道裏邊。四諦没有見完,所以苦法智、苦類智等七智不能説是修道,後頭還要見諦的,是見道所攝。到第十五刹那的時候,上、下八諦見完,見道的事情完成。《俱舍論》把道類智歸入修道。

也有的法相書說十六刹那都是見道,依據是它們都是斷見道斷的煩惱,不屬於修所斷的範圍,同屬於事現觀的,所以都屬於見道。《俱舍論》依據是「見所未見」叫見道,那決定是十五刹那。學法就要把這些學好。有部有它的依據,經部也有它的依據。講某個觀點的時候,要明白根據在哪裏,這樣雖然觀點不同,但没有矛盾。否則還是糊塗的,書看了很多也没用。

從此第二,依位建立。就中有二:一、依十五心,二、依第十六心。 且依十五心者,論云:且依見道十五心位,建立衆聖,有差别者,頌曰: 名隨信法行 由根鈍利别 具修惑斷一 至五向初果

### 斷次三向二 離八地向三

「從此第二,依位建立」,依據不同的心位來建立不同的聖者。「就中有二:一、依十五心,二、依第十六心。且依十五心者,論云:且依見道十五心位,建立衆聖,有差别者」,依見道十五刹那心建立有哪些聖者?下面根據見道、修道、無學道來安聖者的名字。那麼見道的十五刹那安立什麼聖者?

「頌曰: 名隨信法行」,見道的聖者,「由根鈍利别」,根鈍的叫隨信行,根利的叫隨法行。「具修惑斷一,至五向初果」,修所斷的煩惱一品也没有斷或者斷一到五品的,都屬於初果向。「斷次三向二」,斷了六、七、八的,叫二果向。「離八地向三」,從欲界的九品煩惱開始,一直到無所有處的煩惱,八地全部斷完,這樣的人是三果向,這是按地位來說。十五刹那裏邊,有那麼多分别。

釋曰: 名隨信法行,由根鈍利别者,見道位中,聖者有二:一隨信行, 二隨法行。由根鈍利,立此二名。若鈍根者,名隨信行,彼於先時,隨信 他言,而行義故。若利根者,名隨法行,彼於先時,由自披閱契經等法, 隨行義故。

「釋曰: 名隨信法行,由根鈍利别」,見道的聖者有兩種:一種叫隨信行,一種叫隨法行。「由根鈍利,立此二名」,根鈍的叫隨信行,根利的叫隨法行。「若鈍根者,名隨信行,彼於先時,隨信他言,而行義故」,鈍根的開始聽人家的話,人家讚歎怎麼怎麼好,他就來修行,叫隨信行。利根叫隨法行,「由自披閱契經等法」,自己去研究,聽聞,到處去參學。把道理搞清楚,然後再修行。

這裏引《大毗婆沙論》的一段文,很有趣。

問:何故名隨信行?答:由彼依信隨信行故,名隨信行。謂依有漏信隨無漏信行,依有縛信隨解脱信行,依有繫信循行,由信為先得入聖道。如是種類補特伽羅從本以來性多信故,若聞他勸汝應務有宜便為無宜便,聞已便作。或聞他勸汝應商賈,或應事王,或應問書至,或聞他勸汝應商賈,或應事王,或聞他勸汝應商賈,或應事王,或聞他勸汝應商賈,或應事王,或聞他勸汝應事至,或聞他勸汝應事至,或聞他勸內至聞之家,亦不思察,爲應出家,爲能出家。既出家已,若聞他勸之即便出家。既出家已,若聞他勸之問,爲能謂習,應謂習不應問習不應問習不應謂習不應所謂。或聞他勸已即便爲素但續,爲此柰耶,爲的此達磨,聞他勸已即便誦習。或聞他勸管理僧事,亦不思察,我爲應作爲不應作,我爲能作爲不能作,爲有宜便爲無宜便,聞已便住。彼漸住爲不應住,我爲能住爲不能住,爲有宜便爲無宜便,聞已便住。彼漸

次修聖道加行,展轉引起世第一法,無間引生苦法智忍,從此見道十五刹那名隨信行。(《大毗婆沙論》卷五四)

問: 什麼叫隨信行? 「答: 由彼依信,隨信行故」, 依靠他的信心, 隨他的信而行動的, 「故名隨信行」。依有漏的信、隨無漏的信來修行的。我們開始的信都是有漏的, 但是無漏的信是佛菩薩等流下來教我們的。依有漏的信心,隨無漏的信心而行。雖然現在還没到無漏, 但是隨順無漏的信來的。不是相信什麼都叫隨信行, 「氣功好! 學氣功去」, 這不能叫隨信行。要依有漏的心隨無漏信行的纔叫隨信行, 這很重要。以信爲先, 進入正道, 這樣的人叫隨信行。

這些人「從本以來」,一向容易聽信人家的話。他聽人家說他應當怎麼做,打個比喻,世間有人說:「你應該種田,好好自己過生活。」他也不考慮,「他說得對,我去種田去。」人家說:「你要做生意,可以多賺點錢,也不要那麼辛苦。」「對,我做生意去。」這樣子的人,從來就是這樣的,他碰到佛教,人家說信佛好,修行好,「對,我修行,我要成佛。」但這不是邪信,是有漏的心隨無漏的信行的,這叫隨信行。乃至出家也是,人家説出家功德大,他說:「出家好,弘一法師出家,釋迦太子出家,他們這麼多人出家,那我也出家。」太子出家的有釋迦牟尼佛,太子不出家的還更多,你到底跟哪個呢?所以隨信行是成問題的。

問:何故名隨法行?答:由彼依法隨法行故,名隨法行。謂依有漏法隨無漏法行,依有轉法隨解脱法行,依有繫法隨離繫法行,由慧爲先得入聖道。如是種類補特伽羅從本以來性多慧故,若聞他勸汝應務農以自存活,彼便思察,我爲應作爲不應作,我爲能作爲不能作,爲有宜便爲無宜便,審思察已然後作之,餘廣如前隨信行說。彼漸次修聖道加行,展轉引起世第一法,無間引生苦法智忍,從此見道十五刹那名隨法行。(《大毗婆沙論》卷五四)

什麼叫隨法行呢?「由彼依法,隨法行故」,依有漏的法,現象是有漏的,但是隨順無漏的法行的。這些人,「以慧爲先」,依自己的智慧來判别是非,這樣入聖道的叫隨法行。這些人的本性一向都是多智慧,會考慮問題。他靠自己考慮問題,不一定相信人家。像這一類的人,乃至出家,他要考慮考慮,到底出家好不好?考慮的結果,出家好,他也出家了。

有一個人總是讚歎人家出家,「你們出家,出家好,功德大」,因爲他看到經上說讚歎出家自己也有功德。人家回過來問:「你怎麼不出家?」「我是家裏已經繫住,跑出不來了。」那人家難道生下來就是一個人,丢在外邊叫他出家去的?至少自己要有出家的心,或者自己準備出家,你再勸人家出家,你説的話人家纔信服。如果自己不出家,甚至於没有出家的念頭,經常勸人家出家,覺得别人出家是你勸的,想佔便宜,要功德,這樣的動機是不純的。

具修惑斷一,至五向初果者,即前二聖,於見道位,立為三向,此頌是初向也。謂於先時,未以世道斷修惑,名具修惑,此名具縛人也。斷一至五向者,謂先凡位,以有漏道,斷修惑一品,乃至五品,此爲五人。兼前具縛,爲六人也。此六人至見道中,名初果向,趣預流果故。

「具修惑斷一」,前面說的十六刹那都是斷見道的八十八使,修所斷的九九八十一品都没有動,修惑是具足的。「即前二聖」,前面兩種聖者,隨信行、隨法行,在見道的時候,安立三個向。「此頌是初向」,第一個是初果向。

「謂於先時,未以世道斷修惑,名具修惑」,這裏分好幾種人。在見道之前没有用世間道斷過欲界的煩惱,叫具修惑,欲界九品的修惑全有。「此名具縛人也」,還没有斷修惑的人,縛是指修惑。

還有是斷一至五品,凡夫在還没有見道的時候修過禪定,把欲界修惑斷了一品、二品乃至四、五品。第一,一品也没斷過,九品修惑具足的。第二、第三、第四、第五、第六,分别斷了一品、兩品,乃至最後斷了五品的,一共是六種人。這六種人在見道的十五刹那都叫初果向,也就是預流向。「趣預流果故」,到第十六刹那的時候,都證預流果。

斷次三向二者,第二向也,謂於凡位,斷第六品,或七八品,名斷次三,謂前五品,次三品故。此有三人,此斷次三人,至見道中,名第二向,趣一來果故。離八地向三者,第三向也。謂先凡位,斷欲修惑,第九品盡,或斷初定一品,乃至斷無所有處惑盡,名離八地。此有六十四人,謂斷欲第九品,爲一人,斷上七地各九品惑,各有九人,七九六十三,兼前一人,成六十四人。此六十四人,至見道中,名第三向也,趣不還果故。

| [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [ |       |          |      |  |  |  |  |
|------------------------------------------|-------|----------|------|--|--|--|--|
| 公 经 人名                                   | 見道    | 修道       |      |  |  |  |  |
| 所斷修惑                                     | 前十五刹那 | 第十六刹那解脱道 | 勝進道  |  |  |  |  |
| 欲具、斷一至五                                  | 預流向   | 預流果      | 一來向  |  |  |  |  |
| 欲斷六至八                                    | 一來向   | 一來果      | 不還向  |  |  |  |  |
| 欲斷九乃至離上七地                                | 不還向   | 不還果      | 阿羅漢向 |  |  |  |  |

『表六 - 一二: 斷修惑證果向》

「斷次三向二」,斷次三,斷第六、第七、第八品,是二果的向。「第二向也, 謂於凡位,斷第六品,或七八品,名斷次三」,斷第六、第七、第八品叫斷次三, 「謂前五品,次三品故」,斷前五品的是預流向,接着斷後三品的是二果向。「此 斷次三人,至見道中,名第二向,趣一來果故」,這些人在見道的時候叫二果向, 當第十六刹那道類智起的時候,證的是一來果,因爲第六品已經斷掉,一證就是二果。

「離八地向三者」,離開八地,「第三向也」,是三果向。「謂先凡位,斷欲修惑,第九品盡」,欲界第九品的煩惱斷完,「或斷初定一品」,或者再斷初禪的一品,乃至初禪的九品,乃至二禪的一到九品,一直斷到無所有處,九品煩惱全部斷完,叫離八地。欲界、初禪、二禪、三禪、四禪、空無邊處、識無邊處、無所有處,這八個地的煩惱都斷完的。「此有六十四人」,這一共有六十四種人,斷欲界第九品煩惱是第一種,初禪一品第二種,初禪二品第三種,數上去一共是六十四種人。「謂斷欲第九品,爲一人,斷上七地各九品惑,各有九人,七九六十三,兼前一人,成六十四人」,這六十四種人到見道的時候都是三果向,第十六刹那道類智證不還果。所以斷了色界煩惱的人證果的時候是超越證,他到第十五刹那還是三果向,到十六刹那的時候是三果。得到順下分結斷的遍知,色愛盡遍知還没有得到。在後頭勝進道的時候,纔能起色愛盡遍知,不能得兩個。有的人會說,順下分結的煩惱斷掉了,色界的煩惱斷掉了,色界已經超越,已經到無色界。没有得兩個,還是三果,三果只有得到順下分結斷遍知,色愛盡遍知要勝進道纔能得。這六十四種人見道的時候是三果向,第十六刹那道類智證的是三果,所以不能得色愛盡遍知。得斷遍知的時候是一個一個得的,不會兩個一起來的。

依前十五心建立聖者的,根鈍的隨信行,根利的隨法行,這是從根的利鈍來說。 其中有好多分别,先是六個,初果向;後來是三個,二果向;再是六十四個,三果 向。見道十五刹那,一共是七十三種不同的聖者。

從此第二,依第十六心建立者,就中有二:一、明建立果位,第二、 别明住果非向。且明第一立果差别者,論云:次依修道,道類智時,建立 衆聖,有差别者,頌曰:

至第十六心 隨三向住果 名信解見至 亦由鈍利别

「從此第二,依第十六心建立」,第十六心的時候,怎麼建立聖者?「就中有二:一、明建立果位,第二、明住果非向」,先是建立果,第二説住果,還不屬於向。「且明第一立果差别者,論云:次依修道,道類智時」,到修道的道類智,第十六刹那的時候,要建立各式各樣的聖者,有什麼差别?見道的時候都是向,而果都在修道建立。

「至第十六心,隨三向住果,名信解見至,亦由鈍利别」,到第十六刹那的時候,隨見道時初果向、二果向、三果向中的哪一向,就住哪一個果。初果向的,得初果;二果向的,得二果;三果向的,得三果,「隨三向住果」。鈍根的本來是隨信行,這個時候叫信解;利根的本來是隨法行的,叫見至。這兩個也是利根、鈍根的差别。

釋曰: 隨三向住果者, 前初向六人, 至道類智, 住預流果; 前第二向三人, 至道類智, 住一來果; 前六十四人, 至道類智, 住不還果也。名信解見至者, 此住果人, 若鈍根者, 名爲信解, 若利根者, 名爲見至。前隨信行, 今名信解, 謂由信故, 勝解相顯, 名爲信解。前隨法行, 今名見至, 謂由向見, 得至果見, 故名見至。此二聖者, 信慧互增, 故標信解、見至名别。

「釋曰:隨三向住果者,前初向六人」,具縛的,以及斷一品、二品、三品、 四品、五品的,這六類人,到第十六刹那道類智的時候,證預流果。

「前第二向三人」,斷了六、七、八品的這三種人是二果向,到道類智的時候, 證二果,也叫一來果。

前面斷了欲界第九品乃至斷完無所有處九品的六十四種人,這些都是三果向, 到道類智的時候,都叫三果,即不還果。「此住果人」,向的時候叫隨信、隨法, 住果的時候,「前隨信行,今名信解」,前面的隨信行,現在叫信解。「謂由信故, 勝解相顯,名爲信解」,因爲以前的信到這個時候現出勝解的相,不可動摇,決定 如此,叫信解。以前隨法行,現在叫見至,「謂由向見,得至果見,故名見至」, 從向的見到果的見,叫見至。

「此二聖者,信慧互增,故標信解、見至名别」,這兩種住果的聖者,他們的 差別在哪裏呢?一個是信心增上,一個是智慧增上,所以一個叫信解,一個叫見至。 前面隨信行的信到這個時候,勝解相顯,再也不會動摇,這叫信解。前面隨法行, 從低層次的向的見到高層次的果的正見,叫見至。

這兩種聖者的差別也是信增與慧增的不同,所以叫信解、見至。信是淨信,不 是一般的信。因爲清淨的信增上,勝解心的行相特別顯著,再也不會像以前那樣, 人家説好就好,人家説不好就不好,而是自己有決斷力,這叫信解。見至是以前向 的見到了果的正見。這是一貫性的。

總結一下,見道四諦十六行觀裏邊,有這些聖者,向裏邊有七十三種差別,果 裏邊有三種果差別,而從利根、鈍根來說,名字也不一樣。住向的時候,隨信、隨 法,住果的時候,信解、見至。

名相是我們研究佛教道理的工具,没有這些工具,佛的道理你怎麼去理解呢? 要用有漏的心去理解無漏的東西必定要靠法相。如果不學法相,就糊裏糊塗,除非過去有善根,學過,或者有什麼其他因緣,現在能開悟。如果過去没有本錢,那距離真正的理解就差得遠了。外道就在裏邊兜來兜去,有些外道,他什麼苦行都肯嘗,也不要享受,也想出離,也想證解脱,但是没有方法,没有這些法相,没有無漏的緣起,再修也是在定裏邊轉,到非想非非想之後轉下來,成了飛狸之身,墮畜生道。

佛教的可貴在哪裏呢?佛教用法相、法數這些緣起法,從有漏進入無漏,通過 援、頂、忍、世第一,一刹那見苦法智忍,引出無漏法。可貴就在這裏。我們爲什 麼一定要跟佛學?没有佛的種子種下去,没有佛的法相,没有佛的淨法緣起,無漏 法怎麼出來呢?如果坐在那裏,無漏就能夠出來,印度以前九十六種外道,無漏法 也可以出來了。他比你艱苦得多,不要説初禪、二禪、三禪、四禪,他非想非非想 定也得到了,可還是凡夫。

佛再三説,「諦聽、諦聽,善思念之」,要親近善士,聽聞正法,如理思惟, 法隨法行。這是道前基礎,要入道,第一個基礎是親近具德師父,善知識的標準是 具備十個德,十個德不具足的,海公上师从其传承的教誡:一定要持戒,一定要有 悲心,不爲名不爲利。我們現實看到,爲名爲利的人到處搞得亂七八糟,把規矩都 搞壞了,這是名利作怪。弘法利生如果有名利心,決定是爲個人奮鬥,不是無我, 這樣背道而馳,將來一定一敗塗地。這是危險的,相當於自己吃毒藥,吃砒霜。如 果爲了名利去做所謂的弘法利生,就是自殺,在佛教裹没有前途。希望大家親近善 士,自己將來要成就善士,尤其出家的,將來是人天師,要給衆生做眼目的。如果 名利心大,自己都糊裏糊塗,眼睛還没睜開,怎麼能給人家做眼目呢?

所以,一方面我們現在選擇具德師父,要把具德師父的形象看清楚,不要盲目 地被人家牽起鼻子走,如果跟牛一樣糊裏糊塗,被人用繩子牽着鼻子,最後牽到屠 場裏去,要把你殺了,還不知道。所以不要糊塗,鼻子不能給人家亂牽。真正的具 德師父,纔可以跟他去學,不是具德師父,則要敬而遠之。

第二個是聽聞正法,佛的法一定要聽的,如果說「我不要聽,眼睛閉起來,還會開悟的,開了悟,三藏十二部在我心裏」。開悟的人,三藏十二部確實在心裏,但是你如何去開悟呢?必定依聽聞正法,聞思修,戒定慧這一套東西。聽聞正法後要如理思惟。鼓勵大家討論,大衆思惟對那些根基差一點的人有幫助,有特別的加持力,大家互相加持。在藏地,不參加辯論是不行的。在老師那裏學了半天,要上辯論場去磨練。我們這裏討論也可以帶一些辯論。討論的時候,希望没有公務的人都去。要麼是培福做事情,要麼是開智慧,辯論,討論。如果總是散心雜談,那是信施難消。

最後,法隨法行,通過自己的思惟,把佛教的精神融入自己的思想,然後見之於行動,這包含修定。這些是道前基礎。

從此第二,明住果非向。論云:何緣先斷欲界修惑一至五等,至第十 六道類智心,但說名爲預流果等,非後果向?解云:此意者,何故斷五品,非第 二向,斷七八品,非第三向,斷上七地,非第四向也。頌曰:

諸得果位中 未得勝果道 故未起勝道 名住果非向

「從此第二,明住果非向。論云:何緣先斷欲界修惑一至五等,至第十六道類智心,但說名爲預流果等,非後果向」,已經斷了欲界的一到五,六、七、八,乃至九到無所有處的所有的煩惱,到第十六刹那道類智的時候,只能說是住預流果、一來果、不還果,不說一來向、不還向、阿羅漢向,爲什麼?

「解云:此意者,何故斷五品,非第二向」,斷了五品的煩惱,爲什麼不叫一來向呢?斷七、八品的時候,應是不還向,爲什麼單叫一來果呢?

「頌曰: 諸得果位中,未得勝果道,故未起勝道,名住果非向」,得果的時候還没起勝果道,既然没有起勝果道,這個時候是果,不是向,勝果道(即勝進道)起之後,纔説是後面的向。道類智也是斷上界道諦下見惑的解脱道,跟修惑不相干。

釋曰: 諸得果位中者,據前預流等三果也。未得勝果道者,未得五品等諸勝果道也。故未起勝道,名住果非向者,結上三果不名後向也。謂斷五品,至道類智,未起五品勝果道故,但名預流果,故不名第二向也。斷七八品,至道類智,未起七八品勝果道故,但名一來果故,不名第三向也。斷上七地,至道類智,未起七地勝果道故,名第三果,故不名第四向也。勝果道者,謂向道也。夫論向道,勝前果道,或趣後果,名勝果道。

「釋曰: 諸得果位中者,據前預流等三果也」,具惑,或者斷一到五品的,見道的時候是預流向; 證果的時候是預流果,不叫一來向,因爲還没有起勝進道。起勝進道之後,叫一來向。同樣,斷六、七、八品的,見道的時候是一來向,住果的時候是一來果,起勝進道,是不還向。欲界的九品乃至無所有處的煩惱斷完的,見道的時候還是不還向,第十六刹那的時候叫不還果,起勝進道纔叫阿羅漢向。

「未得勝果道者,未得五品等諸勝果道也」,即使欲界的五品煩惱在見道前斷了,得預流果之後,再進入到五品勝果道,還要以無漏道去得煩惱的離繫得,這個叫勝果道。

「故未起勝道,名住果非向者」,没有起勝進道的時候,只能住果,不能叫後頭的向。「結上三果不名後向也。謂斷五品,至道類智,未起五品勝果道故,但名預流果,故不名第二向也」,假使斷了前五品,起勝進道,住果之後又向前進,那個時候叫一來向。同樣斷七、八品到道類智時,没有起七、八品勝果道,叫一來果,不叫三果向。假使二果得到,又起勝果道(勝果道是對修惑來說的,得到修所斷煩惱的離繫得),那就是不還向。「斷上七地,至道類智,未起七地勝果道故,名第三果,故不名第四向也」。

「勝果道者,謂向道也」,勝果道是朝向前面那個果的道,就是向道。「夫論 向道,勝前果道,或趣後果,名勝果道」,比前面那個果要超勝,更向後面的果, 叫勝果道。

問:何故前住果,未得勝果道?答:以勝果道是向道故,故住果位,未起得也。

勝果道是向道,在果的時候,没有功能去得勝果道。實際上,在勝果道斷的煩 惱是修道的事情,而第十六刹那還只是見道的解脱道,没有能力引出修惑的離繫得。 修惑的離繫得決定是勝果道的時候得的,所以在第十六刹那只能住果,不能有後果的向。斷一品到五品的在第十六刹那的時候只能叫預流果,勝果道一起,纔是一來向。

以前那個問題,色愛盡遍知跟順五分下結盡一起得行不行?不行!住果的時候, 只能得一個順五下分結斷遍知。以前斷過色界煩惱的,現在無色界的定也得到的, 在起勝果道的時候,得到色愛盡斷遍知,那是後頭的事情,不能兩個斷遍知一起得。

從此第二,約修無學道。就中有二:一、明德失數,二、歷位廣明。 且明德失數者,論云:當約修惑,辨漸次生能對治名,分位差別,頌曰: 地地失德九 下中上各三

「從此第二,約修無學道」,講修道、無學道。「就中有二:一、明德失數,二、歷位廣名」,預流果之後是修道,修道圓滿是無學道。下邊又分幾科,「明德失數」,明德失的數,德,能治道,失是所斷的煩惱,一共有九九八十一品。「歷位廣名」,一位一位地説,從預流果之後,一來向,一來果,一位一位都是修道的位,然後阿羅漢(無學)的位,講得很仔細。「賢聖品」一學,經上看到的那些聖者的位置就了然,自己在什麼地位也摸得清楚了。有些人會增上慢,得了一點點好處,自以爲證到什麼了。有一個居士以前學過氣功,禪定方面有一點基礎,他修佛法的時候,觀想菩薩像,自己感覺好像是跟菩薩合而爲一了,就說「我成佛了」,增上慢來了。那就是不知位次,這最多是九住心裏邊的五住心,那個時候會飄飄蕩蕩地,自己不見了,什麼東西都没有了,看到東西都是如煙如幻的,好像是假的、不實在的,這還是止的境界,没有證空性。空性得到之後,東西歷歷分明,知道自性空,這纔是真的空性。看到如幻如化,好像是没有了,那還是幻象,是光影門頭。自己不見了,觀一個菩薩出來,與菩薩合而爲一,就成了菩薩,哪有那麼容易呢?這只是定中的境界。這些,如果學過教法,很清楚自己在什麼地位,這僅僅是得了一點點止的味道,還没有進入根本的奢摩他。所以没有學教,往往很可笑的。

有一個居士對外邊說閉關,這些天不見客,不應酬,修滅盡定。滅盡定是三果阿那含以上修的,那你是不是三果阿那含以上?如果真是三果以上,說自己修滅盡定,等於說自己至少是三果以上的阿羅漢,那是暴露你的修證,也是不允許的。如果没有得到三果阿那含,你說修滅盡定,那就是妄語。不學教往往搞一些很幼稚的笑話出來,實際上差之千里。

第一,德失數,功德跟過失,功德是能治的對治道,過失是所治的煩惱,各自有多少?見所斷的煩惱——八十八使基本上講完了。修所斷的煩惱,「當約修惑,辨漸次生能對治名,分位差别」,能對治的對治道跟所對治的煩惱怎麼生起來,差别在哪裏?

「頌曰: 地地失德九,下中上各三」,三界九地,每一個地所斷的煩惱(失)分九品;能對治的道(德),也是九品。先分下、中、上,裏邊再分下、中、上,三三九。

釋曰:失謂過失,即所斷煩惱也。德謂功德,即能斷道也。於九地中, 地地修惑,各有九品,九九總有八十一品惑。其能斷道,地地亦九,總有 八十一品無間道,八十一品解脫道。

「釋曰:失謂過失,即所斷煩惱也」,所謂失是所斷的煩惱,是過失。「德謂功德,即能斷道也」,德是功德,能夠斷煩惱的道有功德,能夠把過失去掉。

「於九地中,地地修惑,各有九品」,三界九地,每一地修所斷的煩惱又分九品,九地一共八十一品煩惱。能斷的道,能夠對治煩惱的道,也同樣有九九八十一品的無間道,九九八十一品的解脱道。正在斷煩惱的時候是無間道,煩惱的得斷掉、擇滅得得到是解脱道。

問:失德如何,各分九品?答:謂根本品,有下中上。此三各三,故成九品。且下品三者,謂下下、下中、下上;中品分三者,謂中下、中中、中上;上品三者,謂上下、上中、上上。應知此中,下下品道,能斷上上品障,乃至上上品道,能斷下下品障。如洗衣位,粗垢先除,後除細垢;又如粗闇,小明能滅,要以大明,方滅小闇。失德相對,理必應然。白法力强,黑法力劣,故刹那頃,下下品道,能斷無始上上品惑。猶如長時所集大闇,一刹那頃,小燈能滅。

「問:失德如何,各分九品」,爲什麼九品?「謂根本品,有下中上」,從根本來說,煩惱分上、中、下三品。「此三各三,故成九品」,每一品再分三品,分成九品。「且下品三者,謂下下、下中、下上」,下裏邊,又分下下、下中、下上;中裏邊分中下、中中、中上;上裏邊也分上下、上中、上上。

「應知此中,下下品道,能斷上上品障」,下下品的道是最小的道,能夠斷上上品的煩惱,即最粗的煩惱、最粗的障。最微細的障很難斷掉,要上上品道對治。

上上品的惑是最粗的惑,用力量最小的道可以對治。最微細的惑是下下品的惑,一定要上上品道、最厲害的道來斷。打個比喻,「如洗衣位,粗垢先除,後除細垢」,洗衣服時,粗的垢一搓就掉了,裏邊細的油膩要下大工夫。「粗垢先除,後除細垢」,下下品的道先除粗垢,細垢一定要上上品的道纔能除得掉。

又打一個比喻,「粗闇」,粗的暗,小明能除。「小闇」,微細的暗,大明纔能除。一點點小的光可以點亮一個漆黑的房間,驅除最粗的黑暗。但是要在房間裏做事情,火柴的光不行,點蠟燭也不行,要大的光明纔能把微細的暗除掉。如果微細的暗不除掉,大的東西看清楚了,字却看不清楚,事情還做不了。上上品的煩惱,

下下的對治道能夠除掉; 而最微細的下下品的煩惱, 却是要上上品的道纔能除。煩惱的上下按粗細來說, 對治道的上下按力量的强弱來說。這兩個互相交叉相對。

「失德相對,理必應然」,德跟失是交叉相對的,下對上,上對下,從道理上 說,必定如此。「白法力强,黑法力劣,故刹那頃,下下品道,能斷無始上上品惑」 ,白法,這裏指無漏法,當然力量强,黑法煩惱力量弱,所以一刹那的時間,下下 品的道能把無始以來上上品的惑除掉,「猶如長時所集大闇,一刹那頃,小燈能滅」 ,千年暗室,一燈能照破,無始以來的大黑暗只要一盞小燈,這個黑暗就没有了。 假使你手裏有一盞燈,不能説是黑暗,但是這個光明還遠遠不夠。如果做微細的事 情,要做衣服、針綉,或者要把小小的綫路接起來等等,那要大大的燈。所以,交 叉相對的對治,道理必定如此。

從此第二,歷位廣明。就中有四:一、明預流七生,二、明一來向果, 三、明不還向果,四、明無學向果。且初明預流七生者,論云:先應建立 都未斷者,頌曰:

#### 未斷修斷失 住果極七返

「從此第二,歷位廣明」,下面從見道的預流果開始,一位一位上去建立聖者的名字。裏邊分四科:預流七生、一來向果、不還向果、無學向果。預流果是見道以後第十六刹那所證的果。預流果之後,依次是一來向、一來果、不還向、不還果、阿羅漢向、阿羅漢果。這些是四果、四向。在見道的時候是預流向,第十六刹那是預流果。

「且初明預流七生者」,我們經常聽到的,預流果要七返生死。什麼叫七返生死?如果不學這段,一般都不會很清楚。七返生死不是簡單地生七次,就人間說是七次,如果加上天上的,十四次,再加中陰身是二十八次。「論云:先應建立都未斷者」,從修的煩惱一品也没有斷開始。

「頌曰:未斷修斷失,住果極七返」,没有斷修所斷的煩惱,到第十六刹那住 預流果的時候,最多還有七返生死。修道最低的開端是一品煩惱也没有斷的預流果。

釋曰: 九地修惑, 都未有斷一品, 名為預流。生極七返, 謂於人天, 七返受生。極言爲顯, 受生最多, 極不過七, 非諸預流, 皆受七返。言預流者, 諸無漏道, 總名爲流, 初預此流, 名爲預流。

「釋曰: 九地修惑,都未有斷一品,名爲預流」,欲界的煩惱,一品都没有斷, 上界色界、無色界的,當然碰也没碰過。這樣的預流果還要經過多少生死呢?「生 極七返」,流轉生死的時間最多是七返,也可能一返,七返以後決定證涅槃。所以 證了預流果,涅槃就在手掌之中。「生極七返」,投生次數充其量最多七返。 這個七返是天上、人間往來七次往返生死,不是七次生死。「謂於人天,七返 受生」,人間天上來來去去受生,最多是人間七次,天上七次。「極言爲顯,受生 最多,極不過七」,受生再多超不過七次,可以六次、五次乃至一次。「非諸預流, 皆受七返」,不是所有的預流果都一定要七返生死。

「言預流者,諸無漏道,總名爲流,初預此流,名爲預流」,預流,無漏道叫流,「初預此流」,第一次參與這個流,叫預流。預是參進去,凡夫對無漏道是參不進去。比如開會要憑出席證進去的,出席證拿不出來,對不起,進不去。預流一樣,見道以後,第十六刹那,預入聖流,叫預流果。如果没有見道的功德,無漏的流是參與不進去的。這是第一次參加聖者之流,叫預流。

問:此預流名,爲因何義?若初得道,名爲預流,則預流名,應目第八苦法忍是第八也,於八忍中,從後數之,當第八故也。若初得果,名爲預流,如超越人,至道類智,得二、三果,應名預流。答:此預流名,不目第八,目初得果,於四沙門果中,定初得故。一來、不還,非定初得,此定初得,故名預流。

「問:此預流名,爲因何義?若初得道,名爲預流,則預流名,應目第八」, 預流從什麼時候算起呢?假使説初得無漏道叫預流,第八苦法忍應當是預流。第八 有兩種數法。就預流果的八忍、八智來說,從前往後數過去,最後一個是道類忍; 從道類忍往前數,第八個是苦法忍,苦法忍是最初的無漏道。説最初預入無漏流叫 預流,應當説苦法忍是預流,到第十六刹那的時候,八忍、八智已經過了,怎麼是 預流呢?第一次參加無漏道的應當是苦法忍。

假使初得果的叫預流,「如超越人,至道類智,得二、三果,應名預流」,先 斷七、八品的得到一來向,斷九品以上的是不還向,第一次道類智得果的時候有三 種,初果固然叫預流,二果、三果也該叫預流,它們也是第一次得果!

「此預流名,不目第八」,苦法忍不能叫預流。「目初得果」,第八苦法忍是 見道,是向不是果。預流是從果上説的,苦法忍不能叫預流。「於四沙門果中,定 初得故」,先斷六、七、八品乃至九品以上的,到道類智是一來果、不還果,它們 不叫預流。在四沙門果裏邊,預流果決定是第一個得到。一來、不還,不一定是第 一次得,固然對超越證的來說是第一次得到,但是對次第證的是第二、第三次得到。 而預流果一定都是第一次得到,所以預流決定是初果。

苦法忍不能叫預流,因爲是從果上説的。果還有三個,另外兩個不是決定第一次得到,而初果決定是第一次得到,所以只有初果叫預流果。「一來、不還,非定初得,此定初得,故名預流」。

問:何緣此名,不目第八?答:要具三義,得預流名。一、具得果向無漏道故,二、具得見修無漏道故,三、於現觀十六心,流遍至得故。第八三義俱闕,故預流名,不目第八。

「問:何緣此名,不目第八」,繼續追問,第八苦法忍是第一個得到無漏道的, 爲什麼不能叫預流,一定要從果上安呢?

「答:要具三義,得預流名」,立預流名有三層意義。「一、具得果向無漏道故」,要有得果、得向的無漏道,得果的無漏道,第八没有。「二、具得見修無漏道故」,要得到見道的無漏道,還要得到修道的無漏道。「三、於現觀十六心,流遍至得故」,四諦十六行觀要全部觀完。從這三個條件來看,苦法忍都不滿足。「第八三義俱闕」,當然不能叫預流,「故預流名,不目第八」。

言七生者,人中七生,中有、生有,名爲七生,天中亦然,中、生各七,總二十八生,皆七等故,説極七生。

七生的道理跟中陰四十九天的道理一樣。民間經常把中陰認爲非四十九天不可, 打七也是七七四十九天。實際上中陰身最多是保持四十九天,少的話,這刹那死, 第二刹那投生。投生無間地獄的,這裏死掉,第二刹那無間地就下地獄,一個刹那 的間隔也没有。世間的孝子又没有神通,總希望超度父母,盡四十九天超度,這當 然也可以。實際上,不一定四十九天,可能早就投生了。中陰的時候超度最有效, 投生以後,你再超度,他漠而忽之。假使説,投生爲人,前輩子的子孫在超度你, 你能不能感覺得到?有的時候夢裏邊或者有一點感覺,或者有的人這一天肚子特別 飽,好像不吃東西也很飽,這可能是人家在供你,但是你不知道。

這裏説的預流七生也是充其量是七次。這個七生不是投七次生,而是人間一次, 天上一次,再到人間來,再天上去,往來一共七次,叫七返生死。「人中七生,中 有、生有,名爲七生」,一生包含中有、生有。如果拆開,中有也是七次,生有也 是七次,那十四生。天上去七次,天上也有中有,也有生有,也是各七,又是十四 個,總的來說,要二十八生,實際上是七次往返。

問:何緣彼無受第八生?答:謂相續身,齊此七生,所有聖道,必成就故,聖道種類,法應如是。如七步蛇,第四日瘧,法應爾故。至第七生,逢無佛法,雖在居家,得阿羅漢,既得果已,必不住家,法爾自得,苾芻形相。

爲什麼最多是七生呢?「問:何緣彼無受第八生」,前面説的第八有,七生之後會不會再受一生?再追問一下。

「答:謂相續身,齊此七生,所有聖道,必成就故」,相續就是指有情,這七生之後,他的聖道決定成熟。最多七生,聖道成就,要證阿羅漢果,不會有第八生。 「法應如是」,法爾如此。欲界的九品煩惱,第一品、第二品投幾生,第三品、第 四品投幾生,這些都有定數的。既然是預流果,還留下這麼多修惑要斷,最多能夠感七生。

「如七步蛇,第四日瘧,法應爾故」,比如七步蛇、第四日瘧決定是如此。怎麼叫七步蛇呢?有一種蛇很毒,人被它咬之後,最多走七步路,馬上就倒下來。身體抵抗力弱的,走兩步路就倒下來。小孩子、老人,可能一咬就死,一步也走不了。强健的人也最多七步,第八步走不動,決定死掉,所以叫七步蛇。第四日瘧,瘧就是瘧疾,四川叫打擺子,這個病有各式各樣的,有的是隔一天發一次,有的是隔兩天發一次,這裏是隔四天發一次,這一天發了,中間三天没事一樣,到第四天又發起來了,這是這種病的規律,法爾如此,自然界的規律如此。

七次投生也是規律。「至第七生,逢無佛法,雖在居家,得阿羅漢,既得果已,必不住家,法爾自得,苾芻形相」,到第七生的時候,即使「逢無佛法」,這個地方没有佛法,也是在家身,没有出家,但他還是會得阿羅漢果。得阿羅漢之後,必定不會再住在家裏做白衣,決定要出家,自然得比丘形相,「法爾自得,苾芻形相」,自然會得比丘相,不要剃的。我們現在剃頭要拿刀,不剃頭髮掉不下來。佛在世時善來比丘,善根成熟了,佛說一次善來比丘,他馬上鬚髮自落,袈裟着身,行動威儀如二十年老比丘。因爲過去的善根很純熟,佛給他說句善來比丘,頭髮、鬍鬚自己掉完,袈裟也不要做的,穿在身上,行動威儀好像二十年的老比丘,他早就熏習成熟,機緣一發,馬上就來了。預流果也一樣,到第七生,條件再怎麼差,碰到没有佛法的時候,也没有出家,但是他決定要得阿羅漢果,得果之後,決定不會在家裏,決定自然顯比丘相。

問:預流既未斷不善修惑,云何經說,預流名為無退墮法不退墮三惡趣也?答:此有五義,一、以不生長退墮業故,二、違彼生長業與果故,三、强盛善根鎮彼身故,四、加行意樂俱清淨故,五、諸有決定墮惡趣業,尚不起忍,況得預流?

「問:預流既未斷不善修惑,云何經説,預流名爲無退墮法」,預流果既然欲界修所斷九品煩惱一品也没有斷,爲什麼經上説預流無退墮?「答:此有五義」,經上説不退有五個原因:

第一,「以不生長退墮業故」,再也不會造退墮惡道的業。預流果法爾不會犯五戒。即使没有受五戒,没有碰到佛世,天然不會犯五戒。五戒都不犯,不會生長墮三惡道的業。第二,「違彼生長業與果故」,以前所造的能報惡趣異熟的不定業再也不能與果。第三,「强盛善根鎮彼身故」,有一個强烈的善根在他身上坐鎮,等於說有一支强悍的部隊駐扎在那裏,土匪不敢進來。這個强烈的善根指無漏善根,見道的那些善根,八忍八智、無漏的道在他身上,決定不會造惡趣業。第四,「加行意樂俱清淨故」,加行是身語,意樂是意,身語跟意三業都清淨,不會做那些不符合律儀的事情,任運不犯五戒。第五,「諸有決定墮惡趣業,尚不起忍,況得預

流」,在忍的時候,決定要墮惡趣的業都已經得了非擇滅,忍還是有漏道的加行道,預流果是無漏的果道,在忍的時候尚且不起惡趣業,在預流果怎麼會有呢?

故有頌曰: 愚作罪小亦墮惡無慚愧故; 智爲罪大亦脱苦慚愧增故; 如團鐵小亦沉水, 爲鉢鐵大亦能浮。引此頌意, 明愚人名退墮, 預流名無退墮也。

「故有頌曰: 愚作罪小亦墮惡,智爲罪大亦脱苦,如團鐵小亦沉水,爲缽鐵大亦能浮」,這是說愚與智的差别。這個愚智不是世間的聰明、愚笨,而是得無漏道的跟没有得無漏道的。得無漏道的智者跟没有得無漏道的愚夫、凡夫同樣造罪,果報截然不同。這裏還没有講到菩提心,菩提心裏邊有更大的變化,現在是指有没有得無漏道。愚是指凡夫,没有得無漏道的人,愚癡者造的罪雖小,因爲没有慚愧心,没有悔改心,也決定要墮惡道。有智慧的人因爲慚愧心增上的緣故,雖然造大的罪,慚愧心起了,有追悔的心,惡作制止住了(即前說不能增長業),即使他造的罪很大,也不墮惡道。

爲什麼罪小的要墮惡道,罪大的反而不墮惡道?打個世間的比喻,「如團鐵小亦沉水」,一個鐵彈子再小,把它放在水裏,它決定要沉下去的。「爲缽鐵大亦能浮」,假使把鐵質的缽放在水裏,却能浮起來。現在的遠洋輪,幾萬噸,幾十萬噸的都有,在水裏不但不沉,還能遠渡海洋到彼岸。這就是有没有智慧的關係,有智慧的人能夠這樣子,没有智慧的就要沉下去。

所以我們學法就要開智慧,没有智慧,一點小罪就去惡道了;有了智慧,知道 懺悔法,也知道發菩提心等等,雖然造了大的罪,也可以浮過去,帶業往生,這是 不一樣的。所以不學戒、不懂事,到處碰壁,到處上當,怪自己無知愚癡。貪、瞋、 癡是不善根,你說癡好像没有什麼過失。癡也有過失,要沉下去的。

貪、瞋、癡裏邊,有的人對癡很體諒。癡的人是要墮的。要求智慧,怎麼求呢? 聞思修,從聞慧、思慧、修慧而得到無漏慧,這是必然的道理。没有聞慧就没有思 慧,没有思慧就没有修慧,没有修慧就没有無漏慧,這是肯定的。修慧要定中得來 的,没有戒不生定,没有定就不生慧,這也是一套。

聞、思、修,戒、定、慧,是我們修行無論如何也不能脫離的基本模式。有些人偏偏不要聞、思、修,閉起眼睛,耳朵塞起來,什麼都不要,你智慧哪裏來? 「不要持戒,持戒過時,這個時代持什麼戒?」没有戒,就没有定。没有戒,得定是邪定,要不得。正定必定由戒生,由戒生定,無漏的般若智慧纔會來。如果走邪道,來個邪定,不但證不到阿耨多羅三藐三菩提,還要到惡道去,何必呢?

# 俱舍論頌疏講記 卷二四

〔印〕世親菩薩 造論

[唐]圓暉法師 著疏 智敏上師 講述

〔2018 版〕

(内部整理资料 仅供学习参考)

## 分别賢聖品第六之三

從此第二,明一來向果。論云:已辨住果未斷修惑,名爲預流,生極 七返。今次應辨斷位衆聖,且應建立一來向果。頌曰:

斷欲三四品 三二生家家 斷至五二向 斷六一來果

「從此第二,明一來向果」,一來向,一來果。「論云:已辨住果未斷修惑, 名爲預流,生極七返」,前面講預流最多是七返生死,這裏講再往上修的情況。

「今次應辨斷位衆聖」,斷修惑的那些聖者有很多,斷一品、二品、三品,乃至無所有、非想非非想天都斷完的,一位一位的聖者,都要列出來。「且應建立一來向果」,從最初的建立起,最初的是一來向,慢慢往上,一來果、不還向、不還果、阿羅漢向、阿羅漢果,一個一個安立。

這個安立得很仔細,是很難得的。很多人有這個感覺,學了《俱舍》之後,感到自己上了一層樓,跟以前的比一比,比以前高明。

「頌曰:斷欲三四品,三二生家家」,先是一來向,欲界的煩惱斷三品、四品的叫家家。斷了三品的,三生,三家家;斷了四品的,少受一生,二家家,即二生的家家。斷一品、二品的怎麼没有?因爲開始斷煩惱,這個勁很猛,斷了一品、二品不會停下來,一、二、三品,決定是在一生中斷,因爲開始的力量極大,好像汽車開起來的時候,你想只前進一步就停下來,不會的。斷一、二品決定不會停下來,最起碼斷三品。斷三品的,三生家家;斷四品的,二生家家。

## [表六-一三: 欲界修惑九品與家家]



若天家家,人中得道,天上證阿羅漢果若人家家,天中得道,人間證阿羅漢果

「斷至五二向」,斷到第五品,是一來向。「斷六一來果」,六品斷掉,一來 果,還得來一次。不還果,這一次在人間證到不還果之後,下輩子欲界永遠不來了。

釋曰:初兩句明家家,下兩句明向、果。即預流聖者,進斷修惑,若三緣具,轉名家家:一由斷惑,斷欲修惑三、四品故;二由成根,得能治彼無漏根故;三由受生,更受欲有三二生故。頌中但說初後二緣,不說成根者,預流果後,進斷修惑,諸無漏根,理必合有,義准已成,故頌不說。

「釋曰: 初兩句明家家,下兩句明向、果」,其實家家也是一來向,不過是一個特殊的名字。下兩句,明一來向跟一來果。「即預流聖者」,預流聖者從第十六刹那之後,進入勝進道,斷欲界修所斷的煩惱。「若三緣具,轉名家家」,以前的預流果,三個因緣具足,叫家家。哪三個因緣呢?

「一由斷惑,斷欲修惑三、四品故」,欲界修所斷的煩惱,斷了三品、四品,這是第一個條件。「二由成根,得能治彼無漏根故」,能夠對治欲界修所斷的三、四品煩惱的無漏道,得到無漏根,這是第二個條件。「三由受生」,從受生來看,「更受欲有三二生故」,欲界裏邊,還得要受三生,或者二生。斷三品的,再受三生,斷四品的,還受兩生。這是第三個條件。這三個條件具足,就叫家家。

「頌中但説初後二緣,不説成根者,預流果後,進斷修惑,諸無漏根,理必合有,義准已成,故頌不説」,頌裏邊三個因緣,只説兩個,中間的無漏根没有説。證預流果之後,再來斷欲界的三、四品煩惱,無漏根當然一定是有的,所以第二個因素也包在裏邊。這是世親菩薩的善巧,既省去幾個字,又能夠把意思完整地表達出來。

言斷三四品,受三二生者,若斷三品,名受三生,若斷四品,名受二生。謂九品惑能潤七生,且上上品,能潤兩生,上中、上下、中上,各潤一生,中中、中下,合潤一生,下三品惑,共潤一生。既上三品,能潤四生,故斷上三品,四生便損,名受三生。既言中上品潤一生,故斷中上品,復損一生。前斷三品,已損四生,今斷中上,復損一生。故斷四品,總損五生,受二生也。

「若斷三品,名受三生,若斷四品,名受二生」,欲界九品修所斷的煩惱,一 共能夠在欲界潤七生,上上品的,可以潤兩生;上中、上下、中上品的,都潤一生; 中中、中下,力量小一些,兩個合起來能夠潤一生;下上、下中、下下,力量更小, 三個合起來一生。預流果,欲界的煩惱一品也没斷,至多七生,不會有八生,法爾 如此。 「既上三品,能潤四生」,假使斷了三品惑,上上、上中、上下三品惑斷掉。 「斷欲三四品」,先說三品斷掉的,七生裏少了四生,還餘下三生,這叫三生家家。 如果斷了四品,中上品也斷掉,還餘下二生,是二生家家。斷了上三品,本來能夠 潤四次生的,還餘下三生,所以叫三生家家,這是斷三品的。

「既言中上品潤一生,故斷中上品,復損一生」,上上、上中、上下三品斷掉,還有中上品也是潤一生,又少一生,所以二生家家。

問:何故無斷一品、二品、五品名家家耶?答:必無有斷一品、二品,不斷三品,中間死生;無斷五品,不斷六品,而有死生。謂由聖者,得初果已,斷欲修惑,起大加行,必無未斷一大品結三品名一大品,有死生故,故斷一品、二品,必斷三品也。斷第五品,必斷第六品者,謂斷第六品,證一來果,以無一品能障得果,故斷五品,必斷第六品。

「問:何故無斷一品、二品、五品名家家耶」,斷三、四品叫家家,一品、二品爲什麼不説呢?五品,叫二果向,爲什麼五品家家没有呢?

「答:必無有斷一品、二品,不斷三品,中間死生」,開始斷的時候,勢力極猛,斷一品、二品,不會第三品没有斷就命終,這一輩子決定第三品要斷掉。既然斷了三品,還有三生。

「無斷五品,不斷六品,而有死生」,五品斷了之後,跟着第六品是證一來果, 往前的奔頭很大,不會斷五品停下來,決定往前再衝,證一來果。斷五品停下來的 也没有,所以,没有五品的家家。

「謂由聖者,得初果已,斷欲修惑,起大加行」,得初果之後,力量大,有無漏道,要斷欲界的修惑,這個時候起的心極猛利,起大的加行。「必無未斷一大品結」,一大品是上品裏邊分三品,不會還没斷完一大品結就斷命。決定要一連串斷三品,一輩子裏邊可以斷完。「故斷一品、二品,必斷三品也」,起碼要斷完三品。

斷五品,必斷第六品。「謂斷第六品,證一來果,以無一品能障得果,故斷五品,必斷第六品」,斷了五品之後,還有一品要證一來果,決定没有一品能夠把一來果障住。五品一斷,決定進斷第六品,證一來果,中間也不會生死,所以五品的家家也没有。

問:若無一品能障得果,何故斷第八品,不斷第九品,有死生耶?答: 以斷第九,一即得果,得第三果也,二復越界,越欲界也。由越界故,第 九品惑,障不還果。斷第六品,雖即得果,而不越界,故此一品,不能障 果。 「問:若無一品能障得果,何故斷第八品,不斷第九品,有死生耶」,一品不能障果,斷第五品決定斷第六品,但是斷了第八品,不斷第九品的也有。第九品得的是不還果,斷了第八品,不還果没有證到命終,爲什麼這種情況有生死呢?

「答:以斷第九,一即得果,得第三果也」,固然斷第九品也是得果,第三果。「二復越界,越欲界也。由越界故,第九品惑,障不還果」,因爲第九品惑,是兩層意義。一個是斷九品惑,得第三果;另外還有一個原因,九品一斷,要超欲界,那要費大勁。所以第九這一品煩惱,可以障住證不還果,這一輩子就死掉,也可以。九品煩惱一斷之後,下輩子欲界決定不來了,要越欲界,不容易斷的。「將得忍不還」,你要得不還果的時候,欲界的那些業要障你,讓你得不到不還果。第六品煩惱不障,你還没有超出欲界。等於說一個人有債務,人在國內,上海、北京、天津,隨便你走,只要沒出國境,欠的錢總要還,逃不了的。如果你出國去,債要不到,那就不行,非把你抓住不可,那要擋你。第三果一樣的,你要越界,欲界再也不來了,欲界的業都要起來,把你抓住,這個債還没還掉呢。一來果不障的,他没有出界。這是因爲越界不越界的關係。

「斷第六品,雖即得果」,雖然也是得果,不越界,「故此一品,不能障果」, 所以這不能障。

應知總有二種家家:一、天家家,謂於欲天處,生三二家,而證圓寂,或一天處,或二天處,或三天處,受三二生;二、人家家,謂於人趣,生三二家,而證圓寂,或一洲處,或二洲處,或三洲處,而證圓寂。若天家家,天三人二,天二人一,此天家家,人中得道。若人家家,人三天二,人二天一,此人家家,天中得道。

「應知總有二種家家」,一是天家家,二是人家家。什麼叫天家家?「謂於欲天處,生三二家,而證圓寂,或一天處,或二天處,或三天處,受三二生」,所謂天家家,在天上受三生、二生,他可以在天上生三個地方,一個天處,二個天處,三個天處,受三次生,或者受兩次生,每一次地方不一定一樣,可以這個天、那個天,這是欲界的事情。人家家,在人間可以生三次、二次,最後是證圓寂,就是證阿羅漢果,或者一個洲生三次,或者二洲,或者三個洲,一次在東洲,一次南洲,一次西洲。這樣證圓寂。

「若天家家,天三人二」,天家家,天上三次,人間二次;或者天二人一。三生的,天三人二;二生的,天二人一。「此天家家,人中得道」,所謂天家家,在人間得道,在人間斷了三品,然後命終,下一輩子生天上,再下來到人間一次。第二次往天上,第二次回人間,第三次再往天上,證阿羅漢果,這是天三人二。假使生兩次的,天二人一。人間得道之後,生天上去,再下來人間一次。再到天上第二次,涅槃。天二人一,這是天家家。

人家家,天上得道,到人間來受二、三生,所以人三天二,人二天一。人家家是欲界天中得道,在天上命終,生到人間一次;命終又到天上,天上命終第二次到人間;人間命終之後又第二次到天上,命終後第三次到人間,決定證涅槃,人三天二。若是人二天一,以此類推。這是天家家、人家家的差别。

且天家家, 天三人二者, 謂於人中, 得見道已, 斷三品惑, 從此命終, 而生天處, 受天一生; 又從天死, 來生人間, 受人一生; 又從人死, 而生天處, 受天一生, 並前一生, 名爲二生; 復從天死, 來生人間, 受人一生, 兼前一生, 名人二生; 又從人死, 復生天處, 更受一生, 並前二生, 名天三生。故天三生、人二生也。於第三生, 斷煩惱盡, 證阿羅漢。天三既爾, 天二人一, 及人家家, 人三天二, 人二天一, 准前說之。

「且天家家,天三人二者」,假使天家家,天三人二的,「謂於人中,得見道」 ,在人間見道之後,又斷了三品的惑,命終之後第一次生天上,天上命終又生人間, 這樣往復,第三次生天上的時候,決定要證涅槃。「第三生,斷煩惱盡」,最多是 三生,「證阿羅漢」。天上三次,人間二次,叫天三人二。

「天三既爾,天二人一」,天二人一,斷了四品,天上去二次,人間來一次。 人家家,在天上得道,到人間三次,天上二次;斷了四品的,人間二次,天上一次。 「准前説之」,根據前面的,自己去推。

「舉一隅不以三隅反」,要會類推。善根是自己練出來的,自己練根,好好懺悔嘛!爲什麼没有智慧呢?第一是過去在傍生道時間太多,不求智慧,這是愚癡的根;第二是障人家的智慧,人家修法,你去障他,人家來看經,你不給他看,吝法。小路尊者,以前是大法師,人家要求法,他吝法,後來就很笨。佛叫他掃地,掃地,掃到後來,心地掃乾淨了,業障懺悔乾淨,智慧又開了。金剛薩埵懺悔法,這是最厲害、最有力的懺悔法,教給你,你一定要去用。

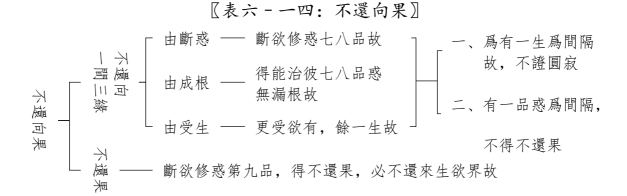
斷至五二向者,謂預流果,進斷欲界一品修惑,乃至五品,名一來向,趣一來果故。斷六一來果者,若斷六品,成一來果,彼往天上,一來人間,而般涅槃,名一來果。此亦名曰薄貪瞋癡也。已斷上中六品重貪瞋癡,唯有下三品薄貪瞋癡故。

「斷至五二向者,謂預流果,進斷欲界一品修惑」,預流果再斷一品修惑,乃 至五品,這個時候叫一來向,已經趣向一來果。

「斷六一來果者,若斷六品,成一來果,彼往天上,一來人間,而般涅槃」, 所謂一來果,欲界天去一次,再到人間來一次,般涅槃,還來一次,叫一來果。 「薄貪瞋癡」,九品裏邊已經斷了三分之二,「已斷上中六品」,上三品,中三品, 這六品重的貪瞋癡斷掉了,唯有微細的下三品貪瞋癡還在,這叫薄貪瞋癡,是一來 果。欲界的一來果,再一生,把薄的貪瞋癡也斷完。 從此第三,明不還向、果。就中二:一明不還向果,二明不還果差別。 今則是初。論云:已辨一來向果差別,次應建立不還向果。頌曰:

斷七或八品 一生名一間 此即第三向 斷九不還果

「從此第三,明不還向、果。就中二:一明不還向果,二明不還果差别」,不 還果的差别也很多。「今則是初」,先說向果的差别。「論云:已辨一來向果差别, 次應建立不還向果」,一、二、三、四果,先是見道,見道是初果向,然後是初果; 初果之後是二果向,又是二果;現在就是三果向跟三果的事情。



「頌曰:斷七或八品,一生名一間,此即第三向,斷九不還果」,斷了七品或八品的,「一生」,還要受一生,名字叫「一間」,是第三向。「斷九不還果」,第九品斷掉之後,是不還果。從見道的預流向開始,一直到現在,在《現觀莊嚴論》裏邊是二十僧。這二十僧一般是根據《俱舍》裏邊的差別而分出來的,基本上跟這裏是相同的。

釋曰:初兩句明一間,下兩句明向、果。謂一來者,進斷餘惑,若三緣具,轉名一間:一由斷惑,斷欲修惑七八品故;二由成根,得能治彼七八品惑無漏根故;三由受生,更受欲有,餘一生故。頌中但説初後二緣,不說成根.義如前釋。

「釋曰:初兩句明一間,下兩句明向、果」,開始兩句是明一間這個果位,下面兩句說第三向、第三果。「謂一來者,進斷餘惑」,一來果再往上進,斷餘下的煩惱,「若三緣具,轉名一間」,假使具足三個緣,叫一間。

哪三個緣呢?「一由斷惑,斷欲修惑七八品故」。一來果是斷了第六品煩惱, 同時又叫薄貪瞋癡,還餘下七、八、九三品。斷第六品之後往上進,斷了欲界修惑 七品、八品的,這是一個條件。 「二由成根,得能治彼七八品惑無漏根故」,既然有無漏道斷了七、八品的修 惑,當然有對治七、八品煩惱的無漏根。修道的時候是已知根,未知當知、已知、 具知都是無漏根。

「三由受生,更受欲有,餘一生故」,還要在欲界裏再受一生,不是一返生死。 「頌中但説初後二緣,不説成根,義如前釋」,頌裏邊只説兩個緣,斷七、八品, 還要受一生。成就無漏根,能夠對治七、八品煩惱的無漏根,可以包在斷七、八品 裏邊。

問:如何第九一品惑,障得不還果?答:斷第九品,越欲界故。前說三時業爲障中,欲界地業,障不還果,應知煩惱亦與業同。謂得不還,越彼第九品惑等流果及異熟地故。故一品惑,障得不還果。

「問:如何第九一品惑,障得不還果」,第六品不能障得一來果,斷了第五品,決定這一生能斷第六品,證一來果。爲什麼第九品可以障住此生證不還果呢?

「答:斷第九品,越欲界故」,斷了第九品,固然也是得果,但是要超越欲界。如果要證到不還果,要超出欲界,在證不還果之前,一切欲界的業都要障住他,不讓他出去,所以不還果因爲越界的緣故,一品的惑可以障住他。

「將得忍不還,無學業爲障」,這個頌很重要,得忍、得不還、得阿羅漢都有障的,得忍的時候,三惡趣的業要障他;得不還果的時候,欲界的業要障他;得阿羅漢果的時候,色界、無色界的業要障他,這些都有障的。要衝出這些障,纔能證果,所以要懺悔業障也是這個道理,業障不懺悔,果證不了。

另外一種,乾脆把業受了之後證果。安世高法師以前是安息國的太子,前兩世都到中國來還債,第三次成爲高僧安世高尊者,弘法。要麼是懺悔,把業報轉了;要麼是還掉,不背債。否則這個業背在身上,要障住你很多事情,最重要的是證不到這三個東西。其他的一些善法,弘法利生都有障。

業障重的人,自己修行還有障,何況弘法利生呢?你們自己體會,正是到修行重要的關口,或者講經講到正重要的時候,害病,或者是家裏來電報,或者起煩惱走掉,各種情況都會有,總是使你搞不成。這就是障,只要自己認得是障就對了,認不到障的話,障來了不知道,敵人衝到你面前來了,你還不知道,當它是好朋友,那怎麼行呢?

「前說三時業爲障中」,前面那個頌說三時業爲障。可以把重要的頌子抄在筆記本上,有空就拿出來背。「將得忍不還,無學業爲障」,將要證得忍位、得不還果、得阿羅漢果,這三個時候都有障。惡趣的業,障得忍;欲界的業,障得不還果;色界、無色界的業,障得阿羅漢果。煩惱跟業同樣,都是要障的。

「謂得不還,越彼第九品惑等流果及異熟地故」,煩惱本來是要生煩惱的,第 九品煩惱不斷,它還要生同一品的煩惱,這是等流果,把它斷掉,等流果就斷了。 第九品煩惱要產生異熟果,欲界還要投生,把它斷掉,欲界的異熟也不受了。這一 品煩惱跟業一樣,同樣能障得果。所以業跟煩惱都是集諦,過去的業現在的煩惱都有力量,障得不還果。

言一間者,間謂間隔,爲有一生爲間隔故,不證圓寂;或有一品惑爲間隔故,不得不還果。由此二義,名一間也。

「言一間者」,斷七、八品煩惱的聖者,叫一間,間是間隔。「爲有一生爲間隔故,不證圓寂」,他還要受一次的生,這一生夾在中間叫一間,這一生過了證圓寂。或者說,「有一品惑,爲間隔故,不得不還果」,一生是從果來說,一品惑是從因來說,都是一間。「由此二義,名一間」,一個是還有一生隔住,證不到圓寂;一個是還有一品惑爲間隔,證不到不還果,這都是一間的意思。

一間,也有天一間、人一間。天一間,天上受一生,人一間,人間受一生。一 品惑,只能生一次,要麼欲界天上受,要麼人間受。

此即第三向者,即此斷七八品惑,名不還向,趣不還果故。斷九不還 果者,斷第九品,得不還果,必不還來生欲界故。

「此即第三向者」,斷了七、八品惑的一間,就是不還向,他趣向不還果。 「斷九不還果」,第九品的煩惱斷掉,證到不還果。不還果,欲界再不來了,超出 欲界。一般見道,都是未到地定見的。如果證了初禪再見道,那是超越證,因爲欲 界九品的煩惱在世間道的時候斷掉了,這時候見道證不還果。

「斷第九品,得不還果,必不還來生欲界故」,什麼叫不還?決定不再來欲界 受生。這個翻譯得很好:預流,七返生死;一來,來一次;不還,不來欲界了。這 些是意譯,音譯是須陀恒、斯陀含、阿那含、阿羅漢。

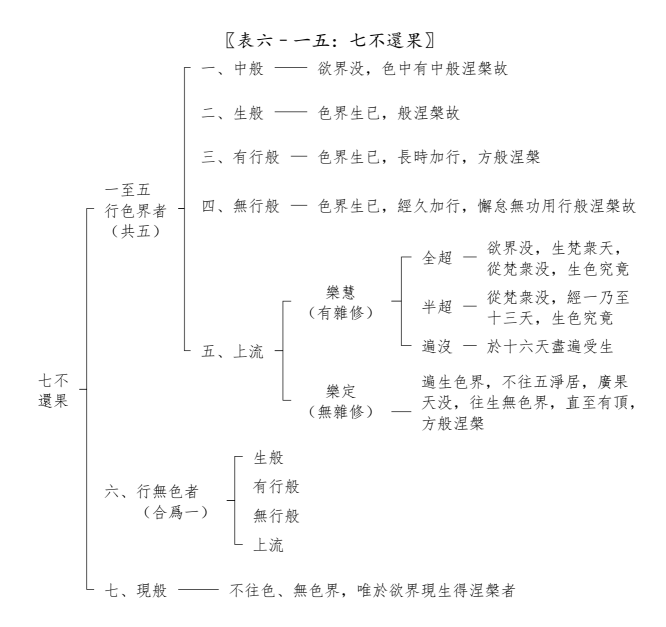
從此第二,明果位差别。就中有七:一明七種不還,二明九種不還, 三明七善士趣,四明非生上界,五明雜修靜慮,六明淨居唯五,七明身證 不還。

從此第二,明果位差别」,不還果裏的差别很多。又分七科:第一,「七種不還」。第二,「九種不還」。第三,「七善士趣」,也是不還裏一個特殊的名字。 第四,「明非生上界」,欲界那些經生的聖者,上界不去的。第五,「明雜修靜慮」,修靜慮,有雜修、不雜修的,雜修靜慮的人是樂慧的,他能生五淨居天。第六,「明淨居唯五」,淨居天只有五個,爲什麼?雜修只有五種。第七,「明身證不還」,不還果證了滅盡定的,叫身證。滅盡定起碼是證到不還果纔能修的。

且初明七種者,論云:今次應辨彼差别相。頌曰: 此中生有行 無行般涅槃 上流若雜修 能往色究竟

### 超半超遍没 餘能往有頂 行無色有四 住此般涅槃

「且初明七種者,論云:今次應辨彼差别相」,欲界的第九品惑斷掉之後,得 不還果。不還果有幾種差别呢?有七種差别。



「頌曰:此中生有行,無行般涅槃,上流若雜修,能往色究竟。超半超遍没,餘能往有頂,行無色有四,住此般涅槃」,一共七種。第一,中般涅槃。第二,「生」,生般涅槃。第三,「有行」,有行般。第四,「無行般」。第五,「上流」,上流裏邊,又分兩種,雜修的、不雜修的。雜修的,生色究竟天的,裏邊又分三種,超、半超、遍没。「餘」,不雜修的,不到色究竟,能夠生到有頂去。到色究竟天的人,不去無色界,無色界裏邊止重觀輕,偏於止的。樂慧的人歡喜智慧,所以不去無色界;樂定的到無色界去。這是第五種——上流,上流又分好幾等。第六,「行無色」,這些聖者在欲界證到不還果之後,已經把色界的煩惱斷完了,直接生無色界。又有四種,生般、有行般、無行般、上流。因爲無色界没有中陰,所以没

有中般。往色界的有五種,就是中般、生般、有行般、無行般、上流。生無色界的 只有四種,生般、有行般、無行般、上流,這四種合爲「行無色」。第七,「住此 般涅槃」,現般,現身般涅槃的,這是當下這一輩子直接得涅槃。

釋曰:此者,此不還也。總說有七:一者中般,謂欲界沒,色中有中般涅槃故;二者生般,色界生已,般涅槃故,此具勤修、速進二道;三有行般,色界生已,長時加行,方般涅槃,有勤修行,無速進道;四無行般,謂於色界生已,經久加行,懈怠無功用行,般涅槃故,此勤修速進,二道俱闕也。

「釋曰:此者,此不還也」,不還果裏邊,總説有七類差別。

第一,中般,「謂欲界没,色中有中般涅槃故」,這是利根,他在欲界證不還果,本來要往色界生,色界的中陰身纔生起來,就證涅槃,這叫中般。

第二,生般,生色界以後般涅槃。「此具勤修、速進二道」,生般的既有勤修 道,又有速進道,兩個具足的。

第三,有行般,生到色界以後,還要長時加行方般涅槃。生般生色界之後,很容易就般涅槃,不需要加行。而有行般,要長時加行。所以説勤修道有,速進道没有,很精進,很努力,但是快不了,比前面生般要差一點。

第四,無行般,「謂於色界生已,經久加行,懈怠無功用行,般涅槃故」,這一類無行般,他到色界之後,雖然時間很長修加行,但是懈怠、無功用行,經常是没有好好地用功,這樣拖到後來般涅槃的。這一類,勤修道也没有,速進道也没有,這是無行般。這是有部的説法,經部不一樣。

又經部釋,論主許之。故論云:於契經中,先說無行,後說有行,如是次第,與理相應。有速進道,不由功用,般涅槃故,名爲無行。無速進道,有功用行,般涅槃故,名爲有行。

「又經部釋,論主許之」,經部的解釋,論主是同意經部意思的。經部的意思 與有部不一樣,比較下來,經部的說法確實是好一點。

「故論云:於契經中,先說無行,後說有行,如是次第,與理相應」,有部先 說有行般,後說無行般。有行般好,無行般差。但是經部認爲,在經裏邊把無行般 說在前頭,把有行般說在後頭,是這樣的次第。世親菩薩認爲,「與理相應」,跟 道理是合得起的。經部是依經的,以經爲量,所以叫經量部;而有部,以論爲量, 以《發智論》《六足論》《大毗婆沙論》爲量。

什麼叫無行般呢?「有速進道,不由功用,般涅槃故,名爲無行」,這個無行 般基本上都修得差不多了,即使不用功,不需要加功用行,已經成熟了,没有很久 就般涅槃的,叫無行般,這比有行般厲害了。「無速進道,有功用行,般涅槃故, 名爲有行」,還得要長時間的加功用行,纔能般涅槃,這叫有行般。 經部的解釋,不需要加功用行,很快能夠般涅槃的叫無行般;要經過加功用行, 長時間的努力,纔能夠般涅槃,叫有行般,當然比無行般要差。經部的次第跟有部 的次第不一樣,「論主許之」,世親菩薩認爲經部的意思好一些。

言上流者,是上行義,謂於色界,要轉生上,方般涅槃。上流有二: 一者有雜修,即樂慧也;二者無雜修,即樂定也。若雜修者,生色究竟; 無雜修者,能往有頂。頌言餘能往有頂者,餘是不雜修者也。

上流有兩種,一是從色界到色究竟天(仍屬色界)爲止,一是從色界一直到無色界,乃至到非想非非想天爲止,都是上流。

「上流者,是上行義」,上流就是往上行的意思,「謂於色界,要轉生上,方 般涅槃」,在色界裏邊,還要往上生纔涅槃。不是馬上就般涅槃的。上流又分兩種, 一個是有雜修,一個沒有雜修。雜修的是樂慧,沒有雜修的是樂定。這也可以看出 人的根性。雜修,即雜修靜慮,有漏、無漏的定互相穿插地修。沒有智慧的人是搞 不來的,修每一個定都有慣性,修無漏定要轉到有漏定,總是要很吃力,他不願意 轉過去,這要智慧。等於説刹車,車子往前開,一直往前很容易;往前開一半,馬 上回過來,往後開,不容易;往後開一會兒,又往前去。這就是雜修靜慮,一會兒 有漏,一會兒無漏。這一定要智慧厲害纔轉得過來。

樂慧的人,並不是不修定,他在定裏邊把智慧插進去,修有漏定,轉入無漏定;修無漏定,又入有漏定;有漏定又回到無漏定,這樣子雜修,這個能力强。如果單是有漏定,或單是無漏定,這個力量不强,轉彎的力量没有。而雜修靜慮就是要鍛煉這個能力,這個能力是慧的作用。所以樂慧並不是說没有定,定裏邊再加智慧進去,能夠生到五淨居天,凡夫生不上去,只有樂慧的不還果纔能進去。歡喜定的,智慧要差一點,雜修靜慮修不來,五淨居天生不去,往上邊無色界去了。所以,樂慧的到色界的第四禪以後,往淨居天去;樂定的,色界第四禪以後,往無色界去。這是兩條道路,樂定、樂慧的差別。

先說雜修的,「上流若雜修,能往色究竟」,去色究竟,中間又分三個:一、全超,二、半超,三、遍没。全超是一種,最好的;半超是第二等;遍没是第三等。「頌言餘能往有頂者,餘是不雜修者也」,不雜修的,樂定的聖者,最後往無色界去,一直到有頂。

就雜修中,復有三種:一全超,二半超,三遍没。今依色界,十六天中,辨此三種。

雜修又分全超、半超、遍没,色界裹除掉大梵天和無想天(非聖者居),還有十六個天。「辨此三種」,就十六個天裏邊,來辨全超、半超、遍没。

言全超者, 謂在欲界, 於四靜慮, 已具雜修, 遇緣退失上三靜慮, 唯 味初禪, 從此命終, 生梵衆天, 由先習力, 復能雜修第四靜慮, 從梵衆没, 生色究竟, 頓越中間, 故名全超。

全超的人,「在欲界,於四靜慮,已具雜修」,在欲界證不還果之後,第四靜慮雜修過。先修有漏,後修無漏;無漏之後,又修有漏,這樣子交雜地修。修過雜修靜慮之後,「遇緣退失上三靜慮」,本來雜修靜慮成功,碰到一些緣退掉了。上三靜慮,即二禪、三禪、四禪。「唯味初禪,從此命終,生梵衆天」,退掉上三個靜慮,獨獨地歡喜初禪,這樣生到梵衆天(初禪天)。生到梵衆天之後,「由先習力,復能雜修第四靜慮」,因爲過去修的力量還在,雜修靜慮又修起來了。從梵衆天命終後,生色究竟天。因爲雜修靜慮修好的人,決定生五不還天的,這是直接從梵衆天生色究竟天。「頓越中間,故名全超」,中間十四個天,全部超越過去,叫全超。

言半超者,從梵衆没,生色究竟,中間有十四天,漸次受生,或越一天,後生色究竟,或越二天,後生色究竟,乃至或越十三天處,後生究竟,皆名半超。超非全故,名爲半超。越一天者,受十五生,越二天者,受十四生,乃至越十三天者,唯受三生。由此半超,極多十五生,極少唯三生,中間多少,如理思之。聖必不生大梵天處,謂大梵言,我生世間,是戒禁取,僻見處故。言遍没者,於十六天,盡遍受生,故名遍没。

第二種,半超,即不是全部超。他也是過去修過雜修靜慮退掉,味著初禪生到 梵衆天,從梵衆天没,因爲雜修靜慮,生色究竟天。但是中間十四個天,「漸次受 生」,挨個挨個受生,但不是全部受生。或者是越一天,即一個天跳過去的,或者 是跳兩個天的,或者跳三個天,乃至跳十三個天,在中間至少受一生,乃至十三生 的,都叫半超。

「越一天者,受十五生」,超一個天的,要受十五生。「越二天者,受十四生」 ,假使兩個天不受生的,那要十四個地方受生。「乃至越十三天」,要受三生。最 少的受三生,梵衆天一生,中間一生,最後色究竟的一生。最多的受十五生,中間 十六個天,只超一個天,去過其餘十五個地方都叫半超。

「由此半超,極多十五生,極少唯三生,中間多少,如理思之」,半超最多的 要受十五生,最少的只有三生,跟全超只差一生。中間多少,自己可以類推。

「聖必不生大梵天處」,聖者決定不生大梵天,就是中間禪那個地方。初禪天有梵衆天、梵輔天、大梵天。在初禪裏邊的梵衆天、梵輔天,聖者可以去,大梵天決定不去。爲什麼?大梵天見不正,不是聖者住的地方。「謂大梵言,我生世間,是戒禁取」,大梵天王説,這個世間是我生的,所以有戒禁取。「僻見處故」,因爲這是不正見的地方,聖者是不生的,這十六天裏邊没有包括大梵天。

「言遍没者」,第三種遍没,這十六個天,每一個天都要生一次。「於十六天, 盡遍受生」,挨個挨個生上去,叫遍没。十六個天裏邊,不會一個天生兩次。生色 界天之後,每一個天只能生一次,不會生兩次。

無雜修者,遍生色界,唯不能往五淨居天。廣果天没,往生三無色,後生有頂,方般涅槃。故色界中,下十一天,樂定、樂慧,俱得受生。於廣果天,便分二路:若樂慧者,生五淨居;若樂定者,生無色界。此五名爲行色界者,樂定那含,雖生無色,經色生故,是色界攝。

没有雜修的是樂定的,五不還天生不進去。「遍生色界,唯不能往五淨居天」, 色界十六天裏邊除五淨居天都能生。「廣果天没」,四禪天的廣果天死了之後,不 生五淨居天,直接往三無色。三無色再往上,非想非非想天,「方般涅槃」,在有 頂天證涅槃,這是不雜修靜慮,都經色界生。

「故色界中,下十一天,樂定、樂慧,俱得受生」,不還果,在色界十六天下 邊的十一個天(除掉五淨居天),樂定、樂慧都會受生。五淨居天只能是樂慧的生, 樂定的生不進去。四禪的廣果天之上是兩條道路,樂慧的到五淨居天去,樂定的到 無色界去。

我們這裏的學制,教學規劃也是兩條道路,先是六年,修的也好,學的也好, 六年都是共的,到六年畢業分兩條路。專修的修行;專學的,教理還要求學,還要 再搞翻譯。一般到上面都要分路的。人的根性是不一樣的。

樂慧的生五淨居天,樂定的生無色界。前面這五種叫行色界者,中般、生般、 有行般、無行般、上流,都是要經過色界的。「樂定那含,雖生無色,經色生故, 是色界攝」,樂定的阿那含,雖然往上生到無色界,但是他畢竟經過色界的,也屬 於色界攝。

行無色者,差别有四,唯除中般,無中有故。從欲界没,直生無色,有生般等四種那含。此總名爲無色那含,足前成六。

行色界的阿那含有五種,行無色的阿那含有四種,「唯除中般」,中般没有,因爲無色界没有色法,没有色就没有中陰,没有中陰,就没有中般。「從欲界没,直生無色,有生般等四種那含。此總名爲無色那含,足前成六」,無色那含本身就是四種,生般、有行般、無行般、上流,這四個合起來排在第六,從欲界没後,直接往無色界,叫無色那含。這是第六種。

或有不生色界、無色界, 唯於欲界, 得般涅槃, 名現般那含, 於現身中, 得涅槃故。頌言住此般涅槃者, 即住此欲界, 名現般也。此兼前六, 成七不還。

「或有不生色界、無色界,唯於欲界,得般涅槃」,阿那含也可以證到阿羅漢,這一輩子證涅槃。色界也不去,無色界也不去,現身在欲界裏邊得般涅槃,這是第七種。「於現身中,得涅槃故」,現身般涅槃,叫現般涅槃,現般。「此兼前六,成七不還」,加上前面六個,一共是七個不還果。

從此第二,明九種不還。論云:於行色界五不還中,復有異門,顯其 差别。頌曰:

行色界有九 謂三各分三 業惑根有殊 故成三九别

| 那 含 差 别 |                        | 業殊  | 惑殊  | 根殊 |
|---------|------------------------|-----|-----|----|
|         | 速般 —— 下品惑,上根           |     |     |    |
| 中般      | 非速般 —— 中品惑, 中根         | 順起業 | 下品惑 | 上根 |
|         | 經久般 ——上品惑,下根           |     |     |    |
| 生般      | 生般(速) —— 下品惑,上根        |     |     |    |
|         | 有行般(非速) —— 中品惑,中根      | 順生業 | 中品惑 | 中根 |
|         | 無行般(經久) ——上品惑,下根       |     |     |    |
|         | 全超(速) ——下品惑,上根,全超業     |     |     |    |
| 上流      | 半超(非速) —— 中品惑, 中根, 半超業 | 順後業 | 上品惑 | 下根 |
|         | 遍没(經久) ——上品惑,下根,遍没業    |     |     |    |

『表六 - 一六:九種不還》

「從此第二,明九種不還」,再講九種不還。九不還比較有規律性。

「論云:於行色界五不還中,復有異門,顯其差别」,在行色界的五個不還果 裏邊,還有其他的一種分别方式,來顯示它們的差别。

「行色界有九」,行色界的不還又可以分九種。「謂三各分三」,很簡單,三個裏邊,各分三個。「業惑根有殊,故成三九别」,因爲業報、煩惱、根器不同,三個裏邊又分三個,就是九個。

釋曰: 行於色界五種那含,分成九種,且總爲三: 一者中般,二者生般,三上流般。有行無行,皆色生已,得般涅槃,皆生般攝。此三各三,故成九種。

「釋曰: 行於色界五種那含,分成九種」,行於色界的五種阿那含裏邊,又可以分成九種。「且總爲三」,先總的三種,然後再各分三個。「一者中般,二者生般,三上流般」,中般有三種,生般有三種,上流般三種,一共是九種。「有行無行,皆色生已,得般涅槃,皆生般攝」,有行、無行這兩種,都屬於生到色界裏邊

的事情,攝在生般裏了。行色界的五種阿那含,先把有行般、無行般都歸到生般裏, 五個歸成三種。「此三各三,故成九種」,下邊詳細地説怎麼分。

中般三者:一速般,二非速般,三經久般,由三火星喻所顯故。

「中般三者,一速般,二非速般,三經久般」,中般裏邊又分三種。一種是速般,起了中陰馬上般涅槃。一種是非速般,起中陰之後,不是馬上般涅槃。一種是經久般,到中陰身呆很久,纔般涅槃。但都是中陰裏般涅槃。「由三火星喻所顯故」,由三火星來比喻中般的三種。打鐵的時候,有火星濺出來,有的火星,纔濺出來,還没有爆得很遠,馬上熄掉了;有的火星,濺出去一段路,纔熄掉;有的火星,濺得很遠,但是没有到地,熄掉了。到地是投生,没有到地,比喻還在中陰的時候。

生般三者:一者生般,約速立也,二者有行般,約非速立也,三無行般,約經久立。

生般也是三種,「一者生般,約速立也」,第一種生般,這就是前面七不還果 裏邊的生般。「約速立」,一生之後,馬上般涅槃,據時間快來安立的。「二者有 行般,約非速立」,生到色界以後,還要加功用行,纔能涅槃的,不太快。三者, 「無行般,約經久立」,生到色界之後,因爲懈怠無功用行,過很久纔般涅槃。

上流三者:一者全超,约速立也,二者半超,约非速立也,三者遍没,约經久立。

上流,也分三種,「一者全超」,從梵衆天馬上往色究竟去,中間十四天全部超過去。「約速立也」,從快安立全超。「二者半超,約非速立」,他能夠越一個天,乃至越十三天,畢竟比全超要慢一些。「約非速立」,不太快。「三者遍没,約經久立」,每個天都要生一次,遍没,更慢一些。

然上三種, 及與九種, 皆由速、非速、經久, 得般涅槃, 故互相望, 無雜亂失。

這三種,乃至九種,分爲速、非速、經久,以速度的快慢來分。他們互相地對 看,没有雜亂的過失,都是有規律性的。

如是三種,及與九種,皆由業、惑、根有差别故,有速、非速、經久 不同。由業三者:造順起業,成中般故;造順生業,成生般故;造順後業, 成上流故。

「如是三種,及與九種,皆由業、惑、根有差别故」,造成這三種差别都是業、 惑、根不同的關係。「由業三者」,業有三種。「造順起業,成中般故;造順生業, 成生般故;造順後業,成上流故」,學過業品的知道,中有叫起,還没有生,正是 趨向生,中有起來不能說中有生。順起業,就是産生中有的業。中般三種,都是順起業感中有身了。生般,順生業,第二輩子受的業。這一輩子造業,第二輩子受生感果,生到色界去。生般三種,總在一生裏受掉。如果上流,屬於順後業,這一輩子造業,第三生及以後再受報的。第二生受叫生般,第三生、第四生、第五生,乃至十六生都受的,叫上流,是順後受業所感。

由惑三者:下品煩惱,中般現行;中品煩惱,生般現行;上品煩惱,上流現行。

下品的煩惱輕,中般裏邊,在中陰裏邊般涅槃的人,他們的煩惱是輕的。中品的煩惱是生般現行,比中般要稍微重一點。上流不但要投生,還要再往上生,是上品煩惱。以三品煩惱,分中般、生般、上流。

由根三品者:中般上根,生般中根,上流下根。

「由根三品者」,根的利鈍也是分三品。「中般上根」,中般是中陰身般涅槃,是最上根;投生之後,再般涅槃的,中根;不但投生,而且不能馬上涅槃,還要上流,一生一生地生,是下根。所以從業、煩惱、根器來說,都分成三種不同,在每一種裏邊,從般涅槃的速度來說,一是很快的,一個不太快的,一個是很長的,又分三個等級,所以一共是九種。

中般、生般各分三者,但由惑、根有差别故,分爲三種,不由業異。謂中般三,同起業故;若生般三,同生業故,故非業異也。上流分三,具由惑、根、業有差别。業有别者,謂順後業,有差别故,謂全超業,及半超業、遍没業故。此九不還,由惑、根别,思而可知。

「中般、生般各分三者,但由惑、根有差别故,分爲三種,不由業異」,中般 跟生般,又分快、不快、經久,煩惱、根器不同,分爲三類。業是一樣的,中般的 全部是順起業,生般的都是順生受業,他們的煩惱有輕有重,根器有利有鈍,般涅 槃的速度又分爲三種。

「謂中般三,同起業故」,業是相同的,中般三種都是順起受業,生般三種都是順生受業,根跟煩惱不一樣,又分三種。「故非業異也」,業是没有什麼差別。

「上流分三」,上流的業不是一種,順後受業,名字是一個,但是生一生、二 生、三生乃至十三生、十六生的,業不一樣。所以上流裏邊,不但有煩惱、根器的 差別,還有業的差別。「上流分三,具由惑、根、業有差別」,上流三種,煩惱、 根器有差別,業也有差別。「業有别者,謂順後業,有差别故,謂全超業,及半超 業、遍没業」,全超的時候,只是梵衆天一生,這是順後受業,先是梵衆天生一次, 然後生到色究竟天,這是全超業。半超業,生梵衆天之後,在色界裏邊至少還得再 受一生,乃至十五生。遍没,十六生都要受的。根據順後受業不同的,分全超業、 半超業、遍没業。

「此九不還,由惑、根别,思而可知」,這九種不還果,由根跟煩惱的差别分的。「思而可知」。速般,當然是利根,非速是中根,經久般是鈍根,可以以此類推。根的利鈍也是相對的。有人說,無行般是鈍根,他怎麼般涅槃了?你這個利根,怎麼還沒證涅槃?不要説涅槃了,你五停心觀都沒修起,你怎麼還能說他是鈍根呢?那麼這裏説的鈍根是從生般、有行般、無行般來說,相對的無行般是鈍一點。

現在的「賢聖品」好懂,希望大家從聞思上面多加努力。聽聞正法,如理思惟, 這是入修的道前基礎,必定要的。

從此第三,明七善士趣。論云:若爾者,何故諸契經中,佛唯說有七 善士趣?頌曰:

立七善士趣 由上流無别 善惡行不行 有往無還故

「從此第三,明七善士趣。論云:若爾者,何故諸契經中,佛唯説有七善士趣」 ,既然説阿那含有七種或九種的差別,經裏邊爲什麼只説七個善士趣呢?

「頌曰:立七善士趣,由上流無别,善惡行不行,有往無還故」,經裏邊有一個名字叫七善士趣,也是指不還的。如何配合起來呢?

釋曰:中生各三,上流爲一,經依此立七善士趣。上流一者,同上行故,總合立一。

「釋曰:中生各三」,中般、生般各有三個,就是速、非速、經久。上流,合而爲一。「經依此立七善士趣」,論裏的九不還,把後邊三個合一個,七善士趣就是依據這個來的。「上流一者,同上行故,總合立一」,上流都是往上行的,所以總合一個。這在論裏有很多辯論,前面中般、生般有快有慢,上流也有遍没、全超、半超的不同,那些辯論自己可以參考。

問:何故須、斯二果,不立七善士趣名?答:趣是行義,唯此七種,皆行善業,不行惡業,須、斯二果,善惡雜行。又此七種,皆往上界,不復還來,須、斯二果,往而復來。故唯此七種,立善士趣名。

「何故須、斯二果,不立七善士趣」,爲什麼七善士趣一定要指不還果呢?初果、二果,須陀洹、斯陀含,凡是有學的聖者都是善士,爲什麼不立善士趣呢,也不立第四果?

「答:趣是行義」,趣是趣向、行的意思。「唯此七種,皆行善業,不行惡業」,七不還果超出了欲界。欲界有惡業,而色界、無色界,只有有覆無記,没有惡業。既然是善士趣,行善不行惡,指不還果。「須、斯二果,善惡雜行」,須陀洹、斯陀含這兩個果,因爲還没有出欲界,他們的惡行還是有一點。須陀洹、斯陀含不一

定是現出家相,有的時候在家,也有妻子兒女,善惡行都有。當然,這個惡行不很厲害,主要還是善行,所以惡趣是不會去的。

「又此七種,皆往上界」,趣是趣向,七個不還果都是往上的,不還欲界的。 而須陀洹、斯陀含在欲界裹往往來來,須陀洹七次往來,斯陀含還得來一次,所以 不能叫往上,不能叫趣。只有不還果符合七善士趣的條件,趣是往上,善士是不行 惡。

爲什麼阿羅漢果不叫善士趣呢?阿羅漢也是純粹的善業,没有惡行。阿羅漢是無學,再也没有往上的,從整個修行來說,聲聞乘的阿羅漢是頂峰,不能再上去。 所以七善士趣只能指阿那含。

從此第四,明非生上界。論云:諸在聖位,曾經生者,亦有此等差別相耶?不爾。云何?頌曰:

經欲界生聖 不往餘界生 此及往上生 無練根並退

「從此第四,明非生上界。論云:諸在聖位,曾經生者,亦有此等差别相耶」,本來是聖者,見道之後又投生,這些叫經生的聖者,前面說的差别相,還有没有呢?「不爾」,不是這樣。「云何」,爲什麼?「頌曰:經欲界生聖,不往餘界生,此及往上生,無練根並退」,這裏講欲界的那些經生聖者的情況。

釋曰: 若在聖位, 經欲界生, 厭欲界生, 厭苦心强, 必不往上色無色界, 證不還已, 定於現身, 般涅槃故。若於色界, 經生聖者, 容有上生無色界義。色界無苦, 厭心劣故, 容生無色天。此經欲界生聖, 及往上界生聖, 必無練根, 兼無有退。

「釋曰:若在聖位,經欲界生」,假使是聖者,他是見道以上的人,在欲界裏邊經生。「厭欲界生,厭苦心强,必不往上色無色界,證不還已,定於現身,般涅槃故」,凡是見道以後,在欲界已經投過生的,這樣的聖者在欲界裏邊厭離心極强,一定不往色界、無色界去。因爲色界、無色界的壽命很長,都是以劫來算的,他們在欲界受了那麼多苦,他想生到色界、無色界去劃不來,趕快要出離,趕快要般涅槃,所以不往色界、無色界去。如果没有證不還果,欲界往來,因爲欲界煩惱没有斷。假使證了不還果,決定現生般涅槃,現般就是這一類的。他因欲界投過生的,證不還果之後,感到上界受苦的時間那麼長,没有心再往上去,就要趕快去涅槃。

「若於色界」,假使色界投過生的聖者,知道色界並没有那麼苦,厭離心不太强,有往生到無色界的可能。「色界無苦,厭心劣故」,色界裏邊没有很厲害的苦,只有行苦,厭離心弱。他也可以往色界,慢慢地生到無色界。

「此經欲界生聖,及往上界生聖」,凡是投過生的,欲界生的也好,往色界生的也好,往無色界生的也好。「必無練根,兼無有退」,他們這兩種都没有練根,也不會退。

問:何緣經生聖,及上生聖,必無練根並退?答:經生習根極淳熟故,及得殊勝所依止故,昔於凡身得道,未名勝依,經生唯於聖身,名殊勝之也。故無練根及退轉也。

「問:何緣經生聖,及上生聖,必無練根並退」,爲什麼經生聖者及上生聖者 没有練根、退呢?

「答:經生習根極淳熟故,及得殊勝所依止故」,凡是投過生的那些聖者,他們的根器,已經修習到極其成熟,不需要練根。他們本來依凡夫身見道的,現在投生之後,以聖者的身出現,這個身比凡夫的身要殊勝得多,所以他們的依止殊勝,他們的根已經練成熟了,決定没有再練根、再退的。凡是在欲界投過生的,或者是往上生的那些聖者,他們必定不需要練根,也不會退。

從此第五,明雜修靜慮。論云:前說上流雜修靜慮爲因,能往色究竟 天。先應雜修何等靜慮?一問也。由何等位,知雜修成?二問也。復有何緣, 雜修靜慮?三問也。頌曰:

先雜修第四 成由一念雜 為受生現樂 及遮煩惱退

「從此第五,明雜修靜慮」,什麼叫雜修靜慮呢?

「論云:前說上流雜修靜慮爲因,能往色究竟天。先應雜修何等靜慮」,前面上流裏邊,因爲修雜修靜慮,能夠到色究竟天去。没有經過雜修靜慮的,不能生到色究竟,只能往無色界去。雜修靜慮要先雜修哪個靜慮?「由何等位,知雜修成」,怎麼知道雜修靜慮成就?「復有何緣,雜修靜慮」,爲什麼要雜修靜慮?

「頌曰: 先雜修第四」,第一個問題,雜修靜慮從第四靜慮下手。「成由一念雜」,雜修靜慮的成功,一念無漏,一念有漏,再一念是無漏。中間只一念相隔,雜修靜慮成功。第三個問題,爲什麼要修雜修靜慮?第一是「爲受生」,第二是爲「現樂」。爲受生是生到五淨居天去;爲現樂,現法樂住,現身受法樂。第三,「及遮煩惱退」,鈍根起煩惱會退,修雜修靜慮不會退。

釋曰:初句答第一問,次句答第二問,下兩句答第三問。先雜修第四者,夫欲雜修四靜慮者,必先雜修第四靜慮,以第四定最堪能故。

「釋曰:初句答第一問,次句答第二問,下兩句答第三問」,三個問題,由四句答完。「先雜修第四」,第一個問題,雜修靜慮,從第四靜慮開始。「夫欲雜修四靜慮者,先必雜修第四靜慮」,一定先從第四靜慮下手,第四靜慮,「最堪能故」,力量最大。第四靜慮是不動地,離開三災,又是捨受,沒有喜樂衝動,也沒有出入息,是最穩、最堅强的,成佛都是依第四靜慮成的。雜修靜慮先從第四靜慮下手。當然第四靜慮修好,一、二、三靜慮纔可以互相地雜修。

成由一念雜者,雜修定成,由一念雜。謂阿羅漢,或是不還,彼必先入第四靜慮,多念無漏相續現前,從此引生多念有漏,後復多念無漏現前;如是旋還,後後漸減,及至最後,二念無漏,次引二念有漏現前,無間後生二念無漏,名雜修定加行成滿;次復唯有一念無漏,次復引起一念有漏,無間後生一念無漏。中間有漏,前後無漏,以相間雜,故名雜修。此一念雜,名根本成。修第四已,乘此勢力,亦能雜修下三靜慮。

「成由一念雜」,怎麼樣修成功呢?由一念雜。修雜修靜慮,至少是不還,或 者是阿羅漢。

「彼必先入第四靜慮,多念無漏相續現前,從此引生多念有漏,後復多念無漏現前;如是旋還,後後漸減,及至最後,二念無漏,次引二念有漏現前,無間後生二念無漏,名雜修定加行成滿」,阿羅漢,或者是不還果,要修雜修靜慮的時候,從第四靜慮下手。入無漏定,無漏定有習慣勢力,很多念的無漏心,馬上轉入有漏心,很不容易。好像開汽車,馬上停是不容易的,即使急剎車,它還要往前衝一下。有多念的無漏相續,引出有漏,有漏馬上剎住又吃不消的,還得要一連串的有漏,再引無漏,又是一連串的無漏。這是因爲習慣勢力,不能一下子改變,總是要多念的無漏,引生多念有漏,再引生多念的無漏。這樣慢慢鍛煉,一點點減下去,最後減到兩念無漏,引生兩念有漏,最後再引兩念無漏,這樣叫加行成滿,雜修靜慮的加行成功,然後進入正修。

「次復唯有一念無漏,次復引起一念有漏,無間後生一念無漏。中間有漏,前後無漏,以相間雜,故名雜修。此一念雜,名根本成」,雜修靜慮修到一念無漏,次生一念有漏,再生一念無漏,雜修靜慮的根本修成。二念無漏,中間隔一念有漏。無漏心引出來,馬上停下來生有漏的,中間很困難,有漏的心生出來,要生無漏的更困難,要經過很長時間的鍛煉。第四靜慮的力量最大,鍛煉由多念減到少念,少念減到兩念,最後到一念成功。

「修第四已,乘此勢力,亦能雜修下三靜慮」,第四靜慮修成功之後,下邊三個靜慮,雖然力量差一些,有上面的基礎,也可以雜修,修到一念無漏,一念有漏,再一念無漏。這中間,無漏生有漏容易一些,有漏生無漏,困難一些。所以一般説,一刹那生無漏,無漏一刹那生有漏,有漏一刹那又生無漏,前面算是無間道,第三刹那的無漏生起來困難,是重點,把它稱爲解脱道。

雜修靜慮,總有三緣:一爲受生,生淨居故;二爲現樂,受法樂故; 三爲遮止起煩惱退。若不還修,由前三緣,若羅漢修,除受生一。

爲什麼要修雜修靜慮?第一個原因,「爲受生」,那些聖者願意生到五淨居天去的,因爲五淨居天是最殊勝的地方。四靜慮是止觀相等的,而無色界止多觀少,他們這些愛智慧的人,不願意沉没在止裏邊,所以無色界不願意去,要生到五淨居天。第二個原因,「爲現樂」,現法樂住,現前受到法樂的快樂。《法蘊足論》説,

修定有四個程序: 現法樂住、殊勝知見、勝分别慧、諸漏永盡。這是第一個現法樂住。第三個原因,「爲遮止起煩惱退」,阿羅漢也好,不還果也好,有些鈍根煩惱引起之後會退,修雜修靜慮可以保證不退。這也是練根的一方面。

從這一點來看,阿羅漢、不還果尚且要起煩惱退,我們一個凡夫,有的口氣很大,「我在五欲的煩惱裏邊,可以撑得住,不爲它所害,女人照片看了不動心」,不動心,你看這個照片幹什麼呢?這些都是根本不懂教理,你是個具縛的凡夫,一切煩惱都具足的,裏邊火種子是滿的,你還跑到一個引火的地方去。在工礦企業,有些車間倉庫裏邊是不能抽煙的,因爲有很多要引起爆炸的東西在裏邊。這個人偏偏萬去,他拎那麼多氧氣瓶之類的,抽香煙不算,還要燒火,燒飯。你去燒嘛,炸得你粉身碎骨。不學教的人,他就會那麼無知。你的把握在哪裏呢?如果説你欲界的煩惱没有了,最起碼你是不還果,得初禪,没有把握説大話,無知是增上慢,如果明明知道自己不行,要充好漢,那麼是大妄語,是根本罪,還要下地獄。

從此第六,明淨居唯五。論云:何緣淨居,處唯有五?頌曰:由雜修五品 生有五淨居

「從此第六,明淨居唯五」,淨居天爲什麼只有五個?「論云:何緣淨居,處唯有五」?「頌曰:由雜修五品,生有五淨居」,因爲雜修靜慮有五類,生的淨居天也是五種。

釋曰:由雜修第四靜慮,有五品故,淨居唯五。一下品,二中品,三上品,四上勝品,五上極品。初品有三,謂三心也:初起一無漏,次起一有漏,後起一無漏。第二品六,謂更三心並前成六。第三品九,謂更三心,並前成九。第四品十二,謂更三心,並前九心,故成十二。第五品十五,復起三心,並前十二,故成十五。如是五品,如其次第,感五淨居。應知此中,無漏勢力,熏修有漏,令感淨居,非是無漏能感淨居,憎背有故。

「釋曰:由雜修第四靜慮,有五品故」,第四靜慮雜修的時候分五品,所以淨居天也只有五種。哪五品呢?「一下品,二中品,三上品,四上勝品,五上極品」。

「初品有三,謂三心也」,初品有三個心,第一個是無漏心,第二個是有漏心,第三個又起無漏心。從無漏轉入有漏,一念,馬上又一念轉成無漏,這個修成,是下品。「第二品六」,中品的,一次無漏,一次有漏,一次無漏搞好;再是無漏、有漏、無漏,連着再起一次,一下子六個心,比下品力量大。第三種,「謂更三心,並前成九」,再來一次,九個心,那力量更强。第四種,連着起四次,一共十二個心。第五種,連着起五次,一共十五個心,練到十五,再多也没問題了。

前面是一品一品往上昇,三個心昇一品,三個心昇一品,昇到十五。因爲鍛煉 的時候,有這五種的不同,所感的果,也是有五種淨居天的不同。淨居天裏最高的 是色究竟天,十五心圓滿以上的,生色究竟天,其他的生前面的四種天。

「如是五品,如其次第,感五淨居」,因爲修的時候有五品高下,感果也有五淨居天的不同。「應知此中,無漏勢力,熏修有漏,令感淨居。非是無漏,能感淨居,憎背有故」,淨居天的果是不是無漏法所感的呢?淨居天還在三界裏邊,三界的果都是有漏法的果,無漏法出三界的,不感異熟果。所以淨居天的果,是因爲有漏法受無漏勢力的熏修,這個有漏法殊勝,感得淨居天的果。無漏法本身對三有是厭離的,不會感三有的果的。

整個三界的果,都是有漏法感的。無漏法是超出三界的,跟三界是背道而馳的,不會感三界的果。所以,雜修靜慮以無漏法修,無漏勢力使這個有漏法感到這個殊勝的果,並不是無漏法自己感到三有的果。

從此第七,明身證不還。論云:經說不還,有名身證,依何勝德,立 身證名?頌曰:

得滅定不還 轉名爲身證

「從此第七,明身證不還。論云:經說不還,有名身證」,有一種不還,經裏邊叫身證。「依何勝德,立身證名」,他有什麼殊勝的功德,叫身證呢?

「頌曰:得滅定不還,轉名爲身證」,得滅盡定的不還果,叫身證。滅盡定没有心,只有身來證的,所以叫身證。

釋曰:若不還果,修得滅定,轉名身證。滅定無心,由身證得,故名身證。

「釋曰:若不還果,修得滅定,轉名身證」,不還果,如果修得滅盡定,「轉名身證。滅定無心,由身證得,故名身證」,滅盡定是無心定,入定前有心,入定之後是没有心,故名身證。滅盡定甚深,跟涅槃相似,這個定修好之後,一切定障都可以排除。阿羅漢把煩惱斷掉,三明六通不一定有。慧解脱,無漏慧生把煩惱滅掉,解脱出三界,没有得滅盡定,定中的障還没有解脱,没有三明六通。有的人,對神通崇拜得很,好像一定要有神通,纔算是佛教裏修行的人,我們看一看,有的阿羅漢也没有神通。

佛在世的時候,根支具尊者降伏毒龍,他是阿羅漢,没有三明六通,但毒龍走掉了,因爲根支具尊者對佛制的戒,大的小的都從來不犯。從這一點,我們鼓勵大家,好好持戒。你要有威光,統理大衆,持戒得好一點,戒不行想統理大衆,恐怕有困難。所以在事情上行不通的時候,不要怨人家,反過來照鏡子,自己持戒持好没有?從根本上下手,把戒持好之後,決定會有效。當然現在的人,很難像根支具尊者那樣做到從來不犯一個微細的戒。犯了之後趕快懺悔,這個恐怕還可以做。從

這個方面下手努力,決定會有一定的好處。自己修行没有戒的基礎,不要說證果,人天的身都難保。

有一個公案,一個年輕人到京城去考試。他在旅館裹住,碰到冬天下大雪,旅館本來是一對夫婦開的,那個丈夫很早死掉,只有一個年輕寡婦。大雪連下幾天,京師路不通,只好等在那裏。時間久了,染污心生起來,兩個人當然還有一點慚愧心,没有犯最大的根本,擁抱了一下子,那就考不上了,功名取消,這就是對自身要求不嚴格。一般説現在的在家人,擁抱好像是不稀奇的,那你想一想,將來的果報如何?這樣由染污心擁抱一下,尚且要取消功名,根本犯,那是下地獄,所以戒很重要。

定慧,在戒的基礎上纔能有。阿羅漢,即使他的定障没有除,三明六通没有得到,畢竟還能證阿羅漢。如果以神通爲標準的話,正好中妖魔鬼怪的計,他們有報得通,你崇拜他,走向魔道去了。佛教也有通,但是不以通來號召,一般以通來號召的都是靠不住的,這個要注意。

又世尊言,福田有二,謂有學十八,無學有九。解云:言有學十八者, 於有學中,有四向、三果爲七,及隨法行、隨信行、信解、見至、家家、 一間、五種那含,故成十八。無學九者:一退法,二護法,三思法,四安 住法,五堪達,六不動,七不退,八慧解脱,九俱解脱。

「又世尊言:福田有二」,引佛的話,可以做我們福田的有兩種,一種是有學, 一種是無學,有學有十八種,無學有九種。

「解云:言有學十八者,於有學中,有四向、三果」,四向三果是七,再加上前面的「隨法行、隨信行、信解、見至」,這是利根或鈍根的關係,再加「家家、一間、五種那含」,五種那含是中般、生般、有行、無行、上流這五種,一共是十八個。

「無學九者:一退法,二護法,三思法,四安住法,五堪達,六不動,七不退,八慧解脱,九俱解脱」,退法是最鈍的阿羅漢;要保護自己不退,時時注意,就是護法;思法,謂懼退失,恒思自害;安住法,能夠安住不退;堪達,堪能練根練到不動的阿羅漢;然後是不動和不退的阿羅漢,這兩種是利根的。

慧解脱、俱解脱,單是有無漏慧把煩惱滅完,没有三明六通的,這是慧解脱; 有無漏慧的慧解脱,再加上滅盡定的定解脱,定慧都解脱叫俱解脱,是三明六通的 阿羅漢。

問:何緣身證,不預其數?答:無漏三學,是聖者因,擇滅涅槃,是 聖者果。滅定有漏,不是依因,依因無故,不預其數。

「問:何緣身證,不預其數」,爲什麼佛説的福田,有學十八種,無學九種裏 邊身證安不進去,「不預其數」? 「無漏三學,是聖者因,擇滅涅槃,是聖者果。滅定有漏,不是依因,依因無故,不預其數」,聖者是福田,供養、禮拜,可以培福,聖者的因是無漏三學,戒定慧。如果離開戒定慧,聖者也就没有了。「擇滅涅槃,是聖者果」,聖者修行最後證到的果是涅槃。而滅盡定是有漏法,是不相應行,既不是聖者的依,也不是聖者的因。「依因無故」,所以不能算到福田裏去,他是特殊的一種。

從此第四,明阿羅漢向果。就中分五:一、明向果差别,二、因論明治道,三、明盡智後智,四、明道果,五、明六種姓。且第一明向果者, 論云:已辨第三向果差别,次應建立第四向果。頌曰:

上界修惑中 斷初定一品 至有頂八品 皆阿羅漢向 第九無間道 名金剛喻定 盡得俱盡智 成無學應果

## 『表六-一七: 阿羅漢向果』

斷上界修惑,從初定一品,至有頂八品。斷有頂第 而羅漢向 九品惑,無間道名金剛喻定,此定能破一切煩惱。 猶如金剛能摧一切,故名金剛喻定,能引盡智令起 四 斷有頂第九品惑解脱道,與漏盡得,最初俱生,故 名盡智。盡智生已,成無學果,更無學故

「從此第四,明阿羅漢向果」,阿羅漢的向,阿羅漢的果,就中又分五科, 「一、明向果差别,二、因論明治道,三、明盡智後智,四、明道果,五、明六種姓」。

「論云:已辨第三向果差别,次應建立第四向果」,第三向、第三果已經講好,尤其是不還果講得很多,下邊開始講第四向、第四果,「次應建立第四向果」。

「頌曰:上界修惑中,斷初定一品,至有頂八品,皆阿羅漢向」,阿羅漢向的 範圍很寬,從初禪修所斷煩惱第一品開始,一直到非想非非想天的第八品煩惱斷掉, 這中間都是阿羅漢向。斷有頂第九品煩惱無間道的時候叫金剛喻定,解脱道的時候 是無學果。「第九無間道,名金剛喻定,盡得俱盡智」,解脱道盡智出來,得到煩 惱盡的得,這個時候,即解脱道,成無學,「應果」,應供的果。

釋曰:得不還者,從斷初定一品為初,至斷有頂八品為後,名阿羅漢向,趣阿羅漢果故。即此向中,斷有頂地第九品惑無間道,名金剛喻定;此定能破一切煩惱,猶如金剛能摧一切,故名金剛喻定。定雖有力,能破一切,餘惑先斷,故今唯斷第九品惑。此定既能斷有頂地第九品惑,能引此惑盡得俱行盡智令起,即此盡智,是解脱道。此解脱道,與漏盡得,最初俱生,故名盡智。

「釋曰:得不還者」,斷欲界九品,得不還果。現在從初禪第一品的煩惱開始 斷起,一直斷到有頂的第八品。其中,下邊七地,七九六十三,再加有頂的八品, 斷七十一品,都屬於阿羅漢向,最後有頂一品斷掉是阿羅漢果。這些爲什麼叫阿羅 漢向呢?「趣阿羅漢果故」,正是趣向阿羅漢果的那些人。

「即此向中,斷有頂地第九品惑無間道,名金剛喻定;此定能破一切煩惱,猶如金剛能摧一切,故名金剛喻定」,阿羅漢向再進上去,斷有頂地的第九品煩惱無間道,這個時候叫金剛喻定。成佛要金剛喻定,成阿羅漢也要金剛喻定,金剛喻定就是斷有頂第九品的無間道。

「猶如金剛能摧一切」,金剛能夠破一切,不爲一切所破,這個定能破一切煩惱,不爲一切煩惱所破,叫金剛喻定。金剛喻定能斷有頂煩惱的最後一品,這最後一品煩惱最微細,如果没有大的力量,是破不了的。而金剛喻定有力量把最微細的那一品煩惱破掉。這一品煩惱能破掉,其他的煩惱當然破得掉。能夠割鋼鐵的刀,切豆腐行不行呢?那不要問了。金剛喻定斷的是最後一品,前面的煩惱早斷掉了。但從它的堪能性來說,三界的煩惱都能斷,所以叫金剛喻定。

「定雖有力,能破一切,餘惑先斷,故今唯斷第九品惑」,金剛喻定力量很强,一切都能破。金剛能斷一切,而不爲一切所斷,這是比喻。金剛喻定力量很大,雖然能破一切煩惱,實際上破的是第九品,因爲其他的煩惱早就斷掉,不需要再斷了。

「此定既能斷有頂地第九品惑,能引此惑盡得俱行盡智令起,即此盡智,是解 脱道」,正在斷第九品惑的時候,這是無間道,有能力引起煩惱盡的一個盡得。這 個盡得生的時候產生一個盡智。就是說,第九品的無間道能夠引生盡智。無間道斷 煩惱,解脱道生智慧,盡智是解脱道。「即此盡智,是解脱道」。

「此解脱道,與漏盡得,最初俱生,故名盡智」,爲什麼叫盡智?漏盡得,一切有漏法都盡的得跟解脱道同時生起,因爲跟漏盡得同時生起的,就叫它盡智。

頌言盡得俱者,即是漏盡得俱,名盡智也。盡智生已,成無學果,更無學故。亦名爲應,謂阿羅漢,此翻爲應,應受人天廣大供養故。

「頌言盡得俱者」,跟漏盡得同時生起的那個智,「名盡智也。盡智生已,成無學故」,盡智生,成就阿羅漢果,無學。爲什麼叫無學呢?「更無學故」,智力方面没有再學的,到了頂峰。「亦名爲應」,也叫應,應供。「應受人天廣大供養」,自己自利成功,功德圓滿,應當受人天供養。

另外一個說法,阿羅漢自利的事情已經做完,再上去應當做利他的事情。不管 自利成就,還是做利他事情的時候,都應該受人天的廣大供養,給人家培福。反過 來說,没有功德受人家供養,如果不好好修行,這個擔子很重,「施主一粒米,大 如須彌山」。那怎麼才能把這個擔子擔起來呢?定當然不是那麼容易得的,起碼從 戒下手做起。 從此第二,因論明治道。就中五:一、明地由道離染,二、明道引離 繫得,三、明道離地通局,四、明近分道,五、明世道緣行。且地由道離 染者,論云:由何等道,離何地染?頌曰:

有頂由無漏 餘由二離染

「從此第二,因論明治道」,對治道。又分五科,第一,「明地由道離染」,這個地的煩惱,由道來對治離染污。第二,「明道引離繫得」,離開染污之後生出離繫得。第三,「明道離地通局」,道離地的時候有通有局。第四,「明近分道」。第五,「明世道緣行」。「且地由道離染者,論云:由何等道,離何地染」,由什麼道,離開哪一個地的染污?

「頌曰:有頂由無漏,餘由二離染」,有頂地只能由無漏道來離染,其餘的下面八地,有漏道、無漏道都能夠離染。

釋曰:有頂由無漏者,斷有頂染,唯無漏道,非有漏道。以有漏道, 於上厭下,於有頂地,無上可欣,故有漏道,不斷有頂。餘由二離染者, 餘謂餘八地也。離八地染,通由二道,有漏無漏道,俱能離故。

「釋曰:有頂由無漏者」,有頂地的煩惱決定要無漏道來斷。「斷有頂染,唯無漏道,非有漏道。以有漏道,欣上厭下,於有頂地,無上可欣,故有漏道,不斷有頂」,三界八地,欲界、色界四地跟無色界的下三地,都可以由有漏道斷煩惱。佛在世的時候,有一個外道得到非想非非想定,他並没有無漏道,但是他把欲界的、色界的四禪,跟無色界的三地煩惱,都用有漏道治伏下去了。有漏道可以治下邊八地的煩惱,而非想非非想天的煩惱,有漏道是無可奈何的。他得了非想非非想定,以爲上了頂峰,因爲上面的路他不知道。有漏道到此爲止,他以爲是最高。單是有漏道,非想非非想定固然得到,但那一地的煩惱没有斷掉,出不了三界,還在輪迴裏邊轉。他生非想非非想天,過了八萬四千大劫之後,受飛狸之身,墮畜生道,那很可惜。有漏道只能斷下八地,所以由有漏道出三界是没有可能性的。除了佛教以外,不可能有出離三界、出生死的。

在古代的印度,佛出世的時候,修行的人不少,有些動機也很好,爲了出三界的苦,也想證涅槃,但都是有漏道。無漏道産生要有因緣,無漏道的因緣是戒定慧,五停心觀、別相念住、總相念住,乃至煖、頂、忍、世第一。世第一之後,無漏道出來。外道没有學過佛法,他怎麼會有無漏道呢?

有漏道斷煩惱,是欣上厭下。在欲界,上面是初禪,看到初禪的靜、妙、離。 初禪清靜,又是殊妙,又是出離那些欲界的苦,看到欲界相對的粗苦障。他拼命修 初禪,最後用有漏道離欲界,到初禪去。初禪又看到二禪好,往上昇。有漏道只能 斷下八地的煩惱,有頂之後,無上可欣,這個地的煩惱離不了。「故有漏道,不斷 有頂」,有漏的道不能斷有頂的煩惱,一定要無漏道斷。「有頂由無漏」,這是肯 定的。

「餘由二離染」,其餘八地,兩種都可以。「離八地染,通由二道,有漏無漏道,俱能離故」,其他八地的染污,有漏道、無漏道兩種都可以離。但是這裏要聲明一下,經部的意思:有漏道的離是暫時的離,不是永遠拔根的離;無漏道的離是拔根,永遠的離。同樣是離,還是有簡別。有漏道一定會退,没有出輪迴,生到上邊,還得下來。輪迴跟輪子一樣,一會兒上,一會兒下,上去固然很幸福,但是到了頂峰畢竟還得下來。而且真正輪迴裏邊,去三惡道的時間極多,生到天上的時間極少。欲界天要有十善、五戒,初禪天還得要初禪的定,這個世界上幾十億人口,得初禪的人有多少?屈指可數。生到上面人天的機會是極少,而下三惡道的機會却極多。

從此第二,明道引離繋得。論云:既通由二離八地染,各有幾種離繋得耶?頌曰:

聖二離八修 各二離繋得

「從此第二,明道引離繫得」,既然有漏道也能離,無漏道也能離,那麼這個離繫的得有幾種?

「論云: 既通由二離八地染,各有幾種離繫得耶」,八地的煩惱可以用有漏道、 無漏道來離,它們的離繫得有幾種?

「頌曰:聖二離八修,各二離繫得」,聖者對治八地的煩惱,他本身是聖者, 有無漏的功德,即使用有漏道來斷,也有無漏的離繫得和有漏的離繫得。假使用無 漏道斷,固然有無漏的離繫得,也有有漏的離繫得,兩種離繫得都有。

釋曰: 諸有學聖,以有漏無漏二道,離於八地修斷染時,各能引生二離擊得。謂有漏道,斷八地修,能引有漏無漏二離擊得;若無漏道,斷八地染,亦能具引有漏無漏二離擊得。由二種道,同所作故,各引二得。此之二道,同斷修染,名同所作。

「釋曰: 諸有學聖,以有漏無漏二道,離於八地修斷染時,各能引生二離繫得。 謂有漏道,斷八地修,能引有漏無漏二離繫得;若無漏道,斷八地染,亦能具引有 漏無漏二離繫得」,爲什麼?「由二種道,同所作故」,有學聖者以有漏道來斷八 地修惑的時候,能夠引出有漏的離繫得,同時也能引無漏的離繫得。如果是凡夫, 以有漏道斷修惑,只有有漏的離繫得,没有無漏的。聖者,以無漏道斷的時候,也 有有漏、無漏兩種離繫得。因爲這兩種道,做的事情是同樣的,離染,當地的染把 它離掉。所以「各引二得」,都能夠引兩得。「此之二道,同斷修染,名同所作」, 都是斷修惑,既然所做的事情一樣,兩個離繫得同時生起來。 從此第三,明道離染通局。論云:由何地道,離何地染?頌曰:無漏未至道 能離一切地 餘八離自上 有漏離次下

「從此第三,明道離染通局」,這些道能夠離哪些地的染,有通、有局。

「論云:由何地道,離何地染」,道有好幾種,離的地也有好幾種,哪些道離哪些地的染?

「頌曰:無漏未至道,能離一切地,餘八離自上,有漏離次下」,道有無漏有漏,無漏裏邊的未至道(未至定所起的對治道)能離一切染,三界九地的修所斷煩惱,未到地定都能斷。「餘八離自上」,還有八個地起無漏定,能離開自地的煩惱跟上地的煩惱。下地的煩惱早就斷掉了,不要再斷。「有漏離次下」,有漏的對治道只能離次下,假使修初禪對治欲界,修二禪對治初禪。二禪不能對治欲界,三禪也不能對治初禪,只能按着次第對治。因爲欣上厭下,一層一層上去的,看到上面一層好,把這一層捨掉,不能跳越。

釋曰:無漏未至道,能離一切地者,謂未至定,起無漏道,能斷九地,故言一切。餘八離自上者,餘八謂中間、四本靜慮,及三無色。於此八地,起無漏道,能離自地及上地染,不能離下,謂已離故。有漏離次下者,謂諸有漏道,唯能離次下一地染。謂猶依未至,離欲界染,及依二禪,離初禪染,乃至有頂,離無所有處染,名次下地。不斷上地染,勢力劣故;不斷自染,自地煩惱所隨增故;更不斷下地染,謂已離故。

「釋曰:無漏未至道,能離一切地者,謂未至定,起無漏道,能斷九地,故言一切」,以未到地定起無漏道,九地的煩惱都能斷。「餘八離自上」,有九個地能起無漏定,就是未至、中間、四根本、三無色,除開未至定,依其餘八個地起無漏道,「能離自地及上地染,不能離下,謂己離故」,自己本身這一地的煩惱能斷,上地的煩惱也能斷,力量也很大,下邊的已經斷掉,不需要再斷。

「有漏離次下」,有漏道的定,只能離開挨着自己下面那一個。「謂諸有漏道,唯能離次下一地染」,有漏道來斷煩惱,只能斷下邊一地。初禪來說,離欲界的,二禪來說,離初禪的,不能跳,挨着下邊的那一地。「謂猶依未至,離欲界染,及依二禪,離初禪染,乃至有頂,離無所有處染,名次下地」,這是欣上厭下。比如依未到地定,能離開欲界的染,未到地定是初禪的近分定,它挨着欲界的,次下是欲界,二禪挨着的下邊是初禪,所以二禪能夠離初禪的染,乃至有頂離無所有處的染。

「不斷上地染,勢力劣故」,只能斷下地,因爲上邊超勝,下邊是劣。超勝的可以斷下劣的,劣的不能斷勝的,所以有漏道只能斷下邊的,自地也不能斷。

「自地煩惱所隨增故」,自地有煩惱隨增,要斷自己的煩惱,本地的有漏道没有這個能力。

「更不斷下地染」,下地指非次下的,假使二禪,能不能斷欲界的呢?能力是有,但是到了初禪,欲界已經離掉,如果欲界的煩惱没有離,初禪進不去的。所以除次下之外,更下的已經離掉。所以有漏道只能離次下的,自地的不能離,上面的更不能離,再下邊的不需要離。

以前在佛學院講課,每一節課之前,有一刻鐘提問,每個人都可能被問到,這 樣效果很好,没有準備好不敢來上課。現在時間不夠,不能提問,但希望大家下課 好好用功復習。

從此第四,明近分道。論云:諸依近分,離下地染,如無間道,皆近分攝,諸解脫道,亦近分耶?問也。不爾。答也。云何?徵也。頌曰:

近分離下染 初三後解脱 根本或近分 上地唯根本

「從次第四,明近分道。論云:諸依近分,離下地染,如無間道,皆近分攝, 諸解脱道,亦近分耶」,根本定之前,還没達到根本定時,是近分定,這是離染的 地。下邊的染在近分定離完,然後進入根本定。如果下地九品的煩惱還有一品没有 斷,根本定進不去。一般世間道,是近分定離染。當然,無漏道也可以依根本地離 染。假如依近分定來離下地染,無間道正是斷煩惱的時候,當然是近分定攝,解脱 道是否也是近分定?

「不爾」,不一定。「云何」,爲什麼?「頌曰:近分離下染,初三後解脱,根本或近分,上地唯根本」,近分定在離下邊染的時候,初禪、二禪、三禪,這三個禪的解脱道,或者是根本定,或者是近分定,是不一定的。假使四禪以上,解脱道一定是根本定。上界八地裏邊,初、二、三禪的解脱道,不一定是根本定,也可以是近分定;而四禪以上的解脱道,決定是根本定。

釋曰: 近分離下染者, 近分有八, 四靜慮邊, 四無色邊。邊謂近分, 近根本故。初禪近分, 離欲界染, 如是乃至有頂近分, 離無所有染, 名離下染。初三後解脱者, 初三謂初二三禪, 後解脱謂第九解脱。此三近分, 第九解脱, 或入根本, 或在近分也。上地唯根本者, 從第四禪, 至有頂地, 名爲上地。此五地近分, 第九解脱道, 必入根本, 故致唯言。謂此五地近分、根本, 同一捨受, 離下染時, 必於上地, 以受無異, 必入根本。前三靜慮, 根本喜樂, 近分唯捨, 轉入異受, 少艱難故, 有不能入。

「釋曰:近分離下染者,近分有八,四靜慮邊,四無色邊」,没有達到根本定的邊緣,叫近分定。四靜慮,跟四無色都有近分定,一共有八個近分定。所謂邊就是近分,「近根本故」,跟根本定靠近。「初禪近分,離欲界染,如是乃至有頂近分,離無所有染,名離下染」,以世間道的方式,初禪的近分定就是未到地定,離開欲界的九品煩惱;二禪的近分定,離初禪的九品煩惱;乃至有頂的近分定,離無所有處的九品煩惱。這叫離下染,離下地的染污。

「初三後解脱」,「初三」是初禪、二禪、三禪。「後解脱」是第九解脱道。 九品都是一無間、一解脱,前面的無間道、解脱道都在近分定,最後一個第九解脱 道,可以是近分定,也可以是根本定。「此三近分,第九解脱,或入根本,或在近 分也」,這三個解脱道可以進入根本定,也可以在近分定。

「上地唯根本」,四禪以上,一直到有頂,這五個地的近分定,第九解脱道決 定是根本定。「故致唯言」,所以擺一個唯字。

「謂此五地近分、根本,同一捨受,離下染時,必欣上地,以受無異,必入根本。前三靜慮,根本喜樂,近分唯捨,轉入異受,少艱難故,有不能入」,初、二、三禪,初禪離生喜樂,二禪定生喜樂,三禪離喜妙樂,都有喜、樂,或者單是一個妙樂。近分定是捨受,根本定是樂受、喜受。第九解脱道的時候,如果這個行者欣上(羨慕上地)的心强,進入根本定;假使他對上地並不怎麼羨慕,那就不進去。因爲近分定是捨受,根本定是喜受或樂受,要轉變受不那麼容易的,要經過一些加行。有些人一心想往上去,當然要進根本地去,要下一點工夫;有些並不想去的,就不去了,那九解脱道還在近分定裏邊。爲了要得靜慮現法樂住的人,進入根本定;假使爲求解脱的,他不在乎定中喜樂,就不進根本定。近分定一樣解脱斷煩惱,不進入根本定没有關係。

所以有這兩類人,一類是欣上的,歡喜定的,入根本定,一類是不欣上的,爲 求解脱的,他就不入,這是下三靜慮。

第四禪以上的靜慮,根本定也好,近分定也好,都是捨受,兩個受是同的,要 進入根本定很容易。所以第九解脱道都入根本定,前三靜慮不能入,或者是不想入, 主要是有一個受不同,要改變受,要加行。

從此第五,明世道緣行。論云:世道緣何?作何行相?頌曰:世無間解脱 如次緣下上 作粗苦障行 及靜妙離三

「從此第五,明世道緣行。論云:世道緣何?作何行相」,世間道在離染的時候,它是作什麼行相緣的?

「頌曰:世無間解脱,如次緣下上,作粗苦障行,及靜妙離三」,世間道離染的時候,緣下地的粗苦障,緣上地的靜妙離,以這樣欣上厭下的心來離開下地的染。如果下地好,他也不想離,要離一個地方,決定要把那個地方看得很壞,很不好。要生西方的人,一定要把娑婆世界看得是極苦、極壞,都是煩惱,都是惡行,髒得不得了,西方纔有希望去。如果娑婆世界看得蠻好,那你還到西方去幹啥?極樂世界是阿彌陀佛四十八願莊嚴成的,而娑婆世界的衆生都是煩惱業,煩惱業的果決定是苦。如果執著於此娑婆世界,西方的淨土當然没有份。厭離娑婆,纔能生到西方去。

下邊是粗、苦、障(把你障住、纏住,不能脱離),上邊是靜、妙、離。靜對治下邊的粗,妙對治下邊的苦,離對治下邊的障。觀下邊怎麼不好,上邊怎麼好,

然後纔能有這個心往上去。初禪要求離惡不善法、去五蓋,二禪也有修的方法。有這個趨向,然後有修的方法,能夠達到目的。這個趨向是:下邊是粗、苦、障,上邊是靜、妙、離。無間道緣下邊的粗苦障,解脱道緣上邊靜妙離,這樣纔能離開下地的染污。

釋曰: 世謂有漏道。有漏無間道,緣下地境;有漏解脱道,緣上地境。若無間道中,緣下地法,作粗、苦、障三種行相,於三行中,隨起一行相也。若解脱道,緣上地法,作靜、妙、離三種行相,於三行中,隨起一行相也。非寂靜故,說名爲粗,非美妙故,說名爲苦,非出離故,說名爲障。靜妙離三、翻此應知。

「釋曰:世謂有漏道」,世間的道,就是有漏道。有漏道斷的時候,它緣什麼,作什麼行相緣?在無間道的時候,緣下地的境;解脱道的時候,緣上地的境。一個厭下,一個欣上。跟極樂、娑婆的情況相似,厭下邊的,纔能羨慕上邊的,往上去;如果下面還看得蠻好的,厭離心不切,就去不了。修世間道,跟修極樂世界有同樣的原則在裏邊,對娑婆世界不看到是極苦、極髒,那你要去極樂世界是困難的。所以那麼多人修念佛法門的,去的還是並不太多,就是這個原因。厭離娑婆世界的心極懇切的話,決定去的。阿彌陀佛的願不是虚發的,只要你肯念。如果厭離心不强,這裏攀得蠻緊的,怎麼去呢?

有一個老婆婆天天念阿彌陀佛,她説要生西方。阿彌陀佛當然是大慈大悲,有 願必應,你既然相信阿彌陀佛,發願生西方,也肯修行,當然來接你。有一次,這 個老婆婆做夢看到阿彌陀佛來接她,佛説過幾天她可以生西方,那時來接她等等。 這個老婆婆說:「哎呀!告個假,我過幾年後再去,我的孫子還没養大,還要我抱, 家裏財産没有處理好……」事情一大堆。娑婆世界没有放下,既然没有放下,阿彌 陀佛就說:「好,你以後再來吧。」走了。以後什麼時候呢?那就看那個老婆婆了, 真的放下,當然會來,還放不下就不來了,那你下一輩子還是生在娑婆世界。不厭 離娑婆世界的話,即使佛來了,你還不去。這是自己發心的問題。

海公上師經常説,正在談戀愛的小青年,你叫他跑到修行道場,説你坐在這裏四十九天,馬上成佛,這麼好的機會你趕快去。他一定説他不要去,他一刻都不想坐,他要談戀愛去。這是趨向問題,你不發這個心,再大的利益也得不到,這没有辦法。

「若無間道中,緣下地法,作粗苦障三種行相,於三行中」,三個裏邊隨便起 一個,總是厭下邊的不好。解脱道的時候緣上地法靜妙離三個行相當中,隨便緣一 個,總是羨慕上邊的好。

「非寂靜故, 説名爲粗」, 不寂靜就是粗, 上地寂靜叫靜。下地不美妙, 叫苦; 而上地美妙, 叫妙。下地是障, 不能出離, 把你纏住; 而上地能出離, 所以叫離。 這三個正是針鋒相對的。正因爲下地粗苦障, 要求上地的靜妙離, 要修上地法。就 欲界來說,欲界的粗,不寂靜,心裏邊煩惱很多,掉舉也很多;上地心寂靜,没有那些掉舉、妄想等等,那邊是靜。欲界是各式各樣的苦,不美妙,坐了難受;上地,初禪就没有欲界的苦。欲界什麼都給你障住,把修行障住,妻子兒女把你障得緊緊的;上地初禪,出離那些欲界的苦。這樣的行相觀了之後,纔有希望生到初禪去。當然粗、苦、障,靜、妙、離,這是一個趨向,你還要修,離欲惡不善法,還有五蓋,欲界的貪心、瞋心、昏沉睡眠、掉舉惡作、疑。五蓋斷掉之後,可以把初禪修成功,離開欲界。這樣一地地上去,都是一樣的,下地粗苦障,上地靜妙離。到了初禪,跟二禪比,相對之下,初禪也是粗苦障,二禪又是靜妙離。這麼一級級上去,這是世間道的離欲。有頂天不能用世間道離,有頂天是最高一層,没有比它更靜妙離的,它没有辦法自己離開自己。

從此第三,明盡智後智。論云:盡智無間,有何智生?頌曰:不動盡智後 必起無生智 餘盡或正見 此應果皆有

第三,盡智後智,盡智以後,還有什麼智?「論云:盡智無間,有何智生」,阿羅漢煩惱盡的得,跟智慧同時生起,這個智叫盡智。「盡智無間」,盡智生起之後一剎那,第二剎那生什麼智?

「頌曰:不動盡智後,必起無生智,餘盡或正見,此應果皆有」,不動是利根的阿羅漢,是不退的。不退的阿羅漢盡智以後,決定生無生智,無生智是利根阿羅漢纔有,鈍根阿羅漢只有盡智,没有無生智。「餘盡或正見」,除利根的阿羅漢之外,「餘」,前面的退法、護法、思法等五種鈍根,他們得了盡智以後,或者再生盡智,或者再生無學的正見。「此應果皆有」,無學正見是前面所説的八個見之一,是應果,即一切阿羅漢都有的。鈍根的可以生起盡智,或者無學正見,但是生不了無生智。

釋曰:不動者,利根羅漢也。不動羅漢,於盡智後,必起無生智,以不退故。餘盡或正見者,餘謂退法等五種鈍根羅漢,於盡智後,或生盡智,或生正見,無無生智,後容退故

「釋曰:不動者,利根羅漢也」,阿羅漢有六種。前面五個,退法、護法、思法、安住、堪達,是鈍根阿羅漢;不動是第六,是利根阿羅漢,在盡智以後必定會生無生智。其餘五種,盡智以後,或者還是盡智,或者生無學正見。而無學正見,一切阿羅漢都會有。利根阿羅漢,金剛喻定之後解脱道,生了盡智,得阿羅漢果,煩惱斷完,於盡智以後,必定要起無生智。無生智起了之後再也不退,没有無生智就可能會退。

「餘盡或正見,餘謂退法等五種」,退法、思法、護法、安住、堪達,這五種 阿羅漢,都屬於鈍根。退法是最鈍,堪達幾乎可以練根練到不動。這些阿羅漢盡智 以後,或者還是生盡智的等流果,或者生無學正見,無生智生不起來,因爲「後容退故」。這五種阿羅漢不是一定會退,有退的可能性,所以無生智生不起的。

問:不動種姓,無正見耶?答:頌言此應果皆有,無學正見,一切無學,無簡鈍利,盡皆有之。謂不動法無生智後,或更起無生智,或唯起正見。

「問:不動種姓,無正見耶」,不動阿羅漢盡智之後生無生智,其餘的盡智之 後生盡智或者無學正見,不動阿羅漢是不是没有無學正見呢?

「答:頌言此應果皆有」,無學正見,一切阿羅漢,不管鈍根、利根,都是有的。「謂不動法,無生智後,或更起無生智,或唯起正見」,不動法的阿羅漢,無生智生了之後,或者是再生無生智的等流果,或者起無學正見。

從此第四,便明道果。就中五:一、明沙門性果,二、明立四果因緣,三、別明中二果,四、明沙門果異名,五、明沙門果依身。從此下第一,明沙門性果者。論云:何謂沙門性?一問。此果體是何?二問。果位差別總有幾種?三問。頌曰:

淨道沙門性 有為無為果 此有八十九 解脱道及滅

「從此第四,便明道果」,道果裏邊分五科。「一、明沙門性果」,沙門是修道的人,什麼叫沙門性?真正的沙門是什麼呢?「二、明立四果因緣」,爲什麼要安四個果?「三、别明中二果」,四個果裏邊,特别說中間兩個果。「四、明沙門果異名」,沙門果在經裏邊其他的名字。「五、明沙門果依身」,沙門果所依的身。「從此下第一,明沙門性果者」,沙門性、果是什麼?

「論云:何謂沙門性,此果體是何」,什麼是叫沙門性,什麼是沙門果,「果位差別總有幾種」,果一共有多少差別?連着三個問題。

「頌曰:淨道沙門性」,淨道,即無漏道。淨是指無漏,沙門的體,沙門的性,就是無漏道。我們没有無漏道,但是我們向着沙門的道走,勉强算一個沙門。受居士供養,要好好修行。道上進不去,這個供是受不起的。

一些根本乘的經講很多這些東西。或者偷盜,或者貪常住的一點點東西,哪怕一點鹽巴,會有很大的苦。有一個公案,有一個出家人,吃飯的時候,自己拿了常住的一把鹽,一把鹽是很小的事情,但是他有一次害病,夢裏看見一座大的鹽山壓下來。他想起來,以前盜用了常住一點鹽,這個鹽連本帶利越滚越大,跟一座大山那麼大一塊鹽,將來要受報的。本來拿的不多,但是時間長了,這個果會越來越大,不得了!所以常住的東西,要辦道用的,千萬不要隨便去侵損常住,也不要貪著那個味道。吃飯只要能修道就行,不一定要吃得怎麼好。營養當然也需要,但是不要去執著那個營養,心裏總想着營養不夠,幾個月下來,就真的面黃肌瘦,再好的東西吃下去還是不夠。你想營養夠了,就會紅光滿面。

我們以前在五臺山吃什麼東西?天天鹹菜,夏天是包菜,冬天是包菜外邊的硬瓣辦,豆腐不大見面,油也不大見面,有什麼營養呢?但是五臺山清涼橋的人,臉跟紅蘋果一樣,都是紅的,營養很好。有一個叫智明師,他是上海金剛道場去的,六十歲出家,是個老木匠。他在金剛道場的時候害胃病,面黄肌瘦,胃病一般人執著多餐少吃。到清涼橋之後,他是新戒,什麼多餐少食,兩頓飯,吃得飽就飽,吃不飽也這樣。他這樣住了一年,臉就跟蘋果一樣,這個營養哪裏來的啊?他説這種生活條件下,一般說生胃病的受不了的,而他的胃就這樣練好的。所以有些事情不要太執著。一直到他快八十歲了,那個臉還是紅彤彤的,因爲是木匠,七八十歲還拿着個鋸子在鋸木頭,所以不要執著得太厲害。

心理作用是很大的,雲南一個小孩子,可以用心念力去把好幾米以外甚至幾十 米以外的樹枝或者花朵摘下來,心的力量多强。你天天說營養不夠、營養不夠,這 個力量自己折磨自己,真的就會營養不夠。舉例來說,一個死囚犯,把他眼睛蒙住, 醫生在旁邊說,把他靜脉割開,現在血已經出來了,一升,兩升。實際上根本没出 血,跟他說,「你的血已經出得差不多了」,結果他就死掉了。所以不要太心虚。 有的年輕人,一天到晚想自己什麼病什麼病,你看你身體會不會好。農村裏没有什 麼知識,營養也不懂,他身體倒蠻好的。所以不要太執著。當然衛生設施要有,但 太執著,反而成了障礙。

釋曰:初句答第一問,第二句答第二問,下兩句答第三問。淨道沙門性者,謂諸無漏道,名爲淨道。此之淨道,是沙門性,懷此道者,名爲沙門。沙門此云勤息,謂無漏道,以能勤勞息煩惱故。有爲無爲果者,謂有爲、無爲,是沙門果體。有爲果者,解脫道也,無爲果者,是擇滅也。

沙門性是淨道,即無漏道。「懷此道者,名爲沙門」,有無漏道的叫沙門,即勤息。「謂無漏道,以能勤勞息煩惱故」,能很精進地斷煩惱。歸根到底要斷煩惱,離開斷煩惱的不是佛教。外邊有些神通廣大的,又可以治身體的病,又可以對治鬼神病,有的神通可以把你鎖住,但是不説斷煩惱,那當然不是佛教。當然佛教的簡别方法很多,三法印是最標準的——諸行無常、諸法無我、涅槃寂靜,這樣的世界觀,決定是佛教。淺一點的,歸依三寶,是佛弟子;反過來,非佛弟子。這裏無漏道是勤勞精進地斷煩惱。我們花那麼多氣力求無漏道,就是斷煩惱。外道不斷煩惱,他要五欲,五欲就是煩惱。

「有爲無爲果者」,沙門的果有兩種,有爲的果、無爲的果。「謂有爲、無爲,是沙門果體」,解脱道是有爲的果,解脱道是有爲法。什麼是無爲果呢?擇滅。這兩個是一套,得解脱道,證擇滅。從無爲果那方面說,是所證的擇滅;從有爲的方面來說,無間道之後的解脱道是它的果。

此有八十九,解脱道及滅者,列數也。此有八十九解脱道,為有爲果;八十九品所證擇滅,爲無爲果。謂斷見惑,有八無間、八解脱道八忍八智是也,斷九地修惑,有八十一無間道、八十一解脱道。見修合論,有八十九無間道,唯沙門性;八十九解脱道,亦名沙門果,亦名沙門性。息惡義邊,名沙門性;與無間道爲等流果邊,名沙門果。一一擇滅,唯是無爲沙門果體,謂無間解脱道,是沙門性,擇滅是彼證,名沙門果,即名離繫士用果不生士用。應知無間道,唯沙門性;若是擇滅,唯沙門果;若解脱道,亦沙門性,亦沙門果。

「此有八十九,解脱道及滅」,無漏的解脱道,一共有八十九。修道得的無漏解脱道,一個地是九品,九九八十一品;還有見道八忍八智,八個忍是無間道,八個智是解脱道,加起來是八十九。有爲的無漏解脱道有八十九個,證得的擇滅當然也是八十九。「此有八十九解脱道,爲有爲果;八十九品所證擇滅,爲無爲果」,沙門的性是無漏道,有爲的沙門果是無漏的解脱道,有八十九種,證到的擇滅,也有八十九品。

「謂斷見惑,有八無間、八解脱」,見道的時候,八忍八智,八個無間道、八個解脱道。苦法忍,無間道,苦法智,解脱道;苦類忍,無間道,苦類智,解脱道,一共有八個解脱道。修斷的煩惱,九九八十一品,也是八十一個無間道,八十一個解脱道,算起來一共八十九個無間道,八十九個解脱道。無間道是斷煩惱的淨道,只能叫沙門性;解脱道是無間道的果,可以叫沙門果,也可以叫沙門性,因爲解脱道也是無漏道,所以也是沙門性。

「息惡義邊,名沙門性」,從無漏道斷煩惱的這一方面看,它是沙門性。「與無間道爲等流果邊,名沙門果」,從無間道的果來說,它是沙門果。無間道是因,它的等流果是解脱道。解脱道既是果,又是性。擇滅是無爲的沙門果體,不能作沙門性,只是沙門果。「謂無間解脱道,是沙門性」,無間道也好,解脱道也好,都是無漏道,都叫沙門性。「應知無間道,唯沙門性」,無間道只能是沙門性,解脱道既是沙門性也是沙門果。而擇滅,「唯沙門果」,是離繫士用果,只是沙門果。

從此第二,明立四果因緣。論云:若爾,世尊何不具說?問也,何緣世尊唯説四果,不說八十九沙門果耶?果雖有多,而不說者,頌曰:

五因立四果 捨曾得勝道 集斷得八智 頓修十六行

「從此第二,明立四果因緣」,這裏講八十九個沙門果,怎麼説四果呢?

「論云:若爾,世尊何不具説」,既然沙門果有八十九,佛爲什麼不説八十九個沙門果?「問也,何緣世尊唯説四果」,爲什麼佛只説四個沙門果,即須陀洹、斯陀含、阿那含、阿羅漢,不説八十九呢?「果雖有多,而不説者」,果有八十九,而佛不説那麼多,有原因的。

「頌曰: 五因立四果, 捨曾得勝道, 集斷得八智, 頓修十六行」, 有五個因素立四果, 第一個是「捨曾得道」, 第二個是得勝進道, 第三個是「總集斷」, 第四個是「得八智」, 第五個是「頓修十六行」。這五個條件具足, 纔能安立爲沙門果。以這五個原則來看, 八十九個果裏邊, 只有四個果符合這些條件。

釋曰: 具足五因, 佛立四果。一、捨曾得道, 謂捨先得果、向道故。若預流果, 唯捨向道, 所餘三果, 通捨向道及前果道。二、得勝道, 謂得果攝殊勝道故。三、總集斷, 斷是無爲也。謂總一得, 得諸斷故, 名總集斷。言一得者, 謂得果時, 起一類勝得, 得前諸斷, 非一得也。四、得八智, 謂得四法四類智故。五、頓修十六行, 謂能頓修無常等故。於四果位,皆具五因, 餘位不然, 故佛不說。

「釋曰: 具足五因,佛立四果」,安立四果有五個因素。「一、捨曾得道」, 捨過去得到的道,得新的聖道。「謂捨先得果、向道故」,把以前的果道或者向道 捨掉,得後邊殊勝的道。兩隻脚在地上,決定要一個脚提起來,纔能往前走,如果 兩個脚死板板釘在那裏,那你怎麼往前走呢?要前進,決定要捨過去的向道或者果 道。預流果的時候,「唯捨向道」,預流果之前没有果,只有見道是預流向,把向 捨掉。其餘三果,「通捨向道及前果道」,二果、三果、四果,要得二果的時候, 要把前面的預流果、一來向捨掉;得三果的時候,把二果、三果向捨掉;得四果的 時候,把三果、四果向捨掉。

第二,「得勝道,謂得果攝殊勝道故」,要得到一個屬於果的,比前面更殊勝的道。二果來說,把初果二果向捨掉,得到二果,比前面的殊勝;三果來說,比前面的二果、三果向殊勝;阿羅漢比三果要殊勝。

第三,「總集斷」。斷是無爲法,這是擇滅。「謂總一得,得諸斷故,名總集斷」,把前面的斷合攏來,「總集斷」,一個總的斷。預流果,前面見道本來是八忍八智,證了七個擇滅,最後道類智,第八個擇滅來的時候,把它合攏來,這樣叫總集斷。「言一得者」,一個得,「謂得果時,起一類勝得」,得果的時候,起一類的勝得,把前面所有擇滅總起來得到。「非一得也」,不是一個得得到很多的擇減無爲,是一類屬於果的勝得。

第四,「得八智,謂得四法四類智故」,四個法智: 苦法智、集法智、滅法智、道法智;四個類智: 苦類智、集類智、滅類智、道類智。四個法智、四個類智都得到,可以是法俱得,也可以法後得。

第五,「頓修十六行」,頓時能修十六個行相。「謂能頓修無常等故」,無常 苦空無我、因集生緣、滅靜妙離、道如行出,這十六行相一下子都能修起來的。

「於四果位,皆具五因」,初、二、三、四果,都具足這五個因素。「餘位不然」,其餘的不具足,不能安果。

有的註解把所有的煩惱分爲兩種,見所斷的和修所斷的。預流果把見所斷的斷完,見所斷的八十八使的擇滅全都得到,安立一個果;修所斷的,立三個果。欲界的煩惱重,難斷,分兩個一一二果、三果。欲界的煩惱分九品,把重的三分之二的六品斷掉,本來是很厚的貪瞋癡轉薄,安一來果,薄貪瞋癡。欲界的後三品全部斷掉,超過欲界,安立三果。上界都是定地,煩惱不重,八地總的安一個阿羅漢果。所以在那麼多的擇滅得裏邊,只選擇這四個。不是隨便安的。

從此第三,明中間二果。論云:若唯淨道是沙門性,有漏道力所得二果.如何亦是沙門果耶?頌曰:

世道所得斷 聖所得雜故 無漏得持故 亦名沙門果

「從此第三,明中間二果,論云:若唯淨道是沙門性,有漏道力所得二果,如何亦是沙門果耶」,又提出一個問題。無漏道是沙門性,無漏道得的果是沙門果。初果決定是無漏道得,前面八個忍、七個智見道,最後道類智修道,都是無漏的,所以預流果確實是無漏道。阿羅漢要斷有頂的九品煩惱,最後金剛喻定把第九品煩惱斷掉,也是無漏道。而中間二果有的時候有漏道也能證,可以用有漏道把欲界的六品煩惱斷掉得二果,也可以用有漏道把欲界的九品煩惱斷掉得三果,但這是有漏道斷的,怎麼叫沙門果啊?

「頌曰: 世道所得斷, 聖所得雜故, 無漏得持故, 亦名沙門果」, 固然它們以有漏道斷, 但是他身上有見道所得的擇滅雜在裏邊, 叫「聖所得雜」。「無漏得持故」, 用有漏道斷, 也有無漏的離繫得在裏邊, 把它持住。由於這兩個原因, 也可以叫沙門果。

釋曰: 世道所得斷, 聖所得雜故者, 謂有漏道得一來、不還果, 名世道所得斷。此所得斷, 兼前見道所得擇滅, 總相合集, 以為果體, 名聖所得雜。聖謂見道也, 由聖所得雜故, 亦名沙門果也。無漏得持故者, 又中二果, 擇滅無為, 世道證時, 能引無漏離繫得故, 有無漏得所任持故, 亦名沙門果。

「釋曰: 世道所得斷, 聖所得雜故」, 有漏道得二果、三果, 這是世間道斷的, 而見道的時候所得的擇滅得是無漏的。因爲得果要總集斷, 把前面的跟後面的合攏來得到一類的得, 「總相合集, 以爲果體, 名聖所得雜」, 有見道的擇滅雜在裏邊, 果體裏有無漏得。「由聖所得雜故」, 由於這個原因, 也可以叫沙門果。

第二個原因,「無漏得持故」,中間兩個果雖然也有用有漏道證得擇滅無爲的情況,前面講過,不管用有漏道還是無漏道證,有漏、無漏的離繫得都有。以有漏道得到這個果,也有無漏的離繫得在裏邊,這個無漏的離繫得把它維持住,也可以算沙門果。雖然是由有漏道證得,但是果體裏邊雜有無漏,得裏邊也有無漏得,從無漏的力量來說,也可以叫沙門果。

從此第四,明沙門果異名。論云:此沙門性,有異名耶?頌曰: 所說沙門性 亦名婆羅門 亦名為梵輪 真梵所轉故 於中唯見道 説名為法輪 由速等似輪 或具輻等故

「從此第四,明沙門果異名」,沙門果在經上其他的名字,這裏介紹一下。 「論云:此沙門性,有異名耶」,沙門性有没有其他的名字呢?

「頌曰:所説沙門性,亦名婆羅門」,婆羅門,外道也是有這個名字,佛教裏邊也並不排斥。他們這個婆羅門是不夠格的,真正的婆羅門是沙門性,要有無漏道。而婆羅門教没有無漏道,怎麼稱婆羅門呢?真正的沙門性,在佛教裏邊也叫做婆羅門,也叫作「梵輪」。「真梵所轉故」,這個輪是真正的梵,清淨的,佛所轉動的法輪。

「於中唯見道,說名爲法輪」,在有部來說,只有見道是法輪,見道跟輪有相似之處。「由速等似輪,或具輻等故」,輪子上下轉很快,見道也是這樣;輪子中間一個軸,旁邊是幾個輻,然後外面一個輞這樣結構,見道也是這樣。

釋曰:即前所說,真沙門性,經亦說名爲婆羅門性。婆羅門者,此云淨志,遠煩惱故,與勤息義同也。亦名梵輪,是真梵王力所轉故。佛與無上梵德相應,是故世尊名真梵王。梵者,淨也。然沙門性,通見、修、無學三道,於中唯見道,說名爲法輪,謂見道中,有速等相,似世間輪,故得法輪名。一謂見諦道,速疾行故,言速疾者,十五刹那也。二有捨取故,謂捨前諦,取後諦也。三降未伏故,謂由見道,能見未見,能斷未斷也。四鎮已伏故,謂已見斷者,無迷退故,見道無退也。五上下轉故,謂觀上苦等已,觀下苦等故。

「釋曰:即前所說,真沙門性,經亦說名爲婆羅門性」,前面講到淨道沙門性,真沙門性是淨道,我們現在不是真沙門,但正向着真的沙門性修持上去的,是因上的沙門。真正的沙門性是淨道,經裏邊也叫婆羅門性。

「此云淨志」,所謂婆羅門叫淨志。「遠煩惱故,與勤息義同也」,淨志,清除煩惱,清淨志向,叫婆羅門,跟前面的勤息意思是相通的,真正的婆羅門也是要斷煩惱的。佛教從始到終都是斷煩惱,離開斷煩惱,不是佛教,是外道。

「亦名梵輪,是真梵王力所轉故」,世間的大梵天王,人家認爲他清淨。「佛與無上梵德相應」,與最高的梵德相應的是佛,世間的大梵天王,只不過是相對比下邊的人清淨一些。欲界有男女之相,有男女的婬欲等等,而大梵天王是没有的,所謂梵天主要是離開男女那些不淨的行爲,叫梵。梵天只不過是相對有一點梵的氣味,真正梵的功德遠遠不夠,真正達到梵德具備,那就是佛。「是故世尊,名真梵王」,所以只有佛世尊是真正的梵王。

「梵者,淨也」,梵是清淨的意思。梵輪是清淨的輪,是真梵王所轉的,這是清淨的,斷煩惱的。「沙門性,通見、修、無學三道」,沙門性,無漏道。見道、修道、無學道都是無漏道。沙門性,通見、修、無學三個道。

「於中唯見道,說名爲法輪」,梵王所轉的輪叫法輪。法輪在無漏道裏是屬於哪一個道呢?在有部說是見道。爲什麼見道叫法輪?「由速等相,似世間輪,故得法輪名」,因爲見道跟世間的輪有相似之處。

第一,「謂見諦道,速疾行故」,世間上的輪走得很快。輪子是能轉得快的, 見道也很快,十五刹那,「速疾行故」。「速疾者,十五刹那也」,十五刹那快得 不得了,和輪子有相像的地方。

第二,「有捨取故」,輪子,把現在所在的地捨掉,往前面滚過去,有捨有取,向前取,捨後頭的。見道也一樣,「捨前諦,取後諦」,先是欲界苦諦,馬上捨掉,觀上界的苦諦,苦諦又捨掉,又觀集諦,有取有捨,跟輪子相像。

第三,「降未伏故」,没有伏的,能夠降伏。「謂由見道,能見未見,能斷未斷」,没有見到的能夠見到,没有斷掉的煩惱能夠斷掉,這是「降未伏」。

第四,「鎮已伏故」,已經降伏的永遠鎮伏。「謂已見斷者,無迷退故」,見 道後,已經斷的煩惱不會再起來。見道不會退的。如果還要迷,就是没有見道。

「見道無退也」,見道得無漏道不會退。經部認爲,四果跟初果不會退,他們是無漏道證的,中間的二、三果可以退,用有漏道證可能退,無漏道證的不退。

第五,「上下轉故」,輪子一上一下,現在轉到地下,一會兒轉上去。見道也 有上下轉,一會兒觀下界,一會兒觀上界。法智觀欲界,類智觀上界,類智觀好了, 又回到下界觀,一上一下轉,跟輪子轉有相同之處。

由這五個因素,有部認爲法輪指見道。

或具輻等故者,或言顯尊者妙音師說也。彼說見道,有輻、轂、輞,似世間輪。謂八聖道,唯在見道,正見、正思惟、正勤、正念,似世間輻,正見等四,依戒而轉,故名爲輻;正語、正業、正命,似世間轂,正語等三,以戒爲體,戒是正見等衆行所依,故名爲穀也;正定似輔,攝正見等,令不散故.故名爲輞。

「或具輻等故」,妙音尊者説見道叫法輪,因爲見道也跟輪子一樣,有輻,有 轂,有輞。輪子中間一個套在軸上,繞軸而轉的部份叫轂;輪軸有幾個條條叫輻; 輪子周圍,把輻框住,叫輞。「彼説見道,有輻、轂、輞,似世間輪」,怎麼相近 呢?「謂八聖道」,有部的説法,八聖道是見道時候的事情。

「正見、正思惟、正勤、正念,似世間輻,正見等四,依戒而轉,故名爲輻」,這是從輻説起。我們從轂説起。「正語、正業、正命」,正語,依戒而行的語業; 正業,依戒而行的身業;正命,依戒而行的活命。戒「似世間轂」,從戒出發,有 正見、正思惟、正勤、正念,好比世間輪的輻,一個一個出來的輻。「正見等四, 依戒而轉」,核心是戒,依戒出發的見,叫正見;依戒出發的思惟,叫正思惟;依 戒的精進,叫正精進;依戒的念,叫正念。依戒而轉,從戒上出發,故名爲輻。正 語、正業、正命是戒,似世間的轂,是軸心。「正語等三,以戒爲體」,這三個以 戒爲體。「戒是正見等衆行所依故」,正見、正思惟都是靠戒而出來。「故名爲轂 也」,中間的戒是轂。

正定是輞,「攝正見等,令不散故」,正定把它攝住,心不要散掉,好像一個 輞。輞是輪子外一個圓的圈圈,有它箍住,輻不會散掉,如果輞没有,輻一下子散掉,就剩一個軸。所以正定跟輞一樣可以把正見等攝住,不散掉,「故名爲輞」。

因爲見道的八正道,有跟世間的輪子一樣的結構,所以見道叫法輪。這是有部 把見道叫法輪的兩個理由:一個是功能相像,一個是結構相像。

問: 寧知法輪, 唯是見道? 答: 憍陳那等, 見道生時, 地神天神, 即傳唱言, 世尊已轉正法輪故。

「問: 寧知法輪, 唯是見道」, 你怎麼知道法輪就是見道呢?

「答: 憍陳那等,見道生時,地神天神,即傳唱言,世尊已轉正法輪故」,有部說,這是經上的,見道叫法輪。憍陳如等五比丘,當佛給他們講四諦法的時候,他們見道得法眼淨,法眼淨就是見道、開悟。地神、天神很高興,他們展轉傳唱,一直傳到梵天,佛已經轉法輪。見道就是法輪,這個是依據。

問:云何三轉十二行相?答:此苦聖諦顯見道也,此應遍知顯修道也,此已遍知顯無學道,是名三轉,一一轉時,别別發生眼智明覺。解云:於見道中,法忍名眼,法智名智,類忍名明,類智名覺。又解:觀見名眼,決斷名智,照了名明,警察名覺。此解通三道也。言十二行相者,如苦諦下,有三轉十二行相,集、滅、道諦,各有三轉十二行相。理實總有十二轉,四十八行相,然數等故,但說三轉十二行相。毗婆沙師,所說如是。

「問:云何三轉十二行相」,三轉十二行又是怎麼回事?

「答:此苦聖諦,此應遍知,此已遍知,是名三轉」,轉了三次,「此苦聖諦」,告訴你這是苦聖諦等等,這是見道;知道苦之後要修,苦要遍知,集要永斷,滅要證,道要修,這是修道;無學道,苦遍知,已經遍知,集要斷,已經斷完,滅要證,已經證到,道要修,已修好,這是無學道。所謂三轉十二行相法輪,就是見道、修道、無學道,這叫三轉。

「一一轉時,别别發生眼智明覺」,每一次轉的時候,都個別個別地發生眼智明覺。「解云:於見道中,法忍名眼」,見道的時候,法忍叫眼,法智叫智,類忍叫明,類智叫覺。欲界的忍叫眼,欲界的智叫智,上二界的忍叫明,上二界的智叫覺,就是八忍八智,這是一個解釋。

「又解: 觀見名眼」,清清楚楚地觀到的叫眼。「決斷名智」,能夠把懷疑都斷除,毫無懷疑,決定如此,叫智。「照了名明」,明明白白、清清楚楚照見叫明。「警察名覺」,經常地在觀察、警覺,審察有没有什麼漏洞,叫覺。「此解通三道也」,這個解釋,三道裏邊都有眼智明覺。眼智明覺,兩個解釋都可以用。

「苦諦下,有三轉十二行相」,集諦、滅諦、道諦, 「各有三轉十二行相。理 實總有十二轉,四十八行相」,此是苦,此應遍知,此已遍知,三個。苦諦三個, 集、滅、道諦也分别三個。苦諦三轉,每一轉都有四個行相,眼智明覺,三轉有十 二行相;集、滅、道諦也是三轉十二行相,一共是四十八行相。「然數等故,但説 三轉十二行相」,每一個諦都是三轉十二行相,數字相等,只説一個三轉十二行相。

「毗婆沙師,所説如此」,上面是有部的説法。有部三轉十二行相,苦諦來説,這是苦諦,見道;苦要遍知,修道;已遍知,無學道,三轉。十二行相,「此苦諦」 裏有四個行相,「遍知」裏有四個行相,「已遍知」四個行相,一共十二個行相。 一個諦有三轉十二個行相,四個諦是十二轉四十八個行相。

若依經部, 法輪非唯見道。即此三轉十二行相, 所有法門教法, 名為 法輪。言三轉者, 三周轉故。言十二行相者, 三周循歷四聖諦故。謂此是 苦, 此是集, 此是滅, 此是道。此一周轉四諦, 此名示相轉也。此應遍知, 此應 永斷, 此應作證, 此應修習。是第二周轉四諦也, 此名勸相轉也。此已遍知, 此 已永斷, 此已作證, 此已修習。是第三周轉四諦也, 此名引證轉, 無學道法也。由 此法門, 於他相續, 令解義故, 此約教名法輪。於他相續, 見道生時, 已 至轉初, 故名已轉。理實三道, 皆是法輪也。

「若依經部,法輪非唯見道」,經部的説法,轉法輪不但指見道,也可以指修道、無學道。「即此三轉十二行相,所有法門,名爲法輪」,經部分教證兩個來説。第一個解釋依教,凡是四諦法門都是法輪。這是從教法來說,三轉十二行相的所有法門,及所有講的教言都叫法輪。

「言十二行相者,三周循歷四聖諦故」,四諦説了三遍,共十二行相。第一次 四個諦,第二次講又是四個諦,第三次再講四個諦,一共講了十二次。「謂此是苦, 此是集,此是滅,此是道」,這是第一周示相轉,即第一次轉法輪,把真理告訴你, 這是苦、這是集、這是滅、這是道。本來你説世間是常樂我淨的。現在告訴你,這 是苦,不是樂,《三歸依觀》的三轉四諦十二行相就是用經部的方式修的。

第一轉是示相轉,告訴你三界的真相:這是苦,是果,三界是苦;這是集,原因是集諦;這是滅,苦滅掉之後感得的境界;這是道,要達到滅的境界要修這個道。告訴你,利根知道之後就會見道,開悟得法眼淨。鈍根呢,這個是法,跟自己有什麼關係呢?要第二轉,再轉一次。「此應遍知,此應永斷,此應作證,此應修習」,跟自己有關係,苦要遍知,所有的苦都要知道。這是集,要永遠斷掉,不斷還會生

苦。這是滅,應作證,你要證它,不證没有用。這是道,應修行,道要修。你餓得不得了,給你一碗很好的飲食,「這個飲食好,這是頭等的營養,看上去很好,香味又好」,總是讚歎,但始終不吃。你要吃下去就不餓了,所以一定要自己修。這是第二轉,勸相轉,也叫勸轉。「此已遍知」,這個苦,我已經遍知。這是集,我已經斷完。此是滅,我已證到。此是道,我已經修。第三轉,引證轉。

在《三歸依觀》裏就是這麼三次,先是告訴你苦集滅道真相如此。第二轉,真相告訴你之後,苦要遍知,集要永斷,滅要證,道要修。有些產生懷疑:這個苦能不能遍知呢?這個集能不能斷掉呢?這個滅固然好,能不能證到呢?這個道修起來,有没有效呢?佛以自己來證明,「此已遍知」,這個苦,當下給你作證,可以遍知。「此已永斷」,我已經斷完,能斷。此是滅,我已經證到。此是道,我已經修過。是做得到的,不是騙人的。這是引證轉,也叫證轉,這是無學道。

「由此法門,於他相續,令解義故,此約教名法輪」,從教法上來說,三轉十二行相法輪,見道、修道、無學道都包在裏邊,跟有部不一樣。有部單説見道,十二轉,四十八行相。經部説一共是三轉十二行相,包括見道、修道、無學道。

第二個說法以證教來說,「於他相續,見道生時,已至轉初,故名已轉」,上面講的是教法,能說的是佛,「他相續」是聽法的人,他自己身上起了見道,這個時候叫法輪已轉。地神傳報到梵天,佛的弟子身上見道已經生起來,叫轉法輪,這是證的方面來說。

「理實三道,皆是法輪也」,初見道叫轉法輪,實際上見道、修道、無學道都 是轉法輪,這是經部的意思。經部不管教也好,證也好,見道、修道、無學道都屬 於法輪;而有部只限於見道叫轉法輪,各有各的依據。

學法,兩個體系的東西不能混起來,不要把有部的、經部的、唯識的、中觀的,鬍子眉毛一把抓,結果自己弄了個稀裏糊塗,自學的尤其會走這個道路。太虚法師、印順法師都指出來,《起信論》《楞嚴經》是一個體系,唯識是一個體系,中觀又是一個體系,這三個體系不能穿插。比如有一位講唯識引證《大乘起信論》,引證真如之類的東西。但是《起信論》的真如是隨緣不變、不變隨緣的;而唯識宗的真如是無爲法,没有生住異滅,怎麼隨緣呢?體系不一樣,法相的內涵也不一樣,不能扯起來。很多人學了幾十年,這個看看,那個看看,叫他拿出整個的體系來,拿不出來。這麼說也對,那麼說也對,到底哪個對?他也搞不清楚。學法要有傳承,也是這個意思。

從此第五,明沙門果依身。論云:何沙門果,依何界得?頌曰: 三依欲後三 由上無見道 無聞無緣下 無厭及經故 「從此第五,明沙門果依身」,沙門果依什麼身來證。

「論云:何沙門果,依何界得」,引《俱舍論》,沙門果分别依什麼界的身體來得到?

「頌曰:三依欲後三」,一共四個果,開頭三個果依欲界身,阿羅漢果,三界的身都可以證。「由上無見道」,上二界没有見道,見道決定在欲界,所以初、二、三果在欲界證,第四果通三界證。爲什麼上二界没有見道呢?「無聞無緣下」,無色界没有聽聞正法,無色界色都没有,哪有什麼聲音呢?「無緣下」,欲界的講經,他可不可以聽呢?無色界跟欲界有四個遠,不緣欲界,所以無色界不能見道。色界來說,「無厭及經故」,色界厭離心不强。經上有教證,說上二界没有見道。這是證明色界、無色界都不能見道。

釋曰: 三依欲後三者, 初三果人, 依欲界得, 名三依欲。後阿羅漢, 通三界得, 名爲後三。

「釋曰:三依欲後三者」,直接回答這個問題。初果、二果、三果必定依欲界得,所以叫三依欲。第四個阿羅漢果,三界都可以證,所以説叫後三。

問:前之二果,未離欲故,非依上得,理亦可然,如超越第三,先離欲染,云何不許依上得耶?答:頌言由上無見道,謂超越證第三果人,必入見道,色無色身,無見道故,故無上界超越證不還果也。無聞無緣下者,此明無色無見道也。謂無色中,無正聞故,又無色界,不緣下欲界故。夫入見道,要須聞教及緣欲苦,無色不然,故無見道。無厭及經故者,無厭者,明色界無見道也。夫入見道,要須厭苦,色界無厭苦,著定樂故。及經者,此是教證上界無見道也。經云:有五補特伽羅五那含也,此處通達,彼處究竟。解云:此處者,此欲界也。通達者,見道名通達,通達諦故。彼處者,彼上界也。究竟者,於彼處得涅槃也。此經不言彼處通達,明知上界,無見道也。

「前之二果,未離欲故,非依上得,理亦可然,如超越第三,先離欲染,云何不許依上得耶」,這個問題很細。前二果,預流果跟一來果,欲界的九品染没有離掉,「未離欲故」,他們没有超出欲界,當然不能依上界的身來證這兩個果,這個道理上可以講得通,「理亦可然」。但是第三果有不同的情況。「如超越第三」,第三果的超越證,先把初禪以上的定得到,然後再見道。這樣子的人,爲什麼不允許依上界的身來得第三果呢?

「答:頌言由上無見道」,超越證第三果,必定是先斷欲界煩惱,乃至無所有處煩惱。要證三果,一定要見道,「色無色身,無見道故」,生在色界、無色界的人不能見道。見道依六地,未至、中間、四根本。欲界的人修色界定見道,生在色界的人,不可能見道。「故無上界超越證不還果也」,生到色界、無色界之後不能超越證第三果,色界、無色界不能見道。

「無聞無緣下者,此明無色無見道也」,這句話解釋無色界爲什麼不能見道。 「謂無色中,無正聞故」,無色界裏邊没有聽聞正法的事情,無色界色都没有,耳 根也没有,聲音也没有的,這是一個原因。第二個原因,「無色界,不緣下欲界」, 無色界跟欲界有四個遠,行相遠、所緣遠等等,跟欲界不相干,不緣欲界的聲音, 所以説不能見道。

「夫入見道,要須聞教及緣欲苦」,見道最起碼兩個要素,一個是要聽聞正法 一一聞佛的正教,一個要觀欲界的苦。苦在欲界最厲害,有三惡道,有人間的苦, 而色界、無色界的苦很微,出離心不强。欲界的苦觀了之後,猛利要出離。現在大 家是有點無所謂,你真正看到人家受苦,如果到醫院重病號房間去陪一夜看看,或 者看看歷史上一些人的遭遇,你就會生出强烈的出離心了。

漢朝的戚夫人,吕后把她手脚砍掉,眼睛挖掉,關在厠所裏,叫「人彘」,人的豬。這樣富貴榮華的人,一轉眼就受這樣的苦報,可見世間上的人哪有保證的呢?世間上的無常、苦要多觀,然後出離心纔强得起來。天上没有這些事情,出離心、厭苦的心不夠。「無色不然,故無見道」,無色界不能見道。

「無厭及經故者,無厭者,明色界無見道也」,色界爲什麼没有見道呢?無漏見道,需要厭苦,色界無厭苦。「著定樂故」,色界裏邊有定樂,離生喜樂、定生喜樂、離喜妙樂,這些都有樂,没有苦,厭離心不强,所以也不能見道。

「及經故」,上界不能見道,經上有教證。「經云:有五補特伽羅,此處通達,彼處究竟」,經裏邊這麼說,有五種補特伽羅,就是五個阿那含,「此處通達」, 在欲界見道,通達就是見道,「彼處究竟」,彼處涅槃。

「解云:此處者,此欲界也;通達者,見道名通達,通達諦故」,四諦道理懂了,叫通達。此處,欲界;通達,見道。彼處,色界、無色界。究竟,涅槃。經上說有五種補特伽羅,就是五種阿那含,中般、生般、有行、無行、上流,都是到上界去般涅槃的,只有現般在欲界證不還果,在欲界般涅槃。經上這個話也證明上面不能見道,一定要在欲界見道,纔到上邊去涅槃。

「此經不言彼處通達,明知上界,無見道也」,經上没有説彼處通達,彼處究竟,只有此處通達,彼處究竟。只有欲界能見道,上界不能見道。這是經上的教證。 見道只有欲界有,初果、二果、三果的人,必定依欲界身。見道是我們整個生命之 流最大的一個轉折點,從凡夫轉爲聖者,色界、無色界不能見道,所以並不好。

## 俱舍論頌疏講記 卷二五

〔印〕世親菩薩 造論

[唐] 圓暉法師 著疏 智敏上師 講述

〔2018 版〕

(内部整理资料 仅供学习参考)

## 分别賢聖品第六之四

從此第五,明六種性。就中八:一、明六阿羅漢,二、明六性先後, 三、明從性果退,四、明學凡種性,五、明三退不同,六、明退果時相, 七、明練根不同,八、明無學九人。此下第一,明六阿羅漢者,論云:如 前所說,不動應果,初盡智後,起無生智。諸阿羅漢,如預流等,有差別 不?問也。亦有。答也。云何?徵也。頌曰:

阿羅漢有六 謂退至不動 前五信解生 總名時解脱 後不時解脱 從前見至生

「從此第五,明六種性」,阿羅漢有六種種性,有學有六種種性,乃至凡夫也 有六種種性。

「就中八,一、明六阿羅漢,二、明六性先後,三、明從性果退,四、明學凡種性,五、明三退不同,六、明退果時相,七、明練根不同,八、明無學九人」, 六種種姓裏邊開了八科。第一科,六種阿羅漢,六種不同根性的阿羅漢。

「論云:如前所説,不動應果,初盡智後,起無生智」,前面説不動的應果, 利根的阿羅漢果,盡智,解脱道起後,無間生起無生智。「諸阿羅漢,如預流等, 有差别不」,阿羅漢,是不是有各式各樣的差别呢?也有差别。「云何」,什麼樣 的差别?

「頌曰:阿羅漢有六,謂退至不動」,阿羅漢有六種差别,退法、思法、護法、安住、堪達、不動,一共六種。「前五信解生」,修道的時候叫信解,見道的時候叫隨信行,在阿羅漢的位置,叫退法、思法、護法、安住、堪達,這五種都是從信解轉過來的。「總名時解脱」,這五種阿羅漢都叫時解脱。得解脱的時候,需要有六個條件。「後不時解脱」,只有一個不動叫不時解脱。不要靠外界條件,只要自己努力,要證就證。這一種人,「從前見至生」,以前修道位時的見至證到阿羅漢時,叫不動阿羅漢。

釋曰:契經說有六阿羅漢,一者退法,謂遇少緣,便退所得。二者思法,謂懼退失,恒思自害。三者護法,謂於前所得法,自防護。四者安住法,無勝退緣,雖不自防,亦能不退,無勝加行,亦不增進。五堪達法,謂性堪能好修練根,速達不動。六不動法,不爲煩惱所退動故。

「釋曰: 契經說有六阿羅漢」,經上說有六阿羅漢,把這六阿羅漢分析一下。

第一, 「退法, 謂遇少緣, 便退所得」, 碰一點點緣就要退, 這是退法。

第二, 「思法,謂懼退失,恒思自害」,怕退,想自己害自己。

第三,「護法,謂於前所得法,自防護」,他於前面所得的,自己能夠防護, 不退掉。 第四,「安住法,無勝退緣,雖不自防,亦能不退」,假使没有很厲害的緣,即使不防護,不專門去提高警惕,也不一定會退。「無勝加行,亦不增進」,如果不用功,也不會往上進,練根再練上去不堪能。

第五,「堪達」,「謂性堪能好修練根,速達不動」,心有堪能性,歡喜練根,很快能夠達到不動阿羅漢的地位。

第六,「不動」,「不爲煩惱所退動故」,不動法,無論什麼緣來都不會退, 是利根阿羅漢。

要成爲果上利根,因上先把自己練成利根。因上是利根,果上也是利根;因上 是鈍根,果上也是鈍根。佛教裏邊没有便宜可賺,你想不用功,以爲馬馬虎虎地也 一樣能證到阿羅漢,不可能,證不到的。

前五種性,從先學位,信解性生,此五總名時解脱也,以要待時,方能入定,及心解脱。言待時者,時有六種:一、得好衣,二、得好食,三、得好臥具,四、得好處,五、得好說法,六、得好同學也。後不動種性,為不時解脫,謂是利根,以不待時,便能入定及心解脫故,從先學位見至性生。

「前五種性,從先學位,信解性生,此五總名時解脱也」,前面五種,從退法 到堪達,在有學位的時候都是信解根性,都叫時解脱。「以要待時,方能入定,及 心解脱」,要有一定的時機因緣纔能夠入定,纔能夠心解脱,把煩惱除掉。「時有 六種」,有六種時候,這是因緣。

「一、得好衣」,衣服要穿得好。穿得合適,既不太熱,又不太冷。

「二、得好食」,飲食也要合適,要配胃口,適量,不多不少,這樣子纔能夠得定。脹狠了,昏沉,不能入定,不能心解脱,餓狠了,要吃東西,也不能入定。

「三、好臥具」, 睡不好也不行。

「四、得好處」,好的地方。按《光記》來説,無病處是没有流行病的地方。

「五、得好説法」,要有善於説法的人來給他説法,他得了啓示之後,一用功, 上路。

「六、得好同學」,有好的同學激勵他,得到幫助。得到這些因緣纔能夠入定, 纔能夠解脱,這是時解脱。没有這些因緣,不能解脱。

後一種,「不動種性,爲不時解脱」,不動性,不需要等待這些時機因緣。 「謂是利根,以不待時,便能入定」,利根的人,不要靠這些順緣,自己能夠入定。 入定之後,心解脱,解脱那些煩惱。「從先學位見至性生」,這是從過去有學時的 見至,那個利根的根性産生的。在有學的時候是見至,到阿羅漢的時候是不動。

從此第二,明六性先後。論云: 六阿羅漢,所有種性,爲是先有?爲 是後得?問也。不定。答也。云何?徵也。頌曰:

## 有是先種性 有後練根得

「從此第二,明六性先後。論云:六阿羅漢,所有種性,爲是先有?爲是後得」,這六種種姓,是過去本來有的,還是後來練出來的?「不定」,不一定。「云何」,怎麼不定呢?

「頌曰:有是先種性,有後練根得」,有的本來是那個種姓,也有的是後來練根,慢慢轉到利根。這兩種都有可能。

釋曰:退法種姓,必是先有。思法等五,亦有後得。謂有先來是思法姓,或有從退,練根成思,乃至不動法,如思法說。此中退法,非必定退,乃至堪達,非必能達,但約容有,建立此名。故六阿羅漢,通三界皆有。若退定退,堪達定達,是則上界,唯有安住、不動二種,闕餘四也。謂彼上界,無有退失、自害、自防,及練根故,故無餘四。

「釋曰: 退法種姓,必是先有」,練根練到退法是没有的,練根是往上練。所以退法這個種姓,必定是先有的。

「思法等五,亦有後得」,思法、護法、安住等等這五個,有先得,亦有後得。 「謂有先來是思法姓,或有從退,練根成思」。有的本來是思法性,那是先有的。 有的是從退法練根上去成思法。乃至思法再練上去,練到護法。護法再練,成安住。 安住再練,成堪達。堪達再練成不動。先有或者後面練根,兩種都可以有。

「乃至不動法,如思法説」,不動跟思法一樣,可以是本來有,也可以從退法 練上來。乃至不動法,可以本來有,也可以從思法、護法、安住、堪達練上來,這 各種情況可以自己去想。

「此中退法,非必定退」,所謂的退法,不是説非退不可,他不是一定退。 「乃至堪達,非必能達」,堪達的人,不一定練根練到不動,他有進入不動的可能 性,但是也可能,就在那裏停住了,没有達到不動。「但約容有,建立此名」,這 些名相,是根據可能性安立,並不是一定如此。

「故六阿羅漢,通三界皆有」,阿羅漢,三界裏邊都有這些根性。「若退定退, 堪達定達,是則上界,唯有安住、不動二種,缺餘四也」,假使說退的決定要退, 堪達的決定要達,那麼上界色界、無色界只有安住、不動兩種種姓。上界自害、自 殺更不會。自護,也不需要自己防,也不要練根。上界生的聖者,不要練根。「故 無餘四」,其他四個在上界就不會有。因爲是「容有」,不是決定如此的,六種阿 羅漢,三界裏邊都會有。

從此第三,明從姓果退。論云:如是六種,誰從何退,爲姓爲果?頌曰:

四從種姓退 五從果非先

釋曰:不動種姓,必無退理。就前五種: 唯退法一,姓必不退,謂居下故;唯思法等四,有種姓退。謂從思法退入退法,或從護法退入思法,或從安住退入護法,或從堪達退入安住,是名姓退。

「從此第三,明從姓果退」,從姓退、從果退的情況,這個複雜一點。

「論云:如是六種,誰從何退,爲姓爲果」,哪一種阿羅漢,從哪一種退下來? 是退姓,還是退果?

「頌曰:四從種姓退,五從果非先」,四種要退姓,五種會退果,「非先」, 非先的意思很多。

「釋曰:不動種姓,必無退理」,不動性阿羅漢,利根的,不會退。前面五種,「唯退法一,姓必不退」,退法阿羅漢的種姓不會退。「謂居下故」,下邊没有可退的。不動是不退的。中間四個可以退種姓。「唯思法等四,有種姓退」,這四種可以從種姓退。

「謂從思法退入退法,或從護法退到思法,或從安住退到護法,或從堪達退到安住」,中間四種阿羅漢,可以退種姓。最高的不動阿羅漢不會退。最低的退法没有地方退,這兩種種姓不退。「四從種姓退」,中間四種阿羅漢可以退姓。

五從果非先者,退法等五,皆有退果,謂退無學也。思法等四,或有 姓退,或有果退,雖俱有退,然並非先。言先者,謂先學位,住思等四, 今至無學,此思等四,姓之與果,必無退理,謂學無學道,所成堅故。若 於無學,退法等姓,修成思等四種種姓,此名非先,是容有退,以唯無學 道所成故。唯先退法,有退果義,以姓是退故,故頌言非先,不攝退法也。

「五從果非先者」,有五種阿羅漢可以從果上退。「退法等五,皆有退果」, 從退法起一直到堪達,都是鈍根,都有退果的可能性。「謂退無學也」,這是退無 學果。「思法等四,或有姓退,或有果退」,再總結一下,思法一直到堪達這四種, 種姓退也有,果上退也有。「雖俱有退,然並非先」,雖然這個果也可以退,姓也 可以退,但都是「非先」。

「言先者,謂先學位,住思等四,今至無學,此思等四,姓之與果,必無退理」,他本來的種姓,有學位的時候是思,到無學位還是思,這樣的人,果不退,姓也不退。同樣,在有學位的時候是安住,無學果的時候也是安住,那麼姓也不退,果也不退。假使不是原來的種姓,可以退。原來有學道是這個種姓,無學道也是這個種姓,那他果、姓都不退。

「謂學無學道,所成堅故」,因爲有學道、無學道都是一個種姓,這兩個無漏道成堅固,不會退。

「退法等姓,修成思等四種種姓」,假使他在無學道的時候練根,本來是退法,練到思法,或者是護法,乃至堪達。或者本來是思法,練到安住,堪達等等。原來有學的時候,不是這樣的種姓,叫非先。非先的人會退。

「以唯無學道所成故」,因爲練根在無學道練的,這個果只有無學道一個道,不堅固,容有退,可能退。

「唯先退法,有退果義」,退法有退果的。「以姓是退故,故頌言非先,不攝 退法也」,前面説,如果有學位是思,無學位也是思,不退。有一個例外,假使有 學位是退法,無學位也是退法,還是會退。

依薩婆多宗, 唯預流果, 必定無退, 以斷迷理見道惑故。諦理真實, 楷定可依, 聖慧已證, 必無退理。後之三果, 許有退果, 以修道惑, 是迷事故, 事相浮僞, 無定可依, 斷迷彼惑, 有失念退。若大衆部, 預流果有退, 阿羅漢無退。依經部宗, 預流、羅漢, 必無退果, 聖道證故。中間二果, 許有漏道證故, 容有退也。若超越三二果, 亦無有退。

「依薩婆多宗,唯預流果,必定無退,以斷迷理見道惑故。諦理真實,楷定可依,聖慧已證,必無退理」,照有部的説法,預流果決定不退,因爲他斷的是迷理的惑、見道的惑,「楷定可依」,決定可依據,不會迷惑。「聖慧已證」,無漏的慧已經證到這個道理,必定不會再退。

「後之三果,許有退果,以修道惑,是迷事故,事相浮偽,無定可依,斷迷彼惑,有失念退」,有部的説法,見道的惑,理上的道理是可以肯定的,聖慧證到這個道理之後決定是不會退;而事相上的道理,修道時斷的迷事惑,却不像理那樣可以搞得清楚。「諦理真實」,「事相浮偽」,兩個是相對的,相反的。一個是僞,一個是真。一個實,一個是浮。這個事相,不是那麼真實。事没有一定的道理可以依的。講教條、講原則是很好講的,但事上要去行,却不是那麼簡單。你如果要硬邦邦地把它套上去的話,有的會出亂子的。事跟理要協調很困難。迷事的惑斷后可能會退。

「有失念退」,有的時候正念失掉會退。初果見理不退。二、三、四果斷修惑,可能退。

這裏牽涉到一個問題,非先,先證的果不會退的,後證的要退。假使預流果, 第一個果是最初所證的果,是不退的。一來、不還,如果是超越證的,已經斷了六 品的惑,一見道就證一來果,那麼這個果不退。超越證的第三果也是,先把欲界的 九品斷完再見道,第一次一下子證第三果的,這個三果也不退。反過來,如果先得 初果,後來再斷欲界六品證二果,這個二果是後證的,會退。假使證二果之後,再 證三果,這個三果也會退。再證四果,這個四果也會退,這是有部的説法。

有部的説法不是那麼機械的,預流果不退,二、三果後得的會退。二、三果裏邊,如果是先得的,超越證的也不退。非先又多一層意思,這個意思這裏没說。

大衆部的説法、「預流果有退」、預流果會退、而阿羅漢果不退。

經部的說法,預流、阿羅漢都不退。爲什麼?這是無漏道證的。預流果是八忍八智最後道類智證的,不退。阿羅漢,斷有頂的第九品煩惱,金剛喻定,也不退,都是無漏道證的。中間的兩個果,可以有漏道證,可以退。

這是三個部三種不同的説法,每一部都有它的依據,都有它的體系,都有它的 修證,所以,不能混淆。

「若超越三二果,亦無有退」,超越證,是見道之後無漏道證的,也不退。超 越證的二、三果也不退。這個經部、有部有相同之處。

依經部宗, 阿羅漢果, 有六種者, 約現法樂住, 有退不退, 非約退果, 若得果姓, 皆名不動, 無六種也。現法樂住者, 有漏四靜慮也。退此靜慮, 名爲退法; 思此靜慮, 名爲思法; 護此靜慮, 名爲護法; 安住靜慮, 名爲安住法; 堪達靜慮, 名堪達法; 不退靜慮, 名不退法。約現法樂住, 分六種姓也。

根據經部宗,阿羅漢退的是現法樂住,不是退果。「依經部宗,阿羅漢果,有 六種者」,阿羅漢分六種果是對現法樂住來說的,有退、有不退。「非約退果」, 果是不會退的。修四靜慮,離開欲界的五欲之樂,有善法的樂,叫現法樂住,現前 受到善法的樂。四靜慮都有現法樂住。定中的那些樂住會退,而果是不會退的。

「若得果姓,皆名不動,無六種也」,經部説果是不會退的,没有六種差别。 這六個差别指現法樂住有差别。

什麼叫現法樂住?「有漏四靜慮也」,四根本定,阿羅漢會退。這個定可能要退的,叫退法。爲了保這個靜慮,經常思惟如何不退,是思法。想辦法如何保護它,不使它退,護法。不保護,没有特别的原因也不會退,叫安住。能夠達到不退,叫堪達。有些不退靜慮,不動。按經部來說,阿羅漢果不會退,對現法樂住來說,分亦種。

從此第四,明學凡種姓。論云:唯阿羅漢種姓有六,爲餘亦有六種姓耶?設有,皆能修練根不?頌曰:

學異生亦六 練根非見道

釋曰: 有學與異生,種姓皆有六,以應果六種。因有學、異生,種姓有六,故無學中,有六種也。然於見道,必無練根,以見道速疾,無容起彼練根加行故。

「從此第四,明學凡種姓」,有學跟凡夫的種姓。「論云:唯阿羅漢種姓有六,爲餘亦有六種姓耶」,是不是只有阿羅漢有這六種種姓?其餘的有學、凡夫,是不是也有六種種姓呢?「設有,皆能修練根否」,假使有,他們是不是也都能夠修練根?

「頌曰:學異生亦六,練根非見道」,不但阿羅漢有六種,有學跟異生也有六種。這裏有一個簡別,見道的有情不能練根。

「有學與異生,種姓皆有六,以應果六種。因有學、異生,種姓有六,故無學中,有六種也」,阿羅漢的六個種姓,還是從異生、有學來的。

「然於見道,必無練根」,但是見道的時候不能練根。「以見道速疾」,見道的時候跟法輪一樣的,十五刹那,中間一個插針的縫都没有。「無容起彼練根加行故」,練根要用功、加行,見道的時候,中間一刹那也不能停,加行插不進去。没有加行怎麼練根呢?所以見道的時候没有練根的。

從此第五,明三退。論云:如契經說,我說由此所證四種增上心所、 現法樂住,隨一有退,所得不動心解脫身作證,我決定說無因緣從此退, 如何不動法,退現法樂住?頌曰:

應知退有三 已未得受用 佛唯有最後 利中後鈍三

「從此第五,明三退」,退有三種。一般認爲,退總是不好的,但退裏邊,也 有不是不好的。

「論云:如契經説」,這裏引經裏的一句話。「我說由此所證四種增上心所、現法樂住,隨一有退」,佛說,增上心所,殊勝的三摩地,證到四種增上心所及現法樂住,就是四種根本定,隨哪一個都可以退。「所得不動心解脱身所證,我決定說無因緣從此退」,而所證到的不動心解脱身所證,就是證阿羅漢果,決定說没有因緣退。不動的阿羅漢心解脱,身作證,決定不會退,「無因緣從此退」。從這裏邊挖掘出一個問題出來,不動阿羅漢,果是不退,但這個增上心所的現法樂住會退,經部說退現法樂住是前面的五種鈍根,不動的阿羅漢是不退的,經上這句怎麼說會退呢?

「頌曰:應知退有三,已未得受用,佛唯有最後,利中後鈍三」,有三種退。 一是已得退,已經得到失掉,這是真的退。二是未得退,没有得到那些功德也叫退, 這不是真的退。三是受用退,這個功德現前的時候,其他功德隱在裏邊,這叫受用 退。功德的功能没有顯出來。佛也有最後的受用退。

「利中後鈍三」,利根阿羅漢,有中後兩種退,未得退與受用退。還没有得到的,叫未得退。證到没有拿出來用,叫受用退。鈍根的這三種退都有。這三種退,經上說現法樂住的退不是真的退,是受用退。所以經上的話没有矛盾。如果没有世親菩薩的解釋,自己就會搞不懂。

阿難尊者,受佛的囑咐要住在娑婆世界度衆生。他一百二十歲的時候,有一次 在一條河邊,看見一個小沙彌在念經,「人生一百年,不聞水老鶴,不如生一日, 而得見聞之」。阿難一聽知道這個沙彌背錯了。於是教他,「人生一百年,不聞生 滅法,不如生一日,而得見聞之」,只要一刹那能夠聽到生滅法,比一百年虚度要 好得多,要超勝。這個沙彌也就照着背了。結果過了幾天,尊者再看見那個小沙彌, 他還是按他原來錯誤的念。阿難尊者奇怪問他原因,原來小沙彌的師父認爲尊者一百二十歲了,記錯了,讓小沙彌不要改。這樣,阿難尊者很嘆惜,他是多聞第一,没有記錯,「如是我聞」,一切經都是他背下的。那個小沙彌的師父不學無聞搞錯,還要怪阿難錯,這樣阿難尊者就入涅槃,因爲不起作用了。阿羅漢不會背錯的。不能按照世間搞學問的一套去考證佛經,考證來考證去,到後來就會推出佛說的話也靠不住了。

經裏這句話本没有矛盾,自己不能解釋,聽不懂,那是自己智慧不夠。怎麼辦呢?跟世親菩薩學。不學,哪有那麼大的智慧呢?

這一類的問題很多,都是要學纔能解決。那些不要學的人,眼睛閉起來就修,真可惜,年紀輕輕,信心蠻好,肯苦行,就是不要學。認爲學法没有用,心地開了之後纔是真的證到。心地怎麼開呢?學法就是開心地呀!戒定慧,聞思修,煖、頂、忍、世第一見道,無漏法就來了。前面都不要,空中樓閣怎麼來呢?這樣的人,不曉得有多少。所以,一定要學法。

釋曰:退有三者:一、已得退,謂退已得殊勝功德法故;二、未得退,謂約未得殊勝功德,即名爲退故;三、受用退,謂已得功德,於受用時,不現在前,名爲退也。佛唯有最後者,佛唯有後一受用退,以具衆德,無容一時頓現前故。利中後者,利謂不動羅漢,有中、後二退,中謂未得退,後謂受用退,以利根故,無已得退。鈍三者,鈍謂退法等五,此具有三退也。經言不動法退現法樂住者,約受用退,非餘二退,故無有退。

「釋曰: 退有三者」,退有三種。「一、已得退,謂退已得殊勝功德」,殊勝功德得到之後,碰上不好的緣失掉了,這是真的退。這種案例經上有很多。

「二、未得退,約未得殊勝功德,即名爲退」,功德没有得到也叫退,還没有得到。 得到。

第三,「受用退,謂已得功德,於受用時,不現在前,名爲退也」,功德没有失掉,但是現前没有去用,這是受用退。「佛唯有最後者」,佛也有受用退。「佛唯有後一受用退,以具衆德,無容一時頓現前故」,佛德是萬德具備,也不可能在一刹那裏邊,什麼功德都顯出來,那些没有顯的就是受用退。所以,有部説佛也有受用退。佛尚且還有退,不動阿羅漢當然還是有的。

「利中後」,利根的阿羅漢,有中後兩種退。「利謂不動羅漢,有中、後二退」,中退是未得退,未得到的功德也叫退。後退,受用退。「以利根故,無已得退」,因爲利根已經得到的不會退,没有第一個退。

「鈍三」, 鈍根的阿羅漢, 「鈍謂退法等五」, 退法、思法、護法等等, 這五種根性已得退, 未得退, 受用退三種都有。

「經言不動法退現法樂住者,約受用退」,經裏邊說不動法的阿羅漢,「所證 四種增上心所、現法樂住,隨一有退」,這個現法樂住指四根本靜慮,四個根本靜 慮有的時候不現在前,受用退。現初禪的時候,二禪、三禪、四禪没有現。現四禪的時候,初禪等没有現,現其他功德,這四種靜慮都没有現。經裏指的是這個受用退。所以,經過世親菩薩解釋,經上根本没有矛盾。「非餘二退,故無有退」,所以經上說的不動法的阿羅漢退現法樂住是受用退,這個時候作用没有現前,並不是未得退,也不是已得退。真正不動的阿羅漢並没有退。

從此第六,明退果相。論云:諸阿羅漢,既許退果,爲更生不?諸住果時,所不作事,退時作不?問也。不爾。答也。何緣?徵也。頌曰:

一切從果退 必得不命終 住果所不為 慚增故不作

「從此第六,明退果相」,阿羅漢退果是怎麼一回事呢?

「論云:諸阿羅漢,既許退果,爲更生不?諸住果時,所不作事,退時作不」, 既然有部説阿羅漢會退,退後還能不能生起來?「諸住果時,所不作事」,本來阿 羅漢果時不會做的壞事,退後會不會做?「不爾」,不會。「何緣」,爲什麼原因 呢?

「頌曰:一切從果退,必得不命終,住果所不爲,慚增故不作」,不論從哪一個果退的,没有命終之前,決定還要回復他的果,因爲這個退是失念,並不是全部功德失掉,所以在命終之前,決定會恢復他原來的果位。第二個問題,在果上所不做的事情,因爲他慚愧心增長,本來阿羅漢不做的壞事情,退了之後也不會做,不會墮落。

釋曰:一切果退,須臾必得,無有命終而不得者。若命終者,修梵行果,應非安隱,可委信處。又住果位,所不作業,於果退時,慚愧增故,亦必不造,譬如壯士,雖蹶不仆。

「釋曰:一切果退,須臾必得,無有命終而不得者」,一切果退,不管是哪一個果有退的,很快就恢復,絕對没有命終而不得者。

「若命終者,修梵行果,應非安隱,可委信處」,假使說果證到之後會退,退掉之後,還没有恢復就死掉,那麼修梵行這個果就靠不住,不安穩,也不可相信。 辛辛苦苦證一個果,一退之後又去輪迴,白辛苦了。這不會!得了果雖然退,決定不會命終,再輪迴(退後再得前決定不會命終);或者説三果退後,又到欲界去,不會這樣子的。

「又住果位,所不作業,於果退時,慚愧增故,亦必不造」,在果上不做的事情,不好的事情,即使退了之後,因爲慚愧心增長,有增上的慚愧心護持,也不會做。打個比喻,「譬如壯士,雖蹶不仆」,壯士,很有力的人,練武的,絆了一跤,但不會倒下去。馬上就站穩的。得了果的人也一樣,雖然退,但不久還是恢復的。

從此第七,明練根不同。論云:如上所說,有練根得,無學、有學, 正練根時,各幾無間、幾解脱道?第一問也。何性攝?第二問也。何所依?第 三問也。頌曰:

練根無學位 九無間解脱 久習故學一 無漏依人三 無學依九地 有學但依六 捨果勝果道 唯得果道故

「從此第七,明練根不同。論云:如上所説,有練根得,無學、有學」,前面 説無學、有學都有練根得到的。「正練根時,各幾無間、幾解脱道」,練根的時候, 要修加行,這個加行有幾個無間道?有幾個解脱道?「何性攝」,攝什麼性?「何 所依」,依什麼?

「頌曰:練根無學位,九無間解脱,久習故學一」,練根在無學道的時候,要九個無間道、九個解脱道。在有學的時候,一個無間道,一個解脱道。練根是屬於無漏性的。依三洲人間的身,北俱盧洲没有,天上没有。天上不會退,不要練根。「無學依九地」,無學的要練根,依九個地。「有學但依六」,無漏的六地。「捨果勝果道,唯得果道故」,在練根的時候,把前面鈍根的果跟勝果道捨掉,得到利根的果道。

釋曰:初三句答初問,第四句無漏兩字,答第二問,依人三已下,答第三問。練根無學位,九無間解脫,久習故者,此明練根,於無學位退法等五,轉一一性,各九無間、九解脫道。猶如初得阿羅漢果,以九無間、九解脫道也。彼鈍根性,由久串習故,須九無間、九解脫,學無學道所成堅故,名爲久習。學一者,有學位中,轉一一性,各一無間、一解脫道,非久習故。猶如初得預流果,以一無間道類忍也、一解脫道道類智也。

「釋曰:初三句答初問」,前面三句答第一個問題,練根的時候幾解脱?幾無間?「第四句無漏兩字,答第二問」,是什麼性?無漏性。「依人三已下」,第三個問題,依什麼人來練根。

「練根無學位,九無間解脱,久習故」,在無學的時候練根,假使退法、思法、 護法等等,要一個一個練上去,每轉一個性,要九個無間道、九個解脱道。

「彼鈍根性,由久串習故,須九無間、九解脱」,因爲無始以來,都是鈍根,到阿羅漢還是鈍根,練根要加功用行,要九個無間道、九個解脱道,因爲久習故。

「學無學道所成堅故」,這個久習不是時間的久,而是因爲在有學道、無學道 的時候都是這個種姓,是兩個道所成,堅固,叫久習。在阿羅漢的時候要九個無間、 九個解脱道轉一個種姓,轉五個種姓是四十五。

「學一」,有學位轉要容易一些,轉一個種姓,只要一個無間道、一個解脱道。 因爲「非久習故」,只有有學道,没有無學道,非久習故,跟無學不一樣。

「猶如初得預流果,以一無間、一解脱道」,跟初得預流果一樣的,一個無間道(道類忍)、一個解脱道(道類智)。有學位練根都是這個方式。

無漏者,明練根道,唯無漏性,以增上故。依人三者,依身門也。唯人三洲,能修練根,天趣中無,謂無退故。無學依九地者,依地門也。謂無學練根,依未至、中間、四禪、三無色也。有學但依六者,有學練根,但依六地,於前九地,除後三也。捨果勝果道,唯得果道故者,明有學依六地所以也。夫轉根者,容捨果道及勝果道向道是也,所得唯果,非是向道,必無學果,無色地攝。故學練根,但依六地。

「無漏」,練根屬於無漏性。「以增上故」,這是往上增的,不是有漏的,是 無漏的。以殊勝的緣故,增上也可以叫殊勝。

「依人三」,依什麼身來轉身呢?「依身門也,唯人三洲,能修練根」,只有 在三洲的人能夠練根。「天趣中無,謂無退故」,天上不要練根,他本來不退,不 要練。人間需要練根,北俱盧洲談不上練根。

「無學依九地」,無學練根依九個無漏地,就是「未至、中間、四禪、三無色」 。

「有學練根,但依六地」,未到、中間、四根本,没有三無色。

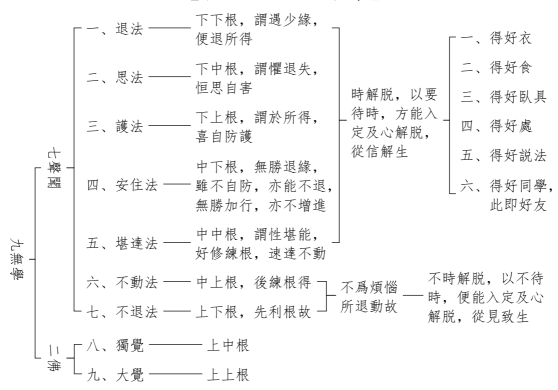
「捨果勝果道,唯得果道故」,有學爲什麼要依六地?「夫轉根者,容捨果道及勝果道」,他本來是有果道的,鈍根的果道要捨掉,勝果道要捨掉。得到利根的果。「非是向道」,因爲得到的是果道,不是向道。

「必無學果,無色地攝」,有學的果,初、二、三果都是色界的,没有在無色地,所以三無色不要。「故學練根,但依六地」,阿羅漢有依無色界的,有學都是依六地練根。

從此第八, 明九無學。論云: 諸無學位, 總有幾種? 由何差别? 頌曰:

七聲聞二佛 差别由九根

#### 『表六-一八:九無學》



「從此第八,明九無學」,無學果又分九種。「論云:諸無學位,總有幾種? 由何差别」,不但是阿羅漢,還有獨覺,大覺,都叫無學。總的無學位,一共有多 少種?以什麼來差别?

「頌曰:七聲聞二佛,差别由九根」,無學總的有七個聲聞、二個佛(獨覺跟大覺)。「差别由九根」,差别由九品的根來分,聲聞裏邊分七種,佛一種,獨覺一種,一共九種。

釋曰: 無學有九, 謂七聲聞, 退法等五, 不動分二, 一名不退, 先利根故, 二名不動, 後修得故。言二佛者, 謂獨覺、大覺也。此聖差别, 由下下等九品根異, 故成九聖也。

「無學有九,謂七聲聞」,聲聞前面說六種,怎麼有七種呢?「退法等五」, 退法、思法、護法、安住、堪達,這是一樣的。這裏不動分兩種,「一名不退,先 利根故,二名不動,後修得故」,一,是原來利根的叫不退;二,後來從鈍根練根 練出來的利根叫不動。所以把聲聞分七種。

二佛,一個獨覺,一個大覺,佛就是覺。「此聖差别,由下下等九品根異,故成九聖也」,這九種無學的差别,是由根器的不同來分的。下下根、下中根、下上根,乃至上下根、上中根、上上根不同,分九個品類。相應地,退法是下下根,思法是下中根,護法是下上根,乃至不退是上下根,獨覺是上中根,大覺(世尊)是上上根。

從此大文第二,明七聖人。就中分二:一、建立七聖,二、明慧俱解 脱。

七種聖人,是經上的名相,要把它解釋清楚。現在的人根器差,如果從大藏經 裏邊拿一本經來,很不容易理解佛說的意思。菩薩慈悲,著論來解釋經,使我們能 夠理解佛的原意。如果不通過菩薩的論,只用自己的腦袋來做註解,那差得太遠了。

論解釋經,一種是釋經論,一種通經論。釋經論是挨着講的,一句經,一句解釋。通經論是把整部經聯繫起來,組成一個體系,有組織、有次第地給你講。這些都是菩薩悲心和智慧的結晶。前兩天有人在説,《大般若經》六百卷,有人已經看了幾遍,能夠講下來。講下來談何容易啊!彌勒菩薩的《現觀莊嚴論》八品七十義,這是把《大般若經》的精要都提出來了,你有没有這個智慧?《大般若經》看了幾遍,你能不能把七十義標出來,每一個義在哪裏?哪一部分講什麼?你能不能把八品的体道果拿出來?恐怕做不到。因爲直到現在,解釋《大般若經》就這麼一部《現觀莊嚴論》。《現觀莊嚴論》的註解倒有很多。真正要通《大般若經》,非從《現觀》下手不可。離開《現觀莊嚴論》,即使《大般若經》天天念,念到不起妄想很好,也是種個種子,要真正理解恐怕還早,要證到更難。修觀怎麼修,你怎麼看出來呢?除了《現觀》,想理解《大般若經》的智慧,恐怕一般末法時期的人做不到。

真正學通佛的經,非從論下手不可。這是一個方便、善巧,不能說論是菩薩著的,不如學經,這個是誤會。有些人學法缺少善巧方便,以爲經是最高的,學經不要學論;生圓次第是最高的,就要學生圓次第,下邊的不要學;研究院是最高的,就要進研究院,小學、中學、大學都不要學,這樣的人,你看看是怎麼樣的呢?

「從此大文第二,明七聖人」,有七種聖人。「就中分二:一、建立七聖,二、明慧俱解脱」,一個慧解脱,一個俱解脱。

且初七聖者,論云:學無學位,有七聖者,一切聖者,皆此中攝,一隨信行,二隨法行,三信解,四見至,五身證,六慧解脫,七俱解脫。依何立七?一問。事別有幾?第二問也。頌曰:

加行根滅定 解脱故成七 此事别唯六 三道各二故

「論云:學無學位,有七聖者,一切聖者,皆此中攝」,這裏又講七種聖人,來總括一切有學、無學。

「一隨信行,二隨法行,三信解,四見至,五身證,六慧解脱,七俱解脱。依何立七」,依據什麼來安立呢?「事別有幾」,差別有多少?

「頌曰:加行根滅定,解脱故成七」,這兩句解釋以什麼來安立七個。「此事 別唯六,三道各二故」,實際上七個的差别,只有六個體。「三道各二故」,見道、 修道、無學道,每一個道安兩個聖者,中間一個是插進去的。 釋曰:初兩句答初問,下兩句答第二問。依加行異,立初二聖,謂先加行,隨信他語,及自隨法行也。依根不同,立次二種。鈍根名信解,利根名見至也。依得滅定,立身證名。依解脱異,立後二聖。謂由慧力,離煩惱障,名慧解脱,兼得滅定,離解脱障即滅定障,名解脱障,不染無知爲體,名俱解脱,離定慧障,名之爲俱。此名雖七,事體唯六,謂三道各二故。且見道立二,謂信、法二行;修道立二,謂信解、見至;無學道立二,謂時解脫、不時解脫。故約三道,事唯有六。

「釋曰:初兩句答初問,下兩句答第二問」。根據加行、根、滅定、解脱這四個條件來安立七聖者。

依「加行異」,加行的不同,安立兩種聖者,隨信行、隨法行。「謂先加行, 隨信他語,及自隨法行也」,加行的時候,一種是聽人家的話而做的,另一種是自 己學法,依法決擇而做的。隨信行是鈍根,隨法行是利根。

「依根不同,立次二種」,根機的不同,立信解、見至兩種。隨信行,進入修 道的時候是信解,隨法行到修道的時候是見至。

「依得滅定,立身證名」,最後一個滅定,阿羅漢或者不還果,得滅盡定的安立爲身證。

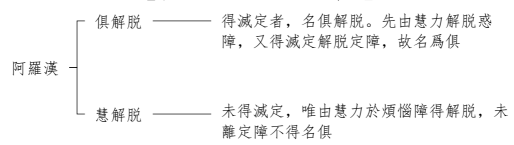
「依解脱異,立後二聖」,解脱的不同,立後面的慧解脱、俱解脱兩種。「謂由慧力,離煩惱障,名慧解脱」,以無漏的慧,把煩惱障斷掉,這種阿羅漢叫慧解脱。「兼得滅定,離解脱障」,假使慧解脱之後又得到滅盡定,把解脱障也斷掉,叫俱解脱。

什麼叫解脱障呢?就是定障。「即滅定障,名解脱障,不染無知爲體」,定裏邊的障滅掉。解脱障的體不是煩惱,是不染無知。慧解脱的阿羅漢,煩惱障是斷完,但是不染無知没有碰到。俱解脱的阿羅漢,「離定慧障,名爲俱」,既離定障,又離慧障,叫俱解脱。

「此名雖七,事體唯六」,總的說,名義是七個體只有六種。「謂三道各分二故」,三個道,見道、修道、無學道,每一個道都有利根、鈍根兩種。「謂信、法二行」,隨信行是見道的鈍根,隨法行是利根。修道時的兩種,信解是鈍根,見至是利根。無學道的兩種時解脱是鈍根阿羅漢,不時解脱是利根阿羅漢。真正的體是這六個。

從此第二,立俱慧解脱者,論云:何等名俱及慧解脱?頌曰: 俱由得滅定 餘名慧解脱

#### 『表六-一九: 俱、慧解脱》



「從此第二,立俱慧解脱者。論云:何等名俱及慧解脱」,什麼叫俱解脱、慧解脱?

釋曰: 六種羅漢, 得滅定者, 名俱解脱。先由慧力, 解脱惑障, 又得滅定, 解脱定障, 故名爲俱。餘名慧解脱者, 餘謂未得滅盡定阿羅漢也, 此名慧解脱, 唯由慧力, 於煩惱障, 得解脱故, 未離定障, 不得名俱。

「釋曰: 六種羅漢,得滅定者,名俱解脱」,六種阿羅漢裏邊,不管哪一種,只要得了滅盡定的就叫俱解脱。所以俱解脱不一定是利根。

「先由慧力,解脱惑障,又得滅定,解脱定障」,先用無漏慧的力量,把煩惱 障去掉,解脱惑障;然後得滅盡定,把定障也去掉,解脱定障。定慧的障全部除掉, 叫俱解脱。

「餘謂未得滅盡定阿羅漢也」,没有得到滅盡定的阿羅漢,叫慧解脱。「唯由慧力,於煩惱障,得解脱故」,單是用淨慧的力量把煩惱障斷掉,「未離定障,不得名俱」,定的障没有除掉,這樣只能是慧解脱。

所以,阿羅漢有俱解脱、慧解脱,這裏邊各有利鈍二根。

從此大文第三,明學無學滿。論云:如世尊說,五煩惱斷五下分結,那 含斷也,不可牽引不爲欲惑牽引,未名滿學。已上經文,下依經問也。學無學位, 各由幾因,於等位中,獨稱爲滿?頌曰:

有學名為滿 由根果定三 無學得滿名 但由根定二

「從此大文第三,明學無學滿」,怎麼樣有學算圓滿?怎麼樣無學圓滿?

「論云:如世尊説,五煩惱斷,不可牽引,未名滿學」,經裏邊有這麼一句話, 五順下分結這五種煩惱斷後,欲界的煩惱不能牽住它,這樣子的人還不能叫圓滿的 有學。「學無學位,各由幾因,於等位中,獨稱爲滿」,學是初果、二果,三果, 無學是阿羅漢,他們各由幾個因素,在各各相應之位中叫滿?

「頌曰:有學名爲滿,由根果定三,無學得滿名,但由根定二」,有學稱滿有三個原因,根滿、果滿、定滿。無學的滿只有兩個原因,根滿,定滿,「根定二」。

釋曰:有學名滿,具由三因:一、由根滿,謂是利根;二、由果滿,謂得不還;三、由定滿,謂得滅定。有有學者,唯由根滿,謂諸見至,未離欲染,由見至故,名爲根滿,未離欲故,無餘二滿。有有學者,唯由果滿,謂信解不還,未得滅盡定,是不還故,名爲果滿,謂是信解,不名根滿,未得滅盡定,非定滿也。有有學者,由根果故,亦得滿名,謂見至不還,未得滅盡定,由見至不還故,名根果滿,未得滅定,不名定滿。有有學者,由果定故,亦得滿名,謂諸信解,得滅盡定,非見至故,不名根滿。有有學者,具由三滿,謂諸見至,得滅盡定,夫得滅定,必是不還,故具三滿。

「釋曰:有學名滿,具由三因」,有學滿有三種原因。「一由根滿,謂是利根」,在根方面圓滿,是利根。「二由果滿,謂得不還」,不還果在有學裏是圓滿的,所以果滿得不還。「三由定滿,謂得滅定」,定圓滿的,得滅盡定。三種都圓滿的叫圓滿的有學。

「有有學者,唯由根滿」,有些有學只有根滿,見至利根,根是圓滿的。「未離欲染」,没有離欲,不還果没有得到,果不滿。滅盡定肯定得不到,定也不滿。 只有一個根滿,不能叫圓滿。

「有有學者,唯由果滿,謂信解不還,未得滅盡定」,是不還果,果滿,但他 是信解鈍根,根不滿,又没有得滅盡定,定也不滿。這也不圓滿。

「有有學者,由根果故,亦得滿名」,根是滿的,果也滿的,但是滅盡定没有得到。根滿,是見至,利根。果滿是不還果,有學最高。「未得滅定,不名定滿」,還没得滅盡定,定不滿。三個裏邊缺一個,不能叫有學的滿。

「有果定故,亦得滿名」,果是滿的,不還果,滅盡定也得到的。「謂諸信解,得滅盡定」,信解是鈍根,根不滿,滅盡定得到的決定是三果。因爲「非見至故,不名根滿」,不是見至,根不滿。不能叫有學的滿。

「有有學者,具有三滿,謂諸見至,得滅盡定」,見至,利根,得滅盡定,定滿。「夫得滅定,必是不還,故具三滿」,滅盡定得到,有學裏邊決定是不還果。 果也滿,根也滿,定也滿,這三種條件都具足叫有學的滿。

現在回過去看前面經裏説的話,五個煩惱斷,得阿那含,果滿。「不可牽引」, 欲界的煩惱牽不動了。是不是利根呢?没有説。滅盡定得了没有呢?也没有説。 「未名滿學」,根滿、定滿都没有説,當然不能叫滿。

從這裏邊可以看到,得到滅盡定不一定是利根,信解得滅盡定的也有。所以,得滅盡定跟鈍根、利根是兩碼事。

無學名滿,但由二因,一謂根滿,二謂定滿。無學位中,皆是無學,無非果滿,故無由果,名爲滿也。有諸無學,唯由根滿,謂不時解脫,未

得滅盡定;有唯定滿,謂時解脫,得滅盡定;有具二滿,謂不時解脫,得滅盡定。思而可知。

「無學名滿,但由二因」,無學裏邊只要兩個因素:一是根滿,二是定滿。 「無學位中,皆是無學,無非果滿」,有學的果有初果、二果、三果,無學只有一個果,没有果滿不滿的問題。「故無由果,名爲滿也」,只是根滿、定滿的問題。

「有諸無學,唯由根滿」,下邊舉例,有的無學根是滿的,但是定不滿。「謂不時解脫,未得滅盡定」,不時解脫是利根,但是滅盡定没有修到,這就是不滿的無學,利根不一定得滅盡定。「有唯定滿,謂時解脫,得滅盡定」,鈍根也可以得滅盡定,根不滿,定滿。這兩種都不能叫滿的無學。

「有具二滿,謂不時解脱,得滅盡定」,這是無學的滿。「思而可知」。

從此大文第三,明諸道差别。就中分六:一、明四道,二、明四通行, 三、明菩提分法,四、明證淨,五、明正智解脫,六、明厭離通局。且初 明四道者,論云:廣說諸道,差別無量,謂世出世,見道修道等,略說幾 道能遍攝耶?頌曰:

應知一切道 略說唯有四 謂加行無間 解脱勝進道 「從此大文第三,明諸道差别」,所修的道也有各式各樣的差别。

「一、明四道,二、明四通行,三、明菩提分法,四、明證淨,五、明正智解 脱,六、明厭離通局」,一共分六科。

第一,「明四道」,「論云:廣説諸道,差別無量」,廣泛地説,道的差別很多。「謂世出世,見道修道等,略説幾道能遍攝耶」,是不是可以簡單地說幾個道,把它全部攝攏來。

「頌曰:應知一切道,略說唯有四」,不管出世間的、世間的,見道、修道、無學道、有漏、無漏等等,總括下來,一切道可以說只有四種。「略說唯有四」,哪四種呢?「謂加行無間,解脱勝進道」,加行道、無間道、解脱道、勝進道四個道。

釋曰:加行道者,謂引無間道前之加行也。無間道者,謂諸斷惑道也。解脱道者,無間道後,名解脱道,謂已解脱所應斷障,最初所生。勝進道者,除前三外,所餘諸道,漸勝進故,即解脱道後,所起諸道也。

「釋曰:加行道者,謂引無間道前之加行也」,要進無間道,前面的加行叫加行道。什麼叫無間道?「謂諸斷惑道也」,正在斷煩惱的那個道是無間道。什麼叫解脱道?「解脱道者,無間道後,名解脱道」,煩惱斷掉,擇滅得得到的,無間以後緊挨着的一刹那,叫解脱道。「謂已解脱所應斷障,最初所生」,把所要斷的煩惱障斷掉,最初生的那個道是解脱道。解脱道之後再往前進,是勝進道。「除前三外,所餘諸道,漸勝進故」,除前面三個道之外,其餘的道,一個一個往上進的,

「即解脱道後,所起諸道也」,解脱道之後再往上進是勝進道。這樣四個道可以把 一切道都包在裏邊。

問: 道義云何? 答: 謂涅槃路. 乘此能往涅槃城故: 又解: 道者. 謂 求所依, 依此尋求涅槃果故。

「問: 道義云何」, 道是什麼呢?

「答:謂涅槃路」,到涅槃的路。所謂「天堂是快樂的」,或者「要把小我歸 成大我」,這些都談不上涅槃路。涅槃寂靜,没有貪瞋癡,没有苦的果。真正通向 涅槃的路是道。菩提、涅槃兩個概念,從這邊說是菩提,從那邊說是涅槃。

「乘此能往涅槃城故」,乘這個道能走上涅槃城。《法華經》説,二乘是化城, 到涅槃道太長,根機差的人吃不消,不想走。於是就設方便,先到那個很好的城裏, 這段路比較近,走到那裏再跟他説這是化城,那個時候,他已經得到甜頭,肯往前 走了。所以真正通達涅槃的道路,叫道。

「又解: 道者, 謂求所依, 依此尋求, 涅槃果故」, 什麼叫道? 我們要依靠一 個東西,達到涅槃的果,和「路」差不多的意思,用走路來比喻,是路。從方便所 依靠來說是道。

從此第二,明四通行。論云:道於餘處餘經處也,立通行名,以能通達 趣涅槃故,此有幾種?第一問也。依何位立?第二問也。頌曰:

通行有四種 樂依本靜慮 苦依所餘地 遲速鈍利根

「從此第二,明四通行」,四通行、《法蘊足論》裏邊講了很多。以前我們是 拿來參考的,你們有書的也可以參考。

【表六-二O:四種通行》

# 苦遲通行 — 鈍根名遲,行稽遲故 7 若依無色、未至、中間,名苦通 行。以不攝支,止觀不等,艱辛 轉故, 名之爲苦, 非苦受也 四種通行 樂遲通行 — 鈍根名遲,行稽遲故 〕 道依四根本靜慮,名樂通行。

樂速通行 — 利根名速,通境疾故 」故,名之爲樂,非樂受也

- 以攝受支,止觀均平,任運轉

「論云:道於餘處,立通行名」,道在其他地方也叫通行。通行和道是不是差 不多?「以能通達趣涅槃故」,能夠真正通達涅槃的叫通,能夠趣向涅槃的叫行。

通行是通達涅槃的,趣向涅槃的。所以「通行」和「道」還是一樣的意思。前面說道有四種攝一切道,這裏通行分四種,就是修行的人有四種。

「此有幾種」,第一個問題,通行有幾種?「依何位立」,第二個問題,根據 什麼來安立這幾種?

「通行有四種」,通行有四種。依什麼安立?「樂依本靜慮,苦依所餘地,遲速鈍利根」,樂通行,根據得不得四個根本定。苦通行,除四個靜慮以外的那些地,就是三無色、未到、中間這些。遲跟速,遲通行是鈍根,速通行是利根。總的說是依據得不得根本定、利根還是鈍根,來安立四通行。

釋曰:初句答第一問,下三句答第二問。經說通行,總有四種:一、苦遲通行,二、苦速通行,三、樂遲通行,四、樂速通行。道依四根本靜慮,名樂通行,以攝受支十八禪支也,止觀均平,任運轉故,名之爲樂,非樂受也。若依無色、未至、中間,名苦通行,以不攝支,止觀不等,艱辛轉故,名之爲苦,非苦受也。謂無色界,止多觀少;未至、中間,觀多止少,名不等也。頌言所餘地者,即此無色等也。然此樂苦二通行中,鈍根名遲、行稽遲故、利根名速,通境疾故。

「初句答第一問」,第一句答第一問,四種。下三句答第二問,依據什麼安立。「經說通行,總有四種」,經裏邊說的通行,一共有四種。「一、苦遲通行,二、苦速通行,三、樂遲通行,四、樂速通行」。遲是鈍根,速是利根。遲通行、速通行是利根或鈍根的關係。苦樂是根據得不得四根本定來說的,得到四根本定的是樂通行,没有得到的是苦通行。

「道依四根本靜慮,名樂通行」,得四個根本定的,叫樂通行。爲什麼叫樂? 攝受十八禪支。十八禪支,初禪五支,尋、伺、喜、樂、定。二禪四支,內淨一支, 內淨是淨心;喜、樂、定一樣的。三禪五支,捨、念、樂、慧、定。第四禪四支, 捨、念、中受、定,中受是不苦不樂受。一共十八支。這十八支,只有四靜慮有, 其他的未到、中間、三無色都没有。

差别在哪裏呢?「止觀均平,任運轉故,名之爲樂」,在這四禪裏邊,止觀是平等的。止觀力量相等,生起來任運,不艱難。《順正理論》打比喻,如順風揚舟一樣,没什麼困難。在四靜慮當中,止觀均平,任運生起,叫樂通行,但不是感到舒服的那個樂受。這四個禪裏邊有現法樂住在。這是從修行困難不困難來說的。四根本止觀均平,所以這四個根本定是最好的。

假使不依四禪,依三無色、依未到地定、依中間定,這叫苦通行。「以不攝支, 止觀不等」,不攝支,十八禪支没有,也没有止觀相等的情況。「艱辛轉故」,因 爲止觀不等,又不攝禪支,所以修行的時候比較艱辛,《順正理論》比喻説,這像 在陸地上乘馬走。在陸地上騎馬走,固然也能到,但比水上行舟要困難。馬要翻山 越嶺,路又高高低低不平,會顛簸得很厲害,也容易疲勞,要辛苦一些,叫苦通行。

「謂無色界,止多觀少」,無色界裏邊的定是止多觀少。「未至、中間」,未 到地定跟中間定是觀的成分多,止的成分少,所以都不均匀。「頌言所餘地者,即 此無色等也」,等未到、中間。

「然此樂苦二通行中, 鈍根名遲, 行稽遲故, 利根名速, 通境疾故」, 這是苦通行、樂通行。得四禪根本定, 因爲它攝禪支, 也是止觀均等, 這樣的條件下修行, 没有什麼大的困難, 叫樂通行。苦通行, 因爲他依靠的定止觀不平均, 也不攝禪支, 比較艱苦一些, 這個叫苦。

海公上師經常說的,一些老太爺修行,早上八九點鐘起來,起來之後坐在沙發裏,一杯牛奶,人參燕窩吃好,叫人點三支香,自己爬起來磕三個頭,稍微念一點點經,又坐下去吃什麼桂圓等東西。再念一兩圈佛珠阿彌陀佛,又吃什麼補品,這是老太爺式的修行,不是樂通行,修行不是這樣子修。

在苦樂通行當中,各有快、慢。鈍根修行很慢很慢,有留滯。利根能夠很快地通達。

從此第三,明菩提分法。就中六:一、舉數釋名,二、明出體,三、明念住等,四、明覺分增,五、明漏無漏,六、依地分别。且舉數者,論云:道亦名爲菩提分法,此有幾種?名義云何?頌曰:

覺分三十七 謂四念住等 覺謂盡無生 順此故名分

「從此第三,明菩提分法」,三十七菩提分,「一、舉數釋名」,菩提分法一 共有哪些?「二、明出體」,體有多少?「三、明念住等」,念住、四正勤。「四、 明覺分增,五、明漏無漏,六、依地分别」,一共分六科講。

「且舉數者」,先說菩提分法的數量,「論云:道亦名爲菩提分法」,道也叫菩提分法。菩提分法一共有幾種呢?菩提分法的名字意義是怎麼樣呢?

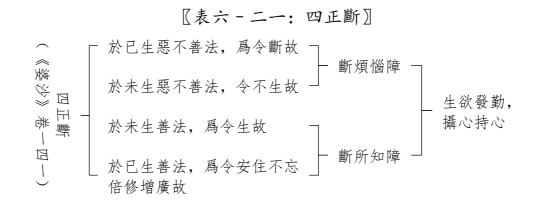
「頌曰:覺分三十七」,菩提分法一共有三十七種。「謂四念住等」,它的名字是四念住、四正勤、四如意足、五根、五力、七覺支、八正道,一共三十七。「覺謂盡無生」,什麼叫覺分呢?覺是盡智、無生智,最高的智慧,無學的智。「順此故名分」,這些都是順着覺的,叫菩提分,也叫覺分。

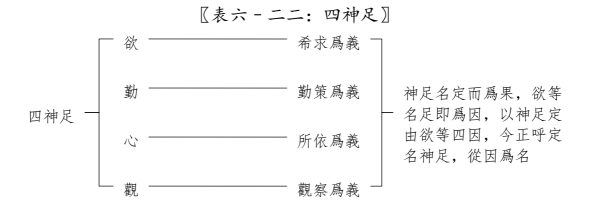
釋曰:經說覺分有三十七。謂四念住,身受心法;四正斷,勤斷二惡、勤修二善;四神足,欲勤心觀;五根、五力,信進念定慧也;七等覺支,一擇法,二精進,三喜,四輕安,五念,六定,七行捨;八正道支,一正精進,二正念,三正定,四正見,五正思惟,六正語,七正業,八正命。是名三十七菩提分法。菩提者,此云覺,無明睡眠,皆永斷故。盡無生智,爲此覺體。三十七法,順趣菩提,名菩提分。

「釋曰:經説覺分」,經上説的覺分就是菩提分,有三十七種。

「四念住」,四個,「身受心法」,身念住、受念住、心念住、法念住。

「四正斷,勤斷二惡、勤修二善」。已生的惡要斷掉,没有生的惡不要它生, 勤斷二惡。没有生的善要生起來,已經生的善要增長,勤修二善,也是四個。





「四神足,欲勤心觀」,欲神足、勤神足、心神足、觀神足,四種。

「五根」,「信進念定慧」,「五力」,也是「信進念定慧」。一個是有力的, 一個是纔生起根來,層次不同。

「七等覺支」, 擇法、精進、喜、輕安、念、定、行捨。

「八正道」,正精進、正念、正定、正見、正思惟、正語、正業、正命。有的 書上不一定是這個次第,内容是一樣的,各有各的理由。

「是名三十七菩提分法」,這些是三十七菩提分法的名稱。「菩提者,此云覺」,菩提是覺。「無明睡眠,皆永斷故」,無明大睡魔永遠斷掉,醒過來了,叫覺。 覺一般有兩層意思:一個是醒覺,從睡眠裏起來,醒過來的覺;一個是覺知,清清 楚楚地覺察到,知道。

「盡無生智,爲此覺體」,覺的體,菩提的體是什麼?就是盡智、無生智,無 學的智。這三十七種法都是順菩提的。順就是因的意思,順着它能夠到達菩提,是 菩提的支分,叫菩提分。 從此第二,明出體。論云:此三十七,體各別耶?問也。不爾。答也, 體唯有十,故言不爾。云何?徵也。頌曰:

此實事唯十 謂慧勤定信 念喜捨輕安 及戒尋為體

「從此第二,明出體。論云:此三十七,體各别耶」,三十七個法是不是各有各的體?「不爾」,不是。「體唯有十,故言不爾」。這三十七個法的體,歸納起來只有十個。「云何」,爲什麼不是三十七個體呢?

「頌曰:此實事唯十」,這個實在的體只有十個。「謂慧勤定信,念喜捨輕安, 及戒尋爲體」,就是七十五法裏邊的十個法。如何歸納呢?

釋曰: 名雖三十七,論實體唯十: 一、慧,二、勤,三、定,四、信,五、念, 六、喜, 七、捨, 八、輕安, 九、戒, 十、尋。三十七中, 且慧攝八, 謂四念住、慧根、慧力、擇法覺支、正見也, 此八以慧爲體。勤亦攝八, 謂四正斷、精進根、精進力、精進覺支、正精進也, 此八以勤爲體。定亦攝八, 謂四神足、定根、定力、定覺支、正定, 此八以定爲體。信但攝二, 謂信根、信力, 以信爲體。念唯攝四, 謂念根、念力、念覺支、正念, 此四以念爲體。喜唯攝一, 謂喜覺支, 以喜爲體。捨亦攝一, 謂捨覺支, 行捨爲體。此言捨者, 非是捨受, 是大善地中, 行捨名捨也。輕安攝一, 謂輕安覺支, 以輕安爲體。戒但攝三, 謂正語、正業、正命, 以戒爲體。尋唯攝一, 謂正思惟, 以尋爲體。

【表六-二三:三十七道品】

| 體          | 係關攝相     | 品道七十三    |    |
|------------|----------|----------|----|
| 十唯         |          | 住念四      |    |
| 赫          |          | 断正四      |    |
| 慧          |          | 足神四      |    |
| 勤          |          | 信        |    |
| 25/1       | MX       | 進        | 五  |
| 定          |          | 念        | 10 |
|            |          | 定        | 根  |
| 信          |          | 慧        |    |
|            | MATT     | 信        |    |
| 念          |          | 進        | 五  |
|            | 1 11/11  | 念        | 力  |
| 喜          |          | 定        | ^  |
|            | 471 W // | 慧        |    |
| 捨行         | / / M/ / | 法擇       |    |
|            | ///////  | 進精       | 七  |
| 安輕         |          | 喜        |    |
| ь          |          | 安輕       | 覺  |
| 戒          |          | 念        | 支  |
| 尋          |          | 定        |    |
| 相戒毗        |          | 拾        |    |
| 和雜故。       |          | 進精正      |    |
| 故二沙 師      |          | 念正       | Α. |
|            |          | 定正<br>見正 | /\ |
| 身 有<br>語 十 |          | 惟思正      | Œ  |
| ,身語業,不     |          | 語正       | 道  |
| 不謂         |          | 業正       |    |
| - I - MA   | \        | 命正       |    |
|            |          | Ah TT    |    |

「釋曰: 名雖三十七,論實體唯十」,實在的體只有十個,第一是慧,第二是動,第三是定,第四是信,第五是念,第六是喜,第七是捨,第八是輕安,第九是戒,第十是尋。慧、定、尋等是心所法,輕安又分身輕安、心輕安,戒是色法。

三十七道品的十個體怎麼攝呢?「且慧攝八」,十個體裏邊慧心所,包含八個 東西,四念住、慧根、慧力、擇法、正見。四個念住都是以慧爲體。五根、五力裏 邊的慧根、慧力是慧爲體。七覺支裏的擇法,是慧爲體。八正道裏邊的正見以慧爲 體。「此八以慧爲體」,三十七道品裏邊這八個歸納起來都是慧。 「勤亦攝八」,動,是精進的心所法,也攝八個:四正斷、精進根、精進力、 精進覺支、正精進。四正斷(四正勤)這個名字就是勤。五根、五力裏邊的精進根、 精進力。七覺支裏邊的精進覺支。八正道裏邊的正精進。「此八以勤爲體」,這八 個法歸納來,只有一個體,就是勤。

「定亦攝八」,定也攝八個。四神足都是定。定根、定力也是定。定覺支、八正道的正定。「此八以定爲體」。「信但攝二」,信心所包攝兩個,信根、信力,以信爲體。念包攝四個,念根、念力、念覺支、正念,這四個法以念爲體。喜,喜覺支一個,以喜爲體。捨是捨覺支一個,行捨。「行捨爲體,非是捨受」,這個捨不是苦樂憂喜捨的捨受,是大善地法當中的行捨心所法,是行的捨。輕安攝一個,輕安覺支,以輕安爲體。戒三個,正語、正業、正命。這是八正道裏邊的三個核心,以戒爲體。尋只有一個,正思惟。伺没有,尋的力量大,以尋爲體。

上來所明,慧勤定三,各攝八種,三八二十四也,信攝二,足前成二十六也,念攝四,足前成三十也,喜攝一,捨攝一,輕安攝一,戒攝三,尋攝一,此七足前成三十七,故體唯十也。毗婆沙師,說有十一,謂戒分二,以身語業不相雜故,分身業、語業爲二也,餘九同前。

「上來所明,慧勤定三,各攝八種,三八二十四也,信攝二,足前成二十六」, 念攝四個,加上二十六,足前成三十,喜一個,捨一個,輕安一個,戒三個,尋一 個,七個,「此七足前成三十七」。三十七個,實體是十個。「毗婆沙師,説有十 一」,在有部裏邊的毗婆沙論師,這是東方的有部,西方是健馱羅。有部説這個體 有十一個。「謂戒分二,以身語業不相雜故」,戒分兩個,正語是語業,正業、正 命是身業,「分身業、語業爲二也,餘九同前」,其餘一樣。

從此第三,明念住等。論云:念住等三,名無別屬,如何獨說,爲慧勤定?解云:四念住、四正斷、四神足,此三名無別屬,如何念住獨說爲慧,正斷獨說爲勤,神足獨說爲定也?頌曰:

四念住正斷 神足隨增上 説爲慧勤定 實諸加行善 「從此第三,明念住等」, 「等」下邊那些。

「論云:念住等三」,先説三種,四念住、四正勤、四神足。「名無别屬,如何獨説,爲慧勤定」什麽意思?「解云:四念住、四正斷、四神足,此三名無别屬,如何念住獨説爲慧」,它們並没有標出來何是慧、勤、定,怎麼説四念住是慧,四正斷是勤,四神足是定呢?

「頌曰:四念住正斷,神足隨增上,説爲慧勤定,實諸加行善」,四念住、四正斷、四神足,從其力量殊勝方面來説慧、勤、定,其實所有加行的善法都包在裏邊,不一定是單個的慧、勤、定。

釋曰:四念住等三,隨增上義,說慧勤定。若論實體,三位遍攝諸加 行善,謂念住等,相應俱有五蘊,名加行善也。且四念住位,慧爲增上; 於正斷位,勤爲增上;於神足位,定爲增上。

「釋曰:四念住等三,隨增上義」,根據它們殊勝的方面來說,這是慧、勤、定。「若論實體,三位遍攝諸加行善」,從真正的體來說,一切的加行善都包在這三個裏邊。「謂念住等,相應俱有五蘊,名加行善也」,念住本身是慧心所,但還有相應法、俱有法,相應法是心王、心所,俱有法是得、生住異滅那些不相應行,跟一起生起的這些法全部包進去叫加行善。加行善都在實際的體裏邊。「且四念住位,慧爲增上」,中間力量最强的是慧心所,所以只説慧。

「於正斷位,勤爲增上」,四正斷裏邊,精進心所最增上、最殊勝。「於神足位,定爲增上」,四神足的時候,定心所最增上。在四正斷、四神足的時候,所有的相應、俱有法都全的,所有加行善都在裏邊。所以從力量特别强、特别殊勝來説,四念住是慧,四正勤是勤,四神足是定。

問:何緣於慧立念住名?答:薩婆多釋,慧由念力,持令住故。依論 主解,理實由慧,令念住境,如實見者,能明記故。

「問:何緣於慧立念住名」,既然念住是慧,爲什麼叫念住?念、慧兩個是不同的心所法。

「答:薩婆多釋,慧由念力,持令住故」,有部説,慧由念的力量執持,住在 境上,從鄰近的念心所來安名,叫念住。

依論主世親菩薩解,「理實由慧,令念住境,如實見者,能明記故」,實際上是採取經部的說法,是慧的力使念住在境上。有部認爲是念的力量,使慧住在境上。而經部說是慧的力量,使念住在境上。因爲「如實見」的人,有慧的人能夠明記,如果不如實見,就不能明記。這個大家有體會,這本書如果你懂的,背起來容易;不懂的,像念咒一樣的,背起來困難。世親菩薩採取的是經部的解釋。

問:何緣於勤,名爲正斷?答:於正修習,勤斷二惡,勤修二善,此勤力能斷懈怠故,或名正勝,於正持策身語意中,此最勝故。

「問:何緣於勤,名爲正斷」,勤跟正斷有什麼聯繫?正斷,斷煩惱;勤是精進。它們怎麼聯繫起來呢?

「答:於正修習,勤斷二惡,勤修二善,此勤力能斷懈怠故,或名正勝,於正持策身語意中,此最勝故」,修行的善要生起來並增長,這要精進。精進的力量既能夠斷除懈怠,又能修善。斷惡、修善都要精進,所以標勤的名字。或者叫四正勝,「於正持策身語意中」,持策是策勵自己斷惡修善。這個方法是最殊勝的,叫正勝;也叫四正勤,斷惡修善是正的精進。

問:何緣於定立神足名?答:神謂神變,靈妙德也,足即是定,神所依也,神依定發,定爲神足,故名神足。

「問:何緣於定立神足名」,爲什麼定叫神足呢?

「答:神謂神變,靈妙德也,足即是定,神所依也,神依定發,定爲神足,故名神足」,四神足的神是神變。神通變化是靈妙的德。那些不可思議的一些殊勝的功德叫神。足是定。「神依定發」,神通是依定而發出來的。「定爲神足」,定是神依靠的地方。所以叫神足。得了定能夠起神通變化,如果没有定,神通哪裏來呢?那些修什麼氣功的,練到後來身上有香氣出來,這是神通嗎?你没有得定,可想而知,這不是你的東西,是人家附上來的,這不是正的神通。所以,我們不要去盲目追求,這些事情自己要能主宰。學過法相的人能不爲他所動,我們經常說要多學也是這個意思。不學眼睛没有開,不知道哪個是正、哪個是邪,你怎麼會不走錯路呢?

從此第四, 明覺分增。論云: 當言何位、何覺分增? 頌曰: 初業順決擇 及修見道位 念住等七品 應知次第增

「從此第四,明覺分增」,覺分即是菩提分法。「論云:當言何位、何覺分增」 ,在修哪一個位的時候,它是增上的,主要修的是哪些?

「頌曰:初業順決擇,及修見道位,念住等七品,應知次第增」,初業,還没有進入加行道,開始修總相念住、別相念住,修四念住。順決擇分的時候,加行道,修四正斷那些。修道的時候,有部説是七覺支。見道的時候,主要修八正道。「念住等七品」,四念住,四正勤這些挨着次第,在哪一個位的時候,特别專門修哪一個。

釋曰:初業者,謂修別相、總相念住位也。此初業位,能審照了身等四境,慧用勝故,說念住增。順決擇者,煖等四位也。且煖位中,能證異品決擇分也,殊勝功德,勤用勝故,說正斷增。頂法位中,趣無退位,定用勝故,說神足增。忍法位中,必不退墮,善根堅固,得增上義,說五根增。世第一位,非世惑法所能屈伏,得無屈義,說五力增。及修見道位者,修道位中,近菩提位,助覺勝故,說七覺增;見道位中,速疾而轉,通行勝故,說八正道增。

「釋曰:初業者」,初業,纔進入七賢,開始修行別相念住、總相念住的時候。 「此初業位,能審照了身等四境」,他觀四念住,觀身、受、心、法這四種境,除 四顛倒。「慧用勝故」,慧的作用最勝,「念住增」,這個時候,主要增上修念住。

「順決擇者」,順決擇分是四加行,爰、頂、忍、世第一這四位,這個時候修的重點又轉移。「且煖位中,能證異品,殊勝功德」,煖位,能夠證到決擇分,證

見道的殊勝功德。這個時候,「勤用勝故」,精勤的力量特别勝。鑽木取火,要很快、不斷地鑽,木頭摩擦生熱,如果懈怠,煖氣生不出來。「且煖位中,能證異品」,這個異品是無漏道的見道,「決擇分」。本來是加行道,是有漏的,現在能證決擇分,是殊勝的功德。這個時候要精進,像鑽木取火一樣的拼命地鑽,「説正斷增」,四正斷要特別重點地修,增上。

頂的時候,「趣無退位,定用勝故,說神足增」,忍是無退,忍不墮惡趣,在 善趣裏邊再也不會到惡趣去。頂法是正趣向不退的忍位,這個時候定的力量殊勝, 四神足是重點。

「忍法位中,必不退墮,善根堅固,得增上義,説五根增」,忍位決定不會退。 他的善根堅固,得到殊勝的增上。這個時候五根增。

世第一的時候,「非世惑法所能屈伏,得無屈義」,力量增長,一切世間法,一切煩惱法,不能使他屈伏。這五個力的力量增長,叫修五力。

初業一個位、順決擇分有四個位,五個位。見道、修道一共七個位置。

「及修見道位者」。見修道的時候,「修道位中,近菩提位」,修道相對靠近 於無學的盡無生智。「助覺勝故」,要起「覺」這方面的力量勝。七覺支是能夠資 助、順着覺的,是修道時候的重點。見道位中,「速疾而轉,通行勝故,説八正道 增」,見道的時候,十五剎那很快,中間没有阻礙,通行的意思很殊勝,是八正道, 八正道跟輪子一樣的。把三十七道品配修行的位次,這是有部的説法。

有餘師說,於見道位,建立覺支,如實覺知四聖諦故,於見修二位,建立八道支,以此二位,俱通直往涅槃城故。念住等七品,應知次第增者,結上初業等位,有念住等七品增也。

「有餘師説,於見道位,建立覺支,如實覺知四聖諦故」,這是另外一種説法。 見道是七覺支。因爲「如實覺知四聖諦故」,四個聖諦能夠如實地知道。所以這時 候修七覺支。「於見修二位,建立八道支,以此二位,俱通直往涅槃城故」,八正 道是通往涅槃的道,不管見道也好,修道也好,都是直接通往涅槃城的,所以見、 修二道都要修八正道。

「念住等七品,應知次第增者,結上初業等位,有念住等七品增也」,配前面 七位,有七個東西增上,把三十七道品根據修行的階位來安,哪一位的時候增上地 修哪一個。修行從念住下手,不要超越。

從此第五,漏無漏分别。論云:此三十七,幾通有漏?幾無漏耶?頌曰:七覺八道支 一向是無漏 三四五根力 皆通於二種

「從此第五,漏無漏分别。論云:此三十七,幾通有漏?幾無漏耶」,三十七 道品,哪些通有漏?哪些純粹是無漏?一般認爲這個道品都是無漏的,但是在没有 見道之前還有一些是通有漏的。 「頌曰:七覺八道支,一向是無漏,三四五根力,皆通於二種」,這個頌很清楚。背熟了之後對自己有極大的幫助。不單是看書,自己修行的時候,都可以作爲借鑒。七覺支、八正道一向是無漏,這是見、修二道時候的。有部的説法,見道是八正道,修道是七覺支;其他論師認爲,見道通八正道跟七覺支,修道是八正道。這兩種,見道、修道都是無漏道。見道以前,四念住,五根五力,乃至在煖、頂、忍、世第一,那些時候是有漏的。進入見道以後,再修這些是無漏的。所以這幾種通有漏、無漏。

釋曰:七覺支、八正道,唯無漏也。三四者,一、四念住,二、四正斷,三、四神足也。五根力者,謂五根、五力也。此四念住等,皆通有漏、無漏二種也。

「釋曰: 七覺支、八正道,唯無漏也」,這是見、修二道的,只是無漏。「三四」,四念住、四正斷、四神足,都通有漏、無漏。五根、五力也通有漏、無漏。「此四念住等,皆通有漏、無漏二種也」,假使在見道前修是有漏的,見道以後修是無漏的。

從此第六,明依地。論云:此三十七,何地有幾?頌曰:初靜慮一切 未至除喜根 二靜慮除尋 三四中除二前三無色地 除戒前二種 於欲界有頂 除覺及道支

第六,「明依地」,「論云:此三十七,依地有幾」,修三十七道品,依哪一個靜慮來修呢?「頌曰:初靜慮一切,未至除喜根,二靜慮除尋,三四中除二。前三無色地,除戒前二種,於欲界有頂,除覺及道支」。

「初靜慮一切」,三十七道品,一切都能修。未到地定除掉喜覺支。二靜慮以 上都是無尋無伺,正思惟没有。「三四中除二」,第三靜慮、第四靜慮,中間定, 要除尋跟喜。「前三無色地,除戒前二種」,除戒,喜、尋也没有。「於欲界有頂, 除覺及道支」,七覺支和八正道是唯無漏,在欲界跟有頂天不能有。

釋曰:初靜慮一切者,依初靜慮,具三十七,故言一切。未至除喜根者,依未至地,唯三十六,除喜根故,以近分地,勵力轉故,於下地法,猶疑慮故,無有喜也。二靜慮除尋者,依第二禪,亦三十六,彼除尋故,無正思惟支也。三四中除二者,三四謂第三、第四靜慮也,中謂中間禪也。此三四中,各三十五,謂除前二,即無喜、尋也。前三無色地,除戒前二種者,前三無色,除戒三支,及除前二,即是喜、尋,總除五種,故三無色,各三十二也。於欲界有頂,除覺及道支者,欲界有頂,無無漏故,除七覺支,及八道支,有餘二十二也。

「釋曰:初靜慮一切者」,依初靜慮修三十七道品,一切都能修。「具三十七,故言一切」。

「未至除喜根」,未到地定,只能修三十六,喜要除掉。「除喜根故」,爲什麼要除喜根?「以近分地,勵力轉故」,近分定正在努力斷煩惱,一心在跟煩惱搏鬥的時候,喜還生不出來。另外一個原因,「於下地法,猶疑慮故」,未到地定的下地是欲界,欲界的法没有全部斷完,心裏還有一點顧慮,怕再染到欲界的煩惱,不會生喜心。到初禪,斷完欲界的九品,根本定有喜樂。「二靜慮除尋」,二禪以上都是無尋無伺地,没有尋。「依第二禪,亦三十六,彼除尋故」,尋是正思惟,正思惟這一支没有。

「三四中除二」,三禪、四禪跟中間定要除兩個,一個喜,一個尋。「謂第三、第四靜慮也,中謂中間禪也」,第三禪、第四禪、中間定只能修三十五個。「謂除前二」,喜、尋都要除掉。第三靜慮是妙樂,第四靜慮捨受,中間定也是捨受,没有喜,中間定是無尋有伺,二靜慮以上都是無尋無伺,都没有尋。

「前三無色地,除戒前二種者」,前三無色地可以修無漏道。空無邊處、識無邊處、無所有處,這三個也是捨受,也是無尋無伺,除掉喜、尋兩種之外,還要除掉戒的正語、正業、正命這三支。因爲無色界没有色法,定共戒、道共戒都没有,没有無表色。「總除五種,故三無色,各三十二」,三十七除五就三十二個。

「於欲界有頂,除覺及道支」,欲界有頂,只能是有漏的,没有無漏法。「無無漏故,除七覺支,及八道支」,他們修不了七覺支、八正道。故「有餘二十二也」,七覺支裏邊包含的喜,八正道包含的戒,在七覺支、八正道裏除掉。其餘的道品,在欲界有頂可以有有漏的。欲界的人,如果没有得到見道,七覺支,八正道,只不過是練習練習,談不上修,真正修是見道以上的事情。

從此第四,明證淨。論云: 覺分轉時,必得證淨,此有幾種? 第一問也。依何位得? 第二問也。實體是何法? 第三問也。有漏無漏耶? 第四問也。頌曰:

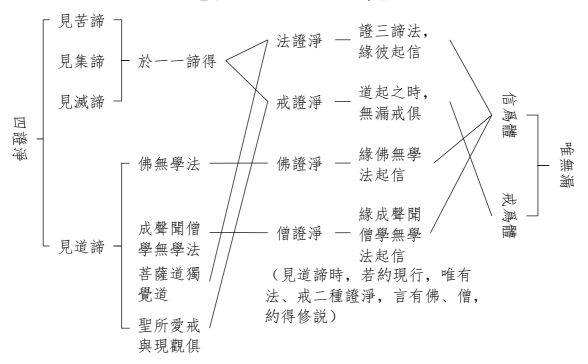
證淨有四種 謂佛法僧戒 見三得法戒 見道兼佛僧 法謂三諦全 菩薩獨覺道 信戒二為體 四皆唯無漏

「從此第四,明證淨」,四證淨很要緊。「論云:覺分轉時,必得證淨」<sup>1</sup>, 覺分是三十七覺分。見道的時候,同時必能得到證淨。證到四諦,決定會得到清淨 的四個東西,證淨。「此有幾種」,證淨有幾種?「依何位得」,怎麼樣得到證淨? 「實體是何法」,四證淨的體是什麼?「有漏無漏耶」,四證淨是有漏法,還是無 漏法?一共提四個問題。

201

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>《麟記》卷二五: 「述言覺分轉時必能得證淨者,轉之言起,起之言生,謂根力等覺分生時,必能獲得四證淨也。或從根力轉入證淨故。」

#### [表六-二四:四證淨]



「證淨有四種,謂佛法僧戒」,第一,證淨有四種,佛證淨、法證淨、僧證淨、戒證淨,四種證淨。「見三得法戒,見道兼佛僧」,第二,什麼時候得?見道見的是四諦法,見苦、集、滅三諦的時候得法證淨、戒證淨。「見道兼佛僧」,見道諦的時候,不但有法證淨、戒證淨,還有佛證淨、僧證淨。「法謂三諦全,菩薩獨覺道」,法證淨的法是指什麼呢?「三諦全」,苦、集、滅三個諦完全包在裏邊。

「菩薩獨覺道」,道諦裏邊,菩薩道、獨覺道都包在法裏邊。爲什麼獨覺跟菩薩包在法裏邊,不包在僧裏邊?因爲菩薩跟獨覺都是一個人出現。四人以上叫僧,一個人不能叫僧,所以歸在法證淨裏邊。「信戒二爲體」,第三,他們的體是什麼?佛證淨、法證淨、僧證淨,這是信爲體,純淨的信心,這個時候證實。以前信佛,都是從有漏的心,起勝解心。證到四諦之後,清淨的信心起來,不會退。

信心要培養,要把它鞏固、擴大,因爲我們是凡夫,凡夫的信心會退。在違緣來的時候,不少人退了信心,居士把經書都送到廟裏邊去,甚至於拿到舊書攤去了。 我一九五九年回上海,那時候肅反。上海很多居士偷偷地把《五字真言》什麼丢在 金剛道場客堂裏邊,一大堆的書。後來我看見馬路邊賣舊書的地攤上,《五字真言》 等都有,這就不大好,這是信心不夠的表現。

見道的,殺了頭也不會失去信心。上海的持松法師是學東密的,那时候别人說佛教是迷信,打他,問他還信不信,他都是說「我信」。問了又打,打了再問,打得要不行了,他說,「打死也信的」。這些人很稀有。證到四證淨之後,他親自證到佛法僧的功德,再也不會說不信的話。所以見道以上不會造業,也是這個道理,「以信爲體」。戒證淨,以戒爲體,就是道共戒。見道的時候就有戒證淨。

「四皆唯無漏」,四證淨都是無漏法,不是有漏的。我們現在都没有,不要掉以輕心。不要說我什麼都經過了,到城市裏住兩夜没關係,在居士家裏住兩夜也没關係,到哪裏都没關係。年紀老了也不行,不要說年輕的,年老的人下水的很多,這不稀奇。煩惱業不管年紀老不老。不要說老了就没有事,什麼都没有保證的。只有見道,纔決定不會退。

釋曰:前兩句答初問,次四句答第二問,次一句答第三問,後一句答 第四問。經說證淨總有四種:一、於佛證淨,二、於法證淨,三、於僧證 淨,四、聖戒證淨也。

「釋曰:前兩句答初問」,前面兩句答初問,證淨有四種。哪四種?「佛法僧戒」。「次四句答第二問,次一句答第三問,後一句答第四問,經説證淨」,「於佛證淨」,對於佛證到清淨的信心;「於法證淨」,對於法的功德證到清淨的信心;「於僧證淨」,於僧的功德證到清淨的信心;「聖戒證淨」,證到四諦以後有無漏戒,這個無漏戒本身是淨的。

見三得法戒者,且見道位,見前三諦,於一一諦,各得法、戒二種證淨。證三諦法,緣彼起信,有法證淨。道起之時,無漏戒俱,有戒證淨。見道兼佛僧者,道是道諦也,見道諦位,兼得佛、僧。兼言謂顯亦得於法及戒證淨。佛無學法,是道諦攝也,緣彼起信,名佛證淨;成聲聞僧學無學法,亦道諦攝,緣彼起信,名僧證淨。故唯道諦,有佛、僧也。見道諦時,若約現行,唯有法、戒二種證淨,言有佛、僧,約得修說,以於此時,修得未來緣佛、僧信,故見道諦,具四證淨。法謂三諦全,菩薩獨覺道者,此所信法也。謂苦集滅三諦全,名法也。於道諦中,菩薩道及獨覺道名法,以菩薩與獨覺,唯有一人,不成僧義,名爲法。聖所受戒,與現觀俱¹,故一切時,無不亦得。解云:此明法戒通見四諦也。

「見三得法戒」,什麼時候得四證淨呢?見到苦諦、集諦、滅諦的時候,得到 法證淨、戒證淨。「且見道位,見前三諦,於一一諦,各得法、戒二種證淨」,見 道十五刹那,開頭是苦,再是集,再是滅,見到這三諦的時候,因爲這些都是法, 有法證淨。同時因爲見道有無漏戒出來,也有戒證淨。「證三諦法,緣彼起信,有 法證淨」,三諦的法親自證到,對這個法起了信心,叫法證淨。一點也不懷疑,苦 就是苦,集就是集,滅就是滅,清淨出離。這樣證到清淨的信心。「道起之時,無 漏戒俱,有戒證淨」,起無漏道的時候,決定有無漏的道共戒。道共戒跟見道同時 生起,就是戒證淨。見三諦的時候,有法證淨,也有戒證淨。

-

<sup>1《</sup>俱舍論》卷二五:「聖所愛戒,與現觀俱。」

「見道兼佛僧」,見道諦的時候還有佛證淨、僧證淨。「道是道諦也,見道諦位,兼得佛、僧。兼言謂顯亦得於法及戒證淨」,見道諦的時候有法證淨,同時兼 帶還有佛證淨、僧證淨。

佛證淨,「佛無學法,是道諦攝」,有部認爲,成佛的無學法是佛寶。成僧的有學法、無學法,是僧寶。所以道諦裏邊就有成佛的無學法。「緣彼起信,名佛證淨」,對成佛的無學法起了清淨的信心,叫佛證淨。

「成聲聞僧」的「學無學法」,也是道諦所攝。「緣彼起信,名僧證淨」,對 於成就聲聞僧的有學、無學法起了清淨的信心,叫僧證淨。

「故唯道諦,有佛、僧也」,四諦裏邊,只有道諦裏有佛證淨、僧證淨。「見道諦時,若約現行,唯有法、戒二種證淨,言有佛、僧,約得修説」,現行是正在修,現行地修。見道諦的時候,見的當然是道諦的法,現行修的只有法證淨、戒證淨兩種。佛證淨、僧證淨是「得修説」,是從得到「法前得」來說,雖然没有現行,但是也可以熏修。

「以於此時,修得未來緣佛、僧信,故見道諦,具四證淨」,因爲這個時候,得修的這個法可以還没生起來,但對佛、對僧的信心能夠先修起來,這是法前得。 法在未來,得已經得到,可以修。所以見道諦的時候,不但有法證淨、戒證淨,也 有得修的佛證淨跟僧證淨。所以,見道諦有四個證淨。

佛證淨是成佛的無學法,僧證淨是成聲聞的有學、無學法。法證淨指什麼呢? 「法謂三諦全,菩薩獨覺道」,法證淨,包括苦、集、滅三諦,還有道諦裏邊,成 佛的、成僧的學、無學法除開之後,餘下成菩薩、獨覺的那個道,也算在法證淨裏 邊。

「此所信法也」,如果説對法起信心,這個法到底包括哪些範圍呢?苦、集、滅三諦全部,還有道諦裏邊菩薩、獨覺這兩個道,也是法證淨的內涵。「謂苦集滅三諦全,名法也」,道諦裏邊不是全部都包括的,「菩薩道」「獨覺道」叫「法」。爲什麼菩薩道與獨覺道叫法呢?因爲「菩薩與獨覺,唯有一人,不成僧義,名法也」,菩薩、獨覺,他們不是僧,僧要四人以上。菩薩出世、修行都是單個人的。獨覺不是大覺,雖然是無學,但是一個人自己覺悟的。僧證淨歸不進去,佛證淨也歸不進去,屬於法證淨。

「聖所愛戒」,戒證淨,這個戒是聖人所愛的,聖人對戒非常尊重。有的凡夫討厭戒,認爲最好不要持戒,什麼都可以隨便。當然,凡夫對戒尊重的也不少,那些邪見的當然不愛戒。「與現觀俱」,跟諦現觀同時生起的戒,就是道共戒。「故一切時,無不亦得」,既然它跟現觀是同時生起的,一切時都能夠得到它。見苦、見集、見滅的時候,得法證淨,也得到戒證淨,所以叫「亦得」。「解云:此明法戒通見四諦也」,法證淨跟戒證淨,四個諦都有。

信戒二為體者, 出體也。由所信别, 故名有四, 實體唯二。三寶證淨, 以信為體, 聖戒證淨, 以戒為體, 故唯有二。四皆唯無漏者, 四種證淨, 唯無漏法, 以有漏法非證淨故。

「信戒二爲體者」,四證淨的體,一個是信,一個是戒。「由所信别,故名有四」,因爲所信的對象有三種,信裏邊分三個,加上戒,一共是四個證淨。而「實體唯二」,實際的體性,就是信、戒。「三寶證淨,以信爲體」,佛證淨、法證淨、僧證淨,都是以信爲體。「聖戒證淨,以戒爲體,故唯有二」,所以,四證淨的體只有兩個。「四皆唯無漏」,四個證淨都是無漏法。只能是無漏,不通有漏。「四種證淨,唯無漏法,以有漏法非證淨故」,有漏法既没有證到四諦,也不乾淨。

問: 為依何義, 立證淨名? 答: 證四諦理, 故名為證; 正信三寶, 及妙尸羅, 故名為淨。離不信垢, 信名為淨; 離破戒垢, 戒名為淨。由證得淨, 立證淨名。此四次第者, 信佛如良醫, 信法如良藥, 信僧如看病者,由信心淨, 故發聖戒, 是故尸羅, 說為第四, 要具前信, 此戒現前, 如遇三緣, 病方除故。

「問:爲依何義,立證淨名」,證淨兩個字是以什麼意義來安立的?

「答:證四諦理,故名爲證」,證到四諦的道理叫證。「正信三寶,及妙尸羅,故名爲淨」,對三寶及無漏戒確確實實起了正信,無漏名妙,妙尸羅就是無漏的戒,「離不信垢,信名爲淨」,信把不信的垢全部洗乾淨,純粹是信心,一點垢也没有,叫信清淨。「離破戒垢,戒名爲淨」,破戒對戒來說是髒東西,這個破戒的垢全部洗掉,戒清淨。無漏戒決定是清淨的,不會再犯的。有漏的戒,像别解脱戒等等,要看衆生的根性。根支具尊者,大大小小都不犯,這是特等好的根器。而一般的人會犯,大的不犯,小的要犯。犯了懺悔也是好的,犯了不懺悔,隨它去就不好,所以凡夫都有垢。聖者戒是清淨的,没有破戒垢,所以叫戒證淨。

「由證得淨,立證淨名」,證到四諦之後,纔得到清淨的名。如果没有證四諦, 對佛法僧的功德没有看清楚,那這個信心決定是有垢的。有的人說自己信心很好, 一點也没有懷疑,這要看你見道没有,没有見道肯定有垢。

我們以前在五臺山學法的時候,有個很有名的居士,叫施劍翹。她是打死孫傳 芳爲父親報仇出名的奇女子。她跟一個魯居士住在五臺山的一個小茅棚,她很虔誠, 常殷勤禮拜,當她在外面碰到不稱心事,回來就不高興,發牢騷説護法菩薩不保佑 等等,這就是有垢。凡夫不信的垢都是有的。當然信的成分也有,只是不乾淨,只 有聖者纔是真正的信。海公上師再再地激勵我們這一輩子能夠爭取見道,見道之後, 信心清淨,再也不會退。信心不退,壞事也不會做。所以,見道是一個保證的地位; 没有見道,什麼都不敢保證。

「此四次第者」,四證淨的次第,爲什麼這樣安呢?「信佛如良醫,信法如良藥,信僧如看病者。由信心淨,故發聖戒,是故尸羅,說爲第四,要具前信,此戒

現前,如遇三緣,病方除故」,把自己當做一個病人,對佛要像相信良醫一樣,良醫是最好的醫王。「信法如良藥」,法是良藥,最好的藥,靈芝草之類,或者甘露,不死的藥。「信僧如看病者」,僧人是看病者,護士之類,照顧病人的人。佛、法、僧這三個缺一不可,少一個你的病好不了。「由信心淨,故發聖戒」,因爲對佛、對法、對僧的信心清淨之後,發聖戒。「是故尸羅,説爲第四」,所以聖戒擺在後面。「要具前信,此戒現前」,有前面的三個信之後,纔有無漏戒。「如遇三緣,病方得除」,好比我們看病,要三個因緣(良醫、良藥、看病者)都有,病纔除得了。病除在後,醫王、良藥與看病者在前。信佛、信僧、信法的證淨在前,然後纔產生尸羅。

四證淨很重要,學法的人要知道。自己的信心到底是什麼水平?在菩提的道上是哪個站口?自己清清楚楚。不會說增上慢的話。六十年代末的時候,我從五臺山回上海,有一個居士跑來問我,他能不能算開悟。我說:你是個糊塗蟲,開什麼悟。開悟的人會這樣問人家的嗎?開悟就是見道,見道的人有各種徵象,至少要得了定,要修過煖、頂、忍、世第一,然後進入見道十五刹那,佛法僧的證淨得到没有?戒證淨得到没有?

從此第五,明正智解脱。就中四,一、明二支,二、明解脱時,三、明斷障時,四、明滅斷離。且第一明二支者,論云:經言學位,成就八支,無學位中,具成就十加正解脫及正智支,何緣不說有學位中,有正解脫及有正智?一問。正脫正智,其體云何?第二問也。頌曰:

學有餘縛故 無正脫智支 解脱為無為 謂勝解惑滅有為無學支 即二解脱蘊 正智如覺說 謂盡無生智

「從此第五,明正智解脱」,正智、正解脱。八正道裏邊加進正智、正解脱,成十支。「就中四,一、明二支,二、明解脱時,三、明斷障時,四、明滅斷離」。

「且第一明二支者」,先説二支,正智、正解脱。「論云:經言學位,成就八支」,經上說有學位成就八支,八正道。無學位中,具成就十,再加正智、正解脱支這兩支。「何緣不說有學位中,有正解脱及有正智」,爲什麼有學裏邊,只有八支,没有十支呢?正智、正解脱爲什麼不加進去?「正脱正智,其體云何」,另外,正解脱、正智以什麼爲體?

「頌曰:學有餘縛故,無正脱智支」,有學煩惱還没有斷完,有其他的煩惱把他捆起來,正智、正解脱没有。只有煩惱斷完纔能說解脱。就像一個人捆了一百根繩子,解了九十根,還有十根繩子捆着,還是不自由。所以有學還不能叫解脱。正智是解脱知見,没有解脱,也就談不上正智。「解脱爲無爲」,解脱的體有有爲的、有無爲的。有爲的是勝解,無爲的是惑滅,擇滅。「有爲無學支,即二解脱蘊」,

有爲方面無學支就是慧解脱、心解脱兩個解脱蘊。正解脱是解脱蘊,正智是解脱知 見。「正智如覺説」,正智就是覺,就是盡智、無生智,是解脱知見。

釋曰:初兩句答初問,後六句答第二問。學有餘縛故,無正脫智支者,學位中,尚有餘縛,無解脫支,由解脫支無故,亦不立正智支也。解脫爲無爲者,標也。解脫有二,一是有爲,二是無爲。謂勝解惑滅者,釋上也。謂無學勝解,名有爲解脫,一切惑滅,名無爲解脫。有爲無學支者,有爲解脫,名無學支,以立支名,屬有爲故。即二解脫蘊者,即此有爲解脫,經說有二種,謂心解脫及慧解脫一,此二解脫,五分法身中,名爲解脫蘊也。正智如覺說,謂盡無生智者,出正智體,如前覺說,謂即前說盡無生智,爲正智體。

「釋曰: 初兩句答初問,後六句答第二問。學有餘縛故,無正脫智支者」,有學「學位中,尚有餘縛」,有學位裏邊煩惱没有斷完。其餘煩惱還把他捆起,所以没有解脫支。一定要把九品的有頂惑全部斷完,纔有解脫支。「由解脫支無故,亦不立正智支也」,有學,煩惱還没有斷完,解脫支没有。解脫支没有,正智也安不上去。

「解脱爲無爲」,解脱支的體分兩種,有爲的,無爲的,「標也」。「解脱有二,一是有爲,一是無爲」,解脱有兩種,有爲的解脱,無爲的解脱。「謂勝解惑滅」,有爲的解脱是勝解;無爲解脱是惑滅,擇滅。「釋上也,謂無學勝解,名有爲解脱」,無學,生起勝解心,煩惱確實是斷掉了,這是有爲解脱;一切惑滅,煩惱滅掉得到的擇滅,是無爲的解脱。這是有爲的跟無爲的兩種解脱。關於有爲的解脱,在《俱舍論》裏邊,經部跟有部有辯論,這裏没有引下來。

「有爲無學支」,有爲的解脱叫無學支。無學支裏,不能安無爲法。八正道的 八支、十支都是道諦。道諦是無漏有爲。「以立支名,屬有爲故」,既然立支,當 然是有爲法,無爲法裏没有支。無學的十支,解脱是有爲的解脱。

「即二解脱蘊」,所謂的解脱蘊。「即此有爲解脱,經說有二種,謂心解脱及 慧解脱」,心解脱,心離開貪瞋癡的繫縛,叫心解脱;慧解脱,慧把一切煩惱斷掉, 稱慧解脱。它的體是跟心、慧兩個相應的勝解心所。心、慧兩種解脱,都是解脱支。 「此二解脱,五分法身中,名爲解脱蘊也」,這兩個解脱在五分法身裏邊屬於解脱 蘊。無漏的五蘊就是五分法身,戒、定、慧、解脱、解脱知見。

<sup>1 《</sup>大毗婆沙論》卷一〇一: 「無學勝解復有二種: 一時愛心解脫,即五種阿羅漢果所攝勝解,亦名時解脫; 二不動心解脫,謂不動法阿羅漢果所攝勝解,亦名不時解脫。此二解脫各有二種: 一名心解脫,離貪愛故; 二名慧解脫,離無明故。問: 若無學勝解離貪愛故名心解脱,離無明故名慧解脱者,集異門說當云何通,如說云何心解脱,謂無貪善根對治貪愛; 云何慧解脱,謂無癡善根對治無明耶? 答: 集異門論應作是說,云何心解脱,謂無貪善根相應勝解; 云何慧解脱,謂無癡善根相應勝解。應作是說而不說者,有別意趣,謂依善根顯示勝解。若依無貪故心解脱貪愛,此相應勝解名心解脱;若依無癡故慧解脱無明,此相應勝解名慧解脱。是故此中二心解脱,俱以無學勝解爲自性。」

「正智如覺說」,正智這一支,跟菩提分法裏的那個覺一樣的解釋,就是盡智、無生智。正智的體就是盡智、無生智。「如前覺說」,前面講過。「謂即前說盡無生智,爲正智體」,就是解脫知見。五分法身的後兩個就是解脫支跟正智支,正智這個了知就是解脫的,叫解脫知見。

從此第二,明解脫時。論云:心於何位,正得解脫,而言無學心解脫耶?頌曰:

無學心生時 正從障解脱

「從此第二,明解脱時」。什麼時候解脱?「心於何位,正得解脱,而言無學心解脱耶」,無學的心,在什麼時候正得到解脱?不是已解脱,不是未解脱,是正在解脱。問這一刹那的時間。

「頌曰:無學心生時,正從障解脱」,最初成無學的心。「生時」,還在未來,將進入現在,在未來到現在的交界綫。住、異、滅,都是現在,滅是衰敗,快要消滅了。

釋曰: 無學心生時者, 謂初無學心, 於未來正生時也。此正生時, 從煩惱障, 正得解脱, 名正解脱。若現在世, 名已解脱, 非正解脱也。

無學的心正在生的時候,屬於未來,所以說「於未來正生時」。正生時,煩惱 障正在解脱,煩惱障正在解脱的時候叫正解脱。正解脱是無間道。「若現在世,名 己解脱,非正解脱也」,如果無學心已經生,到了現在,已經解脱。

從此第三,明斷障時。論云:道於何位,令正生障斷?頌曰:道唯正滅位 能令彼障斷

「從此第三,明斷障時」。斷障的時候。「論云:道於何位,令正生障斷」,道在什麼時候,使正要生出的障被它斷掉?

「頌曰: 道唯正滅時,能令彼障斷」,道在「正滅」時候斷障。正滅,還在現在。

釋曰:正滅位言,顯居現在。道能斷障,唯正滅時,餘位定無斷障用故。此言道者,即金剛喻定也。

「釋曰:正滅位言,顯居現在」,正滅位表示正處在現在,既不是過去,也不是未來,正是現在斷障。「道能斷障,唯正滅時,餘位定無斷障用故」,道要斷障(斷煩惱障),一定是在「正滅」的時候。只有現在正滅的時候,有斷障的作用;其餘的時間決定不能斷煩惱,没有作用。「此言道者,即金剛喻定」,能夠斷最後一品煩惱的,是金剛喻定。

從此第四,明滅、離、斷。論云:經說三界,謂斷、離、滅,以何爲體?第一問也。差別云何?第二問也。頌曰:

無為說三界 離界唯離貪 斷界斷餘結 滅界滅彼事

「從此第四,明滅、離、斷」,經上還有斷界、離界、滅界。「以何爲體」? 以什麼爲體?「差别云何」,斷、離、滅三界,它們的差别在哪裏?

「頌曰:無爲説三界」,這是無爲裏邊的三種界,一個是離,一個是斷,一個滅。「離界唯離貪」,單是離貪的叫離界。「斷界斷餘結」,其他的煩惱斷掉的,叫斷界。「滅界滅彼事」,把那些煩惱斷了之後,把它所緣的那些法都斷掉,所緣隨增等等全部斷掉的,叫滅界。

釋曰:初句答初問,下三句答第二問。無為說三界者,斷、滅、離三界,以無為解脫為體也。言離界者,約但離貪。言斷界者,謂約斷餘瞋等八結也。言滅界者,謂滅貪等,所隨增事。前言離、斷,約斷煩惱,此據滅惑所緣境事。

「釋曰,初句答初問,下三句答第二問」。初句「無爲説三界」回答第一問, 三界是什麼。下邊三句回答第二問,離界、斷界、滅界的差别。「無爲説三界者, 斷、滅、離三界,以無爲解脱爲體也」,把煩惱斷掉、滅掉、離掉,這是以無爲的 解脱爲體,但這三個還有差别。

「言離界者,約但離貪」,離界,只是從離開貪來説的,因爲貪特别厲害,繫縛於三界的主要是貪心,所以把貪拿出來,立一個離界。斷界,「謂約斷餘瞋等八結也」,九結裏邊,貪結是離界,斷除其餘八個結歸入斷界。「言滅界」,還有滅界,「謂滅貪等,所隨增事」,貪瞋等煩惱隨增的事情都滅掉,煩惱隨增是所緣隨增、相應隨增。心王心所、相應的法、所緣的境,(上三)全部有爲法都把它們滅掉,這是滅界。

「前言離、斷,約斷煩惱」,斷界也好,離界也好,是對煩惱説的;滅界,不 但是滅煩惱,而且要滅掉煩惱所緣的那些境界,一切有漏法都包在裏邊。煩惱的所 緣隨增,它的境、事全部都得到擇滅,這是滅界。

從此第六,明厭離通局。論云:若事能厭,必能離繋耶?問也。不爾。 答也。云何?徵也。頌曰:

厭緣苦集慧 離緣四能斷 相對互廣狹 故應成四句

「從此第六,明厭離通局」,厭跟離有相通之處,也有不同之處。「論云:若 事能厭,必能離繫耶」,假使厭某個東西,是不是一定能離繫呢?「不爾」,厭不 一定離繫。「云何」,怎麼不一樣呢?

「頌曰: 厭緣苦集慧,離緣四能斷」,厭是緣苦集的那個智慧,所緣的境是苦集,當然產生厭離的心,出離心就是這麼來的。離是緣四能斷,緣四諦能斷煩惱的

道叫離。這兩個不是一碼事。「相對互廣狹,故應成四句」,這兩個各有廣狹,由四句來回答。

釋曰: 厭緣苦集慧者, 唯緣苦集, 所有忍智, 名苦集慧, 此慧名厭, 厭苦集故。離緣四能斷者, 緣四諦境, 能斷惑道, 皆名爲離, 離煩惱故。 下兩句者, 厭離相對, 廣狹有殊, 故成四句。

「釋曰: 厭緣苦集慧者」, 厭是緣苦集的智慧。「唯緣苦集, 所有忍智, 名苦集慧」, 緣苦集二諦的時候, 産生的忍也好、智也好, 都叫苦集慧。「此慧名厭, 厭苦集故」, 這個智慧叫厭。厭離苦集二諦。苦集二諦是有漏法, 三界都是行苦。聖者對於行苦, 比凡夫看到阿鼻地獄的苦還要厲害, 所以要厭離。「離緣四能斷者, 緣四諦境」, 能夠斷煩惱的道叫離。所以一個是慧, 一個是道。一個是緣苦集, 一個是緣四諦。「離煩惱故」, 這個斷惑的道叫離, 離煩惱的緣故。

「下兩句者, 厭離相對, 廣狹有殊, 故成四句」, 厭離兩個的範圍互有寬狹, 要四句回答。

有厭非離: 謂緣苦集,不令惑斷,所有忍智。此忍即是先離欲染,後入見道,苦集法忍也。智是見道,苦集法智,及修道中加行、解脱、勝進苦集智也。此位但名厭,緣苦集故,忍不名離,惑先斷故。

第一種,有厭非離。「謂緣苦集,不令惑斷,所有忍智」,緣苦集諦,所有不斷煩惱的忍、智。苦集智忍緣苦集諦的時候怎麼不斷煩惱呢?因爲以前斷掉了,「此忍即是先離欲染,後入見道,苦集法忍也」,下面八地見斷的煩惱可以由有漏道來斷,有漏道把欲界的煩惱先斷掉,再去見道,這個時候,苦集的法忍跟苦集法智,「及修道中加行、解脱、勝進苦集智也」,「但名厭,緣苦集故,忍不名離,

惑先斷故」,緣的是苦集諦,是有厭。但是這個忍,不叫離,因爲用世間道把煩惱 已經斷掉,見道的時候,不要再斷,所以,有厭没有離。

有離非厭: 謂緣滅道, 能令惑斷, 所有忍智。此忍即是未離欲染, 後入見道, 滅道法忍, 及諸所有滅、道類忍也。智是修道中, 無間道攝, 滅道智也。此但名離, 是斷道故, 不名爲厭, 緣於境故。

第二種,有離非厭。「謂緣滅道,能令惑斷,所有忍智」,緣滅諦、道諦能夠使煩惱斷掉的所有忍智。「未離欲染,後入見道」,因爲没有用世間有漏道把欲界的煩惱先離掉,見道的時候這個忍要斷煩惱,是斷。但它緣的是滅諦、道諦,滅、道不是可厭的境,所以叫有離非厭。「後入見道,滅道法忍」,滅道法忍,見道時候是斷煩惱的。「及諸所有滅、道類忍也」,滅道類忍斷上界的煩惱(滅道二諦的煩惱)。「智是修道中,無間道攝」,滅道智,修道的時候,無間道的滅道智,也能斷煩惱,「此但名離,是斷道故」,既然先有漏道没有斷過,無漏智斷,能斷是

離。「不名爲厭,緣欣境故」,緣滅諦、道諦都是可以欣慕的、要追求的境,不是要厭離的境,所以説有離非厭。

有厭亦離: 謂緣苦集,能令惑斷,所有忍智。此忍即是,未離欲染入 見道者,苦集法忍,及諸所有苦集類忍也。智是修道無間道攝,苦集智也。 此名爲厭,緣苦集故,亦名爲離,能斷道故。

第三種,有厭有離,是厭又是離。「謂緣苦集,能令惑斷,所有忍智。此忍即是,未離欲染入見道者,苦集法忍,及諸所有苦集類忍也。智是修道無間道攝,苦集智也」。没有用有漏道斷掉煩惱,當見道時候,緣苦集諦的法忍,能斷欲界苦集下的煩惱;苦集的類忍,斷色無色界苦集諦下的煩惱,這是厭,又是斷、離。還有修道裏邊的苦集智,這個修道的煩惱没有用有漏道斷過,這無漏智出來也要斷,同時也是厭,「此名爲厭,緣苦集故」,叫厭,因爲緣的是苦集諦,是可厭的;「能斷道故」,能斷煩惱叫離。

有非厭離: 謂緣滅道,不令惑斷,所有忍智。此忍即是先離欲染後入 見道,滅道法忍也。智是見道中,滅智、道智,及修道中加行、解脱、勝 進道攝,滅道智也。此不名厭,緣於境故,亦不名離,非斷道故。

第四種,非厭非離,既不是厭又不是離。「謂緣滅道,不令惑斷,所有忍智」,緣滅諦、道諦,世間道已經斷掉,這個時候不要再斷,所有忍智。「此忍即是先離欲染後入見道」,在没有見道之前,欲界見所斷的煩惱已經斷掉,見道的時候,滅法忍、道法忍,欲界的煩惱不要再斷。「智是見道中,滅智、道智,及修道中加行、解脱、勝進道攝,滅道智也」,見道中,有無間道的滅忍、道忍,也有解脱道的滅智、道智。在修道的時候,欲界的滅、道二智能斷上界的煩惱。修道裏邊,加行道、解脱道、勝進道裏邊,滅道智能斷。「緣欣境故」,緣的是滅、道二諦,不是厭。也不叫離,因爲在世間道的時候斷掉了,這個時候不需要再斷,「非斷道故」,没有斷煩惱。

「賢聖品」對賢聖的果位、道等都講得相當詳細,這些一般是專門的書纔講的。 我們來回顧一下《俱舍》裏的八品:

第一品是「界品」,一切萬法的體是「界品」所攝。第二品是「根品」,既然有體,必有它的作用。「根品」講一切法的作用。有體有用,它的作用表現在哪裏呢?兩重因果。

在三界裏邊流轉生死,所感的苦報是苦諦,是流轉的果,見第三品「世間品」。 苦諦是報,是我們受的苦果,因是集諦,見第四品「業品」跟第五品「隨眠品」。 造業感苦果,業是煩惱推動來造的。對苦果來說,煩惱要遠一點,是緣;業要近一 點,是因。業是因,煩惱是緣,這是流轉生死的因、緣、果報。 我們學佛的目的是要消滅苦,要修道證到滅諦。修道的果見第六品「賢聖品」,是我們要求的果。「賢聖品」一開頭是四果四向,還包括二覺,獨覺跟大覺,這是有爲的果位,無爲的是擇滅。「賢聖品」所示的果怎麼來的?當然有因緣,它的因是智慧,所以佛教是離不開智慧的。第七品「智品」講智慧,要達到「賢聖品」所示的果最直接的因素是智慧。這個智慧從定中出來,最後講第八品「定品」。這是講還滅的因果。

整個《俱舍》,先是總的體用,再是兩重因果,一個是流轉的因、緣、果,一個是還滅的因、緣、果。我們要消滅流轉有漏的因、緣、果,得到還滅無漏的因、緣、果,要修定,修智,得到賢聖果位,這是我們學法的目的。

## 思考題

### 分别賢聖品第六 (卷二二至二五)

- 一 何謂賢?何謂聖?
- 二 能斷之道,其相云何?
- 三 爲什麼「見道唯無漏」?
- 四 何謂諦? 諦有幾?
- 五 何謂四諦?彼體云何?
- 六 四諦次第,依何而列?詳闡述之。
- 七 何謂現觀?
- 八 四諦云何名四聖諦?
- 九 苦、集二諦,凡夫亦有知者,是否亦可稱「凡諦」?
- 一〇 諸有漏行皆是苦諦,是怎樣立論的?
- 一一 何謂三苦? 三苦間有何聯繫?
- 一二 何人能觀見行苦? 見行苦後厭怖之狀, 如何比況?
- 一三 有部言樂實有,何緣但説苦爲聖諦?
- 一四 試述經、有二部對苦樂立論之差異。
- 一五 世親論主對苦樂之辯,以誰宗應理?
- 一六 苦、集二諦之體,經、有二部有何不同?依誰爲最契佛意?
- 一七 何謂二諦?
- 一八 云何世俗諦?舉例説明之。
- 一九 云何勝義諦?舉例説明之。
- 二〇 經部建立二諦依何標準?
- 二一 試比較經、有二部對二諦建立的同異。
- 二二 云何方便勤修,趣見諦道?
- 二三 試述「住戒」的重要性。
- 二四 綜合本書前後所述,詳釋聞、思、修慧。
- 二五 如何淨身器,令修速成?
- 二六 云何身心遠離? 對照自己找差距。
- 二七 何謂「不足」、「大欲」?以何對治?
- 二八 詳述喜足、少欲自性差别。
- 二九. 何謂四聖種? 爲什麼叫聖種?
- 三〇 詳釋四聖種。
- 三一 何以立此四聖種?

- 三二 何故安立助道生具及助道事業二事?
- 三三 何謂我所我事欲?云何息除此二事欲?
- 三四 何謂五停心?何謂七方便?
- 三五 正入修門,主要有幾?
- 三六 何謂不淨觀?爲什麼要修不淨觀?
- 三七 何謂四貪?各各云何對治?
- 三八 作意有幾種?修不淨觀屬何種作意?
- 三九 不淨觀對煩惱起何作用?爲什麼?
- 四〇 修骨鏁觀總有幾位? 一一詳述之。
- 四一 試述不淨觀,所緣少自在非少四句。
- 四二 此不淨觀屬何性? 依幾地?
- 四三 此不淨觀緣何境?何處生?
- 四四 此不淨觀何行相?緣何世?
- 四五 此不淨觀爲有漏爲無漏?爲離染得,爲加行得?
- 四六 何謂阿那阿波那?
- 四七 云何持息念?以何爲體?云何立名?
- 四八 試述持息念依何地?緣何境?依何身?
- 四九 試述持息念作意、二得。
- 五〇 云何外道無持息念?
- 五一 如何修持息念? 具幾因相?
- 五二 數中有何三失應避免?
- 五三 詳述持息念六因。
- 五四 詳述持息念六差别相。
- 五五 息依幾緣方轉?
- 五六 何謂别相念住?
- 五七 云何修别相念住?
- 五八 何謂自相、共相? 具體如何觀?
- 五九 念住有幾?其中誰能斷惑?云何?
- 六〇 所緣念住復分幾?
- 六一 念住云何次第?何以故?
- 六二 云何念住唯四?
- 六三 云何雜緣、不雜緣?各有幾種?
- 六四 何謂總相念住?
- 六五 從總相念住成就已,當生何善根?
- 六六 何故此法名煖?
- 六七 煖法修何行相?

- 六八 云何四諦十六行相?各詳述之。
- 六九 何謂頂法?彼從何生?修何行相?
- 七〇 何謂動善?
- 七一 煖、頂二法,初、後修念住有何差别?爲什麼?
- 七二 雜緣法念住後,進入總相念住,中間修何加行?
- 七三 何謂三義觀? 七處善?
- 七四 何謂忍法?
- 七五 忍法分幾品?其所緣行相有無不同?
- 七六 何謂減行、減緣?
- 七七 詳述七周減緣,二十四周減行。
- 七八 中忍初位從何時始?滿位又在何時?
- 七九 中忍未減緣時,修觀行時,現時刹那,唯一行相,云何説修十六行相?
- 八〇 云何行修、得修?
- 八一 云何説中忍位有修十六、十二、八,乃至四行相?
- 八二 於中、上忍位,於一諦中減三行相,何故仍修彼諦四行相?
- 八三 於上下八諦三十二行相中,云何留苦下一行相?
- 八四 苦下一行相,爲留何行?
- 八五 試就西方德光論師所説減行,述利根二種減略概況。
- 八六 試就西方德光論師所説減行,述鈍根二種減略概況。
- 八七 何謂世第一? 其所緣行相如何?
- 八八 煖等之體云何?
- 八九 云何得非煖等體?
- 九〇 何謂抉擇?何謂抉擇分?何謂順抉擇分?
- 九一 煖等於聞、思、修中屬何位?
- 九二 煖等四善,依何地生?以充實理由,説明欲界無色中無。
- 九三 「二或七」顯何義?云何説此非正義?
- 九四 依何身能得煖等?
- 九五 詳釋「三女男得二,第四女亦爾」。
- 九六 詳明煖等捨義,有幾種捨?
- 九七 何謂煖等勝利?
- 九八 順解脱分與煖,皆必得涅槃,二者何殊?
- 九九 云何上忍位「於此生處身有惑中,得非擇滅」?
- 一〇〇 何謂正性離生?
- 一〇一 三乘種姓,能轉根否?詳述能轉之客觀規律性。
- 一〇二 三乘種姓,極速極遲,各需幾生?
- 一〇三 世第一後復生何道?

- 一〇四 何謂十六心聖諦現觀? 詳述其内涵並釋名相。
- 一〇五 何謂法智、類智?
- 一〇六 忍、智有何差别?
- 一〇七 現觀有幾種?各述其詳及相互關係。
- 一〇八 詳述正性離生。何謂正性?何謂離生?
- 一〇九 何謂正性決定?
- 一一〇 諦現觀十六心,爲依何地?
- 一一一 云何忍智前後次第必然如此?
- 一一二 何謂無間道?何謂解脱道?
- 一一三 云何見道唯十五刹那?
- 一一四 云何道類智不斷修惑,而修道攝?
- 一一五 何謂隨信行、隨法行?
- 一一六 試就見道十五心中安立聖位,總共有幾人?
- 一一七 道類智時,建立衆聖差别云何?
- 一一八 何緣先斷欲修惑一至五等,至第十六心,但名預流果等,非後果向?
- 一一九 何謂「地地失德九」?
- 一二〇 云何下下品道能斷上上品障?
- 一二一 何謂預流?
- 一二二 此預流名,爲因何義?
- 一二三 何緣預流,不目第八?
- 一二四 何緣預流,不目超越證二、三果人?
- 一二五 云何預流極七返生?
- 一二六 預流未斷修惑,云何經說名無退墮法?
- 一二七 智、愚之别云何?
- 一二八 何謂家家?家家有幾種?
- 一二九 要具幾緣,預流果得轉名家家?
- 一三〇 欲九品修斷惑,各潤幾生?
- 一三一 即以上理説明三、二生家家。
- 一三二 云何無斷欲一、二品家家?云何無斷五品?
- 一三三 第五品不能障一來果,云何欲第九品能障不還果?
- 一三四 説明天家家、人家家之欲三、四品修惑、受生概況。
- 一三五 何謂一來果向、一來果?
- 一三六 何謂薄貪瞋癡、重貪瞋癡?
- 一三七 何謂一間?一間有何義?
- 一三八 一間與不還果向有無差别?
- 一三九 何謂不還果?不還具何義?

- 一四〇 何謂七種不還?
- 一四一 有行、無行,經部、有部有無不同解釋及次第?
- 一四二 何謂上流?上流有幾?
- 一四三 試述樂慧上流與樂定上流之不同處。
- 一四四 行無色上流有幾?
- 一四五 樂定上流與行無色上流是否相同?
- 一四六 何謂九種不還?
- 一四七 九種不還與七種不還相互關係如何?
- 一四八 云何由業、惑、根有殊,安立九種不還?
- 一四九 何謂七善士趣?
- 一五〇 何故須、斯二果不立七善士趣名?
- 一五一 何故阿羅漢果不立七善士趣名?
- 一五二 何謂經生聖者?
- 一五三 欲界經生聖與色界經生聖者有何不同?
- 一五四 欲界經生聖與色界經生聖者有何相同處?
- 一五五 經欲界生聖,云何必不往上色、無色界?
- 一五六 何謂雜修靜慮? 先應雜修何等靜慮?
- 一五七 由何等位,知雜修成?
- 一五八 何緣而修雜修靜慮?
- 一五九. 何緣淨居處唯有五?
- 一六〇 何謂身證?依何勝德立身證名?
- 一六一 何謂有學十八,無學有九?
- 一六二 何緣身證不預其數?
- 一六三 何謂阿羅漢向?
- 一六四 何謂金剛喻定?
- 一六五 何謂「盡得俱盡智」?
- 一六六 何謂應果?
- 一六七 由何等道離何地染?
- 一六八 聖離八地染,各有幾種離繫得?凡夫離八地染,有幾種離繫得?
- 一六九 由何地道離何地染?
- 一七〇 云何有漏道唯能離次下一地?
- 一七一 諸依近分離下地染,諸解脱道亦近分耶?
- 一七二 初三後解脱,爲什麼「根本或近分」?
- 一七三 爲什麼「上地唯根本」?
- 一七四 世道緣何作何行相?
- 一七五 盡智無間有何智生?

- 一七六 不動種姓有無無學正見?
- 一七七 何謂沙門性?
- 一七八 沙門果體是何?果位差别有幾?
- 一七九 世尊何緣唯説四沙門果?
- 一八〇 若有漏道力所得二果,是沙門果否?
- 一八一 沙門性有何異名?
- 一八二 何謂婆羅門?何謂梵輪?
- 一八三 有部以見道名法輪,有何理由及依據?
- 一八四 何謂三轉十二行相(依有部釋)?
- 一八五 何謂三轉十二行相(依經部釋)?
- 一八六 何沙門果依何界得?
- 一八七 超越證三果,云何不許依上界得?
- 一八八 云何上界無見道?
- 一八九 諸阿羅漢有幾差别?差别云何?
- 一九〇 何謂時解脱、不時解脱?
- 一九一 阿羅漢所有種姓,爲是先有,爲是後得?
- 一九二 云何若退定退等,上界唯有安住、不動二種?
- 一九三 六種退姓如何退? 退種如何退?
- 一九四 「非先」包含幾種意義?
- 一九五 有宗初果無退,後三有退,依何理證?
- 一九六 經部説法如何?
- 一九七 經部如何解釋不動等六種姓?
- 一九八 除阿羅漢,餘亦有六種種姓耶?皆能練根否?
- 一九九 云何解釋「不動阿羅漢,退現法樂住」?
- 二〇〇 「退」有幾種?
- 二〇一 退果之概況如何?
- 二〇二 學、無學練根各幾無間、幾解脱道?
- 二〇三 何謂久習?
- 二〇四 練根何性攝?何所依?
- 二〇五 云何有學練根但依六地?
- 二〇六 何謂九無學?由何差别?
- 二〇七 何謂七聖人?依何立七?
- 二〇八 七聖者,實體有幾?
- 二〇九. 何謂慧解脱? 俱解脱?
- 二一〇 學、無學位,何由稱滿?
- 二一一 略説道有幾,能攝一切道?

- 二一二 道義云何?
- 二一三 何謂通行?此有幾種?
- 二一四 依何安立四通行?
- 二一五 何謂苦、樂通行?
- 二一六 何謂菩提分法?此有幾種?
- 二一七 此菩提分法,實體有幾?如何相攝?
- 二一八 念住等三,何獨説爲慧、勤、定?
- 二一九 何位何覺分增?
- 二二〇 見、修道中何覺分增,有幾種説法?
- 二二一 此三十七,何地有幾?
- 二二二 何謂證淨? 證淨有幾?
- 二二三 四證淨依何位得?
- 二二四 證淨實體是何?
- 二二五 證淨屬有漏抑無漏耶?
- 二二六 證淨云何次第?
- 二二七 何謂有學八支、無學十支?
- 二二八 何謂正解脱?
- 二二九 何謂正智?
- 二三〇 有學位中云何僅八支?
- 二三一 正智、正脱其體云何?與五分法身有無關聯?
- 二三二 正智、正脱於何位得?
- 二三三 心於何位正得解脱?
- 二三四 道於何位令正生障斷?
- 二三五 何謂無爲三界?
- 二三六 三界以何爲體?差别云何?
- 二三七 詳釋厭、離通局。