# الحساب الصحيح من بنيان الحكم الرشيد

بحث تفصيلي في بيان علم الحساب وأهميته في نصرة الحق وإقامة الميزان

تأليف

زكريا يوسف محمد أبوقرين الطرابلسي

قال الشافعي رحمه الله:

أُحِبُّ الصالِمينَ وَلَستُ مِنهُم لَعَلِّي أَن أَنالَ بِهِم شَفاعَه وَأَكْرَهُ مَن تِجارَتُهُ المَعاصي وَلَو كُنَّا سَواءً في البِضاعَه

# المحتويات

| /  | مه                                                  | 328    | _ |
|----|-----------------------------------------------------|--------|---|
| 11 | ن الكوني والميزان الشرعي                            | الميزا | 2 |
| 11 | المقدمة                                             | 2.1    |   |
| 12 | الميزان الكوني                                      | 2.2    |   |
| 16 | : الميزان الشرعي                                    | 2.3    |   |
| 20 | الإرادة الكونية والإرادة الشرعية                    | 2.4    |   |
| 24 | الهداية الكونية والهداية الشرعية                    | 2.5    |   |
| 26 | الأصل في هذا الكون استقراره وثباته وتوازنه وبركته   | 2.6    |   |
| 29 | الإخلال بالميزان الشرعي سبب للإخلال بالميزان الكوني | 2.7    |   |
| 31 | المراد بالعلم والميزان                              | 2.8    |   |
| 31 | : أقسام الميزان الكوني                              | 2.9    |   |

| 31 | 2.9.1 الميزان السببي                             |
|----|--------------------------------------------------|
| 37 | 2.9.2 الميزان الغيبي                             |
| 42 | 2.10 أقسام الميزان الشرعي                        |
| 42 | 2.10.1 الميزان الفطري                            |
| 44 | 2.10.2 الميزان الديني                            |
| 46 | 2.11 الغاية من إرسال الرسل وإنزال الكتب          |
| 47 | 2.12 مكانة أهل العلم الشرعي                      |
| 49 | 2.13 حال الأنبياء مع الميزان الشرعي              |
| 52 | 2.14 حال الأمم مع الميزان                        |
| 56 | 2.15 الغاية من علم الحساب                        |
| 58 | 2.16 الحساب الصحيح من القسط                      |
| 58 | 2.17 الجهل بالحساب من الأمية                     |
| 59 | 2.18 الحساب الصحيح يبني على الوزن                |
| 61 | 2.19 أمثلة حسابية من القرآن والسنة               |
| 61 | 2.19.1 مكوث أهل الكهف                            |
| 63 | 2.19.2 مكوث الوحي من عيسى عليه السلام إلى محمد ﷺ |
| 63 | 2.19.3 عدد ساعات اليوم والليلة                   |
| 65 | 2.19.4 نسبية الوقت في القرآن                     |
| 67 | 2.19.5 ظاهرة الغلاف الجوي                        |

|   | 2.19.6 ظاهرة تعاقب الليل والنهار       | 7 | 67         |
|---|----------------------------------------|---|------------|
|   | 2.19.7 ظاهرة توسع الكون                | 3 | 68         |
|   | 2.19.8 ظاهرة المجال المغنطيسي          | 9 | 69         |
| 3 | الحكم الرشيد                           | 1 | 71         |
|   | 3.1 مقدمة                              | 1 | 71         |
|   | 3.2 أركان الحكم الرشيد                 | 2 | 72         |
|   | 3.3 الحكم الرشيد في زمن الصحابة        | 5 | 75         |
|   | 3.4 الحساب في زمن الحكم الرشيد         | 5 | 76         |
|   | 3.5 عودة الحكم الرشيد في آخر الزَّمانِ | 1 | 81         |
|   | 3.6 معادلات                            | 1 | 81         |
|   | 3.7 نص الفصل الأول - الصفحة الثانية    | 2 | 82         |
|   | 3.8 نص الفصل الأول - الصفحة الثالثة    | 3 | 83         |
| 4 | ميزان الله                             | 5 | 85         |
|   | 4.1 مقدمة                              | 5 | 85         |
|   | 4.2 فضل الميزان                        | 5 | 85         |
| 5 | التفكر في آيات الله الكونية            | 7 | <b>8</b> 7 |
|   | 5.1 مقدمة                              | 7 | 87         |
|   | 5.2 التفك في آبات الله الكونية         | 7 | 87         |

| 6 | الحساد | ب الكوني                         |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   | 91 |
|---|--------|----------------------------------|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|----|
|   | 6.1    | مقدمة                            | • | • |   | • | • | • |   |  | • | • |   | • | • | ٠ | 91 |
|   | 6.2    | جداول                            | • | • |   | • | • | • |   |  | • | • |   | • | • | ٠ | 92 |
|   | 6.3    | مراجع باستخدام BibTeX            |   | • |   | • | • | • | • |  | • | • | • | • | • | • | 93 |
|   | 6.4    | نص الفصل الثاني - الصفحة الثانية |   | • |   | • | • | • | • |  | • | • | • | • | • | • | 94 |
|   | 6.5    | نص الفصل الثاني - الصفحة الثالثة |   |   | • | • | • | • |   |  | • | • |   | • | • | • | 95 |
|   |        |                                  |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |    |
| 7 | الذكاء | الإصطناعي                        |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   | 97 |
|   | 7.1    | مقدمة                            |   | • |   | • | ٠ | • |   |  | • | • | • | • | ٠ | • | 97 |
|   | 7.2    | المعرفة والوعى والإدراك          |   |   |   |   | • |   |   |  |   |   |   |   |   |   | 97 |

## مقدمة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد الله العزيز العليم فالق الحب والنوى خلق كل شئ بقدر معلوم فقدره تقديرا. فالق الإصباح وجعل الليل سكنا والشمس والقمر حسبانا فقدر للقمر منازلا وجعل الشمس تجري لمستقر لها وكل في فلك يسبحون. لا إله إلا هو وحده لا شريك له إيمانا بروبويته وتسليما وإقرارا بألوهيته وتصديقا بأسمائه وصفاته على الوجه الذي يحب ويرضى من غير تحريف ولا تمثيل ولا تكييف ولا تعطيل. بعث الرسل بالحق والميزان مبشرين ومنذرين وليبينوا للناس أمور دنيهم ودنياهم ومن أجلها إقامة التوحيد بإفراده سبحانه وحده بالعبادة بالطريقة التي ارتضاها وإقامة الميزان بالقسط والعدل بين الناس. ومن رحمته أنه أرسل محمدا على خاتما للنبيئين وأنزل عليه القرآن هدى وبشرى للمتقين، أما بعد:

هذا كتاب ألفته لشرح علم الحساب في دقه وجليله سالكا بذلك مسلك أهل الأدب في فنون ووجوه علم الرياضيات والعلوم الطبيعية كالفيزياء وعلوم الحاسب كعلوم الآلة والذكاء الإصطناعي وما يمكن حسابه مصحوبا بشرح ما تيسر من الأمور الدينية المهمة في العقيدة والتفسيير لبيان أهمية الحساب في الحكم الرشيد متبعا في ذلك ما جاء في كتاب الله عز وجل وسنة نبه محمد على وسبيل

المؤمنين من سلف هذه الأمة وعلماءها.

سميت هذا الكتاب: "الحساب الصحيح من بنيان الحكم الرشيد". فالحساب هو وسيلة يحتاجها الناس لغايات عديدة منها ما هو فرض, ومنها ما هو نافع, ومنها ما هو بخلاف ذلك. فالحساب هو مفتاح العلوم الكونية وهو السبيل لفهمها وبه تكشف العديد من حقائق وأسرار هذا الكون. فإن كانت الغاية من هذا الحساب هي منفعة الناس بالعموم في أمور دينهم ودنياهم وإقامة الميزان الشرعي الذي أمر الله به بالقسط والعدل كان هذا الحساب صحيحا وكان من بنيان الحكم الرشيد وكان سببا في الزيادة في الإيمان وإقامة العدل بين الناس وسبيلا للتطور العلمي والحضاري وقوة في دحر الأعداء ونشر الحق ونصرته.

اسئل الله العلي العظيم أن يجعل هذا العمل خالصا لوجهه الكريم وأن يبارك فيه ويجعله سببا لعودة أمة الإسلام إلى الطريق المستقيم وأن يجعل دعوتنا دعوة الراسخين في العلم كما في قوله تعالى: وَالرّاسِخونَ فِي العِلمِ يَقولُونَ آمَنّا بِهِ كُلُّ مِن عِندِ رَبِّنا وَما يَذَكّرُ إِلّا أُولُو الأَلبابِ ﴿٧﴾ رَبّنا لا تُرخ قُلوبنا بعدَ إِذ هَدَيتَنا وَهَب لَنا مِن لَدُنكَ رَحمَةً إِنَّكَ أَنتَ الوَهّابُ ﴿٨﴾آل عمران. وأن يجعل دعائنا كدعاء بعد إذ هَدَيتَنا وَهَب لَنا مِن لَدُنكَ رَحمَةً إِنَّكَ أَنتَ الوَهّابُ ﴿٨﴾آل عمران. وأن يجعل دعائنا كدعاء بينا عَلَي كما جاء عن عائشة أم المؤمنين أن النبي على كان إذا قام مِن الليل افتتَحَ صَلاتهُ: اللّهُمّ رَبّ جِبْرائيلَ، ومِيكَائيلَ، وإسْرافِيلَ، فاطر السَّمَواتِ وَالأرْضِ، عالمَ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ، أَنْتَ تَحْكُمُ بينَ عِبَادكَ فِيما كَانُوا فيه يَغْتَلِفُونَ، اهْدِنِي لِما اخْتَلُفَ فيه مِنَ الحَقّ بإذْنِكَ، إنَّكَ تَهْدِي مَن تَشَاءُ إلى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ (صحح مسلم). وكما جاء عن عبدالله بن عمر أن نبينا على قلما يقوم من مجلس حتى يدعو بهؤلاء الدعوات لأصحابه: اللهم قاسم لنا مِنْ خشيتكَ ما تحولُ بِه بيننَا وبينَ معاصيكَ، ومِن اليقينِ ما تُهونًا معائِكَ مصائِبَ الدُّنيا ، اللهم مَتِّعَنا بأسماعِنا ، وأبصارِنا ، وأبصارِنا ، وأبصارِنا ، وأبصارِنا ، وأبحاهُ أنه الوارِثَ مِنَّا ، وأبحالُ فأرنا عَلَى مَنْ ظلَمَنا ، وانصَرْنا عَلَى مَنْ عادانا ، ولا

تَجْعَلِ مُصِيبَتَنا في دينِنا ، ولَا تَجْعَلْ الدنيا أكبرَ هَمِّنَا ، ولَا مَبْلَغَ عِلْمِنا ، ولَا تُسَلِّطْ عَلَيْنا مَنْ لَا يرْحَمُنا (صحيح الترمذي).

# الميزان الكوني والميزان الشرعي

#### 2.1 المقدمة

علم الحساب من العلوم التي تدرك بالعقل والفطرة وقد يكون هو العلم الوحيد الذي يكاد لا يختلف عليه البشر بكافة أجناسهم وألوانهم وبالأخص لمن عرف هذا العلم وتمعن فيه صدقا. وذلك لأن الله جل جلاله خلق كل شئ بقدر معلوم ووضع الميزان الكوني فجعل هذا الكون موزونا ومتناسقا سبحانه. ومن فضله ومنه علي الناس أنه أرسل إليهم الرسل وأنزل الكتب بالحق والميزان الشرعي. ومن حكمته أنه سبحانه فطر الناس على فهم الميزانان وجعل لهم كل ما يحتاجونه من عقل وسمع وبصر. فجعل سبحانه آياته الكونية دليلا على الميزان الكوني وآياته الشرعية دليلا على الميزان الشرعي، وأرشد سبحانه إلى التأمل في آياته الكونية لتعلم العدد والحساب وهذا لحكمته سبحانه فالعدد والحساب يدرك بالعقل والفطرة ولهذا اكتفى سبحانه بالدلالة عليه، أما الميزان الشرعي فهو لا يدرك بالعقل والفطرة فقط وأنما يدرك بالوحي المنزل من عنده سبحانه، والله جل جلاله تكفل بإقامة الميزان الكوني وأرسل الرسل وأنزل الكتب وفرض على الناس إقامة الميزان الشرعي، ولما كان الحساب هو

الوسيلة لمعرفة الحقائق وضبطها والطريق لمعرفة الأسباب وربطها وجب النظر والبحث فيه وتعلمه من آيات الله الكونية لفهمها لما في ذلك من مصالح دينية ودنيوية كما أرشد سبحانه في كتابه العظيم في قوله تعالى: هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمسَ ضِياءً وَالقَمرَ نورًا وَقَدَّرَهُ مَنازِلَ لِتَعلَموا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابَ ما خَلَقَ اللَّهُ ذٰلِكَ إِلّا بِالحَقِّ يُفُصِّلُ الآياتِ لِقَومٍ يَعلَمونَ ﴿٥﴾ يونس. وفي قوله تعالى: وَجَعلنا اللَّيلَ وَالنَّهارَ وَالْقَينِ فَاللَّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ لَيلُ وَالنَّهارَ وَالْجَلَونَ وَالحِسابَ وَكُلُّ شَيءٍ فَصَّلناهُ تَفصيلًا ﴿١٢﴾ الإسراء.

### 2.2 الميزان الكوني

جعل الله جل جلاله الميزان في آياته الكونية لحكمته وعدله سبحانه. ولهذا فإن الميزان الكوني أمره عظيم عند الله فعن أبي هُريَّرة أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ "يَدُ اللهِ مَلاًى لاَ يَغِيضُهَا نَفَقَةً، سَعَاءُ اللَّيْلَ وَالنَّهارَ، عظيم عند الله فعن أبي هُريَّرة أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الله عَلَى الماء وبيده الله المؤثري ما في يده، عرشه على الماء وبيده الأخرى الميزان يُغفِضُ وَيَرْفَعُ " (صحيح البخاري). وهذا فيه أن الميزان الكوني بيده سبحانه فهو قائم عليه بالقسط والعدل لا تأخذه في ذلك سنة ولا نوم، ولهذا كانت آية الكرسي أعظم آية فقد قال سبحانه: الله لا إلله إلا هُو الحيُّ القيومُ لا تأخذهُ سِنةً ولا نومُ البقرة. وَعَن أبي مُوسَى قالَ قامَ فينا رَسُولُ الله عَلى الله عَمَل اللّيل قَبْل عَمَل النّيل وَعْم الله عالم الله عاليه النّور. (رَوَه مُسلم وصحه الألباني). وهذا فيه أن الله عز وجل كامل في صفاته لا يلحقه نقص وهذا لازم لإقامة الوجود إذ يتعذر على غيره إقامة الميزان الكوني كما دلت على ذلك الآيات القرآنية والأحاديث. وقد جاء في تفسير ابن كثير أن قوله: الميزان الكوني كما دلت على ذلك الآيات القرآنية والأحاديث. وقد جاء في تفسير ابن كثير أن قوله:

( لا تأخذه سنة ولا نوم ) أي: لا يعتريه نقص ولا غفلة ولا ذهول عن خلقه بل هو قائم على كل نفس بما كسبت شهيد على كل شيء لا يغيب عنه شيء ولا يخفى عليه خافية ، ومن تمام القيومية أنه لا يعتريه سنة ولا نوم ، فقوله: ( لا تأخذه ) أي: لا تغلبه سنة وهي الوسن والنعاس ولهذا قال: ( ولا نوم ) لأنه أقوى من السنة, [.] وقوله: ( ولا يئوده حفظهما ) أي: لا يثقله ولا يكرثه حفظ السماوات والأرض ومن فيهما ومن بينهما ، بل ذلك سهل عليه يسير لديه وهو القائم على كل نفس بما كسبت ، الرقيب على جميع الأشياء ، فلا يعزب عنه شيء ولا يغيب عنه شيء والأشياء كلها حقيرة بين يديه متواضعة ذليلة صغيرة بالنسبة إليه ، محتاجة فقيرة وهو الغني الحميد الفعال لما يريد ، الذي لا يسأل عما يفعل وهم يسألون. وهو القاهر لكل شيء الحسيب على كل شيء الرقيب العلي العظيم لا إله غيره ولا رب سواه [ه].

وبهذا يتبين أن الميزان الكوني بيد الله سبحانه وتعالى وهو قائم عليه بالقسط والعدل يخفضه ويرفعه كا في قوله تعالى: شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لا إِلهَ إِلّا هُو وَالمَلائِكَةُ وَأُولُو العِلْمِ قائمًا بِالقِسطِ لا إِلهَ إِلّا هُو العَزيزُ كا في قوله تعالى: شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لا إِلهَ إِلاّ هُو المَلائِكَةُ وَأُولُو العِلْمِ قائمًا بِالقِسطِ لا إِلهَ إِلاّ هُو المَون الحكيمُ هما الحكيمُ هما المنزورة أن هذا الميزان الكوني وجد مع خلق السموات فهو مديره سبحانه وهو مالكه. وبهذا يعلم بالضرورة أن هذا الميزان الكوني وجد مع خلق السموات والأرض ووضعه جل جلاله في يده بعد ما رفع جل جلاله السماء. وكل ذلك إنما كان بعد خلق القلم واللوح والعرش والماء، فقد جاء عن النبي على أنه قال: إنّ أولَ ما خلق اللهُ القلمُ، فقال لهُ: اكتب، قال: ربّ وماذا أكتبُ ؟ قال: اكتبُ مقاديرَ كلّ شيءٍ حتى تقومَ الساعةُ. ومن مات على غير هذا فليسَ مِني (صبح أبي داود وصحه الألباني). وهذا فيه أن الله خلق القلم أولا ثم خلق اللوح المحفوظ وأمر جل جلاله القلم أن يكتب على اللوح المحفوظ المقادير كلها إلى قيام الساعة. وكل هذا فبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة وكان عرشه جل جلاله على الماء كما صح ذلك

عن النبي ﷺ أنه قال: كَتَبَ اللّهُ مَقَادِيرَ الحَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِحَمْسِينَ أَلْفَ سَنَهُ، قالَ: وَعَرْشُهُ عَلَى المَاءِ (صحيح مسلم). وسماها الله جل جلاله المقادير لأنه قدرها وعرف قدرها بعلمه وحكمته وعدله ورحمته سبحانه حتى يقوم بنفسه على ذلك في الميزان الكوني الذي وضعه سبحانه في يده بعد رفع السماء كما في قوله تعالى: وَالسَّماءَ رَفَعَها وَوَضَعَ الميزانَ ﴿٧﴾ الرحن. فيكون المعنى هنا الميزان الذي وضعه الله في يده بعد رفع السموات وهو الميزان الكوني ويحتمل أيضا الميزان الذي وضعه للمكلفين من خلقه من الإنس والجن وهو الميزان الشرعي كما في باقي الآيات الكريمة في قوله تعالى: أَلّا تَطغُوا فِي الميزانِ ﴿٨﴾ وأقيمُوا الوَزنَ بِالقِسطِ وَلا تُخْسِرُوا الميزانَ ﴿٩﴾ الرحن.

وكل هذا فيه أن الله جل جلاله قد جعل الميزان الكوني سببا لإستقامة السموات والأرض وَمَن فيهِنَ بَل وصلاحهما كما في قوله تعالى: وَلَو اتّبَع الحَقُّ أَهُواءَهُم لَفَسَدَتِ السَّماواتُ وَالأَرضُ وَمَن فيهِنَ بَل وصلاحهما كما في قوله تعالى: وَلَو التَّبَع الحَق أَهُواءهم الله الله المناهم بِذِكِهِم فَهُم عَن ذِكِهِم مُعرِضونَ ﴿١٧﴾ المؤمنون. يقول السعدي في تفسيره: ووجه ذلك أن أهواءهم متعلقة بالظلم والكفر والفساد من الأخلاق والأعمال، فلو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والأرض، لفساد التصرف والتدبير المبني على الظلم وعدم العدل، فالسماوات والأرض ما استقامتا إلا بالحق والعدل[هـ]. وبهذا يعلم بالضرورة أن الميزان الكوني قد وجد عند خلق السموات والأرض حتى يقيمهما الله بعدله. وهذا فيه أيضا أن السموات والأرض تفسد بالظلم وهذا لا يكون لان الله أقام الميزان الكوني بالعدل. ولا يعلم صورة هذا الميزان ولا وصفه إلا بما وصفه الله جل جلاله ورسوله على ومن ذلك أن الله وضعه في يده ويخفض به ويرفع وهو قائم عليه بنفسه كما قال الرسول على ما منْ قلبٍ إلا وهو معلقُ بينَ إصبعينَ منْ أصابع الرحمنِ، إنْ شاءَ أقامَهُ، و إنْ شاء أزاعَهُ، و الميزان بيدَ الرحمن، يرفعُ أقوامًا، ويخفضُ آخرينَ، إلى يوم القيامة (صحح، الجامع الصغير). وهذا فيه أن هذا الميزان هو الميزان الكوني التابع لإرادة الله الكونية وهو غير الميزان الشرعي التابع لإرادة وقه في هذه أن هذا الميزان الشرعي التابع لإرادة ويفه أن هذا الميزان المنزين الله على التابع لإرادة الله الكونية وهو غير الميزان الشرعي التابع لإرادة والله المؤلفة وهو غير الميزان الشرعي التابع لإرادة الله المؤلفة وهو غير الميزان الكوني التابع لإرادة الله الكونية وهو غير الميزان الشرعي التابع لإرادة الله المؤلفة والمؤلفة وال

الله الشرعية كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

فالميزان الكونى قد تكفل به سبحانه وهو دليل على عظمته وقدرته إذ يتعذر على غيره العيش من دونه فضلا عن إقامته، ومن ذلك أن الله عدل في قضاءه ومشيئته وحليم في تدبيره والدليل على هذا قوله تعالى: إنَّ اللَّهَ يُمسكُ السَّماواتِ وَالأَرضَ أَن تَزولًا ۖ وَلَثِن زالتًا إِن أَمسَكُهُما مِن أَحَدِ مِن بَعده ۚ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿٤١﴾ فاطر. فهذا دليل على وحدانيته سبحانه بالملك والتدبير، فالأدلة العقلية والشرعية دلت على وحدانيته سبحانه ومن ذلك أنه جعل هذا الكون موزونا ومتناسقا بإرادته الكونية لا يشاركه في ذلك أحد كما في قوله تعالى: لَو كَانَ فيهما آلَهَةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتا فَسُبحانَ اللَّهِ رُبِّ العَرش عَمَّا يَصِفُونَ ﴿٢٢﴾ الأنبياء. وقد جاء في تفسير السعدي في شرح هذه الآيات أن العالم العلوي والسفلي، على ما يرى، في أكمل ما يكون من الصلاح والانتظام، الذي ما فيه خلل ولا عيب، ولا ممانعة، ولا معارضة، فدل ذلك، على أن مديره واحد، وربه واحد، والهه واحد، فلو كان له مدبران وربان أو أكثر من ذلك، لاختل نظامه، وتقوضت أركانه فإنهما يتمانعان ويتعارضان، واذا أراد أحدهما تدبير شيء، وأراد الآخر عدمه، فإنه محال وجود مرادهما معا، ووجود مراد أحدهما دون الآخر، يدل على عجز الآخر، وعدم اقتداره واتفاقهما على مراد واحد فى جميع الأمور، غير ممكن، فإذًا يتعين أن القاهر الذي يوجد مراده وحده، من غير ممانع ولا مدافع، هو الله الواحد القهار، ولهذا ذكر الله دليل التمانع في قوله: مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدٍ وَما كَانَ مَعَهُ مِن إِلَاهٍ إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَاهٍ بِما خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُم عَلىٰ بَعْضٍ سُبِحانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿٩١﴾ المؤمنون [هـ].

#### 2.3 الميزان الشرعي

ومن حكمته سبحانه وتعالى أنه تكفل بإقامة الميزان الكوني وفرض على المكلفين من الجن والإنس إقامة الميزان الشرعي كما في قوله: وَالسَّماءَ رَفَعَها وَوَضَعَ الميزانَ ﴿٧﴾ أَلا تَطغُوا فِي الميزانِ ﴿٨﴾ وأَقيمُوا الموزنَ بِالقِسطِ وَلا تُخسِرُوا الميزانَ ﴿٩﴾ الرحن. وقد جاء في تفسير السعدي أن معنى ووضع الله الميزان أي: العدل بين العباد، في الأقوال والأفعال، وليس المراد به الميزان المعروف وحده، بل هو كما ذكرنا، يدخل فيه الميزان المعروف، والمكيال الذي تكال به الأشياء والمقادير، والمساحات التي تضبط بها المجهولات، والحقائق التي يفصل بها بين المخلوقات، ويقام بها العدل بينهم [هـ]. وهذا بالتأكيد يشمل الحساب والذي به تحسب المقادير وتضبط المجهولات فهو أيضا صورة من صور الميزان. وكل هذا فيه أن الله عز وجل فرض على المكلفين من الإنس والجن إقامة الميزان الشرعي في قوله تعالى "ألا تطغوا في الميزان، وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان". وفيه أيضا أن الله عز وجل جعل العدل في آياته الشرعية كما في آياته الكونية وهذا دليل على حكمته وعدله وكماله سبحانه.

إن المقصود والمراد من إقامة الميزان بالمجمل هي إقامة الميزان الشرعي وهو العدل في جميع الأقوال والأفعال وهذا يشمل العبادات التي يحبها الله ويرضاها والتي أمر الله عباده بها عن طريق الرسل والكتب ومن ذلك إقامة الميزان والكيل بالقسط والصدق في القول والعمل ومنه بلا شك الحساب الصحيح. وبهذا يتبين أن الميزان الشرعي، حاله كال الحق، هو من الأمانة في قوله تعالى: إنّا عَرَضنا الأَمانة عَلَى السَّماواتِ وَالأَرضِ وَالجِبالِ فَأَبِينَ أَن يَجِلنَها وَأَشْفَقنَ مِنها وَحَمَلَهَا الإِنسانُ إِنّه كانَ ظَلُومًا الأَمانة عَلَى السَّماواتِ والغرائض والجبالِ فَأبَينَ أَن يَجِلنَها وأشفقنَ مِنها وَحَمَلَها الإِنسانُ إِنّه كانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿٧٢﴾ الأحزاب، وفي تفسير ابن كثير: قال العوفي عن ابن عباس يعني بالأمانة الطاعة [٠] وقال قتادة الأمانة الدين والفرائض والحدود [هـ].

الميزان الشرعي هو أيضا من الميثاق الذي ذكره الله في قوله: وَاذكُوا نِعمَة اللهِ عَلَيكُم وَميثاقَهُ الَّذي وَاثَقَكُمْ بِهِ إِذ قَلْتُم سَمِعنا وَأَطَعنا وَاتَقُوا الله إِنَّ الله عَليم بِذاتِ الصَّدورِ ﴿٧﴾ المائدة. يقول السعدي في تفسيره رحمه الله: و ميثاقَهُ أي: واذكروا ميثاقه الَّذي وَاثَقَكُمْ بِهِ أي: عهده الذي أخذه عليكم. وليس المراد بذلك أنهم بإيمانهم بالله ورسوله قد التزموا طاعتهما، ولهذا قال: إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنا أي: سمعنا ما دعوتنا به من آياتك القرآنية والكونية، سمع فهم وإذعان وانقياد. وأطعنا ما أمرتنا به بالامتثال، وما نهيتنا عنه بالاجتناب. وهذا شامل جميع شرائع الدين الظاهرة والباطنة. وأن المؤمنين يذكرون في ذلك عهد الله وميثاقه عليهم، وتكون منهم على بال، ويحرصون على أداء ما أُمرُوا به كاملا غير ناقص. وَاتَّقُوا اللهُ في جميع أحوالكم إِنَّ الله عَلِيم بِذَاتِ الصَّدُورِ أي: بما تنطوي عليه من الأفكار والأسرار والخواطر. فاحذروا أن يطلع من قلوبكم بِذَاتِ الصَّدُورِ أي: بما تنطوي عليه من الأفكار والأسرار والخواطر. فاحذروا أن يطلع من قلوبكم على أمر لا يرضاه، أو يصدر منكم ما يكرهه، واعمروا قلوبكم بمعرفته ومحبته والنصح لعباده. فإنكم -إن كنتم كذلك- غفر لكم السيئات، وضاعف لكم الحسنات، لعلمه بصلاح قلوبكم [هـ].

ولهذا فإن الميزان الشرعي يعتبر من الأمانة والميثاق الذي وائق الله به المؤمنين وأمرهم به ليجزى كل نفس بما كسبت. وبهذا يتبين أن الميزان المخلوق الذي يوضع بعد الصراط يوم القرامة إنما هو الميزان الشرعي وهذا من عدل الله إذ جعل الميزان الذي يوزن به الناس يوم القيامة هو الميزان الشرعي الذي كلفهم به. وقد صح عن الرسول على أن هذا الميزان يوضع في صورة مخلوق بعد الصراط فعن أنس بْنِ مَالِكِ قال سألتُ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم أن يشفع لي يوم القيامة فقال: أنا فاعلُ، قلتُ: يا رسولَ اللهِ فأينَ أطلبُكَ، قالَ: اطلبُني أوَّلَ ما تطلبُني على الصِّراطِ، قلتُ: فإن لم ألقَكَ على الصِّراطِ، قالَ: فاطلبُني عندَ الميزانِ، قالَ: فإن لم ألقَكَ على الصِّراطِ، قالَ: فاطلبُني عندَ الحوضِ فإنِّي لا أخطئُ هذهِ النَّلاثُ الميزانِ، الشرعي يوضع في صورته بعد هذهِ الثَّلاثُ المواطنَ (صحيح الترمذي وصحه الألباني)، وهذا فيه أن الميزان الشرعي يوضع في صورته بعد

الصراط مباشرة وقبل الحوض. وقد صح عن أحد أصحاب النبي ﷺ أنهم رأى هذا الميزان الشرعي في منامه كما جاء عن النبي ﷺ أنه ذات يوم قال لأصحابه: من رأًى منكم رؤْيا؟ فقال رجلُ: أنا، رأيتُ كأنَّ ميزانًا نزلَ من السّماء فَوُزِنْتَ أنتَ وأبو بكرٍ فَرَجِحْتَ أنتَ بأبي بكرٍ، ووُزِنَ عُمرُ وأبو بكرٍ فَرُجَحَ أبو بكرٍ، ووُزِنَ عُمرُ وعُشمانُ فَرُجَحَ عُمرُ، ثُمَّ رُفعَ الميزانُ. فَرأَيْنا الكراهيةَ في وجه رسولِ اللهِ ﷺ (صحيح بكر، وورزنَ عُمرُ وعشمانُ فَرُجَحَ عُمر، ثمَّ رُفعَ الميزان الشرعي الذي رجح بحسب من فضل الله به النبي ﷺ واصحابه الكرام رضوان الله عليهم.

والأدلة في وصف الميزان الشرعي ووصف حال المكلفين وهم يوزنون عليه كثيرة ومنها قوله تعالى: وَالوَزنُ يَومَئِذِ الحَقُّ فَمَن ثَقُلَت مَوازينُهُ فَأُولئِكَ هُمُ المُفلِحونَ ﴿٨﴾ وَمَن خَفَّت مَوازينُهُ فَأُولئِكَ اللّذِينَ وَاللّذِينَ حَسِروا أَنفُسَهُم بِمَا كانوا بِآياتِنا يَظلِمونَ ﴿٩﴾ الأعراف. وقال تعالى: أُولئِكَ اللّذينَ كَفروا بِآياتِ رَبِّهِم وَلِقائِهِ فَجَطَت أَعمالُهُم فَلا نُقيمُ لُهُم يَومَ القيامَةِ وَزنًا ﴿١٠٥ الكهف. وقال تعالى: وَنضَعُ المُوازينَ القِسطَ لِيَومِ القِيامَةِ فَلا تُظلَمُ نَفسٌ شَيئاً وَإِن كانَ مِثقالَ حَبَّةٍ مِن خَردَكٍ تعالى: وَنضَعُ المُوازينَ القِسطَ لِيومِ القِيامَةِ فَلا تُظلَمُ نَفسٌ شَيئاً وَإِن كانَ مِثقالَ حَبَّةٍ مِن خَردَكٍ أَينا بِها وَكَفَىٰ بِنا حاسِبينَ ﴿٤٤ الأنبياء. وقال تعالى: فَمَن ثَقُلَت مَوازينَهُ هُمُ المُفلِحونَ ﴿١٠٢ وَمَن خَفَّت مَوازينَهُ هُمُ المُفلِحونَ وقال تعالى: فَأَن ثَقُلَت مَوازينَهُ هَا مُن خَفَّت مَوازينَهُ ﴿٢ وَمَن خَفَّت مَوازينَهُ ﴿٢ وَمَن خَفَّت مَوازينَهُ ﴿٨ وَالمَا مَن خَفَّت مَوازينَهُ ﴿٨ وَاللّاسِ على هذا الميزان الشرعي الذي وقال تعالى: فَأَمُّهُ هاوِيَةً ﴿٩ وَالقارعة. فكل ذلك فيه وصف حال وأحوال الناس على هذا الميزان الشرعي الذي كلف المكلفين به من الجن والإنس فنسأل الله العفو والعافية. اللهم فاعف عنا وارحمنا وتجاوز عن سيئاتنا و

ولهذا فإن هذا الميزان الشرعي موافق لما شرعه الله تعالى وقد وصف النبي ﷺ وزن الأعمال الصالحة في هذا الميزان الشرعي ومن ذلك قوله: ما مِن شيءٍ يوضَعُ في الميزانِ أثقلُ من حُسنِ الخلقِ،

وإنَّ صاحبَ حُسنِ الخلقِ ليبلُغُ بِهِ درجةَ صاحبِ الصَّومِ والصَّلاةِ (صيح الترمذي، وصحه الألباني). وقال أيضا: كَلِمَتانِ خَفيفَتانِ عَلَى اللِّسانِ ، ثَقِيلَتانِ في الميزانِ، حَبِيبَتانِ إلى الرَّحْمَنِ ، سُبْحانَ اللَّهِ وبِجَدْدِهِ، سُبْحانَ اللَّهِ العَظِيم (صحيح البخاري، وصحه الألباني). وقال أيضا: الطُّهُورُ شَطْرُ الإيمانِ، والحُمْدُ لِلَّهِ تَمْلأُ الميزانَ، وسُبْحانَ اللهِ والْحَمْدُ لِلَّهِ تَمْلَانِ -أَوْ تَمْلاُّ- ما بيْنَ السَّمَواتِ والأرْضِ(صحيح مسلم). وقد جاء أيضا أن النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أمرَ عبدَ اللهِ بنَ مسعودٍ أن يصعدَ شجرةً فيأتيِهُ منها بشيء فنظرَ أصحابُه إلى ساقِ عبدِ اللهِ فضحِكوا من حُمُوشَةِ ساقَيهِ فقال رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مَّمَّا تضحكون لَرِجْلُ عبدِ اللهِ أثقلُ في الميزانِ من أُحُدِ (السلسلة الصحيحة للألباني). وصح أيضا عن النبي ﷺ أنه قال: خَصْلتانِ لا يُحافِظُ عليهِما عبدُّ مُسلمُّ إلا دخل الجنةَ، ألا وهُما يَسِيرٌ، ومَن يعملْ بِهِما قَليلٌ، يُسَبِّحُ اللهَ في دُبُرِ كُلُّ صلاة عَشْرًا، ويَحمدُه عشْرًا، ويُكبِّرُه عشْرًا، فذلكَ خَمسُونَ وِمائَةٌ باللِسانِ، وألفُ وخَمسُمائةٌ في الميزانِ. ويُكبِّرُ أربعًا وثلاثِينَ إذا أَخَذَ مَضْجَعَهُ، ويَحمدُه ثلاثًا وثلاثِين، ويُسَبِّحُ ثلاثًا وثلاثِينَ، فتلكَ مائةً باللِسانِ، وأَلْفُ في الميزانِ، فأيُّكُمْ يَعْملُ في اليومِ والليلةِ أَلْفينِ ونَحمَسَمائةِ سَيِّئَةِ (صحيح الجامع، وصححه الألباني). وقد جاء أيضا أن النبي ﷺ قال: يَج بَج ما أثقَلَهنَّ في الميزانِ : لا إِلَه إِلَّا اللَّهُ، وسُبحانَ اللَّهِ، والحمدُ للَّهِ، واللَّهُ أَكبُر. والولدُ الصَّالحُ يُتوفَّى للمرءِ فيحتسبُهُ (صحيح المسند للوادعي، والسلسلة الصحيحة للألباني). وقال أيضا عليه الصلاة والسلام: لو أنَّ عِلْمَ عمرَ بنِ الخطابِ رضيَ اللهُ عنهُ وُضِعَ في كفَّةِ الميزانِ، ووُضِعَ عِلْمُ أهلِ الأرضِ في كفَّةٍ، لرجح عِلْمُ عمرَ بنِ الخطابِ رضيَ اللهُ عنهُ (صحه الأبانِي). والمراد هنا علم عمر الشرعي وهذا فيه فضل عمر رضي الله عنه. فكل ذلك فيه أن المراد في كل هذه الأحاديث هو الميزان الشرعي والذي يوافق أمر الله الشرعي لما يحبه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال وهو بخلاف الميزان الكوني الذي جعله الله بيده لتدبير الكون كما تقدم.

### 2.4 الإرادة الكونية والإرادة الشرعية

ولما كان الله عز وجل فعال لما يريد كما في قوله تعالى: فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴿١٦﴾ النحل. كان قضاء تابعا لإرادته أي سبحانه له كذلك قضاء كوني وقضاء شرعي. فالقضاء الكوني هو ما أراده الله كونا فشاء أن يكون فكان بعزته وعلمه وقدرته سبحانه كما في قوله تعالى في هذه الآيات: بَديعُ السَّماواتِ وَالأَرضِ وَإِذا قَضَىٰ أَمَّا فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكونُ ﴿١١٧﴾ البقرة. وأما قضاءه الشرعي فهو ما أراده الله شرعا فأمر الله عباده به مثل قوله تعالى: وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعبُدُوا إِلّا إِيّاهُ وَبِالوالِدَينِ إِحسانًا إِمّا يَبلُغَنَّ عِندَكَ الكِبَرَ أَحَدُهُما أَو كِلاهُما فَلا تَقُل لَهُما أُفّ وَلا تَنهَرهُما وَقُل لَهُما قُولًا كُريمًا فَلا تَقُل لَهُما أُفّ وَلا تَنهَرهُما وَقُل لَهُما قُولًا كُريمًا فِلا تعلى التوحيد ولكن الله نفى ذلك ﴿٢٣﴾ الإسراء. فلو كان هذا قضاءا كونيا لكان الناس أمة واحدة على التوحيد ولكن الله نفى ذلك بقضاءه الكوني أي بمشيئته الكونية كما في قوله تعالى: وَلَو شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَكُمُ أُمّةً واحِدَةً وَلكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَلَهُ اللّهُ وَيَهدي مَن يَشَاءُ وَلَهُ اللّهُ أَنتُم تَعَمَلُونَ ﴿٣٣﴾ النعل. ومن ذلك أيضا قوله تعالى:

وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمَّا أَن يَكُونَ لَهُمُ الخَيْرَةُ مِن أَمْرِهِم وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَد ضَلَّ ضَلالًا مُبينًا ﴿٣٦﴾ الأحزاب. فهذا أيضا من القضاء الشرعي ووجه ذلك أنه سبحانه ألزمهم بإتباع أمره الشرعي لأن ذلك من مقتضيات الإيمان ولهذا جاء التحذير في نهاية الآية لمن خالف وعصى أمر الله ورسوله، فلو كان هذا قضاء كونيا لكان ما أراده الله ولم يسع لأحد أن يختار شيئا من ذلك حيث أن أمر الله الكونى نافذ لا محالة.

وكذلك حكم الله تابعا لإرادته وله سبحانه الحكم الكوني وهو تابع لأرادته الكونية والحكم الشرعي وهو تابع لإرادته الشرعية كما في قوله تعالى: يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا أَوفوا بِالعُقودِ أُحِلَّت لَكُم بَهِيمَةُ الأَنعامِ إلا ما يُتلِى عَلَيكُم غَيرَ مُحِلِي الصَّيدِ وَأَنتُم حُرُمُ إِنَّ اللَّهَ يَحَكُمُ ما يُريدُ ﴿١﴾ المائدة، وهذا في الحكم الشرعي كا دل سياق الآية. وقوله تعالى: أوَلَم يروا أَنَّا نَأْتِي الأَرضَ نَتْقُصُها مِن أَطرافِها واللَّهُ يَحَكُمُ لا مُعَقِّبَ لِمُعَلِّبَ للمُعَلِّبَ الكوني) للله وَهُو سَريعُ الحِسابِ ﴿١٤﴾ الرعد. ويدخل في هذا حكمه الشرعي والقدري (أي الكوني) والجزائي كما جاء في تفسير السعدي رحمه الله.

فيكم الله وقضاءه وأمره الكوني نافذ وماض بإرادته الكونية وبما شاء وهو عدل في ذلك لا يشاركه فيه غيره سبحانه كما قال تعالى: وَالله يقضي بِالحَقِّ وَالَّذِينَ يَدعونَ مِن دونِهِ لا يَقضونَ بِشَيءٍ إِنَّ اللّهَ هُوَ السَّميعُ البَصيرُ ﴿٢٠﴾ غافر. وقد جاء في تفسير ابن كثير أن قوله: ( والله يقضي بالحق ) أي: يحكم بالعدل، وقوله: ( والذين يدعون من دونه ) أي: من الأصنام والأوثان والأنداد ، ( لا يقضون بشيء ) أي: لا يملكون شيئا ولا يحكمون بشيء [ه]. وكما جاء عن النبي على أنه قال: «ماضٍ في حكمُك، عدلً في قضاؤك» (أخرجه أحمد وصحه الأباني). وكما أن الله عدل في إرادته الكونية فهو أيضا عدل في إرادته الكونية والميزان الشرعي تابعا لإرادة الله الكونية والميزان الشرعي تابعا لإرادة الله الشرعية، وبهذا يكون العدل في إرادته الكونية والشرعية، وبهذا يكون العدل

مرادفا للميزان، فيكون الميزان الكوني هو العدل في إرادة الله الكونية والميزان الشرعي هو العدل في إرادة الله الشرعية. والله أعلم.

وفي كل ذلك فإن الله هو أحكم الحاكمين كما في قوله تعالى: أَلِيسَ اللهُ بِأَحكمِ الحَاكمينَ ﴿٨﴾ التين، وهو أيضا خير الحاكمين كما في قوله: وَاتَّبِع ما يوحىٰ إِلَيكَ وَاصِيرِ حَتَىٰ يَحَكُمَ اللهُ وَهُو خَيرُ الحاكمين ﴿٩٠١﴾ يونس، فالحكم كله لله تعالى ومنه الحكم الجزائي وهو سبحانه خير الفاصلين كما في قوله تعالى: إِن الحُكمُ إِلّا لِلّهِ يَقُصُّ الحَقَّ وَهُو خَيرُ الفاصلينَ ﴿٧٥﴾ الأنعام، وذلك لان الله عز وجل عدل في إرادته وحكمه وقضاءه العدل التام المنافي للظلم والدليل قوله تعالى: تلك آياتُ اللهِ نتلوها عَلَيكَ بِالحَقِّ وَمَا اللهُ يُريدُ ظُلمًا لِلعالمينَ ﴿١٠﴾ آل عران، ومن ذلك أن الله عدل في جزاءه وثوابه كما أخبر هو بذلك في قوله تعالى: وَأَشَرَقَتِ الأَرضُ بِنورِ رَبِّها وَوُضِعَ الكِتَابُ وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَداءِ وَقُضِيَ بَينَهُم بِالْحَقِّ وَهُم لا يُظلمونَ ﴿٤٢﴾ الحاقة، وقوله تعالى: وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَسُولُ فَإِذا جاءَ رَسُولُمُ قُضِيَ بَينَهُم بِالقِسطِ وَهُم لا يُظلمونَ ﴿٤٤﴾ يونس.

 رَجُلٍ وَاحِدٍ، مَا نَقَصَ ذَلَكَ مِن مُلْكِي شَيئًا، يَا عِبَادِي، لَو أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلُونِي، فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مَسْأَلَتَهُ، مَا نَقَصَ ذَلَكَ ثَمَّا عِندِي إِلَّا كَمَا يَنْقُصُ الحِّيْطُ إِذَا أُدْخِلَ البَحْرَ، يَا عِبَادِي، إِنَّمَا هِي أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ، ثُمَّ أُوفِيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَن وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللَّهُ، وَفِي روايةٍ: إِنِّي حَرَّمْتُ عَلَى نَفْسِي الظُّلْمَ وعَلَى عِبَادِي، فَلا يَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ، وفِي روايةٍ: إِنِّي حَرَّمْتُ عَلَى نَفْسِي الظُّلْمَ وعَلَى عِبَادِي، فلا يَلُومَنَّ إلَّا نَفْسَهُ، وفِي روايةٍ: إِنِّي حَرَّمْتُ عَلَى نَفْسِي الظُّلْمَ وعلى عِبَادِي، فلا يَظُومُنَّ إلَّا نَفْسَهُ، وفِي روايةٍ: إنِّي حَرَّمْتُ عَلَى نَفْسِي الظُّلْمَ وعلى عِبَادِي، فلا يَظُومُنَّ اللَّهُ وعَلَى عَبَادِي،

وهذا فيه أن الله جل جلاله لم يحرم الظلم على عباده كونا بل حرمه شرعا وهذا من حكمته سبحانه فقد بين حكمه الشرعي للمكلفين حتى يغفر لمن يشاء برحمته ويعذب من يشاء بعدله في حكمه الجزائي كما في قوله تعالى: وَلِلهِ مُلكُ السَّماواتِ وَالأَرضِ يَغفِرُ لَمِن يَشاءُ وَيُعذِّبُ مَن يَشاءُ وَكَانَ اللهُ عَفورًا رَحِيمًا ﴿١٤﴾ الفتح، وقد جاء في تفسير السعدي أن معنى ذلك أن الله تعالى هو المنفرد بملك السماوات والأرض، يتصرف فيهما بما يشاء من الأحكام القدرية، والأحكام الشرعية، والأحكام المبرعية، والأحكام الجزائية، ولهذا ذكر حكم الجزاء المرتب على الأحكام الشرعية، فقال: يَغْفِرُ لَمِنْ يَشَاءُ وهو من قام بما أمره الله به وَيُعذّبُ مَنْ يَشَاءُ ممن تهاون بأمر الله، وكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيمًا أي: وصفه اللازم الذي لا ينفك عنه المغفرة والرحمة، فلا يزال في جميع الأوقات يغفر للمذنين، ويتجاوز عن الخطائين، ويتغل توبة التائين، وينزل خيره المدرار، آناء الليل والنهار [هـ]. فهذا الحكم الجزائي مرتبط بالهداية فيغفر لمن يشاء بأن يكله إلى نفسه الجاهلة الظالمة المقتضية لعفر الشر فيعمل الشر ويعذب على ذلك كما جاء بيان ذلك في تفسير السعدي رحمه الله.

#### 2.5 الهداية الكونية والهداية الشرعية

وكما أن الله عز وجل له إرادتان الكونية والشرعية فإن له سبحانه أيضا هدايتان وهما الهداية الكونية وهي هداية المتوفق والإنقياد والهداية الشرعية وهي هداية المعرفة والإرشاد، واجتمعت الهدايتان في قوله تعالى: و كذلك أوحينا إليك روحًا من أمرنا ما كنت تدري ما الكاب ولا الإيمان ولاكن جعلناه نورًا نهدي به من نشاء من عبادنا وإنَّك لَهدي إلى صراطٍ مُستَقيم هره الشورى، ووجه ذلك أن الله عز وجل يهدي من يشاء ومن يريد فهذه الهداية المرتبطة بمشيئته وإرادته سبحانه هي الهداية الكونية وقد وردت في عدة مواضع في القرآن منها قوله تعالى: إنَّكَ لا تَهدي مَن أَحبَدي مَن يَشاء وهو أَعَلَم بالمُهتَدينَ هره الهداية الأخرى في قوله تعالى: وكذلك أَنزلناه آيات عبراط مُستَقيم في المرتبطة بمعرفة الحق وهي الهداية الأخرى في قوله تعالى: (وَإِنَّكَ لَهُدي إِلَىٰ صراطٍ مُستَقيمٍ) فهي المرتبطة بمعرفة الحق وهي الهداية الشرعية وقد وردت أيضا في عدة مواضع في القرآن منها قوله تعالى: يُريدُ الله لِيبَيْنِ لَكُم وَيَهديكُم سُنَ اللّذينَ مِن قبلِكُم وَيَتوبَ عَلِيكُم وَاللّه عَلَيم حكيم أُولِول العَلْم الله عن قوله تعالى: وَيرَى الله عَلَم حكيم أُولُوا العِلْم الدي أَنزِل إليكَ مِن رَبِّكَ هُو الحق قي وَيهدي إلى صراطِ العزيز الحميد هوا المناه .

وبهذا يتبين أن كل المخلوقات مسييرين بإرادة الله الكونية وأن المكلفين منهم من الجن والإنس مخيرين بإرادة الله الشرعية، ولكن الله عز وجل جعل لهدايته الكونية مسببات منها الإنابة إليه كما في قوله تعالى: الله يُجتَبِي إِلَيهِ مَن يَشَاءُ وَيَهدي إِلَيهِ مَن ينسبُ ﴿١٣﴾ الشورى، وقوله تعالى: وَيقولُ النَّذِينَ كَفَروا لَولا أُنزِلَ عَلَيهِ آيَةً مِن رَبِّهِ قُلُ إِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشاءُ وَيَهدي إِلَيهِ مَن أَنابَ ﴿٢٧﴾ الرعد، ومن ذلك أيضا الإيمان بالله والأعتصام به كما في قوله تعالى: فَأَمَّا النَّذِينَ آمَنوا بِاللهِ وَاعتَصَموا بِه

فَسَيُدُ خِلُهُم فِي رَحَمَةٍ مِنهُ وَفَضلٍ وَيَهديهِم إِلَيهِ صِراطًا مُستَقيمًا ﴿١٧٥﴾ النساء. ومن ذلك أيضا إتباع أمر الله الشرعي الذي يحبه الله ويرضاه كما في قوله تعالى: يَهدي بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ الظَّلُماتِ إِلَى النّورِ بِإِذَبِهِ وَيَهديهِم إِلى صِراطٍ مُستَقيمٍ ﴿١٦﴾ المائدة. وهذا كله من عدل الله ورحمته سبحانه. ومن أسباب الهداية والثبات الدعاء فإن أكثر دعاء نبينا ﷺ كان في ثبات القلب كما جاء عن أم سلمة أن أكثر دعائه كان: يا مُقلِّبَ القلوبِ ثبِّت قلبي على دينك قالَت: فقُلتُ : يا رسولَ اللهِ ما أكثر دعاءك يا مقلِّبَ القلوبِ ثبِّت قلبي على دينك؟ قالَ: يا أمَّ سلمة إنَّهُ لَيسَ آدميُّ إلَّا وقلبُهُ بينَ أصبُعيْنِ من أصابع اللهِ، فَمَن شاءَ أقامَ، ومن شاءَ أزاغَ . فتلا معاذٌ رَبَنَا لَا تُرغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إلى الله على الدين والطاعة. الكونية والتي بها يكون الثبات على الدين والطاعة.

ومن أعظم أسباب الهداية هي الجهاد في سبيل الله كما في قوله تعالى: وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فينا لَهُدِينَهُم سُبُلُنا وَإِنَّ اللّهَ لَمَع المحسنينَ ﴿٦٩﴾ العنكبوت. وقد جاء في تفسير السعدي قوله: دل هذا، على أن أحرى الناس بموافقة الصواب أهل الجهاد، وعلى أن من أحسن فيما أمر به أعانه الله ويسر له أسباب الهداية، وعلى أن من جد واجتهد في طلب العلم الشرعي، فإنه يحصل له من الهداية والمعونة على تحصيل مطلوبه أمور إلهية، خارجة عن مدرك اجتهاده، وتيسر له أمر العلم، فإن طلب العلم الشرعي من الجهاد في سبيل الله، بل هو أحد نَوْعَي الجهاد، الذي لا يقوم به إلا خواص الخلق، وهو الجهاد بالقول واللسان، للكفار والمنافقين، والجهاد على تعليم أمور الدين، وعلى رد نزاع المخالفين للحق، ولو كانوا من المسلمين [هـ].

### 2.6 الأصل في هذا الكون استقراره وثباته وتوازنه وبركته

من المعلوم بالضرورة وما دلت عليه البراهين الشرعية والعقلية أن الأصل في هذا الكون استقراره وثباته وتوازنه وبركته حتى يصلح للحياة ومن ذلك أن الله عزل وجل جعل الأرض مستقرة وثابتة ومبسوطة والجبال أوتادا والسماء مرفوعة والسحاب ممطرة والرياح مسخرة والفلك والأنهار جارية والبحار محسورة والشمس سراجا والقمر نورا والنهار معاشا والليل سكنا والنجوم دليلا والشجار مثمرة والدواب متحركة وسائر المخلوقات المتنوعة وغيرها من الآيات العظيمة الدالة عليه والمرشدة إليه. فكل ذلك من آيات الله الكونية الدالة على عظمته وحكمته سبحانه والتي أراد الله منا بإرادته الكونية أن نتدبر فيها ونتمعن في تفاصيلها بما أودع فينا من عقل وفطرة. وقد قال تعالى نراها وبإرادته الشرعية أن نتدبر فيها ونتمعن في تفاصيلها بما أودع فينا من عقل وفطرة. وقد قال تعالى في ذلك: وَقُلِ الحَمَدُ لِلّهِ سَيُريكُم آياتِهِ فَتَعرِفُونَها وَمَا رَبُّكَ بِغافلٍ عَمّا تَعمَلُونَ ﴿٩٣﴾ النمل. وقوله تعالى: سَنُريهِم آياتِنا فِي الآفاقِ وَفي أَنْفُسِهِم حَتّى يَتَبَيّنَ لَهُم أَنّهُ الحَقُ أَوَلَم يَكفِ بِرَبِّكَ أَنّهُ عَلى كُلِّ شَيءٍ شَهيدً شَهيدًا فصلت.

والآيات في ذلك عديدة ومنها قوله تعالى: أَوَلَم يَرَ الَّذِينَ كَفَروا أَنَّ السَّماواتِ وَالأَرضَ كَانَتا رَتقًا فَقَتَقَناهُما وَجَعَلنا مِنَ الماءِ كُلَّ شَيءٍ حَيِ الْفَلا يُؤمنونَ ﴿٣٠﴾ وَجَعَلنا فِي الأَرضِ رَواسِيَ أَن تَميدَ بِهِم وَجَعَلنا فيها فِجاً السَّماءَ سَقفًا محفوظًا وَهُم عَن آياتِها مُعرِضونَ ﴿٣٣﴾ وَجَعَلنا السَّماءَ سَقفًا محفوظًا وَهُم عَن آياتِها مُعرِضونَ ﴿٣٣﴾ وَجَعَلنا فيها فِجاً وَهُو النَّذِي خَلَقَ اللَّيلَ وَالنَّهارَ وَالشَّمسَ وَالقَمَر مُ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسَبَحُونَ ﴿٣٣﴾ الأَبياء. وقوله تعالى: وَآيَةً لَهُمُ الأَرضُ المَيتَةُ أَحييناها وَأَخرَجنا مِنها حَبَّا فَينه يَأْكُونَ ﴿٣٣﴾ وَجَعَلنا فيها جَنَّاتٍ مِن مُخرِه وَما عَمِلتَهُ أَيديهِم أَفلا يَشكُرونَ ﴿٣٣﴾ فَغيلٍ وَأَعنابٍ وَفَرَّا فيها مِنَ العُيونِ ﴿٣٤﴾ لِيَا كُلُوا مِن ثَمْرِه وَما عَمِلتَهُ أَيديهِم أَفلا يَشكُرونَ ﴿٣٥﴾ سُبحانَ النَّدي خَلَقَ الأَرْواجَ كُلَّها مِمَّا تُنْبِتُ الأَرضُ وَمِن أَنْفُسِهِم وَمِمّا لا يَعلمونَ ﴿٣٣﴾ وآيَةً لَمُمُ

اللّيلُ نَسَلَخُ مِنهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظلِمونَ ﴿٣٧﴾ وَالشّمسُ تَجري لِمُستَقَرِّ لَمَا ۚ ذٰلِكَ تَقَدِيرُ العَزِيزِ العَليمِ ﴿٣٨﴾ وَالقَمَرَ وَلَا السّمَسُ يَنبَغِي لَمَا أَن تُدرِكَ القَمَرَ وَلَا اللّيلُ سابِقُ النَّهارِ وَكُلَّ فِي فَلَكُ يَسَبَحُونَ ﴿٤٤﴾ يس. وقوله تعالى: إِنَّ فِي خَلقِ السّماواتِ وَالأَرضِ وَاختِلافِ اللّيلِ وَالنّهارِ وَالفُلكِ الّتِي تَجري فِي البَحرِ بِمَا يَنفَعُ النّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السّماءِ وَالأَرضِ وَاختِلافِ اللّيلِ وَالنّهارِ وَالفُلكِ الّتِي تَجري فِي البَحرِ بِمَا يَنفَعُ النّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السّماءِ مِن ماءٍ فَأَحيا بِهِ الأَرضَ بَعَدَ مَوتِها وَبَثَّ فيها مِن كُلِّ دابّة وتَصريفِ الرِّياجِ وَالسَّحابِ المُسَخَّرِ بَينَ السَّماءِ وَالأَرضِ لَآياتِ لِقَومٍ يَعقلونَ ﴿١٦٤﴾ البقرة، وقوله تعالى: وَهُو اللّذي جَعلَ لَكُو ُ النُّجومَ السَّماءِ وَالأَرضِ لَآياتِ لِقَومٍ يَعقلونَ ﴿١٦٤﴾ البقرة، وقوله تعالى: وَهُو الذِي أَنشَأَكُم مِن نَفسِ لِتَهَامُ وَاللّذِي أَنشَأَكُم مِن نَفسِ وَحَدة فَضُلنَا الآياتِ لِقَومٍ يَعْلَمُونَ ﴿٩٨﴾ وَهُو الَّذِي أَنزَلَ مِن السَّماءِ مَا عَمْرَ فَيْ وَمُونَ النَّعْلِ مِن طَلعِها قِنوانَ فَاتَعْ وَجَنَّاتِ مِن أَعنابٍ وَالزَّيْونَ وَالرَّمَانَ مُشْتَبِهًا وَغَيرَ مُتَشَابِهِ انظُرُوا إِلَىٰ ثَمْرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُم لَاياتِ لِقَومٍ يُعْمَونَ ﴿٩٨﴾ وَهُو إِذَا أَثْمَرَ وَيَعِهِ إِنَّ فِي ذَلْهُمْ وَيَعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُم لَاياتِ لِقَومٍ مُؤْمِنُونَ ﴿٩٩﴾ الأنعام.

وكل هذا فيه الحجة البالغة العقلية والشرعية على استحقاق الله جل جلاله للعبادة وحده لا شريك له بالطريقة التي ارتضاها ومن ذلك وجوب تسبيحه وتقديسه بأسمائه وصفاته بدون تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل إذ قال جل جلاله: بِسمِ اللهِ الرَّحْمِ الرَّحِمِ سَبِّحِ اسمَ رَبِّكَ الأَعلَى ﴿١﴾ اللّذي خَلَقَ فَسَوّىٰ ﴿٢﴾ وَالَّذي خَلَقَ فَسَوّىٰ ﴿٤﴾ وَالَّذي أَخرَجَ المَرعىٰ ﴿٤﴾ فَعُلَهُ عُثاءً أُحوىٰ ﴿٥﴾ الأعلى. وجاء في تفسير السعدي في بيان معنى هذه الآيات أنه تعالى يأمر بتسبيحه المتضمن لذكره وعبادته، والخضوع لجلاله، والاستكانة لعظمته، وأن يكون تسبيحا، يليق بعظمة الله تعالى، بأن تذكر أسماؤه الحسنى العالية على كل اسم بمعناها الحسن العظيم. الذي خلق فسوى أي: أتقنها وأحسن

خلقها وَالَّذِي قَدَّرَ تقديرًا، تتبعه جميع المقدرات فَهَدَى إلى ذلك جميع المخلوقات. وهذه الهداية العامة، التي مضمونها أنه هدى كل مخلوق لمصلحته، وتذكر فيها نعمه الدنيوية، ولهذا قال فيها: وَالَّذِي أَنْحُرَجَ الْمُرْعَى أَي: أنزل من السماء ماء فأنبت به أنواع النبات والعشب الكثير، فرتع فيها الناس والبهائم وكل حيوان ، ثم بعد أن استكل ما قدر له من الشباب، ألوى نباته، وصوح عشبه. فَحْلَهُ غُثَاءً أَحْوَى أي: أسود أي: جعله هشيمًا رميمًا، ويذكر فيها نعمه الدينية [ه]. فتبارك الله أحسن الخالقين.

فلولا ثبات الكون وإستقراره وبركته لما صلح للحياة ولما كانت الحياة ممكنة ومستقرة ومنتظمة ومنتجة. ولهذا فإن الإنسان يعيش في هذا الكون ويستفيد منه ومن ثماره ونعمه وبركاته وموارده ومعادنه وغيرها من الأشياء التي جعلها الله في هذا الكون ليستفيد منها بفضله ورحمته ومنه علينا. وفي ثبات الكون وإستقراره غايات عظيمة ومصالح كثيرة ومن أهمها تعلم العدد والحساب كما في قوله تعالى: هُو اللَّذي جَعَلَ الشَّمسَ ضِياءً وَالقَمَرُ نورًا وَقَدَّرَهُ مَنازِلَ لِتَعلَمُوا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذٰلِكَ إِلَّا بِالحَقِّ يُفُصِّلُ الآياتِ لِقَومٍ يَعلَمُونَ ﴿٥﴾ يونس.

فكل هذه الآيات واضحة في دلالتها على عظمة الخالق وحكمته وعدله ورحمته، ولهذا فقد ذكر الله عزل وجل أن آياته لقوم يعقلون، يعلمون، يفقهون، يؤمنون، يوقنون، أو يتفكرون، وهم أولي الألبات الصادقين حقا مع أنفسهم ومع خالقهم بما أودعه فيهم من هداية وبصيرة بفضله ومنه عليهم، وهم الذين آمنوا بالله حقا على يقين ولم يرتابوا وجاهدوا في الله لنصرة الحق كما في قوله تعالى: إِنَّمَا المؤمنونَ الله وَرَسُولِهِ مُمَّ لَم يُرتابوا وَجاهدوا بِأُموالِهِم وَأَنفُسِهم في سَبيلِ اللهِ أُولئِكَ هُمُ الصّادِقونَ الله عندين آمنوا باللهِ وَرسُولِهِ مُمَّ لَم يُرتابوا وَجاهدوا بِأُموالِهِم وَأَنفُسِهم في سَبيلِ اللهِ أُولئِكَ هُمُ الصّادِقونَ هما ومن عنها والمشككين فيها والموضين عنها وعن خالقهم كفرا وعدوانا وظلما، ولهذا فقد سماهم الله جل جلاله العمي وحجب

## 2.7 الإخلال بالميزان الشرعي سبب للإخلال بالميزان الكونى

ومن عدله وحكمته سبحانه أنه جعل الظلم منافيا ومخالفا للميزان الشرعي وسببا للإخلال بالميزان الكوني لولا أن مشيئته سبحانه نافذة على غيره، فهذا الكون محفوظ بإمر الله الكوني ولكن هذا الحفظ والإستقرار أنما جعله الله برهانا واضحا على ربوبيته وألوهيته حتى يقيم المكلفين الحق والميزان الشرعي، ولكن الله جعل الظلم من أسباب الإخلال بالميزان الكوني والتي تقع بإذنه إما لحكمته أو عدله أو رحمته. وهذا الإخلال قد يقع في صور مختلفة منها الجوع والخوف وقلة المطر والزلازل وذهاب البركة وغير ذلك من صور البلاء. ومن أعظم ذلك الكفر بالله كالشرك أو دعوة الولد له سبحانه والدليل قوله تعالى: وقالُوا اتَّخَذَ الرَّحمنُ وَلَدًا ﴿٨٨﴾ لَقَد جِئتُم شَيئًا إِدًّا ﴿٩٨﴾ تكادُ السَّماواتُ يتَفَطَّرَنَ مِنهُ وَتَنشَقُ الأَرضُ وَتَخِرُّ الجِبالُ هَدًّا ﴿٩٨» أَن دَعُوا لِلرَّحمٰنِ وَلَدًا ﴿٩٨» مريم. يقول

السعدي رحمه الله: أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ أي: من أجل هذه الدعوى القبيحة تكاد هذه المخلوقات، أن يكون منها ما ذكر. والحال أنه: مَا يَنْبَغِي أي: لا يليق ولا يكون للرَّحْمَنِ أَنْ يَتَّغِذَ وَلَدًا وذلك لأن اتخاذه الولد، يدل على نقصه واحتياجه، وهو الغني الحميد، والولد أيضا، من جنس والده، والله تعالى لا شبيه له ولا مثل ولا سمي [ه]. وهذا فيه أن الشرك ونسبة الولد لله سبحانه هو من الإخلال بالميزان الشرعي الذي أمر الله به وسببا لإخلال بالميزان الكوني فيكاد يحصل الإضراب الذي به يكون خراب هذا الكون.

ومن ذلك أيضا اتباع الهوى بدلا من إقامة الحق ونصرته كما في قوله تعالى: وَلَوِ اتَّبَعَ الحَقُّ الْهُواءَهُم لَفَسَدَتِ السَّماواتُ وَالأَرضُ وَمَن فيهِنَ بَل أَتيناهُم بِذِكِهِم فَهُم عَن ذِكِهِم مُعرِضونَ ﴿٧١﴾ المؤمنون. يقول السعدي في تفسيره: ووجه ذلك أن أهواءهم متعلقة بالظلم والكفر والفساد من الأخلاق والأعمال، فلو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والأرض، لفساد التصرف والتدبير المبني على الظلم وعدم العدل، فالسماوات والأرض ما استقامتا إلا بالحق والعدل[هـ].

ومن ذلك أيضا نقصان البركة بسبب المعاصي كما في قوله تعالى: ظَهَرَ الفَسادُ فِي البَّرِ وَالبَحرِ بِمَا كَسَبَت أَيدِي النَّاسِ لِيُديقَهُم بَعضَ الَّذي عَمِلوا لَعَلَّهُم يَرجِعونَ ﴿٤﴾ الروم. فقد ورد في تفسير القرطبي أن ابن عباس قال: هو نقصان البركة بأعمال العباد كي يتوبوا [ه]. وجاء في تفسير ابن كثير أن زيد بن رفيع قال: ( ظهر الفساد ) يعني انقطاع المطر عن البر يعقبه القحط، وعن البحر تعمى دوابه [هـ].

ومن ذلك أيضا الكفر بأنعم الله كما في قوله تعالى: وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرِيَةً كانَت آمِنَةً مُطَمَّئِنَّةً يَأْتِهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَت بِأَنعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللّهُ لِباسَ الجوعِ وَالخَوفِ بِمَا كانوا يَصنعونَ ﴿١١٢﴾ النعل. وسيأتي توضيح أسباب هذا العذاب في بيان حال الأمم مع الحق والميزان.

## 2.8 المراد بالعلم والميزان

إن المراد بالعلم عموما هو المعرفة وله أقسام وأنواع ويمكن تقسميه إلى قسمين وهما: العلم الكوني والعلم الشرعي. فالعلم الكوني ينقسم إلى علم ظاهر وهو العلم السببي وعلم غير ظاهر وهو العلم الغيبي. وأما العلم الشرعي فهو ما قام عليه الدليل كما بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله.

وأما الميزان فالمراد به العدل وهو العمل بعد المعرفة وأقسام الميزان كأقسام العلم، ويمكن تقسيمه إلى ميزان كوني وميزان شرعي. فالميزان الكوني ينقسم إلى الميزان السببي والميزان الغيبي. وأما الميزان الشرعي فهو ينقسم إلى الميزان الفطري والميزان الديني. والميزان الشرعي تابع للعلم الشرعي وهو ما قام عليه الدليل.

وعلى ما تقدم، فإن كان المراد المعرفة قيل العلم وإن كان المراد العمل بعد المعرفة قيل الميزان. وكل هذا على سبيل التفصيل. وأما على سبيل الإجمال فإن الميزان الكوني تابع للعلم الكوني الصحيح وأما الميزان الشرعي فهو تابع للعلم الشرعي الصحيح. والله أعلم.

## 2.9 أقسام الميزان الكوني

#### 2.9.1 الميزان السببي

فالقسم الأول هو الميزان السببي أو العلم السببي وهو علم ظاهر يدرك بالعقل والفطرة وما منَّ الله به على خلقه من حواس كالبصر والسمع والإحساس. وهذا لأن هذا الميزان فيه حقيقة الأشياء ومسمياتها وطريق الوصول إليها ومسبباتها. والمخلوقات تتفاوت في المعرفة بهذا الميزان كل بحسب حاله ومقامه ولكن الله جل جلاله أختص الإنسان وفضله على سائر الخلق بأن جعل له عقلا يدرك به من

الأسباب ما لا يمكن لغيره من المخلوقات. وهذا لأن الله جل جلاله أراد بحكمته أن يجعله خليفة في الأرض فخلقه على صورته وجعل له من العقل والذكاء ما لم يعطي غيره. وهذا ما فضل به آدم على الملائكة فأمرهم بالسجود له سجود التحية والإحترام وليظهر فضله على سائر الخلق وهذا لحكمته سبحانه وعلمه كما في قوله تعالى: وَإِذ قالَ رَبُّكَ لِلهَلائِكَة إِنِي جاعِلُ فِي الأَرضِ خَليفَةً قالوا أَتَجعَلُ فيها مَن يُفسِدُ فيها وَيَسفِكُ الدِّماءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قالَ إِنِي أَعلَمُ ما لا تَعلَمونَ ﴿٣٠﴾ وَعلَم الدِّماءَ كُنَّم صادِقينَ ﴿٣١﴾ وَعلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ

فأما الملائكة فاعترفوا بهذا الفضل وبأنهم لا علم لهم إلا علمه الله لهم ولكن هذا النقص في العلم لم يمنعهم من الطاعة والإنقياد لأمر الله جل جلاله، وأما إبليس فقد حسد آدم في الصورة التي خلق بها وعلى ما من الله به عليه من العلم والقدرة المعرفية التي استحق بها هذا الثناء والتقدير، ولهذا فما كان للشيطان إلا أن يقول مستكبرا أنه خيرا منه خلق من نار وآدم من طين حسدا منه وكفرا، وهذا فيه جهل ابليس حيث أنه نسب الفضل لمجرد نوع مادة الخلق والقوة الطبيعية لا للعلم والقدرة المعرفية التي من الله بها على آدم عليه السلام، فما كان له إلا أن يسعى لإضلاله وإخراجه من الجنة حسدا منه على هذه الفضائل ولو كان ذلك على حساب هلاكه وسوء مثاله، وهذا أيضا فيه نقص العقل وسوء الفكر نسأل الله السلامة والعافية، ولم يكتفي بذلك بل أخذ العهد على نفسه لإغواء وإضلال كل ذرية بني آدم كما حذرنا سبحانه وتعالى في كتابه الكريم.

وبالمعرفة بهذا الميزان السببي لا زالت تتقدم الحضارات الإنسانية وتتطور في الأخذ بالأسباب لإنجاز ما لم يكن ممكا لما سبق من الأمم من التكنولوجيا وشتى العلوم كالفيزياء والكيمياء والطب وغيرها من العلوم الأخرى التي بها يمكن تحصيل المصالح الدينية والدنيوية. ومفتاح كل هذه العلوم هو علم الحساب حيث به تعرف مقادير الأشياء وتقديرها ولهذا فقد أمر الله تعالى بتعلمه من الآيات الكونية كا تقدم. ولهذا فإن الميزان السببي يحتاج إلى بحث وتمعن في آيات الله الكونية، وما يخفى منه على الإنسان أكثر مما يعلم لهذا قال جل جلاله في ذلك عندما سئل الرسول على عن حقيفة الروح: ويسَألونكَ عَنِ الرّوج فَلُ الرّوح مِن أمرٍ رَبّي وَما أوتيتُم مِنَ العلمِ إلّا قليلًا هم الإسراء.

ولهذا فقد ذكر جل جلاله تقدم البشرية من الأقوام السابقة في هذا العلم السببي ولكن هذا التقدم كان سببا في زيادة الغفلة ظنا منهم أنه يغني عن الميزان أو العلم الشرعي ولهذا قال تعالى: فلما جاءتهُم رُسُلُهُم بِالبَيِّناتِ فَرِحوا بِما عِندَهُم مِنَ العلمِ وَحاقَ بِهِم ما كانوا بِه يَستَهزِئُونَ ﴿٨٣﴾ عافو، وقال تعالى: يَعلمُونَ ظاهرًا مِنَ الحَياةِ الدُّنيا وَهُم عَنِ الآخِرَةِ هُم غافلونَ ﴿٧﴾ الروم، وجاء في تفسير السعدي بيان ذلك أن هؤلاء الذين لا يعلمون أي: لا يعلمون بواطن الأشياء وعواقبها. وإنما يعلمُونَ ظاهرًا مِنَ الحَيَّاةِ الدُّنيَّا فينظرون إلى الأسباب ويجزمون بوقوع الأمر الذي في رأيهم انعقدت أسباب وجوده و يتيقنون عدم الأمر الذي لم يشاهدوا له من الأسباب المقتضية لوجوده شيئا، فهم واقفون مع الأسباب غير ناظرين إلى مسببها المتصرف فيها. وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ قد توجهت قلوبهم وأمواؤهم وإراداتهم إلى الدنيا وشهواتها وحطامها فعملت لها وسعت وأقبلت بها وأدبرت وغفلت عن وأهواؤهم وإراداتهم إلى الدنيا ولا النار تخافها وتخشاها ولا المقام بين يدي الله ولقائه يروعها ويزعجها وهذا علامة الشقاء وعنوان الغفلة عن الآخرة. ومن العجب أن هذا القسم من الناس قد بلغت بكثير وهذا علامة الشقاء وعنوان الغفلة عن الآخرة. ومن العجب أن هذا القسم من الناس قد بلغت بكثير منهم الفطنة والذكاء في ظاهر الدنيا إلى أمر يحير العقول ويدهش الألباب. وأظهروا من العجائب

الذرية والكهربائية والمراكب البرية والبحرية والهوائية ما فاقوا به وبرزوا وأعجبوا بعقولهم ورأوا غيرهم عاجزا عما أقدرهم الله عليه، فنظروا إليهم بعين الاحتقار والازدراء وهم مع ذلك أبلد الناس في أمر دينهم وأشدهم غفلة عن آخرتهم وأقلهم معرفة بالعواقب، قد رآهم أهل البصائر النافذة في جهلهم يتخبطون وفي ضلالهم يعمهون وفي باطلهم يترددون نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون، ثم نظروا إلى ما أعطاهم الله وأقدرهم عليه من الأفكار الدقيقة في الدنيا وظاهرها و[ما] حرموا من العقل العالي فعرفوا أن الأمر لله والحكم له في عباده وإن هو إلا توفيقه وخذلانه فخافوا ربهم وسألوه أن يتم لهم ما وهبهم من نور العقول والإيمان حتى يصلوا إليه، ويحلوا بساحته [وهذه الأمور لو قارنها الإيمان وبنيت عليه لأثمرت الرُّقيُّ العالي والحياة الطيبة، ولكنها لما بني كثير منها على الإلحاد لم تثمر الا هبوط الأخلاق وأسباب الفناء والتدمير] [هـ]. وهذا والله فيه البيان الكافي في أن الطريق الواضح والسليم للرقي بالحضارة بما يرضي الله لا يكون إلا بالأخذ بالعلم الشرعي مع العلم السببي والتوجه إلى الله بالتوحيد والإخلاص والتقوى والعمل الصالح. وهذا ما يجب على الإنسان أن يعمل به ويعمل على تحقيقه ويتوكل على الله في ذلك كله والله المستعان.

ومن الأمثلة على تقدم الأمم السابقة في العلم السببي (ولو بالنسبة لقريش والعرب) والذي كان سببا لتكبرها وتجبرها على أمر الله الشرعي هم عاد قوم هود عليه السلام حيث قال تعالى فيهم: وَلَقَد مَّكُمَّاهُم فيما إِن مَكَّنَاكُم فيه وَجَعَلنا لَهُم سَمعًا وَأَبصارًا وَأَفِيْدَةً فَمَا أَغْنى عَنهُم سَمعُهُم وَلا أَبصارُهُم وَلا أَبصارُهُم وَلا أَفِيدَتُهُم مِن شَيءٍ إِذ كانوا يَجَحَدونَ بِآياتِ اللهِ وَحاقَ بَهِم ما كانوا بِه يَستَهزِئُونَ ﴿٢٦﴾ الأحقاف. وهذا فيه أن الله جل جلاله يسر لعاد أسباب التمكين في الدنيا على نحو لم يمكن به غيرهم من العرب وكفار قريش كما جاء في عدة تفاسير. إلا أن هذا التمكين لم يكن سببا لهدايتهم رغم ما كان لهم من سمع وأبصار وقلوب ولكنهم كفروا واستهزؤا بأمر الله فغضب الله عليهم وأنزل عليهم عذابه. وهذا

الأمر قد تكرر مع العديد من الأقوام السابقة كما في قوله تعالى: أَلَم يَرُوا كُمَ أَهَلَكُنَا مِن قَبلِهِم مِن قَرنِ مَكَنَّاهُم فِي الأَرضِ ما لَم نُمُكِّن لَكُم وَأَرسَلنَا السَّماءَ عَلَيهِم مِدرارًا وَجَعَلنَا الأَنهارَ تَجري مِن تَحتِهِم فَأَهلَكناهُم بِذُنوبِهِم وَأَنشَأنا مِن بَعدِهِم قَرنًا آخَرينَ ﴿٦﴾ الأنعام. فهذه هي سنة الله ودأبه، في الأمم السابقين واللاحقين، فاعتبروا بمن قص الله عليكم نبأهم. فالحمد الله الذي بين لنا الحق البيان الكامل.

وأما الجن فلم يكن لهم التقدم في الحضارة وهذا لنقص عقولهم في إدراك الميزان أو العلم السببي. ولهذا كان كل الأنبياء والرسل من البشر فهم أكمل عقلاً وأعلى فكرا وأعظم علما. وهذا لأن الجن لا يدركون من الأسباب ما يمكن للبشر إدراكه ومن ذلك ما بينه جل جلاله في قوله عن الجن: فَلَمَّا قَضَينا عَلَيهِ المُوتَ ما دَلَّهُم عَلى مَوتِهِ إِلَّا دابَّةُ الأَرضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ ۖ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الجِنُّ أَن لَو كانوا يَعلَمُونَ الغَيبَ ما لَبثوا في العَذاب المُهين ﴿١٤﴾ سبأ. حيث أنهم خدموا سليمان عليه السلام وهو ميت ظنا منهم أنه حيا. فلم يدركوا بعقولهم الناقصة أنه إذا لم يتحرك لفترة طويلة من الزمن فقد يكون قد مات، وهذا ما يستطيع إدراكه العاقل من البشر بكل سهولة. وقد جاء في تفسير السعدي بيان ذلك أن الجن كانوا قد موهوا على الإنس, وأخبروهم أنهم يعلمون الغيب, ويطلعون على المكنونات، فأراد الله تعالى أن يُرَى العباد كذبهم في هذه الدعوى, فمكثوا يعملون على عملهم، وقضى الله الموت على سليمان عليه السلام, واتَّكَأ على عصاه, وهي المنسأة، فصاروا إذا مروا به وهو متكئ عليها, ظنوه حيا, وهابوه. فغدوا على عملهم كذلك سنة كاملة على ما قيل, حتى سلطت دابة الأرض على عصاه, فلم تزل ترعاها, حتى باد وسقط فسقط سليمان عليه السلام وتفرقت الشياطين وتبينت الإنس أن الجن لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِينِ وهو العمل الشاق عليهم، فلو علموا الغيب, لعلموا موت سليمان, الذي هم أحرص شيء عليه, ليسلموا مما هم فيه [هـ].

وكل هذا فيه البيان من الله جل جلاله للناس أن الجن ليس فقط لا يعلمون الغيب بل هم أنقص

عقلا وفكرا وان كانوا أكثر قوة بطبيعة مادة خلقهم وهي النار. إلا أن الإنسان قادر على إدراك الأسباب التي تمكنه من التفوق على الجن في القوة بالعلم السببي، ومن ذلك قصة عرش بالقيس حيث قال تعالى مخبرا عن سليمان عليه السلام: قالَ يا أَيُّهَا المَلاُّ أَيُّكُم يَأْتيني بِعَرشِها قَبَلَ أَن يَأْتوني مُسلِمينَ ﴿٣٨﴾ قالَ عِفريتُ مِنَ الجِنِّ أَنا آتيكَ بِهِ قَبَلَ أَن تَقُومَ مِن مَقامِكَ ۖ وَإِنِّي عَلَيهِ لَقَوِيُّ أَمينُ ﴿٣٩﴾ قالَ الَّذي عِندَهُ عِلمٌ مِنَ الكِتَابِ أَنا آتيكَ بِهِ قَبلَ أَن يَرتَدَّ إِلَيكَ طَرفُكَ ۖ فَلَمَّا رآهُ مُستَقِرًّا عِندَهُ قالَ هنذا مِن فَضل رَبِّي لِيَبلُوَنِي أَأَشكُرُ أَمْ أَكفُرُ ۖ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشكُرُ لِنَفسِه ۖ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّا رَبِّي غَنيٌّ كَريمٌ ﴿ ٤ ﴾ النمل. وقد جاء في تفسير السعدي أن هذا الذي عنده علم من الكتاب هو رجل عالم صالح عند سليمان يقال له: "آصف بن برخيا" كان يعرف اسم الله الأعظم الذي إذا دعا الله به أجاب وإذا سأل به أعطى، بأن يدعو الله بذلك الاسم فيحضر حالا وأنه دعا الله فحضر. فالله أعلم هل هذا المراد، أم أن عنده علما من الكتاب يقتدر به على جلب البعيد وتحصيل الشديد [هـ]. والأقرب والله أعلى وأعلم أن آصف كان لديه هذا العلم السببي الذي به يقرب البعيد ولهذا فقد نسب جل جلاله فعله للعلم وهو العلم السببي ولم ينسب فعله لإيمانه أو دعائه كما هو الحال مع سائر الأنبياء مثل ينوس عليه السلام في قوله تعالى: فَاسْتَجَبنا لَهُ وَنَجَّيْناهُ مِنَ الغَمِّ ۚ وَكَذٰلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنينَ ﴿٨٨﴾ الأنبياء. وهذا العلم الذي كان لدى آصف يسمى علم التنقل الآني للمحسوسات وإلى زماننا يبدو هذا العلم مستحيلا إدراكه إلا أنه يبقى علم سببي قد يدركه الإنسان إن علم أسبابه الموصلة إليه. ومن المعلوم أنه الإنسان في زماننا قد تمكن من تحقيق التنقل الآني لغير المحسوسات كالصوت والصور وكافة البيانات الرقمية وغيرها من الأشياء المستخدمة في وسائل الاتصال التي كانت تبدوا مستحيلة في الماضي القريب. فلك أن تتأمل في الأسباب الموصلة لهذا العلم العظيم الذي إن أدركه المسلمون لسبقوا كل الأمم والحضارات وكتب لهم التمكين إن أقاموا الحق والميزان مع الأخذ بهذا السبب العظيم.

ومن فضل الله ومنه على عباده أنه يفتح على من يشاء من هذا العلم السببي لعباده الصالحين القائمين بالميزان الشرعي فجعل لهم من أسباب التمكين ما يعجز عليه غيرهم وهذا لحكمته سبحانه، كما فتح على ذي القرنين وعلى داوود وسليمان عليهما السلام وعلى آصف رحمه الله وعلى نبينا محمد على وعلى الصالحين من بعده من أصحابه رضي الله عنهم إلى زمان هارون الرشيد رحمه الله وما سيأتي في آخر الزمان في عهد المهدي المنتظر وعيسى عليه السلام، وسيأتي بيان وتفصيل كل ذلك في فصل الحكم الرشيد.

#### 2.9.2 الميزان الغيبي

أما القسم الثاني فهو الميزان الغيبي أو العلم الغيبي وهو علم غير ظاهر لا يعلمه بالكلية ولا يملك مفاتحه إلا الله جل جلاله كما في قوله تعالى: وَعِندَهُ مَفاتِحُ الغَيبِ لا يَعلَمُها إِلّا هُوَ وَيَعلَمُ ما فِي البَرِّ وَالبَحرِ وَما تَسقُطُ مِن وَرَقَةً إِلّا يَعلَمُها وَلا حَبَّةٍ في ظُلُماتِ الأَرْضِ وَلا رَطبٍ وَلا يابِسٍ إِلّا في كتابٍ مُبينٍ هُوه وسبحانه عالم الغيب والشهادة كما في قوله تعالى: هُو الله الذي لا إِله إلّا هُو عالمُ الغيب والشهادة كما في قوله تعالى: هُو الله الذي لا إِله إلّا هُو عالمُ الغيبِ وَالشهادة لا يُظهِرُ عَلى غيبِهِ أَحَدًا ﴿٢٦﴾ إلّا مَنِ ارتَضي مِن الغيبِ فالا يُظهِرُ عَلى غيبِهِ أَحدًا ﴿٢٦﴾ إلّا مَن ارتَضي مِن رَسولٍ فَإِنّهُ يَسلُكُ مِن بَينِ يَدَيهِ وَمِن خَلفِهِ رَصَدًا ﴿٢٧﴾ الجن. وقد صح عن النبي ﷺ أنه قال: اللهم رَسولٍ فَإِنّهُ يَسلُكُ مِن بَينِ يَدَيهِ وَمِن خَلفِهِ رَصَدًا ﴿٢٧﴾ الجن. وقد صح عن النبي الله قال: اللهم إلى أمن الله عنده علم الغيب عندك ، أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي ونور صدري وجلاءَ حزني وذهاب همي وغي (صحيحه الألباني في السلسلة الصحيحة). وهذا فيه أن الله جل جلاله عنده علم لم يأذن بمعرفته لأحد من خلقه وهو العلم الذي استأثر به في علم الغيب عنده.

ومن الأمثلة على العلم الغيبي الذي لم يأذن الله بمعرفته كعلم موعد وقوع الساعة كما في قوله تعالى: يَسَأَلُكَ النّاسُ عَنِ السّاعَةِ قُل إِثّما عِلمُها عِندَ اللّهِ وَما يُدريكَ لَعَلَّ السّاعَةَ تَكُونُ قَريبًا ﴿٦٣﴾ الأحراب، ولقد صح عن النبي وهو أشرف الناس أنه قال لجربيل هو أشرف الملائكة عن الساعة عندما سأله: فتى السّاعةُ؟ قالَ ما المسئولُ عنها بأعلمَ منَ السّائلِ (صيح البخاري)، ولهذا فقد أمر جل جلاله نبيه ببيان هذا الأمر وهو العلم الغيبي الذي لم يأذن الله بمعرفته في قوله تعالى: قُل لا أقولُ لَكُم عِندي خَزائِنُ اللّهِ وَلا أَعَلَمُ الغيبي الذي لم يأذن الله بمعرفته في قوله تعالى: قُل لا أقولُ لَكُم عِندي خَزائِنُ اللّهِ وَلا أَعَلَمُ الغيبي الذي لم يأذن الله بمعرفته في قوله تعالى: قُل لا أَعلَمُ الغيبي الأعمى وَقوله تعالى: قُل لا أَملِكُ لِنَفسي نَفعًا وَلا ضَرَّا إِلّا ما شاءَ اللهُ وَالبَصِيرُ أَفَلا تَنفَكُرُونَ ﴿ ٥ ﴾ الأنعام، وقوله تعالى: قُل لا أَملِكُ لِنَفسي نَفعًا وَلا ضَرَّا إِلّا ما شاءَ اللهُ وَلو كُنتُ أَعَلَمُ الغيبَ لاستكثرتُ مِنَ الخَيرِ وَما مَسَّنِيَ السّوءُ إِن أَنا إِلّا نَذيرُ وَبَشيرُ لْقَومٍ يُؤمِنونَ ﴿ مَا المُعْلِقُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُولِدِ اللهُ المُولِدُ اللهُ عَلَى اللّهُ المُولُ المُولِدُ اللهُ المُولُ المُولُ المُؤمِنونَ وَ ﴿ ٥ ﴾ الأنعام، وقوله تعالى: قُل لا أَملِكُ لِنَفسي نَفعًا وَلا ضَرَّا إِلّا ما شاءَ اللهُ وَلَو كُنتُ أَعَلَمُ الغيبَ لاستكثرتُ مِنَ الخَيرِ وَما مَسْنِيَ السّوءُ إِن أَنا إِلّا نَذيرُ وَبَشيرُ لَقَومٍ يُؤْمِنونَ

وأما العلم الغيبي الذي أذن الله بمعرفته فمنه ما علمه الله الأنبياء والرسل في الكتب المنزلة من القصص الفائنة كما في قوله تعالى: تلك مِن أُنباء الغيبِ نوحيها إِلَيك ما كُنتَ تَعلَمُها أَنتَ وَلا قَومُكَ مِن قَبلِ هنذا فاصبر إِنَّ العاقبة للمُتَقينَ ﴿٤٩ كه هود. وغير ذلك من الأخبار الفائنة كفترة مكوث أهل الكهف وعددهم، وقصص الأنبياء عليهم السلام. ومن ذلك أيضا الأحداث القادمة كما في قوله تعالى: وَقالَ الذَّينَ كَفَروا لا تَأْتينَا السَّاعَةُ قُل بَلِي وَرَبِي لتَأْتِينَّكُم عالِم الغيبِ لا يَعزُبُ عَنهُ مِثقالُ ذَرَّةٍ في السَّماواتِ وَلا في الأَرضِ وَلا أَصغرُ مِن ذلك وَلا أَكبَرُ إلّا في كِتابٍ مُبينٍ ﴿٣﴾ سِباً. وغير ذلك من الآيات والأحاديث التي تخبر بالأمور التي تحدث في المستقبل وفي آخر الزمان كنزول عيسى عليه السلام، وخروج الدابة، وإنهيار سد ذي القرنين، وخروج يأجوج ومأجوج. فكل ما سبق فيه الدليل الواضح على أن الله سبحانه وتعالى أذن بمعرفة بعض العلم الغيبي لمن شاء من خلقه ولم يأذن بمعرفة بعض العلم الغيبي لمن شاء من خلقه ولم يأذن بمعرفة بعض العلم الغيبي الذي كما في قوله تعالى: وَيَسَأُلُونَكُ

عَنِ الرَّوجِ ۗ قُلِ الرَّوحُ مِن أَمرِ رَبِّي وَما أُوتيتُم مِنَ العِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿٨٥﴾ الإسراء.

ومن المعلوم أن العلم الغيبي لا يمكن إدراكه بالكلية بالعلم السببي وإنما يدرك منه فقط ما أذن الله بمعرفته فجعل الله أسبابه وعلامته واضحة ومنتظمة لكل عاقل لما في ذلك من مصالح دينية ودنيوية. فمثلا يتنبأ بالمطر من الغيم الأسود, وبالإنجاب من علامات الحمل، وبنهاية الشهر بمنازل القمر، وبطلوع الزرع بعد نزول المطر، وبطريق السير من سير النجم وغير ذلك من الأسباب التي جعلها الله دلالات واضحة على ما ستئول إليه الأشياء والأحوال في المستقبل ولو على وجه التقريب. وهنا يأتي علم الحساب حيث به تحسب المقادير والأوزان والأحجام والأشكال والألوان والأصوات والحركات والأمكنة والأزمنة وغير ذلك من الأشياء التي تعرف بها الأسباب والقوانين التي جعلها سبحانه في هذا الكون. وتتفاوت هذه الأمور في إمكانية حسابها فمنها ما يستحيل حسابه كالساعة سواء الكبرى أو الصغيرى، ومنها ما يصعب حسابه كالمطر، ومنها ما يسهل ويعرف حسابه كأيام الشهر وساعات اليوم.

فكل هذه الأسباب مرجعها للعلم السببي ويدرك بها فقط جزء من العلم الغيبي الذي أذن الله به ومثال ذلك أن ذي القرنين بخبرته بأسباب الحديد علم أن مثال سده إلى الإنهيار لما علمه من تآكل الحديد كما في قوله تعالى: قالَ هنذا رَحمَةً مِن رَبِي فَإِذا جاءَ وَعدُ رَبِي جَعَلهُ دَكّاءً وكانَ وَعدُ رَبِي حَقّا هذي حَقّا هذا رَحمَةً مِن رَبِي فَإِذا جاء وَعدُ رَبِي جَعَلهُ دَكّاءً وكانَ وَعدُ رَبِي حَقّا هذا الحديد كما في قوله تعالى: وَهُو اللّذي به يتنبأ بالمكان والزمان لمعرفة الطريق بإستخدام مواضع النجوم كما في قوله تعالى: وَهُو الّذي جَعلَ لَكُمُ النّجومَ لِتَهتدوا بِها في ظُلمُاتِ البِّرِ وَالبَحرِ قَد فَسَر السعدي ذلك أن الله جعل النجوم هداية قد فَصَّلنا الآياتِ لِقَومٍ يَعلَمونَ هما لا علما لحهم، وتجاراتهم، وأسفارهم. منها: نجوم لا تزال الخلق إلى السبل، التي يحتاجون إلى سلوكها لمصالحهم، وتجاراتهم، وأسفارهم. منها: نجوم لا تزال ترى، ولا تسير عن محلها، ومنها: ما هو مستمر السير، يعرف سيرَه أهل المعرفة بذلك، ويعرفون به

الجهات والأوقات. ودلت هذه الآية ونحوها، على مشروعية تعلم سير الكواكب ومحالمًا الذي يسمى علم التسيير، فإنه لا تتم الهداية ولا تمكن إلا بذلك [هـ].

ولهذا فإن التنبأ بالمستقبل بالحساب لا يكون دائمًا صحيحا أو دقيقا وبالأخص في الأمور التي يصعب حسابها، فأمر الله الواقع قد يحجب عن خلقه لحكمته ومثال ذلك قوم هود إذ ظنوا أن الغيم الأسود علامة للمطركما هو معتاد ولكنه كان عذاب الله كما في قوله تعالى: فَلمّا رَأُوهُ عارِضًا مُستَقبِلَ أُودِيَتِهِم قالوا هذا عارِضُ مُطرُنا بَل هُو مَا استعجَلتُم بِهِ رَجُ فيها عَذابً أَليم (٤٤ تُدَمِّر كُلَّ شَيءٍ بأمر رَبّها فَأصبَحوا لا يُرى إلّا مَساكِنُهُم كَذلك نَجْزِي القومَ الجُرِمينَ ﴿٢٥ كَالأحقاف. لهذا فإن الوقائع المستقبلية يختلف حسابها بحسب ما أذن الله بعرفته ومعرفة أسبابه ومقاديره، فالتي لا تخضع لفظ معين ومعروف لا يمكن التنبأ بها إلا على وجه التقريب. وتزداد دقة الحساب مع الزيادة في معرفة هذه الأسباب والمقادير والتي تتأتى بالبحث والتجربة والقياس والملاحظة وكل ذلك ممكن بالرجوع لآيات الله الكونية التي منها يتعلم الحساب.

ومن فضل الله ومنه أنه اختص وفتح من هذا العلم الغيبي على ما شاء من أنبياءه ورسله كل حسب حاله ومقامه. ومن ذلك ما فتح الله به على الخضر عليه السلام حيث علم من الأمور الغيبية ما لم يعلمه موسى عليه السلام. فكان الخضر عليه السلام أعلم من موسى في العلم الغيبي وكان موسى عليه السلام أعلم من الخضر في العلم الديني، وكل منهما كان نبيا ولكن تفاوتوا في العلم والفضل فموسى عليه السلام من أولى العزم من الرسل وكلم الله موسى تكليما، فكل بحسب مقامه وما فضله الله به كما في قوله تعالى: تلك الرُّسُلُ فَضَّلنا بَعضَهُم عَلى بَعضٍ مِنهُم مَن كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعضَهُم دَرَجاتٍ وآتينا عيسَى ابنَ مَريَمَ البيّياتِ وَأَيَّدناهُ بِروحِ القُدُسِ البقرة. وقوله تعالى: وَرَبُّكَ أَعلَمُ بِمَن فِي السَّماواتِ وَالأَرضِ وَلَقَد فَضَّلنا بَعضَ النَّييّينَ عَلى بَعضٍ وَنَهنا داوودَ زَبورًا ﴿٥٥﴾ الإسراء.

وقد جاء في تفسير بن كثير عن بن عباس أن موسى قال للخضر: جئتك لتعلمني مما علمت رشد، قال: يكفيك التوراة بيدك، وأن الوحي يأتيك، يا موسى، إن لي علما لا ينبغي لك أن تعلمه، وإن لك علما لا ينبغي لي أن أعلمه. أ وقال بن عباس رضي الله عنه عن الخضر عليه السلام أنه كان رجلا يعلم علم الغيب قد علم ذلك - فقال موسى: بلى، قال: (وكيف تصبر على ما لم تحط به خبرا) ؟ أي: إنما تعرف ظاهر ما ترى من العدل، ولم تحط من علم الغيب بما أعلم [ه]. وجاء أيضا ما يأكد هذا المعنى في تفسير القرطبي: وعلمناه من لدنا علما أي علم الغيب، وقال ابن عطية: كان علم الخضر علم معرفة بواطن قد أوحيت إليه، لا تعطي ظواهر الأحكام أفعاله بحسبها; وكان علم موسى علم الأحكام والفتيا بظاهر أقوال الناس وأفعالهم [ه]. وبينما الخضر وموسى عليهم السلام على السفينة، جَاءَ عُصْفُورً، فَقَالَ له الخَضِرُ: ما عِلْمِي وعِلْمُكَ مِن عِلْم اللهِ إلّا مِثْلُ ما نَقَصَ هذا العُصْفُورُ من هذا البَحْر (صبح البخاري). 2

وكل هذا فيه أن الخضر علم ما ستؤول إليه الأمور بما علَّه الله له من علم الغيب فعلم بذلك أن السفينة لو لم تعاب لأخذها الملك غصبا من المساكين، وأن الغلام لو لم يقتل فسوف يرهق أبواه المؤمنين طغيانا وكفرا، وأن الجدار لو لم يقام لسقط ولسرق كنز الغلامين اليتيمين أبناء الرجل الصالح. وما تصرف الخضر في هذه الأمور إلا لعلمه من الله أن جميع هذه الأمور سيقع في علم الغيب كما أوحى إليه ذلك. ولكن من رحمة الله ومنه فقد أذن للخضر أن يصلح ذلك ولهذا فقد قال: وَما فَعَلتُهُ عَن أَمري ذٰلِكَ تَأُويلُ ما لمَ تَسطِع عَليه صَبراً ﴿٨٢﴾ الكهف. وبهذا يتبين أن الخضر إنما أوتي

ا وهذا فيه أن الخضر لديه من العلم الغيبي الذي لا يعلمه موسى وأن موسى لديه من العلم الديني الذي لا يعلمه الخضر. 2وهذا فيه أن الإنسان لم يؤتى من العلم إلا قليلا كما تقدم في معنى قوله تعالى: وَيَسَأَلُونَكَ عَنِ الرَّوجِ ۖ قُلِ الرَّوحُ مِن أُمرِ رَبِّي وَما أُوتَيْمُ مِنَ العِلمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿٥٨﴾ الإسراء.

هذا العلم العظيم لمصلحة الناس وليس للإضرار بهم وهذا فيه بيان الرشد والذي به تجلب المصالح الدنيوية. وهذا ما أراد موسى تعلمه لهذا: قالَ لَهُ موسىٰ هَل أَتَّبِعُكَ عَلى أَن تُعلِّمَنِ مِّا عُلِّمَتَ رُشدًا هُرَمَ الكهف. وهذا فيه أن المصالح الدنيوية لا تجلب فقط بالعلم الديني بل إن ذلك يتطلب الخبرة ولهذا فقد قال الخضر عليه السلام: قالَ إِنَّكَ لَن تَستَطيعَ مَعِيَ صَبرًا هُرًا هُمَ وكَيفَ تَصبِرُ عَلى ما لَم تُحُط بِهِ خُبرًا هُمَ الكهف. وهذا فيه أنه بالخبرة تجلب المصالح الدنيوية وبالعلم الديني تجلب المصالح الدينية وسيأتي تفصييل ذلك في فصل الحكم الرشيد بإذن الله. وفي هذه القصة بيان تدبير الله جل جلاله فإنه يعلم سبحانه ما كان وما سيكون وما لم يكن لو كان كيف يكون فسبحان الله الذي وسع كل شئ وأحاط به علما.

## 2.10 أقسام الميزان الشرعي

#### 2.10.1 الميزان الفطري

فالميزان الفطري أو العلم الفطري فهو الذي يدرك بالفطرة السليمة الموافقة للعقل والتي فطر الله الناس عليها فيعرف به الخير من الشر والعدل من الظلم والإسلام من الكفر وغير ذلك من الأمور التي فطر الله الناس عليها والدليل على هذا أن النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّم قال: ما مِن مَوْلُود إلَّا يُولَدُ علَى فطر الله الناس عليها والدليل على هذا أن النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّم قال: ما مِن مَوْلُود إلَّا يُولَدُ علَى الفِطرَة، فأبواهُ يُهوِّدانِهِ أوْ ينصرَانِه، أوْ يُمجِّسانِه، كما تُنْتَجُ البَهِيمَةُ جَهِيمَةً جَمْعاً، هلْ تُحُسُّونَ فِيها مِن جَدْعاً، ثمَّ يقولُ أبو هُريَّرةَ رَضِيَ اللهُ عنه: فِطرَتَ اللهِ التي فَطرَ النَّاسَ عَلَيْها [الروم: 30] الآية (صيح البخاري)، ومن الأمور التي تخالف الميزان الفطري مثل الشرك (وبالأخص شرك الربوبية) والمجاهرة بالمعاصي والقتل واللواط والسرقة والغش في الكيل فهي أمور تدرك بالفطرة السليمة الموافقة للعقل بالمعاصي والقتل واللواط والسرقة والغش في الكيل فهي أمور تدرك بالفطرة السليمة الموافقة للعقل

ويمكن إثباتها لكل ذي عقل حتى بدون وحي. ومن ذلك أن أغلب الأمم مسلمة كانت أو كافرة اتفقت على فرض عقوبات على السرقة والغش على سبيل المثال لموافقة ذلك للفطرة السليمة.

ولهذا فإن مخالفة الميزان الفطري هي أشد جرما من مخالفة الميزان الديني لأنها تعارض فطرة الله التي فطر الناس عليها والتي يمكن إدراكها حتى بدون وحي. ويعتبر الميزان الفطري أدنى مرتبة من الميزان الديني وفي معارضة هذا الميزان تعجيل سخط الله وعقوبته في الدنيا قبل الآخرة، ويعتبر الميزان الفطري ناقص حيث لا يمكن به إدراك العديد من الأمور الشرعية التي يحتاج إلى الوحي لإدراكها ومنها العقيدة والعبادات والأحكام الشرعية وغيرها من الأمور التي لا يمكن إدراكها بالفطرة السليمة فقط، ولهذا فقد أرسل الله جل جلاله الرسل وأنزل الكتب لبيان الميزان الديني والذي به يكتمل بيان الميزان الشرعي الذي أمر الله عباده به.

والميزان الفطري فيه الحجة لإدراك دين الإسلام لموافقته الفطرة كما سيأتي في بيان الميزان الديني. فقد جاء في الحديث القدسي عنِ اللهِ تعالى: إني خلقتُ عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطينُ فحرَّمتُ عليهم ما أحللتُ لهم وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أُنزِّل به سلطانًا (صحح، مجموع الفتاوى لابن تيمة). ولهذا فإن الشياطين لا تسعى لإفساد الميزان الديني فقط وأنما تسعى لإفساد الميزان الفطري والديني معا كما في قوله تعالى عن ابليس: وَلاَ ضِلاَتُهُم وَلاَ مُرَنَّهُم وَلاَ مُرَنَّهُم فَلَيُبتّكُنَّ آذانَ الأَنعام وَلاَ مُرَنَّهُم فَلَيُعتِرُنَّ خَلقَ اللهِ وَمَن يَتَّخِذِ الشَّيطانَ وَيلًا مِن دونِ اللهِ فقَد خَسِرَ خُسرانًا مُبينًا ﴿١٩٥٥ اللهِ النساء، وقد جاء بيان ذلك في تفسير السعدي أن الله تعالى خلق عباده حنفاء مفطورين على قبول الحق وإيثاره، فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن هذا الحلق الجميل، وزينت لهم الشر والشرك والكفر والفسوق والعصيان. الشياطين فاجتالتهم عن هذا الحلق الجميل، وزينت لهم الشر والشرك والكفر والفسوق والعصيان. فإن كل مولود يولد على الفطرة ولكن أبواه يهوّدانه أو ينصّرانه أو يجبّسانه، ونحو ذلك مما يغيرون به ما فطر الله عليه العباد من توحيده وحبه ومعرفته. فافترستهم الشياطين في هذا الموضع افتراس به ما فطر الله عليه العباد من توحيده وحبه ومعرفته. فافترستهم الشياطين في هذا الموضع افتراس

السبع والذئاب للغنم المنفردة. لولا لطف الله وكرمه بعباده المخلصين لجرى عليهم ما جرى على هؤلاء المفتونين، وهذا الذي جرى عليهم من توليهم عن ربهم وفاطرهم وتوليهم لعدوهم المريد لهم الشر من كل وجه، فخسروا الدنيا والآخرة، ورجعوا بالخيبة والصفقة الخاسرة [هـ].

حديث بن عباس في فصل أطفال المسلمين والمشركين

#### 2.10.2 الميزان الديني

وأما القسم الثاني من الميزان الشرعي فهو الميزان الديني أو العلم الديني وهو موافق للميزان الفطري ومكل له. ويدرك بالوحي بالمنزل من عند الله تبارك وتعالى على الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام. ولهذا فقد أثبت سبحانه موافقة دينه للفطرة التي فطر الناس عليها في قوله تعالى: فَأَقِم وَلكِنَّ وَجهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا فِطرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيها لا تَبديلَ لِخلقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلكِنَّ وَجهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا فِطرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَليها لا تَبديلَ لِخلقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلكِنَّ وَلا يزال موافقا أَكثَرُ النَّاسِ لا يَعلَمونَ ﴿٣٠﴾ الروم. وهذه فيه أن الميزان الديني الذي أنزله الله كان ولا يزال موافقا للفطرة ومكملا لها وهو دين الإسلام الذي أرسلت به كل الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام من آدم عليه السلام إلى محمد الله

ومن الأمور التي تخالف الوحيي مثل الشرك (وبالأخص شرك الألوهية)، ومنع الزكاة، والحكم بغيير ما أنزل الله كتحريم ما أحل الله أو تحيل ما حرم الله وغير ذلك من الأمور التي تخالف أمر الله ورسوله والتي يمكن إدراكها بالوحي المنزل وبالحجة الواضحة والبينة إستنادا إلى جاء في كتاب الله عز وجل، أو صح في سنه نبيه الكريم، أو ثبت عن سبيل المؤمنين من السلف الصالحين.

ولهذا فقد أمر الله عز وجل جميع الأنبياء لدعوة المشركين لعبادة الله وحده لا شريك له (أي إلى توحيد الألوهية) وإقامة الحجة عليهم بإيمانهم بأن الله هو من خلقهم وخلق السموات والأرض

وهو مدبر الكون (أي بإيمانهم بتوحيد الربوبية) كما في قوله تعالى: وَلَئِن سَأَلَتُهُم مَن خَلَق السَّماواتِ وَالأَرضَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ قُل أَفَوَلُيتُم مَا تَدعونَ مِن دونِ اللَّهِ إِن أَرادَنِي اللَّهُ بِضَرِّ هَل هُنَّ كَاشِفاتُ ضَرِّهِ وَلَا أَرادَنِي بِرَحَمَةٍ هَل هُنَّ مُسِكاتُ رَحَمَةٍ قُل حَسبِي اللَّهُ عَلَيه يَتُوكَّلُ الْمُتُوكِّونَ ﴿٨٣﴾ الزمر. وفي قوله تعالى: وَلَئِن سَأَلتُهُم مَن خَلقَهُم لِيقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنِى يُوفَكُونَ ﴿٨٨﴾ الزخرف. فوصف الله جل جلاله هؤلاء بأن أكثرهم لا يعقلون في قوله: وَلَئِن سَأَلتُهُم مَن نَزَّلَ مِن السَّماءِ ماءً فَأَحيا بِهِ الأَرضَ مِن بَعدِ مَوتِها لَيقُولُنَّ اللهُ قُلُ الْحَدُ لِلَّهِ بَل أَكثرُهُم لا يَعقلونَ ﴿٣٢﴾ العنكبوت. ووصفهم جل جلاله أيضا بأنهم لا يعلمون في قوله: وَلَئِن سَأَلتُهُم مَن خَلَق السَّماواتِ وَالأَرضَ لِيَقُولُنَّ اللهُ قُلُ الحَمدُ لِلهِ بَعلمون لمِخاله بَعلمون هو أم الله المنزل من عنده.

ولهذا فقد بين ذلك إبراهيم عليه السلام لأبيه كما في قوله تعالى: إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعَبُدُ ما لا يَسَمَعُ وَلا يُبصِرُ وَلا يُغنِي عَنكَ شَيئًا ﴿٢٤﴾ يا أَبَتِ إِنِّي قَد جاءَني مِنَ العِلمِ ما لَم يَأْتِكَ فَاتَبِعني أَهدِكَ صِراطًا سَوِيًّا ﴿٤٤﴾ يا أَبَتِ لا تَعبُدِ الشَّيطانَ ۖ إِنَّ الشَّيطانَ كَانَ لِلرَّحمينِ عَصِيًّا ﴿٤٤﴾ يا أَبتِ إِنِّي أَخافُ أَن يَمَسَّكَ عَدابُ مِنَ الرَّحمينِ فَتكونَ لِلشَّيطانِ وَلِيًّا ﴿٥٤﴾ مريم. فحاجه أولا بالميزان الفطري الذي يقام بالحجة العقلية في بطلان عبادة ما لا يسمع ولا يبصر ولا ينفع ولا يضر، وحاجه ثانيا بالميزان الديني الذي يقام بالعلم الصحيح المنزل من الله تبارك وتعالى وهو الوحي الموافق للفطرة والمكل لها. وبين له الحكم الجزائي للشرك الموجب لعذاب الله فأقام عليه بذلك الحجة الكاملة والواضحة.

## 2.11 الغاية من إرسال الرسل وإنزال الكتب

أرسل الله عز وجل رسله بالكتاب أولا لبيان الحق وهو العلم الصحيح ومن ثم لإقامة الميزان الشرعي بالقسط والعدل بين الناس حيث يقول جل جلاله: لقَد أَرسَلنا رُسُلنا بِالبَيِّناتِ وَأَنزَلنا مَعُهُمُ الكِّابَ وَالمَيزانَ لِيَقومَ النّاسُ بِالقِسطِ وَأَنزَلنا الحَديدَ فيهِ بَأْسُ شَديدٌ وَمَنافِعُ لِلنّاسِ وَلِيعَلَمَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالغَيبِ إِنَّ اللّهَ قَوِيًّ عَرَيزٌ ﴿٢٥﴾ الحديد، والكتاب هو الحق كما في قوله تعالى: وَإِنَّ اللّه وَرُسُلة بِالغَيبِ إِنَّ اللّه عَلى: وَإِنَّ اللّه بِغافِلٍ عَمّا يَعمَلونَ ﴿٤٤ اللهِ البقرة، والقسط في الكيل أوتُوا الكِتابَ لَيعلَمونَ أَنَّهُ الحَقُ مِن رَبِّهِم وَمَا اللّه بِغافِلٍ عَمّا يَعمَلونَ ﴿٤٤ اللهِ البقرة، والقسط في الكيل والوزن والعدل بين الناس من إقامة الميزان الشرعي وهو من الأمور التي أوصى الله تعالى بها وهي من أسباب القوى ولهذا فقد دلنا سبحانه على الحديد والأخذ به لنصرة الله جل جلاله ورسله ونصرة الحق الذي جاءوا به. وفي هذا دليل على أن نصرة الله ورسله تكون بثلاثة أمور وهي: (1) إقامة الحق بالعلم الصحيح، (2) إقامة الميزان الشرعي بالعدل والقسط، (3) الأخذ بأسباب القوى كالحديد وما يلزم ذلك من علوم كالحساب والطب وغيرها من العلوم السببية التي تكمن المسلمين من دحر الأعداء يلزم ذلك من علوم كالحساب والطب وغيرها من العلوم السببية التي تكمن المسلمين من دحر الأعداء ونشر الحق ونصرته. وهذه الأمور الثلاثة هي أركان الحكم الرشيد التي بها يكون التمكين كا سيأتي بيان ذلك في فصل الحكم الرشيد.

فالله جل جلاله أنزل كتابه لتحقيق هذه الغاية العظيمة وهي إقامة الحق والميزان الشرعي كما بين ذلك في قوله تعالى: الله الذّي أُنزَلَ الكِتَابَ بِالحَقِّ وَالميزانَ وَما يُدريكَ لَعَلَّ السّاعَةَ قَريبً (١٧﴾ الشورى. فذكر الله الميزان إلحاقا بالحق لان الحق لا يكون إلا بالعلم الصحيح وهو يقتضي الميزان الشرعي الذي لا يكون إلا بالعمل الصحيح ومنه العدل والقسط كما أمر تعالى ومن ذلك بلا شك المسرعي الذي لا يكون إلا بالعمل الصحيح ومنه العدل والقسط كما أمر تعالى ومن ذلك بلا شك الحساب الصحيح كما سيأتي. فإقامة الميزان الشرعي من الوصايا العشر من سورة الأنعام في قوله تعالى:

وَأُونُوا الْكِلَ وَالمِيزانَ بِالقِسطِ لا نُكَلِّفُ نَفَسًا إِلَّا وُسَعَهَا وَإِذَا قُلتُمْ فَاعَدِلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرَبِيْ وَبِعَهِدِ اللّهِ أَوْفُوا ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَذَكَّرُونَ ﴿٢٥١﴾ الأنعام. فقرن الله عز وجل في هذه الآيات بين الكيل والميزان والعدل في القول والوفاء بالعهد. وفيه أن الميزان والكيل لا يكون إلا بالقسط وهو العدل. وفيه أن العدل ذكر مع ذَا القربي ولذلك يكون العدل بين الناس. وأيضا من الوصايا التي ذكرها الله في سورة الإسراء في قوله تعالى: وَأُوفُوا الكيلَ إِذَا كِلتُم وَزِنُوا بِالقسطاسِ المُستَقيمِ ذَلِكَ خَيرً وأَحسَنُ تَأُويلًا ﴿٥٣﴾ الإسراء. يقول السعدي في تفسيره: وهذا أمر بالعدل وإيفاء المكاييل والموازين بالقسط من غير بخس ولا نقص. ويؤخذ من عموم المعنى النهي عن كل غش في ثمن أو مثمن أو معقود عليه والأمر بالنصح والصدق في المعاملة [هـ]. ومن ذلك بلا الشك الحساب ولذلك وجب الوفاء والصدق فيه من غير غش ولا تضليل واقامة الميزان فيه بالقسط كما في الكيل.

# 2.12 مكانة أهل العلم الشرعي

ولما كان الحق هو العلم الصحيح, كان أهل العلم الشرعي هم أعلم الناس بالحق كما في قوله تعالى: وَيرَى الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيكَ مِن رَبِّكَ هُو الحَقَّ وَيَهدي إِلَىٰ صِراطِ العَزيزِ الحَميدِ ﴿٢﴾ سبأ. وفيه أن الحق يهدي إلى الطريق المستقيم كما ذكر تعالى في هذه الآية وفي قوله تعالى: وَلِيَعلَمُ اللَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ أَنَّهُ الحَقُّ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنوا بِهِ فَتُخبِتَ لَهُ قُلُوبُهُم وَإِنَّ اللَّه لَمادِ النَّذِينَ آمَنوا إِلىٰ صِراطٍ مُستَقيمٍ ﴿٤٥﴾ الحج. فقد جعل الله جل جلاله أهل العلم حجة على الناس لما معهم من الحق فكانوا بذلك هم ورثة الأنبياء في الأرض فقد قال تعالى: قُل آمِنوا بِهِ أَو لا تُؤْمِنوا إِنَّ النَّذِينَ أُوتُوا العِلمَ مِن قَبلِهِ إِذا يُتَانَ عَلَيْهم يَخِرُونَ لِلأَذْقانِ سُجَّدًا ﴿١٠٤﴾ الإسراء. وقوله تعالى: بَل هُو آياتُ بَيِّناتُ في صُدورِ الذَّينَ

أُوتُوا العِلْمَ وَمَا يَجَحَدُ بِآيَاتِنا إِلَّا الظَّالِمِونَ ﴿٤٩﴾ العنكبوت.

ولهذا فقد رفع الله مكانة أهل الإيمان وأهل العلم في الدنيا والأخرة لما عرفوا من الحق كما في قوله تعالى: يَرفَعِ اللَّهُ الَّذينَ آمَنوا منكُم وَالَّذينَ أُوتُوا العلمَ دَرَجات وَاللَّهُ بما تَعمَلونَ خَبيرٌ ﴿١١﴾ المجادلة. ومن أعظم ذلك قوله تعالى: شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِللهَ إِلَّا هُوَ وَالمَلائِكَةُ وَأُولُو العِلمِ قائِمًا بِالقِسطِ ۖ لا إِلله إِلَّا هُوَ العَزيزُ الحَكيمُ ﴿١٨﴾ آل عمران. يقول السعدي في تفسيره: هذا تقرير من الله تعالى للتوحيد بأعظم الطرق الموجبة له، وهي شهادته تعالى وشهادة خواص الخلق وهم الملائكة وأهل العلم [.] وأما شهادة أهل العلم فلأنهم هم المرجع في جميع الأمور الدينية خصوصا في أعظم الأمور وأجلها وأشرفها وهو التوحيد، فكلهم من أولهم إلى آخرهم قد اتفقوا على ذلك ودعوا إليه وبينوا للناس الطرق الموصلة إليه، فوجب على الخلق التزام هذا الأمر المشهود عليه والعمل به، وفى هذا دليل على أن أشرف الأمور علم التوحيد لأن الله شهد به بنفسه وأشهد عليه خواص خلقه، والشهادة لا تكون إلا عن علم ويقين، بمنزلة المشاهدة للبصر، ففيه دليل على أن من لم يصل في علم التوحيد إلى هذه الحالة فليس من أولي العلم. وفي هذه الآية دليل على شرف العلم من وجوه كثيرة، منها: أن الله خصهم بالشهادة على أعظم مشهود عليه دون الناس، ومنها: أن الله قرن شهادتهم بشهادته وشهادة ملائكته، وكفى بذلك فضلا، ومنها: أنه جعلهم أولي العلم، فأضافهم إلى العلم، إذ هم القائمون به المتصفون بصفته، ومنها: أنه تعالى جعلهم شهداء وحجة على الناس، وألزم الناس العمل بالأمر المشهود به، فيكونون هم السبب في ذلك، فيكون كل من عمل بذلك نالهم من أجره، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، ومنها: أن إشهاده تعالى أهل العلم يتضمن ذلك تزكيتهم وتعديلهم وأنهم أمناء على ما استرعاهم عليه [هـ].

## 2.13 حال الأنبياء مع الميزان الشرعي

ولما كان الأنبياء أعلم الناس بأمر الله وأحرصهم, فقد أقاموا الميزان الشرعي حق إقامته في حكمهم الرشيد بين الخلق. ومثال ذلك يوسف عليه السلام في قوله تعالى: قالَ اجعَلني عَلى خَزائِنِ الأَرضِ الله إِنِّي حَفيظً عَليم ﴿ ٥٥ ﴾ يوسف. وهذا فيه حرصه عليه السلام على إقامة الكيل والوزن بما يرضي الله وهذا من الإصلاح الذي أمر الله به حيث قال لإخوته عن الكيل: وَلمّا جَهّزَهُم بِجَهازِهِم قالَ ائتوني بِأَخ لَكُم مِن أَبيكُم أَلا تَرُونَ أَنِي أُوفِي الكيلَ وَأَنا خَيرُ المُنزِلينَ ﴿ ٥٩ ﴾ فَإِن لَم تَأْتُوني بِهِ فَلا كيلَ لَكُم عِندي وَلا تَقرَبُونِ ﴿ ٢٠ ﴾ يوسف.

فلا شك أن التفريط في الكيل والوزن من أعظم البلايا التي حذرنا الله عز وجل منها في كتابه الكريم فيقول تعالى: يسيم الله الرَّحْنِ الرَّحْمِ وَيلُ لِلمُطَفِّفِينَ ﴿١﴾ اللَّينَ إِذَا اكتالوا عَلَى النّاسِ يَستَوفونَ ﴿٢﴾ وَإِذَا كَالوهُم أَو وَزَنوهُم يُخسِرونَ ﴿٣﴾ ألا يَظُنُّ أُولئِكَ أَنَّهُم مَبعوثونَ ﴿٤﴾ لِيُومٍ عَظيمٍ ﴿٥﴾ يَومَ يَقُومُ النّاسُ لِرَبِّ العالمَينَ ﴿٦﴾ المطنفين. فالظلم في الكيل والوزن من الإفساد العظيم ومن أسباب تعجيل العذاب في الدنيا قبل الأخرة, وفي قصة مدين مع نبيهم شعيبا العبرة الواضحة في ذلك. يقول تعالى على لسان نبيه شعيب محذرا قومه: وَإِلَىٰ مَدينَ أَخاهُم شُعيباً قالَ يا قَوم اعبُدُوا اللّهَ ما لكُم مِن إللهِ غَيرُهُ قَد جاءتكُم بَينِّةً مِن رَبِّكُم فَأُونُوا الكيلَ وَالميزانَ وَلا تَبْخَسُوا النّاسَ أَشياءَهُم وَلا تُفسِدوا فِي الأَرضِ بَعدَ إِصلاحِها ذَلِكُم خَيرً لَكُم إِن كُنتُم مُؤمنينَ ﴿٨٥﴾ الأعراف. وفي موضع أخر من سورة الشعراء: أوفُوا الكيلَ وَلا تَنفُسوا النّاسَ أَشياءَهُم وَلا تَعْشُوا النّاسَ أَشياءَهُم وَلا تَعْشُوا النّاسَ أَشياءَهُم وَلا تَعْشُوا النّاسَ أَشياءَهُم وَلا تَعْشُوا اللّهِ عَيرُهُ وَلا تَنفُصُوا المَالِي وَالمِيزانَ إِللهِ عَيرُهُ وَلا تَنفُوا اللّهِ مَن اللهِ عَيرُهُ وَلا تَنفُصُوا المِيكالَ والميزانَ إِللهِ عَيرُهُ وَلا تَنفُصُوا المَالِي وَالميزانَ إِلنّا مَعْرَاءً وَلَى اللّهُ مَا لَكُمُ مِن إِللهِ غَيرُهُ وَلا تَنفُصُوا المِيكالَ والميزانَ إِلنّي أَراكُم عِنهِ أَالمَا وَالمَالِقَ وَالمَالِقُ وَالمَلاالَ وَالمِيزانَ إِلنّي أَولُوا المَعراء وَاللّهُ مَا لَكُمُ مِن إِللهِ غَيرُهُ وَلا تَنفُصُوا المِيكالَ والمِيزانَ إِلنّي أَراكُم عِنهِ أَن أَلهُ مَا لَكُمُ مِن إِللهِ غَيرُهُ وَلا تَنفُوهُ المَيكالَ والمِيزانَ إِنْ إِللهُ عَرْدُهُ وَلا تَنفُوهُ المَيكالَ والمِيزانَ إِنْ إِللهُ عَيْرُهُ وَلا تَنفُوهُ المَيزانَ إِلنَهُ مَا لَكُمُ مِن إِللهِ غَيرُهُ وَلا تَنفُوهُ المَيزانَ وَلَا مَلْكُمُ إِلَا مَالَكُمُ مِن إِللهِ غَيرُهُ وَلا تَنفُوهُ المَيزانَ إِلَا مَن المُعْرَاءُ وَالمَوالِينَ أَلَا مُعْرَاقُوا المَلْكُمُ إِلَا عَلَى المُعرفِقِ المَالِكُولُ وَلا تَعْمُوا المَلْكُمُ مِن إِللهِ عَيْرُهُ وَلا تَنفُوهُ المَالِهُ وَالمَالِهُ عَلْمُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن إِله

وَإِنِّي أَخَافُ عَلَيكُم عَذَابَ يَومٍ مُحيطٍ ﴿٨٤﴾ وَيا قَومٍ أَوفُوا المِكِالَ وَالميزانَ بِالقِسطِ وَلا تَبَخَسُوا النّاسَ أَشياءَهُم وَلا تَعْتُوا فِي الأَرضِ مُفسِدينَ ﴿٨٥﴾ هود. وهذا فيه أن شعيبا عليه السلام دعا قومه لإقامة الحق أولا وهو التوحيد بإفراد الله بالعبادة وثانيا لإقامة الميزان الشرعي وهو الكيل والوزن بالقسط. وفيه أن بخس الناس أشيائهم والخسران والنقصان في الكيل والوزن من الظلم والفساد الموجب لسخط الله وعذابه العاجل.

ونبينا ﷺ كان من أحرص الناس في إقامة الكيل والميزان وحذر من الفساد في ذلك في العديد من المواضع منها ما ورد عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأَصْحَابِ الْكَيْلِ وَالْمِيزَانِ: «إِنَّكُمْ قَدْ وُلِيِّتُمْ أَمْرَيْنِ هَلَكَتْ فِيهِمَا الْأَمُمُ السَّابِقَة قبلكُمْ». رَوَاهُ التِّرْمِذِيّ. وعَنْ عَبْد اللَّهِ بْن عُمَرَ، قَالَ أَقْبَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ـ ﷺ ـ فَقَالَ «يَا مَعْشَرِ الْمُهَاجرينَ خَمْسُ إِذَا ابْتُليتُمْ بِهِنَّ وَأَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ تُدْرِكُوهُنَّ: لَمْ تَظْهَرِ الْفَاحِشَةُ فِي قَوْم قَطُّ حَتَّى يُعْلِنُوا بِهَا إِلاَّ فَشَا فِيهِمُ الطَّاعُونُ وَالأَوْجَاعُ الَّتِي لَمْ تَكُنْ مَضَتْ فِي أَسْلاَفِهِمُ الَّذِينَ مَضَوْا, وَلَمْ يَنقُصُوا الْمِنْكِالَ وَالْمِيزَانَ إِلاَّ أُخِذُوا بِالسِّنينَ وَشِدَّةِ الْمُؤْنَةِ وَجُورِ السُّلطَانِ عَلَيْهِمْ, وَلَمْ يَمْنَعُوا زَكَاةَ أَمْوَالِمِمْ إِلاَّ مُنِعُوا الْقَطْرَ مِنَ السَّمَاءِ وَلَوْلاَ الْبَهَائِمُ لَمْ يُمْطَرُوا, وَلَمْ يَنْقُضُوا عَهْدَ اللَّهِ وَعَهْدَ رَسُولِهِ إِلاَّ سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ غَيْرِهِمْ فَأَخَذُوا بَعْضَ مَا فِي أَيْدِيهِمْ, وَمَا لَمْ تَحْكُمْ أَئَمُّتُهُمْ بِكَتَابِ اللَّهِ وَيَتَخَيُّرُوا مَّا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلاَّ جَعَلَ اللَّهُ بَأْسَهُمْ بَيْنَهُمْ». أخرجه ان ماجه وصحه الألباني. فكل ما ذكره النبي ﷺ في هذه الحديث هي من المعاصي التي تخالف الميزان الشرعي. فالمجاهرة بالمعاصي وإنقاص الكيل لا يعارض فقط الميزان الشرعي بل أيضا الميزان الفطري والذي هو أساس الميزان الشرعي والذي يمكن إدراكه بالفطرة السليمة. وفي تقديم هذا النوع بيان المبالغة فى المعصية. وأما منع الزكاة، ومخالفة أمر الله ورسوله، والحكم بغير ما أنزل الله فهي تخالف الميزان الشرعي الذي يدرك بالوحي. وكل هذه الأمور من أسباب البلاء العظيم ومنها الفقر والجوع وجور

السلطان. وفيه الدليل على نبوته ﷺ فقد وقع ذلك كما أخبر بعد أن تهاون الكثير من المسلمين في أمر الميزان والمكيال إلا من رحم الله. وقد علم الصحابة والتابعين بأهمية إقامة الميزان والمكيال وأن الفساد فيهما من أسباب سخط الله ومنه ما ورد عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيد، أَنَّهُ سَمِعَ سَعِيدَ بْنَ الْمُسَيَّب، يُقُولُ إِذَا جِئْتَ أَرْضًا يُنقِّصُونَ الْمُكِالَ وَالْمِيزَانَ فَأَطِلِ الْمُقَامَ بِهَا وَإِذَا جِئْتَ أَرْضًا يُنقِّصُونَ الْمُكِالَ وَالْمِيزَانَ فَأَطِلِ الْمُقَامَ بِهَا وَإِذَا جِئْتَ أَرْضًا يُنقِّصُونَ الْمُكِالَ وَالْمِيزَانَ فَأَطِلِ الْمُقَامَ بِهَا وَإِذَا جِئْتَ أَرْضًا يُنقِّصُونَ الْمُكِالَ وَالْمِيزَانَ فَأَطِلِ الْمُقَامَ بِهَا وَإِذَا جِئْتَ أَرْضًا يُنقِّصُونَ الْمُكِالَ وَالْمِيزَانَ فَأَطْلِ

ومن ذلك أيضا الربا وبيع العينة لما فيه من التلاعب بالميزان الذي أمر الله بإقامته فعَن ابْن عُمَرَ، قَالَ سَمْعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ "إِذَا تَبَايَعْتُمْ بالْعينَة وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَر وَرَضِيتُمْ بالزَّرْعِ وَتَرَكْتُمُ الْجِهَادَ سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلاًّ لاَ يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ" (صحه الألباني). يقول الشيخ العثيمين في بيان العينة: أن يبيع شيئًا بثمن مؤجل ثم يشتريه ممن باعه عليه بأقل منه نقدًا [.] وسُمى بذلك لأن المشترى لم يُرد السلعة وإنما أراد العين أي: النقد، النقد لينتفع به، ودليل ذلك: أنه اشتراها بثمن زائد مؤجل، ثم باعها على من اشتراها منه بنقد، فكأنه لم يقصد هذه السلعة وانما قصد الثمن الدراهم، فلهذا سمى بيع عينة [٠] والغالب أن هذا ملازم لهذا، يعني أن الذي ينهمك في طلب الدنيا ويتحيل على الحصول عليها حتى بما حرم الله، الغالب أنه يترك الجهاد، لأن قلبه انشغل بالدنيا عنه. [هـ]. وهذا فيه أن التفريط في الميزان حبا في الدنيا من أسباب عقاب الله وتسلط الأعداء, فعَنْ ثُوْبَانَ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ "يُوشِكُ الأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الأَكَلَةُ إِلَى قَصْعَتَهَا ". فَقَالَ قَائِلٌ وَمِنْ قِلَّةٍ نَحْنُ يَوْمَئِذ قَالَ "بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذِ كَثِيرٌ وَلَكِنَّكُمْ غُثَاءً كَغُثَاءِ السَّيْلِ وَلَيْنْزِعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوِّكُمُ الْمَهَابَة مِنْكُمْ وَلَيْقْذِفَنَّ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهَنَ". فَقَالَ قَائِلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا الْوَهَنُ قَالَ "حُبُّ الدُّنيَا وَكَرَاهِيَةُ الْمُوْتِ" (صحه الألباني). وفيه إن التفريط في الميزان الشرعي الذي أمر الله به حبا في الدنيا هو من أسباب الذل والهوان في الدنيا قبل الأخرة.

## 2.14 حال الأمم مع الميزان

الحساب الصحيح يبني على الميزان. فإن وافق هذا الحساب أيات الله الشرعية أو الفطرة السليمة فهو من العدل والإصلاح الذي أمر الله به. وان خالف أمر الله أو الفطرة التي فطر الله الناس عليها فهو من الظلم والفساد الذي لا يرضي الله به ومن أسباب تعجيل سخط الله في الدنيا قبل الأخرة. وهذا بالعموم على المسلمين وغيرهم. فقد قال تعالى: وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهلِكَ القُرَىٰ بِظُلمِ وَأَهلُها مُصلِحونَ ﴿١١٧﴾ هود. وقد جاء في تفسير الطبري أن معنى ذلك أن الله جل جلاله لم يكن ليهلكهم بشركهم بالله. وذلك قوله " بظلم " يعني: بشرك ، (وأهلها مصلحون)، فيما بينهم لا يتظالمون، ولكنهم يتعاطَون الحقّ بينهم ، وإن كانوا مشركين، إنما يهلكهم إذا تظالموا [هـ]. والحق هنا هو العدل الموافق للفطرة. وجاء أيضا تفصيل ذلك في تفسير القرطبي أن معنى وأهلها مصلحون أي فيما بينهم في تعاطى الحقوق; أي لم يكن ليهلكهم بالكفر وحده حتى ينضاف إليه الفساد، كما أهلك قوم شعيب ببخس المكيال والميزان، وقوم لوط باللواط; ودل هذا على أن المعاصي أقرب إلى عذاب الاستئصال في الدنيا من الشرك، وإن كان عذاب الشرك في الآخرة أصعب [هـ]. وفي صحيح الترمذي من حديث أبي بكر الصديق - رضى الله عنه - قال: سمعت رسول الله - ﷺ - يقول: إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمهم الله بعقاب من عنده. قال ابن القيم رحمه الله: «أصل كل خير في الدنيا والآخرة هو العلم والعدل، وأصل كل شرِ في الدنيا والآخرة الجهل والظلم، والعدل مرجعه إلى العلم لإنّ من لم يعلم لا يستطيع أن يعدل.[هـ] يحتاج تحقيق من المصدر

قوله تعالى: وَلَقَد أَهلَكُنَا القُرونَ مِن قَبلِكُم لَمَّا ظَلَمُوا ۚ وَجاءَتُهُم رُسُلُهُم بِالبَّيِناتِ وَما كانوا لِيُؤمِنوا ۚ كَذْلِكَ نَجْزِي القَومَ الْجُرِمينَ ﴿١٣﴾ ثُمَّ جَعَلناكُم خَلائِفَ فِي الأَرضِ مِن بَعدِهِم لِنَنظُرَ كيفَ تَعمَلونَ ﴿٤١﴾ يونس. وفيه أن الله جل جلاله ناظر على أعمالنا وأعمال الأمم ومجازيها بعدله سبحانه وتعالى. فحال الأمم يدور مع الحق والميزان في أربعة أحوال من الأقل تمكينا إلى الأكثر تمكينا:

- الدولة الكافرة الظالمة
- الدولة المسلمة الظالمة
- الدولة الكافرة العادلة
- الدولة المؤمنة العادلة

يقول شيخ الإسلام ابن تمية رحمه الله: ولهذا يروى ان الله ينصر الدولة العادلة وان كانت كافرة ولا ينصر الدولة الظالمة وان كانت مؤمنة [هـ] (بجوع الفتاوى 28/63). والأصح أن يقال: "ولا ينصر الدولة الظالمة وإن كانت مسلمة" وهذا لان الظلم ينافي الغاية من الإيمان وكماله وهو بلا شك معصية لله ورسوله والدليل قوله تعالى: قالَتِ الأَعرابُ آمَنّا ۖ قُل لَم تُتُومِنوا وَلكِن قولوا أَسلَمنا وَلمّا يَدخُلِ الإيمانُ في قُلُوبِكُم وَان تُطيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ لا يَلتَكُم من أَعمالكُم شَيئًا إنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴿١٤﴾ الحجرات. فالدولة المؤمنة هي التي تطيع الله ورسوله ومن ذلك الحكم بالعدل، فإن خالفت أمر الله فقد خالفت الغاية من الإيمان وتكون أدنى مرتبة في الدين وهي مرتبة الإسلام. وقد قال الشيخ الألباني رحمه الله تعالى في توضيح هذا المعنى: ذلك لأنَّ الظلم هو سبب خراب البلاد وهلاك العباد، فإذا كانت الأمة أو الدولة كافرة ولكنها تحكم بالعدل فيما بينها، هذا العدل الذي يعرفه الناس بفطَرهم، فإذا كانوا يحكمون بذلك فستقوم دولتهم وتستمرُّ مدَّة طويلة، والتاريخ يحفل بهذا [هـ]. والحساب يكون سبيل إلى الحكم بالعدل إن كان صحيحا إن يوافق الفطرة السليمة ونجاة من سخط الله وعذابه العاجل في الدنيا. فإن وافق الحساب الحكم الشرعي مع الفطرة كان ذلك نجاة في الدنيا والأخرة وكان حكما راشدا. ولهذا كان الحساب لإقامة الحق والميزان من بنيان الحكم الرشيد. وعليه يكون علم الحساب من الدين بالضرورة وليس بخلاف ذلك إذ يتعذر إقامة الميزان حق إقامته من دون حساب صحيح.

فالدولة الكافرة عدلها في موافقة الفطرة والدولة المسلمة عدلها في موافقة الشرع بما عرفوا من الحق عن طريق الرسل التي جائتهم بالكتب والتي تبين حكم الله الشرعي كما في قوله تعالى: أَلَم تَرَ إِلَى النَّذِينَ أُوتوا نَصيبًا مِنَ الكِتَابِ يُدعَونَ إِلَىٰ كِتَابِ اللَّهِ لِيَحكُم كَيْنَهُم ثُمَّ يَتُولَىٰ فَريقُ مِنهُم وَهُم مُعرِضونَ ﴿٢٣﴾ آل عران.

بالتتبع والإستقراء يتبين أن الله يقيم الأمم التي تحكم بالعدل الذي يوافق الفطرة وإن كانت كافرة. فإن في ذلك سلامة من عذاب الله في الدنيا كما تقدم. فإن كانت مؤمنة وتحكم بالعدل كانت حكما راشدا ووعدها الله بالتمكين في الدنيا والفوز في الأخرة, يقول تعالى: وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنوا مِنكُم وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخلِفَنُّهُم فِي الأَرضِ كَمَا اسْتَخلَفَ الَّذينَ مِن قَبلِهِم وَلَيُكِّكِّنَّ لَهُم دينُهُمُ الَّذِي ارتَضىٰ لَهُم وَلَيُبَدِّلْنَهُمْ مِن بَعدِ خَوفِهِم أَمنًا يَعبُدونَني لا يُشرِكونَ بي شَيئًا ۖ وَمَن كَفَرَ بَعدَ ذٰلِكَ فأُولائِكَ هُمُ الفاسِقونَ ﴿٥٥﴾ النور. وإن كانت مسلمة ولا تحكم بالعدل فقد خالفت حكمة الله والغاية من إيمانها الذي يقتضي إقامة العدل والميزان ويصدق فيها قوله تعالى: قالَتِ الأَعرابُ آمَنَّا ۖ قُل لَم تُؤمِنوا وَلاكِن قولوا أَسلَمنا وَلَمَّا يَدخُلِ الإيمانُ في قُلوبِكُم ۖ وَإِن تُطيعُوا اللَّهَ وَرَسولُهُ لا يَلتَكُم مِن أَعمالِكُم شَيئًا ۚ إِنَّ اللَّهَ غَفورً رَحيمٌ ﴿١٤﴾ الجرات. وهذا هو حال أغلب أمة الإسلام في يومنا هذا كما هو معروف. فتكون بذلك الأمة الكافرة التي تحكم بالعدل قائمة فوق الأمة المسلمة التي لا تحكم بالعدل. وأما الأمة المؤمنة التي تقيم الحق وأجله التوحيد وما يقتضيه ذلك من إقامة الميزان ومنه العدل بين الناس تكون هي فوقهم جميعاً كما دلت على ذلك الآيات والأحاديث. وهذا فيه الحكمة البالغة من الله عز وجل ومنه أن الله لا يرضى لعباده الظلم ولا يزال ذلك حال الأمة المسلمة حتى تقيم الميزان والكيل والعدل الذي أمر الله به. قال تعالى: إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ ما بِقَومٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا ما بِأَنفُسِهِم وَإِذا أَرادَ اللَّهُ بِقَومِ سوءًا فَلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دونِهِ مِن والٍ ﴿١١﴾الرعد. وهذا يشمل الراعي والرعية.

وبهذا يعلم أن الأمم إنما تقام بإقامة الميزان ومنه العدل بين الناس فإن تحقق ذلك سلمت سخط الله وعذابه في الدنيا وإن كانت كافرة. فإن لم تقم الميزان والعدل بين الناس فتكون بذلك قد جنت على نفسها عقاب الله العاجل في الدنيا من فقر وجوع وذل وجور السلطان وإن كانت مسلمة. وأما إن كانت مؤمنة وأقامت الحق مع إقامة الميزان كما أمر الله كانت حكما راشدا وتحقق لها التمكين في الدنيا والفوز في الأخرة. وأما إقامة التوحيد دون إقامة الميزان وما يقتضيه من العدل بين الناس فهذا ينافي حكمة الله وأمره الذي بينه في كتابه وعلى لسان نبيه على المسلمين ودعاتهم الرجوع إلى أمر الله وعدم التهاون في ذلك ومنه العناية بإقامة الحق ومنه التوحيد وإقامة الميزان ومنه العدل بين الناس على حد السواء حتى يكون لهم التمكين الذي أمر الله به. ولذلك وجب علينا العناية بالحساب الصحيح بحثا وتطبيقا سعيا لتحقيق هذه الغاية العظيمة التي أمرنا الله بها وهي إقامة الحق والميزان الذي يبنى عليه الحكم الرشيد.

فقد روى الإمام أحمد في "المسند" (30 / 355) عَنِ حُذَيْفَةُ، قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (تَكُونُ النَّبُوَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلَافَةً عَلَى مِنْهَاجِ النَّبُوَّةِ، فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلكًا عَاضًا، عَلَى مِنْهَاجِ النَّبُوَّةِ، فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعُهَا، ثُمَّ تَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ عَلْ مِنْهَاجِ نَبُوّةٍ).

## 2.15 الغاية من علم الحساب

رغم أن علم الحساب قد يدرس لغايات كونية محضة إلا أن العلم به من الضروريات التي يحتاج إليها الناس في أمور دينهم ودنياهم. فعلم الحساب هو الوسيلة لتحقيق الغاية العظيمة التي أمر الله بها وهي إقامة الميزان والعدل. ولهذا كان البحث في علم الحساب من الأمور التي حث الله تعالى عليها في موضعين في كتابه. قال تعالى: وَجَعَلنَا اللَّيلَ وَالنَّهارَ آيَتين ۖ فَمَحُونا آيَةَ اللَّيل وَجَعَلنا آيَةَ النَّهار مُبصرَةً لِتَبتَغُوا فَضَلًا مِن رَبِّكُم وَلِتَعلَمُوا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابُ ۖ وَكُلَّ شَيءٍ فَصَّلناهُ تَفصيلًا ﴿١٢﴾ الإسراء. يقول السعدي رحمه الله في تفسيره: ۗ وَلتَعْلَمُوا بتوالى الليل والنهار واختلاف القمر عَدَدَ السَّنينَ وَالْحسَابَ فتبنون عليها ما تشاءون من مصالحكم. ۗ وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصيلًا أَي: بينا الآيات وصرفناه لتتميز الأشياء ويستبين الحق من الباطل كما قال تعالى: مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ [هـ]. وقال تعالى: هُوَ الَّذي جَعَلَ الشَّمسَ ضِياءً وَالقَمَرَ نورًا وَقَدَّرَهُ مَنازِلَ لِتَعلَموا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابَ ما خَلَقَ اللَّهُ ذَٰلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ يُفَصِّلُ الآياتِ لِقَومِ يَعلَمونَ ﴿٥﴾ يونس. يقول السعدي رحمه الله في تفسير هذه الأيات: وفي هذه الآيات الحث والترغيب على التفكر في مخلوقات الله، والنظر فيها بعين الاعتبار، فإن بذلك تنفتح البصيرة، ويزداد الإيمان والعقل، وتقوى القريحة، وفي إهمال ذلك، تهاون بما أمر الله به، واغلاق لزيادة الإيمان، وجمود للذهن والقريحة [هـ].

وفي هذا الحث والترغيب في علم الحساب الحكمة البالغة من الله جل جلاله. ومن ذلك أن علم الحساب هو مفتاح جميع العلوم التي يمكن فيها القياس والعد ولا يمكن فهمها فهما صحيحا من دون الحساب الصحيح. فعلم الحساب يحتاج لفهم الميزان الكوني من آيات الله الكونية وإقامة الميزان الشرعي باتباع آيات الله الشرعية. من الأمثلة لتطبيقات علم الحساب في اتباع آيات الله الشرعية كعلم

المواريث والبيع والشراء وغيرها من المعاملات التي يحتاج إليها الناس. ومن الأمثلة على تطبيقات علم الحساب في فهم آيات الله الكونية كركة الشمس والقمر وغيرها من الظواهر الطبيعية التي خلقها الله لما في ذلك من تفكر في عظمة الله وزيادة في الإيمان. وإن أفضل طريقة لفهم علم الحساب هي التأمل والتفكر في آيات الله الكونية وهي الظواهر الطبيعية التي خلقها الله وجعل لها الميزان الكوني لفهمها وحسابها. فهي المرجع لنا حتى نتحقق من صحة وسلامة الحساب. وهذا النهج هو نهج القرآن وهو أفضل الطرق وأحسنها. ويمكن أيضا دراسة علم الحساب مجردا من أي تطبيقات وهذا نهج معروف. ولكن الجمع بين العلوم الطبيعية كعلم الفيزياء والحساب لمحاولة محاكاة الظواهر الطبيعية هي الطريق الأمثل لتطوير علم الحساب وهذا معروف لأهل هذا العلم. وبهذا يكون الميزان الكوني طريقا لتعلم الحساب الصحيح وسيلة لإقامة الميزان الشرعي الذي أمر الله به.

والحساب الصحيح لا يقام إلا بالميزان وهو صورة من صور الكيل إلا أن الكيل يكون بالميزان الحسي وأما الحساب يكون بالميزان العقلي. وعليه فإن الحساب لا يكون صحيحا إلا بالقسط والعدل كما في الكيل الوزن تماما. ومن رحمة الله أنه فطر الناس على هذا وجعل لهم كل ما يحتاجونه من عقل وسمع وبصر لفهم الحساب والعدد وليبنوا عليه مصالحهم الدينية والدنيوية. ولهذا فإن الآيات الشرعية التي تأمر بالعدل في الكيل وإقامة الميزان بالقسط فهي بلا شك تشمل الحساب بالميزان العقلي كم هو الحال مع الكيل بالميزان الحسي.

## 2.16 الحساب الصحيح من القسط

ولما كان الحساب هو مثل الكيل تماما ولكن بالميزان العقلي بدلا من الميزان الحسي, وجب إقامته بالقسط وهو العدل الظاهر.

## 2.17 الجهل بالحساب من الأمية

ومن أعظم البلايا في زماننا هذا أن المسلمين في غالبهم قد أضاعوا هذا العلم العظيم ظنا منهم أنه ليس من الدين في شئ بعد أن كانوا روادا فيه ووضعوا أسسه وقواعده في زمن هارون الرشيد كما سيأتي. فاعتنت وتسابقت وتهالفت عليه الأمم الأخرى وكان سببا في نهوضها وإزدهارها بل وأيضا تسلطها على أمة الإسلام. فتضييع علم الحساب من الأمية التي جاء الإسلام بالحث على خلافها من طلب العلم ونشره وإقامة الحق والميزان. فالأمية لا تكون فقط بعدم القدرة على القراءة والكتابة كما هو شائع, وإنما ايضا بعدم القدرة على الحساب، ومما يأكد هذا الطرح قوله على عندما سأل عن عدد الأيام في الشهر فقال على: إنّا أُمَّةً أُميَّةً، لا نكتُبُ ولا نحسُبُ، الشَّهْرُ هَكَذَا وهكذَا. يَعْنِي مَرَّةً بِسْعَةً وعِشْرِينَ، ومَرَّةً ثَلَاثِينَ" (صيح البخاري)، فجعل على الجهل بعلم الحساب من الأمية.

ولهذا جاءت الشريعة بالحث أولا على القراءة ومن ثم الحساب. فكان أول ما أنزل الله "إقرا" وفيه الحث لأمة الإسلام على تعلم القراءة والكتابة وطلب العلم ونشره. يقول تعالى: بِسمِ اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحمٰنِ الرَّحمٰنِ اللهِ الرَّحمٰنِ اللهِ اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحمٰ وَلَا بِاسمِ رَبِّكَ الَّذي خَلَقَ ﴿١﴾ خَلَقَ الإِنسانَ مِن عَلَقٍ ﴿٢﴾ اقرأ وَرَبُّكَ الأَكرَمُ ﴿٣﴾ الله الدي عَلَمَ ﴿٤﴾ عَلَمَ التأمل في آيات الله الكونية في مواضع كثيرة ليس فقط لمجرد التفكر في خلق الله ولكن أيضا لتعلم العدد والحساب

كما جاء في قوله تعالى: هُوَ الَّذي جَعَلَ الشَّمسَ ضِياءٌ وَالقَمَرَ نورًا وَقَدَّرَهُ مَنازِلَ لِتَعلَموا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذٰلِكَ إِلَّا بِالحَقِّ يُفُصِّلُ الآياتِ لِقَومٍ يَعلَمونَ ﴿٥﴾ يونس.

ولهذا فإن كل إنسان لم يتعلم الحساب مع القراءة والكتابة يكون أميا كما بين ذلك النبي ﷺ. والله حث هذه الأمة الأمية في كتابه العظيم على العلم الذي يتأتى بالقراءة والكتابة حتى تقيم الحق والميزان الشرعي الذي يتأتى بالعدل والقسط في الكيل والحساب.

## 2.18 الحساب الصحيح يبني على الوزن

والحساب الصحيح لا يقام إلا بالميزان فعن أبي سَعِيدٍ وأبي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم السَّعْمَلَ رَجُلًا عَلَى خَيْبَرَ فَجَاءَهُ بِثَمْ جَنِيبٍ فَقَالَ: «أَكُلُّ ثَمْرِ خَيْبَرَ هَكَذَا؟» قَالَ: لا وَاللهِ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّا لَنَا خُذُ الصَّاعَ مِنْ هَذَا بِالصَّاعَيْنِ وَالصَّاعَيْنِ بِالثَّلاثِ فَقَالَ: «لا تَفْعَلْ بِعِ اجْمَع بِالدَّرَاهِمِ ثُمَّ ابتَعْ إِلدَّرَاهِمِ جَنِيبًا». وَقَالَ: «فِي الْمِيزَانِ مِثْلَ ذَلِكَ» مُتَفَقَّ عَيْهِ. وهذا فيه حرص النبي عَلَي حيث انه من المعلوم أن من اخذ صاع اضافيا لا يثبت قيمة البيع. فيكون من أخذ صاعين بدل صاع فقد اشترى بنطق قيمة ما باع بينما من أخذ ثلاثة بدل اثنين فقد اشترى بثلثي قيمة ما باع وهذا من الظلم الذي لا يقع إلا خطأ أو جهلا أو غشا. فأخبر النبي عَلَيْ أن هذا بخلاف الميزان وهو الحساب الصحيح في البيع والشراء, بل ونهى عن ذلك وأمر بأخذ القيمة عند البيع ومن ثم الشراء حتى تثبت القيمة. وفيه أيضا أن الرسول على الحساب الصحيح ميزانا في قوله "في الميزان مثل ذلك". وهذا فيه دليل على نبوته عَلَيْ فهو أي لا يحسب ولكن لا ينطق إلا بالحق كما أخبر ذلك الله عن وجل في كتابه العظيم: نبوته عَلَيْ فهو أي لا يحسب ولكن لا ينطق إلا بالحق كما أخبر ذلك الله عن وجل في كتابه العظيم: وما يَطِقُ عَنِ الهَوىٰ ﴿٣﴾ إِن هُو إِلّا وَحِيُّ يوحىٰ ﴿٤﴾ النجم.

ومما يؤكد ما سبق أيضا قوله ﷺ: الذهب بالذهب وزنًا بوزن، مثلًا بمثل، سواءً بسواء، يدًا بيد. يقول الشيخ ابن باز رحمه الله تعالى في بيان معنى هذا الحديث: ولا فرق بين كونه جديدًا أو قديمًا، أو كون هذا أطيب وهذا أطيب، ما دام جنس الذهب لابد أن يكونا متساويين في الوزن يدًا بيد، يقبض في الحال [هـ]. وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: لا تبيعوا للذهب بالذهب إلا مثلا بمثل ولا تشفوا -أي تفاضلوا- بعضها على بعض، ولا تبيعوا منها غائبا بناجز (منفق عليه).

والحساب يبنى على التقدير العددي والتقدير الفكري. أما التقدير العددي فهو يضبط بالوزن والتقدير فكري يضبط بالحق. ولهذا يكون تقدير المخلوق محدود وناقص بما توفر لديه من علم وإدراك. وأما تقدير الخالق فهو تقدير كامل لا نقص فيه لأن الله هو العليم بكل شئ والقادر على كل شئ. ومن تقدير الله التقدير الكوني والتقدير الشرعي. ولما كان تقدير الله هو الحق وهو الميزان الذي لا نقص فيه, وافق تقديره الكوني سبحانه الميزان الكومي وتقديره الشرعي الميزان الشرعي.

ولهذا فإن الحساب الصحيح يبنى على التقدير العددي والوزن وهو ما نعرفه اليوم بالتساوي. فقد سماه الخوارزمي رحمه الله تعالى بالجبر والمقابلة بحيث يبنى الحساب على التساوي بين المتغيرات لجبر ما اختل من الميزان, عليه يمكن حساب ما جهل منها. فقد قال ابن تيمية رحمه الله عن هذا: وأما حساب الفرائض ومعرفة أصول المسائل وتصحيحها والمناسخات وقسمة التركات، وهذا الثاني كله علم معقول يُعلم بالعقل، كسائر حساب المعاملات وغير ذلك من الأنواع التي يحتاج إليها الناس [.] ثم قد ذكروا حساب المجهول الملقب بحساب الجبر والمقابلة في ذلك، وهو علم قديم [.] أول من عرف أنه أدخله فيها محمد بن موسى الخوارزمي. وبعض الناس يذكر عن علي بن أبي طالب أنه تكلم فيه، وأنه تعلم ذلك من يهودي، وهذا كذب على على [هـ]. (مجموع الفتاوى 9/214). ويقول اين تيمية فيه وأنه تعلم ذلك من يهودي، وهذا كذب على على [هـ]. (مجموع الفتاوى 9/214).

أيضا: وكذلك كثير من متأخري أصحابنا يشتغلون وقت بطالتهم بعلم الفرائض والحساب والجبر والمقابلة والهندسة ونحو ذلك، لأن فيه تفريحاً للنفس، وهو علم صحيح لا يدخل فيه غلط [هـ]. (بجوع الفتاوى ج9/ص129). ويقول الشيخ الفوزان حفظه الله: أما ما كان من علم الحساب الذي ينتفع به في معرفة المواقيت ومعرفة القبلة فهذا مباح وهو ما يسمى علم التسيير [.] وهو معرفة الحساب الذي به ينتفع الناس في مواقيت عباداتهم ومعاملاتهم ومواقيت زروعهم وغرس أشجارهم ويستدلون به على القبلة فهذا مباح وقد يجب تعلمه إذا كان يعين على أداء العبادات في مواقيتها [هـ]. ويقول الشيخ ابن باز رحمه الله: ولكن على الأمة أن تتعلم أيضًا ما ينفعها في دنياها: من الصناعات النافعة، ومن الاستعانة بها على قتال الأعداء وجهاد الأعداء، فيتعلم شؤون الزراعة، ويتعلم شؤون استخراج خزائن الأرض: من البترول والمعادن وغير ذلك؛ حتى تستغني عن أعداء الله، وتستخرج من بطون الأرض ما ينفعها. [هـ].

## 2.19 أمثلة حسابية من القرآن والسنة

#### 2.19.1 مكوث أهل الكهف

يقول جل جلاله عن مدة مكوث أهل الكهف في سورة الكهف: وَلَبِثُوا في كَهفِهِم ثَلاثَ مِائَةً سِنينَ وَازدادوا تِسعًا ﴿٢٥﴾ الكهف. فقد يسأل السائل لماذا جاء النص مع "وازدادوا تسعا" وهذا فيه الحكمة البالغة منه سبحانه. فمن المعلوم أن الرسول على كان مخاطبا لأهل الكتاب وأن أهل الكتاب يستعملون السنوات القمرية. فالمطلوب هنا حساب المدة بعدد السنوات الشمسية وأما المسلمين فهم يستعملون السنوات القمرية. فالمطلوب هنا حساب المدة بعدد السنوات الشمسية ليوافق ذلك حساب أهل الكتاب وتحويل ذلك إلى عدد السنوات القمرية الذي

يستعمله المسلمين في تاريخهم. وبالحساب الصحيح يتين الأتي:

عدد الأيام في السنة القمرية = 354 يوم

عدد الأيام في السنة الشمسية = 365 يوم

وبهذا يكون الفارق في عدد الأيام بينهما = 11 يوم

وعليه يكون في المئة سنة شمسية 36500 يوم وفي المئة سنة قمرية 35400 يوم. الفارق هو 1100 يوم. بتقسيم هذا الفارق على 354 نجد أن الفارق هو 3 سنوات قمرية. وبهذا يعلم أن لكل 100 سنة شمسية توجد 103 سنة قرية تقريبا. وعليه يكون في كل 300 سنة شمسية هناك 309 سنة قمرية. ويكون الفارق هو فقط تسعة سنوات ولهذا جاء لفظ "وازدادوا تسعا" للبيان فهي 300 سنة شمسية بالنسبة لأهل الكتاب وزيادة عليها 9 سنوات لتوافق بذلك 309 سنة قمرية بالنسبة للمسلمين. وهذا ما يعرف في علم الحساب بوحدة قياس الأعداد. فبالحساب يمكن تحويل وحدة قياس من نوع إلى أخر. وفي هذا المثال كانت وحدة القياس هي الزمن وبه علم التحويل من القياس الشمسي إلى القياس القمري والخلاف بينهما لا يعني التعارض بل لكل وحدة قياس حسابها الخاص. وهذا فيه بيان حَكَمَةَ الله وعلمه سبحانه وأن كلامه هو الحق لهذا جاء بعد هذه الأية قوله تعالى: قُل اللَّهُ أَعَلَمُ بما لَبثوا لَهُ غَيبُ السَّماواتِ وَالأَرضِ ۖ أَبْصِر بِهِ وَأَسْمِع ۚ مَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَلِيٌّ وَلا يُشرِكُ فِي حُكِمِهِ أَحَدًا ﴿٢٦﴾ الكهف. ويقول ابن كثير في تفسير الآية التي ذكر فيها عدد السنوات: هذا خبر من الله تعالى لرسوله ﷺ بمقدار ما لبث أصحاب الكهف في كهفهم، منذ أرقدهم الله إلى أن بعثهم وأعثر عليهم أهل ذلك الزمان، وأنه كان مقداره ثلاثمائة سنة وتسع سنين بالهلالية، وهي ثلاثمائة سنة بالشمسية، فإن تفاوت ما بين كل مائة سنة بالقمرية إلى الشمسية ثلاث سنين؛ فلهذا قال بعد الثلاثمائة: (وازدادوا تسعا) [هـ].

#### 2.19.2 مكوث الوحي من عيسى عليه السلام إلى محمد ﷺ

وفي مثال أخر يشه المثال السابق في تفسير قوله تعالى: يا أهلَ الكِتابِ قَد جاءَكُم رَسُولُنا يُبَيِّنُ لَكُمُ عَلِي فَتَرَةً مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُوا ما جاءَنا مِن بَشيرٍ وَلا نَديرٍ فَقَد جاءَكُم بَشيرٌ وَنَذيرٌ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَديرٌ هِذا: (على فترة من الرسل) أي: بعد مدة متطاولة ما بين إرساله وعيسى ابن مريم. وهو أنه ستمائة سنة، ومنهم من يقول: ستمائة وعشرون سنة، ولا منافاة بينهما، فإن القائل الأول أراد ستمائة سنة شمسية، والآخر أراد قمرية، وبين كل مائة سنة شمسية وبين القمرية نحو من ثلاث سنين; ولهذا قال تعالى في قصة أصحاب الكهف: وَلَبِثوا في كَهفِهِم ثَلاثَ مِائةً سنينَ وَلهذا قال تعالى في قصة أصحاب الكهف: وَلَبِثوا في كَهفِهِم ثَلاثَ مِائةً الشمسية التي كانت معلومة لأهل الكتاب [هـ]. ولهذا فقد فهم المفسرين رحمهم الله بالقران الفرق بين عدد السنوات الشمسية والقمرية كا تقدم. وفيه أيضا عناية السلف رحمهم الله بالحساب وحساب الزمن وتحويله من وحدة قياس إلى أخرى.

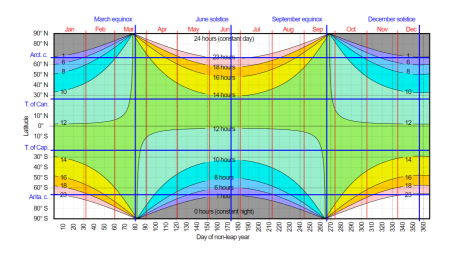
#### 2.19.3 عدد ساعات اليوم والليلة

عَنْ جَايِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: يَوْمُ الجُمُّعَةِ اثْنَتَا عَشْرَةَ سَاعَةً، لا يُوجَدُ فِيهَا عَبْدُ مُسْلِمُ يَسْأَلُ اللّهَ شَيْتًا إِلَّا آتَاهُ إِيَّاهُ فَالْتَمِسُوهَا آخِرَ سَاعَةٍ بَعْدَ الْعَصْرِ (أبو داود (1048), والنسائي (1389) وصحه الألباني). وفيه أن النبي ﷺ علم أن عدد ساعات اليوم بالمتوسط هو 12 ساعة. فإن كان لعدد ساعات الليلة مثل ذلك كانت عدد ساعات اليوم والليلة معا 24 ساعة. وهذا ما أعتاد عليه الناس في زماننا من حساب عدد ساعات اليوم واليلة. فإن ساعات اليوم والليلة تطول وتقصر خلال العام وتتغير بتغير المكان ولكن بالإجمال فهي 24 ساعة. وهذا فيه دليل نبوته ﷺ ففي زمانه لم يكن هناك الساعات الماكان ولكن بالإجمال فهي 24 ساعة. وهذا فيه دليل نبوته ﷺ

الدقيقة التي نعرفها اليوم.

وعدد ساعات اليوم والليل تضبط بالتاريخ الشمسي كما موضخ في

وكما موضح أن الأماكن القريبة من القطبين يغيب فيها النهار أو الليل خلال 24 ساعة وبهذا يمضى اليوم كاملا ويتعذر ضبط أوقات الصلاة بالطريقة المعتادة. وقد رخص أهل العلم على جواز ضبط وقت الصلاة فيها كما اعتاد الناس في سائر أوقات السنة أو قياسا على غيرها من الأماكن. فعَن النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ الْكِلاَبِيّ، قَالَ ذَكَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الدَّجَّالَ فَقَالَ "إِنْ يخْرُجْ وَأَنَا فِيكُمْ فَأَنَا جَبِيجُهُ دُونَكُمْ وَإِنْ يَخْرُجْ وَلَسْتُ فِيكُمْ فَامْرُؤُ حَجِيجُ نَفْسِهِ وَاللَّهُ خَلِيفَتِي عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ فَمَنْ أَدْرَكُهُ مِنْكُمْ فَلْيَقْرَأْ عَلَيْهِ فَوَاتَحَ سُورَةِ الْكَهْفِ فَإِنَّهَا جِوَارُكُمْ مِنْ فِتْنَتِهِ". قُلْنَا وَمَا لُبْثُهُ فِي الأَرْضِ قَالَ " أَرْبَعُونَ يَوْمًا يَوْمً كَسَنَةِ وَيَوْمٌ كَشَهْرٍ وَيَوْمٌ كَمُنُعَةِ وَسَائِرُ أَيَّامِهِ كَأَيَّامِكُمْ". فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا الْيَوْمُ الَّذِي كَسَنَة أَتَكْفِينَا فِيهِ صَلاَةُ يَوْمٍ وَلَيْلَةِ قَالَ "لاَ اقْدُرُوا لَهُ قَدْرَهُ ثُمَّ يَنْزِلُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ عِنْدَ الْمَنَارَةِ الْبَيْضَاءِ شَرْقِيَّ دَمَشْقَ فَيُدْرِكُهُ عَنْدَ بَابِ لُدَّ فَيَقُتُلُهُ (صحه الألباني). وفي هذا يقول الشيخ ابن باز رحمه الله: الواجب على سكان هذه المناطق التي يطول فيها النهار أو الليل أن يصلوا الصلوات الخمس بالتقدير إذا لم يكن لديهم زوال ولا غروب لمدة أربع وعشرين ساعة، كما صح ذلك عن النبي ﷺ في حديث النواس بن سمعان، المخرج في صحيح مسلم في يوم الدجال الذي كسنة، سأل الصحابة رسول الله ﷺ عن ذلك، فقال: اقدروا له قدره. وهكذا حكم اليوم الثانى من أيام الدجال، وهو اليوم الذي كشهر، وهكذا اليوم الذي كأسبوع. أما المكان الذي يقصر فيه الليل ويطول فيه النهار أو العكس في أربع وعشرين ساعة فحكمه واضح: يصلون فيه كسائر الأيام، ولو قصر الليل جدا أو النهار؛ لعموم الأدلة، والله ولى التوفيق [هـ]. وهذا فيه أهمية الحساب وتسجيل بيانات أوقات الصلاة حتى يمكن تقديرها تقديرا صحيحا بقدر المستطاع إن تعذر معرفة ذلك من بغياب الليل أو النهار خلال 24 ساعة كما في فتنة المسيح الدجال.



شكل 1.2: عدد ساعات النهار بحسب خطوط العرض

#### 2.19.4 نسبية الوقت في القرآن

قال تعالى في كتابه: وَيَستَعجِلُونَكَ بِالعَدَابِ وَلَن يُخلِفَ اللّهُ وَعَدَهُ وَإِنَّ يُومًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنةً مِمّا تُعدّونَ ﴿٧٤﴾ الحج. ويقول ابن كثير في تفسيره: هو تعالى لا يعجل، فإن مقدار ألف سنة عند خلقه كيوم واحد عنده بالنسبة إلى حكمه. وهذا فيه الدليل على أن حساب الوقت نسبي ويختلف كما أخبر الله سبحانه وتعالى في أكثر من موضع. ومن ذلك قوله تعالى: يُدَبِّرُ الأَمرَ مِنَ السَّماءِ إِلَى الأَرضِ ثُمَّ يَعربُ إِلَيه فِي يَومٍ كَانَ مِقدارُهُ أَلفَ سَنةً مِمّا تُعدّونَ ﴿٥﴾ السجدة. وأيضا قوله تعالى: تَعربُ المَلائِكَةُ وَالرّوحُ إِلَيه فِي يَومٍ كَانَ مِقدارُهُ خَمسينَ أَلفَ سَنةٍ ﴿٤﴾ المعارج، ففي هذه الأيات الدليل الواضح على أن الوقت لا يجرى بنفس السرعة فبين الله تعالى ذلك بالنسبة لوقتنا في قوله "مما تعدون".

ويمكن توضيح ذلك المعنى عن طريق حساب فارق الوقت بين الجنة والأرض. فإن حملنا معنى

"عند ربك" أي في الجنة كما في قوله: وَلا تَحَسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا في سَبيلِ اللَّهِ أَمُواتًا بَل أَحياءُ عِندَ رَبِّهِم يُرزُقونَ ﴿١٦٩﴾ آل عمران, فبهذا يكون لكل يوم واحد في الجنة ألف سنة مما نعد في الأرض كما يلي:

#### 1 يوم في الجنة = 1000 سنة في الأرض

نبدأ أولا بتحويل اليوم الواحد إلى ثواني. فإن علمنا أن اليوم به 12 ساعة بالمتوسط (اليوم والليلة معا 24 ساعة) كما في المثال السابق, وأن الساعة بها 60 دقيقة وأن الدقيقة بها 60 ثانية, عليه يكون اليوم الواحد به 43200 ثانية. ثانيا نحسب عدد الأيام في كل 1000 سنة. فإن إستخدمنا عدد الأيام في السنة القمرية يكون عدد الأيام الكلي في كل 1000 سنة قمرية 354000 يوم. وإبقاء الميزان وإستبدال وحدات القياس يكون الناتج:

43200 ثانية في الجنة = 354000 يوما في الأرض

فإن قسمنا عدد الثواني في الجنة على عدد الأيام يكون:

1 ثانية في الجنة = 8.1944 يوما في الأرض

وعليه بمرور ثانية واحدة في الجنة تمر علينا 8 أيام و4 ساعات و39 دقيقة و22 ثانية في الأرض مما نعد ونحسب. وهذا لا يجب أن يفهم أن الوقت في الجنة بطئ جدا بالنسبة لمن هو في الجنة ولكن فقط بالنسبة للأرض. فالوقت هو نفسه كوحدة قياس ولكن قياس نفس القيمة في نطاق مختلف لا يلزم التساوي وأنما كل قياس يرجع لنطاقه الذي قيس فيه.

وهذه الظاهرة تم إكتشافها حديثا في بداية القرن العشرين على يدي العالم الفيزيائي ألبيرت آنشتاين وتعرف بظاهرة التمدد الزمني وهي جزء من النظرية النسبية. وهي ظاهرة مثبتة ويمكن حسابها بدقة بإستخدام مفاهيم معروفة وأهمها ثبات سرعة الضوء في الفراغ. وهي ظاهرة مهمة جدا وتستخدم لموائمة أنظمة الإتصال وأنظمة تحديد الموقع مع الأقمار الصناعية. بدون الأخذ بعين الإعتبار ظاهرة التمدد الزمني كل هذه الأنظمة تتعطل.

ومن المثبت أيضا في النظرية النسبية أن مرور الوقت نسبي وهو يبطأ مع زيادة السرعة أو الجاذبية. ومن المعلوم أن الجاذبية تزداد مع زيادة كتلة الكواكب. وبهذا يعلم أن الوقت على القمر يمر أسرع بقليل بالنسبة للأرض بينما الوقت على الأرض يمر أسرع بالنسبة للشمس. وهذا الفارق يزيد من زيادة الفرق في الحجم، وعليه فإن مرور الوقت في الجنة أبطأ بكثير من الأرض دل على عظم الجنة بالنسبة للأرض. وهذا يتوافق مع قوله تعالى: وَسارِعوا إِلَىٰ مَغفِرَةٍ مِن رَبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرضُهَا السَّماواتُ وَالأَرضُ أُعِدَّت لِلمُتَّقِينَ ﴿١٣٣﴾ آل عمران.

#### 2.19.5 ظاهرة الغلاف الجوي

سُبحانَ الَّذي خَلَقَ الأَزواجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرضُ وَمِن أَنفُسِهِم وَمِمَّا لا يَعلَمونَ ﴿٣٦﴾ وآيَّةً لَهُمُ اللَّيلُ نَسَلَخُ مِنهُ النَّهارَ فَإِذا هُم مُظلِمونَ ﴿٣٧﴾ وَالشَّمسُ تَجري لمُستَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقديرُ العَزيزِ العَليمِ ﴿٣٨﴾ وَالقَمَرَ وَالقَمَرَ وَالقَمسُ يَنبَغي لَها أَن تُدرِكَ القَمرَ وَلا اللَّيلُ سابِقُ النَّهارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحونَ ﴿٤٠﴾ يس.

#### 2.19.6 ظاهرة تعاقب الليل والنهار

تولجُ اللَّيلَ فِي النَّهارِ وَتولجُ النَّهارَ فِي اللَّيلِ ۖ وَتُخرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ وَتُخرِجُ المَيِّتَ مِنَ الحَيِّ ۖ وَتَرزُقُ مَن تَشَاءُ بِغَيرِ حِسابٍ ﴿٢٧﴾ آل عمران. \* يُقَلِّبُ اللَّهُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَعبرَةً لِأُولِي الأَبصارِ ﴿٤٤﴾ النور.

#### 2.19.7 ظاهرة توسع الكون

من أعظم بلايا هذا الزمان هو تصوير ووضع العلم في إيطار منفصل عن الايمان بل والاسوأ في ايطار انكار وجود الخالق وهذا والله من اعظم الضلال والجهل.

بينما في الحقيقة العلم هو الطريق للتأمل في آيات الله الكونية والتي جميعها تنادي بوجود الخالق وقدرته وعظمته. فكل ما نراه من تناسق في هذا الكون من ليل ونهار وشمس وقمر ومطر وشجر وحجر ودواب كلها من آيات الله الكونية.

ومن اعظم آيات الله الكونية أن الله عز وجل لم يجعل السماء ثابتة بل جعلها تتوسع فلو كانت ثابتة لقال الكثير ان هذا الكون ليس له بداية وهي ثابتة ازلا وبهذا ينكرون وجود الخالق. ولكن الله جل جلاله جعل السماء تتمدد ليكون هذا التمدد دليلا على ان اطراف السماء كلها جاءت من نقطة واحدة وهذا هو الدليل القاطع على بداية الكون.

الإقرار بأن هذا الكون له بداية كما تشير كل الأدلة والمفاهيم التي توصل لها البشر في القرن العشرين ومنها ما جاء في نظرية الإنفجار العظيم يبطل كل ما تم طرحه من أصحاب النظريات الإلحادية إذا يتعذر على شي له بداية أن يبدأ من لا شئ.

قال تعالى: أَوَلَمْ يَرَ النَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانتَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا ۖ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ [الأنبياء: 30]

فقد اتفق المفسرون على ان معنى هذه الآية ان السماوات والأرض كانتا ملتصقتين وهذا ما يتوافق مع فهمنا اليوم بناء على المشاهدة أن الكون بدأ من نقطة واحدة. فقد جاء في تفسير القرطبي ان ابن عباس والحسن وعطاء والضحاك وقتادة قالوا في تفسير هذه الآية: يعني أنها كانت شيئا واحدا ملتزقتين ففصل الله بينهما بالهواء. وكذلك قال كعب: خلق الله السماوات والأرض بعضها على بعض ثم خلق ريحا بوسطها ففتحها بها ، وجعل السماوات سبعا والأرضين سبعا. وقول ثان قاله مجاهد والسدي وأبو صالح: كانت السماوات مؤتلفة طبقة واحدة ففتقها فجعلها سبعا

وقال الطبري في تفسير هذه الآيات: أو لم ينظر هؤلاء الذي كفروا بالله بأبصار قلوبهم، فيروا بها، ويعلموا أن السماوات والأرض كانتا رَثقا: يقول: ليس فيهما ثقب، بل كانتا ملتصقتين،

وقد جاء في تفسير ابن كثير:

ألم يروا (أن السماوات والأرض كانتا رتقا) أي: كان الجميع متصلا بعضه ببعض متلاصق متراكم، بعضه فوق بعض في ابتداء الأمر، ففتق هذه من هذه. فجعل السماوات سبعا، والأرض سبعا، وفصل بين سماء الدنيا والأرض بالهواء، فأمطرت السماء وأنبتت الأرض; ولهذا قال: (وجعلنا من الماء كل شيء حي أفلا يؤمنون) أي: وهم يشاهدون المخلوقات تحدث شيئا فشيئا عيانا، وذلك دليل على وجود الصانع الفاعل المختار القادر على ما يشاء

ويقول جل جلاله: وَالسَّمَاءَ بَنْيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ [الذاريات: 47]

وقد جاء في تفسير السعدي رحمه الله: بِأَيْدٍ أي: بقوة وقدرة عظيمة وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ لأرجائها وأنحائها،

#### 2.19.8 ظاهرة المجال المغنطيسي

وَجَعَلنَا السَّماءَ سَقفًا مَحْفوظًا ۖ وَهُم عَن آياتِها مُعرِضونَ ﴿٣٢﴾ الأنياء.

# الحكم الرشيد

#### 3.1 مقدمة

#### قال تعالى:

يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحُكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْمَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ۚ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ [ص: 26] تفسير ابن كثير:

هذه وصية من الله - عز وجل - لولاة الأمور أن يحكموا بين الناس بالحق المنزل من عنده تبارك وتعالى ولا يعدلوا عنه فيضلوا عن سبيله وقد توعد [ الله ] تعالى من ضل عن سبيله ، وتناسى يوم الحساب ، بالوعيد الأكيد والعذاب الشديد .

قال ابن أبي حاتم : حدثنا أبي حدثنا هشام بن خالد حدثنا الوليد ، حدثنا مروان بن جناح ، حدثني إبراهيم أبو زرعة - وكان قد قرأ الكتاب - أن الوليد بن عبد الملك قال له : أيحاسب الخليفة فإنك قد قرأت الكتاب الأول ، وقرأت القرآن وفقهت ؟ فقلت : يا أمير المؤمنين أقول ؟ قال : قل

في أمان . قلت يا أمير المؤمنين أنت أكرم على الله أو داود ؟ إن الله - عز وجل - جمع له النبوة والخلافة ثم توعده في كتابه فقال : ( يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله إن الذين يضلون ) الآية .

وقال عكرمة : ( لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب ) هذا من المقدم والمؤخر لهم عذاب شديد يوم الحساب بما نسوا .

وقال السدي : لهم عذاب شديد بما تركوا أن يعملوا ليوم الحساب .

وهذا القول أمشى على ظاهر الآية فالله أعلم .

## 3.2 أركان الحكم الرشيد

يقام الحكم الرشيد على ثلاثة أركان وهي: (1) إقامة الحق بالعلم الصحيح، (2) إقامة الميزان الشرعي بالعدل والقسط، (3) الأخذ بأسباب القوى كالحديد وما يلزم ذلك من علوم كالحساب والطب وغيرها من العلوم التي تكمن المسلمين من دحر الأعداء ونشر الحق ونصرته. فهذا كله من نصر الله ورسله وقد وعد سبحانه بنصر من ينصره كما في قوله تعالى: يا أيُّهَا الَّذينَ آمَنوا إِن تَنصُرُوا اللّهَ يَنصُرُكُم وَيُشِّت أَقدامكُم ﴿٧﴾ محد.

وبهذه الأمور الثلاثة التي يبنى عليها الحكم الرشيد يكون التمكين الذي وعد الله به كما ذكر سبحانه في قصة ذي القرنين في قوله تعالى: إِنّا مَكَّنا لَهُ فِي الأَرضِ وَآتَيناهُ مِن كُلِّ شَيءٍ سَببًا ﴿٨٤﴾ فَأَتبَعَ سَببًا ﴿٥٨﴾ الكهف. وقد بين معنى ذلك الشيخ العثيمين رحمه الله أن معنى "من كل شئ سببا" أن الله أتاه كل الأسباب التي بها يكون التمكين في الأرض من قوة السلطة وتمام الملك فانتفع بما أعطاه الله

من الأسباب. فهذا التمكين جاء بتسخير الله وهذا لأن ذي القرنين أخذ بالأسباب التي أعطاها الله له مع إقامة الحق واقامة العدل كما في قوله تعالى: قالَ أمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوفَ نُعَذَّبُهُ ثُمُّ يُردُ إلىٰ رَبّه فيُعَذَّبُهُ عَذَابًا نُكِرًا ﴿٨٧﴾ وَأَمَّا مَن آمَنَ وَعَمِلَ صالِحًا فَلَهُ جَزاءً الحُسني ۖ وَسَنقولُ لَهُ مِن أَمرِنا يُسرًا ﴿٨٨﴾ ثُمُّ أُتبَعَ سَبَبًا ﴿٨٩﴾ الكهف. وقد جاء في تفسير السعدي رحمه الله أن هذا يدل على كونه من الملوك الصالحين الأولياء، العادلين العالمين، حيث وافق مرضاة الله في معاملة كل أحد، بما يليق بحاله [هـ]. وقد أثبت سبحانه له التمكين والرشد لما له من الخبرة في إتباع الأسباب كما في قوله تعالى: كَذْلكَ وَقَد أَحَطنا بِمَا لَدَيهِ خُبرًا ﴿٩١﴾ ثُمُّ أَتَبَعَ سَببًا ﴿٩٢﴾ الكهف. ومعنى ذلك أي: أحطنا بما عنده من الخير والأسباب العظيمة كما جاء في تفسير السعدي. ومن ذلك أنه كان لديه من الأسباب العلمية ما يمكنه من فهم العديد من العلوم التي تمكنه من الإنتقال إلى مشارق الأرض ومغاربها وفهم اللغات الأخرى، ومن ذلك ما فقه به ألسنة أولئك القوم (الذين لا يفقهون قولا) الذين اشتكوا إليه ضرر يأجوج ومأجوج [.] إفسادهم في الأرض، فلم يكن ذو القرنين ذا طمع، ولا رغبة في الدنيا، ولا تاركا لإصلاح أحوال الرعية، بل كان قصده الإصلاح، فلذلك أجاب طلبتهم لما فيها من المصلحة، ولم يأخذ منهم أجرة، وشكر ربه على تمكينه واقتداره [هـ]. فلم يطلب منهم إلا أن يعينوه على حمل زبر أي قطع الحديد ووضعه في مكانه بين الجبلين واشعال النار له بالمنافيخ الشديدة والآلات العظيمة لإذابة النحاس حتى يكون سائلا فيصبه عليها ليستحكم السد استحكاما هائلا يعجز يأجوج ومأجوج على الصعود فوقه فضلا عن ثقبه.

وقد علم ذا القرنين أن كل ذلك من فضل الله عليه حيث قال تعالى: قالَ هـٰذا رَحَمَةُ مِن رَبِي الله عليه عليه عليه وقد علم ذا القرنين أن كل ذلك من فضل الله عليه عليه عليه الكهف. وما أجمل ما أورده السعدي في تفسيره هذه الآية حيث قال: فلما فعل هذا الفعل الجميل والأثر الجليل، أضاف النعمة إلى موليها

وقال: هَذَا رَحْمَةً مِنْ رَبِي ْ أَي: من فضله وإحسانه عليّ، وهذه حال الخلفاء الصالحين، إذا من الله عليهم بالنعم الجليلة، ازداد شكرهم وإقرارهم، واعترافهم بنعمة الله كما قال سليمان عليه السلام، لما حضر عنده عرش ملكة سبأ مع البعد العظيم، قال: قالَ هنذا مِن فَضلِ رَبِّي لِيَبلُونِي أأشكرُ أَم أكفُرُ وَمَن شَكرَ فَإِنَّا يَشكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌّ كُريمٌ ﴿ ٤ ﴾ النمل. بخلاف أهل التجبر والتكبر والعلو في الأرض فإن النعم الكبار، تزيدهم شرا وبطرا. كما قال قارون، لما آتاه الله من الكنوز، ما إن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولي القوة، قال: قالَ إِنَّما أوتيتُهُ عَلى علم عندي القصص.

وقد علم أيضا ذا القرنين بما لديه من الخبرة بأسباب الحديد وما قد يطرأ عليه من صدإ وتآكل بعد زمن أنه سياتي يوم وينهار هذا السد العظيم ويخرج يأجوج ومأجوج في آخر الزمان كما في قوله تعالى: فَإِذَا جاءَ وَعدُ رَبِي جَعلَهُ دُكّاءَ وَكانَ وَعدُ رَبِي حَقًا ﴿٩٨﴾ الكهف. وجاء في تفسير السعده رحمه الله أن قوله: فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِي أي: لخروج يأجوج ومأجوج جَعلَهُ أي: ذلك السد الحكم المتقن دكًاء أي: دكه فانهدم، واستوى هو والأرض وكان وَعْدُ رَبِي حَقًا [هـ]. ولهذا فقد أخبر سبحانه بوقوع ذلك لا محالة في قوله تعالى: حَتى إِذا فُتِحَت يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِن كُلِّ حَدَبٍ ينسلون لا محالة والوصف، الذي رحمه الله: أنه في آخر الزمان، ينفتح السد عنهم، فيخرجون إلى الناس في هذه الحالة والوصف، الذي ذكره الله من كل من مكان مرتفع، وهو الحدب ينسلون أي: يسرعون. وفي هذا دلالة على كثرتهم الباهرة، وإسراعهم في الأرض، إما لبذواتهم، وإما لما خلق الله لم من الأسباب التي تقرب لهم البعيد، وتسهل عليهم الصعب، وأنهم يقهرون الناس، ويعلون عليهم لم من الأسباب التي تقرب لهم البعيد، وتسهل عليهم الصعب، وأنهم يقهرون الناس، ويعلون عليهم في الذيا، وأنه لا يد لأحد بقتالهم.

وكل ما تقدم فيه أن ذا القرنين لم يكن فقط يأخذ بالأسباب وإنما كان يقيم الحق والعدل مع الأخذ بالأسباب والعلم بها وذلك من فضل الله عليه وتوفيقه له رحمه الله تعالى ورضي عنه. وقد

قال عنه الشيخ ابن باز رحمه الله: ذو القرنين ملك عظيم صاحب خير، وإحسان، وإصلاح، واختلف الناس في نبوته، والمشهور أنه ملك صالح. وفي موضع آخر رجح الشيخ ابن باز رحمه الله أن ذا القرنين نبيا من الأنبياء لأنه كان يتبع أمر الله في الأرض وظاهر الآيات أنه كان يتلقى هذه الأوامر والتوجيهات من ربه جل جلاله وهذا شأن النبي.

## 3.3 الحكم الرشيد في زمن الصحابة

البيان الواضح لسنين الخلافة الراشدة

قال صلى الله عليه وسلم

خلافةُ النُّبُوَّةِ ثلاثون سنةً ، ثم يُؤتي اللهُ الملكَ مَن يشاءُ

الراوي : سفينة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم | المحدث : الألباني | المصدر : صحيح الجامع | الصفحة أو الرقم : 3257 | خلاصة حكم المحدث : صحيح

قال سعيدً: قال لي سَفينةُ: أمسِكْ عليكَ : أبو بكر سنتين، وعمرُ عشرًا، وعثمانُ اثنتي عشرةَ، وعليُّ كذا، قال سعيدُ : قلتُ لسفينةَ : إنَّ هؤلاء يزعمون أنَّ عليًّا لم يكن بخليفةٍ، قال : كذبَتْ أستاهُ بني الزرقاءِ – يعني : بني مرْوانَ -الراوي : سفينة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم | المحدث : الألباني | المصدر : صحيح أبي داود الصفحة أو الرقم: 4646 | خلاصة حكم المحدث : حسن

وجاء في تفسير ابن كثير وجاء في تفسيير القرطبي ان الشعبي قال: كان بين عمر وأبي خصومة ، فتقاضيا إلى زيد بن ثابت ، فلما دخلا عليه أشار لعمر إلى وسادته ، فقال عمر : هذا أول جورك ، أجلسني وإياه مجلسا واحدا ، فجلسا بين يديه .

قال أبو بكرٍ ، بعد أن حمِد الله وأثنى عليه : يا أيُّها النَّاسُ ، إنَّكُم تقرءون هذه الآية ، وتضعونها على غير موضعها عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ وإنَّا سَمِعنا النَّبِيَّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم يقولُ : إنَّ النَّاسَ إذا رأَوُا الظَّالُمَ فلم يأخُذوا على يدَيْه أوشك أن يعمَّهم اللهُ بعقابٍ وإنِّي سَمِعتُ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم يقولُ : ما من قومٍ يُعمَلُ فيهم بالمعاصي ، ثمَّ يقدِرون على أن يُغيِّروا ، ثمَّ لا يُغيِّروا والَّا يوشِكُ أن يعمَّهم اللهُ منه بعقابٍ الراوي : أبو بكر الصديق المحدث : الألباني | المصدر : صحيح أبي داود الصفحة أو الرقم: 4338 | خلاصة حكم المحدث : صحيح

## 3.4 الحساب في زمن الحكم الرشيد

البحث والعناية بعلم الحساب هو غاية جليلة ومهمة عظيمة أعتنى بها المسلمون اللاحقون في زمن الخليفة الراشد هارون الرشيد التي أسس دار الحكمة في بغداد العراق حتى أصبح المسلمين في ذلك الوقت روادا في علم الحساب والذى كان مفتاحا لهم لشتى العلوم الأخرى حتى عرف ذلك الزمان بالعصر الإسلامي الذهبي. ومن أبرز من بحث وألف في علم الحساب هو العالم الفذ محمد بن موسى الخوارزمي رحمه الله تعالى والذي وصل صيته أقطاب الأرض حتى دخل أسمه معاجم وقواميس كافة اللغات الأخرى. فاللوغرتميات جاءت من الترجمة اللاتينية لإسمه وهو ما عرف عند العرب المتأخرين بالخوارزميات. وهذا مفهوم يبنى عليه كافة الحسابات المركبة والمعقدة التي نراها اليوم من انظمة بالحساب والمنطق بشتى أنواعها بما فيها أنظمة الصواريخ والطيران وحتى انظمة الذكاء الإصطناعي. وقد ألف الخوارزمي كتابه "المختصر في الجبر والمقابلة" وكان هذا الكتاب نافعا للمسلمين وغيرهم وهو أساس تقدم البشرية في شتى المجالا إلى يومنا هذا، ولهذا سمي علم الموازنة والمقابلة بعلم "الجبر" كما سماه

الخوارزمي بذلك وتمت اضافة كلمة "الجبر" أيضا إلى كافة معاجم اللغات الأخرى. ويعتبر الخوارزمي إلى يومنا هو مؤسس علم الجبر والحساب والخوارزميات ومن أهم علماء الحساب في تاريخ البشرية.

وللأسف فقد غاب وغيب على أغلب المسلمين في زماننا هذا أهمية ميراث الخوارزمي في علم الجبر والحساب، وهو ميراث حري بنا جمع شتاته وإعادة بناء أركانه لتقوم الأمة بالميزان الذي أمرنا الله به، فقد جهل الكثير من المسلمين ميراث الخوارزمي حتى بخس قدره ونسي علمه فكان بين مفرط أو مدلس، ومن ذلك ضياع كتابه في الجبر والمقابلة من المسلمين حتى تمت طباعة أول نسحة عربية منه في عام 1939م (1357هـ) بناء على النسخة الأصلية الوحيدة التي سرقت من مصر ونقلت إلى بريطانيا والتي يرجع تاريخها إلى عام 1439م (843هـ) أي بعد وفاة الخوارزمي بحوالي 500 عام شمسية، ليرجع لنا كتاب الخوارزمي بعد حوالي ألف عام من تأليفه، وفي كل هذه الأعوام ترجم كتابه إلى شتى اللغات ومنها الأنجليزية والألمانية والفرنسية وأصبحت مرجعا لجميع الحضارات الأوروبية وغيرها، ليتفاجأ المسلمين بوجود كلمات عربية في هذه الثقافات ومنها هما المثال لا الحصر.

ومن التدليس الذي تعرض له الخوارزمي في تقديم كتابه هو نسبة عمله إلى الحضارة المصرية في طرح مخالف للطرح الذي وضعه الخوارزمي في كتابه. وهذا ليس إلا إحقاقا للحق ولا يجب أن يحمل هذا على محمل الإستنقاص لمن نقل هذا العمل لنا تقديما وتعليقا فجزاهم الله خير الجزاء. ومن التدليس أيضا طرح كتابه في الحساب مجردا من الغاية التي كتب لها ومنه عدم ذكر سبب تأليف كتابه في الجبر والذي كان في الأساس سعيا منه رحمه الله لتحقيق الحكم الرشيد بناء على الحساب الصحيح في الميراث والبيع والشراء والكراء وما بتعلق بذلك من حساب المسافات والأرض. وليتبين طرح

الخوارزمي نضع مقدمة كتابه رحمه الله والتي جاء فيها: أ

<sup>.</sup> امع تصرف يسير من حذف لكلمات التي تخالف السياق وفي الغالب قد يظن انها أخطاء خلال النسخ.

### بسم الله الرحمن الرحيم

هذا كتاب وضعه محمد بن موسى الخوارزمي افتتحه بأن قال:

الحمد الله على نعمه بما هو أهله من محامده التي بأداء ما افترض منها على من يعبده من خلقه يقع اسم الشكر ويستوجب المزيد إقرارا بروبويته وتذللا لعزته وخشوعا لعظمته. بعث محمدا صلى الله عليه وعلى آله وسلم بالنبوة على حين فترة من الرسل نورا من الحق ودروس من الهدي فبصر به من العمى واستنقذ به من الهلكة وكثر به بعد قلة وألف به بعد الشتات.

تبارك الله ربنا وتعالى جده وتقدست أسماؤه ولا إله غيره, وصلى الله على محمد النبي وآله وسلم. ولم تزل العلماء في الأزمنة الخالية والأمم الماضية يكتبون الكتب مما يصنفون من صنوف العلم ووجوه الحكمة نظرا لمن بعدهم واحتسابا للأجر بقدر الطاقة ورجاء أن يلحقهم من أجر ذلك وذخره وذكره ويبقى لهم من لسان صدق ما يصغر في جنبه كثير مما كانوا يتكفلونه من المؤونة ويحملونه على أنفسهم من المشقة في كشف أسرار العلم وغامضه. إما رجل سبق إلى مالم يكن مستخرجا قبله فورثه من بعده، وإما رجل شرح مما أبقى الأولون ما كان مستغلقا فأوضح طريقه وسهل مسلكه وقرب مأخذه. وإما رجل وجد في بعض الكتب خللا فلم شعثه وأقام أوده وأحسن الظن بصاحبه غير راد عليه ولا مفتخر بذلك من فعل نفسه.

وقد شجعني ما فضل الله به الامام المأمون أمير المؤمنين مع الخلافة التي حاز له إرثها وأكرمه بلباسها وحلاه بزينتها, من الرغبة في الأدب وتقريب أهله وإدنائهم وبسط كنفه لهم ومعونته إياهم على إيضاح ما كان مستبهما وتسهيل ما كان مستوعرا. على أن ألفت من كتاب الجبر والمقابلة كتابا مختصرا حاصرا للطيف الحساب وجليله لما يلزم الناس من الحاجة إليه في مواريثهم ووصياهم وفي مقاسمتهم وأحكامهم وتجارتهم, وفي جميع ما بتعاملون به بينهم من مساحة الأرضين وكرى الأنهار والهندسة وغير ذلك من وجوهه وفنونه, مقدما لحسن النية فيه وراجيا لأن ينزله أهل الأدب بفضل ما استودعوا من نعم الله تعالى وجليل آلائه وجميل بلائه عندهم منزلته وبالله توفيقي في هذا لا في غيره عليه توكلت وهو رب العرش العظيم وصلى الله على جميع الأنبياء والمرسلين.

وعليه يلعم أن الخوارزمي رحمه الله إنما ألف كتابه هذا لتوضيح علم الحساب الصحيح الذي يحتاج إليه الناس في أمور دينهم ودنياهم. فقد إفتتح الخوارزمي رحمه الله كتابه بالبسملة متبعا سنة الأنبياء في ذلك. وكان رحمه الله حريصا وراجيا بأن يعتني أهل الأدب بهذا الكتاب ويعطونه حقه وينزلونه منزلته لما علم ما فيه من أسس وقواعد لا غني عنها في علم الحساب الصحيح. وختم مقدمته سائلا الله التوفيق في ذلك ومتوكلا عليه. وبهذا يتبين حسن مقصد الخوارزمي من تأليف كتابه فنسأل الله العلي العظيم أن يرحمه رحمة واسعة وأن يرفغ قدره في الجنة وأن يجزيه عنا خير الجزاء.

فبدأو بالعناية بعلم الحساب وجمع مؤلفاته من كافة أقطاب الدنيا فعكفوا على ترجمتها حتى فهموها وعقلوها وعرفوا ما شابها من خطأ ونقصان. فأسسوا نظام الأرقام الذي نعرفه اليوم فقسموا الأرقام إلى ارقام فردية وأسسوا علم الجبر وحساب المثلثات وغيرها من علوم الحساب بشكل لم تعرفه البشرية من قبل. وكان ذلك سببا في تحقيق الحكم الرشيد في المعاملات والبيع والشراء والكراء. فكان علم الحساب مفتاحا في تطور المسلمين في شتى مجالات الدنيا ومنها مجال الهندسة والطب في العصر الإسلامي الذهبي.

سيرة هارون الرشيد اللحيدان

الفوزان

كلام الفوزان في المأمون غرر به المعتزلة

ومن الحكم الرشيد مصالحة الكفار لدرء المفاسد كما في العهد المكي وفيه ايضا ان النجاشي لم يكن مسلم ولا يظلم عنده أحد فهو حقق العدل

# 3.5 عودة الحكم الرشيد في آخر الزَّمانِ

يكونُ في آخِرِ الزَّمَانِ خَلِيفَةً يَقْسِمُ المَالَ ولا يَعُدُّهُ. الراوي: أبو سعيد الخدري وجابر بن عبدالله ا المحدث: مسلم | المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: 2913 | خلاصة حكم المحدث: [صحيح] مِنْ خُلَفَاتِكُمْ خَلِيفَةً يَحْثُو المَالَ حَثْيًا، لا يَعُدُّهُ عَدَدًا. وفي رِوايَةٍ ابْنِ جُمْرٍ: يَحْثِي المَالَ، الراوي: أبو سعيد الخدري | المحدث: مسلم | المصدر: صحيح مسلم | الصفحة أو الرقم: 2914 | خلاصة حكم المحدث: [صحيح]

### 3.6 معادلات

فيما يلي مثال على معادلة رياضية:

$$E = mc^2 (1)$$

ومثال آخر على معادلة معقدة:

$$\int_0^\infty e^{-x^2} dx = \frac{\sqrt{\pi}}{2} \tag{2}$$

# 3.7 نص الفصل الأول - الصفحة الثانية

هذه الصفحة الثانية للفصل الأول تحتوي على نص إضافي لتوضيح كيفية تنسيق النصوص في كتب اللاتكس باللغة العربية.

# 3.8 نص الفصل الأول - الصفحة الثالثة

هذه الصفحة الثالثة للفصل الأول تحتوي على المزيد من النصوص لاختبار تقسيم الصفحات وظهور الرؤوس والأقدام بشكل صحيح في النصوص العربية.

# ميزان الله

4.1 مقدمة

هذه هي المقدمة للفصل الأول.

4.2 فضل الميزان

# التفكر في آيات الله الكونية

#### 5.1 مقدمة

هذه هي المقدمة للفصل الأول.

# 5.2 التفكر في آيات الله الكونية

التفكر في آيات الله الكونية هو عبادة عظيمة حث الله عز وجل عليها في كتابه في غير موضع. منها ما قرن مع العدد والحساب كما في قوله تعالى: وَجَعلنا اللّيلَ وَالنّهارَ آيَّيْنِ فَهَحُونا آيَةَ اللّيلِ وَجَعلنا آيَةَ اللّيلِ وَجَعلنا آيَةَ اللّيلِ وَجَعلنا آيَّةِ اللّيلِ مُبصِرةً لِتَبتَغوا فَضلًا مِن رَبِّكُم وَلِتَعلَموا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابَ وَكُلَّ شَيءٍ فَصَّلناهُ تَفصيلًا ﴿١٢﴾ الإسراء. وفي قوله تعالى: هُو الذّي جَعلَ الشّمسَ ضِياءً وَالقَمَرَ نورًا وَقَدَّرَهُ مَناذِلَ لِتَعلَموا عَدَدَ السِّنينَ وَالحِسابَ مَا خَلَقَ اللّهُ ذٰلِكَ إِلّا بِالحَقِّ يُفَصِّلُ الآياتِ لِقَومٍ يَعلَمونَ ﴿٥﴾ يونس.

إِنَّ فِي خَلقِ السَّماواتِ وَالأَرضِ وَاختِلافِ اللَّيلِ وَالنَّهارِ لآياتٍ لِأُولِي الأَلبابِ ﴿١٩٠﴾ الَّذينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيامًا وَقُعُودًا وَعَلِيٰ جُنوبِهِم وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلقِ السَّماواتِ وَالأَرضِ رَبَّنا ما خَلَقتَ هنذا باطِلًا سُبِحانَكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ ﴿١٩١﴾ آل عمران.

إِنَّ فِي السَّماواتِ وَالأَرضِ لآياتٍ لِلمُؤمِنينَ ﴿٣﴾ وَفِي خَلقِكُم وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّةٍ آيَاتُ لِقَومٍ يوقنونَ ﴿٤﴾ وَاختِلافِ اللَّيلِ وَالنَّهارِ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّماءِ مِن رِزقٍ فَأَحيا بِهِ الأَرضَ بَعدَ مَوتِها وَتَصريفِ الرِّياجِ آياتُ لِقَومٍ يَعقِلُونَ ﴿٥﴾ الجائية.

التفكر في كتاب الله: لَو أَنزَلنا هندَا القُرآنَ عَلى جَبَلٍ لَرَأَيتُهُ خاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِن خَشيَةِ اللَّهِ وَتِلكَ الأَمثالُ نَضرِبُها لِلنَّاسِ لَعَلَّهُم يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢٦﴾ الحشر. بِالبَيِّناتِ وَالزُّيُرِ ۖ وَأَنزَلنا إِلَيكَ الذِّكَرُ لِتُنبَيْنَ لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ إِلَيْهِم وَلَعَلَّهُم يَتَفَكَّرُونَ ﴿٤٤﴾ النحل.

التفكر في السموات والأرض وَسَخَّرَ لَكُم ما فِي السَّماواتِ وَما فِي الأَرضِ جَميعًا مِنهُ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتِ لِقَوم يَتَفَكَّرُونَ ﴿١٣﴾ الجائية.

التفكر في الأرض, والجبال, والأنهار, والثمرات, والأزواج, والليل والنهار: وَهُوَ الَّذي مَدَّ الأَرضَ وَجَعَلَ فيها رَواسِيَ وَأَنهارًا وَمِن كُلِّ الثَّمَراتِ جَعَلَ فيها زَوجَينِ اثنَينِ يُعْشِي اللَّيلَ النَّهارَ إِنَّ في ذٰلِكَ لآياتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٣﴾ الرعد.

التفكر في النحل:

ثُمُّ كُلي مِن كُلِّ الثَّمَراتِ فَاسلُكي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا يَخُرُجُ مِن بُطونِها شَرابٌ مُخْتَلِفٌ أَلوانُهُ فيهِ شِفاءً لِلنَّاسِ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً لِقَومِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢٩﴾ النحل.

التفكر في الحياة الدنيا:

إِنَّمَا مَثَلُ الحَيَاةِ الدُّنيا كَمَاءٍ أَنزَلناهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاختَلَطَ بِهِ نَباتُ الأَرضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنعامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الأَرضُ زُخرُفَهَا وَازَّ يَنَت وَظَنَّ أَهْلُها أَنَّهُم قادِرونَ عَلَيها أَتاها أَمُرُنا لَيلًا أَو نَهارًا جَمَّلناها حَصِيدًا كَأَن لَم تَغَنَ بِالأَمسِ كَذْلِكَ نُفُصِّلُ الآياتِ لِقَومٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢٤﴾ يونس. التفكر في الزرع والزيتون والنخيل والأعناب, وكل الثمرات:

يُنبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرَعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخيلَ وَالأَعنابَ وَمِن كُلِّ الثَّمَراتِ ۖ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَآيَةً لِقَومٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿11﴾ النحل.

التفكر في الزواج:

وَمِن آياتِهِ أَن خَلَقَ لَكُمْ مِن أَنفُسِكُمْ أَزواجًا لِتَسكُنوا إِلَيها وَجَعَلَ بَينَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحَمَةً ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لآياتٍ لِقَومٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢٦﴾ الروم.

التفكر في الموت:

اللَّهُ يَتُوَفَّى الأَنْفُسَ حينَ مَوتِها وَالَّتِي لَم تَمُت فِي مَنامِها ۖ فَيُمسِكُ الَّتِي قَضيٰ عَلَيُهَا المَوتَ وَيُرسِلُ الأُخرِيٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآياتٍ لِقَومٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٤٢﴾ الزمر.

لنهى

أَفَلَم يَسيروا فِي الأَرضِ فَتكونَ لَهُم قُلوبٌ يَعقِلونَ بِها أَو آذانٌ يَسمَعونَ بِها ۖ فَإِنَّها لا تَعمَى الأَبصارُ وَلكِن تَعمَى القُلوبُ الَّتِي فِي الصَّدورِ ﴿٤٦﴾ الحج.

# الحساب الكوني

#### 6.1 مقدمة

خلق الله كل شئ بقدر معلوم ووضع الميزان فجعل هذا الكون موزونا ومتناسقا سبحانه، ومن حكمته أنه سبحانه فطر الناس على فهم ذلك الميزان وجعل لهم كل ما يحتاجونه في ذلك من عقل وسمع وبصر. ومن فضله علي الناس أنه أرسل إليهم الرسل وأنزل الكتاب وما فرط فيه من شئ. ومن ذلك أنه أرشد سبحانه التأمل في آياته الكونية لتعلم العدد والحساب، ولهذا فإن أفضل طريقة لفهم علم الحساب هو التأمل والتفكر في الظواهر الطبيعية التي خلقها الله وومحاولة حسابها، فهي المرجع لنا حتى نتحقق من صحة وسلامة الحساب، وهذا النهج هو نهج القرآن وهو أفضل الطرق وأحسنها، ويمكن دراسة علم الحساب مجردا من أي تطبيقات وهذا أيضا نهج معروف، ولكن الجمع بين علم الفيزياء والحساب لمحاولة محاكاة الظواهر الطبيعية من أفضل الطرق لتطوير علم الحساب، وهذا معروف حيث تفوق الباحثين الذين جمعوا بين الحساب والفيزياء مثل نيوتن وأنشتاين وفورير على غيرهم ممن درس علم الرياضيات المجرد فكانوا روادا في ذلك.

ولهذا يكون الطريق للبحث وفهم علم الحساب كما يلي:

- التفكر في آيات الله الكونية والتأمل فيها ومحاولة فهمها وربطها ببعضها البعض على وجه الإجمال.
- حساب هذه الظواهر على إنفراد ومع التدرج في التعقيد حتى يمكن حسابها بالدقة المطلوبة ومن عدة طرق وجوانب.
- 3. الجمع بين الظواهر المترابطة ومحاولة فهم ترابطها وتأتيرها على بعضها البعض وحساب ذلك لبناء فهم أكثر شمولا ودقة.
- 4. تلخيص القواعد الحسابية بناءا على ما سبق وتطبيقها في فهم ظواهر أخرى أكثر تعقيدا أو
  تصحيح الحساب فيما ينفع الناس في أمور دينهم ودنياهم.

### 6.2 جداول

فيما يلي مثال على جدول:

| العنوان 3 | العنوان 2 | العنوان 1 |
|-----------|-----------|-----------|
| الخلية 3  | الخلية 2  | الخلية 1  |
| الخلية 6  | الخلية 5  | الخلية 4  |

جدول 1.6: مثال على جدول

# 6.3 مراجع باستخدام BibTeX

'references.bib': لإضافة مراجع باستخدام BibTeX، يمكن استخدام الملف التالي

,@book{example

author = "المؤلف",

title = "عنوان الكتاب",

publisher = "دار النشر",

= "السنة" = year

(

ثم تضمين المراجع في المستند الرئيسي:

\bibliographystyle{plain}

\bibliography{references}

### 6.4 نص الفصل الثاني - الصفحة الثانية

هذه الصفحة الثانية للفصل الثاني تحتوي على نص إضافي لاختبار تقسيم الصفحات وظهور الرؤوس والأقدام بشكل صحيح في النصوص العربية.

# 6.5 نص الفصل الثاني - الصفحة الثالثة

هذه الصفحة الثالثة للفصل الثاني تحتوي على المزيد من النصوص لاختبار تقسيم الصفحات وظهور الرؤوس والأقدام بشكل صحيح في النصوص العربية.

# الذكاء الإصطناعي

#### 7.1 مقدمة

### 7.2 المعرفة والوعي والإدراك

هناك نقاش مهم يتعلق بموضوع ما إذا كانت نماذج الذكاء الإصطناعي العام ستكون قادرة على المعرفة والإدراك والوعي في المستقبل القريب (تقريبا مع حلول 2030). وحبيت أن أنوه على عدة أمور وخاصة للمسلمين.

أغلب الباحثين في مجال الذكاء الإصطناعي يعتقدون أن نماذج الذكاء الإصطناعي العام والتي ستكون لها قدرات معرفية تتحاوز قدرة الإنسان في جميع المجالات, ستكون قادرة على الإدراك وسيكون لها قدرات معرفية غير مباشرة هذا ما هو إلا مقدمة للقول بأن هذه النماذج لها أرواح مثلها مثل البشر.

بالمختصر هذا أمر خطير يمس عقيدة المسلمين. والشرح كالأتي.

أولا يجب التنويه لأمر هام جدا ألا وهو أن المعرفة والإدراك والوعي كلها تطلب مشاعر وهي أمور تختص بها الروح والتي هي من أمر الله التي بها يبث الله الحياة في خلقه. وهذا معروف بما نعلمه عن الروح بما دلت عليه البراهين في الكتاب والسنة من أن الروح تنفخ في الجنين في بطن أمه وتصعد إلى السماء وتهبط وتقبض في النوم وترسل وتعذب في القبر وتضرب ضربة يسمعها كل شي إلا الثقلين. فالأنس والجن والحيوانات كلها ذات أرواح وتكون حية فقط عند وجود الروح في الجسد وتموت بمفارقة الروح الجسد. وهذا موضوع بحث فيه الإمام ابن القيم في كتابه الروح لمن أراد أن يطلع. وقد ذكر الشيخ ابن باز رحمه الله أن الحياة نوعاة: حياة روح وحركة مثل الأنسان والحيوان والجن وحياة نمو فقط مثل النباتات وهي ليس لها خصائص حياة الروح مثل السمع والبصر والحركة.

ولهذا فإن الإدعاء بأن نماذج الذكاء الإصطناعي العام سيكون لها وعي وإدراك بمعنى القدرة على الإحساس والإستقلال بذاتها كما هو معروف من خصائص الروح هو أمر ينافي عقيدة المسلمين.

القدرات المعرفية الخارقة المجردة من الإحساس لا تلزم الوعي والإدراك. فالحاسب الإلي له قدرة كبيرة لحفظ ومعالجة وتحليل كمبيات كبيرة من البيانات وتزداد هذه القدرة مع زيادة القدرة الحسابية والتخزينية. ولكن هذا لا يجعل الحاسب واعى أو مدرك.

# المصادر