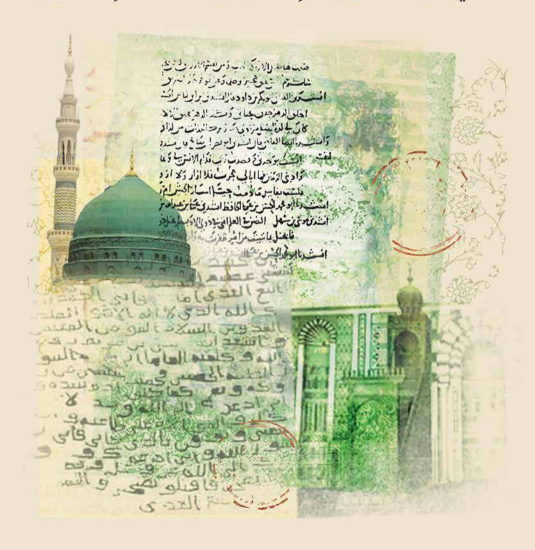
# أ. د. مشتاق بشير الغزالي

# السّبرة النّبوية

في ضوء نقد المرويات الإسلامية ورد الشبهات الإستشراقية







السيرة النبوية في ضوء نقد المرويات الإسلامية وردّ الشبهات الإستشراقية



الرويس، شارع الرويس، بيروت - لبنان Mob: 00961 3 689 496 l TeleFax: 00961 1 545 133 info@daralwalaa.com l daralwalaa@yahoo.com P.O. Box: 307/25 l www.daralwalaa.com

ISBN 978-614-420-599-0

#### السيرة النبوية في ضوء نقد المرويات الإسلامية وردّ الشبهات الإستشراقية

**المؤلف**: أ. د. مشتاق بشير الغزالي.

الناشر: دار الولاء لصناعة النشر. الطبعة: الأولى بيروت\_لبنان ١٤٤٢هـ/٢٠٢م

الطبعة: الووق بيروك\_تبدال الماهـ/١٠٠١م إخراج فني وتنفيذ:

eight

www.8eightproduction.com | 00961 3 017 565

© جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

# أ. د. مشتاق بشير الغزالي

# السيرة النبوية في ضوء نقد المرويات الإسلامية ورد الشبهات الإستشراقية





﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾

صدق الله العلي العظيم

[سورة القلم، الآية: ٤]



# الفهرس

| 11         | الإهداء                                            |
|------------|----------------------------------------------------|
| ١٣         | المقدمة                                            |
| ١٩         | الفصل الأول: الاستشراق ونقد مرويات السيرة ومصادرها |
| 19         | أخبار السيرة ومصادرها                              |
| ۲٠         | نقد المستشرقين لمصادر السيرة ومروياتها             |
| ستشرقین ۲۳ | طرائق الإضافة والحذف من رواية السيرة بحسب رؤية الم |
| ۲٦         | أحوال رواية السيرة قبل التدوين                     |
| ۲۸         | نقد المستشرقين لتأخر تدوين رواية السيرة            |
| <b>~</b> 0 | الفصل الثاني: حياة النبي ﷺ حتى بعثته بالنبوة       |
| ٣٥         | نسب النبي محمد ﷺ                                   |
| ٣٨         | ولادة النبي محمد ﷺ المباركة                        |
| ξ •        | إرضاع النبي محمد ﷺ بعد ولادته                      |
| ξο         | عودة النبي ﷺ الى أمهِ وجدهِ في مكة                 |
| ٤٧         | النبي 🌉 في بيت أبي طالب                            |
| ٥١         | حياة النبي ﷺ الأولى مرحلتي الشباب والرجولة         |

| ٥٦                                                | زواج النبي ﷺ من السيدة خديجة ﷺ                     |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| 7117                                              | المقدمات التي سبقت نزول الوحي                      |
| الهجرة٧٣                                          | الفصل الثالث: البعثة بالنبوة والصراع مع قريش حتى   |
| ٧٣                                                | نزول الوحي على النبي 🎎 في غار حِراء                |
| VV                                                | المستشرقون والوحي المُنزل على النبي ﷺ              |
| ٧٩                                                | أول من آمن بالدعوة                                 |
| ۸۳                                                | انطلاق الدعوة الإسلامية                            |
| ٩٣                                                | الهجرة إلى بلاد الحبشة                             |
| ٩٦                                                | مقاطعة بني هاشم في مكة                             |
| ٩٨                                                | وفاة أبي طالب وخديجة ﷺ                             |
| 1.1                                               | بنو هاشم بعد وفاة زعيمهم أبي طالب                  |
| 1.0                                               | البحث عن موطن للدعوة خارج مكة                      |
| 1 • 9                                             | عرض الدعوة على القبائل الوافدة على مكة             |
| 11.                                               | اللقاء مع جماعة من أهل المدينة (يثرب)              |
| 117                                               | بيعة العقبة الأولى                                 |
| 118                                               | بيعة العقبة الثانية                                |
| 117                                               | أسباب اعتناق الأوس والخزرج الإسلام                 |
| ود حتى سنة ٥ هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الفصل الرابع: التنظيمات في المدينة والصراع مع اليه |
| 171                                               | الهجرة إلى المدينة المنورة                         |
| 170                                               | هجرة النبي ﴿ اللَّهِ المدينة                       |

الفهرس

| ١٢٨                                          | تنظيمات النبي ع في المدينة                         |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------|
|                                              | أولاً: بناء المسجد                                 |
| 171                                          | ثانياً: المؤاخاة                                   |
| ١٣٣                                          | ثالثاً: وثيقة المدينة                              |
|                                              | الصراع مع يهود المدينة حتى نهاية سنة ٥ هـ          |
| 184                                          | إجلاء بني قينقاع                                   |
| 1 8 0                                        | إجلاء بني النضير                                   |
| 189                                          | معاقبة بني قريظة                                   |
| ى سنة ٥ هـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الفصل الخامس: الصراع المسلح مع قريش وحلفائها حتى   |
| ١٦٧                                          | معركة بدر                                          |
| ١٧٤                                          | معركة أحد                                          |
| ١٨٢                                          | أحداث معركة الخندق                                 |
| هـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       | الفصل السادس: التطورات والأنشطة العسكرية بعد سنة ١ |
| 197                                          | صلح الحديبية                                       |
| 199                                          | نتائج صلح الحديبية                                 |
| ۲۰۰                                          | فتح حصون خيبر والمناطق المجاورة                    |
| ۲۰٥                                          | جيش المسلمين الى مؤته                              |
| ۲۱۰                                          | الانتصار الكبير فتح مكة                            |
| Y 1 V                                        | معركة حُنين                                        |
| **1                                          | جيش المسلمين إلى تبوك                              |

| 771       | الفصل السابع: إصلاحات النبي ١ في المدينة            |
|-----------|-----------------------------------------------------|
| 777       | الصوم                                               |
| ۲۳٤       | المحافظة على حياة الانسان                           |
| ۲٤٠       | المساواة بين افراد المجتمع                          |
| 7         | نظام الزواج الإسلامي                                |
| 7         | زوجات النبي ﷺ                                       |
| ۲٥٦       | الأهداف والمقاصد من زواج النبي 🎥 المتعدد            |
| لنبي ﷺ٢٦٥ | الفصل الثامن: الأحداث والتطورات الأخيرة حتى وفاة اا |
| 770       | عام الوفود                                          |
| ۲٦٧       | تبليغ آيات البراءة                                  |
| 779       | حجة الوداع                                          |
| ۲۷۳       | البيعة لعلي بن أبي طالب عَلَيْكُمْ في غدير خم       |
| YV9       | عودة النبي ﷺ إلى المدينة (أيامهُ الأخيرة)           |
| ۲۸۲       | وفاة النبي ﷺ وسقيفة بني ساعدة                       |
| 7         | قائمة المصاد                                        |

## الإهداء

إلى شجرتين ما زلتُ استظلُ بهما

الحبيبة الغالية (أمى) أدام الله تعالى أنفاسها الزكية الطاهرة

رفيقة دربي (زوجتي أم أولادي) عنوان الوفاء والتضحية

إليهما أهدي هذا النتاج محبة واعتزازاً. . .

اللهم إن كان في هذا العمل أجراً وثواباً من عندك فاجعلهُنّ شريكتاي فيه. . .

(مشتاق)



#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على النبي الله الصادق الأمين وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين وأصحابه المنتجبين. . .

بفضل الله تعالى وتوفيقه ونحن نشارف على إتمام هذا العمل المبارك الذي طالما شعرنا بالمسؤولية الكبيرة للشروع بإنجازه، فمنذ ما يقرب من عشرين عام وانا مواظب على تدريس مادة السيرة النبوية لطلاب الجامعات، كثيرة هي المحطات التي توقفت فيها انتقد ما ورد في المرويات الإسلامية وأتأمل مضامينها التي لا يقبلها اي عقل منصف متحرر يبحث عن الحقيقة.

ان القراءة والبحث في أحوال الخبر السيري والتأمل في أحوال الرواة الأوائل مصدر هذا الخبر والأجواء التي أحاطت بهم، الوقوف على مستواهم المعرفي والثقافي، وقدرتهم على الفهم الدقيق لكل ما شاهدوه وسمعوه مباشرة وهم يُحيطون بالنبي في ثم قدرتهم على التعبير عنه وإيصال معناه وفحواه وفكرته ودوافعه جميعها إلى الناس، مع أنهم لم يكونوا بمستوى واحد من الفهم والقدرة على كل ذلك، ولم يكونوا على مستوى واحد من القرب والإحاطة والرفقة المستمرة للنبي في ولم يكونوا كذلك بمستوى واحد من الرغبة الصادقة بخدمة الدعوة فقد تباينوا في أوقات اعتناقهم للإسلام والطريقة التي دفعتهم لذلك فضلاً عن مستوى التضحية الذي بذلوه، يضعنا أمام مسؤولية كبيرة ويدفعنا الف مرة نحو اعادة كتابة السيرة النبوية المطهرة.

هذا الخبر المُتداول شفهياً من قبل الحفظة والرواة سرعان ما تحول إلى رواية مُدونة على يد المؤرخون مع بدايات العصر العباسي أي بعد اكثر من مائة وثلاثين

عاماً من وفاة النبي هي الكن هؤلاء (الرواة والمؤرخون) لم يكونوا جميعهم على قدر واحد من المسؤولية في نقل هذه الاخبار وتدوينها، فبعضهم حمل في داخله أهواء وميولاً غير نبيلة أسقطها على ما نقله أو ما دونه منها بقصد أو من دون قصد، وبعضهم كان أداة بيد من أراد التلاعب والتزوير في تلك الأخبار مقابل حفنة من الأموال أو طلباً لرضا صاحب السلطة أو خوفاً منه، وبين هذا وذاك كان هناك مَن يسعى لنقل الحقائق بالرغم من كل الظروف الصعبة المحيطة به.

يجب الاعتراف أننا اليوم إزاء تراث سيَّري مليء بالمُدخلات والإضافات مع ما فيه من الحقائق، ومن واجبنا أن نعمل على رفع تلك المُدخلات والإضافات ونثبت ما فيه من حقائق مستعينين بكل الأدوات والوسائل التي تتوافر لدينا. اعتمدت في البحث والتقصّي على منهج علمي موضوعي يقوم على المزج بين النص والعقل، فلم أكتفِ بالنصوص المنقولة في كتب السيرة والتاريخ والحديث بما فيها المرويات المعتبرة من دون أن أقوم بإخضاع مضامينها للعقل. لقد استفدنا كثيراً من الهيكل العام للسيرة الذي بينتهُ آيات القرآن الكريم، فكان هذا الهيكل أساس حقيقة السيرة الذي لا يقبل أي نص تراثي منقول يتعارض معه.

من الطبيعي أن القارئ الكريم سيجد تفسيرات كثيرة لأحداث السيرة تطرح بشكل جديد ومختلف عن التفسيرات السابقة، فالكاتب هنا يتعامل مع مرويات السيرة بمنهج نقدي يسعى لفهم الدوافع الحقيقية من وراء كل رواية، كما تمت الإشارة إلى آراء كبار المستشرقين ومواقفهم من مفاصل مهمة في السيرة على وفق منهج عرض الآراء ونقدها، لذلك وسمنا عنوان الكتاب بـ (السيرة النبوية المطهرة. . في ضوء نقد المرويات الإسلامية ورد الشبهات الإستشراقية).

تضمن هذا الكتاب ثمانية فصول، جرى التركيز في بدايتها على جهود المستشرقين في نقد مرويات السيرة ومصادرها، الذين درسوا طبيعة الرواية وطريقة تشكلها والدوافع الحقيقية للرواة في تعبيرهم عنها، فكانت لهم اراء منطقية ومقبولة في هذا الشأن. ثم انتقلنا الى موضوعات السيرة التي بدأناها بنسب النبي هي وميلاده وحياته الأولى قبل البعثة، ثم نزول الوحى وانطلاق الدعوة،

تتبعنا تلك الأحداث بطريقة متسلسلة حتى الهجرة النبوية إلى المدينة المنورة. ثم تأتي أحداث السيرة وتطوراتها بعد الهجرة وهي أحداث متشابكة وتطورات سريعة ومتداخلة ما يصعب على القارئ متابعتها بدقة لذلك ارتأينا أن نقسم هذه المرحلة من أحداث السيرة إلى قسمين نتناول في كل قسم الموضوعات الآتية:

10

القسم الأول: الأحداث التاريخية التي شهدها النبي في دعوته منذ الهجرة الى المدينة وحتى نهاية السنة الخامسة منها. وتنقسم الى الموضوعات الآتية:

الأول: التنظيمات الأولى في المدينة.

الثاني: الصراع مع يهود المدينة حتى نهاية السنة الخامسة من الهجرة.

الثالث: الصراع مع قبيلة قريش وحلفائها حتى نهاية السنة الخامسة من الهجرة.

القسم الثاني: الاحداث التاريخية التي شهدها النبي في دعوته بعد السنة الخامسة للهجرة وحتى وفاته، وتنقسم إلى الموضوعات الآتية:

الأول: الصراع مع قريش وحلفائها حتى فتح مكة.

الثاني: الصراع مع اليهود خارج المدينة.

الثالث: الصراع مع القبائل والقوى شمال شبه الجزيرة العربية.

الرابع: التشريعات والإصلاحات التي امر بها النبي 🎎 قبل وفاته.

الخامس: أحداث وتطورات السنة الاخيرة من حياة النبي الله.

لقد تنبهنا الى ان هنالك حاجة مُّلحة لكتاب منهجي في مادة السيرة النبوية يقدم الحقائق على أساس المزج بين الرواية والعقل كالمنهج الذي اعتمدناه في هذا الكتاب، بالرغم من أن جميع أقسام التاريخ في الكليات والجامعات العراقية والعربية تدرس هذه المادة، فضلاً عن أقسام العلوم الإسلامية بكل مسمياتها، لذلك فإننا نقدم هذا الكتاب ليكون مرجعاً مفيداً لطلاب هذه الأقسام العلمية، فضلاً عن كونه مفيداً كذلك للقارئ الكريم في الحصول على صورة واضحة للسيرة النبوية العطرة.

إننا لا ندَّعي الكمال فيما قدمناه هنا فالكمال لله تعالى وحده، لقد قدمنا رؤيتنا المتواضعة لمجريات السيرة وأحداثها والتفسيرات التي نراها مناسبة ومقبولة ومنطقية بمنتهى الأمانة العلمية والإنسانية من دون أي ميول أو تحزب، لعلنا قد وفقنا في بعض المواضع أو أخفقنا في مواضع أخر من دون قصد الاساءة، الحكم الأول والأخير للقارئ الكريم.

أخيراً نسأل الله تعالى أن يكتب لنا في كل حرفٍ وضعناه بهدفٍ نبيلِ صادق حسنة ومغفرة وأجر عظيم، اللهم لم أشرع بهذا العمل إلا تقرباً إليك ورغبةً في رضاك وعفوك ومغفرتك، اللهم تقبله مني وأنت خير المتقبلين يا أرحم الراحمين يا الله.

أ. د. مشتاق بشير الغزاليالخميس ١٠٢٠ / ٢٠٢٠

## الفصل الأول:

# الاستشراق ونقد مرويات السيرة ومصادرها

- أخبار السيرة ومصادرها
- نقد المستشرقين لمصادر السيرة ومروياتها
- طرائق الإضافة والحذف من رواية السيرة بحسب رؤية المستشرقين
  - أحوال رواية السيرة قبل التدوين
  - نقد المستشرقين لتأخر تدوين رواية السيرة



#### الفصل الأول:

## الاستشراق ونقد مرويات السيرة ومصادرها

#### أخبار السيرة ومصادرها

كانت ولازالت أقوال رسول الله محمد بن عبد الله وأفعاله ومجمل سيرته العطرة موضع اهتمام المسلمين عامتهم، للاعتماد عليها في التشريع، وتنظيم شؤون حياتهم، فضلاً عن شرف الاقتداء بها. والسيرةُ قبل أن تُدون كانت عبارة عن مرويات يتناقلها الرواة مشافهة، مرت بمراحل صعبة قبل أن يكتمل شكلها المتداول بين الناس، لأن عملية التدوين تأخرت كثيراً، فكان المسلمون يتناقلون أخبارها عن طريق المشافهة والسماع لدوافع مختلفة، ومُختلف فيها. وكان لهذا المفصل المهم من تاريخ المسلمين نصيب وافر في دراسات المستشرقين، وعرضه لآرائهم وأفكارهم التي يستحق منا التوقف والنظر.

إن التأخر في تدوين السيرة قد عرض أخبارها لبعض المؤثرات، وهذه حقيقة لابد لأي باحث منصف أن يعترف بها، فالناقل لمضامين هذه المرويات هم من البشر، والبشر معرضون للخطأ والسهو، كما أن لهم ميولاً متعددة سواء أكانت فطرية أم منهجية، أم في ضمن اتجاهات المعرفة العامة والمعرفة الشخصية للرواية الإسلامية وما دار في فلكها من مصادر أخر. بالمحصلة النهائية لابد من الاعتراف بوقوع إضافات على مضامين أخبار السيرة بقصد أو من دون قصد.

لكن ماهي نسبة هذه المؤثرات في وقائع السيرة المنقولة عن طريق الرواية

الشفهية؟ وكيف تسنى لهذه المؤثرات أن تلج مادة السيرة وتغير من بعض حقائقها، وتطبع مضمونها بالحذف والإضافة، وكيفيات الفهم والتعبير التي طالما جاءت مجتزأة من سياقها، ومنظومتها الكلية؟ ثم كيف دُّونت؟ وهل استمرت عمليات الحذف والإضافة على مضامينها؟ وماهي نسبة الحقائق في أخبارها التي وصلت إلينا؟.

#### نقد المستشرقين لمصادر السيرة ومروياتها

ان عملية نقد مصادر السيرة ومروياتها ليست اطروحة قديمة العهد، اذ يشير المستشرق البريطاني المتخصص بالسيرة مونتجمري وات إلى أن ملاحظات المستشرق وليم ميور (۱) حولها في كتابه المعنون (حياة محمد من مصادرها الأصيلة) كانت أول الملاحظات الاستشراقية الناقدة وبأسلوب علمي (۲). ثم يضيف الى أن أوسع الدراسات بعد ميور كانت كتاب (حوليات الإسلام) للمستشرق الايطالي كايتاني الذي بالغ كثيراً في التشكيك بما نقلته المصادر (۳).

ثم مجموعة الأبحاث التي قدمها جولد تسيهر عن طريق كتابه (دراسات محمدية)، والتي أكد فيها وقوع حالات الوضع في الأحاديث، وكذلك النتائج التي صرح بها المستشرق فرانز بهل ومفادها أن رواية السيرة لم تسلم من الإضافات والتعديلات، ولاسيما تلك الأخبار التي تخدم المصالح الخاصة بل والسياسات العامة، وإرادات مقدمات المذاهب والكتل الفكرية ولاسيما تلك التي كانت في بدايات تكوينها المعرفي وإنتاجها الفكري (٤).

<sup>(</sup>۱) للمزيد من التفاصيل فيما يخصّ المستشرق وليم ميور وكتابه حياة محمد من مصادرها الاصيلة وملاحظة انتقاداته لمصادر السيرة ينظر: الغزالي، مشتاق بشير، » نظرة تحليلية في كتاب حياة محمد للمستشرق وليم ميور» بحث منشور في مجلة السدير، كلية الآداب/الكوفة، العدد الاول، (العراق، ٢٠٠٣)، ص٨٤-٩٩

<sup>(</sup>٢) وات، مونتجمري، محمد في مكة، ترجمة شعبان بركات، (منشورات المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٥٢)، ص٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه والصفحة نفسها.

كما عبر المستشرق مونتجمري وات عن رأيه الصريح عن طريق المنهج التاريخي الذي اعتمده إذ قال: «يجب على الباحث اليوم بعد اطلاعه على نزعات المؤرخين الأوائل ومصادرهم أن يكون باستطاعته أن يحسب حساب التحريفات» (١).

وليس هذا فقط بل ان الدراسات الاستشراقية الاخيرة الصادرة جاءت لتؤكد هذا المعنى وبشكل قاطع، فالمستشرق الفريد لويس بريمار صاحب كتاب (تأسيس الإسلام بين الكتابة والتاريخ) وهو من الدراسات الاستشراقية الحديثة المهمة، يفتتح كتابة بعبارات مثيرة قال فيها: «مضى الزمن الذي كان فيه الباحثون من امثال ارنست رينان يعتقدون بان حياة نبي الإسلام معروفة جيداً بالنسبة لنا مثلة مثل حياة أي مصلح ديني من مصلحي القرن السادس عشر. الان اكتشفنا ان الامور ليست بمثل هذه البساطة ولا هي واضحة الى مثل تلك الدرجة. ولا نقول ذلك لكي ننكر ان النبي كان له وجود في وضح التاريخ. . . ولكن موثوقية المعرفة التي يمكن ان نمتلكها عن محمد تتوقف على الطريقة التي رويت بها سيرة حياته» (۲).

تبدو الإشارة هنا واضحة من بريمار إلى ان درجة مصداقية الرواية تعتمد على مدى خلو مرجعيتها من الدوافع والمحرضات الذاتية-الشخصية، ومؤثرات الميول والانتماءات العامة، ومن ثمّ فان رواية السيرة لا تتمتع بالموثوقية التامة المطلقة.

كما ان المستشرق بيترسن صاحب كتاب (علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة) وهو من الدراسات الاستشراقية المهمة المتخصصة في دراسة الرواية العربية المبكرة لم يختلف عن اطروحات من سبقه من المستشرقين فهو يرى أن الرواية التي وضعت ورتبت في العصر العباسي ونقلت سيرة النبي محمد عليه تم

<sup>(</sup>١) وات ، محمد في مكة ، ص٩.

<sup>(</sup>۲) بريمار، الفريد لويس دي، تأسيس الإسلام بين الكتابة والتاريخ، ترجمة عيسى محاسبي، (دار الساقي، بيروت، ۲۰۰۹)، ص١٣٣.

التعامل معها على أنها وقائع حقيقية (١)، ثم يعقب على ذلك قائلاً «ولكن هذا الأمر يتعذر الدفاع عنه» (٢). وإشارته هنا واضحة إلى أن رواية السيرة غير جديرة بالثقة.

كما يأتي المستشرق ايرنست ليكمل هذه الفكرة - فكرة تحريف رواية السيرة - بكل صراحة إذ يقول: «ان هنالك تدخل في صياغة المرويات التاريخية الخاصة بسيرة النبي» (٣).

إذن القدر المعتد وغير القليل من الدراسات الاستشراقية يرى أن رواية السيرة قد أصابها شيء من التحريف، ونحن لا ننكر أبداً واقعية هذا الرأي وانحيازنا الموضوعي إليه، إن اعترافنا بوجود إضافات في رواية السيرة (ئ) لا يُشكل منقصة على السيرة اطلاقاً، بل يدفعنا نحو تنقية التراث وغربلة المرويات والوقوف على الحقائق فقط، لأن طبيعة الإضافات والتحريفات طالت الجزئيات والفروع فقط من دون الإخلال بالهيكل العام من السيرة التي أسهمت في حفظه آيات القرآن الكريم، لقد كانت المصالح الشخصية هي العنوان الابرز في المُدخلات والإضافات والمحذوفات من السيرة النبوية، فوصل الينا مزيج مما هو فعلاً سيرة حقة لرسول الله في وأخرى ملفقة.

<sup>(</sup>۱) بيترسن، أيلرلنغ ليدوك، علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة، ترجمة عبدالجبار ناجي، (مكتبة دار المجتبى، بيروت، ۲۰۰۹)، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) ايرنست، كارل، على نهج محمد الله اعادة التفكير في الإسلام في العالم المعاصر، ترجمة حمزة الحلايقة، (١٤) الدار العربية للعلوم، بيروت، ٢٠٠٨)، ص١١١.

<sup>(</sup>٤) احد اهم الدراسات الإسلامية المتخصصة في احوال السنة النبوية المباركة قبل ان تدون هو محمد عجاج الخطيب يقول: «وبعد استشهاد علي رضي الله عنه. . . نشأت الاحزاب والفرق التي اتخذت شكلاً دينياً، وكان له ابلغ الاثر في قيام المذاهب الدينية في الإسلام. وقد حاول كل حزب ان يدعم ما يدعي بالقرآن والسنة، ومن البديهي ان لا يجد كل حزب ما يؤيد دعواه في نصوص القرآن الكريم والحديث الشريف، فتأول بعضهم القرآن وفسروا بعض نصوص الحديث بما لا تحتمله، الا ان هذا لم يحقق ما يرمون اليه، ولم يجد بعضهم الى تحريف القرآن أو تأويله سبيلاً، لكثرة حفاظه، فتناولوا السنة بالتحريف وزادوا عليها، ووضعوا على رسول الله مالم يقل، ونشطت حركة الوضع مع الزمن، حتى اختلط الحديث الصحيح بالموضوع «ينظر: الخطيب، محمد عجاج، السنة قبل التدوين، (دار الفكر، بيروت، لا. ت)، ص١٨٨٠.

#### طرائق الإضافة والحذف من رواية السيرة بحسب رؤية المستشرقين

يحدد المستشرقون طريقتين حصلت عن طريقهما المدخلات والإضافات على رواية السيرة وهما:

الطريقة الأولى: تتضح هذه المُدخلات والإضافات عن طريق ما دعا إليه المستشرق وات للتمييز بين الفعل والدافع في داخل رواية السيرة. إذ نبه على ضرورة ملاحظة هذه الإضافات المغرضة المقصودة من خلال نسبة الدوافع غير واقعية التي لا يمكن الركون إليها والاعتداد بها لافعال محددة في ضمن سياق الرواية (۱)، وقد استعان بمثال لتوضيح هذه الفكرة قال فيه: «وهكذا لا يفكر احد بنكران ان عائشة غادرت المدينة قبيل مصرع الخليفة عثمان، اما معرفة ما اذا كانت دوافعها شريفة ام دنيئة ام لا مبالية فان هذا موضع نقاش حاد» (۱)، إذن الفعل الذي أشار إليه وات هو: خروج زوجة رسول الله السيدة عائشة من المدينة قبيل مقتل الخليفة عثمان بن عفان، وهو خبر لا يختلف في وقوعه الرواة والمؤرخون، لكن الاختلاف بحسب زعم المستشرق وات في دوافعها للخروج من المدينة، لماذا خرجت؟ حيث قال: «اما معرفة ما اذا كانت دوافعها شريفة ام دنيئة ام لا مبالية «تأتي الإضافة هنا التي يفترضها المستشرق وات للخبر نفسه: هو دوافع من عنده لهذه الرواية سوف يستبعد الدوافع المذكورة انفاً ويقترح هو دوافع من عنده لهذا الخبر تنسجم مع معرفته وتقييمه لمجمل أفعال هذه الشخصية.

ثم يأتي على ذكر مثال آخر أكثر وضوحاً عن كيفية توظيف الأفعال لخدمة المصالح الشخصية الفردية أو الجماعية الخاصة بفئة أو قبيلة أو غيرها، فيقول: «وكذلك قول محمد عن سعد بن معاذ حين كان يصدر حكمه حول قضية بني قريظة (قوموا لسيدكم)، يمكن ان تستخدم هذه لتبرير القول بان الأنصار كان بإمكانهم حكم قريش. وهكذا استخدمت مثل هذه القصة بطرق مختلفة للتأكيد

<sup>(</sup>١) ينظر: وات، محمد في مكة، ص١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه والصفحة نفسها.

على شرعية تولى الأنصار الخلافة والزعامة بعد النبي» (١).

الطريقة الثانية: من ناحية اخرى فان المستشرق كارل ايرنست نبه على أن الإضافات والتعديلات لم تقتصر على الدوافع الشخصية والمذهبية فحسب، بل جاءت من أجل تمجيد وتقديس منزلة النبي محمد ومحمد من أجل تمجيد وتقديس منزلة النبي محمد من عن طريق الربط بين الايمان بمحمد بوصفه نبياً، وبين الجانب التاريخي لهذه المرويات، وتأثير ذلك في مضامين رواية السيرة (٢) كما شدّد كارل ايرنست على أن هذه المرويات تمثل رأي طرف واحد، فالرواة والمؤرخون الأوائل تمسكوا بالجانب الذي أثار اهتمامهم أكثر من غيره من حياة النبي، لذلك كانوا غير موضوعيين في صياغة سياق رواية السيرة (٣) ويلخص رؤيته بالعبارات الاتية: «فان ما لدينا بشكل رئيسي عبارة عن روايات تتناول وصف معاركه على غرار الملاحم العربية القديمة، وتمجيد منزلة النبي بأسلوب النظم والنثر، وتفاسير القرآن التي تحاول شرح آياته بالرجوع الى حياة محمد بالإضافة الى القصص التي تربط محمد بالأنبياء السابقين. وباختصار فان النواحي التي يُعرف من خلالها محمد تقتصر على المتطلبات الثقافية والدينية لديانة ما» (٤).

وفي السياق نفسه أكد المستشرق الفرنسي هنري ماسيه على أن انتشار الإسلام أسهم في احتكاك المسلمين بأفكار ومدارس جديدة، هذه قد اسهمت في التطور الاجتماعي والفكري لرواة السيرة أنفسهم، فشرعوا بتعديل بعض الأحاديث والمرويات ليجعلوها ملائمة لحاجات العصر من الناحية التشريعية (٥).

<sup>(</sup>۱) وات، مونتجمري، محمد في المدينة، ترجمة شعبان بركات، (منشورات المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٥٢)، ص ٥١٥. مما يدعم آراء وات هنا قول عبدالعزيز الدوري، نصه: «كما ان مغازيه ويقصد مغازي رسول الله هو وغزوات اصحابه كانت مصدر اهتمام واعتزاز لدى المسلمين وكانت مواضيع محببة في مجالس السمر. وكانت المشاركة في مغازي الرسول وفعالياته الاخرى عاملاً في رفع المنزلة الاجتماعية وعنصراً في تحديد العطاء في الديوان «ينظر: الدوري، عبدالعزيز، بحث في نشأة علم التاريخ عند العرب، (دار المشرق، بيروت، ١٩٨٣)، ص ١٩٥-٢٠

<sup>(</sup>٢) ايرنست، على نهج محمد ١١١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه والصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص١١٢.

<sup>(</sup>٥) ماسيه، هنري، الإسلام، ترجمة بهيج شعبان، (منشورات عويدات، ط٣، بيروت، ١٩٨٨)، ص١٢١.

لقد غاب عن بعض المستشرقين وفي مقدمتهم كارل ايرنست حقائق مهمة وهم يحاولون التأكيد على تشابك الجانب التاريخي والجانب الإيماني-الاعتقادي وتأثير ذلك في واقعية السيرة ومصداقية روايتها، إذ تخيلوا أن المؤرخين المسلمون قد غيبوا الواقعية التاريخية لإظهار البنية الدينية للسيرة، وهذا وهم كبير قد وقعوا فيه، إذ أهملوا كلياً مراعاة فاعلية التكوين القيّمي المبدئي الأخلاقي التي حرص الإسلام على بثها في نفوس المسلمين، وسلوكيات المجتمع الإسلامي الذي بدوره حرص بإصرار على التمسك بروح الواقعية والمصداقية التي هي أصدق تعبير عن روح الإسلام وجوهره الحقيقي. أو ما يشير إليه المستشرق ماسيه من أن الاحتكاك أسهم في رقي الفكر الإسلامي، متناسياً حالة السبات والجمود التي عصر الازدهار والقوة.

نعم نحن اتفقنا مع بعض الآراء الاستشراقية في أن هنالك إضافات ومحذوفات من مضمون رواية السيرة، لكن في الوقت نفسه لابد من الإشارة إلى أن هنالك فريقاً آخر من الرواة كانوا يمثلون التوجهات الحقيقية للإسلام، وهذا الفريق يدعو إلى المعرفة والعلم ويحث على الاستزادة منهما، ويدعو الإنسان إلى استعمال البصر والنظر والعقل والفكر لدراسة أحوال البشر في الماضي والحاضر والمستقبل والتمعن في ظواهر العالم والتفكر فيها، وبذلك أوجد الإسلام دوافع وحوافز قوية ووضع إطاراً عاماً لآفاق الفكر (۱)، نقول إنّ هذا الفريق من الرواة كانوا يمثلون هذه التوجهات الصادقة والأمينة النابعة من روح هذا الدين وجوهره، وبذلك تمتعوا بحرصهم وأمانتهم لنقل مضامين رواية السيرة بأوثق صورة. ومن ثمّ لا يمكن ان ننظر إلى رواية السيرة من زاوية واحدة فقط.

الأمر الآخر الذي لابد من الالتفات إليه هو وجود مضامين متقاطعة لرواية السيرة، وهذا التقاطع لا يُفسر إلا في ضوء ان هنالك فريقاً آخر من الرواة أخذ على عاتقه نقل

<sup>(</sup>١) العلي، صالح احمد، دراسات في تطور الحركة الفكرية في صدر الإسلام، (مؤسسة الرسالة، بيروت، لا. ت)، ص١٤.

حقائق السيرة في مواجهة ذلك الفريق الذي أشار إليه المستشرقون في أنه أضاف إليها وعدل فيها، لذلك وجدنا هذا التقاطع في مضمون رواية السيرة ليؤكد لنا حقيقة مهمة وهي: ان هنالك من كان يسعى لنقل الحقائق كما هي دون إضافات.

#### أحوال رواية السيرة قبل التدوين

إن الإسلامية بأفكار أساسية تكرر ذكرها في القرآن الكريم وكان لها أبلغ الأثر في توجيه الإسلامية بأفكار أساسية تكرر ذكرها في القرآن الكريم وكان لها أبلغ الأثر في توجيه المسلمين (۱)، من أبرز هذه الأفكار العلم، فقد وردت مفردة (علم) ومشتقاتها في المسلمين (۲۲۶) موضعاً في القرآن الكريم (۲). وبرزت روح الحث والتشجيع على طلب العلم ونشره عن طريق الآيات القرآنية والاحاديث النبوية كقوله تعالى ﴿يَرْفَعُ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُم وَالّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَنتِ ﴾ (۱)، ﴿إِنّما يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَتُوا ﴾ (١)، وقول رسولنا الكريم ﴿ والسماء يُهتدى بها في طلمات البر والبحر، فإذا انطمست النجوم، أوشك ان تضل الهداة) (٥).

فكان التوجيه الأول للمسلمين من رسول الله هو الحث على كتابة آيات القرآن الكريم، إذ نُقل عن أبي سعيد الخدري أن النبي هو قال: (لا تكتبوا عني شيئا سوى القرآن) (١). هذا القول المنسوب لرسول الله هو لو صحّ فعلاً فانهُ دعوة

<sup>(</sup>١) أفاية، محمد نور الدين، الغرب المتخيل صورة الآخر في الفكر العربي الإسلامي الوسيط، (المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ٢٠٠٠)، ص٥٥-٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص١١.

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة، الآية (١١).

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر، الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٥) ابن حنبل، أحمد بن محمد (ت-٢٤١هـ/ ٥٥٥م)، المسند، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٧)، جـ٢٠، ص٥٦، حـ (١٢٦٠٠). رويت أحاديث نبوية مباركة كثيرة دالة على هذا المعنى من تقدير النبي محمد العلم، جمعها صالح أحمد العلي وعرضها بشكل منظم ومفيد. ينظر: العلي، دراسات في تطور الحركة الفكرية، ص١٠-١٢.

<sup>(</sup>٦) السجستاني، أبو بكرعبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث (ت-٩٦٦هم)، المصاحف، تحقيق: آر ثر جفري، (المطبعة الرحمانية، مصر، ١٩٣٦)، ص٤؛ الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت (ت-٤٦٣هـ/ ١٩٧١م)، تقييد العلم، تحقيق يوسف الغش (د. مط، بلا. م، ١٩٧٤)، ص٢٩ - ٣١.

لتدارس القرآن وحفظه وكتابته في مراحل التنزيل في عهده وحياته، في مُّدةٍ زمنيةٍ محدودة لا أن يستمر مع تعاقب الأزمنة والعصور لأنهُ سيخلق أجيالاً جاهلة بعلوم الطب والفيزياء والأحياء والتاريخ والجغرافية وغيرها.

لقد قامت الحركة الفكرية عند المسلمين بعد وفاة النبي هي، على السماع والحفظ، ولم تشجعهم الخلافة على كتابة آرائهم وتدوينها، فكان الحرص على أن تبقى الكتابة في حدود القرآن الكريم فقط (١١). ولسنا هنا بصدد استعراض العوامل التي أدت إلى تعطيل الكتابة والتدوين، ولكن ضرورات تكامل فكرة الموضوع اقتضت الإشارة إليها باختصار.

فضلاً عما ذكرناه من عدم رغبة الخلافة بانتشار التدوين، ورغبتها أن تقتصر الكتابة على نص القرآن الكريم هنالك عوامل أخر رددها بعض المؤرخين ومنها: «منع الخطر المحتمل من اهتمام الناس بهذه الكتب وتعلقهم بها وانصرافهم اليها... فتشغل الناس عن القرآن الكريم ودراسته» (٢) بحسب اعتقادهم.

ويضيف صالح أحمد العلي: «والكتب التي يؤلفها البشر بما فيها العلماء، قد تتحاشى الصعوبات التي في قراءة القرآن الكريم، فتكون أقرب إلى فهم الجماهير وميولهم ورغباتهم، فيزداد انتشارها بين الناس، وتعظم مكانتها عندهم وتأثيرها عليهم، مما قد يؤدي الى ان تصبح هذه الكتب مصدراً لفهم الإسلام دون القرآن» ومع اننا على خلاف الرغبة في منع انتشار التدوين، وعدم الاعتقاد بما قدموا من أعذار تركزت في الانصراف والانشغال عن القرآن الكريم أو اختلاط التدوين به، ولكن في تقديرنا هذا لم يكن ليُشكل خطراً في الإسلام لاختلاف الطبيعتين الربانية في القرآن الكريم، والبشرية في أقوال النبي في وأخباره.

ويواصل العلى في استعراض مسوّغات تعطيل الكتابة والتدوين، فيذكر: «ان

<sup>(</sup>١) العلى، دراسات في تطور الحركة الفكرية، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ١٥-١٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص١٦.

العلم المعتمد على المشافهة والحفظ والسماع يجنب العالم مشاكل الكتابة وصعوبة ضبطها، لاسيما وان التدوين يقيد العلم ويحصره ويضيقه، لان الكاتب يشعر ان كتابته ستكون مستمسكاً مادياً وحجة عليه، يحاسب بموجبها على اقواله مما يدفعه الى الحذر والتردد من اجل تدقيق الكلمات التي يستعملها، والافكار التي يعرضها، والمعلومات التي يدونها، فاذا ظهرت له بعد ذلك اخطاء، فانها سترتبط به وتعلق عليه وهو في عجز وعدم استطاعة من جمع النسخ المكتوبة المتداولة بين الناس» (۱).

على الرغم مما لنا من ملاحظات على ما ذكره صالح أحمد العلي من مسوّغات تعطيل التدوين، واننا نتفق مع بعضها ونقول إن هنالك عوامل أخر أسهمت في هذا التعطيل، كقصور أدوات الكتابة وعدم توفر الورق اللازم لاستيعاب تفاصيل الأحداث (٢).

هذه الأمور وغيرها التي أسهمت في تعطيل تدوين رواية السيرة، وابقائها في ضمن حدود التداول الشفهي عن طريق المشافهة والسماع والحفظ، لم يسع المستشرقون لدراستها بشكل جدي وطرح ارائهم حولها. هم ركزوا كثيراً على اقرار حالة الشك في رواية السيرة، وبحثوا في الكيفية التي عن طريقها تمت الإضافات، متفقين على أن التدوين لم يتم الإ بعد وفاة النبي على أن التدوين لم يتم الإ بعد وفاة النبي

#### نقد المستشرقين لتأخر تدوين رواية السيرة

نبدأ مع الحدود الزمنية لتدوين أخبار السيرة، التي نتفق نحنُ والمستشرقون على أنها تأخرت كثيراً. البداية مع المستشرق بيترسن الذي أكد على ان الرواية التي نقلت سيرة النبي محمد في قد تأخر تدوينها بشكل كبير، لم تُدوَّن إلا في حدود

<sup>(</sup>١) العلى، دراسات في تطور الحركة الفكرية، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) لمعرفة اهمية ادوات الكتابة ولاسيما الورق ودورها في تعطيل التدوين وكيفية وصوله للعرب في نهاية العصر الاموي. ينظر: الداقوقي، حسين علي، "معركة طلس والصراع الحضاري بين العرب والصين" بحث منشور في مجلة دراسات للاجيال، العدد الثالث، (بلا، ١٩٨٧)، ص١٢٢-١٢٤.

العصر العباسي (۱). كذلك المستشرق بريمار أشار الى الحدود الزمنية التي انطلقت فيها عملية التدوين هذه قائلاً: «ينبغي العلم. . . بأن حياة محمد لم تكتب الا بعد موته باكثر من قرن ونصف القرن وربما اكثر» (۲).

اذا انتقلنا للحديث عن رؤية المستشرقين لطبيعة هيكلية الرواية، فان المستشرق بريمار يعتقد بان في: «الكتابات التاريخية الإسلامية القديمة. . . الحادثة نفسها تروى عموماً على شاكلة سرديات متقطعة صادرة عن عدة اخباريين مختلفين، وكل واحدة من هذه. . . مزودة بسلسلة اسنادها تضمن صحتها بحسب منظور القدماء» (۳).

كما أنه عرف الاسناد (السند) تعريفاً قيماً قال فيه: «الاسناد يعني ذكر قائمة اسماء الاشخاص الذين تناقلوا الخبر جيلاً عن جيل رجوعاً الى المصدر الاول للمعلومة» (٤). ثم يعلق على ذلك قائلاً: «وهذه التقنية في العرض الشكلي للروايات تتوخى اعطاءنا الانطباع بموثوقية تناقلها الشفهي المتواصل عن طريق الاشخاص،انتهاءً الى الشخصية الاولى التي تعتبر حجة. . . ولكن ينبغي العلم بأن الممارسة المنتظمة للإسناد لم تترسخ كتقليد متبع الاعلى نحو تدريجي» (٥).

وتتفق رؤية وات مع رؤية بريمار في أن سند الرواية ضبط وانتظم لاحقاً بعد أن أخذت الممارسة مداها الزمني، ولكنه يعيب على الاخباريين الأوائل أنهم لم يذكروا في جميع الحالات الإسناد الكامل أو سلسلة الرواة وصولاً إلى شاهد العبان للحادثة (٦).

أما جولد تسيهر ففي كتابه (مذاهب التفسير الإسلامي) يسلط الضوء على

<sup>(</sup>۱) بيترسن، على ومعاوية، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) بريمار، تأسيس الإسلام، ص١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص١٦ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص١٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٦) وات، محمد في المدينة، ص١٦٥.

الرواة أنفسهم، و درجة الثقة بما نقلوه، ويستشهد بأحدهم، وهو أبو عبد الله القرشي المعروف بعكرمة (۱) مولى ابن عباس الذي قال عنه: «وان عكرمة مولى بن عباس المتوفي (١٠٥ هـ - ٤٧٢م) صار عالماً ممتازاً على وجه الخصوص. . . لان ابن عباس كان يضع في رجله الكبل و لا يفك قيده حتى يتم اخذ تفسيره. وهذه سمة من المبالغة كثيراً ما تذكر في سبيل الوسم بالمثابرة على التلقي والدرس. ومع ذلك يبدو ان هذا الرجل الذي كان موضع ثقة ابن عباس. . . قد اساء استغلال علاقته بابن عباس، فنشر باسمه ما لم يسمعه منه اصلاً» (۲).

ثم يأتي المستشرق ماسيه ليلفت النظر إلى الأصول العرقية للرواة، ويؤكد على أنهم ليسوا عرباً، وان ذلك موضع استغراب كبير (٣)،مستنداً إلى قول ابن خلدون الذي يورده بالشكل الآتي: «انه لشيئ يُلفت النظر ان يكون معظم المشهورين عند المسلمين بمهاراتهم في العلوم هم اجانب. والامثلة التي تناقض ذلك قليلة جداً. . . فقد كان بينهم اشخاص يحفظون الاحاديث عن ظاهر قلب ومعظمهم ينتمون الى العنصر الفارسي» (٤).

وبالانتقال إلى توثيق هذه المرويات في كتب السيرة، نلحظ الاختلاف بين إشادة المستشرق فلهاوزن وثنائه، وبين عدم رضا المستشرق بريمار على طريقة توثيق بعض المؤرخين أو المحدثين منهم، قوله: «وفي هذه الكتب نلاحظ ان الطبيعة المشتتة الاصلية للروايات تظل هي هي. ولكنها -أي الروايات اصبحت منفصلة بعضها عن بعض بسلاسل الاسناد التي تعلن كل مرة عن رواية جديدة غير السابقة.

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبد الله القرشي، كان لحصين بن أبي الحر العنبري فوهبه لابن عباس، وقد حدث عن ابن عباس، و ووجة الرسول عائشة، وأبي هريرة وسلسلة طويلة من الصحابة والتابعين. للمزيد ينظر: الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان (ت-٧٤٨هـ/ ١٣٤٨م)، سير اعلام النبلاء، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٠٠١)، جـ٤، ص١٣٦-٣٣.

<sup>(</sup>٢) ماسيه، الإسلام، ص١٢١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) جولد تسيهر، اجنتس، مذاهب التفسير الإسلامي، ترجمة عبدالحليم النجار، (مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٩٥٥)، ص٩٤-٩٥.

وعندما تكون هناك روايات متعددة ومختلفة المصادر عن الواقعة الواحدة، نجد انفسنا امام يوميات متعددة الاصوات. . . فمصنف المسند (۱) يكتفي عندئذ بعرض الروايات متقارنة حتى لو كانت متباينة أو متناقضة، بيد ان عرضها على هذا النحو المتقارن لا ينم عن نزعة حيادية، وذلك لاننا نستطيع غالباً ان نستشف وراءها ميول المصنف ومقاصده (۲).

أما فلهاوزن فيثني قائلاً: «ابن اسحاق وهو مولى، وابو معشر وهو مولى ايضاً، والواقدي، وهم لم يكونوا يجمعون مادة الروايات من مصادرها الاصيلة، كما فعل الرواة قبلهم، بل انما وصلت اليهم الروايات من حفظ رواية العلماء لها، وهؤلاء نظروا فيها ونخلوها وكتبوها من جديد، ومزجوا بينها ولكنهم. . . ربطوا ربطاً اوسع وادق مما كان قبلهم، وهم في الوقت نفسه رتبوها ترتيباً زمنياً مطرداً، بحيث خرج على ايديهم من الروايات المفككة لأخبار الاحداث الكبرى المتفرقة تاريخ متصل» (٣).

وعلى وجه الاختصار لسنا بصدد دعوة إلى تكذيب منطق المستشرقين في دراسة رواية السيرة النبوية العطرة، وموقفهم منها لما اشتملت عليه تلك الدراسات من وجهات نظر معتبرة جديرة بالعناية والتقدير الى جانب تلك الهنات المشار إليها والتي ينبغي الانتباه لها، كما لسنا مندفعين لدعوة القارئ الكريم الى تصديق روايات المؤرخين الإسلاميين بشأن السيرة المحمدية المطهرة، لما رافق رواياتهم من الادخال حذفاً واضافة بدوافع شتى، وربما من الطبيعة البشرية في اسقاط ثقافتها ومعارفها على ما يصدر عنها من رأي أو رواية، ولكننا سنبذل جهدنا في تقصي الحقيقة ورفع ما نعتقد انه من الإضافات المُدخلة على واقع السيرة ونأمل ان نقدم رؤية جديدة لأحداث وتفاصيل واسباب كل ما يرتبط بها بكل موضوعية وحيادية.

<sup>(</sup>١) هو مسند أحمد بن حنبل وهو من بين اشهر كتب الحديث النبوي الشريف عند المسلمين.

<sup>(</sup>٢) بريمار، تأسيس الإسلام، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) فلهوزن، يوليوس، تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام الى نهاية الدولة الاموية، ترجمة محمد عبدالهادي ابو ريده، (لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط٢، القاهرة، ١٩٦٨)، ص (ث).

# الفصل الثاني:

# حياة النبي على حتى بعثته بالنبوة

- نسب النبي محمد عليا
- ولادة النبي محمد ﷺ
- إرضاع النبي محمد 🎡 بعد ولادته
- عودة النبي 🌉 إلى أمه وجده في مكة
  - النبي ري في بيت أبي طالب
- حياة النبي ﷺ الأولى مرحلتي الشباب والرجولة
  - زواج النبي على من السيدة خديجة عَلَيْكُارْ
    - المقدمات التي سبقت نزول الوحي

#### الفصل الثاني:

# حياة النبي 🏨 حتى بعثته بالنبوة

#### نسب النبي محمد عليه

لقد أجمعت كتب التاريخ والأنساب على ثبوت نسب النبي محمد الله السماعيل بن إبراهيم بين مع اننا لا نملك من سلسلة النسب المتصلة إلا تلك الواصلة حتى عدنان وهي على النحو الآتي: محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معن بن عدنان (۱).

هو ينتمي الى بيت شريف رفيع المنزلة بين قومه، جده عبد المطلب كان من أشراف مكة، احتفر بئر زمزم وكان بدايةً لعظم شأنه بين قومه، إذ كانت هذه البئر مندثرة ومطمورة، فاستخرج منها بعض الحلي والجواهر وقدمها لتزيين باب

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، محمد بن اسحاق بن يسار المطلبي (ت-۱۰هـ/ ۲۷۸م)، سيرة ابن اسحاق (المسماة بكتاب المبتدأ والمبعث والمغازي)، تحقيق: محمد حميد الله، (معهد الدراسات والابحاث للتعريب، الرياض، لا. ت)، ج-۱، ص۱؛ الكلبي، أبي المنذر هشام بن محمد بن السائب (ت- 3.7هـ/ 1.7هـ/ 1.9هـ، جمهرة النسب، تحقيق: ناجي الحسن، (مكتبة النهضة العربية، بيروت، 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9 1.9

الكعبة (۱). از داد قدرهُ وعظم عند العرب ولاسيما بعد يوم الفيل على إثر موقفهِ من هجوم ابرهة الحبشي على مكة ونيتهُ تهديم الكعبة، فقيل: إن عبد المطلب تفاوض معه لثنيه عن مهاجمة مكة، قبل أن يتكفل الله تعالى بحمايتها وحفظها من التدمير والخراب (۲)، كما جاء في التصريح القرآني عند قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ فِأَمُّ لِنَا اللهُ عَلَيْمٌ طَيَّرًا أَبَابِيلَ \* تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ فِي سِجِيلٍ \* فَعَلَهُمُ كَعَصْفٍ مَّأَكُولٍ ﴾ (٣).

أما قصة نذره أن يذبح أحد أبنائه فهي من الأخبار التي ذكرتها كتب التاريخ وأكدت وقوعها بالرغم مما احتوته من سياق ومضمون لا يقبله العقل والمنطق، ولا ينسجم مع الحقيقة الثابتة من أن آباء النبي في واجداده ممن آمنوا بالله تعالى وهم على دين ابراهيم الخليل عليه.

نقل بعضُ المؤرخين قصة الذبح هذه فجاء فيها: «كان عبد المطلب بن هاشم قد نذر حين لقى من قريش في حفر زمزم ما لقى: لئن وُلد له عشرة نفر ثم بلغوا معه حتى يمنعوه لينحرن احدهم لله عند الكعبة، فلما توافى له بنوه عشرة، وعرف انهم سيمنعونه، جمعهم ثم اخبرهم بنذره الذي نذر، ودعاهم الى الوفاء لله بذلك، فأطاعوه وقالوا: كيف نصنع؟ قال: يأخذ كل رجل منكم قدحاً، ثم ليكتب فيه اسمه، ثم ائتوني به، ففعلوا، ثم أتوه فدخل على هُبل في جوف الكعبة، وكانت المهبل أعظم أصنام قريش بمكة، وكانت على بئر في جوف الكعبة، وكانت تلك البئر هي التي يُجمع فيها ما يُهدى للكعبة، وكان عند هُبل سبعة أقدح، كل قدح منها فيه كتاب... فقال عبد المطلب لصاحب القِداح: اضرب على بَنِيّ هؤلاء بقِداحهم فيه مذه... ثم ضرب صاحُب القِداح، فخرج القِدح على عبد الله فأخذ عبد المطلب

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سيرة بن اسحاق، جـ ۱، ص ٢ – ٦، ابن هشام، السيرة النبوية، جـ ۱، ص ٩٣ – ٩٦؛ ، محمد بن سعد بن منيع الزهري (ت- ٢٩٠ه – ٨٤٤م)، الطبقات الكبرى، (دار التحرير، القاهرة، ٩٦٨)، م ١، جـ ١، ص ٢ – ٢؛ ابن كثير، اسماعيل بن عمر (ت – ٤٧٧ه – ١٣٧٧م)، البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، (دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٨)، جـ ٢، ص ٣٠٣ – ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل، جـ٢، ص١٣٧ -١٣٨، ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ١، ص٥٥-٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الفيل، الآية (١-٥).

بيده وأخذ الشَّفرة ثم اقبل الى أساف ونائلة وهما وثنا قريش تنحر عندهما ذبائحها ليذبحه... فقالت له قريش وبنوه: والله لا تذبحه أبداً حتى تُعذرِ فيه...» ولم يكن هنالك من حل سوى افتدائه بمائة من الأبل. وترد هذه القصة عند باقي المؤرخين بسياق مشابه لما ذكره ابن اسحاق والطبري مع بعض الاختلافات البسيطة (٤٠).

ان الحديث عن شخصية عبد المطلب وما تمتع به من سمات مميزه جعلتهُ يعتلى صفوة قومهِ ويتقدمهم، يدفعنا إلى التأمل كثيراً في مسألة نذره بذبح أحد أولاده العشرة!! إن أي رجل عاقل لا يُقدم على إلزام نفسه بنذر كهذا ولا يقوم بذبح أحد ابنائه، فكيف بهذا الرجل اذا كان مؤمناً بالله تعالى عاقلاً يتقدم قومه في المشورة والقرار. قد يلمح بعضهم ان ثمت تشابهاً بين ما جرى في هذه القصة، وبين قصة نبى الله إبراهيم عَلَيْتُلا حينما اراد ذبح ولده إسماعيل عَلَيْتُلا ، لكن شتَّان ما بينهما، إذ إن سيدنا إبراهيم عَلِيَّا للهِ نبي يوحي إليه من عند اللَّه تعالى، وقد أمرهُ اللَّه تبارك وتعالى بذلك امتحاناً واختباراً له على طاعته، في حين ان عبد المطلب ليس بنبي ولم يوح له بذلك بل وفق ما جاء في الرواية أن ذلك من قراره واختياره وهذا فرقٌ كبير بين الحالتين. ناهيك عن الفرق الكبير في قيمة الفداء ومصدر تقرير هذه القيمة، بحسب المذكور في الرواية تقديم عبد المطلب مائة من الأبل فداءً لولدهِ عبد الله استناداً إلى مشورة كاهنة رجعوا اليها في البحثِ عن حل بديل عن الذبح، في حين ان ابراهيم عَلَيْلًا حينما أراد الشروع بالذبح لم يوقفه إلا أمر الله تعالى، عندما أمرهُ بفدائه بكبش واحد فقط، وهنا اختلفت القيمة ومصدر الحل. اذن الفرق كبير بين القصتين وليس هنالك من أيّة علاقة بينهما.

<sup>(</sup>٤) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص١٠-١١، الطبري، تاريخ الرسل، جـ٢، ص٢٤٠-٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء، الآية (٢١٨ - ٢٢)

قوله: «لم يزل ينقلني من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهرات حتى أخرجني في عالمكم هذا» (١).

كما ان سنن عبد المطلب الكثيرة التي سنها في عصره كانت محل إقرار وقبول في التشريع الإسلامي ومنها: إقراره بقطع يد السارق، والنهي عن التعري عند الطواف حول الكعبة، كما حرم الخمر والزنا ونكاح المحارم، ونهى عن وأد البنات وكان يدعو إلى ترك الظلم والبغي ويحث على مكارم الأخلاق (٢). وبغض النظر عن حجم الاستجابة من أهل مكة لهذه السنن والدعوات فهي تمثل حالة وعي إنساني كبير لا تصدر إلا عن قلب مؤمن بالله تعالى.

## ولادة النبي محمد عليه المباركة

إنها الولادة التي غيرت مجرى تاريخ العرب وواقعهم المرير، بل مازالت تغير في مجرى تاريخ الإنسانية حتى قيام الساعة، إنها ولادة الحبيب المصطفى محمد بن عبدالله في. هنالك أقوال متعددة في اليوم الذي ولد فيه النبي في وأرجحها الثاني عشر أو السابع عشر من شهر ربيع الأول في سنة (٩٦٥م) الذي عرف بـ(عام الفيل)، بذلك يكون عمره الشريف عند وفاته في السنة الحادية عشرة من بعد الهجرة الموافقة لسنة (٦٣٢م) قد بلغ ثلاثاً وستين سنة (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، ۱۰ جـ۱، ص٥، المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبد الله (ت- ٢١ هـ/ ١٠٢٢م)، اوائل المقالات، تحقيق: ابراهيم الأنصاري، (دار المفيد، ط٢، بيروت، ١٩٩٣)، ص٥٤-٤٢ الطبرسي، أبي علي الفضل بن الحسن (ت-٥٤٨ هـ/ ١١٥٣م)، مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق: لجنة من العلماء والمحققين، (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٥)، جـ٤، ص٠٩، السيوطي جلال الدين عبد الرحمن بن أبي البكر (ت-٩١١ هـ/ ١٠٥٠م)، الدر المعرفة، بيروت، لا. ت)، جـ٥، ص٩٨، الكاشاني، محمد محسن الفيض (ت- ١٠٩١ هـ/ ١٦٨٠م)، التفسير الصافي، تحقيق: حسين الأعلمي، (مكتبة الصدر، ط٢، طهران، ١٩٩٦)، جـ٢، ص١٣١٠.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب ابن واضح (ت-٢٨٤ هـ/ ٨٩٧م)، تاريخ اليعقوبي، (دار صادر، بيروت، لا. ت)، جـ٢، ص ١-١١؛ الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت-٣٨١ هـ/ ٩٩١م)، الخصال، تحقيق: علي اكبر غفاري، (مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، قم، ١٩٨٧)، جـ١، ص٢١٣-٣١٣.

<sup>(</sup>٣) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص٢٥، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٠٣.

لقد ولد النبي عبد الله يقلم الأب، توفي والده عبد الله وهو لا يزال في بطن امه، كانت ولادته في دار أبيه عبد الله بمكة وقيل في دار عمه إبي طالب عند شعب بني هاشم، وهو موضع تجتمع فيه دور الهاشميين، كان هذا الموضع لهاشم بن عبد مناف ثم أصبح لأبنائه وأحفاده وعرف بهذه التسمية (۱).

ينقل عن ولادته المباركة قول أمه آمنه بنت وهب لما حملت به: لم أشعر بالحمل ولم يصبني ما يصيب النساء من ثقل الحمل، لقد رأيت في نومي كأن آتياً أتاني وقال لي: قد حملتِ بخير الأنام، فلما حان وقت الولادة خف ذلك عليّ حتى وضعته وهو يتقي الأرض بيديه، وسمعت قائلاً يقول: وضعتِ خير البشر. إنك قد ولدت سيد الناس فسميه محمداً، فلما جاء عبد المطلب نظر إليه وقد بلغه ما قالت أمه، فأخذه ووضعه في حجره ثم قال: الحمد لله الذي أعطاني هذا الغلام الطيب الأردان، قد ساد في المهد على الغلمان. ثم عوذه بأركان الكعبة. ولقد سماه جده عبد المطلب باسم محمد استجابة لطلب أمه على الرغم من ان هذا الاسم لم يكن من الأسماء المتداولة والشائعة عند العرب قبل مولده المبارك (۲).

إن الله تعالى قد أكرم بني البشر ببعث الأنبياء محملين بتلك الرسالات السماوية المتضمنة الخير والهداية وسبل النجاة والسعادة، لذا فمن الطبيعي أن لا يكون ميلاد أي نبي حدثاً عادياً. هكذا كان ميلاد المصطفى محمد بن عبدالله فقد تحدثت كتب التاريخ عن وقوع حوادث عجيبة في يوم ولادته، مثل: ارتجاج إيوان كسرى، وسقوط أربع عشرة شرفة منه، وانخماد نار فارس التي كانت تُعبد، وجفاف بحيرة ساوه، وتساقط الأصنام المنصوبة في الكعبة على وجوهها، والرؤيا المخيفة التي رآها انو شيروان، والنور الذي خرج مع النبي عند مولده (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ۱، ص١٠٣، ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ١، ص٢١-٦٢.

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرةابن اسحاق، جـ١، ص٢٢، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) البيهقي، أبي بكر أحمد بن الحسين (ت-٤٥٨ هـ/ ١٠٦٥م)، دلائل النبوة، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨)، جـ١، ص١٢٦-١٢٩ ، بن كثير، البداية والنهاية، جـ٢، ص٢٦٦- ٣٢٨.

## إرضاع النبي محمد ﴿ بعد ولادته

تشير المرويات الى أن النبي محمد على حينما ولد كان بحاجة ماسة الى مرضعة، وهذا الأمر يوحي إلى ان السيدة آمنة لم تكن قادرة على إرضاعه وسد حاجاته الغذائية اي انها كانت تعاني من مشاكل صحية، فكانت تلك ثاني الخسائر الثقيلة التي خسرها النبي هي وهو لايزال رضيع صغير عمره لا يتجاوز بضعة ايام، فالتمسوا له مرضعة غير أمه، فكانت السيدة ثويبة وهي جارية عند عمه أبي لهب.

لقد كانت السيدة ثويبه مُكلفة بإرضاع رضيعين آخرين هما عبد الله بن عبد الأسد المخزومي ويدعى ابا سلمة، وحمزة بن عبد المطلب، فضلاً عن ابنها الرضيع مسروح، وبذلك يكون هؤلاء الثلاثة إخوة للنبي في الرضاعة. إلا ان هذا الأمر لم يستمر طويلاً، وقد يكون لذلك أسباب مرتبطة بكون السيدة ثويبة جارية مملوكة لا تتحرك ولا تؤدي الأعمال إلا بموافقة سيدها وزوجته. كما ان عبد المطلب تمكن من الحصول على مرضعة اخرى للنبي في هي السيدة حليمة السعدية بعد عملية بحث وتقصى عن ذلك (۱).

حليمة السعدية هي من بني سعد بن بكر بن هوازن وزوجها الحارث بن عبد العزى وفدا على مكة طلباً للحصول على طفل رضيع على امل الكسب المالي ليساعدهم ذلك على مواجهة العوز والفقر وضنك العيش، كانت حليمة كحال العديد من نساء البادية المحيطة بمكة اللواتي يأتين الى مكة على امل الحصول على طفل رضيع، فكان النبي محمد في من نصيبها، ومن شدة حاجته للغذاء يُذكر أنه في قد أقبل عليها بمشيئة الله تبارك وتعالى فما ان وضعته في حضنها، حتى تعلقت به منذ اللحظات الأولى (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م ۲، جـ۱، ص 77 - 70، البيهقي، دلائل، جـ۱، ص  $10^{\circ}$  ؛ المقريزي، تقي الدين أحمد بن علي بن عبد القادر بن محمد (ت – 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188 - 188

<sup>(</sup>۲) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ۱، ص٢٦، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٠٤-١٠٦ ؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ١، ص٦٩.

ترد الاشارة في معظم المرويات الى ان السيدة حليمة السعدية لم تقبل بإرضاع النبي في كونة يتيم الاب، وكانت تلتمس الحصول على طفل رضيع غيره بغية الحصول على أجر جيدة من أبيه، فلما لم تجد ضالتها قبلت به!! هذا الكلام الذي نجدة في معظم المرويات الإسلامية التي تؤكد على ان المرضعات يرفضن القبول بالأطفال الرضع الأيتام لأنهن لن يحصلن على أجور جيدة، من خلال ما ذكر عن السيدة حليمة السعدية بانها ظنت لن تحصل على ما كانت ستحصل عليه من اموال لو ان ابيه كان على قيد الحياة، لذا فان قبولها بالنبي في جاء لعدم حصولها على طفل رضيع غيره، نجيب على ذلك فنقول: إن النبي في كان ينتمي لأشرف على طفل رضيع غيره، نجيب على ذلك فنقول: إن النبي في كان ينتمي لأشرف الأسر المكية وأنبلها بل ان المسؤول المباشر عنه الذي يقوم مقام ابيه هو جده عبد المطلب، وهو من كبار سادات مكة آنذاك، فضلاً عن ذلك فإن النبي في وعلى امتداد سنوات حياته ما أن يراه الناس حتى يزدادوا تعلقاً به وحُباً له وهذا الأمر يقيناً من كرامات الله تعالى لنبيه محمد في. فكيف لنا ان نصدق ما قيل عن إعراض حليمة السعدية عنه في بداية الأمر، فلما لم تجد غيرة من الاطفال الرضع قبلت به!!

نقطة لافته للانتباه هنا يجب الإشارة إليها وهي: لماذا أهل مكة كانوا يبعثون بأطفالهم الرضع إلى البادية؟ ووفقاً لابن إسحاق في المغازي والسهيلي بالروض الأنف: ان ذلك كان جزءاً من عادات قريش ولاسيما الاسر الميسورة في مكة أن يبعثوا أطفالهم الرضع الى البادية لينعموا بجو صحي بعيد عن الأوبئة التي كانوا يقولون انها منتشرة في مكة، فضلاً عن تمكنهم من فصاحة اللسان والتعود على خشونة العيش. ان طلب فصاحة اللسان من البادية يأتي كون مكة مركزاً دينياً وتجارياً تلتقي فيها مختلف القبائل والأجناس ما يؤثر في اللهجات والعادات، لذلك كانوا يرسلون أطفالهم إلى البادية ليكونوا بعيدين عن تلك الأوبئة واللهجات المختلفة وتصبح ألسنتهم فصيحة وينشؤون بجو صحى (۱).

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص٢٧؛ الشهيلي، عبد الرحمن (ت-٥٨١هـ/ ١١٨٥م)، الروض الآنف في شرح السيرة النبوية، تحقيق: عبد الرحمن الوكيل، (دار الكتب الإسلامية، القاهرة، ١٩٦٧)، جـ٢، ص١٦٧ - ١٦٨٨.

هذا التصور لا يتعدى كونه تفسيراً غير دقيق ولا يمكن قبوله بهذا الشكل. إن العادات القديمة في مكة لا يمكن أن تشمل كل الأطفال بحجة انهم كانوا يريدون أن ينشئوهم في جو صحي، فكيف للأم أن تترك ابنها الطفل الرضيع ينتقل إلى مكانٍ آخر بعيداً عنها لا تراه عاماً أو عامين أو أكثر من ذلك!! كيف لغريزة الأمومة أن لا تتحرك في مواجهة هذه العادات لو افترضنا صحتها، كيف للأم أن تصبر وتستسلم هكذا دون اعتراض أو رفض لعملية ابعاد طفلها الرضيع الذي لا يتجاوز عمره شهراً أو شهرين، فيرسل إلى البادية حيث قساوة الحياة وصعوبتها.

إننا إزاء حقيقة لا يمكن إنكارها وهي إرسال الاطفال الرضع إلى البادية، ولكن في الوقت نفسه إزاء تفسير غير دقيق لهذا الفعل. إننا نعتقد ان هذه العادات لم تشمل كل الأطفال في مكة، إنما فقط او لائك الذين لم تتوافر لديهم المرضعات في داخل مكة، أما بسبب أن الأم المباشرة لذلك الطفل الرضيع كانت عاجزة وغير قادرة عن أداء وظيفتها في غذائه، أو أن الأم قد توفيت عند الولادة ففقد الطفل الرضيع مصدر غذائه بفقدِ أمه، وكذلك من لم تتوافر لديه المرضعة البديلة من نساء الرضيع معدما تبدأ عملية البحث عن مرضعة بديلة من خارج مكة من نساء البادية القريبة كجزء من عادات ذلك المجتمع. هذا السبب قد يحمل في طياته الكثير من المقبولية، وإلا لا يمكن القبول بالتفسيرات السابقة بأي حال من الأحوال فالأم لا تتخلى عن ابنها الرضيع مع قدرتها على إرضاعه مهما كانت الأسباب.

من الأدلة على رجاحة ما قلناه: ان النبي في لم يبقَ في ديار حليمة السعدية عند بني سعد بن بكر سوى عامين، فلما جاء موعد فطامه وأخذ يعتاد على تناول طعامه والقدرة على الاكل، تقول الروايات أن حليمة السعدية عادت به إلى اهله في مكة تعبيراً عن انتهاء مهمتها (۱)، ومن هذا الأمر نستدل كذلك على أن الإرسال لأجل تأمين الغذاء فقط وليس الفصاحة والتعود على خشونة العيش، لان التمكن من فصاحة اللسان والتعود على خشونة الحياة تستلزم البقاء في البادية لسنوات اخرى عديدة.

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص٢٧ ، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٠٦.

نعود مرةً أخرى إلى تلك اللحظات الصعبة على السيدة آمنة بنت وهب وهي تفارق طفلها الرضيع متوجها إلى البادية مع السيدة حليمة وزوجها، يقيناً انها لم تكن باللحظات السهلة على أمه وعلى جده عبد المطلب وعلى عمه أبي طالب اللذين طالما رأوا فيه صورة أبيه عبدالله، وطالما وجدوا فيه النور والمحبة. واخيراً كان الوداع المؤلم لأهله وهم يرون طفلهم الرضيع يبتعد عنهم برفقة اسرة غريبة ومكان بعيد خارج مكة يقيناً انها من المواقف الصعبة.

هناك في ديار حليمة السعدية تجمع المرويات على ان مَقدم النبي عليهم كان مَقدم خير وبركة، فبعد تلك المعاناة والفقر والحاجة حلت البركة عليهم والعطاء الإلهي بوفرة الأمطار والاعشاب محل الجذب والقحط حتى انهم وتوافر عليهم الخير الكثير حتى أنهم شعروا بذلك الفارق (١).

تكونت هذه الأسرة التي حل بينهم النبي من السيدة حليمة السعدية وزوجها الحارث بن عبد العزى، فضلاً عن أبنائهم اخوة النبي من الرضاعة وهم عبد الله وأنيسة وحذافة التي تعرف بالشيماء وكانت اكثرهم وصلاً وقرباً من النبي مع انهم كانوا جميعاً متعلقين به وهو متعلق بهم (٢). كانت هذه الأسرة هي الحاضنة الأولى له وكل الدلائل تشير إلى أنهم منحوه الرعاية بمحبه وشغف كبيرين، لم يكن ذلك مجرد وظيفة وعمل يقومون به، انما كان هنالك الكثير من الحب والعاطفة التي منحت له. هذا الامر ليس غريباً على شخص النبي فهو ممن يجعلون الناس تُقبل على محبتهم، ولا ننسى كذلك أن الأمر مرتبط بمشيئة الله تعالى وارادته ان خصص له هذه الأسرة الطيبة. انه امر ملفت للنظر ان الله تعالى جعل البيئات المحيطة بالنبي منذ ولادته وحتى بلوغه مرحلة النجاح في الدعوة بيئات داعمة له ومانحة اياه مستويات عالية من العاطفة والمحبة،

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص٢٦-٢٧، البيهقي، دلائل، جـ١، ص١٣٤.

بدءً بأسرة السيدة حليمة السعدية، ثم أسرة عمه أبي طالب، ثم زوجته السيدة خديجة عليه .

أمّا عن المدة التي قضاها مع تلك الأسرة فالمرويات الإسلامية تختلف في تحديدها منها ما ذكره ابن إسحاق أن المدة التي مكث بها النبي مع هذه الأسرة في بادية بني سعد سنتان وبعد هاتين السنتين أعيد إلى أمه والتمست حليمة أن يعود معها لمدة أخرى فاقتنعت أمه آمنة وعاد معها سنة أخرى، وهكذا يرى ابن إسحاق أن أمه قبلت بذلك خشية أن يصاب بالأوبئة التي كانت موجودة في مكة آنذاك فعاد إلى بادية بني سعد إلا أنه لم يلبث سوى شهرين أو ثلاثة فأعيد إلى أمه خشية أن يتعرض إلى أخطار البادية هناك(۱).

وفقاً لما ذكره أبن إسحاق تكون مدة إقامته سنتين وبضعة أشهر، إلا أن روايات أخر تشير إلى أن مدة بقائه استمرت أربع سنوات على مرحلتين أو مرحلة واحدة، أما الآراء المختلفة عما ذُكر هنا فترجح ان بقاء النبي عند بني سعد استغرق خمس سنوات، أكد ذلك ابن سعد وغيرهما من المؤرخين (٢)، وعلى اية حال لنا رأي مختلف عن كل ما قيل في مسألة مدة البقاء.

قلنا في بداية الحديث إن سبب بعثه الى البادية كان لعدم توافر المرضعة في مكة، فلو توافرت المرضعة في مكة لما بُعث به الى البادية اصلاً هذا ما نراه وما نعتقد به، ولكن عندما لم تتوافر المرضعة في مكة بُعث به إلى البادية. إذن سبب بعثه هو أن ينال غذاءه من الحليب، وهذا ما قامت به السيدة حليمة السعدية لمدة نعتقد انها لم تتجاوز العامين، فمن المعلوم أن الطفل بعد مدة أقصاها عامان يكتفى من الرضاعة استناداً إلى قوله تعالى: ﴿ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ (٣)، ﴿ وَحَمَلُهُ وَ

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص٢٧.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات، ٢٥، جـ١، ص٠٠٧، اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٠١؛ المسعودي، أبي الحسن علي بن الحسين بن علي (ت-٣٤٦هـ/ ٩٥٤م)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، (دار الهجرة، ط٢، قم، ١٩٨٤)، جـ٢، ص٥٧٧؛ المقريزي، امتاع الأسماع، جـ١، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان، الآية (١٤).

وَفِصَنَالُهُ, ثَلَثُونَ شَهُرًا ﴾ (١)، وحين يبدئ بتناول طعامه كالبالغين بعد تشكل الأسنان لديه والقدرة على مضغ الطعام، ينتفي السبب الذي أرسل الى البادية لأجله، وعليه فإننا نعتقد أن النبي في قد أعُيد إلى حضن أمه السيدة آمنة بعد إنقضاء مدة الرضاع وهي عامين لا اكثر.

## عودة النبي 🏥 الى أمه وجده في مكة

بعد أن أعيد إلى مكة وأصبح في رعاية أمه، لم ينقطع التواصل بين النبي الطفل الصغير وبين أفراد تلك العائلة التي نشأ في كنفها، فحالة التعلق من كلا الطرفين من السيدة حليمة وأبنائها من جهة، ومن النبي محمد من جهة أخرى تدفعنا لأن نفترض وجود زيارات متبادلة كانت تتم، أما من جهة هذه الأسرة فتزوره في مكة، وأما من جهة النبي في وأمه لزيارة تلك الأسرة في ديارهم، هذا الأمر يعكس لنا حالة التعلق الشديد بينهما، وكذلك الوفاء الذي كان متجذراً ومتأصلاً في نفس النبي منذ صغره، لذلك يمكن أن تكون تلك الزيارات المتبادلة بينهما قد فُسرت أو فهمت على أساس أنها عودة النبي في للإقامة مع تلك الأسرة لمدة أخرى، أو تمديد لبقائه في البادية، وهكذا فإن عدم فهم الأحداث بشكلها الصحيح يؤدي إلى تعدد التفسيرات وخروجها عن السياقات المنطقية المقبولة. فالقول في مبرر يتقاطع مع موقف أمه السيدة آمنة، وجده عبدالمطلب فالقبول بمضمون هذه مبرر يتقاطع مع موقف أمه السيدة آمنة، وجده عبدالمطلب فالقبول بمضمون هذه المرويات يعني ذلك عدم اكتراث أهله به ولا رغبتهم باستعادته وتولي مسؤولية رعايته و هذا خلاف الحقيقة تماماً.

بعد أن أعيد النبي إلى أمه السيدة آمنة وقد تجاوز من العمر العامين، وأصبح في كنفها حتى بلغ السادسة، لا تقدم لنا المرويات التاريخية تفصيلات عن هذه المرحلة من عمره الشريف، وليس أمامنا إلا ان نفترض طبيعة هذه السنوات الأربع التي قضاها الى جوار أمه قبل أن تتوفى، إذ لاشك انهما كانا يخرجان في رحلات

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف، الآية (١٥).

خارج مكة، رحلات إلى ديار العائلة التي تربى في حجرها وتغذى من حليبها ديار بني سعد بن بكر، أو رحلات إلى أماكن أخر قريبة أو بعيدة عن مكة، كخروجهم إلى المدينة المنورة (يثرب) بصحبة أم أيمن وهي جارية عند السيدة آمنة.

لقد ذُكرت هذه الرحلة في المصادر التاريخية على أنها المحطة الأخيرة التي جمعت النبي في بأمه، كانت زيارة إلى قبر أبيه عبد الله في المدينة على بُعد اكثر من (٤٥٠) كيلومتر من مكة وبصحبة أم أيمن، استغرقت هذه الرحلة قرابة ثلاثون يوماً، نزلوا هناك بضيافة بنو النجار (۱). وبالرغم من اكتفاء المؤرخين بذكر هذه الرحلة فقط فإننا نعتقد بوجود رحلات أخرى عديدة خرج فيها النبي بوفقة أمه إلى المدينة أو إلى أماكن أخر وإن لم نجد ذلك مذكوراً في المرويات.

تخللت هذه الزيارة الوقوف على قبر أبيه المدفون في المدينة، ولاشك أن لهذا المشهد وقع عظيم على قلبه بالرغم من صغر سنه، عند الانتهاء من هذه الزيارة في طريق العودة الى مكة يتعرض النبي إلى موقف مؤلم، لقد أصيبت السيدة آمنة بمرض شديد ادى الى وفاتها، فدفنت في موضع ما بين مكة والمدينة وهو أقرب الى المدينة يدعى الأبواء، ليعود الى مكة تصحبه أم أيمن (٢)، يقيناً كان الالم والحزن كبيرين على قلبه وهو لازال في السادسة من عمره، أصبح الان يتيم الأب والأم فتحولت رعايته المباشرة وحضانته الى جده عبد المطلب الذي لم يكن قبل وفاة السيدة آمنة بعيداً عن تلك المسؤولية، ولكن الان ازدادت، كانت أم أيمن تعين عبد المطلب وتساعده في رعاية النبي في، فقد أخذت على نفسها هذه المهمة وقامت بها بأفضل ما يرام وحرص عبد المطلب على أن يعوض حفيده عن ذلك الفقد العظيم، فأغدق عليه من حنانه وعطفه وتقريبه له من دون كل الأبناء، وكان محمد وهو صغير العمر يحظي بمكانة كبيرة لدى جده عبد المطلب (٣)، إلا ان

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ١، ص٧٣، البيهقى، دلائل، جـ١، ص١٨٨.

<sup>(</sup>۲) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص٤٢؛ ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٠٩؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ١، ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) ومما ذكر في المرويات الإسلامية حول هذا الشأن: «انه كان يوضع لعبد المطلب جد الرسول ﴿ فراش في ظل الكعبة، فكان لا يجلس عليه احد من بنيه اجلالاً له وكان رسول الله ﴿ يأتي حتى يجلس عليه فيذهب =

عبد المطلب لم يطل به المقام ولم تستمر رعايته وحضانته سوى عامين فقط.

كان النبي في قد تعلق بجده عبد المطلب تعلقاً شديداً، فلما دنا اجل عبد المطلب وعلم انه على فراش الموت بعث إلى أبي طالب وهو احد ابنائه، ولم يكن اكبرهم سناً، ولم يكن اكثرهم مالاً، فكان أخوه الحارث أكبر سناً منه وأخوه العباس أكثرهم مالاً، لكننا نعتقد أن السنوات الثمان التي قضاها النبي على جعلت عبد المطلب يلاحظ ويدرك حجم العاطفة الكبيرة التي كان يكنها أبي طالب لابن أخيه، ويقيناً أن هذه المحبة التي لاحظها عبد المطلب قد دفعته لاختيار أبي طالب وصيّاً عليه وتسليمة مسؤولية العناية به وحفظه ورعايته، فأوصاه بذلك (۱).

## النبي ﷺ في بيت أبي طالب

يمكن النظر إلى اختيار دار أبي طالب وأسرته بيئة حاضنة لرسول الله هي، ليس للعاطفة والمحبة الكبيرتين عند أبي طالب لابن أخيه فحسب، بل ان مشيئة الله تعالى قد هيأت الأجواء المناسبة ليكون النبي في ضمن هذه الأسرة الطيبة، فكما ان الله تعالى قد تدخل في قصة نبي الله موسى بي وأعادة لحضن أمه بعد أن رمته في البحر خوفاً على حياته، أعادة إليها بقدرته تبارك وتعالى حتى ينشأ معها وفي حضنها، وهكذا فإن إرادة الله تعالى ومشيئته هي الغالبة فوق كل شيء، اعتقد ان الله تعالى اراد ان ينشأ النبي في مع أسرة فيها الحنان والعاطفة والدف حتى يتزود ويتغذى منها كأحد أبناء تلك الأسرة، لقد اختار الله تعالى له هذا البيت المملوء بالمحبة والعطاء الإنساني، أبا طالب وزوجته فاطمة بنت اسد سيدة الدار وصولاً إلى أصغر أفراد هذه الاسرة جعفر (الطيار) وعلي بن أبي طالب في هذه الأسماء الكبيرة البارزة يقيناً ما كانت لتجتمع في مكانٍ واحد إلا بإرادة الله

اعمامه يؤخرونه فيقول جده عبد المطلب: دعوا ابني فيمسح على ظهره ويقول: ان لبني هذا لشأناً» ورد ذكر هذا النص من قبل ابن اسحاق في سيرة ابن اسحاق، جـ١، ص١٤، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٠٩؛ السُهيلي، الروض الآنف، جـ٢، ص١٨١ - ١٨٢.

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سیرة ابن اسحاق، جـ۱، ص۷۶؛ ابن هشام، السیرة، جـ۱، ص۱۱،۱۰۹،۱۰؛ ابن سعد، الطبقات، م۳، جـ۱، ص۷۶.

ومشيئته، لقد شكلوا البيئة القريبة والمحيطة بالنبي في سنوات نشأته الأولى فكانوا خير بيئة وخير رعاة له، فلم يظهر عليه في كل مراحله العمرية ما يشير إلى أنه كان يعاني من نقص في عاطفة الأبوين، لأنهما عوضاه عن ذلك النقص بمقدار كبير من الحب والحنان، والأمر يدعو إلى الدهشة هو أن تجتمع كل هذه العناوين البارزة وكل هذه العلامات المضيئة في أسرة واحدة، كأبي طالب وفاطمة بنت أسد وجعفر الطيار وعلي بن أبي طالب من هنا بدأت لدينا المرحلة الانتقالية المهمة النبي في ومساندته على الدوام. من هنا بدأت لدينا المرحلة الانتقالية المهمة للنبي في داخل بيت عمه أبي طالب وهو بعمر الثامنة، لتبدأ وتنشأ علاقة وثيقة ومتينة بين النبي في وعمه، هذه العلاقة التي سيُكتب لها أن تكون علاقة إنسانية عظيمة يضحى العم فيها بكل شيء من أجل علو ابن أخيه ونجاحه.

تذكر المرويات بعض اللمحات التي تعبّر عن قيمة تلك العلاقة، نخصُ بالذكر هنا ما روي عن شكل الرعاية والحب الذي أكنة أبو طالب لابن أخيه، إذ قيل: إنه كان لا ينام إلا وابن أخيه الى جواره ولا يخرج إلا وقد خرج معه، وكان ابو طالب يخصه بالطعام الطيب(). لقد أخذت العلاقة الوطيدة بينهما تنمو وتتطور يوماً بعد آخر، حتى وجدنا أبا طالب شديد التعلق بابن أخيه إلى درجة عدم القدرة على مفارقته حتى في رحلات عمله التجارية، إذ كان ابو طالب يعمل في التجارة شأنة في ذلك شأن باقي رجال مكة، وهذا العمل يتطلب منه السفر خارج مكة مع القوافل التجارية فيقضي أسابيعاً وأشهراً في عمليات البيع والشراء قبل العودة، كانت تلك الرحلات التجارية محفوفة بالمخاطر وفيها الكثير من الارهاق مما لا يقدر على الرحلات التجارية محفوفة بالمخاطر وفيها الكثير من الارهاق مما لا يقدر على النبي هو وهو صبى صغير ما بين التاسعة والثانية عشرة، يصحبه معه في تلك الرحلات المرهقة لشدة تعلقه به كما قلنا سابقاً. لقد نقلت المرويات التاريخية تفاصيل احدى تلك الرحلات التي لا نعتقد انها كانت الوحيدة التي أصطحب أبو

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ١، ص٧٥-٧٦.

طالب فيها ابن أخيه الصغير (١). لقد جرت العادة أن الرجال حينما يخرجون لعمل شاق ويتطلب ذلك العمل قطع مسافات طويلة أو حينما يخرجون لحرب في كل الحالات فأنهم يتوقعون ان يتعرضوا لبعض الأخطار، كهجمات اللصوص وقطاع الطرق، فالقوافل التجارية التي يخرج فيها الرجال مهددة بالخطر فضلاً عن مشاق السفر وقطع مسافات طويلة ومن ثم فإن الرجال حينما يخرجون في هكذا رحلات لا يصطحبون معهم النساء والأطفال، لان من شأن النساء والأطفال ان يعيقوا حركتهم ويعطلوا دفاعهم عن أموالهم وممتلكاتهم، بل يعطلوا حركتهم وسرعة هروبهم من تلك المخاطر إن تطلب الأمر ذلك. اصطحب أبو طالب النبي الله في تلك الرحلة التجارية التي وصل فيها إلى مناطق متعددة من ارض الشام كبصري ومدين والمدن الأخرى الواقعة ما بين الحجاز والشام، فشاهد تلك المدن التي تقع على هذه الطرق التجارية، ومروا بالتجمعات البشرية التي تدين بأديان سماوية أخرى كاليهو دية والمسيحية، كما شاهد النبي على تلك المشاهد التي لاشك في انها غير مألوفة لديه كونه براها لأول مرة، أجراس الكنائس والرهبان والنصاري والطقوس التي كانوا يقومون بها، وهي تختلف تماماً عما كان يراه في مكة من أفعال الوثنيين وعبادتهم للأصنام والأوثان، هذه المشاهدات تؤكد مجمل الدراسات الاستشراقية (٢) على أنها قد أثرّت في شخصية النبي الله بما يسهم في تكوينه المعرفي عن الأديان والنبوة، ما دفعه للتعلم على يد أحد القساوسة أو الرهبان وجاء بدين الإسلام!! إن أهم خصائص التأثير أن يستقى المتأثر فكرهُ وعقيدتهُ ونمط سلوكه ممن تأثر به، وحقيقةً لا نجد ذلك فيما جاء به النبي محمد علي من شريعة احتوت على مقومات متينة وناضجة ومقبولة أكثر بكثير من مقومات الشرائع السابقة والسيما في كتابه القرآن الكريم، الذي ظهر

<sup>(</sup>۱) فيذكر ابن اسحاق: «ان ابا طالب خرج في ركب الى الشام تاجراً فلما تهيأ للرحيل واجمع السير صب له رسول الله في فأخذ بزمام ناقته... فرق له ابو طالب وقال: «والله لأخرجن به معي ولا يفارقني ولا افارقه ابداً»، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص٥٣، كما ذكر هذا النص كل من ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٦، البيهقي، دلائل، جـ٢، ص٧٢.

<sup>(</sup>٢) منها على سبيل المثال: جولدتسيهر، ايجناس، العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة محمد يوسف موسى واخرون، القاهرة، ص١٢.

بصورة متقدمة جداً في الشكل والمضمون عن الكتب السماوية السابقة، فأين هو موقع تلك المشاهدات وتلك المؤثرات؟.

هنا نجد أنفسنا إزاء تساؤل في غاية الأهمية، انطلاقاً من حالة الأيمان الراسخ بان النبي في لم يسجد لصنم قط منذ أن ولد وحتى مبعثة المبارك، السؤال: ما هو دور البيئة الحاضنة له في ذلك؟ هل ساعدته على ان لا يسجد للأصنام؟ هل شاركته تلك البيئة في الإعراض عن السجود للأصنام بعد ان أصبح جزءاً منها وهو بعمر الثامنة، ثم تدرج بمراحل عمره الاخرى قبل ان يُبعث بالنبوة، ما هو دورها وموقفها من النبي في وهو أحد أفراد تلك العائلة؟ أن أي عاقل منصف لا يمكن ان ينكر المستوى العالى من الطهارة والنقاء والمحبة التي احاطت بالنبي في لسنوات طويلة متمثلةً ببيت أبي طالب.

يجب أن يكون لدى كل مسلم يقين وإيمان راسخان بأن البيئة التي نشأ فيها النبي فيها وقضى سنواته الأولى، هي بيئة صالحة وخالية من اشكال التنجيس التي كانت شائعة في مكة ومجتمعها آنذاك، هي بيئة طاهرة مطهرة بإرادة الله وبتوجيهه ومشيئته تبارك وتعالى. ولستُ أفهم موقف بعض المسلمين وهم يؤمنون بطهارة النبي في وعدم سجوده لصنم قط، يقولون في عمه أبي طالب الذي احتضنه ورعاه كان يتعبد الأصنام ويشرك بالله الواحد الأحد!!.

إن شخصية أبي طالب كان لها مستوى عال من التأثير في رسول الله في نستشف ذلك من حجم العلاقة الوطيدة بينهما، وعلى هذا الأساس لا يستبعد ان تكون بعض خصال النبي في وأخلاقه المميزة في السلوك والمعاملة والحديث هي مما اكتسبه من عمه أبي طالب. إن مرافقة النبي في الصغير لعمه في أسفاره وتنقلاته ومجالسه ومعاملاته مع الناس في القضايا التجارية والقضايا العامة الأخر تجعل منه مطلعاً على طبيعة أبي طالب ومدركاً لخصال شخصيته من صدق الحديث وأداء الأمانة وطيب التعامل مع الناس، ومن ثم أخذ منه الكثير. إننا إزاء صورة مميزه تمتع بها أبو طالب – للأسف – أسهمت بعض المرويات المزورة في تشويهها بنسبة الشرك وعبادة الأصنام إليه بدوافع متعددة على رأسها الدوافع السياسية.

#### حياة النبي 🍰 الأولى مرحلتي الشباب والرجولة

لا تقدم لنا مصادر السيرة معلومات تفصيلية عن مرحلة الشباب من عمر النبي في، سوى أحداث متفرقة كمشاركته في حرب الفجار، وهي الحرب التي وقعت بين قبيلتي قيس (عيلان) من هوازن وقبيلة كنانة، اذ كان لقريش حلف مع كنانة فدخلت هذه الحرب لنصرة حليفتها. إن سبب هذه الحرب يعود الى قيام البراص بن قيس وهو من كنانة بقتل عروة الرحال من هوازن والاستيلاء على القافلة التجارية حين مرت بأراضي كنانة وهي تعود للنعمان بن المنذر، وكان يقوم على حمايتها أحد أفراد قبيلة قيس عيلان، فأدى ذلك إلى نشوب الحرب التي عرفت بحرب الفجار، كونها وقعت في الأشهر الحرم التي لا يجوز فيها الاقتتال وسفك الدماء، ولكنهم تقاتلوا في الأشهر الحرم ولذلك عرفت حربهم بحرب الفجار، ثم انتهت بالصلح بين الطرفين (۱).

كل المرويات الإسلامية التي ذكرت هذه الحرب تحدثت عن اشتراك النبي على فيها إلى جانب أعمامه، ولكنها لم تتفق حول عمره الشريف في ذلك الحدث، وعلى ما يبدو أن النبي لله لم يكن قد تجاوز العشرين. أما عن الدور الذي قام به في تلك الحرب، فالمرويات تختلف في ذلك: منها من ذكرت أنه كان يرمي بالسهام مع أعمامه، ومنها من قالت إنه كان يناولهم السهام ولا يرمي، أو إنه كان يرد السهام عن أعمامه، ومنها من المحت إلى أنه شارك فعلياً بالقتال في الحرب، وهكذا اختلفت المرويات في التفاصيل ولكنها اجمعت على مشاركة النبي في الحرب، الحرب،

أما نحن فنرى بان النبي الله قد عاصر وقوع تلك الحرب، لكننا لا نعتقد بمشاركته فيها، لأن تلك الحرب لم تكن لتمثل قضية إنسانية مشروعة يصح القتال فيها كقضايا الدفاع عن الأرض أو عن العرض، هذه الحرب مثلت حالة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١١٩-١٢، ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ١، ص٠٨-٨١؛ السهيلي، الروض الآنف، جـ٢، ص٢٢-٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ١، ص٠١٢، ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ١، ص٨١.

نزاع وصراع لمصالح شخصية، كما ان هذا النزاع بين كنانة وهوازن وحلفائهما قد خلف وراءه دماء سالت من كلا الطرفين، لذا فان القول بمشاركة النبي فيها قول باطل وغير منطقي وغير مقبول، لأنه عُرف منذ صغره بالابتعاد عن المنكرات والمظالم ومفاسد مجتمعه فكيف يشارك بحرب تسيل فيها الدماء البريئة لأجل مصالح شخصية!! إننا نؤكد معاصرة النبي في لأحداث هذه الحرب قبل بلوغه العشرين من عمره الشريف، كما نؤكد عدم مشاركته بها انطلاقاً من إيماننا بأنه لا ينتصر لطرفٍ دون آخر في نزاع وصراع لا يمثل مرضاة الله تعالى.

بالانتقال إلى الحدث الاخر الذي أكدت المرويات الإسلامية معاصرة النبي الله، وهو حلف الفضول، الذي يعد من الأحداث البارزة التي وقعت في عهده قبل البعثة، قام هذا الحلف على مساعدة المظلوم والانتصار له حتى يستعيد حقه. فكانت اهدافة إنسانية مرموقة وهي تتوافق مع المبادئ الإسلامية التي انتشرت لاحقاً بعد البعثة، تشير المرويات إلى أن اصحاب هذه الفكرة اجتمعوا في دار عبد الله بن جدعان لعقد هذا الحلف، وكان النبي من من بين من حضروا هذا الاجتماع وشهد أجوائة المباركة، كان يذكره باستمرار بكل خير كما جاء عند ابن هشام أن النبي قال: «لو اني دعيت الى هذا الحلف في الإسلام لأجبت»(۱). نعتقد ان هذا الحلف بما فيه من مبادىء إنسانية ذات قيمة عليا هي التي دفعت النبي في إلى حضور هذا الحدث المهم في دار عبد الله بن جدعان والإشادة به على الدوام.

أما الأعمال والمهن التي قام بها النبي عن حين كان صغيراً قبل زواجه من السيدة خديجة على فلم تكن مختلفة عن الاعمال التي كان الصبية والشباب يمارسونها في مكة، فقد عمل في رعي الاغنام لقاء أجور بسيطة في مكة، ذكر ذلك لبعض أصحابه انه كان يرعى الاغنام لأهل مكة بالقراريط، وهي إشارة إلى القيمة المادية البسيطة جداً التي كان يحصل عليها لقاء ذلك العمل، أسهم هذا الأمر في

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ۱، ص۸۷، اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص١٧، ابن الاثير، عز الدين أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد (ت-١٣٠٠هـ/ ١٢٣٣م)، الكامل في التاريخ، تحقيق: أبي الفداء عبد الله القاضي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧)، جـ١، ص٥٧٠.

بناء شخصيته، لأن الاعتماد على النفس ومساعدة الأسرة في قوتها يؤدي الى ذلك. إن العمل برعي الأغنام لم يستمر طويلاً فسرعان ما بلغ النبي هي مبلغ الشباب والقوة فأخذ يمارس الأعمال الشائعة في مكة، أعمال التجارة من البيع والشراء والخروج في ضمن القوافل التجارية (۱).

إن سنوات عمره الشريف الممتدة ما بين العشرين والخامسة والعشرين شهدت دخوله عالم التجارة، وكان من الطبيعي أن يبدأ بالأعمال التجارية البسيطة في داخل مكة، بعدها تطور في عمله فأصبح يشارك في القوافل التجارية المتوجهة الى مدن واسواق بعيدة عن مكة. أن مرويات السيرة لا تتحدث كثيراً عن بداية العمل التجاري للنبي في إلا تلك الاشارة التي تحدثت عن خروجه للشام مُتاجراً بأموال السيدة خديجة عيم ، بعد ان اتفق معها على ذلك بحضور عمه أبي طالب، ان المرويات تتحدث عن ذلك وكأن النبي في لم تكن له تجارب سابقة في العمل التجاري، فكانت البداية بأموال تلك السيدة.

إن طبيعة العمل التجاري تقتضي قيام المشتغل بهذا العمل التدرج في مراحله، مرحلة بعد أخرى، فلما يصل إلى الخبرة والمعرفة التجارية وفهم أساليب العمل والقدرة على ممارسته بكل جزئياته، حين ذاك يتمكن من بلوغ المرحلة الأخيرة التي نعتقد انها تمثل المتاجرة بالأموال خارج حدود مكة والوصول إلى مدن الشام أو اليمن. هذا الأمر يجعلنا نفترض أن النبي بعد أن بلغ العشرين من عمره الشريف بدأ يعمل في التجارة داخل حدود مكة، ومكة كانت مدينة قادرة على أن تستوعب الأعمال التجارية وأن تمنح المشتغلين بالتجارة الفرصة للكسب والربح خلال عمليات البيع والشراء والمبادلة، إذ إن أعداد الوافدين إليها أعداداً كبيرة مع ما يحملونه من بضائع متنوعة، ثم بعد ذلك تأتي المرحلة الثانية التي اكتسب فيها المشتغل الخبرة والمعرفة الكافية التي تؤهلة للخروج بقوافل التجارة إلى مدن الشام واليمن.

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ ٢، ص ٢٠٤؛ السهيلي، الروض الآنف، جـ ٢، ص ١٨٢؛ المقريزي، امتاع الأسماع، جـ ١، ص ١٦٠.

يبدو إن السنوات التي قضاها النبي في وهو يعمل في التجارة قبل أن يلتقي مع السيدة خديجة عليه أسهمت في أن يتعرف الناس على خصاله ومعاملاته التجارية القائمة على الصدق والأمانة وحسن التعامل، حتى عُرف بهذه الصفات الحميدة في داخل مكة، فكانت تلك مقدمات جيدة للحصول على وظائف أكثر أهمية بعد أن حاز على ثقة الناس، فمن الواضح أن بعض أصحاب الأموال في مكة ممن لا يتمكنون من الخروج والسفر ومتابعة تجارتهم بأنفسهم، وعلى وجه الخصوص من النساء، يستعينون بمن ينوب عنهم بتلك الأعمال التجارية والخروج مع القوافل إلى مدن بعيدة. وفي هذه الحالة تتم الاستعانة بمن عرف بالأمانة لقاء أجر متفق عليه (۱).

كان النبي محمد في قد نجح في أعماله التجارية قبل أن يلتقي بالسيدة خديجة النبي ، ومن المنطقي ان نفترض مع ما عرف من أمانته وصدقه أن يبادر بعض أصحاب الأموال إلى دعوته للعمل معهم والخروج للتجارة بأموالهم لقاء أجر محدد، إلا أن المرويات الإسلامية لم تتحدث إلا عن الاتفاق مع السيدة خديجة المسلامية لم تتحدث إلا عن الاتفاق مع السيدة خديجة السيدة أن أبي طالب هو من سعى لتشغيل ابن اخيه عند السيدة خديجة الخير ، وهذا الكلام غير دقيق لأن أصحاب الأموال في مكة الغير قادرين على الخروج للأعمال التجارية بأنفسهم خارج مكة هم من يبحثون عن الأمناء لتشغيلهم، وهذا الامر وفق تقديرنا ينطبق على اتفاق العمل الذي حصل للنبي مع السيدة خديجة المنافي ، فلا اعتقد انها كانت ستجد أفضل من النبي حصل للنبي مع السيدة وحدقاً، وحين نطالع ما ذكره ابن اسحاق نجده متوافقاً مع هذا المعنى اذ قال: «انه لما بلغ خديجة ما بلغها من صدق حديثه وعظم امانته وكرم اخلاقه بعثت اليه فعرضت عليه ان يخرج في مالها تاجراً الى الشام و تعطيه افضل ما كانت تعطي غيره من التجار» (\*).

اما حول الأجر الذي منحته السيدة خديجة على للنبي الله لقاء عمله معها، تذكر بعض المرويات ان أبا طالب قد طلب منها زيادة في الأجر الممنوح لابن

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ ۲، ص ٥٧ ، ابن هشام، السيرة، جـ ١، ص ١١٨ - ١١٩ ؛ السهيلي، الروض الآنف، جـ ٢، ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص٥٥.

أخيه، وأن لا يتساوى اجره مع أجور غيره: «قال أبو طالب يا بن اخي قد بلغني ان خديجة استأجرت فلاناً ببكرين اي بجملين ولسنا نرضى لك بمثل ما اعطته، فهل لك ان تكلمها؟ قال: ما احببتُ، فخرج اليها فقال هل لك يا خديجة ان تستأجري محمداً، فقد بلغنا انك استأجرت فلاناً ببكرين ولسنا نرضى لمحمد دون اربع ابكار، فقالت خديجة: لو سألت ذاك لبعيد بغيض فعلنا، فكيف لحبيب قريب»(۱).

إن الزيادة في الأجر فوق المستوى العام للأجور بنسبة (١٠٠٪) أمر لا يمكن تصديقه وقبوله، فهذه نسبة عالية جداً غير واردة في التعاملات التجارية، فضلاً عن سياق الرواية الذي يؤكد أن الزيادة جاءت بطلب من النبي في وعمه أبي طالب، وهذا لا ينسجم كذلك مع خصائص شخصيتهما القائمة على البساطة والتواضع والسهولة في التعامل. إن المضمون العام لهذه الرواية يبرز فيه الجانب المادي وهذا بعيد كل البعد عن توجهات النبي في ومقاصده، وعليه فأن ما ورد في هذه الرواية ضعيف جداً وغير مقبول.

بعدها خرج النبي على صوب الشام في أول تجارة بأموال السيدة خديجة على بصحبة غلام لها يدعى ميسرة يقوم على مساعدته، فكان خروجه مع إحدى القوافل التجارية من مكة، وكانت له خلال تلك الرحلة محطات عديدة مَّر خلالها بأسواق كثيرة باع فيها واشترى، وفي مجمل تعاملاته التجارية كان النبي كما عرف عنه صادقاً في عمله أميناً في معاملته، في حين كان ميسرة يراقبه مع إعجابه الشديد بما يراه ويسمعه. لقد أثمرت تلك الرحلة عن أرباح جيدة حققها النبي ، وعند عودته إلى مكة حاملاً معه الأخبار السارة للسيدة خديجة عين ، قدم لها كشفاً حسابياً عن تلك المعاملات التجارية وأرباحها، ولما استمعت الى كلام ميسرة حول النبي الذادت إعجاباً به، وبأمانته وازدادت ثقتها به. هذه التجربة المشتركة يبدو انها خلقت شيء من المودة بإرادة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد في والسيدة خديجة عين النبي محمد الله والسيدة على المنه عن المودة بإرادة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد الله والسيدة على المنه المؤلفة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد المؤلفة المشتركة بدو الها خديجة عين النبي محمد المؤلفة المشتركة المؤلفة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد المؤلفة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد المؤلفة المشتركة المؤلفة المشتركة المؤلفة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد المؤلفة المؤلفة المؤلفة الله تعالى ومشيئته بين النبي محمد المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة الله تعالى ومشيئته بين النبي المؤلفة الم

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م۳، جـ۱، ص۸۳.

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص٥٩ - ٢٠ ، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٢١ - ١٢٢.

## زواج النبي ﷺ من السيدة خديجة عَلَيْتُ

بسبب النوايا الصادقة والموردة العالية التي نشأت بينهما على إثر ذلك العمل التجاري المشترك الذي تكلل بالنجاح ولما بلغ النبي الخامسة والعشرين من عمره الشريف نضجت في ذهنيهما معاً فكرة الزواج، التي لا يمكن القطع الآن في مسألة من بادر إلى طرحها، كون المصادر تختلف في تحديد الطرف الذي عرض فكرة الزواج على الطرف الآخر، كما لا اجد ان البحث في هذه المسألة من الجدوي ما يجعلنا نحقق وندقق فيها كثيراً، مع اعتقادنا الراسخ أن اللَّه تبارك وتعالى شاء وأراد لهذا الزواج ان يتم. لقد هيأها الله تعالى لتكون خير رفيقة وسند للنبي الله حينما يبعث بأمر النبوة ويبدأ بالدعوة، هو كان بحاجة الى امرأة حكيمة ناضجة تسهُم معهُ فيما سيُكلف به من أمر عظيم وخطير، فلم يكن بحاجة إلى امرأة صغيرة السن قليلة العقل والخبرة لا تتمتع بالحكمة، فيزيد ذلك من الأعباء والهموم عليه، وتعرقل مسيرتهُ نحو نشر الدعوة الإسلامية. بإرادة الله تعالى نمت المودة والألفة بين قلبيهما في وقت سريع، وتبادرت فكرة الزواج لديهما في آنٍ واحد، لذلك نحنُ لا نفضل البحث والتقصى في مسألة من كان صاحب فكرة الزواج هذه، لأننا نعتقد الخوض في تفاصيلها لا يؤدي الى نتيجة حتمية وكذلك قد يخدش الصورة الجميلة للسيدة خديجة عليه ، إذ لا يمكن مسايرة المرويات التي تقول إن السيدة خديجة عَلَيْكُ هي التي أرسلت إلى النبي الله وفيقتها نفيسة بنت منبه لتبلغه برغبتها الزواج منه حينما سألته: «ما يمنعك ان تتزوج؟ فقال: ما بيدي ما أتزوج به، قالت فأن كُفيت ذلك، ودُعيت الى الجمال والمال والشرف والكفاءة، ألا تجيب؟ قال: فمن هي، قالت: خديجة، قال فأنا افعل (١١).

هذه الصياغات الحوارية التي لا يتعدى أطرافها شخصان أو ثلاثة، غالباً ما تكون مليئة بالمبالغات التي قد تُصنع في ضمن سياقاتها أدوار مهمة لبعض الشخصيات، ولعلنا نتحدث هنا عن نفيسة بنت منبه كيف انها أسهمت في إتمام هذا الزواج أو انها تصورات من وحي خيال الرواة والإخباريين حينما تجد حواراً بين النبي اللها تصورات من وحي خيال الرواة والإخباريين حينما تجد حواراً بين النبي

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م۳، جـ۱، ص۸٤.

والسيدة خديجة على كالذي نقله ابن إسحاق: «خديجة قد بعثت الى النبي وقالت له يا بن عم اني قد رغبت فيك لقرابتك مني وشرفك في قومك وبسطتك فيهم وامانتك عندهم وحسن خلقك وصدق حديثك» (۱). السؤال هنا من نقل هذا الحوار الذي دار بينهما؟ واقع الحال لا يمكن الاعتماد على هكذا نصوص تتضمن حواراً خاصاً بين النبي والسيدة خديجة على لأنه ببساطة حديث ثنائي وخاص جداً، فكيف وصل مضمونه الى التداول بين عموم المسلمين قبل ان يتم تدوينه!! ثم كيف للرواة وعلماء المسلمين ان يستسيغوا التداول والتباحث ونشر تلك الحوارات الخاصة التي لا تتحقق منها أية فائدة للمسلمين سوى الاطلاع على خصوصيات حياة النبي في الخصوصيات التي لا يقبل اي إنسان أن يتداولها الناس عن نفسه وأهل بيته.

في اعتقادي أن نشر هذه الحوارات وتداولها في المجالس العامة حتى وإن كانت أخبار حقيقية، لا يمكن ان تنال رضا النبي في وقبوله، فضلاً عن كون مضامينها قد تحمل بعض الدوافع الشخصية للتقليل من قيمة السيدة خديجة في ومن المهم هنا التأكيد على ان المبادرة في فكرة الزواج لا تشكل للمسلمين والمتطلعين لأخبار النبي في وسيرته أية أهمية، من بادر في طرح فكرة الزواج ومن عرضها على الثاني، ليس لذلك اية قيمة ويجب عدم البحث في هذه الجزئيات من حياة النبي الخاصة احتراماً له، فكل منا لا يرغب في أن يبحث الناس ويتداولوا في خصوصياته العائلية، فكيف الحال بنبينا وسيدنا محمد المصطفى في نؤكد مرة أخرى على أن هذا الزواج دخل في ضمن المشيئة الإلهية وتم بإرادة الله تعالى حتى لا يدخل إلى بيته إلا الصالحين من عباده وخديجة في خير الصالحين من عباده.

تم هذا الزواج حينما بلغ عمره الشريف الخامسة والعشرين، وهذا موضع اتفاق الرواة والمؤرخين، إلا أن الاختلاف في مقدار عمر السيدة خديجة على القد كانت تكبر النبي الله بمقدارٍ غير متفق عليه من السنوات، ونحن نعتقد أن عمرها

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص٠٦.

كان بحدود الثلاثون عاماً (۱)، وبذلك يكون الفارق بينهما بحدود خمس سنوات. إن النبي في بزواجه من امرأة تكبره عمراً قد خالف القواعد والتقاليد السائدة في عصره التي تقوم على أن الرجل يتزوج ممن تصغره عمراً، وهذا المسار المعاكس للتقاليد السائدة قد يفسر لنا حاجته إلى امرأة تتمتع بالحكمة والعطاء والدعم العال لخياراته وأدواره المستقبلية، هو لم يكن بحاجة إلى امرأة تستنزف طاقاته الذهنية والجسدية نحو تلبية حاجاتها وطلباتها كما هو حال القسم الأكبر من النساء. ان المرأة التي يمكن ان تشكل إضافة وقوة لزوجها بمساندتها ودعمها له هي التي بلغت من العمر والخبرة والعقل ما أهلها لذلك العطاء، ويقيناً هذا الأمر لا يتحقق مع امرأة صغيرة السن قليلة الخبرة بالحياة وتقلباتها، كثيرة التطلع للمشاركة بمتعها فتشغل الزوج وتستنزف طاقاته.

إن السيدة خديجة على حين ارتبطت برسول الله كانت امرأة ناضجة لديها من الحكمة والخبرة ما يؤهلها للمشاركة معه في الأدوار القادمة بالدعم والتشجيع، ولعلنا نتلمس ذلك النضج حين نطالع مرويات السيرة وهي تخبرنا ان النبي كان يُكثر من التردد الى غار حراء في مكانٍ منعزل يتعبد الله تعالى ويقضي الليالي هناك. هي لم تعترض ولم تكن عائقاً امامه عندما كان يتوجه نحو غايته في غار حراء رغم أنه كان يقضي العديد من الليالي وحيداً لم يصطحب معه أحد، رغم ذلك هي لم تُظهر اعتراضاً عليه وعلى استمراره في ذلك لسنوات، كما هو حالها لم تعترض على مساره في الدعوة بالرغم من كونه كان معرضاً نفسه وعياله للأخطار، تعترض على مساره في الدعوة بالرغم من كونه كان معرضاً نفسه وعياله للأخطار، أن مجمل مواقفها كانت داعمة ومساندة لمسيرته قبل انطلاق الدعوة وبعدها.

أما عن نسبها فهي السيدة خديجة بنت خويلد بن أسد بن عبد العزى بن قصي، وهي امرأة تنتسب الى قبيلة قريش بنسب واضح وصريح، فأبوها خويلد كان من زعماء قومه وقد ولد لخويلد ثلاث بنات هن خديجة عليه (وجة النبي، وهالة ورفيقة، كما كان لخويلد ثلاثة أبناء هم العوام وهو والد الزبير بن العوام، وحزام وهو والد حكيم بن حزام، ونوفل بن خويلد.

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٢١ ، ابن كثير، البداية، جـ٢، ص٣٦.

هنالك اراء مختلفة تتعلق بحياة السيدة خديجة على قبل زواجها من النبي على وبعده، في مسائل تخص تحديد عمرها عند الزواج، أو عدد أبنائها منه، أو كونها أرملة أم باكر عند زواجه منها؟ ان القسم الاول من المصادر الإسلامية تؤكد على إنها كانت كبيرة السن أرملة سبق لها أن تزوجت مرتين، كان زواجها الأول من عتيق بن عائد المخزومي، أما زواجها الثاني فكان من أبي هالة بن زرارة بن نباش التميمي (۱). اما القسم الثاني من المصادر الإسلامية فانها تنفي اي زواج سابق للسيدة خديجة على قبل النبي في وتؤكد على انها كانت باكراً وأن عمرها كان بحدود الخامسة والعشرين كما هو مقدار عمر النبي في .

اما فيما يخص ابنائهما فقد جاء في القسم الاول من المصادر الإسلامية ان السيدة خديجة على انجبت من النبي في غلامين هما القاسم وعبدالله، توفي الأبناء وهم صغار قبل البعثة النبوية المباركة، وكان القاسم قد عاش حتى تمكن من السير على قدميه، اما عبد الله فقد توفي صغيراً، ومن البنات أنجبت أربع هُنّ: وينب التي تزوجت من أبي العاص بن الربيع وبقيت معه حتى السنة الثامنة للهجرة حيث توفيت ودفنت في البقيع، ورقية التي تزوجت من عتبة بن أبي لهب ثم طلقها بعد البعثة فتزوجها عثمان وبقيت معه إلى أن توفيت في المدينة في السنة الثانية للهجرة ودفنت في البقيع، وأم كلثوم التي كان من المقرر أن تتزوج من عتبة بن أبي لهب ففارقها بعد البعثة بسبب أمر الدعوة فتزوجها عثمان بن عفان بعد وفاة أختها وبقيت معه حتى وفاتها في السنة التاسعة للهجرة ودفنت في البقيع، واخر البنات السيدة فاطمة عين التي تزوجها علي بن أبي طالب عين بعد سنة واحدة من الهجرة إلى المدينة وأنجبت منه الحسن والحسين وزينب صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، ثم توفيت بعد وفاة النبي في بمائة يوم (٢). في المقابل هنالك من عليهم أجمعين، ثم توفيت بعد وفاة النبي في بمائة يوم (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص٥٩-٦٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٢٢؛ السهيلي، الروض الآنف، جـ٢، ص٢٣٠-٢٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ٦٠-٦١؛ ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٢٢-١٢٣ ؛ السهيلي، الروض الآنف، جـ٢، ص٢٤١ ، ابن كثير، البداية، جـ٢، ص٥٩٥-٣٦٠.

يعترض على هذا السياق (١) فيرى أن زينب ورقية وأم كلثوم هُنَّ بنات هالة بنت خويلد أخت السيدة خديجة عَيْهَ فلما توفيت هالة تولت السيدة خديجة عَيْهَ فلما رعايتهن فاصبحن ربائب النبي الله النبي النب

إننا لا نعتقد ببعض ما ورد في الرأى الاول وكذلك بعض ما ورد في الرأى الثاني، فبنات هالة لا يمكن أن يتخلى عنهن ابناء عمومتهن من بني مخزوم وفق العادات العربية السائدة، ولذلك أرجح بثقة عالية ان زينب ورقية وأم كلثوم بنات السيدة خديجة عَيْقُ ولكن من أزواجها السابقين المخزومي والتميمي، فلما تزوج منها النبي ﷺ اصبحن ربائبهُ يعاملهُّن كبناته. اما القول في مسألة ان السيدة خديجة ﷺ لم يسبق لها الزواج قبل النبي في فهذا كلام غير منطقي لأن كل الإشارات التاريخية أكدت على انها امرأة ذات جمال وشرف ومكانة وأموال وهذه العناصر مجتمعة تلغى فكرة عدم زواجها قبل النبي الله لأن الحدود السائدة في المجتمع المكي آنذاك لأعمار النساء المؤهلات للزواج لم تكن لتتجاوز الخامسة عشرة، وعليه فإننا لا نقبل بفكرة بقائها طوال تلك السنوات عازفة عن الزواج حتى لقاءها بالنبي ، فالقبول بفكرة عزوفها عن الزواج لأكثر من خمسة عشرة سنة لا تنسجم تماماً وطبيعة العادات والتقاليد الشائعة في مكة آنذاك. ناهيك عن أمر اخر وهو الأموال الكثيرة التي كانت بحوزتها وممارستها للعمل التجاري تؤكد لنا انها كانت بعمر كبير ما منحها الخبرة في العمل التجاري والقدرة على ادارة شؤونها المالية باستقلالية تامة دون أن يكون هنالك اي تدخل لأهلها في ذلك، ما يعني انها كانت متزوجة قبل النبي ، فلا يمكن ان تحصل المرأة صغيرة السن وغير المتزوجة على تلك الاستقلالية في العمل التجاري في ظروف واجواء المجتمع المكي القائمة آنذاك، لذلك نؤكد على ما ذكرناه سابقاً انها سبق وتزوجت مرتين قبل النبي ، كما أن عمرها كان بحدود الثلاثين عاماً وان بناتها باستثناء السيدة فاطمة عَيْقُ هُنَّ من زيجاتها السابقة، اما الغلامين الذين توفاهما الله تعالى قبل المبعث القاسم وعبد الله مع السيدة فاطمة عليه هم فقط ابنائها من النبي محمد ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) ينظر: الطائي، نجاح، السيرة النبوية، دار الهدى لاحياء التراث، بيروت، ٢٠٠٥، جـ١، ص ١٥٠-١٥١.

#### المقدمات التي سبقت نزول الوحي

أما عن تلك المرحلة من حياة النبي التي سبقت نزول الوحي الإلهي، فلا تقدم عنها المصادر التاريخية المعلومات الوافية، وليس أمامنا من خيار إلا بناء تصور افتراضي على وفق المعطيات البسيطة التي وردت في مصادر السيرة ولاسيما ما جاء في القرآن الكريم مع المحافظة على النسق المعلوم عن شخصية النبي في ومنهجه في التعامل مع البيئة المحيطة به.

من تلك المعطيات البسيطة نجد أن النبي تصدى لخلاف كبير كاد أن يتسع ويؤدي الى سفك الدماء بين المختلفين في مكة حول من ينال شرف وضع الحجر الاسود مكانة في قواعد وجدران بيت الله الحرام، حينما ردم الخلاف بين زعماء مكة وأشاع الوفاق والرضا والصلح بينهم، فقد كانت كل عشيرة تريد ذلك لنفسها وكاد هذا الخلاف أن يؤدي إلى الاقتتال فيما بينهم لما للحجر الأسود من قدسية وقيمة كبيرة لدى الجميع، فلما احتدم الخلاف بينهم قال أبو أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم وكان من سادات قريش وكبرائها: «يا معشر قريش، اجعلوا فيما تختلفون فيه اول من يدخل من باب هذا المسجد يقضي بينكم، ففعلوا فكان اول داخل النبي محمد في فلما رأوه قالوا: هذا الأمين، رضينا. . . فلما انتهى اليهم واخبروه الخبر، قال: هَلمُ الي بثوب... ، فأخذ الركن فوضعه فيه بيده، ثم قال: «لتأخذ كل قبيلة بناحية من الثوب،ثم ارفعوه جميعاً، ففعلوا حتى اذا بلغوا موضعه وضعه هو بيده، ثم بنى عليه» (۱)، فكان ذلك الأمر مما اظهر شخصية النبي شكل مميز وزاد من شأنه ومكانته بين قومه في السنوات الأخيرة قبل نزول الوحى عليه.

أما عن طبيعة عمله في السنوات التي سبقت مبعثه بالنبوة، نعتقد أنه كان يمارس حياته ومسؤولياته بشكل طبيعي شأنه في ذلك شأن أهل مكة، فحالات الإعداد لاستقبال الرسالة والنبوة التي تطلبت منه ان ينعزل عن الناس يتعبد

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص٨٨، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٢٧.

اللّه تعالى ويتهيأ لما سيكلف به من أمر عظيم لم تمنعه من الاستمرار بممارسة أعماله التجارية ومتابعتها فهي جزء من مسؤوليته بتأمين حاجات العائلة. لقد كان النبي مسؤولاً عن عائلة تتكون من ستة من الأبناء مع أمهم السيدة خديجة على فضلاً عمن تولى رعايتهم وكانوا بمثابة أبنائه كزيد بن حارثة والإمام علي بن أبي طالب عيه ، وبذلك كانوا أسرة كبيرة، تحمل مسؤوليتهم وأعباء قوتهم اليومي دون ادنى تقصير، كان يمارس أدواره بوعي ومسؤولية كاملة، لذلك من الإنصاف أن نبني تصوراً منطقياً لما كان يقوم به داخل منزله وحجم وطبيعة المساعدة التي كان يقدمها لزوجته السيدة خديجة على أننا نعتقد أن المساعدة كانت حاضره لزوجته داخل المنزل وهذا يتوافق تماماً مع شخصيته العظيمة ووصاياه الكثيرة بالمرأة. إلا اننا لا نجد تلك الصور في المرويات التي تحدثت عن حياة النبي فيل البعثة، ولم يذكر شيء عن اخباره وهو يقوم بتأمين حاجات أسرته وقوتها، ولكن هذا النقص في مضامين المرويات لا يشفع لنا في أن لا نقدم تصوراً واقعياً لذلك الدور العائلي الذي قام به والذي لا يتقدم في أدائه على رسول الله أي لذلك الدور العائلي الذي قام به والذي لا يتقدم في أدائه على رسول الله أي رجل مهما بلغ من الكرم والإحسان مع أهل بيته وأبنائه.

كما اننا نعتقد ان النبي في لم يتوقف عن العمل في التجارة بل استمر في ذلك، ومن المحتمل ان تفاصيل العمل قد اختلفت تبعاً للظروف والتطورات الجديدة في حياته، فبدلاً من الخروج من مكة في ضمن القوافل التجارية المتوجهة إلى مدن الشام وهو جزء من متطلبات العمل التجاري آنذاك، أعتقد أنه قد أخذ يشرف على أعمال التجارة بنفسه من داخل مكة ومن دون الخروج في تلك القوافل مستعيناً ببعض المساعدين الذين يقومون بما يكلفهم به من أعمال محددة لقاء أجرٍ متفق عليه.

إذ لا يمكن تصور النبي الله متوقف عن العمل، فذلك يمثل المورد الوحيد الذي يؤمن لعائلته احتياجاتهم وقوتهم، ولا يمكن الاعتقاد بأن أموال السيدة خديجة عليه هي المورد الوحيد لمعيشتهم، هذا التفكير غير دقيق وغير واقعي تماماً، فمهما كانت تلك الأموال من الكثرة فهي ستنفد يوماً ما وتنتهي، كما أن الرسالة التي حملها على كتفيه وبلغها للناس اكدت على أهمية العمل وضرورته

لاستمرارية حياة الإنسان وديمومته على وجه الأرض، ومن باب اولى ان يطبق هو تلك المبادئ ويعمل وفق الضرورات والواجبات، لذلك لم يمكن قبول ما المحت اليه المرويات من اعتماده على أموال السيدة خديجة عليه في إشارة صريحة إلى كونه عاطل عن العمل لا يقوم بواجباته ومسؤولياته تجاه أسرته بحجة أن هنالك أموالاً لدى زوجته السيد خديجة عليه إ!.

في السنوات الأخيرة من حياته كان يُكثر من ذلك الانعزال عن الناس والانقطاع الى الله تعالى، السؤال المهم هنا: هذا الانعزال والانقطاع هل هو تكليفي من قبل الله تعالى أمرهُ القيام به ام انه اجتهاد النبي ﷺ ورغبته في ذلك من تلقاء نفسه؟ في تقديري الشخصى أن علاقة النبي الله تعالى لم تكن وليدة النزول الأول للوحى حينما بلغ الأربعين من عمره الشريف، بل كانت في وقتٍ مبكر جداً بدليل تلك الرعاية والعناية الإلهية التي أحاطته منذ أن ولد، فكيف نظن به انه لم يتلمس ولم يشعر بتلك العناية الإلهية ولم يرتبط بها قبل مبعثه بالنبوة!! هنالك إشارات كثيرة في القرآن الكريم تؤكد على أن الله تعالى يوجه من يختارهم من عباده حتى من غير الأنبياء كأم موسى عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰٓ أُمِّر مُوسَىٓ أَنَّ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلِقِيهِ فِ ٱلْمَيِّر وَلَا تَخَافِي وَلَا تَعَزَفَيُّ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسِلِينَ ﴾(١)، بل حتى من المخلو قات غير البشرية كالنحل في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّمَٰلِ أَنِ ٱتَّخِذِي مِنَ ٱلِجْبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ (٢)، لينفذوا إرادة اللَّه تعالى بفعل محدد، هذا النوع من الوحي والتوجيه الذي قد لا يشعر الموحى إليه أنه توجّيه ووحى إلهي ولا يدرك عظمته وقيمته كما ندركها الآن، يُسيرهُ ويهديه صوب تلك المسارات التي تنفذ ارادة اللَّه تعالى، وهذا ما نعتقد انه تم وحصل مع رسول اللَّه ﷺ قبل أن يُبعث بأمر النبوة، فهو كان مرتبطاً بالله تعالى وينفذ مشيئته عن طريق هذا النوع من الوحى الذي كان يوجه حركته على وفق الإرادة الإلهية، لأنه من الصعب

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية (٧).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية (٦٨).

الاعتقاد بان حالة الانعزال في غار حِراء هي فكرة محصورة باختيار النبي ﷺ واجتهاده دون أي تدخل الهي.

لربما أحدهم يسأل ماهي ضرورات هذا الانقطاع والانعزال عن الناس؟ بكل بساطة نقول إن الأحداث التي سيُقبل عليها النبي في تستلزم منه الاستعداد المناسب لمواجهة المواقف الصعبة على جميع المستويات العسكرية والفكرية والاقتصادية والاجتماعية بمستوى عالٍ من الثبات والتحكم والسيطرة، استعداد نفسي ومعرفي. أن السنوات الأخيرة من حياة النبي في التي سبقت نزول الوحي الإلهي شهدت هذه النوع من الاستعداد حسب ما نعتقد فتهيأ وتعلم وتعبد الله تعالى في مكانٍ واحد هو غار حِراء.

مازلنا نتحدث في الموضوعات التي سبقت نزول الوحي ونحن هنا إزاء تساؤلات مهمة لم نجد لها إجابات واضحة فيما نقل إلينا من المرويات، أن احد أهم هذه التساؤلات التي درست حياة النبي في قبل مبعثه بالنبوة: بأي دين كان يتعبد الله تعالى؟ وإلى من كان يتوجه بدعائه، لمن يناجي ويدعو ويلتمس ويطلب الحاجات؟ هل ان النبي في قبل مبعثه كان يتوسل الى الخالق؟ بأي لغة وبأي طريقة كان ذلك؟ ان المرويات التي بحوزتنا أكدت على ان النبي له يتعبد الأصنام والأوثان لم يسجد لصنم قط منذ ان ولد وحتى مبعثه بالنبوة، كان بعيد كل البعد عن عبادة قومه، كما ان المنطقة التي كانت تمثل بيئة شبه الجزيرة العربية التي نشأ فيها وشكلت الجزء الأهم من الثقافة التي أحاطت به واحتك بها لم تكن ذات خيارات كثيرة، الخيار الأول عبادة الأصنام والأوثان، والخيار الثاني التوجه إلى اعتناق اليهودية أو النصرانية من خلال أتباعهما المنتشرين في الحجاز، أما الخيار الأخير الحنيفية وهم بقايا من دين إبراهيم الخليل عين ، عرفوا بالحنفاء الموحدين لأنهم لم يتعبدوا الأصنام والأوثان انما تعبدوا الله تبارك وتعالى.

على الرغم من أن هذه الخيارات المتعددة كانت قريبة منه إلا ان عناية الله تعالى له قد عصمته من تلك الانحرافات العقيدية فضلاً عما تمتع به من حكمة ومعرفة

جعلته يدرك ما لتلك العبادات من مسارات غير سليمة، لذلك هو لم يتعبد الأصنام والأوثان إطلاقاً منذ ان ولد وحتى مبعثه المبارك، وهنالك من المرويات ما يدعم هذا الكلام بشكل واضح وان كان العقل يدعمه بشكل يقيني ووافي الا انه لا بأس بإيراد تلك المرويات، فقد جاء فيها: ان النبي كان في إحدى رحلاته الى الشام يتاجر بأموال السيدة خديجة عن وعند احدى معاملاته في البيع قال له احد المشترين: احلف باللات والعزى، فقال النبي ما حلفت بهما قط واني لأمرُ فأعرض عنهما أرا، وعلى ما يبدو ان القسم كان جزء من ثقافة ذلك العصر للتيقن والاطمئنان عند شراء سلعة ما من خلال طلب المشتري قسم البائع على سلامتها وخلوها من الغش والتلاعب. ان العقيدة التي كان عليها النبي في قبل مبعثه قد تكون قريبة من تلك العقيدة التي حملها الموحدون الاحناف في توحيد الله تعالى، إلا انه لم يُعرف على انه احد الحنفاء على الرغم من توافقه معهم بمسألة التوحيد.

إن الأحناف الذين تواجدوا في مكة في عصر النبي وهم افراد معدودين، لفتوا انتباهه والتقى ببعضهم في حياته الأولى قبل المبعث، من بين ما أعجب بهم هو قس بني ساعدة الذي يعد من حكماء العرب وممن امتلكوا فن الخطابة وتميزوا بها، فقد كان متواجداً في سوق عكاظ حينما رآه النبي في الاشهر الحرم وهو راكباً على جمل أحمر ويخطب في الناس خطبته المليئة بالإشارات التوحيدية التي يقول فيها: «يا أيها الناس استمعوا واسمعوا وعوا: كل من عاش مات، وكل من مات فات وكل ماهو آت آت، ليل داج وسماء ذات ابراج ونجوم تزهر وبحار تزخر وجبال مرساة وانهار مجراة، ان في السماء لخبراً، وان في الأرض لعبراً، ارى الناس يمرون ولا يرجعون ارضوا بالإقامة فأقاموا؟ ام تركوا فناموا؟ ثم انشأ يقول: يقسم قسماً بالله لا اثم فيه: ان لله تعالى ديناً هو ارضى مما انتم عليه» (۲)، وما كان كلام قس بني ساعده الأيادي إلا انه دعوة الى عبادة الله تعالى، وتحذير الناس وتنبيههم قس بني ساعده الأيادي إلا انه دعوة الى عبادة الله تعالى، وتحذير الناس وتنبيههم الى ما هم قائمون عليه من عبادة الأصنام والأوثان.

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م۳، جـ۱، ص۸۳.

<sup>(</sup>٢) البيهقي، دلائل، جـ٢، ص١٠١-٢٠١.

إن فحوى هذه الرواية يؤكد لنا على ان المجتمع الجاهلي احتوى على بعض المصلحين الذين تنبهوا لأحوال الناس وحياتهم المزرية المليئة بالانحرافات والمظالم، وكانوا يمارسون وظيفة التنبيه والدعوة للإصلاح قبل أن يُبعث النبي محمد على برسالته الإنسانية الإصلاحية من الله تعالى.

لعلنا إزاء تساؤل مشروع ذكرناه سابقاً: نحن نؤمن بأن النبي محمداً كان يتعبد الله تعالى قبل أن يُبعث بالنبوة. ولكن بأي طريقة تعبد ربه؟ وهنا بالإمكان تخيل صورة معقولة لطريقة عبادة النبي قبل مبعثه، فالركوع والسجود على ما يبدو من الممارسات القديمة التي سبقت حتى ظهور الإسلام وهذا ما تؤكده الآية (٢٦) من سورة الحج التي ورد فيها قوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ بُوَّأْتُكَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَاكَ ٱلْبَيْتِ أَن سورة الحج التي ورد فيها قوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ بُوَّأْتُكَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَاكَ ٱلْبَيْتِ أَن الْمَارِة لِللَّهُ اللهُ عَلَى أَنهما أَجْزاء مهمة من الممارسة العبادية والتوجه الى الله إلى الركوع والسجود على أنهما أجزاء مهمة من الممارسة العبادية والتوجه الى الله إبراهيم تعالى منذ أزمنة قديمة سبقت عصر النبي محمد قد تمتد إلى عهد نبي الله إبراهيم الخليل عَلَيْ ثُنصِفُنا في هذا التصور: ان النبي محمداً كان قد تعبد الله تعالى ساجداً وراكعاً قبل مبعثه بالنبوة فلما اصبح نبي وفرضت الصلاة تعلم حركاتها واصولها بشكل مباشر من الأمين جبرائيل عَلِيْ ، وضُبطت وحُددت عدداً ووقتاً وشكلا. ان النبي هما كان يمتلكه من معرفة وفطرة طيبة كان يمارس تلك العبادة ويتوجه الى الله تعالى الله تعالى بها ولاسيما في السنوات الأخيرة قبل مبعثه.

أما عن الأوقات والمُّدد التي اعتكف فيها وانقطع عن الناس، فوفقاً لما ذكره ابن إسحاق لم تتعدَّ شهراً من كل عام (۱)، اما ابن هشام فقد حدد ذلك الشهر بشهر رمضان (۲)، وهذا يدعم ما ذكرناه سابقاً من أن النبي الله لا يمكن أن ينصرف الى أمر العبادة طوال الوقت تاركاً مسؤولياته الأسرية ومتطلباتهم وتفاصيل العمل، لقد كان النبي الله يوازن بين كل تلك المسؤوليات بما فيها العبادية.

<sup>(</sup>١) اذ قال ابن اسحاق ما نصه »كان رسول الله ١٨ يخرج الى حِراء في كل عام شهراً من السنة ينسك فيه »، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٥٤.

لقد تمتع النبي على بسلوك حسن وحديث طيب، اشتهر بصدقه وأمانته فكسب الناس بحلاوة لسانه ورقة قلبه، هكذا كان قبل مبعثه بالنبوة، لقد كانت هذه الخصال التي تمتع بها تعكس صورة المؤمن الصادق الذي يجسد ارادة الله تعالى من بني البشر، كما انه توج هذه الخصال بتوحيد الله تعالى وابتعاده عن الشرك.

لقد اخذت المقدمات التي سبقت المبعث النبوي المبارك حيزاً كبيراً من تأويلات وتفسيرات المستشرقين الذين حلقوا بعيداً في خيالاتهم وجاءوا برؤى وتفسيرات لحالات الانعزال والانقطاع عن الناس في غار حِراء، أو أحوال النبي عند تلقيه الوحي الإلهي، تفسيرات البعض منهم كانت غريبة وغير مقبولة، كان هدفهم الأول عدم الاعتراف بنبوته، لذلك فسروا تلك الأحوال على انها أوهام وتخيلات لا تخرج عن نطاق وحدود الحالات النفسية ولم تكن وحياً صادراً من قبل الله تعالى.

إن الحديث عن تلك المقدمات بحاجة إلى رؤية افتراضية نسد فيها الثغرات التي تركتها المصادر الإسلامية، التي لم تقدم لنا التفصيلات الدقيقة عن أحواله في السنوات الأخيرة التي سبقت نزول الوحي، وقد ذكرنا في وقت سابق أن النبي كان يوازن بين مسؤولياته الأسرية المعيشية وبين الاستعداد للتكليف الإلهي، فهناك أسرة وأبناء يقعون تحت مسؤوليته عليه أن يؤمن لهم معاشهم وقوتهم، كما عليه أن يساعد زوجته في رعايتهم ومتابعة مختلف مصالحهم، فضلاً عن ذلك كان يخصص من وقته ما يسمح له بالتردد على غار حراء من حين إلى آخر، مع التأكيد على الإشارة السابقة إلى أن المدة التي كان يقضيها في هذا الانقطاع والانعزال لم تكن طويلة، وإلا فان ذلك سيشكل تعطيلاً لمصالح الأسرة وحاجاتها.

يجب ان لا يفهم ذلك السلوك من النبي الاكونة حالة استعداد وتهيؤ وترقب لاستقبال أمر النبوة. ان الإمكانيات التي تمتع بها من الصبر الكبير والحكمة الواسعة والشجاعة والرغبة الجامحة في اصلاح أحوال الناس والتي أهلته للنجاح والثبات في تجارب مريرة وصعبه للغاية ومليئة بالأخطار إنما هي منتجات ذلك الاستعداد. إن الدعوة الإسلامية لم يكن دربها معبد بالورود،

لقد كانت مسيرة حافلة بالكثير من الأخطار على مستوى المواجهات الفكرية والمواجهات العسكرية والضغوط الاقتصادية والاجتماعية. إن تحمل أعباء قيادة الناس ومسؤوليتهم في ظل هكذا مخاطر ضخمة لا يمكن أن تقع من دون عملية إعداد سابق وتخطيط واضح وهذا ما نعتقد أنه حصل خلال السنوات التي سبقت نزول الوحى، فكان تعليماً وتلقيناً وإعداداً إلهياً لنبيه المصطفى محمد

إن الدور القيادي والمسؤول قد عَرضَ النبي المواقف مليئة بالأخطار والآلام والأحزان، والتساؤلات العديدة لأجل إحراجه ليس فقط أمام أعدائه وإنما أمام أتباعه وإضعاف موقفه وحجته. هذه المواقف التي سيمر بها النبي على امتداد سنوات الدعوة كان بحاجة إلى أن يسبقها اعداد عالِ المستوى فيكون النبي النبي المستوى المواجهات ويخرج منها ظافراً دون انكسار.

إن حالة الإعداد هذه لاشك انها جعلت النبي في يطلع على المسار العام لدعوته وأهم الأخطار والتحديات التي سيواجهها في المستقبل، سؤال اخر في غاية الاهمية: هل ان الله تعالى كشف الغيب للنبي محمد في فجعله يطلع ويعلم بمسارات الدعوة والعقبات والتحديات التي سيتعرض لها والمشاكل الكبيرة التي ستواجهه ؟ ام ان الله تعالى ترك النبي في يُفاجأ بتلك الأخطار والتحديات الكبيرة والتقلبات والمتغيرات خلال مسار الدعوة ؟

في تقديري ان جزءاً من حالة الإعداد تلك التي حصلت في غار حِراء قبل نزول الوحي نعتقد ان الله تعالى كشف فيها الغطاء للنبي عن المسار العام لدعوته، وجعلهُ عالماً بحجم تلك التحديات والأخطار، ولكن من دون ان يُطلعهُ على كامل التفاصيل، وإلا فإننا لا يمكن أن نعتقد بتكليف الله تبارك وتعالى نبيه الكريم بمهمة الدعوة ويتركهُ هكذا يُفاجأ كل يوم وكل لحظة بخطر داهم ومؤامرة تحُاك ضده وضد أتباعه. إن مسألة الثبات والصمود في مواجهة المواقف الصعبة العسيرة مسألة في غاية الأهمية يجب أن يتحلى بها النبي بوصفه القائد، فالظهور بصورة معاكسه كالضعف أو التردد أو الخوف، ستؤدي الى فقدان الثقة بينة وبين اصحابه مما ينعكس ذلك سلباً عليهم ويُحدث حالة الانكسار والضعف بين صفوفهم ويؤثر

في الحركة العامة للدعوة. إن المحافظة على حالة الثبات والاستمرار في الدعوة كان مرتبطاً بالنسق الذي ظهر عليه الرسول الاكرم في، فلم نجده في المعارك الدامية إلا ثابتاً في موقعه حتى في لحظات الهزيمة وفرار معظم أصحابه لم تظهر عليه علامات الانكسار والتراجع انما خطواته كانت صوب الأمام باستمرار، هذه الثقة العالية التي كانت من أبرز سمات شخصيته في مراحل الدعوة وذلك الثبات العالي يضعنا إزاء تصور منطقي ومعقول في ان حالة الإعداد الإلهي له خلال تلك السنوات قد أثمرت عن هذا النتاج المتميز الفريد الذي ظهر بنسق واحد طوال سنوات الدعوة.

## الفصل الثالث:

# البعثة بالنبوة والصراع مع قريش حتى الهجرة

- نزول الوحي على النبي 🎡 في غار حراء
  - انطلاق الدعوة إلى الإسلام
    - الهجرة إلى بلاد الحبشة
  - مقاطعة بني هاشم في مكة
  - وفاة أبي طالب وخديجة عِليسَنهِ
  - بنو هاشم بعد وفاة زعيمهم أبي طالب
    - البحث عن موطن للدعوة خارج مكة
- عرض الدعوة على القبائل الوافدة على مكة
  - اللقاء مع جماعة من أهل المدينة (يثرب)
    - بيعة العقبة الأولى
    - بيعة العقبة الثانية
    - أسباب اعتناق الأوس والخزرج للإسلام

# (البعثة بالنبوة والصراع مع قريش حتى الهجرة)

### نزول الوحي على النبي 🎡 في غار حراء

هناك ثوابت لا يمكن التنازل عنها (أولاً) أن النبي هي منذ الصغر بدت عليه علامات الحكمة والثبات والشجاعة والصبر والقدرة على القيادة والحكم، (ثانياً) كان عالماً عارفاً مُطلعاً بان الله تعالى قد اختارهُ لأمر عظيم، هو كان في مرحلة الانتظار للبدء بالدعوة. لذلك أي صورة قدمتها لنا المرويات الإسلامية ولا تنسجم مع هذه الثوابت تصبح غير مقبولة مهما كانت تلك الرواية محط عناية الرواة والمؤرخين وقبولهم.

نتابع مضامين بعض هذه المرويات الإسلامية الخاصة بنزول الوحي لأجل أن نلحظ مدى محافظتها على الثوابت التي ذكرناها، وهل قدمت صورة حقيقية أم صور بعيدة عن الواقع وغير دقيقة، فعن النزول الأول للوحي يرد ما نصه عن قول رسول الله في: «فجاءني جبريل، وأنا نائم بنمط من ديباج فيه كتاب، فقال اقرأ، قلت: ما أقرأ؟ قال: فغتني به حتى ظننتُ أنه الموت، ثم أرسلني فقال: اقرأ، قلت: ما أقرأ؟ قال: فغتني به حتى ظننتُ أنه الموت، ثم أرسلني، فقال: اقرأ، قلت: ماذا أقرأ؟ قال: فغتني به حتى ظننتُ أنه الموت، ثم أرسلني، فقال: اقرأ، قلت: ماذا أقرأ؟ ما أقول ذلك الا افتداء منه ان يعود لي بمثل ما صنع بي، فقال: ﴿ أَقُرَأُ بِاللّٰمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقِ \* أَقُراً وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ \*

عَلَمُ ٱلْإِنسَانَ مَا لَوْ يَعْلَمُ ﴾ (() في رواية اخرى النبي في يصف نفسه قائلاً: «فجثوتُ لركبتي وانا قائم، ثم رجعتُ ترجفُ بوادري ثم دخلتُ على خديجة، فقلت: زملوني زملوني! حتى ذهب عني الروع (()) في مقطع اخر «رجع محمد مسرعاً الى خديجة فأخبرها خبره فقالت: كلا يا بن عم لا تقل ذلك، فإن الله لا يفعل ذلك بك ابداً، انك لتصل الرحم وتصدقُ الحديث وتؤدي الأمانة وان خُلقك لكريم، ثم انطلقت الى ورقة بن نوفل فأخبرته ما اخبرها محمد في فقال ورقة والله ان ابن عمك لصادق وانه ليأتيه الناموس الأكبر (()). ثم تأخر عليه الوحي بالنزول فأصيبَ بحزن شديد وفق ما ينقل الطبري فدفعهُ ذلك الى قمم الجبال يريد ان يرمي بنفسه، فكان كلما هم على فعل ذلك ظهر لهُ جبريل فيقول له انت نبي الله فيهدأ ويسكن (٤٠).

ان المتتبع لهذه الصور والمتخيل لهذه المشاهد سرعان ما يشعر انه إزاء إنسان أخر غير النبي محمد (شخصٌ ضعيف، ومتردد، وخائف لا يعلم ماذا يفعل وماذا أصابه هو بحاجة إلى شخص اخر يقوم بطمأنته وتهدئته وإعلامه ان ما مر به كان من أمر النبوة والوحي).

لقد شوهت المرويات الإسلامية الصورة الناصعة للنبي ، ولم تنصفه في وصف تلك الأحوال التي كان يمر بها عند تلقيه الوحي، هذا التشويه لا نعلم على وجه اليقين هل كان مقصوداً أم عفوي؟ هكذا هي صورة النبي في المرويات الإسلامية، صورة مفتعلة غير حقيقية، والغريب إن الرواة والمؤرخين الذين تناقلوا هكذا مرويات ودونوها لم ينقدوا مضامينها اطلاقاً بالرغم من أن بعضهم كانوا من

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة النبوية، جـ۱، ص ٢٧٣. ينظر كذلك بصيغ متشابهة: ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص٥٧٥؛ المقريزي، امتاع، جـ١، ص٠٢.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تاریخ، جـ۲، ص۲۹۸ ، البهیقي، دلائل، جـ۲، ص۱۳۵–۱۳۳، ابن الاثیر، الکامل، جـ۲، ص ٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص١٠٢، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٥٦، ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٠٣.

المتفقهين في أمور الدين وعلى علم ودراية بعلم الحديث وتفسير القرآن الكريم ومع ذلك احتوت كتبهم على هذه الصور المسيئة للنبي .

النبي الله لم يكن بذلك الضعف ولم يكن شخصاً لا يعرف ماذا حصل معه، ولم يكن بحاجة الى ورقة بن نوفل أو غيره حتى يُثبتوا الأمر في قلبه، لقد كان عالماً وعارفاً ومطلعاً ومُهياً لهذا الأمر، فالمقدمات التي سبقت نزول الوحي كانت مرحلة إعداد الهي له كما ذكرنا سابقاً لأجل أن يتحلى بالثبات في كل المواقف التي سيشهدها لاحقاً في مسيرته بالدعوة، لان اي ضعف أو شعور بالخوف يبدو عليه سينعكس ذلك على اتباعه ومسار الدعوة، ولن يدعم ذلك مديات تأثيره على الناس حتى يؤمنوا بدعوته، ولن يدعم النجاحات الكبيرة التي توجت بفتح مكة ونشر الإسلام في عموم شبه الجزيرة العربية في حياته. لذا فإن ما أوردته المصادر الإسلامية من روايات في أجزاء كثيرة منها كان غير حقيقي وغير دقيق وهو زائف لا يمثل حقيقية شخصية النبي الطلاقاً.

إننا هنا مجبرين على ان نتعامل مع هذه المضامين التي أساءت لشخص النبي على انها كانت عفويه وغير مقصودة، على اقل تقدير فيما يتعلق بالناقل الأول للرواية ونصنف ما ذكره في ضمن السياقات العفوية غير المقصودة التي لا تحمل اي دوافع للإساءة الى رسول الله هذه الراوي الأول فَهمَ وفسرَ حرص النبي في وقلقه من هذا التكليف الإلهي بأمر النبوة والدعوة على أنه خوف وفزع، في حين إننا قد وضعنا له وصفاً اخر.

يقوم هذا الوصف على فكرة الحرص الشديد والخشية من عدم النجاح في المهمة العظيمة التي أوكلت للنبي في. إن اي إنسان مجتهد في حياته حين يُكلف للقيام بعمل مهم لاشك في انه سيشعر بالقلق بسبب حرصه الشديد على إتمام تلك المسؤولية بنجاح، وهذا ما نظنهُ قد حصل مع النبي في مسألة التكليف الالهي بالرسالة وتلقي للوحي، فهو كان يعلم ويعرف أن الله تعالى قد اختارهُ لأمر النبوة، وكان ينتظر تلك اللحظة التي تبدأ فيها مهمته، فلما نزل الوحي وبدأ التكليف الإلهي ظهرت عليه هذه العلامات التي عبرنا عنها بأنها حرص شديد وقلق، الاان من نقل

الأخبار عن النبي الله فهم تلك الاعراض على أنها خوف وفزع وتوهان فعبروا عنها بألسنتهم ثم تناقلها الرواة ودونها المؤرخون بصورتها الحالية غير الدقيقة.

إن الصورة الواقعية والمقبولة لهذا الحدث العظيم تكشف ملامحها الحقيقية أحوال النبي الله التي سبقت تلقيه الآيات الأولى من القرآن الكريم، نحن نعتقد أن البعثة بالنبوة وفق ما نُقل عن ائمة اهل البيت عَلَيْكِلا وقعت في السابع والعشرين من شهر رجب قبل بلوغ النبي على سن الاربعين بثلاث سنوات فقد تحدثت المصادر التاريخية عن الرؤى الصادقة التي كانت تأتيه في المنام: «ان أول ما بُدئ به رسول الله عن من النبوة، حين اراد اللَّه كرامته ورحمة العباد به، الرؤيا الصادقة، لا يري رسول اللَّه ﷺ رؤيا في نومه إلا جاءت كفلق الصبح» (١)، كما أن الله تعالى أراد تكريمه في مرحلة ابتداء النبوة، فقيل انه لما كان يخرج لحاجةٍ ما ويبتعد عن البيوت والناس في شعاب مكة وبطون أوديتها، فلا يمر بحجر وشجر إلا وسمع: السلام عليك يا رسول الله، فيلتفت عن يمينه وشماله فلا يرى إلا الحجر والشجر، فمكث على هذا الحال حتى نزل عليه القرآن في غار حِراء في شهر رمضان عند بلوغه الاربعين (٢). هذه الإشارات تدل على أن النبي الله بُعث بالنبوة قبل ابتداء نزول الآيات القرآنية في غار حِراء، وقد استثمر هذا الوقت في الاستعداد والتهيؤ لأمر الدعوة من خلال تردده على غار حِراء وانعزاله عن الناس. اما ابتداء نزول الآيات القرآنية في غار حِراء والذي تزامن مع بلوغ النبي الله الله الله الله عمره الشريف، نعتقد أن الأمين جبريل عليه لله لما نزل بتلك الآيات من سورة العلق في قوله تعالى: ﴿ أَقُرَّأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ \* أَقَرّا فَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ \* ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ \* عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرْ يَعْلَمْ \* (") رددها النبي ، بعده والتصقت في قلبه دون ان يشعر بالخوف والفزع، أو انه أمام أمر مجهول لا يعلم عنه اي شيء، هل يمكن لنا ان نتخيل هذا الموقف العظيم ونستشعر تأثير تلك الكلمات في رسول الله عليه وهو يردد كلمات الله التامات خلف جبريل عليه ، هل بالإمكان

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة النبوية، جـ١، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، جـ١، ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق، الآيات (١-٥).

إدراك عظمتها وتأثيرها في قلبه وعقله ومشاعره؟ في أي المديات تجلت وإلى أي الحدود وصلت وبلغت روحه الطاهرة وهو يردد كلام الله المنزل عليه، وهل يمكن تخيل أجواء الفرح والسعادة التي شعر بها النبي عند نزول الوحي وهو يعلم أن الله تعالى قد اختاره للنبوة، هل يمكن تخيل مشاعره في تلك اللحظات، يقيناً انها مزيج من مشاعر الفرح والسعادة التي لا توصف لأن هذا الاختيار هو تشريف عظيم له من الله تعالى.

إن هذا المزيج من مشاعر السعادة والفرح الغامر مع الإحساس بالمسؤولية تجاه ما كُلف به هي في الواقع الأحوال التي كان عليها رسول الله في ذلك الوقت والتي تم التعبير عنها بشكلِ يبتعد عن الصواب.

## المستشرقون والوحي المُنزل على النبي ﷺ

لقد انشغل المستشرقون منذ وقت مبكر يعود الى قرون العصور الوسطى الاوربية بدراسة ظاهرة الوحي، والعمل على ابعاد حقيقة المصدر الالهي للوحي الذي تلقاه النبي عن طريق تفسيرات متعددة تراوحت بين الاساءة الصريحة المتعمدة، وبين الإنكار المهذب الذي يدّعى الفكرة الموضوعية الحيادية.

من أبرز الأفكار التي تداولها المستشرقون لتفسير الوحي المحمدي كانت الحالات المرضية التي نسبوها للنبي في بعد ان ربطوا بين الأعراض التي كانت تظهر عليه في اوقات تلقيه الوحي الالهي وبين أعراض مرضى الصرع (۱۱) مستندين على ما تضمنته المرويات الإسلامية من معلومات وظفوها في هذا الشأن، فقد جاء عن السيدة عائشة قولها: «ولقد رأيته ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه ليتفصد عرقاً» (۲). وعن عبد الله بن عمر: «قلت: يا رسول الله هل تحس بالوحي؟ قال: نعم أسمع صلاصل ثم أثبت عند ذلك، وما من مرة يوحى

<sup>(</sup>۱) الغزالي، مشتاق بشير، القرآن الكريم في دراسات المستشرقين، دار النفائس، بيروت، ٢٠٠٨، ص٥٣-٥٤.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية، جـ٣، ص ٢١.

إلى إلا ظننت أن نفسي تفيض مني (١). ففسر بعض المستشرقين هذه الاعراض الخارجية على كونها نوبات من الصرع كانت تصيب النبي في فيغيب عن صوابه ويسيل العرق منه وتعتريه التشنجات، فاذا افاق من الغيبوبة ذكر أنه أوحي إليه (٢).

في حين ان بعضهم جاء بتفسيرات أخر غير بعيدة عن تهمة الصرع، تؤكد على ان الأوهام التي اصابته هي الوصف المناسب للوحي المحمدي، فقد أكد المستشرق وليم ميور على ان المشاهدات التي حفلت بها رحلات النبي الى مدن الشام كالرموز القديمة والاساطير اليهودية والكنائس المسيحية وطقوسها قد أثرت في نفسه وجعلته ينصرف الى التأمل والتفكير المنعزل والطويل بحثاً عن الدين الحقيقي، وفي غمرة هذه الظروف توهم بانه يتلقى وحياً من الله (٣).

ان فكرة الوهم والاعتقاد الخاطئ ما زالت موضع تداول المستشرقين، ولعلنا ندرك ان المطالبة باعتراف استشراقي صريح بالوحي الالهي المُنزل على النبي محمد هو انتحار مسيحي، لعلمنا ان اعترافهم هذا معناه اعترافاً تاماً بالقرآن الكريم وما تضمنه من حقائق في مقدمتها انحراف العقيدة المسيحية وبطلانها. لذلك قد تبدو التفسيرات الاخيرة للوحي تتضمن الكثير من عبارات التسامح والتعاطف مع شخصية النبي الا انها في نهاية المطاف لا تعترف بحقيقة الوحي، ومنها قول المستشرق مونتجمري وات: «فالقول بأن محمداً كان صادقاً لا يعني أن القرآن وحي حق وأنه من صنع الله، إذ يمكن أن نعتقد بدون تناقض أن محمداً كان مقتنعاً بأن الوحي ينزل عليه من عند الله وأن نؤمن في الوقت نفسه بأنه مخطئاً» (٤٠).

<sup>(</sup>١) ابن كثير ، البداية والنهاية ، جـ٣، ص٢٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: بودلي، رونالد فكتور، حياة محمد الرسول، ترجمة عبدالحميد جودة السحار ومحمد محمد فرج، القاهرة، ١٩٦٤، ص ٥٢-٥٣ .

Muir, sir William, The Muir, sir William, The life of Mohammed from original sources, (\*) Edinburgh, 1923, p. 11-12.

<sup>(</sup>٤) وات، محمد في المدينة، ص٤٩٦.

### أول من آمن بالدعوة

من الطبيعي اننا نتسأل في هذه المرحلة المهمة من تاريخ الدعوة الإسلامية بعد ما حصل في غار حِراء ماهي خطوات النبي الاولى، والى من سيتوجه ليخبره بهذا الأمر العظيم؟ هل كان يفكر في الاشخاص الذين سيعتمد عليهم كثيراً لمساندته؟ ولكن من هم؟ هل كان المحبون المقربون جداً منه بحاجة الى ان يدعوهم للإسلام أم انهم اعلنوا عن ايمانهم ونصرتهم قبل أن يدعوهم لذلك، من هؤلاء؟ ويبقى السؤال الابرز من أول الناس ايماناً وتصديقاً ودعماً للنبي هؤ وعوته؟

بالعودة إلى المرويات الإسلامية نجد أنها تكاد تُجمع على أن أول الناس هي السيدة خديجة على أن أول الناس هي بالذي حصل فكانت أول المصدقين به وأول المؤمنين بدعوته، أما عن اول الرجال تظهر لنا خلافات كبيرة حول اكثر من شخصية، فبعض المرويات تؤكد على ان علي بن طالب عيد كان مع النبي في غار حِراء وكان اول الناس، في حين مرويات اخرى تؤكد على ان صاحبهُ أبي بكر كان اول الرجال المصدقين بدعوة النبي في والداخلين للإسلام (۱).

ان الخلاف السياسي الذي فتك بالمسلمين من بعد وفاة النبي فقد أسهم كثيراً في دفع بعضهم نحو تبني سياقات مفتعلة، ولاسيما بمسألة الأسبقية في اعتناق الإسلام. نحن اليوم لا نسعى الى مخالفة مضامين تلك المرويات انما نطرح رؤيتنا على وفق ما نعتقده سياقاً طبيعياً اتبعه النبي في خلال مسار الدعوة، إذ ليس من المعقول ان يُكلف النبي في بأمر عظيم وبالغ الخطورة والأهمية كهذا ويتوجه إلى زوجته حتى يُخبرها بذلك!! بالرغم من كل ما ذكرناه حول فضائل السيدة خديجة من في الدعوة، ولكن النبي في كان بحاجة في تلك اللحظة إلى التصديق والتأييد والمؤازرة من شخصية لها مكانتها الاجتماعية ونفوذها القوي داخل مكة، تلك المكانة وذلك النفوذ كان أبو طالب

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سیرة ابن اسحاق، جـ۲، ص۱۱۹-۱۲۰، ابن هشام، السیرة، جـ۱، ص۱٦۲، الطبري، تاریخ، جـ۲، ص۳۹-۲۱، البیهقی، دلائل، جـ۲، ص۱٦۱-۱۱، ابن کثیر، البدایة، جـ۳، ص۳۳.

يتمتع به وهو اقرب الناس واعرفهم بابن أخيه، فهل يُعقل أن النبي الله يتجاهل اخبارهُ بالأمر أو طلب المساندة منه قبل الشروع بالدعوة!! وهو كبير عشيرة بني هاشم والمسؤول عن النبي فضلاً عن كونه المربي له.

ان حالة من الفهم المتأني لظروف واجواء ذلك الموقف الذي شهده رسول الله يدفعنا نحو الاعتقاد الراسخ بضرورة ان يلجأ الى عمه أبي طالب مباشرة، بعد ان تلقى الوحي وأمره الله تعالى بدعوة الناس، فلا يمكن ان يبدأ خطواته الاولى بالدعوة من دون خطة عمل يسير على وفقها، خطة العمل هذه يقيناً انها وضعت بمشاورة ومشاركة عمه ابو طالب، اذ كيف للنبي أن ان يبدأ دعوته من دون التباحث في الأمر معه؟ كما إن طبيعة شخصية النبي المعروفة بالالتزام والاحترام تشجعنا كذلك على وضع هذه الفرضية، فنقول: إن النبي ما ان نزل من غار حراء إلى مكة حتى توجه إلى عمه أبي طالب ليخبره بالأمر ويستشيره ويطلب مساعدته، ولو جاز لنا ان نتخيل هذا المشهد الذي يخبر فيه النبي عمه أبا طالب بان الله تبارك وتعالى قد اختاره لأمر النبوة وامره بدعوة الناس لنبذ الشرك وعبادة الواحد الاحد، كيف ستكون ردة فعل أبي طالب وهو أعلم الناس واكثرهم معرفة بصدق النبي أو هل كان دافع النبي في اخبار عمه لأجل إطلاعه على الأمر فقط ويؤمن بها؟ وهل كان دافع النبي في اخبار عمه لأجل إطلاعه على الأمر فقط أم لإطلاعه ودعوته لاعتناق الإسلام وطلب المساندة والعون في ذلك؟

ان اي منصف عاقل سيجيب بسهولة عن هذه التساؤلات المنطقية التي لم تتعرض لها المصادر الإسلامية بصراحة ووضوح مكتفين بالقول إن أبا طالب توفي وهو على دين الشرك!! كما أورد ابن هشام في موضوع بدأ أمر الصلاة حين شاهد أبي طالب النبي عليه يصلي وإلى جواره الامام علي عليه فقال: «يا بن اخي ما هذا الدينُ الذي اراك تَدين به؟ قال: أي عمّ هذا دين الله، ودين ملائكته، ودين رسله، ودين ابينا ابراهيم، بعثني الله به رسولاً الى العباد، وأنت أي عمّ أحقُّ مَن أجابني اليه وأعانني عليه، فقال أبوطالب: أي ابن أخي اني لا استطيع ان افارق دين أجابني اليه وأعانني عليه، فقال أبوطالب: أي ابن أخي اني لا استطيع ان افارق دين

آبائي وما كانوا عليه"(١)، فهل يُعقل هذا الكلام من رجل أكثر الناس معرفةً بصدق النبي هؤ بصدق النبي هؤ بهذا النبي هؤ وصف الاشياء وتوضيحها، وهل يُعقل ان يكتفي النبي هؤ بهذا الجواب فيصرف اهتمامهُ عن عمه ولا يلح في مسألة اقناعه باعتناق الإسلام!!.

إن العديد من الأدلة العقلية الواضحة تقول بأنه كان أول من عُرضت عليه الدعوة، وأول من علم بخبرها من رسول الله ، وأول من آمن بها ودخل الإسلام وشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له وان محمداً عبده ورسوله، ولكن في جلسته تلك مع النبي في نعتقد أنهما اتفقا على الطريقة التي سينصره فيها خلال مسار الدعوة، والتي كانت تقتضي اخفاء أبي طالب لإيمانه بالدعوة وعدم مجاهرته لأجل ان يتمكن من توفير القدر الأكبر من الدعم والحماية للنبي في كذلك ليكون حلقة التواصل مع مشركي مكة الذين لم يعطوا الفرصة لابن أخيه أن يخاطبهم أو يدعوهم أو حتى يناظرهم لعلهم يستجيبون للدعوة.

إن التأمل في أجواء العلاقة بين النبي في وعمه أبي طالب يُوصلنا الى صور عظيمة مليئة بالتفاني والتضحية والإيمان بالله تعالى، فمن يا ترى صاحب فكرة إخفاء إسلام أبي طالب؟ لقد عادت تلك الفكرة بفوائد كبيرة لمصلحة الدعوة الإسلامية في مكة، ولكنها بالوقت نفسه سمحت لأعداء هذا الرجل وأعداء ذريته ان ينالوا من مواقفه العظيمة ويقللوا من قيمتها ويتطاولوا عليه بالقول إنه مات مشركاً!!.

ان من يتصف بالشجاعة وعزة النفس والكرامة العالية كما هو حال أبي طالب ليس من السهل عليه ان يُخفي اختياره وفعله وايمانه بالله تعالى ونبوة محمد ولاسيما طبيعة هذا الاختيار يتناغم مع أخلاق أبي طالب صاحب القيم والمبادئ الإنسانية العالية. أما عن إخفاء أبي طالب اعتناقه الإسلام وتوحيده لله تعالى فهو يدخل ضمن توجيه الله تعالى لنبيه الكريم كجزء من الخطوات الضرورية لمسار الدعوة، فتشكيل طوق الحماية للنبي في مكة بما يسمح له بالحركة ومخاطبة

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية، جـ١، ٢٨٣-٢٨٤.

الناس ودعوتهم ضمن الأسباب الطبيعية لم يكن ليتحقق إلا عن طريق وجود عمه أبي طالب بما لديه من مكانة اجتماعية كبيرة، ولو كان قد أعلن اعتناقه للإسلام، لكانت مهمته في توفير الحماية والسند لرسول الله في ضعيفة جداً، فضلاً عن الدور الاخر الذي قام بأعبائه عند بقائه حلقة الوصل بين النبي من جهة وزعماء مكة من جهة أخرى. اذ لم يتمكن النبي في من مخاطبتهم بشكل مباشر لمواقفهم المتشنجة والرافضة للدعوة فكانت الاستعانة بعمه لمخاطبتهم هو جزء من إلقاء الحجة عليهم في الاستجابة أو عدمها. كما أنه من المفيد الإشارة هنا في الحديث عن موقف أبي طالب إلى عدم ظهور أي إشارات في مضامين المرويات الإسلامية تدلل على رفضه للدعوة أو تضامنه مع قريش لنقول بعدها انه لم يترك تلك الديانة البائسة عبادة الأصنام والأوثان حتى مماته.

كان يوماً مرهقاً لرسول الله في فبعد تلقيه الوحي ولقاء وبأبي طالب كما نعتقد توجه الى داره حيث السيدة الفاضلة خديجة عيش التي كانت موفقة في تعاملها معه على مدار الخط، اذ لم تتذمر يوماً ولم تقف عائقاً بإزاء مهامه الكثيرة التي كانت على عاتقه، بل كانت دائماً عاملاً داعماً ومساعداً له كما هو موقف أبي طالب، وفي تقديري أن أبا طالب وخديجة عيش انما جعلهما الله تبارك وتعالى من بين الأعمدة الراسخة الثابتة التي أسهمت في دعم النبي لله لمرحلة مهمة ومحددة حتى حان موعد وفاتهما فتزامن ذلك في وقتٍ متقاربٍ جداً، بعد أن قطعا شوطاً مهماً ساعدا فيه النبي على الانطلاق بالدعوة والاستمرار حتى تحقيق النجاح.

عند دخول النبي الى بيته كانت السيدة خديجة المنظرة ولم تبدو عليه اي من علامات الخوف والفزع لما شهده في غار حراء، كما لم يكن بحاجة الى تفسير ما شهده وتوضيحه، إنما دخل واثقاً وعارفاً وسعيداً بما حصل معه من التشريف والتكليف الإلهي، ولكنه في الوقت نفسه كان شديد التعب مرهقاً، فقص على زوجته السيدة خديجة عيد الخبر، وكان جوابها بثقة عالية وروح مطمئنة الك لتصدق الحديث وتؤدي الأمانة وتصل الرحم... وكأنها كانت تنتظر هذه

اللحظة فلم يظهر في كلماتها اي لون من ألوان الرفض أو الحيرة والاستغراب أو حتى المفاجئة والاضطراب.

إما ما ذكرتهُ بعض المرويات الإسلامية من أن النبي الله قال لزوجته زملوني زملوني وكان مرتعداً خائفاً!! فهذا المعنى لا يستقيم مع ما ذكرناه انفاً.

#### انطلاق الدعوة الإسلامية

باشر النبي بين بالدعوة للإسلام وتوحيد الله تعالى وترك عبادة الأصنام، فلم تكن في بدايتها دعوة عامة ولم يُوجه خلالها خطاباً عاماً امام الناس، انما اتخذ من المخاطبات الفردية الخاصة اسلوباً له في الدعوة، إذ كان النبي ينه يدعو الناس فرداً فرداً ولا يدعوهم جماعة جماعة. إن الأمر يبدو منطقياً جداً، لأنه في منهج الحركات والتيارات والأديان والأفكار الناشئة لا يمكن البدء بالدعوة الجماعية ومخاطبة الناس على وجه العموم، لأن حجم الاستجابة سيكون ضعيفاً جداً إن لم يكن معدوماً، في حين أن مخاطبة الافراد بشكل خاص قد تحقق من النتائج ما لا تحققه الخطابات العامة المعلنة.

إن النبي كان بحاجة الى قاعدة من المؤمنين ليشكلوا القاعدة والنواة لاتباعه المسلمين، ثم بعد ذلك سيشكلون هؤلاء قوة اضافية تُديم استمرارية الدعوة وتوسع من نطاقها، لذلك بدأ دعوته بتشكيل هذه القاعدة من خلال (الدعوة الفردية الخاصة) التي استغرقت بحدود ثلاث سنوات (۱) والتي سماها بعضهم خطأً بالمرحلة السرية من الدعوة، ولم تكن بالسرية اطلاقاً انما كانت دعوة خاصة موجهة للأفراد وليس للجماعات، فخبر الدعوة والنبوة لم يكن مجهولاً عن اهل مكة، كما لم يراع في الدعوة الكتمان حتى نسميها بمرحلة الدعوة السرية، صحيح ان تحركات النبي في لم تأخذ الشكل العلني ولم يعتلي المنابر العامة أو يخطب في الأسواق أو المناسبات التي يجتمع فيها الناس في السنوات الثلاث الأولى، ولكنه كان يتحرك بشكل معلوم لدى بعض اهل مكة، خلال سعيه لإقناع الأفراد بقبول

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص١٢٦ ، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص١٦٩.

الدعوة واعتناق الإسلام ممن كان يرى فيهم الاستعداد لقبول الأفكار الجديدة، وله تأثير فيهم عن طريق مخاطبة عقولهم، هذه التحركات تصدق عليها التسمية التي وضعناها (الدعوة الفردية الخاصة)، التي نتج عنها وبفضل جهود كبيرة منه دخول عشرات المكيين إلى الإسلام فشكلوا بذلك القاعدة الأولى للمسلمين.

بدأ النبي الله المقربين المحيطين به والأصدقاء، ومن الطبيعي على وفق منهجه في الدعوة الفردية الخاصة أن يتتابع دخول المكيين الى الإسلام واحداً بعد الآخر. لقد أصبح هذا التتابع والأسبقية في اعتناق الإسلام من العوامل الرئيسة في ترجيح بعض الصحابة وتقديمهم على بعض وفي تقييم مكاناتهم في داخل المجتمع الإسلامي لاحقاً، بل حتى في تقرير العطاء المالي لهم.

بناءً على ذلك فان أول من دعاهُ النبي الله اعتناق الإسلام وفق ما نعتقده نحن عمه أبو طالب على الرغم من أن المرويات والأخبار في هذه المسألة تقدم تصورات أخر حول الأسبقية في اعتناق الإسلام، في الرجال خاصة لأن السيدة خديجة كي كانت أول النساء اللواتي دخلن الإسلام وهذا محل اتفاق بين جميع المسلمين. إن اختلاف المرويات حول اول الرجال إسلاماً لم يمنعنا من تقديم رؤيتنا الموضوعية القائمة على أن أبا طالب هو أول الرجال والنساء ثم يأتي دور السيدة خديجة كي أما ثالث ورابع التسلسل فهما علي بن أبي طالب وفق وزيد بن حارثة كونهما جزءاً من بيت النبوة ومن أكثر المحيطين بالنبي وملازمة، بعدها يأتي دور صديقه أبو بكر وهو خامس الأشخاص الذين اعتنقوا الإسلام ليتسلسل باقي الصحابة الذين لم يتجاوز عددهم في المرحلة الأولى من الدعوة بأكثر من اثنين وخمسين مسلماً ومسلمة (۱۱)، على اختلاف طبقاتهم، شملوا كل ألوان المجتمع المكي آنذاك، فيهم الغني والفقير وفيهم الحر والعبد.

هذه المرحلة الأولى من الدعوة يمكن أن تحدد زمنياً بعد نزول الوحي مباشرةً

<sup>(</sup>۱) للاطلاع تفصيلياً على اسماء الصحابة الأوائل الداخلين في الإسلام يمكن الرجوع الى: ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، حـ، مـ، ١٦٩ - ١٦٩ ، البيهةي، دلائل، جـ، مـ، ١٧٧ ـ ١٧٤.

لأن النبي بي باشر دعوته تلك بإخبار عمه ومحادثته، وعن طريق إخباره لزوجته وهكذا باقي المحيطين به، حتى اتسعت الدائرة وشملت الأصدقاء أو الذين لديهم استعداد لقبول الأفكار الجديدة من أهل مكة. ونجد أنه من الضروري تسليط الضوء على قيمة الموقف الإيجابي من الدعوة في تلك المرحلة المبكرة، فموقف الذين صدَّقوا النبي في واتبعوا دعوته في وقت كان المجتمع المكي تسيطر عليه أجواء الوثنية وتفاصيلها ولم يكن مستعداً لقبول اي فكرة جديدة، يشكل موقفا عظيماً. إذ إن معارضة ديانة أهل مكة الوثنية وأنماط حياتهم السائدة آنذاك قد يولد كثيراً من الأخطار والمشاكل لكل من انضم إلى هذه الدعوة الجديدة على حياتهم وأموالهم وعلاقاتهم الاجتماعية. لذلك نحن نعتقد أن المسلمين الأوائل الذين صدّقوا النبي في وآمنوا بدعوته في سنواتها الأولى انما كانوا يمثلون موقفاً بطولياً فيه كثير من الشجاعة والتضحية لتحديهم قريشاً وقوتها وغطرستها، إن تصديق النبي في والإيمان بدعوته في ظل الظروف الصعبة والخطيرة التي كانت تمثلها البيئة الوثنية المكية يمثل قيمة كبيرة وشرفاً عظيماً، عبروا عنه بمنتهى المصداقية البيئة الوثنية المكية يمثل قيمة كبيرة وشرفاً عظيماً، عبروا عنه بمنتهى المصداقية في ظل مصير ومستقبل مجهول.

لقد تميز الخطاب القرآني في هذه المرحلة بملاءمته للوضع السائد آنذاك مع انطلاق الدعوة، فلم يكن شديد اللهجة ولم يهاجم عبادة أهل مكة، انما ركز على بعض الحقائق التي تُنبه الإنسان إلى الكون وعظمة الخالق وتثير التساؤلات في داخل عقل الإنسان وتدفعه نحو التفكير والتأمل في الكون وفي الخلق والخالق، نحو البحث عن الحقيقة المتناقضة مع ما كان سائداً في مكة آنذاك. لقد تدرج الخطاب القرآني في دعوة الناس تدرجاً لاءم الظروف التي أحاطت بالنبي السنوات الثلاث الأولى منها تضمن الخطاب القرآني في تعريف الإنسان بخالقه وتعريفه كذلك بطريقة خلقه، وشمول الله تعالى له برعايته وعنايته ولطفه كما جاء في قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَي شَيْءٍ خَلَقَهُ, \* مِن نُطُفَةٍ خَلَقَهُ, فَقَدَّرَهُ, \* ثُمَّ السَيلَ يَسَرَهُ, \* ثُمَّ السَيلَ يَسَرَهُ, \* ثُمَّ السَيلَ يَسَرَهُ, \* ثُمَّ السَيلَ يَسَرَهُ, \* ثُمَّ المَائهُ, فَقَدَّرَهُ, \* ثُمَّ السَيلَ يَسَرَهُ, \* ثُمَّ السَيلَ وَسَفَنَيْنِ ولي الله تعالى: ﴿ أَلَوْ مَعْعَل لَهُ, عَيْنَيْنِ \* وَلِسَانًا وَسَفَنَيْنِ

<sup>(</sup>١) سورة عبس، الآيات (١٨-٢٢).

ثم إن الآيات القرآنية الأولى احتوت على معاني جديدة على أهل مكة، كالإشارة الى يوم القيامة، ويوم الحساب، وحياة ما بعد الموت، ومجازاة المحسنين بالأجر والثواب ومعاقبة المذنبين، فشكلت صوراً جديدة على مساحة معرفتهم الدينية كقوله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتُ \* وَأَذِنتُ لِرَبِّما وَحُقَتُ \* وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتُ \* وَأَلْقَتُ ما فِيها وَعَلَتُ \* وَأَذِنتُ لِرَبِّما وَحُقَتُ \* وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتُ \* وَأَلْقَتُ ما فِيها وَعَلَتُ \* وَأَذِنتُ لِرَبِّما وَحُقَتُ \* وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتُ \* وَأَلْقَتُ ما فِيها وَعَلَتُ \* وَأَذِنتُ لِرَبِّما وَحُقَتُ \* وَإِذَا اللهِ وَعَلَيْ اللهِ اللهُ وَيَعَلِّلُ إِنَّى كَادِحُ إِلَى رَبِكَ كَدُّما فَمُلْقِيهِ \* فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنْبَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْفَ \* فَسَوْفَ يُعَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا \* وَيَعَلِبُ إِلَى الْهِلِهِ مَسْرُورًا \* وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنْبَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْفَ \* فَمَا فَعَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عالى الخير وصنف يحاسب حساباً وتقسيم الناس إلى صنفين صنف يثاب على أفعال الخير وصنف يحاسب حساباً عسيراً على أفعالهم السيئة، هي من المعاني الجديدة على أهل مكة لم تكن واضحة ولم تكن مألوفة من قبل.

<sup>(</sup>١) سورة البلد، الآيات (٨-١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الغاشية، الآيات (١٧ - ٢٠).

 <sup>(</sup>٣) سورة الاعلى، الآيات (١-٤).

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن، الآيات (١-٤).

<sup>(</sup>٥) سورة الانشقاق، الآيات (١-١٢).

كما ان الآيات الأولى لم تخلو من مخاطبة واضحة وصريحة لقريش كما في قوله تعالى: ﴿لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ \* إِلَفِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ \* فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلاَا ٱلْبَيْتِ \* ٱلَّذِت أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُوفٍ ﴾(١)، وهو خطاب مباشر إلى أهل مكة أن لا يعبدوا سوى الله تعالى، هو الذي أطعمهم من جوع وجعل بلدهم بلداً آمناً. لقد احتوى الخطاب القرآني على لغة واضحة خاطب فيها عقول من وجهت اليهم الدعوة وقلوبهم، لم يحتو الخطاب الأول على الغلظة والشدة بقدر ما احتوى على التعريف والتذكير والتحذير لأجل إبعادهم عن طريق الشرك بالله تعالى، ففي السنوات الأولى للدعوة لم ينتقد القرآن الكريم عبادة أهل مكة حينئذ لم تشعر قريش بالخطورة ولم تتحرك لمواجهة الدعوة إلا بعد انقضاء السنوات الأولى.

بعد انقضاء ثلاث سنوات من انطلاق الدعوة ونجاح النبي في كسب اكثر من خمسين مسلماً ومسلمة امنوا بقناعة تامة ورغبة صادقة بما جاء به، تشكلت القاعدة الأولى من المسلمين الذين سيسهمون مع النبي في التحول الى مرحلة الدعوة العامة ومخاطبة الناس جميعاً. لقد بدء هذا النمط من الخطاب والدعوة بعد أن جاء الأمر الإلهي مخاطباً الرسول الكريم بالجهر بالدعوة ومخاطبة عموم اهل مكة والقبائل الوافدة على المدينة، وكانت البداية مع عشيرة النبي في تنفيذاً لأمر الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلأَقْرَبِينَ \* وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ النبي عبدالمطلب إلى الطعام وقد حضر عنده قرابة الأربعين رجلاً من بينهم أعمامه أبو طالب وأبو لهب والعباس وحمزة، وبعد ان اكملوا طعامهم قال لهم: «يا بني عبد المطلب اني والله ما أعلم شاباً في العرب جاء قومه بأفضل مما قد جئتكم به، اني قد جئتكم بخير الدنيا والآخرة، وقد أمرني الله تعالى ان أدعوكم اليه، فإيكم يؤازرني على هذا الأمر. . . فأحجم القوم عنه جميعاً، وقال علي: أنا يا نبي

<sup>(</sup>١) سورة قريش، الآيات (١-٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآيات (٢١٤-٢١٦).

اللَّه أكون وزيرك عليه، فأخذ برقبتي، ثم قال: ان هذا أخي، ووصيي، وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا الله الله وألم ويبدو ان اصحاب هذا النص من المؤرخين لم يو فقوا في وصف حالة بني عبدالمطلب من دعوة النبي ١٠٠٠ إذ قد يبدو من سياقهِ ان الجميع كانوا معارضين في حين ان الشخص الوحيد المعارض كان عمه أبي لهب، فيما عداه كان الجميع مستعد لبذل كل ما يتمكن عليه في سبيل نصرته ومساندته، اولهم كان الشيخ الجليل أبو طالب، وعمهُ حمزة بن عبدالمطلب، وأبن عمه جعفر بن أبي طالب وباقى الحضور، أما الإشارة الصريحة الواردة في الرواية في ان النبي الله أكد على أن الإمام على بن أبي طالب عليه خليفته فيهم وعليهم السمع والطاعة له !!! فهذا ما نعتقدهُ زيادة مقصودة يُراد منها تسقيط ما ذكر عن مواقف النصرة والمؤازة التي وقفها أمير المؤمنين تجاه النبي الأكرم ١٠٠٠. لأنهُ لا يمكن ان يصدر عن النبي على قول كهذا يقلل من قيمة واعتبار كبار بني هاشم وبالخصوص أبى طالب بقوله (خليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا) في الوقت الذي كان الإمام على علي الله يناهز الثلاث عشرة سنة من عمره. اننا نعتقد ان النبي ﷺ قد تحدث عن مكانة الامام ﷺ بانهُ اخيه ووصيه، ولا نعتقد بانهُ تحدث عن كونهِ خليفتهُ عليهم، لان الوقت مبكر جداً للحديث عن الخلافة والرئاسة، هو مازال في بداية مشوار الدعوة يأمل في نصرتهم ومؤازرتهم وليس من المنطق الحديث في هذا الوقت عن الخلافة، ناهيك عن ادب الحديث الذي عرف عن النبي هي، والتعامل المهذب المليء بالاحترام تجاه أعمامه وأبناء عشيرته وبالخصوص عمه أبي طالب فكيف يقول لهم (اسمعوا لهُ واطيعوا!!!).

انطلق النبي بعدها بالتبليغ والدعوة في عموم مكة مستفيداً من التجمعات العامة والاسواق والوافدين من مختلف القبائل العربية، فانتشر خبر الدعوة واصبح الشغل الشاغل لأهل مكة والمتطلعين لأخبارها، هنا بدأت قريش تتعرض للنبي بالسخرية والاستهزاء وارادوا بذلك التقليل من قيمة واهمية ما يدعوهم اليه، مماساهم في عزوف الناس عن الاستماع اليه والتفاعل مع دعوته، وكان ذلك يشعر النبي النبي عزوف الناس عن الاستماع اليه والتفاعل مع دعوته، وكان ذلك يشعر النبي

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٢-٣٢ ، ابن الاثير، الكامل، جـ١، ص٨٦٥

بالألم والحزن فانزل الله تعالى قوله المبارك: ﴿ فَاصَدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَاَعْرِضْ عَنِ اَلْمُشْرِكِينَ \* إِنّا كَفَيْنَكَ الْسُتَمْزِءِينَ \* وَلَقَدْ نَعْلَمُ اللّهِ إِلَهَا ءَاخَرَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \* وَلَقَدْ نَعْلَمُ اللّهِ إِلّهَا ءَاخَرَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ \* وَلَقَدْ نَعْلَمُ اللّهِ وَاسْتَمِر يلعو الناس دون ان يلتفت إلى الميوية بعضهم. إن اسلوب الخطاب العام الذي اتبعهُ النبي خلال هذه المرحلة بعا يستفز زعماء مكة، لاسيما وقد احتوت الآيات القرآنية على انتقادات صريحة لعبادتهم الوثنية وشركهم بالله الواحد الأحد، ثم شكل النبي محمد بتحركاته وكسبه لعدد من المكيين عامل ضغط اخر على زعماء مكة، الا ان هذا النجاح في كسب المزيد من المؤيدين للدعوة، لم يقابله نجاح مماثل في التأثير على موقف زعماء مكة واصحاب القرار فيها، على الرغم من كونه كان معروفاً لديهم بخلقه الرفيع وصدق حديثه وايفاءه بالعهود والأمانات ومكانته الرفيعة في مكة فضلاً عن وعوده اياهم بالخير والصلاح. في المقابل فان شعور زعماء مكة بخطورة الموقف أخذ يتصاعد يوماً بعد اخر حتى ظهرت ردود أفعالهم على شكل خطوات واضحة متسلسلة لإيقاف الدعوة ومواجهتها بكل الطرق والأساليب.

كانت البداية في مواجهة الدعوة من خلال محاولات الإغراء واللين، حينما سعوا الى إغرائه بمكاسب الدنيا، فعرضوا عليه ما يشاء من الأموال والنساء والجاه في مقابل تركه لهذه الدعوة والتوقف عنها، لم يكن النبي في ليستمع اليهم أو يلتفت إلى ما يقدمونه، كان جوابه واضحاً صريحاً: «لو وضعت الشمس في يميني والقمر في يساري، ما تركت الأمر حتى يظهره الله أو اهلك في طلبه» (٢)، ثم بعد ذلك حاولوا الضغط على عمه أبي طالب لعله يتمكن من إيقاف تحركات ابن أخيه، فقالوا له: يا أبا طالب ان ابن أخيك قد سب آلهتنا، وعاب ديننا، وسفه احلامنا، وضلل آبائنا، فأما ان تكفه عنا، وأما ان تخلي بيننا وبينه، فهدأهم أبو طالب ثم انصر فوا عنه.

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآيات (٩٤-٩٩).

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص١٣٥

الا إن النبي الله لم يتوقف عن دعوته بل استمر بوتيرة عالية مع أن مستوى الاستجابة كان ضعيفاً، ولكن مع كل حالة استجابة كانت قريش تشعر بالخطر. هذه المرة توجهوا إلى أبي طالب بلهجة مختلفة عن السابق اخذوا يتوعدون ويهددون ان لم يكف ابن أخيه عن شتم آلهتهم فلسوف ينازلونه حتى يهلك احد الفريقين، وكانت تلك أول المواقف المتشنجة التي صدرت من قريش وهددت فيها بني هاشم بالقتال، لكن لماذا لم ينفذوا تهديدهم؟ في تقديري ان قريش حتى ذلك الحين لم تكن موحدة في موقفها من اسلوب التعامل مع الدعوة، وفكرة التهديد بقتال بني هاشم لم تكن فكرة متفق عليها في مكة آنذاك لذلك لم تنفذ.

سؤال في غاية الاهمية: لماذا هذا الموقف العدائي الذي اتخذته قريش من الدعوة؟ فمن المعلوم ان المجتمعات البشرية غالباً ما تتحرك وفق ارادة قادتها وحكامها والمؤثرين في الناس، هذه الإرادة غالباً ما تراعي المصالح الخاصة لهؤلاء على حساب المصالح العامة للمجتمع. هكذا كان الموقف في مكة، الامر برمته في يد زعماء قريش الذين وجدوا ان مصالحهم ستتعرض للخطر في حالة القبول بدعوة النبي محمد الذلك ظهر موقفهم بصورة عدائية وشرسة، وبالإمكان اجمال دوافعهم في هذا الموقف على النحو الاتي:

اولاً: الدافع السياسي، الذي أثر كثيراً في بلورة الموقف الرافض للدعوة، ذلك بأنّ القبول بدعوة النبي معناه الاعتراف بزعامته ورئاسته عليهم جميعاً، وهذا في واقع الحال يتقاطع مع تطلعات اغلب القيادات والزعامات وطموحهم، إذ كانوا يتنافسون فيما بينهم على رئاسة مكة وتطلع كل منهم إلى بلوغ ذلك الحلم، فكيف لهم ان يتنازلوا عن طموحاتهم السياسية ويعترفوا بنبوة محمد وزعامته عليهم.

ثانياً: الدافع الاجتماعي، وهو لا يقل أهمية عمن سبقهُ، فزعماء قريش عدَّوا ترك عبادة الآباء والأجداد وإبدالها بعبادة أخرى جديدة فيه انتقاص كبير من قيمة آباءهم ومكانة أجدادهم الذين ولدوا وماتوا وهم على تلك الديانة. إن تركها بحسب منظورهم هو انتقاص من تراث وماضي آباءهم وأجدادهم وعدم احترام معتقداتهم التي تمسكوا بها لعقود وقرون ماضية، لقد بين الله تبارك وتعالى ذلك الأمر في قوله

تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَكِمُ مَاٱلَّذِى سَخَرَ لِنَاهَا اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَجَدُنَا عَابَاءَنا عَلَى أُمَّةً وَإِنّا عَلَى أُمَّةً وَإِنّا عَلَى مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلّا قَالَ مُتَرُوفُها إِنّا وَجَدُنَا عَابَاءَنا عَلَى أُمّةً وَإِنّا عَلَى ءَاثَوِهِم مُقْتَدُونَ \* قَلَ أُولَوْ جِئْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمّا وَجَدتُم عَلَيْهِ عَابَاءَكُم قَالُوا إِنّا عَلَى ءَاثَوِهِم مُقْتَدُونَ \* قَلَ أُولَوْ جِئْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمّا وَجَدتُم عَلَيْهِ عَابَاءَكُم قَالُوا إِنّا عَلَى المعادى والمتعادى عِما الديني هنا تمسكا بالجانب الاعتقادى والقيم والإيماني بقدر ما كان تمسكا بالموروث الاجتماعي، فضلاً عن المبادئ والقيم الإنسانية التي تدعو الى المساواة بين أبناء المجتمع ونبذ الفوارق بينهم التي جاءت بها الشريعة الإسلامية لم تكن لتتناغم مع طبيعة المجتمع القائم وحالة التمييز التي كانت سائدة فيه بين الحر والعبد، بين الغني والفقير، لذلك لم يرضَ هؤلاء بمجيئ مفاهيم جديدة تردم الحواجز بينهم وبين الفقراء والعبيد، اذكيف يقبلوا بمساواتهم مع من يملكونهم، لذا لم يتحملوا هذا الميزان الاجتماعي الجديد الذي جاء به الإسلام.

ثالثاً: الدافع الاقتصادي، الذي أسهم في رفض زعماء مكة الدعوة بدرجة عالية كذلك، إذ إن أهل مكة كانوا يعتمدون على التجارة مورداً رئيساً للاقتصاد، لأن مكة لم تكن مدينة تزرع، كما انها لا تحتوي على صناعات وحرف بمستوى يؤمن لأهلها مورداً اقتصادياً جيداً، كما ان القيمة التجارية لمكة كانت مرتبطة بالمكانة الدينية لها كونها مكاناً مقدساً عند العرب لوجود بيت الله الحرام. إذ كانت الأعراب والقبائل تتوافد عليها في مواسم الحج باستمرار ما يشكل ذلك مساهمة كبيرة في ازدهار تجارتها. لقد كان المنتفع الأكبر في هذه الحركة التجارية هم زعماء مكة على الرغم من أن تلك التجارة تعود بالنفع على معظم أهلها، فان مقدار الفائدة الأكبر هو من نصيب الزعماء أصحاب رؤوس الأموال الطائلة، مقدار الفائدة الأكبر هو من نصيب الزعماء أصحاب رؤوس الأموال الطائلة، وأرباحاً من جراء تلك التجارة. إن خشيتهم من أن تتأثر مصالحهم الاقتصادية بسبب تغيير الديانة في مكة ومن ثم تراجع الأرباح والمكاسب التجارية دفعهم لمقاومة الدعوة الإسلامية بقوة.

استمرت الآيات القرآنية بالنزول وهي تندد بالشرك وتدعو الى توحيد الله

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآيات (٢٢-٢٤).

تعالى، كذلك استمرت أعداد المسلمين بالازدياد يوماً بعد آخر فكان ذلك يدفع قريش للمزيد من أساليب المعارضة والمواجهة للدعوة بكل ما أوتوا من قوة، عندها لجأوا الى التعذيب الجسدي الذي شمل بعض اتباع النبي هم ممن آمنوا بدعوته وكانوا من المملوكين أو من غير المنتمين إلى أسر وقبائل قوية في مكة، لقد تعرض هؤلاء الضعفاء والمملوكين للعذاب الجسدي والنفسي واستمر الضغط عليهم لأجل تركهم الإسلام والعودة إلى عبادة الأصنام (۱).

إن ما تعرض له أولئك المستضعفون والمملوكون من أذى شكل مسؤولية كبيرة على النبي ، فعملهُ الأن لا ينحصر بتبليغ الرسالة فحسب، إنما على عاتقه مهام أخر كثيرة من بينها السعي لتأمين حياة أتباعه من الأخطار المحدقة بهم، وإيجاد منافذ وملاجئ آمنة لهم. لقد واجه النبي تلك الظروف الصعبة بالصبر والبحث عن الحلول، فقد وجد نفسه ملزماً بإيجاد ملاذات آمنة لبعض أتباعه ولاسيما أولئك المستضعفين بعد أن تعرضوا لأذى زعماء مكة وتعذيبهم الشديد.

النبي كان يعلم أن مسار الدعوة لن يكون سهلاً يسيراً، إنما سيكون مليئاً بالأشواك والمصاعب التي تحتاج منه ومن أصحابه الصبر، فعن طريق الصبر وتحمل تلك الضغوط الكبيرة والثبات على الموقف والتمسك بدين الإسلام يأتي بعد ذلك الفرج. إن الضغوط الكبيرة التي شكلها التعامل العنيف من قبل المشركين لأصحابه كان حرياً بان يطيح بموقف أي رجل مهما بلغ من الصلابة والثبات، إلا أنه كان يعلم أن التوقف أو التراجع عن الدعوة لن يصب إلا في مصلحة الشرك بالله تعالى، لذلك تحمل في نفسه الكثير ودعا أصحابه للصبر حتى يأذن الله تعالى لهم بالفرج، وفعلاً كانوا بمستوى ذلك التحدي فكلما زاد عنف قريش شراسة، ازداد المسلمين صبراً وتحملاً للأذى، ونتيجةً لذلك وقع عدد من الشهداء في مقدمتهم الصحابي الجليل ياسر بن عامر العنسي وزوجته سمية بنت خباط، هما أسرة الصحابي عمار بن ياسر.

<sup>(</sup>۱) للتعرف اكثر على الطرق التي سلكها المشركين في عذاب المسلمين الأوائل يمكن الرجوع الى: ابن هشام، السيرة، جـ١، ص٢١٩٥.

#### الهجرة إلى بلاد الحبشة

لشدة المواجهة التي نالت من جميع المسلمين ولاسيما المستضعفين منهم، بالتعذيب المفرط، لم يكن أمام النبي في من خيار آخر غير فكرة الهجرة إلى بلاد الحبشة، التي نعتقد بأنها من توجيه الله تعالى ورحمته ولطفه بعباده المستضعفين، إذ لا يمكن أن تكون هذه الفكرة اجتهاداً شخصياً واختياراً من النبي في من دون أي توجيه الهي، كونها تمثل قراراً مصيرياً بالغ الخطورة تتعلق به حياة عدد كبير من المسلمين، فليس من المعقول أن يجازف بحياتهم من دون أن تكون لديه معرفة تامة واطمئنان كبير بان المكان المتوجهين إليه سيكون آمناً لهم، وهذه المعرفة وهذا الاطمئنان مما لاشك فيه هو من أبواب الغيب التي فتحها الله تعالى لنبيه وأعلمه بها، ومن ثم فان فكرة الهجرة إلى بلاد الحبشة هي من توجيه الله تعالى.

اذن لم يكن هنالك أي اجتهاد للنبي في اختيار بلاد الحبشة. ان مطالعة رواية ابن إسحاق في ما يخص الهجرة الى الحبشة التي يورد فيها مسوّغات إرسال المسلمين إليها تؤكد هذا المعنى، إذ يقول: «فلما رأى رسول الله ما يصيب أصحابه من البلاء... وانه لا يقدر على ان يمنعهم مما هم فيه من البلاء قال لهم: لو خرجتم الى أرض الحبشة فإن بها ملكاً لا يُظلم عنده أحد وهي أرض صدق، حتى يجعل الله لكم فرجاً مما أنتم فيه، فخرج عند ذلك المسلمون من أصحابه الى ارض الحبشة مخافة الفتنة، وفراراً الى الله بدينهم، فكانت أول هجرة في الإسلام» (۱۱). كانت في حدود السنة الخامسة من البعثة. اما الحبشة فكانت بلاداً نصرانية الديانة، لا تتصل بحدود برية مع شبه الجزيرة العربية إنما يفصل بينهما البحر الأحمر (۲).

إن التقاليد الاجتماعية السائدة آنذاك في شبه الجزيرة العربية تدفع الأفراد الذين يتعرضون للأذى أو يتعرضون للتهديد وليس لهم من حماية إلى التوجه نحو القبائل الكبيرة القوية للدخول في حمايتها من أجل السلامة والنجاة، لأن من الأعراف السائدة آنذاك أنّ مَن يلجأ إلى أية قبيلة لابد أن تُهيء له الحماية، كما أن القبائل

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص١٥٤ ، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٣٦ ، الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٢٩.

تتفاخر بأدائها لمثل هذا الفعل. السؤال المهم هنا: لماذا لم يفكر النبي الله بتوجيه أصحابه إلى إحدى تلك القبائل الكبيرة القوية لحمايتهم؟

على ما يبدو أن تمسك تلك القبائل العربية بعبادة الأصنام والأوثان أبعدت فكرة الاستعانة بها لحماية المسلمين، فكيف ستقوم بحمايتهم وهي تدين بالوثنية التي خرج هؤلاء هرباً منها إلى توحيد الله تعالى، كيف يلوذون بالوثنيين لحمايتهم من الوثنيين!!.

المرويات تختلف في تفاصيل خروج المسلمين عند هجرتهم للحبشة: هل كانت هجرة واحدة أم هجرات متعددة. إننا نعتقد ان الهجرة الأولى وحتى الهجرات اللاحقة لم تكن علنية ولم تكن معلومة لدى قريش إلا في وقتٍ لاحق، عندما خرج المسلمون جماعات صغيرة متسللين باتجاه البحر غرب مكة ومن هناك استقلوا المراكب حتى وصلوا بلاد الحبشة، كانت أعدادهم بحدود الثلاثة والثمانين رجلا وتسع عشرة امرأة فضلاً عن ابنائهم الذين خرجوا معهم وهم صغاراً، هؤلاء لم يخرجوا من مكة دفعة واحدة، إنما كانوا على ثلاث أو خمس دفعات ولم تشعر بهم قريش إلا في وقتٍ لاحق (۱). لقد جعل النبي ابن عمه جعفر بن أبي طالب اميراً عليهم، ويبدو انه كان مُكلفاً بتدبير امورهم ورعاية مصالحهم خلال وجودهم في الحبشة وادامة الجانب العبادي بما كان يمتلكه من معلومات جيدة حول الإسلام، كما نعتقد انه كان على تواصل مع النبي خلال تلك السنوات.

اخبار وصول المسلمين الى الحبشة كانت كالصاعقة على مسامع زعماء مكة، لذلك سارعوا إلى التحرك لاستعادتهم مستفيدين مما يمتلكونه من علاقات مع ملك الحبشة، ولاسيما فيهم من العبيد والإماء المملوكين الذين غادروا مكة دون إذن أوليائهم، لقد طالبت قريش باستعادتهم جميعاً، الا ان ملك الحبشة النصراني (أصحمة بن أبجر) رفض طلبهم واعلن انهم في حمايته في موقف شجاع ومنصف، عبر عن تعامل إنساني وأخلاقي كبير.

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٢، ص١٥٥، ابن هشام، السيرة، جـ١، ص٢٢٠.

لقد استمر دعم ملك الحبشة للمسلمين حتى في الأوقات الصعبة التي مَّرت عليه، حينما تعرض حكمهُ للانهيار عبر تمرد أو انقلاب مسلح وقع في عهده، فقام بتجهيز مركباً لهم في البحر، وقال لهم ان وقعت هزيمتي في الحرب ولم أبق في الحكم فاتبعوا سبيلكم وانجوا بأنفسكم، وان قُدّر لي النصر وبقيت على رأس الحكم تعودون لهذه البلاد وتعيشون فيها كما كنتم امنين، هذا الانشغال بأحوال المسلمين ومصيرهم يعبر عن استمرار المواقف المشرفة النبيلة لملك الحبشة التي وقفها معهم خلال تلك المرحلة الحرجة من تاريخ الدعوة الإسلامية (۱).

بعد فشلهم في استعادة المهاجرين من الحبشة، لم يتوقف زعماء مكة عند هذا الحد، فكانت لهم مواقف أخر مع النبي كتوجيه سفهائهم للتعرض له في محاولة إهانته بشتى السبل، أو بالعمل على إحراجه أو اتهامه ببعض التهم لأجل إضعاف دعوته والتقليل من قيمة شخصه وتأثيره في الناس، فلم تؤثر تلك الممارسات في دعوته ولاسيما أنّ الخطاب القرآني في كل مرة يفضحهم ويرد عليهم بحجج دامغة ومن ذلك ما جاء في سورة الإسراء حينما طالبوا النبي أن يأتي لهم بالمعجزات حتى يصدقوه (١٠)، ولم يكن طلبهم عن نوايا صادقة وعن نفوس تبحث عن الحقيقة، إنما غرضهم هو تكذيب دعوته، فجاء الرد في قوله تعالى: ﴿ قُل لَّينِ الْجَتَمَعَتِ ٱلإِنشُ هذه الآية الكريمة التي ظهرت فيها لغة التحدي لأية ملة أو قوم من الإنس والجن أن يأتوا بمثل هذا القرآن الذي جاء به النبي أن فأصابهم ذلك بالحيرة وأخرس ألستهم وأظهر عجزهم أمام الناس جميعاً، تلك الحيرة وهذا العجز دفعهم لاتهامه من قبل بأنه كاهن جاء بهذه القصص وقد تعلمها على يد رجل أعجمي، بعد ان وصفوه من قبل بأنه ساحر، أو شاعر أو مجنون (١٠)، فجاء الرد القرآني بقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ١، ص٢٢٣ - ٢٢٦ ، البيهقي، دلائل، جـ٢، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٣، ص١٧٩ ـ ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء، الآية (٨٨).

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، الكامل، جـ١، ص٩٢٥.

نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ لِسَابُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌ وَهَذَا لِسَانُ عَرَفِيُ مُّيعِتُ المتعلم أن يأخذ عَرَفِيُ مُّيعِتُ المتعلم أن يأخذ العلم بلسان معلمه فإذا كان المعلم أعجمياً كما يقولون فكيف جاء النبي الله بلسان عربي فصيح! وهكذا تساقطت الحجج والذرائع التي أطلقها المشركون وأرادوا أن يقللوا من قيمة الإسلام ويضعفوا من حجج نبيه المصطفى.

#### مقاطعة بني هاشم في مكة

لقد استمرت أحوال المسلمين في السنوات الخامسة والسادسة والسابعة في غاية الصعوبة مع اشتداد المعارضة في مكة، كانت الرغبة كبيرة لدى قريش لإنهاء الدعوة، ولكن مع فشل تلك الأساليب التي استعملوها ولم تنجح، ابتكروا أسلوباً فريداً غير مسبوق في ضمن البيئة المكية قبل الإسلام، الا وهو اسلوب المقاطعة والعزل عندما فرضوا على بني هاشم المقاطعة الاقتصادية والاجتماعية. بنو هاشم كما هو معلوم عشيرة النبي الذين وفروا الحماية والسند له في دعوته، شملتهم هذه المقاطعة لتشكل عامل ضغط عليهم لإجباره على التوقف عن الدعوة. اشترك في هذه المقاطعة كل قبائل مكة والمتحالفون معهم وحددت أوجهها بالجانبين ولا يشترون منهم، وعطلوا بذلك اعمالهم التجارية. كما نصت المقاطعة على قطع ولا يشترون منهم، وعكذا وضعوهم في على الصلات الاجتماعية معهم لا يصاهرونهم ولا يتزوجون منهم، وهكذا وضعوهم في غزلة تامة، بعد ان تجمعوا في مكان واحد يدعى شعب أبي طالب، ولم يستثنى من الهاشميين إلا أبي لهب.

لقد اثرت هذه الإجراءات كثيراً في تفاصيل حياة الهاشميين وقد تحمل النبي العبء الأكبر، فكانت سنوات صعبة ومرهقة استنزفت أموالهم جميعها

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>۲) ابن اسحاق، سیرة ابن اسحاق، جـ۲، ص۱۳۷، ۱۵۰، ابن هشام، السیرة، جـ۲، ص۲۳۶، ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ۱، ص ۱۳۹، الطبري، تاریخ، جـ۲، ص۳۵-۳۳۳.

وفي مقدمتهم أموال أبو طالب وأموال السيدة خديجة على فعلاً المقاطعة شكلت عنصر ضغط كبير على النبي في وكذلك على من أسهم في حمايته ووفر له الدعم لاستمرارية الدعوة. لقد ظهر ان الهدف منها ايقاف الدعوة وإنهائها، إلا ان هنالك هدفاً آخر لم تظهر معالمه في بداية المقاطعة قدم خدمة كبيرة للمتنافسين على زعامة مكة، إذ إن عملية عزل جبهة مهمة ورجال مهمين كبني هاشم أسهم في مسألة إضعاف دورهم على المستوى السياسي وإبعادهم عن زعامة مكة وصعود منافسين آخرين لهم، ولذلك يمكن القول ان المقاطعة أسهمت في تحقيق مصالح سياسية لبعض زعماء مكة.

من المهم الإشارة هنا إلى أن طبيعة مكة مختلفة عن باقي المراكز السكانية المحيطة بها آنذاك، كانت تستقبل في موسم الحج العديد من الوفود والقبائل الذين يأتون على شكل جماعات جماعات من المناطق المحيطة بها أو البعيدة، وبذلك شكل الوافدون الى مكة فرصة مناسبة لبني هاشم ان يتواصلوا معهم ولاسيما في المجال الاقتصادي، فهم غير ملزمين بالمقاطعة التي فرضت، ولكن مع ذلك فإن مساحة التواصل والحركة التجارية لم تكن لتغطي حاجة بني هاشم ولم تسد رمق جوعهم ومن ثم فإننا نؤكد مرة أخرى على أن المقاطعة أثرت كثيراً في أحوال الهاشميين المعيشية. الا انهم في الوقت نفسه استمروا بالصمود والتحمل حتى جاءهم الفرج من عند الله تعالى.

بعد مضي ما يقرب من ثلاث سنوات ظهرت حركة معارضة لهذه المقاطعة، لقد شعر بعض المكيين بالخزي مما يفعلونه بأبناء عمومتهم من بني هاشم، ان حرمان النساء والأطفال والشيوخ من الغذاء خلق ردة فعل تنامت يوماً بعد آخر عند بعض الشخصيات المكية كهشام بن عمرو، وزهير بن أبي امية بن مخزوم، والمُطعِم بن عدي من قبيلة نوفل، وابو البختري وزمعة بن الأسود من قبيلة اسد، وهؤلاء الوجهاء ورؤوس القوم شكلوا تياراً قوياً للإفصاح عن معارضتهم لتلك المقاطعة، التي كما بدأنا الحديث انها تحتاج الى تأمل لانها كانت من الأساليب غير المألوفة في البيئة المكية، فيها الكثير من الدهاء وخلف أهدافها المعلنة غير المألوفة في البيئة المكية، فيها الكثير من الدهاء وخلف أهدافها المعلنة

دوافع سياسية واضحة. وعلى ما يبدو ان جهود الشخصيات التي اشرنا اليها في انهاء المقاطعة تزامنت أو انها جاءت بعد الرؤيا التي رآها النبي محمد في منامه والتي جاء فيها: ان تلك الوثيقة التي تعاهد فيها زعماء مكة على ظلم الهاشميين والتي كانت معلقة في جوف الكعبة قد أكلتها (الارضة) ولم يبقى منها سوى اسم الله تبارك وتعالى، وكان ذلك مما أوحى الله تعالى لنبيه الكريم، فاخبر به عمه أبا طالب الذي توجه الى رؤوس القوم تلك الأسماء التي ذكرناها، فتجمعوا وانطلقوا الى مكان الكعبة وجاء زعماء قريش فأخبرهم أبو طالب بما أخبره به النبي فكذبوه وأرادوا اثبات ذلك من أجل أن يتفرق الناس عنهم، فلما لجؤوا الى جوف الكعبة تفاجؤوا بان تلك الوثيقة المعلقة لم يبقى منها إلا اسم الله تعالى، فخرست ألسنتهم وفشلت مقاطعتهم تلك في حدود السنة العاشرة من البعثة المباركة (۱).

لقد انتهت تلك المقاطعة البائسة التي فرضت على بني هاشم والتي أريد منها أن تضعف وتنهي أمر الدعوة، ولكن واقع الحال أن النبي في بصبره وصبر من معه من أبناء عشيرته أسهم في أن تنجح الدعوة الإسلامية في الاستمرار والمواصلة وان لا تتوقف عند حدٍ معين.

### وفاة أبي طالب وخديجة عِلْسَنَوْدُ

إن نهاية المقاطعة بقدر ما كانت فرجاً كبيراً من قبل الله تعالى على نبيه وصحابته حملت له من التطورات المؤلمة المحزنة ما حملت، ففي هذه السنة فقد النبي أعز وأغلى إنسانيين أسهما في نجاح دعوته وإسناده والوقوف معه حتى هذه اللحظات الأخيرة من حياتهما، فقد توفي عمه أبو طالب، ومن ثم توفيت زوجته السيدة خديجة بسير وكان الفاصل بين وفاتيهما لا يتجاوز بضعة اسابيع، لذلك عرف هذا العام بأنه عام الحزن لشدة ما مَر به النبي هم من الم الفراق. إذ

<sup>(</sup>۱) ابن اسحاق، سیرة ابن اسحاق، جـ ۲، ص ۱٤۱ – ۱٤٦، ابن هشام، السیرة، جـ ۱، ص ۲۰۱ – ۲۰۳؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ ۱، ص ۱۶۱ – ۱۶۱؛ البیهقی، دلائل، جـ ۲، ۳۱۲ – ۳۱۲.

تزامنت وفاتيهما في عام واحد بعد مسيرة حافلة مليئة بالمساندة والدعم والإيمان بما جاء به في دعوته خلال السنوات العشر الأولى منها(١).

إن المتأمل في المشيئة الإلهية هنا قد يشعر بجملة من الأفكار العظيمة المرتبطة بأبي طالب وخديجة بهي أولاً: ترتيب ادوار كل منهما وأهمية هذه الأدوار المساندة للنبي في وقيمتها، ثانياً: تكريم أصحاب هذه الأدوار العظيمة بما يتناسب مع عطائهم غير المحدود. ففي تقديرنا ان الأدوار التي أوكلت إليهما قبل المبعث النبوي المبارك وبعده حتى السنة العاشرة من البعثة، أراد الله تعالى لها ان تنتهي معاً في وقتٍ واحد لاسباب عدة سنأتي على ذكرها بالتفصيل.

ففيما يتعلق بالسيدة الفاضلة خديجة بهذا التي وقفت تساند النبي أمند ان تزوج منها وهو بعمر الخامسة والعشرين وحتى موعد وفاتها على مدى خمس وعشرين سنة، عشرة أعوام قضوها معاً يدعون الى توحيد الله تعالى ونبذ الشرك، كانت امرأة مؤمنة صالحة ومضحية، قدمت كل ما تملكه من اموال لاستمرارية الدعوة ودعم زوجها، بوفاتها أصيب النبي بوحزن شديد، لما لها من مكانة في قلبه بفضل عطاءها الإنساني الكبير، فضلاً عن تزامن وفاتها مع وفاة عمه أبي طالب. كان النبي بوستذكرها ويثني دوماً على مواقفها ومما كان يقول في حقها لبعض زوجاته: «صدقتني إذ كذبتم، وآمنت بي إذ كفرتم، وولدت لي إذ عقمتم» (۱). وقد تركت وفاتها أثراً كبيراً في السيدة فاطمة الزهراء المنظم اذ كانت صغيرة، ينقل عن تلوذ برسول الله وتدور حوله وتقول أبه أين أمي؟ عندها نزل جبريل بالمنظم فقال له: ربك يأمرك ان تقرأ فاطمة السلام، وتقول لها ان أمك في بيت من قصب كعابه من ذهب، وعَمَدُه ياقوت احمر، بين آسية ومريم بنت عمران (۱).

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٢٧ ، ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٢٨ ؛ السهيلي، الروض الآنف، جـ٢، ص٤٢٥ ـ ٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي، تاريخ، جـ ٢، ص ٣٥؛ الطوسي، أبي جعفر محمد بن الحسن (ت-٤٦٠هـ/ ١٠٦٧م)، الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الأسلامية، (دار الثقافة، قم، ١٩٩٣)، ص ١٧٥.

قد لا نبالغ في الاعتقاد إذا قلنا إن الله تعالى أراد إكرام السيدة خديجة على حينما جعل وفاتها في هذا الوقت، إذ حتى الآن لم يتزوج النبي من امرأة أخرى غيرها، وهذا خلاف عادات الرجال في عصره، فضلاً عن مستلزمات نشر الدعوة وتبليغها على أفضل وجه، كان التعدد في زيجاته امراً ضرورياً للغاية، الا ان النبي لم يقم بذلك الا بعد وفاة السيدة خديجة على نفهم من هذا ان الله تبارك وتعالى لم يشأ ان يكسر بخاطرها حينما تشهد وترى زيجات اخرى للنبي وهي صاحبة المنزلة الرفيعة عند الله تبارك وتعالى، عَزَ عليه ان يكسر بخاطرها في في زيجاته إكراماً لها بحسب تقديرنا واعتقادنا، فقباء زواج النبي من السيدة الكبيرة في السن سؤدة بنت زمعة في شهر رمضان من السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة على الله السن المؤدة بنت المعتقد في شهر وفات السيدة الكبيرة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن الله المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة الكبيرة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة الكبيرة خديجة المن السنة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة العاشرة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة العاشرة العدد النبي السيدة العاشرة بعد وفاة السيدة خديجة المن السنة العاشرة العاشرة العاشرة بعد وفاة السيدة العاشرة بعد وفاة السيدة العاشرة بعد وفاة السيدة الله المناطقة المن

أما حالةً مع عمه أبي طالب (عبد مناف بن عبد المطلب)، هذا الشيخ الكبير الجليل فهي رفقة طويلة بدأت والنبي بعمر الثامنة حينما تولى أبو طالب رعايته وحضانته، مع اعتقادنا بان هذه الرعاية كانت في وقت اسبق مما ذكرناه، كون ابن اخيه قد ولد يتيم الأب وهذا الأمر يزيد من عاطفته وحبه وتعلقه به، فأبو طالب اشترك مع السيدة آمنة بنت وهب والدتة، وجده عبد المطلب، في مسؤولية حماية النبي وتنشئته، وعلى هذا الأساس فإن السنوات الخمسين التي تشكل عمر النبي على حتى وفاة أبي طالب، انقضت جميعها وابو طالب يرعى ابن اخيه، فأراد الله تبارك تعالى ان يريحه من هذا التكليف وهذه المسؤولية الشاقة ولاسيما ان النبي مقدم على متغيرات كبيرة على مستوى المكان والمجتمع، وهنالك تحركات وانتقالات على متغيرات كبيرة على مستوى المكان والمجتمع، وهنالك تحركات وانتقالات على متغيرات كبيرة على مستوى المكان المحتمع، وهنالك تحركات وانتقالات عليها رسول الله في لاحقاً تتطلب منه الخروج من مكة والبحث عن موطن جديد للدعوة وللمسلمين، وابو طالب كان شيخاً كبيراً لم يكن من القوة بمكان ليتحمل للدعوة وللمسلمين، وابو طالب كان شيخاً كبيراً لم يكن من القوة بمكان ليتحمل هذه التحركات بترك مكة والانتقال مع النبي في الى المدينة، لذلك نعتقد ان اللطف الإلهي جاء لتقرير نهاية مهمته العظيمة في هذا الوقت وعند نهاية المقاطعة، كما هو

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٣٨؛ المسعودي، مروج الذهب، جـ٢، ص٢٨٣.

حال السيدة خديجة عَلَيْهَ فَتْز امنت وفاتهما في وقتٍ متقارب جداً.

إنه من الخطأ الاعتقاد بان وفاتهما قد حصلت متزامنةً مع نهاية المقاطعة، ذلك بأن أبا طالب كان له اثر كبير في تحفيز المعترضين على المقاطعة للخروج والإعلان صراحة عن رفض استمرارها، كونها ادت الى تجويع أبناء عشيرته وعزلهم. عليه نعتقد ان وفاة أبي طالب قد حصلت بعد ان استقر الوضع في مكة وشاعت الأخبار فيها وفي غيرها حول نهاية المقاطعة وان هذه العزلة التي استمرت ثلاثة اعوام على بني هاشم قد انتهت، فأخذ بنو هاشم يبيعون ويشترون ويتعاملون اقتصادياً واجتماعياً مع اهل مكة كما كانوا في السابق.

ان معظم المصادر تؤكد على ان وفاتهما كانت بعد المقاطعة وقبل الهجرة بثلاث سنوات، ومن الطبيعي ان يتأثر النبي في كثيراً لفراقهم، إلا ان المرويات اخفقت في وصف احواله وما كان عليه بعد الفقد، فأظهرته وقد أصيب بآثار نفسية عميقة وكان على اثرها خائر القوى (۱). لاشك في أن لأبي طالب وخديجة بسخ مكانة عظيمة في قلب النبي في وفاءً لمن سانده ووقف الى جانبه، لكن في الوقت نفسه نحن نتحدث عن شخصية عظيمة صاحب مشروع انساني كبير ورسالة ليس لها حدود على مستوى الإنسانية رسالة مطلقة لكل البشر، نتحدث عن انسان انشغل تفكيره وقلبه وعقله بما كلفه الله تعالى به من امر، نحن لا نتحدث عن انسان بسيط في مشاغله واهتماماته أو بإصابته بمكروه وكأنها نهاية الحياة في ضمن نطاق تفكيره. مما لاشك فيه أن أو بإصابته بمكروه وكأنها نهاية الحياة في ضمن نطاق تفكيره. مما لاشك فيه أن النبي في قرر المُضي في دعوته من دون ان يُظهر حالات حزنه وألمه لفراقهم، النبي في قرر المُضي في دعوته من دون ان يُظهر حالات حزنه وألمه لفراقهم، فمتطلبات الدعوة تقتضي أن يُظهر للناس على الدوام الثقة والقوة.

### بنو هاشم بعد وفاة زعيمهم أبي طالب

بعد وفاة أبي طالب أجمعت المرويات على أن زعامة بني هاشم انتقلت إلى أبي

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤١، ابن الاثير، الكامل، جـ١، ص٢٠٦-٢٠٧.

لهب (۱) والحديث عن حماية أبي لهب للنبي محمد ومساندته كما كان يفعل من قبل ابو طالب، حديث فيه الكثير من الافتعال والتصوير الخاطئ المقصود، ففي الوقت الذي برز أبو طالب زعيماً لبني هاشم موظفاً إمكانيات الهاشميين وقدراتهم كلها لحماية ابن أخيه هكذا ظهرت هذه القوة إزاء القبائل المكية وكانت تمثل قوة ردع لكل من يفكر في الاعتداء على النبي ، أظهرت المرويات أن النبي بعد السنة العاشرة من البعثة ووفاة أبي طالب عيد فقد هذه الحماية فانبرى الى تعويضها عمه أبو لهب بحسب المرويات المتداولة، الذي اعلن عن نفسه حامياً لابن أخيه كما كان يفعل أبو طالب بالضبط.

ان ما قدمتهُ المرويات الإسلامية هنا من صورة مفتعلة غير واقعية لا تتوافق مع العقل والمنطق يجعلنا نشعر بحجم الكارثة التي طالت تراثنا المنقول. اذ لا يوجد اي تطابق بين المسار العام للدعوة خلال مرحلتها المكية من جهة، وبين المسار الذي اتخذهُ ابو لهب منذ بدايتها من جهةٍ اخرى. ان البحث في حقيقة موقف أبي لهب من النبي محمد الله ودعوته ما بعد السنة العاشرة من البعثة يستلزم الوقوف على طبيعة موقف بني هاشم من أبي لهب نفسه؟ اذ لم يناقش اي باحث هذه المسألة! هل وافق بنو هاشم ان يرأسهم ويتزعمهم ابو لهب؟ هل ان الأفعال السابقة التي كان يقوم بها والمعارضة الشديدة التي كان يعلنها ضد دعوة النبي ﷺ لم تؤثر في موقف بني هاشم تجاه زعامته؟ قد يمثل الأمر طموحاً لأبي لهب، ولكن ماهي حقيقة الاستجابة من الهاشميين؟ انا في تقديري ان نسبة كبيرة جداً من الهاشميين لم يعترفوا بزعامته ورئاسته عليهم وتولية أمورهم، فالصورة التي صرح بها القرآن الكريم لشخصية أبي لهب كانت صورة استثنائية في معاني الشر والسعى للإضرار بالآخرين والتبجح بالكبرياء والتعالى على الناس مما لا ينسجم مع تفاعل الناس واستجابتهم لطموحاته أو طاعتهم له وإقرارهم بزعامته. فمن سمات زعيم القوم ان يتمتع بعلاقات طيبة وطيدة مع أبناء قومه وهذا لم يكن حاضراً بين أبي لهب وبني هاشم، فبالأمس القريب اجتمعت قريش على مقاطعة وتجويع بنو هاشم

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤١.

فعلى سبيل المثال يرد في المرويات ان النبي بعد وفاة عمه أبي طالب عيس التزم دارة وكان قليل الخروج إلى قومه، ولا نعلم بالتحديد سبب لزوم الدار هذا هل هو خوف من أذى قريش بعد رحيل عمه أبي طالب!! ام الحزن الشديد على فراق خديجة وأبي طالب عيس و السخمالاً لهذه الصورة المتداولة غير الدقيقة يذكر ابن سعد أن أبا لهب شعر بانه من مقتضيات زعامته لبني هاشم ان يتولى حماية النبي محمد في كما كان يفعل أخيه أبو طالب من قبل، لذا فقد توجه للنبي وقال له: «يا محمد امض لما اردت وماكنت صانعاً اذ كان ابو طالب حياً فأصنعه، لا واللات لا يصل اليك أحد حتى أموت! فلما سب ابن الغيطلة (الحارث بن قيس بن عدي) النبي، فأقبل عليه ابو لهب ونال منه، فولى وهو يصيح يا معشر قريش صبأ ابو عتبه! فأقبلت قريش حتى وقفوا على أبي لهب فقال: ما فارقتُ دين عبد المطلب ولكن امنع ابن اخي ان يضام حتى يمضي لما يريد، فقالوا قد احسنت واجملت ووصلت الرحم» (۱).

ان المتتبع لما ذكره ابن سعد هنا بجهد يسير يدرك ان هنالك عملاً واضحاً لتجميل صورة أبي لهب، ليس حباً به ولا سعياً لتحسين صورته السوداء، ولكن في تقديري ان المسألة مرتبطة بمحاولة التقليل من قيمة الدور الذي لعبه أبو طالب في حماية ومساندة ابن اخيه في مسار دعوته، فالنزاع والصراع السياسي الذي حصل لاحقاً، تخللته محاولات دنيئة لتسقيط شخصية أبي طالب والتقليل من قيمة أعماله العظيمة بهذه الطريقة حتى يقال: إن ما قام به أبو طالب تجاه النبي كذلك قام به أبو لهب بعد وفاته!!، ويقال كذلك: إن أبا طالب ما كان يقدم الحماية لابن أخيه كونه مؤمناً برسالة محمد و وموحداً لله تعالى، انما لإحساسه بان هذا واجبً

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤١.

اجتماعي، فهو زعيم بني هاشم يتوجب عليه أن يقدم الحماية لابن أخيه وأحد أبناء هذه العشيرة، فلما انتقلت الزعامة الى أبي لهب انتقل هذا الواجب الاجتماعي إلى عاتق الأخير وقام بتأمين الحماية للنبي في مكة على الرغم من كونه على دين الشرك!!.

من المهم جداً الالتفات هنا الى نقطة مفيدة وهي ان النبي خلال هذا الوقت لم يَعُد بحاجة الى حماية العشيرة كما كان في السابق، لأنه قد تمكن من بناء قاعدة من الموالين والأتباع ومن المؤمنين الذين اصبحوا يمتلكون من القوة ما يوازي قوة العشيرة في العدة والعدد، وان لم يكن بمقدورهم مواجهة قوة قريش بشكل مباشر في داخل مكة، ولكنهم على اقل تقدير لن يتخلوا عن النبي ويتركوه لمواجهة التحديات وحده، لقد كانوا يشكلون نوعاً من الحماية لهُ إذا ما تعرض إلى أذى أو خطر، وكان بمقدورهم الدفاع عنه. المسألة الثانية ان الله تكفل بحمايته وهو يعلم بذلك، يعلم انه محصن ومحاط بحماية الله تعالى، لذلك نعتقد انه لم يقبل بحماية أبى لهب ان كانت معروضةً عليه.

تستمر المرويات الناقلة لفكرة حماية أبي لهب للنبي في ومنها كيف جاء رجل من مكة هو عقبة بن أبي معيط ومعه ابو جهل بن هشام فأرادا ان يثيرا أبا لهب على النبي في فأخبراه انه يقول ان جده عبد المطلب سيكون في النار يوم القيامة، فثارت حمية أبي لهب وتوجه إليه يسأله: «يا محمد ايدخل عبد المطلب النار، فقال رسول الله: نعم ومن مات على مثل ما مات عليه عبد المطلب دخل النار، فقال ابو لهب: والله لا برحتُ لك عدواً ابداً وانت زعمت عبد المطلب في النار» (۱).

تخيل ان أبي لهب لم يوجه سؤالاً كهذا طوال عشر سنوات من الدعوة، فهل يعقل ذلك!! لقد كان من الطبيعي جداً ان يسأل ابو لهب هذا السؤال، ولكن متى؟ على اقل تقدير سؤالهُ هذا يطرحهُ على النبي الله في السنوات الأولى من البعثة:

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤١ –١٤٢.

الأولى أو الثانية أو الثالثة أو الرابعة أو حتى الخامسة، لأنه من المستحيل ان ينتظر حتى السنة العاشرة فيسئل حول هذا الامر!! كما ان طبيعة هذا السؤال ومعناه لا يمكن حصرهما بأبي لهب فقط، فزعماء مكة المعترضين على الدعوة كانت لهم محاججات ومحاولات للطعن برسالة النبي في وإضعاف موقفه، بل حتى بث الفرقة والخلاف بينه وبين أبناء عشيرته، فلابد أنهم سألوه عن مصير جده عبد المطلب أهو في الجنة أم في النار؟ إذ من المستحيل أن يتأخر هذا السؤال على النبي في حتى السنة العاشرة من البعثة.

إننا نعتقد أن وفاة أبي طالب على قد تركت فراغاً كبيراً في زعامة بني هاشم، ولم تكن على اقل تقدير خلال السنوات الثلاث التي سبقت الهجرة النبوية للمدينة واضحة ومستقرة في ظل وجود طموح كبير من أبي لهب يقابله رفض اكبر من الهاشميين. يضاف لكل ما ذكرناه ان موقف النبي محمد من أبي لهب هو انعكاس للموقف القرآني الذي كان صريحاً واضحاً منذ السنة الثالثة من بعد البعثة حينما نزل قوله تعالى: ﴿ تَبَتُ يَدَا آلِي لَهَبٍ وَتَبَّ \* مَا آغَنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ \* سَيَصُلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُبٍ ﴿ الله بعد ذلك ان يلتمس أو يقبل الحماية من رجل توعدهُ الله تبارك وتعالى بعذاب عظيم!! عليه يمكن القول ان جميع المرويات التي تحدثت عن حماية أبي لهب للنبي محمد على غير دقيقة ولا يمكن الوثوق بها والاعتماد عليها للمعطيات التي ذكرناها.

# البحث عن موطن للدعوة خارج مكة

كانت الطائف اول المحطات التي توجه اليها النبي الله بحثاً عن موطن جديد للدعوة بعد ان يئس من أهل مكة. والطائف كما معلوم هي بلدة قريبة من مكة تقع في الجنوب الشرقي منها على بعد خمسين كيلومتر، ذكرها الجغرافيون والرحالة بانها مختلفة عن مكة في مناخها المعتدل وطبيعتها الجميلة، حتى وصفها بعضهم بأنها: شامية الهوا باردة الماء، لتشابه مناخها مع مناخ الشام في الاعتدال وبرودة

سورة المسد، الآيات (۱-٣).

الماء، تكثر فيها البساتين وقيل هي مكان الاستجمام لزعماء مكة وتجارها ورؤوس القوم يستجمون فيها صيفاً، كما ان معظمهم كانت له املاك وبساتين فيها (١).

في السنة العاشرة من البعثة خرج النبي من مكة قاصداً الطائف، بعد ان وجد خلال هذه السنوات العشر التي قضاها في مكة ان دعوته لم تحقق الاستجابة المطلوبة من اهلها ولم يؤمن بها سوى نفر قليل منهم، اما البقية فقد التزموا موقف المعارضة الشديدة (٢). لقد بحث النبي عن موطن آمن له ولأتباعه لتبدأ مراحل أخر للدعوة الإسلامية تقوم على أساس تأسيس المجتمع، وتوضيح الأحكام والتشريعات المرتبطة بهذا الدين، امور كثيرة يجب المباشرة بها ولن يتم ذلك إلا من خلال وجود مكان آمن يجمعهم كمجتمع إسلامي.

سؤال هنا في غاية الأهمية: هل ان البحث عن موطن غير مكة متروك لتقدير النبي في واجتهاده واختياره ام انه اختيار وتوجيه الهي؟ لاشك في أن الخطوات المصيرية التي تؤدي الى تحولات كبيرة في مسار الدعوة ترتبط بأوامر الله تعالى وأرادته ومنها موضوع البحث عن موطن آخر غير مكة للدعوة، على ان هذا الأمر لا ينقص من قيمة النبي في وقدره لأن تفاصيل هذه التحولات فيها من المعاناة والأذى الشيء الكثير، ولعلنا سنلاحظ ذلك فيما شهده النبي في الطائف من أهلها خلال ردود أفعال متشددة في رفض الدعوة. لقد اصطحب النبي معه إلى الطائف زيداً وخلف على عياله، وكذلك عند عوجهم في نهاية شهر شوال من السنة العاشرة من بعد البعثة، توجها سيراً على الأقدام في طريق ذهابهم وكذلك عند عوتهما.

لم تكن الطائف غريبة على النبي هذا ، بحكم قربها من مكة فقد زارها عدة مرات في رحلاته التجارية من قبل، عند وصوله الطائف من الطبيعي أن يبدأ بكبار القوم

<sup>(</sup>۱) المقدسي، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر (ت-٣٨٠هـ/٩٩٠م)، احسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، (بريل، ليدن، ١٨٧٧)، ص٧٩؛ الحموي، شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت (ت-٢٢٣هـ/ ١٢٢٩م)، معجم البلدان، (دار صادر، بيروت، ١٩٩٣)، م٤، ص٨-١١.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٨٤-٣٨٥؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٤٤.

ووجهاءهم يدعوهم للإسلام، لعلهم يسهلون عليه المهمة ويحتضنوا الدعوة في بلدتهم، وبعد ان قضى هناك عدة ايام لم ينجح بالحصول على أية استجابة من اهلها، فلم يختلف موقف سادات الطائف عن موقف نظرائهم في مكة كان ردهم قاسياً، ولم يكن لديهم أي استعداد للاستماع للنبي والاستجابة، لقد عبروا عن رفضهم القاطع لهذه الدعوة بل زادوا اكثر من ذلك بان جعلوا من صبيانهم وسفهائهم يتعرضون له ويتبعونه في ممرات وطرق الطائف يرمونه بالحجارة حتى خرج من بلدتهم.

تنقل بعض المرويات أن أحوال النبي الله وزيد كانت صعبة، فالدماء تسيل من أقدامهما على أثر الحجارة التي نالت من جسديهما الطاهرين مع ما نالهما من الجهد والإرهاق والعطش، فجلسا بالقرب من احد البساتين الواقعة خارج الطائف واخذ النبي على يدعو ربه قائلاً: «اللَّهمَّ إليكَ أشكو ضَعفَ قوَّتي، وقلَّةَ حيلَتي، وَهُواني علَى النَّاس، أنتَ أرحمُ الرَّاحمينَ، أنتَ ربُّ المستضعفينَ، وأنتَ ربِّي، إلى من تَكِلُني؟ إلى بعيدٍ يتجَهَّمُني أَمْ إلى عدُوِّ ملَّكتَهُ أمري، إن لم يَكُن بكَ غضبٌ عليَّ فلا أبالي، غيرَ أنَّ عافيتَكَ هيَ أوسعُ لي، أعوذُ بنورِ وجهكَ الَّذي أشرَقت لهُ الظُّلماتُ، وصلُحَ علَيهِ أمرُ الدُّنيا والآخرةِ، أن يحلُّ عليَّ غضبُكَ، أو أن ينزلَ بي سخطُكَ، لَكَ العُتبي حتَّى تَرضي، ولا حولَ ولا قوَّةَ إلَّا بك». وبينما النبي على مستغرقٌ في دعائه انتبه له صاحبا البستان وهما عتبة وشيبة أبنا ربيعة من سادات الطائف، فبعثا بغلام لهما يدعى عداس وهو نصراني ومعه قطفاً من العنب حتى وضعهُ بين يدي رسولً الله ١٤ فمَّد يده للعنب وقال بسم الله وتناول من حباته، فقال عداس ان هذا الكلام لا يصدر عن اهل القرى، فقال النبي الله من اي البلاد انت وما دينك؟ فقال عداس انا نصراني من مدينة نينوي، فقال النبي الله من مدينة الرجل الصالح يونس بن متي، فقال عداس ومن اين عرفت يونس بن متي؟ فقال النبي ﷺ ذاك اخي كان نبياً وانا نبي، فهوى عداس على قدمّي النبي ﷺ ورأسه يقبلهما ثم آمن بدعوته (١).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص۲۸-۲۸۷، الطبري، تاريخ، جـ۲، ص۳٤-٣٤، ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص۲۰۲-۲۸۰.

ان التوجه الى الطائف لأجل الحصول على موطن آمن للدعوة والمسلمين كانت الخطوة الأولى في ضمن المنهج الذي اتبعه النبي بعد السنة العاشرة من البعثة والذي تمثل بالتفكير بالبلدات القريبة من مكة فكانت الطائف أولها، كما فكر النبي بالقبائل الكبيرة التي كانت تتوافد على مكة في مواسم الحج، وكان مواظباً على دعوتهم للإسلام، تلك القبائل من شمال شبه الجزيرة أو جنوبها أو شرقها كانت تمتلك الإمكانيات والقدرات لتأمين الحماية للنبي وأصحابه والاستمرار بدعوتهم.

تجمع المرويات على أن النبي عند عودته من الطائف لم يتمكن من دخول مكة وكان بحاجة إلى عشيرة قوية ليدخل في حمايتهم!!، إذ يورد الطبري: ان النبي لما انصرف من الطائف يريد مكة مَّرَ به بعض المكيين وهو بالطريق، فطلب من أحدهم أن يتوجه الى الأخنس بن شريق وهو من زعماء مكة، ويبلغه رسالة منه طلب فيها ان يجيره حتى يدخل مكة بحمايته فلا يتعرض له أحد. يقول الطبري إن الأخنس قال إن الحليف لا يجير على الصريح، والأخنس كان رجلاً حليفاً وليس صريحاً، أما النبي فكان صريحاً. فلما أخبر النبي بذلك بعثه مرةً أخرى إلى سهيل بن عمرو وطلب ان يكون مجيره ليستمر في دعوته داخل مكة، فقال إن بني عامر بن لؤي لا تجير على بني كعب ورفض إجارة النبي بعد ذلك بعثه ألنبي هالى المُطعِم بن عدى الذي قبل بالإجارة وتسلح بسلاحه وخلفه أبناء عشيرته حتى دخلوا مكة وأعلن امام الناس انه يُجير النبي محمداً وخلفه أبناء عشيرته حتى دخلوا مكة وأعلن امام الناس انه يُجير النبي محمداً في محذراً أن يصيبه أحدٌ بسوء (۱).

هنا لابد ان تكون لنا وقفات كثيرة: الوقفة الأولى، أين اختفت حمية بني هاشم وشجاعتهم وقد تحمّلوا المحن والصعاب للثبات على موقفهم في حماية النبي في السنوات العشر الأولى، اين اختفى عمهُ وفيهم حمزة بن عبدالمطلب الذي يهابهُ جميع من بمكة!!. الوقفة الثانية، هل يجتمع الضعف مع القوة، أو الثبات والصلابة مع التردد والخوف، كيف لنا أن نصدق أن كل ذلك قد اجتمع في

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخ، جـ۲، ص٣٤٧-٣٤٨.

شخص النبي عمّن يقدم له الحماية والطمأنينة، مع انه قد عبر عن صلابته وقوته في الذي يبحث عمّن يقدم له الحماية والطمأنينة، مع انه قد عبر عن صلابته وقوته في مشاهد كثيرة وأخطاراً جسيمة قد مرت في سنوات الدعوة. الوقفة الثالثة، كيف للنبي في أن يلتمس الحماية ويدخل في إجارة إناس لازالوا مشركين، لازالوا يتعبدون الأصنام، لا يمكن تخيل ذلك وقبوله، كيف يكون ذلك وهو يعلم أن الله حاميه ومانع عنه كل أذى.

ان التفسير المناسب لوجود هذا المعنى في ضمن المرويات ببساطة يشير إلى محاولة بعضهم تحسين صور بعض الشخصيات، أو المبالغة بما قاموا به من أدوار في تلك المراحل الزمنية من الدعوة بتأثير الأبناء والأحفاد مما ادى الى هذا الوصف المشوه لشخصية النبي والذي لا ينسجم مع الواقع، لإعطاء المُطعِم بن عدي أهمية كبيرة والقول بانه هو من إجار النبي وادخله الى مكة في حمايته، في حين انه كان لازال يتمتع بحماية بني هاشم الذين لم يتخلوا عنه، فضلاً عن قاعدة مهمة من المسلمين لازالوا في مكة وهؤلاء كانوا على استعداد تام لنصرة النبي وحمايته وافتدائه بأنفسهم أمام كل خطر.

### عرض الدعوة على القبائل الوافدة على مكة

بعد عودته إلى مكة استمر النبي في عرض الدعوة على القبائل الوافدة على هذه البلدة ولاسيما في مواسم الحج. الان هو يبحث عن موطن لاحتضان الدعوة، على حين كان في السابق يبحث عن أفراد لاعتناقها، ولذلك وجه خطابه إلى زعماء القبائل والمتنفذين بين قومهم ومن بيدهم الأمر والقرار، فسعى النبي في لمخاطبة هؤلاء كلما وفدوا على مكة لغرض الحج أو التواجد في أسواقها ملتمساً منهم الايمان بدعوته وكذلك تأمين الموطن لجميع المسلمين. فكان ممن التقى بهم النبي فعرض عليهم دعوته جماعة من سادات قبيلة كندة، وقبيلة كلب، وبني حنيفة الذين يقطنون مواضع بعيدة عن مكة، وكان قبول أية قبيلة ممن ذكر نا يمثل حصول المسلمين يقطنون مواضع بعيدة عن مكة، وكان قبول أية قبيلة ممن ذكر نا يمثل حصول المسلمين

على موطن آمن ومركز للدعوة بعيداً عن مكة، ولكنهم كانوا يرفضون بشدة (١)، ولهذا الرفض أسباب متعددة في مقدمتها أنهم ليسوا في حاجة إلى الدخول في صراع ونزاع مع قريش مع علمهم بمعارضتها الشديدة للإسلام، مع مالهم من مصالح مع قريش لا يريدون التفريط بها، فضلاً عن ان مستوى الوعي والمعرفة لديهم لم يكن كافياً لفهم طبيعة هذا الدين وإدراك قيمته وتأثيره في حياة الناس.

بعض القبائل ومنهم بنو عامر بن صعصعة لم يرفضوا الدعوة بل ساوموا النبي في مقابل دخولهم الإسلام وتوفيرهم الحماية والملجأ للمسلمين في ديارهم على ان تكون الزعامة والقيادة لهم من بعد النبي في وكان قد خاطب النبي وجلٌ منهم يدعى بيحرة بن فراس قائلاً: «أرأيت ان نحن بايعناك على امرك، ثم أظهرك الله على من خالفك، أيكون لنا الأمر من بعدك؟ قال النبي الأمر لله يضعه حيث يشاء، فقال له: أفتُهدِفُ نُحورَنَا للعرب دونك، فإذا أظهرك الله كان الأمر لغيرنا؟ لا حاجة لنا بأمرك» (٢)، فرفضوا بذلك قبول دعوة النبي الأنهم لم يحصلوا على وعد منه بان تكون الزعامة فيهم من بعده على عموم المسلمين.

من المهم جداً ملاحظة الصراحة والوضوح التي سار عليها النبي هم الأخرين، مع شدة حاجته إلى مواقفهم الداعمة في توفيرهم موطناً آمناً لأصحابه وقبولهم دعوته ومساندته ضدّ تيارات الرفض والمعارضة التي تقودها قريش، كان بمنتهى الوضوح في اجاباته وقال لهم لا يعود الأمر لي حتى أضعه فيكم، فالأمرُ كل الأمر بيد الله تعالى، هذا الموقف يصور لنا قيمة النبي هو وعظمة شخصيته وصدقه وصراحته.

#### اللقاء مع جماعة من أهل المدينة (يثرب)

خلال سعي النبي المستمر حصل تطور مهم في شهر ذي الحجة من السنة العاشرة من البعثة، اذ التقى بمجموعة من أهل المدينة (يثرب) الذين وفدوا على

<sup>(</sup>١) ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٤، ص٢١٥؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٢٨٩؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٠٥٠.

مكة، (والمدينة عرفت باسم يثرب تقع شمال وشمال شرق مكة بمسافة تصل الي (٥٠٠) كيلومتر، وهي مختلفة عن طبيعة مكة. هي ارض تجتمع عليها مجموعة من القبائل العربية واليهودية وتكثر فيها البساتين وواحات المياه، تحيط بعض جهاتها الجبال. ومساحتها بحدود ٣٢ كيلومتر مربع. اسماء القبائل الكبيرة التي تقطنها هي قبيلتي الأوس والخزرج وهما من القبائل العربية القادمة من جنوب شبه الجزيرة العربية، وقد سبقهم في الوفود الى يثرب والسكن فيها القبائل اليهودية الثلاث وهم كل من بني قريظة، بني النضير، بني قينقاع) (١). لقد تعرف النبي الثلاث على افراد هذا الوفد وطلب لقاءهم بشكل خاص ومحادثتهم دون علم قريش بذلك، فحصل هذا اللقاء في موضع مستتر عن الأنظار وسط جبل العقبة وهو جبل يقع بين مكة ومني، كانوا ستة رجال من قبيلة الخزرج، لقد كان لقاءاً مطولاً تخللتهُ احاديث كثيرة استمعوا فيها الى النبي الله وهو يعرض عليهم دعوته، نتج عنه استجابة وتصديق، فكان هؤلاء الرجال الستة من الخزرج أول من آمن بدعوة النبي الله واعتنق الإسلام من اهل المدينة (٢). إن سرعة استجابتهم للدعوة توحي الى ان هنالك اكثر من جلسة واكثر من حديث جمعهم بالنبي ﷺ خلال الايام التي قضوها في مكة، كما ان طبيعة الاستجابة ودرجة الاستعداد لذلك تؤشر الى وجود مقدمات قد سبقت هذا اللقاء وأسهمت في سرعة استجابتهم للدعوة.

لقد اطلع النبي عن طريق هذه المجموعة من أهل المدينة على أحوال الناس هناك والمشاكل والحروب التي استنزفت الأوس والخزرج، وهذا الأمر قد يفسر لنا عدم تسرع النبي في الانتقال إلى المدينة حتى تتوافر الظروف المناسبة لذلك. لقد انتهى لقاء العقبة هذا بالاتفاق على مسائل مهمة: اولاً، ان يتجدد اللقاء في العام المقبل وفي المكان نفسه في جبل العقبة. ثانياً، عند عودتهم للمدينة ان يعملوا على تبليغ الناس بأمر الدعوة ومضمون هذا الدين، ويبذلوا كل جهدهم لإقناع القبيلتين

<sup>(</sup>١) المقدسي، احسن التقاسيم، ص ٨٠؛ الحموي، معجم البلدان، م٥، ص ٤٣١-٤٣١.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ ۲، ص ۲۹۲ – ۲۹۳ ؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ ١، ص ١٤٦؛ الطبري، تاريخ، جـ ٢، ص ٣٥٤.

باعتناق الإسلام، لان ذلك فيه الخير والصلاح لهم جميعاً ولحياتهم القابلة (١).

المصادر التاريخية لا تقدم لنا بيانات وتفصيلات واضحة عمّا قاموا به في المدينة والنجاح الذي تحقق على ايديهم خلال هذا العام، بالرغم من انهم تمكنوا من تحقيق نجاح ملفت للنظر على صعيد القبيلتين الأوس والخزرج.

#### بيعة العقبة الأولى

بعد انقضاء عام من اللقاء الأول عند العقبة، توافد على مكة اثنا عشر رجلاً من أهل المدينة عشرة رجال من الخزرج واثنان من الأوس، التقوا بالنبي في المكان نفسه سراً من دون علم قريش في شهر ذي الحجة من السنة الحادية عشرة بعد البعثة (۲). لقد جاءوا ليعلنوا إسلامهم عند رسول الله في، وكان ذلك تطور مهم وكبير إذ لم يقتصر الأمر على رجال الخزرج بل اشترك فيه رجال من الأوس كذلك، بالرغم من كل تلك المشاكل والنزاعات والصراعات السابقة التي كانت قائمة فيما بينهم. اشتمل اللقاء على احاديث متبادلة حول مستقبل الإسلام في المدينة وطريقة ايصاله لكل اهلها بصورة واضحة، بعدها طلب النبي في منهم ان يبايعوه على جملة من المبادئ الأخلاقية التي جاء الإسلام بها وأكدها لترسيخها في داخل المجتمع، منها عدم الشرك بالله الواحد الاحد، وأن لا يسرقوا ولا يزنوا ولا يقتلوا بالباطل ولا يعصوا رسول الله في، وطلب منهم ان يبايعوه عليها فبايعوه على ذلك وعرفت هذه البيعة ببيعة العقبة الأولى (۳).

في نهاية لقائهم هذا طلبوا من النبي أن يبعث معهم رجلاً من المسلمين يعلمهم هناك في المدينة امور الدين والعبادة ويسهم في دعوة الآخرين من الأوس والخزرج، ويبدو لي أن النبي الله يكن بانتظار طلبهم هذا فهو المحيط العارف

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٢٩٢؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤٧.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ ۲، ص ٢٩٤؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ ١، ص ١٤٦ – ١٤٧؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ ٢، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٢٩٥؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص١٤٨؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٥٥–٣٥٦.

بحاجات الدعوة ومستلزمات نجاحها، كان قد هيئ لهذا الامر في وقت سابق احد الصحابة الأجلاء الثقاة وهو (مصعب بن عمير)، فبعثه معهم ليقوم: اولا، بنشر الدعوة الإسلامية بالصورة الصحيحة السليمة على اهل المدينة فهو اكثر معرفة ودراية من اهل المدينة حديثي الإسلام. ثانياً، انه أكثر قدرة على ملاحظة البيئة والظروف في المدينة ومدى ملاءمتها لتكون مركزاً للمسلمين والدعوة حتى تبدأ عملية الانتقال والهجرة اليها.

بعد انتقال الصحابي الجليل مصعب بن عمير الى المدينة تمكن من القيام بجملة من الأعمال الكبيرة فيها، فهو فضلاً عما كان يقوم به من تعليم الناس امور الدين ودعوتهم إلى الإسلام، وإرساله الأخبار السارة والتطورات الحاصلة إلى النبي فيما يخص اعماله ونشاطاته في المدينة، إذ تمكن من التقريب بين القبيلتين الأوس والخزرج ولم يفرق في التعامل مع افرادهما. فبعد وصوله استقر في دار أسعد بن زرارة، وبدأ يصلي ويؤم الناس كما أخذ بالمواظبة على دعوة أهل المدينة إلى الإسلام بمعية الشخصيات المهمة والمؤثرة الذين دخلوا الإسلام وامنوا بذلك وكان لهم شرف اللقاء بالنبي في، هذه التحركات لم تواجه باعتراضات شديدة أو صعوبات كما هو الحال في مكة بل وجد ان الأرضية مهيّأة والنفوس مستعدة لقبول هذه الدعوة وان هنالك مرونة كبيرة للاستماع إليه والاستجابة لدعوته فبدأ يحقق نجاحاً كبيراً، وكان يبعث بالأخبار الطيبة السارة باستمرار إلى النبي في، كما أنه لم يكن ليركز في حركته ودعوته على قبيلة دون أخرى بل شمل الأوس والخزرج على حدٍ سواء، فضلاً عن باقي الأعراب الموجودين في المدينة (۱).

لقد وظف مصعب بن عمير ما تمتع به مع سمات طيبة في شخصيته للتأثير في الناس، فكانوا يستمعون إليه وهو يتلو عليهم آيات القرآن أو يتحدث اليهم عن مبادئ الدين الإسلامي، ومما يذكر في هذا الشأن أن بعض زعماء الأوس كأسيد بن حضير وسعد بن معاذ كانا على دين الشرك وما أن استمعا إليه والى أحاديثه وتلاوته للقرآن حتى دخلا في الإسلام، كما نقل عن سعد بن معاذ وهو من كبار زعماء الأوس انه

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ، ۲، ص۲۹7؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ۱، ص1٤٨.

قال: ما أسمع إلا ما أعرف وكلامه فيه إشارة واضحة إلى أن ما ورد في القرآن الكريم كلام لا يتقاطع ولا يتناقض مع ما لديه من معرفة واضحة حول النبوة والتوحيد. لقد أسهم مصعب بن عمير مساهمة كبيرة في إحداث استجابة عالية لدى الأوس والخزرج حتى أن سعد بن معاذ أصر على أن ينتقل مصعب إلى داره وعمل هو وأسيد بن حضير على تسهيل دخول الأوس إلى الإسلام، وبعد أن تكاثرت اعداد المسلمين في المدينة قام مصعب يؤممهم بألصلاة، ثم أذن له النبي أن يصلي فيهم صلاة الجمعة، فكانت اول صلاة جمعة في الإسلام تقام في المدينة قبل الهجرة النبوية المباركة، اذ لم تكن هذه الصلاة مقامة حتى ذلك الوقت عند المسلمين (۱۱). على ما يبدو ان سبب عدم اقامتها حتى هذا الوقت يعود للظروف التي لم تكن ملائمة في يبدو ان سبب عدم اقامتها حتى هذا الوقت يعود للظروف التي لم تكن ملائمة في مكة حتى تقام هذه الصلاة هناك، فالبيئة التي تقام فيها صلاة الجمعة واجتماع الناس الأدائها يلزم ان يتوافر فيها عنصر الامان، وفي مكة لم يأمن النبي على سلامة اصحابه، فلما توافر ت في المدينة أذن إلى مصعب بن عمير ان يقيمها هناك.

#### بيعة العقبة الثانية

إذن الأجواء في المدينة أصبحت مناسبة وملائمة لانتقال النبي في واصحابه المكيين، فحصل اللقاء الثالث بينه وبين أهل المدينة، وعرفت ببيعة العقبة الثانية. ففي شهر ذي الحجة من السنة الثانية عشرة من بعد البعثة وفي موسم الحج وازد حام الناس في مكة، وصل جمع غفير من أهل المدينة الأوس والخزرج بلغ عددهم نحو خمس وسبعين فرداً من بينهم امرأتان. وفي وقت متأخر من الليل تسلل هؤلاء الرجال بصحبة من معهم من النساء إلى منطقة العقبة إذ كان موعدهم مع النبي في، وتذكر المرويات أن رسول الله في اصطحب معه لهذا اللقاء وفداً من أهله يتقدمهم عمه العباس على الرغم من أن العباس في ذلك الوقت مازال مشركاً غير مسلم (٢). إن هذه العباس على الرغم من أن العباس في ذلك الوقت مازال مشركاً غير مسلم (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص٢٩٦-٢٩٨؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص٢٥٦-٢٥٩ ؛ ابن الاثير، الكامل، جـ١، ص٢١٦-٢١٦.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص ٢٠١١، ٣٠٢، ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ١، ص ١٤٩ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص ٣٦٢ – ٣٦٢.

الاشارات قصدت الارتقاء بمكانة العباس واعطائه دور بارز ومهم في بيعة العقبة، وهي في واقع الحال صناعة مفتعلة لا تستند إلى العقل والمنطق، ترمي إلى إعطاء أهمية كبيرة مبالغاً فيها للعباس لخدمة المواقع السلطوية اللاحقة التي حصل عليها العباسيون.

إن قدوم الوفد من المدينة بهذا الحجم الكبير الذي يدل على تقدير شخص النبي وتكريمه، وأخبار النجاحات التي تحققت في المدينة التي كان يبعث بها مصعب بن عمير لرسول الله ، قد أسهمت بدرجة عالية في طمأنة النبي بنتائج هذا اللقاء قبل أن يتم، كما أنه لم يكن بحاجة إلى من يتحدث نيابة عنه. ولذلك أظن ان من رافقه في هذا اللقاء هم المقربون جداً منه ومنهم علي بن أبي طالب عي وزيد بن حارثة وعمه حمزة بن عبدالمطلب وابو بكر بن قحافة، كما ان النبي كان يرغب في أن تبقى أخبار هذا اللقاء غير معلومة لأهل مكة وان لا تصل إلى مسامعهم حتى يتم الأمر بالكامل.

يلخص ابن هشام الحوار الذي جرى بين النبي في وزعماء هذا الوفد إذ يقول: "فتكلم رسول الله فتلا القرآن بداية حديثه ودعا الى الله ورغب في الإسلام، ثم قال: ابايعكم على ان تمنعوني مما تمنعون منه نساءكم وابناءكم، قال: فأخذ البراء بن مَعرُور وهو من الخزرج بيد النبي ثم قال والذي بعثك بالحق نبياً لنمنعنك مما نمنع منه أزارنا فبايعنا يارسول الله فنحن والله ابناء الحروب واهل الحلقة ورثناها كابراً عن كابر. يقول ابن هشام: "فقاطعه ابو الهيثم بن التيهان فقال يارسول الله ان بيننا وبين الرجال حبالاً وانا قاطعوها فهل عسيت ان نحن فعلنا ذلك ثم اظهرك الله ان ترجع الى قومك وتدعنا؟ فتبسم رسول الله شي ثم قال: بل الدم الدم والهدم الهدم انا منكم وانتم مني احارب من حاربتم واسالم من سالمتم" (۱). وبذلك فقد تعهد لهم النبي في ان لا يفارقهم حتى مماته مهما فتحت امامه المدن والأراضي وهذا ما حصل بالفعل، اذ بقي في المدينة ودفن فيها التزاماً بعهده لهم، وكان بمقدوره العودة إلى مكة بعد أن خضعت لسلطته ونفوذه قبل وفاته بأكثر من عامين.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص٣٠٢-٣٠٣.

## أسباب اعتناق الأوس والخزرج الإسلام

لابد هنا من تسليط الضوء على موقف قبيلتي الأوس والخزرج الذين ظهروا بموقف مشرف وعظيم حينما اعتنقوا الإسلام وقبلوا ان يحتضنوا النبي واصحابه من اهل مكة في مدينتهم ويقاسموهم ما يملكون، بل قبلوا بمعاداة قبائل كبيرة مع علمهم انهم قد يتعرضون لأخطار جسيمة على اثر ذلك الموقف. ان القبول بالدين الإسلامي والعمل على توفير الحماية للنبي واصحابه هو تحدِ كبير، عرض بيوتهم وعيالهم ومصالحهم الى مخاطر كبيرة، فما الذي دفعهم لهذا التحدي والقبول بالإسلام؟

سبق ان تعرضنا لجزء من الإجابة عن هذا السؤال حينما تطرقنا باختصار الى احوال الأوس والخزرج قبل دخولهم الإسلام، اذ كانوا في حالة من النزاع المستمر والاقتتال الذي حصد من الطرفين أرواحاً كثيرة (١)، وقد شعر أبناء القبيلتين بضرورة وقف هذا النزاع بينهم، ولكنهم كانوا بحاجة إلى من يتبنى هذا الأمر ويوقف نزيف الدم، ولم يظهر لهم من يمتلك القدرة على ذلك سوى النبي محمد الله الذي وجدوا فيه خير من يحقق وحدتهم وخلاصهم من نزيف الدم المستمر.

الأمر الآخر ان الأوس والخزرج بحكم احتكاكهم في المدينة بالقبائل اليهودية، جعلهم يطلعون على بعض ما يتداوله اليهود من أمور النبوة والأنبياء، وكانت لديهم احاديث يتداولونها بشأن نبي سيبعثه الله تعالى في زمانٍ ما من بين أبنائهم اي من أبناء اليهود وان الله تعالى سيفتح على يديه الأرض وينصره، فكان اليهود يتوعدون به الأوس والخزرج انه اذا ما ظهر هذا النبي لن يبقوهم في المدينة فأما ان يقتلونهم أو يطردونهم (٢)، وقد ذُكر ذلك في القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبُ مِّنْ عِندِ اللهِ مُصكدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ

<sup>(</sup>۱) للمزيد من المعلومات حول النزاعات والحروب التي نشأت بين الأوس والخزرج وتفاصيلها يمكن مراجعة: اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٣٧ ؛ ابن الاثير، الكامل، جـ١، ص٥١٩ – ٥٤٠.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص٢٩٢؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٣٧-٣٨؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٥٣-٢٥٤.

وَكَانُواْمِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ حَفَرُواْ بِدِّه فَلَعْنهُ ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾(١)، يبدو إن هذه الأحاديث كانت تؤثر في عقول أهل المدينة من الأوس والخزرج، وتشكل جزءاً من هواجسهم ومخاوفهم. فلما سمعوا بظهور نبي في مكة ويدعو لدين جديد سارع قسمٌ منهم للقائه، ذلك اللقاء الذي تحدثنا عنه عند جبل العقبة في شهر ذي الحجة من نهاية السنة العاشرة من البعثة.

ومن الأسباب التي دفعت الأوس والخزرج للدخول في الإسلام هو الفارق الكبير بينهم وبين يهود المدينة في جانب المعرفة الدينية، فالعرب كانوا يتعبدون الأصنام وليس لديهم معرفة عن النبوة والأنبياء السابقين، معرفتهم الدينية كانت محدودة قياساً بما يمتلكه يهود المدينة (١)، لهذا يمكننا القول إن إحساسهم بمحدودية معرفتهم الدينية قد خلق لديهم طموح وروح منافسة للتفوق على اليهود، فلما ظهرت دعوة دينية موحدة لله تعالى مع كتاب ونبي شعروا بان هذه الدعوة يمكن أن تمنحهم التفوق على ما لدى اليهود ولذلك أقبلوا على اعتناق الإسلام.

كما أن شخصية النبي محمد الله لم تكن شخصية مجهولة لدى أهل المدينة، فبنو النجار وهم من الخزرج كانوا أخوال جده عبدالمطلب، ووالده عبد الله دفن عندهم، كما ذُكر عن النبي الله انه كان يتردد على بني النجار منذ صباه وهذا التردد خلق المزيد من المعرفة، ومن ثم فإن خصال شخصية النبي من صدقه وأمانته، وما عُرف به من أخلاق طيبة وسيرة عطرة كانت حبالاً متينة بينه وبين أهل المدينة ما دعاهم إلى التصديق به، وقبول دعوته، والايمان بها.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية (٨٩).

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٢٩٢؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٤.

## الفصل الرابع:

# (التنظيمات في المدينة والصراع مع اليهود حتى سنة ٥ هـ)

- الهجرة إلى المدينة المنورة
- تنظيمات النبي رضي في المدينة
  - أولاً: بناء المسجد
    - ثانياً: المؤاخاة
  - ثالثاً: وثيقة المدينة
- الصراع مع يهود المدينة حتى نهاية السنة الخامسة للهجرة
  - إجلاء بني قينقاع
  - إجلاء بني النضير
  - معاقبة بني قريظة

#### الفصل الرابع:

# التنظيمات في المدينة والصراع مع اليهود حتى سنة ٥ هـ

#### الهجرة إلى المدينة المنورة

ترتب على بيعة العقبة الثانية جملة من الأمور التي أسهمت في بلورة مستقبل الإسلام والمسلمين في المدينة وشبه الجزيرة العربية. لقد اتفق النبي همعهم على أن تبدأ عملية انتقال المسلمين من مكة إلى المدينة، هذا الانتقال الذي عُرف لاحقاً باسم الهجرة النبوية المباركة والذي على اساسه قام التقويم الهجري الخاص بالمسلمين. لقد وجه النبي أصحابه من أهل مكة إلى التهيؤ والاستعداد لمغادرة مكة، ثم الخروج منها سراً من دون إثارة الانتباه، كان خروجهم على شكل جماعات صغيرة متفرقة أما أسر بعينها أو مجموعات من الافراد، وبمرور الأيام وبعد خروج عدد كبير منهم، انتشرت الاخبار لان غيابهم عن مكة قد لفت الأنظار على الرغم من الحرص الشديد في سرية الحركة فانتشرت اخبار خروجهم من على الرغم من الحرص الشديد في سرية الحركة فانتشرت اخبار خروجهم من مكة صوب المدينة (۱). ان مسألة غياب أسر كاملة عن مكة أمر يلفت الانتباه ما الديار فارغة والابواب مقفلة يؤدي الى لفت انتباه المحيطين بتلك المنازل القريبين من تلك الأسر، أو قد يوصي بعضهم من يثق بهم للمحافظة على تلك المنازل، لأننا نتحدث هنا عن مسألة مهمة جداً وهي ان المهاجرين من مكة الذين أمرهم من تلك الأننا نتحدث هنا عن مسألة مهمة جداً وهي ان المهاجرين من مكة الذين أمرهم

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات، ٥٥، جـ١، ص١٥٢؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٦٩.

النبي الخروج إلى المدينة لم يكن لهم علم ودراية بالمدة التي سيقضونها خارج مكة أو موعد عودتهم إليها، فهم لا يعلمون أن تلك الدور والمنازل التي خلفوها وراءهم سيعودن مرة أخرى إليها أم لا؟ ومتى سيكون ذلك؟

السؤال الآخر الأكثر اهمية هنا والذي لم يطرح بشكل واضح وصريح من قبل: ما مدى استجابة المسلمين الأوائل لأمر النبي عني حين امرهم بالخروج من مكة؟ هل اطاعوه بالكامل ونفذوا ما امرهم به وفارقوا ديارهم دون ان يتخلف احدٌ منهم في ذلك؟ ان مفارقة الديار هي مفارقة البيئة والناس والمكان الذي ولدوا ونشأوا فيه، ليس بالأمر السهل اطلاقاً بل هو من اصعب المواقف التي قد يمر بها في حياته، ان يترك ويهجر الانسان دياره مجبراً تاركاً كل شيء خلفه امر في غاية الصعوبة. لذلك فمن الطبيعي ان لا تكون الاستجابة لأمر النبي استجابة كاملة والدليل على ذلك ان عدد الذين خرجوا من مكة الى المدينة لم يتجاوز السبعين المصادر التاريخية!! وهذا العدد لا يتناسب اطلاقاً مع عدد الذين اعتنقوا بحسب المصادر التاريخية!! وهذا العدد لا يتناسب اطلاقاً مع عدد الذين دخلوا بحسب الممادر التاريخية! وهذا العهد المكي. ولاسيما قد علمنا أن عدد الذين دخلوا الإسلام من اهل مكة خلال العهر الأولى من البعثة قارب الخمسين، فكيف نقتنع الإسلام خلال العشر سنوات المتبقية من المرحلة المكية لم يتمكن من أن ان النبي في وخلال العشر سنوات المتبقية من المرحلة المكية لم يتمكن من أن يقنع سوى عشرين شخصاً للدخول في الإسلام عدا من هاجروا إلى الحبشة من قبل!!.

ان الرقم الذي ذكرته المصادر التاريخية لمن هاجروا من مكة الى المدينة يؤشر إلى أن درجة الاستجابة للأمر الذي أصدره النبي في بالهجرة لم تكن كاملة ويمكننا أن نفترض أنّ نسبة الاستجابة لم تتجاوز (٢٥ – ٧٠ ٪) وعلى هذا الأساس نفترض أيضاً أنّ من بقي في مكة ما بين (٣٠ – ٣٥٪) ممن كانوا قد أعلنوا إسلامهم في وقت سابق ولكن لم يتمكنوا من الهجرة لأسباب كثيرة منها:

السبب الأول: ان البعض كانوا اما مملوكين ليسوا أحراراً أو ممن ينتمون إلى أسر كانت متشددة في معارضتها الدعوة فحُبسوا أو منعوا من الهجرة أو جرى التأثير فيهم بطريقة أو أخرى عن طريق ممارسة الضغوط والحبس والتقييد

السبب الثاني: نظن أن بعض المسلمين لم يكن قادراً على التضحية بمفارقة الديار والتوجه نحو المصير المجهول، وهو امر طبيعي جداً حينما نضع انفسنا في ذلك الموقف نجده في غاية الصعوبة ان تخير بين ترك الديار والأموال والأحبة وتهاجر إلى مكان لا تعرفه ولا تعرف الناس فيه، ليس لنا فيه مسكن، وليس لنا فيه عمل يمكننا من العيش الكريم، كل ذلك من اجل ان نحافظ على ديننا ونلتزم بأمر نبينا. وبين البقاء في مكة للمحافظة على ما لدينا من مساكن وأعمال وعلاقات طيبة مع الناس مع إخفائنا لإسلامنا. هو بلا شك خيار افضل بكثير من المضي باتجاه المجهول عند بعض المسلمين الأوائل الذين ظننا أنهم لم يهاجروا الى المدينة وفضلوا البقاء في مكة مع إخفاء إسلامهم. ان التفكير المنطقي المعقول سيفرز لنا فئة من المسلمين تخلفوا عن الهجرة، فبعضهم لم يكن جريئاً امام هذه المعادلة الصعبة وهذا الموقف المصيرى.

من المهم الإشارة هنا إلى ما حصل لما خلّفه المهاجرون، إذ ذكر ابن هشام ان ما تركوه خلفهم تعرض لتعدي قريش، فقد تعدى ابو سفيان بن حرب على دار بني جحش بن رئاب واخذها ثم باعها وتصرف بالأموال، وقد تكرر هذا العمل مع منازل أخر للمهاجرين قد جرى التصرف بها من قبل اخرين من اهل مكة (۱). ورد عند الأزرقي في كتابه (اخبار مكة وما جاء فيها من الآثار) أن معتب بن أبي لهب قام بالاستيلاء على بيت السيدة خديجة عليه في كان اقرب الناس اليه جواراً فقام ببيعه بمائة الف درهم (۱).

ان قرار الهجرة الذي عمل به بعض المسلمين الأوائل لم يكن قراراً سهلاً، ولم يكن بلا ثمن فثمنه كبير، بعض الذين هاجروا تركوا آبائهم، أمهاتهم، إخوانهم

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) الازرقي، ابو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد (ت-٢٥٠ هـ/ ٨٣٧ م)، اخبار مكة وما جاء فيها من الاثار، تحقيق: رشدي الصالح، (دار الأندلس، ط٣، بيروت، ١٩٨٣)، جـ٢، ص٢٤٦.

وأحبتهم غاضبين وناقمين عليهم. لم يجرِ الأمر بسهولة ولم تكن التضحية بسيطة. المشاعر الإنسانية لا تقدر بثمن حينما تخسر قلب أمك وأبيك وإخوتك لاشك في انها خسارة ما بعدها خسارة، إنّ الذين هاجروا خلفوا وراءهم اثماناً باهظة، يمكن القول إنها خسائر كبيرة على المستوى الوجداني العاطفي ناهيك عن الخسائر المادية التي تحدثنا عنها بترك المنازل والأعمال والمصالح المادية. ان المسلمين الأوائل باستجابتهم تلك لأمر النبي وطاعتهم لأمر الله تعالى بالخروج من مكة إلى المدينة على الرغم من أن المعطيات لم تكن واضحة بالانتصار والظفر ونجاح الدعوة، فميزان القوى في زمن الهجرة كان في مصلحة قريش ومصلحة عبادة الأصنام والأوثان. لذلك نقول إنّ الموقف الذي وقفه المسلمون الأوائل موقف عظيم ومشرف وتضحيتهم كانت كبيرة، من الصعب على أي مسلم اليوم نيقف موقفاً موازياً له ويضحي هذه التضحية العظيمة، إنّ من غير المنصف أن نحاكم أي مسلم ينتمي إلى تلك المرحلة من المهاجرين من مكة الى المدينة تنفيذاً لأمر الله تعالى ونبيه المصطفى من دون النظر بعقلانية وعدالة الى طبيعة هذه التضحية وحجمها الكبير.

ان كل مسلم اليوم لو أراد أن يختبر شجاعته وتضحيته في نُصرة الإسلام لأجل ان يرى مقدار تلك الشجاعة والتضحية التي كان عليها المسلمون الأوائل سيجد ان قرار هجرتهم الى المدينة كان في غاية الصعوبة، فعليه اولاً ان يسأل نفسه: هل هو قادر على ترك دياره واهله واحبائه وعمله والهجرة الى مكانٍ مجهول لا يعرف عنه شيئاً وليس فيه إلا أُناس أغراب عنه، وانه سيتحمل الجوع والحاجة والغربة من أجل دينه. هل هو قادر على ذلك؟ إن من دواعي الإنصاف في تقييم الناس والحكم عليهم أن أضع نفسي في مواقف مماثلة لما تعرضوا له من مواقف صعبه حتى يكون الحكم عادلاً ومنصفاً، والا فالأولى بنا ترك الاحكام لله تعالى وحده.

حقاً ان المسلمين الأوائل كانت لهم مواقف عظيمة تجلت في طاعتهم لرسول الله ومسارعتهم لتنفيذ اوامره وان كان ذلك المضى نحو المجهول، كما

ان السرور الذي كانوا يدخلونه على قلب النبي على حينما يعلن احدهم انه آمن بدعوته ودخل الإسلام في وقت كان النبي في تلك السنوات بأمس الحاجة للشعور بنجاحه ونجاح دعوته. هل نستشعر الفرح الكبير والغامر الذي كان يشعر به النبي في حينما يأتي احدهم بين يديه ويقول (اشهد ان لا اله الا الله وانك يا محمد رسول الله)، هل تخيلنا حجم السرور الذي كان يصيب قلبه الطاهر ، ثم بعد ذلك نسأل انفسنا أي جزاء سيصيب صحابته الذين منحوه السرور والإحساس بالنجاح؟ انهم يستحقون كل الاحترام والثناء والتقدير لمواقفهم تلك.

#### هجرة النبي 🎡 الى المدينة

بعد ان اطمئن النبي على خروج معظم المسلمين من مكة إلى المدينة على امتداد شهرين أو ثلاثة بعد بيعة العقبة قرر اللحاق بهم، وفي الاثناء كانت قريش تخطط لقتله قبل خروجه من مكة. كان هذا اقتراح أبو جهل: ان يأخذوا من كل قبيلة شاباً قوياً، فيدخلوا على النبي بي بأسيافهم ويضربونه ضربة رجل واحد، فيقتلونه ويتفرق دمهُ بين القبائل، فيعجز أبناء عمومته عن الثأر ويقبلوا بالديَّة، وبذلك ينتهي أمره.

اجتمع القتلة على باب دار النبي في كان عددهم نحو خمسة عشرة مسلحاً، لقد اخبره الله تعالى بمكرهم وخطتهم، ثم قام هو بإخبار أبن عمه علي بن أبي طالب في بما عزمت عليه قريش، واتفق معه على ان ينام بدلاً عنه في فراشه، فقال له: أتسلم بمبيتي هناك يا نبي الله؟ قال النبي في نعم، فنام على فراشه ملتحفاً ببردته وهو في قمة السرور ان يفتديه بنفسه، وبعد ان ودعه النبي في خرج من بين المسلحين الذين يحيطون بداره وهو يقرأ قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيدِيمِمْ سَكًا المسلحين الذين يحيطون بداره وهو يقرأ قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيدِيمِمْ سَكًا المسلحين الذين يحيطون بداره وهو يقرأ فوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيدِيمِمْ سَكًا المسلحين الذين يحيطون بداره وهو يقرأ فوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ اللهِ مِنْ اللهِ على رؤوسهم، ثم أخذ طريقه الى غار ثور، حيث أدركه أبي بكر ودخل معه الغار، في حين استمر المسلحون يحيطون بالدار لم يفعلوا شيء حتى الصباح، الغار، في حين استمر المسلحون يحيطون بالدار لم يفعلوا شيء حتى الصباح،

سورة يس، الآية (٩).

حينذاك سلوا سيوفهم واقتحموا الدار، وإذا بهم يفاجئوا بعلي علي الله على سرير النبي الله منعاهم وفشلت خطتهم (١).

جن جنون المشركين في مكة بعد فشلهم في اغتيال النبي هي، فسارعوا في طلبه واقتفاء اثره، حتى انهم وضعوا جائزة كبيرة لمن يأتي به حياً أو ميتاً، وخلال عمليات بحثهم الواسعة تمكنوا من الوصول الى غار ثور، الا انهم وجدوا ان باب الغار قد نسَجت عليها العنكبوت خيوطها، والحمامة كانت حاضنة لبيضاتها، فاستنتجوا ان الغار مهجورة منذ زمن وليس بداخلها أحد، وبذلك انجاهم الله تعالى من كيد وغدر المشركين.

بعد ثلاثة أيام من مكوثهم في الغار، وبعد ان خفت عمليات البحث عنهم، بدأت رحلتهم نحو المدينة فكان تاريخ انطلاقهم من مكة في أول ليلة من شهر ربيع الاول من السنة الثالثة عشرة بعد البعثة، ولكن من اين لهم بالرواحل التي حملتهم حتى بلوغ اطراف المدينة؟ المرويات التاريخية تنقسم إلى قسمين: منها ما يؤكد على ان أبا بكر كان قد اشتراهما من ماله الخاص وجهزهما، ومن ثم اعطاه النبي شيث ثمن راحلته. ومنها ما يشير إلى قيام النبي شيب بتكليف الإمام على النبي بشراء تلك الرواحل وتجهيزها لأمر الهجرة. السؤال المهم هنا في الوقت الذي اختبئ به النبي في غار ثور وقريش تبحث عنه وتدقق في جميع الاماكن التي تتوقع ايجاده فيها، ومن البديهي انها كانت تراقب تحركات أفراد أسرة النبي وبالخصوص أبن عمه الإمام علي المحسب وكيف اوصلوهن اليهم؟

إن التصور المنطقي المقبول يجبرنا على استبعاد القصتين، بالرغم من عدم قدرتنا على طرح تصور بديل لكيفية حصول النبي في ورفيقه أبي بكر على الرواحل، لأننا نظنُ أن التواصل معهم قد انقطع تماماً فور توجههم إلى غار ثور، وأن النبي في تكتم على خطة اختبائهم هذه ولم يُطلع عليها احداً حتى أبي بكر

<sup>(</sup>۱) العاملي، جعفر مرتضى، الصحيح من سيرة النبي الاعظم ١٩٥٨ه دار الهادي، ط٤، بيروت، ١٩٩٥، جـ٤، ص٧-١١.

الذي على ما يبدو أخبره بها بعد أن اصطحبه للغار. كما ان النبي في هذا الوقت بلغ الثالثة والخمسين من عمره، قضى ما يقرب من نصفها مشتغلاً بالتجارة وعارفاً بمدن الحجاز وطرق التنقل فيما بينها، لذلك احسب أنه لم يكن بحاجة إلى دليل مع أن جميع المرويات إشارة إلى دور عبد الله بن ارقط في كونه الدليل الذي اوصلهم إلى اطراف المدينة.

إن الإضافات الكثيرة التي نجدها في ضمن تفاصيل حادثة الهجرة النبوية هذه، في تقديرنا انها جاءت في مراحل زمنية متأخرة لسد بعض الثغرات التي ظهرت في الرواية، فالمسلمين الذين عاصروا الهجرة وشهدوا احداثها كان همهم الأكبريتركز في سلامة وصول النبي إلى المدينة، اما باقي التفاصيل: أي طريق سلكوا، ماذا اكلوا، كيف حصلوا على الرواحل؟ هذه التفاصيل لم تكن لتشكل أهمية لديهم بقدر أهمية سلامة الوصول. وفي الاوقات اللاحقة كان البحث عن هذه التفاصيل في غاية الأهمية لاسيما بعد ظهور الحفظة والمتطلعين لمعرفة أخبار النبي في وأحاديثه. الأمر الأخر نعتقد ان هذه الإضافات أسهمت في إعطاء أدواراً بارزة ومهمة لبعض الشخصيات.

اما الإمام علي على المناس فقد تأخر في مكة لان النبي الابطح من كانت له أمانة عند عنه، حتى لا يبقى بذمته شيء للناس، فكان ينادي في الابطح من كانت له أمانة عند رسول الله فليأت حتى نعطيها إليه، فلما اكمل تسديد الأمانات أخذ يتهيأ للهجرة نحو المدينة مستصحباً معه الفواطم: السيدة فاطمة بنت رسول الله عين وفاطمة بنت أسد (والدته)، وفاطمة بنت الزبير بن عبدالمطلب. عند خروجهم من مكة وقريباً من منطقة ضجنان لحقهم ثمانية من فرسان قريش فأمروا الإمام علي عين ومن معه بالرجوع، فرفض ذلك، ثم حاولوا ارغامهم بالقوة، الا ان بسالة وشجاعة الإمام علي عين في صدهم جعلتهم ينسحبون ويعودون ادراجهم خائبين. ثم لحق بهم نفر من المسلمين المستضعفين وفيهم أم أيمن مولاة النبي في وكان عليه السلام يباشر بالمسير ليلاً، اما في النهار فكان يكمن للمشركين خشية غدرهم عليه السلام يباشر بالمسير ليلاً، اما في النهار فكان يكمن للمشركين خشية غدرهم ومهاجمتهم، إلى أن وصلوا اطراف المدينة بسلام حيث كان النبي في بانتظارهم

في قِباء، فكان الإمام علي عليه مجهداً قدماه قد تفطرت من الدماء، فاحتضنه النبي في وفرح بسلامتهم، ليدخلوا بعدها سويةً إلى المدينة (١).

## تنظيمات النبي رضي المدينة

بعد دخوله المدينة واستقباله بفرح غامر وحفاوة من أهلها، وجد النبي النه امامه عمل شاق وكبير يجب أن يباشر فيه منذ اليوم الأول، فكان التركيز على الجانب التنظيمي في مجمل شؤونهم الحياتية، فضلاً عن ضرورات التأسيس لحالة الادماج الجديدة بين العناصر المختلفة. لقد ظهر النبي خلال هذه المرحلة بهيأة رجل دولة بامتياز، لم يكن دوره مقتصراً على تبليغ الرسالة فحسب، بل أخذ يؤسس لدولة ويُنشأ مجتمع وفق ما جاءت به الدعوة الإسلامية، وهذا الامر لم يكن بالسهل واليسير ضمن المفاهيم والمعارف والثقافة السائدة آنذاك. فمن أهم ما قام به من تنظيمات بعد وصوله المدينة:

## أولاً: بناء المسجد

وهو في مقدمة تلك التنظيمات من حيث الأهمية، لقد باشر النبي هي باختيار موضعاً أُقيم عليه المسجد ليكون مركزاً للعبادة ومقراً له ولإصحابه يؤدي وظائف عدة منها:

أولاً: الوظيفة الدينية، وهي اول الوظائف واهمها التي دفعت لإقامة هذا المسجد، تتم فيه عبادة الله تعالى وإقامة الصلاة منذ ذلك التاريخ وحتى يومنا هذا.

ثانياً: الوظيفة السياسية، والتي قدمها المسجد بعد اتخاذه مركزاً لهم للمشاورات والقرارات والتبليغات التي تخص شؤون المسلمين ومستقبلهم وعلاقاتهم المحيطة بالقبائل والقوى في شبه الجزيرة العربية، إذ تمت كل تلك الممارسات في المسجد.

<sup>(</sup>١) العاملي، الصحيح من سيرة النبي ١٤، جـ٤، ص١٦ -١٣.

إلا ان مسجد المدينة هذا لم يكن الأول بحسب بعض الآراء، إذ صلى النبي في قبل دخوله المدينة في طرفها الجنوبي عند قِباء لعدة ايام، حين كان ينتظر وصول أبن عمه علي بن أبي طالب عيلا ومعه الفواطم، بعدها قام بنو عمرو بن عوف الذين كان يقيم عندهم النبي في بتشييد مسجد على المكان الذي صلى فيه وعرف لاحقاً باسم مسجد قِباء (١١).

يرى بعض المؤرخين ان مسجد قِباء هو اول المساجد التي شيدت، الإسلام، في المقابل هنالك اكثر من وجهة نظر بشأن أول المساجد التي شيدت، منها ما يخصّ المكان الذي كان يصلي فيه مصعب بن عمير قبل هجرة النبي وباقي المسلمين في المدينة، المكان الذي صلى خلفه اهل المدينة وتعلموا منه عباداتهم كما شهد اقامة اول صلاة جمعة في الإسلام (۱)، ألا يعد ذلك المكان هو اول مسجد للمسلمين؟ لاشك في ان البحث في مسألة اول المواضع التي اتخذت مسجداً للمسلمين سيضعنا إزاء آراء متعددة كل منها يريد الفوز بالفضيلة والسبق، ويمكن الفصل بين هذه الآراء حينما نحدد الموضع الذي اتخذه النبي بنفسه وشيد عليه المسجد في المدينة عندها سيكون واضحاً جلياً ان مسجد المدينة الحالي الذي يجاوره قبر النبي هو اول المساجد التي شيدها في الإسلام لاسيما وقد كان تشييد هذا المسجد بإشراف مباشر من قبله بكل التفاصيل.

اما عن قصة اختيار الموضع وتشييد البناء فيذكرها المؤرخون بالتفصيل: مما قيل فيها إن النبي في لما دخل الى المدينة تسابق الناس يريدون الظفر به ليقيم عندهم، الكل اراد ان يتشرف باستضافته في داره، لكنه كان يعتذر من هذا ومن ذاك، كان يقول لهم خلوا سبيل الناقة فإنها مأمورة، تركوها تسير في طرقات المدينة والنبي في وباقي المسلمين يتابعونها حتى توقفت عند فناء لأحد الدور العائدة لغلامين يتيمين من بني النجار، بركت الناقة في هذا الموضع، فسئل النبي في عنه

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٤٣ ـ٣٤٣.

لمن يعود؟ فقيل لهُ انها تعود لغلامين يتيمين، فاشتراها منهما بعشرة دنانير ثم امر ان يقام عليها المسجد(١).

لقد شَرَعَ المسلمون من المهاجرين ومن اهل المدينة معاً ببناء هذا المسجد شاركهم النبي بنفسه في العمل، وكان دار أبي ايوب الأنصاري (خالد بن زيد من بني النجار) مجاوراً لموقع العمل، فنزل عنده النبي ويثما يكتمل بناء المسجد ومسكنه. كان مسكن النبي عبارة عن غرفة صغيرة الحجم ملاصقة لجدار المسجد اول الأمر ثم تعددت الغرف الصغيرة بتعدد زوجاته، اما مساحة المسجد فلم تتعد مائة ذراع مربعة وهي لا تتجاوز (٢٠) ستون متراً مربعاً بحسب ما ذكرته المصادر التاريخية، وهذه المساحة الصغيرة على ما يبدو كانت في زمن انشائه ولم يستمر على ذلك الحجم بل جرت عليه اول عمليات التوسعة بعد الانتصار في غزوة خيبر، حتى بلغت مساحته بحدود (١٤٠) مائة واربعون متراً مربعاً وفقاً للحدود التي لازالت واضحة الى اليوم ولاسيما علامات جدار المسجد من جهة قبر النبي ألتي لم يطرأ عليها اي توسعه، فجعلوا منبر النبي وسط المسجد، اما مادة البناء فكانت اللبن وهي طين تُخمر لمدة حتى تُصبح مهيأة اللاستعمال في عملية البناء، كانت الجدران من اللبن والسقف من جريد النخيل، الما الأعمدة التي يقوم عليها هذا السقف فكانت من جذوع النخيل (٢٠).

تختلف المرويات في المدة التي استغرقها بناء المسجد ومسكن النبي فهناك من يحدد زمناً طويلاً يصل الى سبعة أشهر، وهو وقت طويل جداً لإكمال مساحات صغيرة من البناء البسيط (٣). ان الاهمية الكبيرة للمسجد بالنسبة للمسلمين كونه مقراً ومركزاً للعبادة وكذلك للمداولات والمشاورات مع النبي في لاشك في ان ذلك يدفع المسلمين إلى انجازه في مدة قصيرة لحاجتهم اليه، فهو يشابه في قيمته ووظائفه

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ ۲، ص٣٤٣ - ٣٤٤؛ ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ ١، قسم ٢، ص ٢؛ الطبري، تاريخ، جـ ٢، ص ٩٠.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص78 - 78 ؛ ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ١، قسم ٢، ص7 - الطبري، تاريخ، جـ٢، ص7 - 7 الطبري،

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ١، ص١٦١.

ما يقوم به كل من مقر ادارة الدولة والمؤسسات التعليمية فضلاً عن دور العبادة مجتمعة، لذلك نعتقد ان المسجد انجز في وقتٍ قصير جداً ولكن مسكن النبي على قد تأخر عن ذلك.

لقد تطورت وظائف المسجد لاحقاً واخذ يلعب ادواراً كبيرة ومؤثرة في واقع المجتمعات الإسلامية المتعاقبة، فقد شغل الوظيفة التعليمية التي بدأت منذ عصر النبي ولم ينحصر دور المسجد بالعبادة فحسب، أو ادارة شؤون المسلمين، بل تحول الى مكان للتعلم وطلب العلم بدءاً من تعلم قراءة القرآن والوقوف على معانيه ومضامينه الى التفرع بعلومه جميعها، بذلك يمكن القول ان البذور الأولى للعملية التعليمية في المجتمعات الإسلامية بدأت في مسجد المدينة وبإشراف النبي وتوجيهه، فهو المعلم الأول اذ كان يجلس في مسجده يسألهُ الناس فيجيب ما التبس عليهم ويُوضح لهم ما نزل من القرآن، يقرؤه عليهم ويستمع الى تلاوتهم وقراءاتهم فيصحح لهم وهكذا هي مراكز التعليم تؤدي هذه الوظائف. اذن المسجد الذي شيد في هذه المرحلة بعد الهجرة كان من الإجراءات الذكية والمهمة التي تعبر عن قيمة هذا الدين وقيمة الخطوات التي قام بها النبي البناء وتأسيس مجتمع إسلامي إنساني صالح.

## ثانياً: المؤاخاة

من التنظيمات الأخر بعد الهجرة هي المؤاخاة التي دعا إليها النبي في وهي باختصار علاقة أخوية ومشاركة تضامنية بين فرد من المهاجرين وفرد من الانصار دون أن يرث أحدهما الآخر، أراد النبي في أن يعالج بها ظروف المهاجرين الصعبة الذين وصلوا إلى المدينة ولا يمتلكون شيئاً، فضلاً عن التقارب والانسجام وحالة الادماج الذي قصد إحداثه بين خليطين غير متجانسين ينتميان الى بيئات مختلفة: الخليط الأول ينتمي الى البيئة المكية، والآخر ينتمي إلى بيئة المدينة، وليس من السهل إحداث حالة الانسجام بينهما، إلا ان حنكة النبي في وحسن معالجته للأمور جعلته يبتكر هذا الأسلوب القائم على إنشاء علاقات إنسانية تتجسد فيها

معاني المشاركة والمساندة والأخوة بعد ان دعا الى مبدأ المؤاخاة بين المهاجرين والانصار.

اما عدد الذين آخى النبي بينهم، فقد كانوا بحدود المائة رجل على اختلاف المرويات نصفهم من المهاجرين ونصفهم الآخر من الانصار، إلا ان العدد على ما يبدو لم يتوقف عند هذا الحد فالمدينة استمرت في استقبال المسلمين الجدد على امتداد سنوات الدعوة والنبي بي يجدد المؤاخاة كما حصل مع أبي ذر الغفاري والمنذر بن عمرو اذ آخى النبي بينهما بعد قدوم أبي ذر إلى المدينة عقب انتهاء معركة أحد (۱).

لقد آخى النبي بين أبي بكر وخارجة بن زهير، وبين عمر بن الخطاب وعتبان بن مالك، وبين عمه حمزة وزيد بن حارثة وهكذا باقي الصحابة (٢)، وقيل انه ترك علي بن أبي طالب سي لم يؤاخيه مع احد فسأله: يارسول الله آخيت بين اصحابك وتركتني؟ فقال النبي في: انما تركتُك لنفسي أنت أخي وانا أخوك، فأن ذكرك أحد فقل: أنا عبد الله وأخو رسوله، لا يدعيها بعدك إلا كذاب. والذي بعثني بالحق ما أخرتك إلا لنفسي، وانت مني بمنزلة هارون من موسى إلا انه لا نبي بعدي (٣).

حققت المؤاخاة أهدافاً كثيرة إذ إنّ النبي الله يقصد منها معالجة العوز

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ ۲، ص ٣٥٦؛ ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ ١، ص١؛ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ ٢، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) للاطلاع على كافة الأسماء التي آخي النبي الله بينها من المهاجرين والانصار يمكن الرجوع الى: ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص ٢٥١-٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث ورد في اغلب المصادر ومنها على سبيل المثال لا الحصر: الترمذي، أبي عيسى محمد بن عيسى (ت-٢٧٤ هـ/ ٢٨٤ م)، سنن الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف، (دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٦)، جـ٧، ص ٨٤، حديث ٣٧٧٠؛ الطبري، محب الدين أحمد بن عبد الله (ت-١٩٤ هـ/ ٢٩٥ م)، ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى، تحقيق: محمد امين طناوي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٧٥)، ص ٨٢ ؛ المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت- ٩٧٥ هـ/ ٢٥١ م)، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق: بكري الحياني صفوت السقا، (مؤسسة الرسالة، ط٥، بيروت، ١٩٨٥)، جـ١٠٦، ص ١٠٥٠.

المادي فحسب، بل هي مفهوم جديد للعلاقة الإنسانية أسهمت في توثيق العلاقات بين أفراد المجتمع الإسلامي، فالمهاجرون قدِموا من مكة بأنفسهم لا يملكون شيئاً من الأموال وليس لديهم مساكن ولا اعمال، في حين ان الأوس والخزرج كانت أحوالهم الاقتصادية أفضل من المهاجرين فأراد النبي في ترسيخ مفهوم المشاركة، وان لا تكون هنالك فوارق فيما بينهم، فتقاسم اهل المدينة مع اخوانهم من المهاجرين ما يمتلكونه.

لم يتوقف النبي عند هذا الحد بل عمل على ردم الفجوة بين الأوس والخزرج منذ اللحظات الأولى لمقدمه الى المدينة، من خلال دفعهم نحو الشعور بحالة الانتماء الواحدة حينما منحهم تسمية جديدة باسم (الأنصار) التي سرعان ما حلت محل التسميات السابقة وأسهمت في إدخالهم في ضمن حالة انتماء جديدة ضمن المنظومة الإسلامية فأصبحوا يعتزون ويتفاخرون بكونهم من الانصار الذين نصروا رسول الله في، وأزال بذلك المشاكل الكبيرة والنزاعات القديمة بينهما التي سرعان ما اختفت وحلت محلها رابطة وثيقة تحت خيمة الإسلام.

ان هذه الإجراءات التي قام بها النبي في ضمن التنظيمات الأولى لهذا المجتمع الإسلامي الناشئ قصد منها ان تؤدي الى خدمة الدعوة الإسلامية وإحداث حالة انسجام عالية بين افرادها، والشعور بالانتماء الواحد لمجتمع خال من الخلافات والنزاعات الداخلية، مما أسهم وبشكل كبير في استمرارية الدعوة ونجاحها حتى وفاة النبي في .

## ثالثاً: وثيقة المدينة

وثيقة المدينة التي عرفت بتسميات أخر منها صحيفة المدينة أو دستور المدينة وهي في الأصل جزء من التنظيمات التي قام بها النبي في بعد الهجرة. هذه الوثيقة يدور حولها الكثير من الجدل بسبب التضارب والاختلاف الذي احتوته المرويات فيما يخص تاريخ عقدها والأطراف الذين اشتملت عليهم، ما منح المستشرقين الفرصة للطعن بصحتها والتشكيك في بعض بنودها.

عند مناقشة اصل هذه الوثيقة وما اشتملت عليه لابد من فهم منهج النبي في إدارة الأمور في المدينة والمسارات التي اتخذها بعد هجرته، لقد أحس بالمسؤولية الكبيرة تجاه من آمنوا بدعوته ولذلك شرع بعملية تنظيم لجميع مفاصل حياة هذا المجتمع، وفي مقدمة ذلك تنظيم العلاقات مع الوثنيين واليهود في داخل المدينة. ان تنوع الأطراف المتعايشة في المدينة مع وجود مشاكل ونزاعات قديمة واختلاف واضح في العقائد والمصالح دعا النبي في لوضع أسس وقواعد واضحة يعلم عن طريقها كل طرف ما عليه من واجبات وما له من حقوق يجب الالتزام بها لاستمرارية التعايش السلمي بين الجميع، من هنا برزت الوثيقة في أهميتها وقيمتها في حياة المسلمين ومستقبلهم.

لقد اشتملت الوثيقة على كل ما أقره النبي في واتفق عليه مع اهل المدينة من مسلميهم ويهودهم لتنظيم الحياة فيها، وتعريف الجميع بالحقوق والواجبات لتكون المسارات سليمة وواضحة لدى الجميع، ولكون النبي في سلوكه يمثل المنهج القرآني الذي حث على المكاتبة والتوثيق في المعاملات وحضور من يشهد ذلك، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيّهَا الَذِينَ عَامَوُا إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنٍ إِلَكَ أَمَلِ مُسَكّى فَاصَتُبُوهُ وَلِيَكَتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ إِلَكَ الله رَبَّهُ وَلا يَبْخَسُ مِنهُ شَيْعًا فَإِن كَانَ الله عَلَمُ الله وَلِي مُسَكّى فَاصَتُبُوهُ وَلَي مُعَلِي الله رَبَّهُ وَلا يَبْخَسُ مِنهُ شَيعًا فَإِن كَانَ الله عَلَيْهِ الله وَلِي الله وَلَي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلَي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلَي الله وَلا المواقق مع القبائل اليهودية من اهل المدينة، ومنهجة هذا يتطابق وما جاء في القرآن الكريم من تأكيد وتشديد على ضرورة توثيق وكتابة المعاملات، لذا فأننا نعتقد الكراكورة من تأكيد وكان الله والله المدينة وكانية وكانية وكانية المعاملات، لذا فأننا نعتقد الكريم من تأكيد وتشديد على ضرورة توثيق وكتابة المعاملات، لذا فأننا نعتقد ال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية (٢٨٢).

النبي الله تكاتب على ذلك عن طريق وثيقة واحدة جامعة لكل البنود أو انها جملة من الوثائق عرفت بمجملها باسم (وثيقة المدينة).

بحث المستشرقون مسألة الوثيقة في دراستهم السيرة النبوية المطهرة، واختلفوا في تاريخ كتابتها فبعضهم حدده بالشهر الخامس من بعد الهجرة وبعضهم يرى أنه قبل وقوع معركة بدر، وآخرون جعلوه بعد بدر (۱). هذه الآراء الاستشرافية المختلفة نجد ما يشابهها عند المسلمين كونهم جميعاً يختلفون في تحديد وقت كتابة الوثيقة.

اما نحن فنحسب ان تنظيم العلاقات في داخل المدينة كان امراً ضرورياً جداً، النبي كان يدرك أهمية هذا الأمر واهمية الاستعجال في وضع المواثيق التي تنظم هذه العلاقات، لذلك يُستبعد ان يؤجل كتابة الوثيقة حتى الشهر الخامس أو السنة الثانية من بعد الهجرة. إن وجود اطراف متعددة داخل المدينة قد يؤدي إلى نشوب خلافات وصراعات قد تؤثر على مستقبل المسلمين، لذلك نحسب ان النبي لله يتأخر اطلاقاً في عقد تلك المواثيق لأجل أن يعلم كل طرف ما عليه من واجبات يجب الالتزام بها وما لهُ من حقوق، ما يعني أن بعض بنود الوثيقة وضعت بعد اسابيع معدودة من وصول النبي اللمدينة، ثم ألحقت بها بنود أخر في أوقات مختلفة.

اما عن البنود التي احتوتها الوثيقة السؤال المهم هنا: هل كتبت جميع البنود في وقت واحدام في أوقات متعددة؟ من المعلوم ان الوثيقة احتوت على سبع وأربعين بنداً نحسب أنها تمثل نتاج مجموعة من الاتفاقيات التي عقدها النبي في أو التي اقرها على اهل المدينة، اي ان هذه البنود لا تمثل وثيقة واحدة، لان الطرف الثابت فيها هو النبي في مجموع الاتفاقيات، الا ان المؤرخين عمدوا الى التعامل

<sup>(</sup>۱) ومن أبرز هؤلاء المستشرقين الذين حددوا وقت كتابة الوثيقة سواء قبل أو بعد معركة بدر هم: Caetani Leone ، Annali Dell Islam ، (Milano، 1905) ، v. 1 ، p. 403

فلهوزن، يوليوس، تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام الى نهاية الدولة الاموية، ترجمة: محمد عبد الهادي ابو ريدة، (لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط٢، القاهرة، ١٩٦٨)، ص ١١؛ وات، مونتجمري، محمد في المدينة، ترجمة: شعبان بركات، (المكتبة العصرية للطباعة والنشر، بيروت، ٢٠٠٢)، ص ٣٤٣،٣٤٦.

معها على انها وثيقة واحدة وجمعوا كل ما اتفق عليه النبي هم باقي الاطراف تحت مسمى وثيقة المدينة، بدليل احتواء بنودها ما يشير الى ازمنة متعددة واطراف مختلفة ومنها: البنود (١٧)، و(١٩)، و(٥٤)، ففي البند (١٧) جاء فيه (وان سلم المؤمنين واحدة لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم)، اما البند (١٩) فقد ورد فيه (وان المؤمنين يبيئ بعضهم على بعض بما نالت دماءهم في سبيل الله وان المؤمنين المتقين على أحسن هدى وأقومه) (١٠)، هذه البنود التي ذكرناها مع البند (٥٤) فيها إشارة الى وقوع القتال فإذا رجعنا الى قولنا الأول ان الوثيقة قد وضعت في بداية وصول النبي الى المدينة اي قبل وقوع القتال نجد أنفسنا ازاء تناقض واضح؟ ان القتال وقع في معركة بدر (٢٠) اي بعد وضعت المؤمنية عشر شهراً من الهجرة وقد سبقه اقتتال بين افراد معدودين في غزوة نخلة وضعت إلى الوثيقة بعد ذلك.

كما ان هنالك بنوداً أخر من تسلسل (١٦) الى (٣٠)، وكذلك من (٣٧) الى (٤٦) فيها كثير من القضايا التي توحى الى ان بنود هذه الوثيقة لم تكتب دفعة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٤٩-٣٥١؛ ابن سيد الناس، محمد بن عبد الله بن يحيى (ت- ٧٣٤ هـ/ ١٣٣٤م)، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، (مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، بيروت، هـ/ ١٩٨٤)، جـ١، ص٢٦-٢٦٦؛ ابن كثير، البداية، جـ٣، ص٢٧٤-٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) وتسمى بسرية عبد الله بن جحش، حيث بعث رسول الله ها عبد الله بن جحش بن رئاب الأسدي في رجب وبعث معه ثمانية رهطاً من المهاجرين وكتب له كتابا وامره ان لا ينظر فيه حتى يسير يومين ثم ينظر فيه ويمضي لما امره به ولا يكره احداً من اصحابه ففعل ذلك ثم قرأ الكتاب وفيه يأمره بنزول نخلة بين مكة والطائف فيرصد قريشاً ويعلم اخبارهم فأعلم اصحابه فساروا معه، لمزيد من المعلومات ينظر: الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٣٥ - ١٩؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص١٣٥ - ٤٣٦ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص١٥٠ على ١٤٠ ؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٥ - ١٣.

واحدة، انما هي نتاج سلسلة من المواثيق عقدها النبي في الأمر المهم في هذا كله أنها إحدى الإجراءات الضرورية التي قام بها رسول الله في لتنظيم الحياة في المدينة بين المهاجرين والأنصار من جهة، والمسلمين ويهود المدينة من جهة أخرى، وقد تمخض عن ذلك أن يتعهد اليهود (بنو قينقاع، بنو النضير، بنو قريظة) امام النبي في على ان لا يعينوا عليه احداً، ولا يتعرضوا لأحد من اصحابه بلسان ولا يد ولا بسلاح ولا بكراع، في السر ولا في العلانية، لا بليل ولا بنهار، فأن فعلوا فرسول الله في حل من سفك دمائهم، وسبي ذراريهم ونسائهم، وأخذ أموالهم. لقد كتب النبي في حل من سفك دمائهم، وسبي ذراريهم ونسائهم، وأخذ أموالهم. لقد كتب النبي في بهذا لكل قبيلة يهودية كتاباً خاصاً بها ودعاهم للالتزام بالعهد وعدم خرقه (۱).

#### الصراع مع يهود المدينة حتى نهاية سنة ٥ هـ

ابتداءً لابد من الحديث عن موقف النبي وطموحه في التعامل مع يهود المدينة، وآماله الكبيرة في موقف ايجابي منهم بصفتهم أصحاب شريعة سماوية قريبة جداً مما كان يدعو اليه، فأمر النبوة والكتاب جزء من معارفهم الدينية، لهذا منّى نفسه الطاهرة بتصديقهم إياه وإيمانهم بدعوته ونصرته ومساندته، ولاسيما هذه القبائل اليهودية التي تشترك مع المسلمين في المدينة وتمتلك من العدة والعدد والأموال ما يجعلها قوة كبيرة تستند إليها الدعوة، فضلاً عن تأثيرها الفكري في الوثنين المشركين، إذ إن موقف اليهود الايجابي والتصريح بصحة نبوة سيدنا محمد في له تأثير كبير في مواقف القبائل العربية الوثنية القريبة من اليهود.

هنالك كثير من المشتركات ما بين الدعوة الإسلامية واليهودية، منها ما يتعلق بالاعتقاد بوحدانية الله تعالى، ومفهوم النبوة، كذلك في مفهوم الوحي والأحكام، ومنها ما يتعلق بالفهم التاريخي لمسار النبوات السابقة وفي قصة بداية الخليقة وخلق الإنسان وعلاقته بالخالق. هذا المستوى من المشتركات وغيرها كثير بين

<sup>(</sup>۱) لمراجعة بنود الوثيقة بصورة كاملة يمكن الرجوع الى: ابن هشام، السيرة، جـ ٢، ص٣٤٨ ـ ١ ٣٥٠ ابن سيد الناس، عيون الأثر، جـ ١، ص٧٦ - ٢٦٦ ؛ ابن كثير، البداية، جـ ٣، ص٧٧ - ٢٧٦.

الإسلام واليهودية بغض النظر عن الاختلافات الجزئية لا نجده متحققاً في العلاقة بين الإسلام والوثنية فكلاهما يسير في اتجاه مغاير للآخر ابتداءً من العقيدة.

اذن النبي الله العصول على استجابة فاعلة من القبائل اليهودية في المدينة. وقد اصبح اليهود إزاء هذه الدعوة في موقفٍ حرج، فهم كانوا على معرفة يقينية بأن النبي محمداً الله مبعوث من قبل الله تعالى خاتماً للنبيين كما جاء في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ, كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمُّ ۖ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾(١)، فدرجة المعرفة لدى هؤلاء بحسب النص القرآني عالية جداً ليس فيها أدنى مجال للشك تتجلى في هذا الوصف البليغ (يعرفونه كما يعرفون أبناءهم) اذ لا يمكن ان يشتبه اي انسان عن ابنه، لذلك نعتقد ان موقف اليهودية في المدينة قد برز فور وصول النبي الله أو قبل وصوله الى المدينة بعد ان انتشرت أخبار اتفاقهِ مع الأوس والخزرج وبيعة العقبة التي حصلت في مكة. ثم اتضحت معالم موقفهم مع مرور الأيام بعدم التصريح الواضح والعلني بحقيقة نبوة محمد ﷺ ومصداقيته، ثم تكذيبهم دعوته مع انهم كانوا يعرفونها أو على اقل تقدير إن فريقاً منهم كان كذلك، إلا أنهم كتموا هذه المعرفة عن أصحابهم ولهذا الكتمان اسباب بَّينها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَنْبُ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَكِّقُ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُواْ بِدِّهِ فَلَعْ نَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾(٢) لأن ما معهم من كتب احتوت على البشارات والإشارات الدالة على اسم النبي محمد الله وصفاته ومكان وزمانه خروجه، تلك المعلومات التفصيلية قد احتوتها كتبهم بعد ان بلغها أنبياءهم السابقين، لقد كان اليهود يتحدثون امام المشركين عن ذلك النبي الذي سيبعثه الله تعالى والذي سيفتح على يديه الأرض بما يمتلكونه من أخبار ونصوص في كتبهم المقدسة، ولكنهم كانوا يعتقدون ان هذا النبي سيبعث من بينهم اي من أبناء اليهود، فلما بعث الله تعالى نبيه من بين العرب وليس من اليهود كفروا به وأنكروا معرفتهم له لأنه ليس من أبنائهم، فكشف

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية (١٤٦).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية (٨٩).

الله تعالى هنا السبب الحقيقي لموقف اليهود من نبوة محمد ودعوته، وبمرور الوقت اتضح موقفهم العدائي الرافض للدعوة بشكل اكبر، وتصاعدت اعتراضاتهم بممارسة كل السبل الممكنة التي تؤدي الى الإضرار بالدعوة وإضعافها، وكذلك إضعاف العلاقة بين النبي في وأصحابه. لقد ظهر هذا بشكل واضح في ممارساتهم التي قصدوا بها إحداث حالة الشك والريبة في قلوب وعقول الذين امنوا به وبدعوته، حينما قصدوا إحراجه أمام المسلمين فطالبوه ان يثبت صدقه وحقيقة دعوته عن طريق الإتيان بالمعجزات كما فعل من سبقه من الأنبياء، لقد طالبوه ان يُنزل عليهم كتاباً من السماء (۱)، ولم يكن هدفهم البحث عن الحقيقة ومحاولة التثبت من أمر النبوة انما كان قصدهم احراجه أمام أصحابه، فتنفرط تلك الحلقات المحكمة من العلاقة الوثيقة بينه وبينهم فلا يثقون به بعدها و لا يصدقون بنبوته.

لقد كان معظم المسلمين بعد الهجرة حديثي الإسلام ولم تصل درجات ايمانهم الى المستويات التي تؤهلهم وتجعلهم محصنين تماماً من الشبهات التي يعمل على خلقها اليهود، الإيمان الراسخ هو فقط في قلوب القلة القليلة من المسلمين، وهذا الامر طبيعي جداً فالفروق موجودة وطبيعية في درجات الإيمان والثبات والتضحية عند الجيل الأول من المسلمين، لم يكونوا جميعاً على مستوى واحد، لهذا فإن هذه الأساليب اليهودية كانت تؤثر في نفوس بعض المسلمين وكان النبي بحاجة الى العون الإلهي لمواجهة هذه التحديات الكبيرة، لم يتأخر العون الالهي في فضح اليهود وكشف نواياهم وبيان أكاذيبهم وإلقاء الحُجةِ عليهم فمما نزل في هذا الشأن قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ الْكِنْبِ أَن تُنزّلَ عَلَيْمٍمْ كِنْبًا مِن السَمَآءَ فَقَدُ سَأَلُوا مِن خَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا الله جَهْرَةَ فَا خَذَتُهُمُ الصَّعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ التَّكَذُوا الْعِجُلَ مِن بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيْنَا وَنَا الله عَنْ ذَلِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَنًا مُّبِينًا ﴾ (٢).

من الأساليب التي لجأ إليها أو أستعملها اليهود في تضليل المسلمين في السنة الأولى بعد الهجرة هي توجيه سُفهائهم لخلق الشبهة والارتباك في عقول المسلمين

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية (١٥٣).

ولم يكتفوا بذلك بل وتيرة العداء والسعي للإضرار بالمسلمين استمرت، ففي الشهر السابع عشر بعد الهجرة اي في (السنة الثانية بعد الهجرة – السنة الخامسة عشر بعد البعثة) أمر النبي أصحابه بتغيير القبلة والتوجه في الصلاة نحو مكة الواقعة جنوب المدينة، بعد ان كانوا يتوجهون في صلاتهم شمالاً صوب بيت المقدس (٣). هذا الأمر قوبل باستجابة وطاعة تامة من المسلمين ولم تظهر عليهم اي اعتراضات ولاسيما الجهة التي توجهوا اليها الآن هي اقرب الى قلوبهم وجدانياً. إلا ان يهود المدينة وجدوا في هذه المسألة فرصة للنيل من النبي فأخذوا يحرضون المسلمين ويطرحون تساؤلات مثيرة منها: لماذا غير محمد قبلته من بيت المقدس إلى مكة؟ ما الذي دفعة لذلك. هل كان على خطأ وعدل إلى صواب، بمعنى ان القبلة صوب بيت المقدس كانت على خطأ والان عدل الى صواب، أم كان على صواب وعدل عن ذلك إلى خطأ، بمعنى كان إلى بيت المقدس على صواب وغيرها الى مكة خطأ !! وهل ان الأنبياء يقعون بالخطأ وهم المقدس على صواب وغيرها الى مكة خطأ !! وهل ان الأنبياء يقعون بالخطأ وهم

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص ٣٩١؛ ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ١، قسم ٢، ص ٣-٥؛ المقريزي، امتاع الأسماع، جـ١، ص ٧٨-٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة ال عمران، الآية (٧٢).

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٨٩–٣٩١.

من يحصلون على الإرشاد والتوجيه الإلهي، كيف لهم أن يخطئوا هذا الخطأ الفادح (١١).

هذه التساؤلات كان بعض المسلمين يجدها منطقية ومعقولة، وتؤثر فيه كما انها كانت محرجة لرسول الله على حتى جاء الرد الإلهي في موضوع تغيير القبلة نحو الكعبة في قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ الشُّفَهَآءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَنَّهُمْ عَن قِبْلَنِهُمُ الَّي كَافُا عَلَيْهَا قُل لِلّهِ المَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَةً وَسَطًا لِنَكُونُوا الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَةً وَسَطًا لِنَكُونُ المَسْوِلُ مَن يَشَلُهُ اللهَ عَلَى النَّاسِ وَيكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِمَن ينقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتُ لَكِيرةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولُ مِمَن ينقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتُ لَكِيرةً إِلَا عَلَى اللَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيضِيعَ إِيمَنَكُمُ أَلِي وَحَهكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وَجُوهكُمُ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَنكُمُ أُولُولُ الْحَكُونَ النَّهُ اللهُ وَعَلَى فَي السَملَةِ وَاللهُ المَنْ وَمُولَا المَعْ مَن يَتِهِمُ وَمَا اللهُ يَغْفِلٍ عَمَا يَعْمَلُونَ وَلُولُ الْمِهُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالِمِين ومُّ اللهُ يَعْفِلُ عَمَا يَعْمَلُونَ وَلُولُ المِيهِ لَي مَا لَيْهُ اللهُ وي وَكُن اللهُ عَلَى المسلمين ومُّ رسخة لقلوب المسلمين ومُّ رسخة لقلو كانت تلك التوضيحات والإجابات الإلهية مُثبتة لقلوب المسلمين ومُّ رسخة لقد كانت تلك التوضيحات والإجابات الإلهية مُثبتة لقلوب المسلمين ومُّ رسخة لي شبعة روج لها اليهود في سبيل التأثير.

من المهم هنا الإشارة إلى أن النبي على الرغم من استعداده وتأهيله لأجواء النبوة وما تتخللها من تحديات فكرية ومواقف صعبة كالمناظرات والمجادلات والمسائل التي تطرح عليه لأجل الاختبار أو الإحراج، فالله تعالى لم يتركه يقارع هذه التحديات بمفرده بل سانده ودعمه بشكل واضح وكبير بتلك الإجابات القرآنية التي فضح فيها نوايا اليهود ومواقفهم الحقيقية ودوافعهم.

كل ما ذكرناه سابقاً كان يمثل تحرك اليهود لمعارضة ومواجهة الدعوة الإسلامية على المستوى الفكري، لم يكتفوا بذلك بل شملت تحركاتهم مستويات اخرى غير الفكرية، فعلى المستوى الاقتصادي مارسوا ضغوطات واضحة على اهل

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآيات (١٤٢ – ١٤٤).

المدينة لإبعادهم عن الإسلام، ساعدهم في ذلك انهم كانوا في المدينة اكثرُ مالاً من العرب فبعض تجار اليهود وظفوا معاملاتهم التجارية مع العرب في المدينة للضغط عليهم ودفعهم باتجاه رفض الدعوة الإسلامية، لقد جعلوا من إقراضهم الأموال والتسهيلات التي يقدمونها في التجارة تخصص فقط لمن هم اصحاب مواقف سلبية من الدعوة.

كان المال في المدينة بنسبة كبيرة تحت سيطرة اليهود الذين بذلوا جهداً كبيراً لتوظيفه في إضعاف المسلمين، حتى إنهم كانوا يخاطبون النبي في والمسلمين في وقت حاجتهم للأموال وعند طلبهم الاقتراض من اليهود: «لماذا لا يعطيكم ربكم الأموال التي تحتاجونها: هل ربكم فقيرٌ حتى تأتون وتسألونا عن الأموال؟» (١) هكذا تعاملوا مع المسلمين فجاء الرد الإلهي بقوله تعالى: ﴿ لَقَدَّ سَمِعَ اللّهُ قُولً الّذِيكَ قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنْدِيكَ عَنِيرٌ حَقِّ وَنَقُولُ دُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ (١).

اما على المستوى الاجتماعي فقد كانت لهم تحركات خطيرة لتفتيت وحدة الأوس والخزرج بعد ان بذل النبي جهد كبير لتوحيدهم وجمعهم في مسمى واحد، وانهاء حالة الصراع والنزاع القديم الذي على اثره سقط كثير من رجال القبيلتين. لقد عمد اليهود الى تذكيرهم بتلك الأيام والقتلى الذين فقدوهم والمواجع التي مروا بها، فتمكنوا من إثارة مشاعرهم وحفزوا مشاعر الكراهية والرغبة بالانتقام، فوقعت الفتنة بين القبيلتين، لقد كان أمراً خطيراً جداً في هذه المرحلة بعد ان تواعد رجال من الأوس ورجال من الخزرج للقتال، ولم يتمكن من إطفاء نار هذه الفتنة التي أشعلها اليهود إلا النبي محمد عبد ان وصلته الأخبار ونيتهم بالاقتتال سارع على الفور الى ذلك المكان الذي تواعدوا للاقتتال فيه وقد لحق بهم، فجلس يتحدث اليهم مؤنباً ومعاتباً ومذكراً بما آل اليه حالهم من الدخول في الإسلام ونبذ كل ما سبق من الماضي حتى شعروا بالحرج من رسول

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٩٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة ال عمران، الآية (١٨١).

ان الأساليب التي اتبعها يهود المدينة لإضعاف المسلمين وتفتيت وحدتهم كالتخطيط والتدبير للقضاء على هذا الدين في المدينة قابلها النبي خلال العامين الأول والثاني بعد الهجرة بمنتهى الصبر والتسامح عسى ان يتبدل موقفهم المعادي هذا الى موقف ايجابي أو على اقل تقدير التوقف عن ممارسة الضغوطات على المسلمين. الا ان استمرار اليهود في أساليبهم العدائية هذه استوجبت من النبي ان يقابلهم بردة فعل مختلفة عما كان يظهره في السابق من الصبر والتسامح واللين. إذ لا يمكن ان يستمر هكذا معهم فجزء من مسؤوليته المحافظة على أفراد المجتمع الإسلامي الناشئ بتوفير بيئة آمنة، فالمسؤولية الملقاة على عاتق النبي للم تنحصر بالتبليغ والدعوة للإسلام فحسب، بل تعدى ذلك الى كونه القائد السياسي والعسكري الذي يتولى إدارة شؤون الناس وحماية حياتهم ومصالحهم، وانطلاقاً من هذه المسؤوليات توجب عليه الآن ان يضع حداً للممارسات العدائية التي مازال يهود المدينة يقومون بحق المسلمين.

#### إجلاء بني قينقاع

أراد النبي الله الله المحجة عليهم فيحذرهم من الاستمرار في تلك الممارسات العدائية، قبل ان يتخذ بحقهم اي موقف حازم، فكان ذلك التحذير عقب انتصار

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ۲، ص٣٩٦–٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية (١٠٩).

المسلمين على قريش في معركة بدر الذي رفع من شأنهم كثيراً في شبه الجزيرة العربية، إذ التقى النبي بجماعة من قبيلة بني قينقاع اليهودية في السوق وتحدث إليهم معاتباً ومحذراً اياهم هذا الاستمرار في العداوة، ثم دعاهم الى ان يعيشوا بسلام مع المسلمين، فكان ردهم بلغة مليئة بالتحدي والاستكبار قالوا لرسول الله نا الله محمد لا يغرنك من نفسك انك قتلت نفراً من قريش، كانوا اغماراً لا يعرفون القتال، محمد لا يغرنك من نفسك انك قتلت نفراً من قريش، كانوا اغماراً لا يعرفون القتال، انك والله لو قاتلتنا لعرفت انانحن الناس وانك لم تلق مثلنا الالله فيه كثير من نبرة التعالي والتحدي التي كانت على ألسنتهم وظاهرة في مواقفهم وهي في تقديري الشخصي تمثل نتاج القلق الكبير الذي كان يعيشه يهود المدينة آنذاك، بعد أن شهدوا تنامي الدعوة الإسلامية واتساع نفوذ النبي في المدينة وازدياد قوته، لاسيما بعد الطريقة الانفعالية وقد توعدهم الله تبارك وتعالى بالخسران في قوله تعالى: ﴿ قُلُ الطريقة الانفعالية وقد توعدهم الله تبارك وتعالى بالخسران في قوله تعالى: ﴿ قُلُ الطّريقة المُنْ المُعَلِي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ المُعَلِّ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

لم تمض الا مدة وجيزة على هذا اللقاء والتحدي الكبير حتى وقعت حادثة اعتداء اخرى في سوق بني قينقاع، اذ تذكر المرويات ان امرأة مسلمة جاءت الى هذا السوق تبيع أو تشتري فجلست الى احد الصاغة اليهود وقد اخذ هذا الصائغ مع مجموعة من اليهود الموجودين بالقرب منه بالسخرية من المرأة، ثم حاولوا الاعتداء عليها، فصرخت وهي وسط السوق طلباً للنجدة، فسمعها أحد المسلمين الذي سارع الى نجدتها، فو ثب هذا المسلم على الصائغ اليهودي فقتله على الفور، مما جعل اليهود في السوق من بني قينقاع يجتمعون على هذا المسلم وقاموا بقتله. سرعان ما وصلت أخبار هذه الحادثة الى النبي في وعدّها اعتداءً على حرمة هذه المسلمة فضلاً عن قتل أحد المسلمين، كما ان يهود بني قينقاع لم يبعثوا الى رسول

<sup>(</sup>١) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٧٦ ؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٣٩٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية (١٢-١٣).

الله هي وفداً يعتذر عمّا بدر منهم من اعتداء واضح فدعا النبي هي باقي المسلمين وامرهم بالاستعداد والتهيؤ للخروج إلى ديار بني قينقاع (١)، في المقابل بني قينقاع كانوا يشعرون انهم في منعة وقوة وقدرة على مواجهة المسلمين، كان عددهم بحدود (٧٠٠) سبعمائة مقاتل كما انهم يمتلكون حصناً منيعاً يتحصنون به في الحروب أو عند تعرضهم للأخطار، فضلاً عن ارتباطهم بحلف مع بني عوف وهم من الخزرج الذين يتزعمهم عبد الله بن أبي الشخصية المعروفة بالنفاق والسعي للإضرار بالمسلمين في مواقف عدة.

لقد ظنّ بنو قينقاع ان تلك التحالفات القديمة قد تسهم في دعمهم بالحرب ضد المسلمين ولاسيما بعد ان اتصل بهم عبد الله بن أبي ووعدهم بالمؤازرة والنصر توجهت قوات المسلمين صوب حصن بني قينقاع وضربوا الحصار عليهم من كل جهة. استمر الحصار خمس عشرة ليلة وبإرادة الله تعالى تزعزعت عزيمة بني قينقاع وتراجعت شجاعتهم وحصل لديهم الانكسار، فأرسلوا الى النبي يعلنون فيه نزولهم على حكمه واستسلامهم. في هذه الأثناء توسط لهم عبد الله بن يعند رسول الله في لأجل ان يعفو ويصفح عنهم، فعفا عنهم شرط ان يخرجوا من المدينة ولا يشاركوا المسلمين السكن فيها جزاءً لما فعلوه ولهم ان يخرجوا سالمين ويحملون معهم أموالهم وممتلكاتهم وحدد لهم النبي في ثلاثة أيام، فكان خروجهم من المدينة هو اول خروج لقبيلة يهودية بعد ان نقضوا عهدهم مع النبي في مما نتج عن ذلك جملة من النتائج الايجابية التي جاءت في صالح المسلمين (۱).

### إجلاء بني النضير

بعد إخراج بني قينقاع من المدينة كان يفترض ببني النضير وبني قريظة أن

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص١٧٦-١٧٧؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٤٧٩-٤٨٠ ؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص٣٣-٤٣.

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٧٧-١٧٩ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٤٨٠-٤٨١ ؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص٣٣-٨٤.

يتعظوا ويستفيدوا من الدرس جيداً، الا ان الامر لم يجرِ على وفق هذه الفرضية فقد استمروا في أساليبهم العدائية ولاسيما بنو النضير وهم الاكثر كرهاً وحقداً للمسلمين وللنبي في بشكل خاص، كان لزعيمهم حُيي بن اخطب النضري مواقف متشددة ورافضه للمسلمين ودعوتهم. لقد عرف حُيي هذا بكثرة مخططاته ومساعيه لضرب المسلمين ويكفي ان نقول اليه يعود الفضل في السنة الخامسة من الهجرة في جمع قريش وحلفائها من القبائل والخروج لقتال المسلمين في غزوة عرفت بغزوة الأحزاب (۱).

اذن في السنة الرابعة من الهجرة اي ما يوافق السنة السابعة عشرة من بعد البعثة قام اليهود من بني النضير بتدبير مؤامرة خطيرة لاغتيال النبي ، جاء في المرويات أن النبي في قصد ديار بني النضير يستعينهم بدفع ديَّة قتيلين من بني عامر قد قتلا بالخطأ، قتلهما عمر بن أمية الضمري في حادثة عرفت باسم (بئر معونة) (٢)، ولم يكن القتل مقصوداً لذلك اراد النبي في ان يدفع ديَّة هذين القتيلين بالرغم من عدم امتلاكه للأموال الكافية في حينها، فأرسل إلى بني النضير يطلب منهم المساعدة في دفع أموال الديَّة. فشعر اليهود ان تلك اللحظة مناسبة جداً للتخلص من النبي للذلك اظهروا له الترحيب العالي والرغبة في المساعدة، لذلك توجه الى ديارهم بصحبة بعض المسلمين الذين رافقوه ولم يكن عددهم بالكبير. بعد وصوله اليهم بصحبة بعض المسلمين الذين رافقوه ولم يكن عددهم بالكبير. بعد وصوله اليهم ماذا يصنعون وقد قدم عليهم بنفسه وليس معه من الرجال إلا أفراداً معدودين، ثم ماذا يصنعون وقد قدم عليهم بنفسه وليس معه من الرجال إلا أفراداً معدودين، ثم هذا الجدار، وبينما هم يدبرون هذا الأمر ويسعون لتنفيذه نزل الوحي على رسول هذا الجدار، وبينما هم يدبرون هذا الأمر ويسعون لتنفيذه نزل الوحي على رسول مغادراً ديارهم، حتى وصل إلى المسجد فدعا أصحابه واخبرهم بما خطط له بني من مكانه وترك المجلس مغادراً ديارهم، حتى وصل إلى المسجد فدعا أصحابه واخبرهم بما خطط له بني

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) بئر معونة: هي بئر بين ارض بني عامر وحرة بني سليم، لمزيد من المعلومات ينظر: الحموي، معجم، جـ١، ص٢٠٣.

النضير ومحاولتهم اغتياله في ذلك المجلس، ثم دعاهم إلى ارتداء لباس الحرب والتهيؤ للخروج وأرسل إلى يهود بني النضير احد أصحابه وهو محمد بن مسلمة يخبرهم بالمهلة التي حددها لهم للخروج من المدينة على ان يحتفظوا بأرضهم وأموالهم، فالأموال يأخذونها معهم اما الأرض فتبقى ملكاً لهم بإمكانهم ان يوكلوا أمرها الى من يشاؤون.

إلا ان بني النضير لم يقبلوا بهذا العرض وكانوا يحسبون ان حصونهم منيعة وهم يمتلكون القوة لمواجهة المسلمين، فضلاً عن أملهم في ان يتمكن يهود خيبر من نصرتهم في هذه المواجهة. على اثر رفضهم الخروج من المدينة، توجه النبي السنة والمسلمون الى ديارهم وضرب عليهم الحصار في شهر ربيع الأول من السنة الرابعة للهجرة (١١).

تختلف المرويات في تحديد مُّدة ذلك الحصار ما بين ثماني عشرة ليلة أو اربع وعشرين ليلة. لم يكن الحصار على بني النضير سهلاً على المسلمين فهؤلاء كانت حصونهم منيعة ليس من السهل اختراقها، كما كانوا مزودون بالمؤنة الكافية من حاجتهم للغذاء والسلاح والرجال، نقطة ضعف هؤلاء كانت بساتين النخيل التي تعود اليهم والتي تقع خارج الحصون، كان النبي على يعلم مقدار تعلقهم بتلك البساتين وما فيها من نخيل، لذلك وبعد ان طالت مدة الحصار خشى ان تصلهم الامدادات العسكرية من يهود خيبر شمال المدينة، فأمر بحرق أجزاء من بساتينهم وتقطيع بعض النخيل، وحينما شرع بعض المسلمين بتنفيذ هذا الأمر على مرأى بني النضير ومسمعهم من خلف الحصون فَتَ ذلك من عزيمتهم وانقلبت معنوياتهم وكسرت شوكتهم (٢) كما جاء في وصف القرآن عزيمتهم وانقلبت معنوياتهم وكسرت شوكتهم مِن أهلِ الكِينِ مِن دِيرِهِمُ لِأَوَّلِ المُشْرِعُ مَن اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَحَتُ لَمْ يَعْشَهُمُ مُن اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَحَتُ لَمْ يَعْتُ اللَّهِ مَا نَعْتُهُمُ مُصُونُهُم مِن اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْتُ الْمَا عُلْمَا اللَّهُ مَا لَهُ مِن مَنْ اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْتُ اللَّهِ مَا لَعْتُ مَنْ اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْتُهُمْ مُصُونَهُم مِن اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْتُ اللَّهُ مِن اللَّهِ فَأَنهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَتَ اللَّهِ الْمُنْتُمُ أَن يَخْرُجُواً وَطَنُوا أَنْهُمُ مَالِهُ مِنْ اللَّهِ فَانَانهُمُ اللَّهُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْتُ المَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَنْ اللَّهِ فَانَانهُمُ اللَّهُ مِنْ حَبْهُ اللَّهُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ المَلْمَانُ اللَّهُ مَا عَلَى مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن مُن عَلْهُ اللَّهُ مِن عَلْهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّه

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص٣٤٧–٣٥٢، ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٠٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٠هـ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ١، ص٣٧٢-٣٧٣؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص٦٥.

وَقَدَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعُبُّ يُحْرِبُونَ بُيُوبَهُم بِأَيْدِبِم وَأَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَتَأُولِي الْأَبْصَدِ ﴿''، لاحظ الوصف القرآني لانكسارهم الذي حصل بإرادة الله تعالى، إن عملية حرق المزروعات التي أمر بها النبي في قد كسرت شوكة هؤلاء حتى إنهم كانوا ينادون النبي في من خلف حصونهم: يا محمد قد كنت تنهى عن الفساد وتعيبه على من صنعه فما بال قطع النخل وتحريقها!»('') فنزل جواب الله تعالى على قول هؤلاء مجوزاً ومبرراً فعلُ النبي في هذا في قوله تعالى: ﴿ مَا فَطَعْتُم مِن لِينَةٍ وَلِي مُؤنِي الله وَلِي مُؤنِي الله وَلَه الله الله الله الله الله الكريمة ليبيح فعل النبي في بقطع بعض النخيل أو حرقه بقصد كسر شوكة بني النضير المتحصنين، والاستعجال بهزيمتهم قبل وصول الامدادات اليهم.

سورة الحشر، الآية (٢).

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص۳۷۳؛ ابن هشام، السيرة، جـ۳، ص٦٨٣؛ النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (ت -٧٣٣ هـ/ ١٣٣٣م)، نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: علي محمد هاشم، (دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٤)، جـ١٧، ص٠٠٠؛ ابن كثير، البداية، جـ٤، ص٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية (٥).

<sup>(</sup>٤) الواقدي، المغازي، جـ١، ص٧٤؛ بن هشام، السيرة، جـ٣، ص٦٨٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٥٤؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص٦٥؛ النويري، نهاية الأرب، جـ١٧، ص١٠١-٢٠؛ المقريزي، امتاع الأسماع، جـ١، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٥) وبحسب ماذكره المستشرق ولفنسون «ان هدم نجاف البيوت كان يتعلق بعقيدة تلموديه معروفة وهي ان كل يهودي يعلق على نجاف داره صحيفة تشتمل على وصية موسى لبني اسرائيل ان يحتفظوا بالإيمان بإله واحد ولا يبدلوه ولو عذبوا وقتلوا فاليهود حين ينزحون من منازلهم يأخذوها معهم وهي عادة متبعة عند اليهود الى يومنا هذا كما يذكر ان يهود بلاد العرب كانوا يصنعون تلك الصحيفة داخل النجاف خوفاً من =

ٱلْمُؤْمِنِينَ فَأَعْتَبِرُواْ يَتَأْوُلِي ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾.

بذلك فقد تخلص النبي في وأصحابه من خطر كبير كان يُحدق بهم وقريب جداً منهم في المدينة، فضلاً عن العوائد المالية الكبيرة التي جناها المسلمون مما تركهُ بنو النضير من بساتين وأراض ومساكن، لقد كان المسلمون بأمس الحاجة لتلك الأموال(۱)، اما عن الجبهة الداخلية في المدينة واستقرار المجتمع وأمانه فقد كان لخروج بنو النضير فوائد جمَّة. اذ غالباً ما كان يقوم رجال منهم ببث الشائعات ومحاولة التأثير في وحدة المسلمين، كما ان ذلك يمثل نجاحاً آخر وانتصاراً يضاف الى سلسلة الانتصارات السابقة، وهو دعم كبير للمسلمين أمام أنفسهم وأمام الآخرين والإحساس بان قضيتهم ودعوتهم ودينهم الذي اصبحوا عليه على حق.

## معاقبة بني قريظة

الآن بعد ان تم إجلاء قبيلتين يهوديتين من المدينة، لم يبقى فيها الا قبيلة يهودية واحدة هي قبيلة بني قريظة، ويفترض بهم ان يكونوا شديدي الحرص على الالتزام بمواثيقهم مع النبي في فلا يتآمروا مع أعداء المسلمين ولا يسعون للإضرار بهم لأنهم شهدوا بأم أعينهم ما حَل بإخوانهم وأبناء عمومتهم من بني قينقاع والنضير حين خرقوا العهود مع المسلمين واعتدوا عليهم، فكانت النتائج وخيمة عليهم فقدوا ديارهم وارضهم بعد طردهم من المدينة.

يبدو ان بني قريظة لم يستفيدوا من تلك الدروس، مرةً أخرى تظهر الرغبة

اتلاف الهواء أو مس الايدي فلما رحلوا عن ديارهم هدموا نجاف البيوت واخذوها»، ولا نتفق مع ما ذكره ولفنسون لان اليهود من بني النضير كان هدفهم الاساس هو تخريب المنازل حتى لا يسكنها المسلمون من بعدهم ولم يكن همهم الأول هو الحفاض على صحيفتهم ينظر: تاريخ اليهود في بلاد العرب: في الجاهلية وصدر الإسلام، (مطبعة الاعتماد، القاهرة، ١٩٢٧)، ص١٥١.

<sup>(</sup>۱) كان النبي في يزرع تحت النخل في ارضهم (بني النضير) فيدخل من ذلك قوت اهله وازواجه سنة وما فضل جعله في الكراع والسلاح، ينظر: البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر (ت - ۲۷۹ هـ/ ۸۹۲ م)، فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المنجد، (مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ٢٥٦١)، جـ١، ص١٩١؛ المقريزي، امتاع الأسماع، جـ١، ص١٩١.

لدى اليهود في التآمر والاعتداء على المسلمين، ولكن هذه المرة بطريقة مختلفة وبخطر اكبر. لقد تآمروا على حياة عموم المسلمين باشتراكهم مع جيش كبير قادم لغزو المدينة والقضاء على المسلمين، هذا الجيش عرف باسم جيش الأحزاب وعمليتهم العسكرية ضد المسلمين عرفت بغزوة الأحزاب.

بالعودة الى بدايات هذه الغزوة وفعل بنى قريظة فيها نقول ان زعماء بنى النضير وعلى رأسهم حُيى بن أخطب الذين أُخرجوا من المدينة في وقتٍ سابق وبفعل نقمتهم على المسلمين قرروا الإعداد لغزو المدينة برجال القبائل المعادية للمسلمين وعلى وجه الخصوص من قبيلة قريش وقبائل حليفة أخر، لقد توجه هؤلاء الى القبائل التي ظنوا انها ستشترك معهم في قتال المسلمين وعملوا على تأليبهم وحثهم على المشاركة وتذكر كتب التاريخ ان من بين تلك اللقاءات ما حصل بين هذا الوفد اليهودي ورجال من قبيلة قريش اذ وجه بعض رجال قريش لليهود سؤالاً في غاية الأهمية على اعتبار ان هؤ لاء أصحاب معرفة دينية فسألوهم: «يا معشر يهود، انكم اهل الكتاب الأول والعلم بما اصبحنا نختلف فيه نحن ومحمد، أفديننا خيرٌ ام دينه؟» (١) هذا السؤال حقيقةً سؤال في غاية الأهمية لأن هؤلاء اليهود من المفترض انهم يوحدون الله تعالى كما هو حال المسلمين، ولا يمكن ان يكون جوابهم تفضيل الشرك على توحيد الله تعالى الذي يعتقدون به، وبالرغم من كل ذلك فقد أجابوا بما ينسجم ومصالحهم وبخلاف الحقيقة التي يعرفونها فقالوا: «بل دينكم خير من دينه وانتم اولي بالحق منه»(٢)، وكانوا بذلك يحرفون الحقائق عن قصد ويتلاعبون بعقول الناس فقط لأجل ان يصلوا الي هدفهم بتحريض قريش وباقى القبائل المتحالفة معهم لقتال المسلمين. لقد أشار القرآن الكريم الى هذه الحادثة وفضحهم وكشف تلاعبهم بعقول الوثنيين في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٧٠٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٦٥؛ النويري، نهاية الأرب، جـ١٧، ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) المصادر والصفحات نفسها.

كَفَرُواْ هَنَوُلآءِ أَهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴾(١).

بعدان اتفقوا مع قريش انتقلوا الى قبيلة غطفان وهي من القبائل الكبيرة التي تمتلك القوة والعدد وتمكنوا من إقناع زعماء هذه القبيلة للاشتراك بالغزوة ويبدو ان موافقة غطفان هذه لم تكن لشدة معاداتهم للنبي في أو معارضتهم للدعوة الإسلامية كما هو حال قريش واليهود، انما كان لأجل الحصول على الغنائم والأموال كما اشتركت مجموعة اخرى من القبائل ولكن بأعداد اقل مما اشتركت به قريش وغطفان فقريش اشتركت بـ (٠٠٠٤) أربعة آلاف مقاتل وكذلك قبيلة غطفان اما باقي القبائل منها قبيلة سليم التي اشتركت بـ (٠٠٠) سبعمائة مقاتل، وقبيلة أسد التي لم يعرف عدد مقاتليها، كما كان هنالك مقاتلون من قبائل أشجع، وفزارة، ومُّرة حتى بلغت هذه القوات مجتمعةً نحو عشرة آلاف مقاتل (۱).

ان عملية تأليب القبائل وترغيبها في الاشتراك في هذه الغزوة كان بفعل هذا النفر من اليهود، الذين خرجوا من المدينة ولو تم القضاء عليهم في حينها لما تمكنوا من القيام بهذا التحشيد وتجميع الأعداء في غزوة واحدة لقتال المسلمين.

في المقابل كان للنبي في وأصحابه جملة من الإجراءات الدفاعية المتميزة التي سنتحدث عنها بالتفصيل لاحقاً عند الحديث عن معركة الخندق، ولكننا هنا نشير الى بعضها كجزء من بيان حقيقة موقف بني قريظة. لقد فوجئ الاحزاب عند وصولهم إلى المدينة بالخندق المحفور الذي يعيق تقدمهم ويمنع اقتحامهم لها، وبعد ان عسكروا خارج المدينة اتصلوا بزعماء بني قريظة سراً واتفقوا معهم على ضرب المسلمين والتخلص منهم. كانت ديار بني قريظة وحصونهم خلف ظهور المسلمين المرابطين على طرف الخندق، اي ظهورهم مكشوفة لبني قريظة بوصفهم من سكان المدينة وملتزمين بالاتفاقات والمواثيق مع المسلمين ان لا يعينوا عليهم عدواً ولا يسعون في إضرارهم، ولكن الذي حصل في ظل

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية (٥١).

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٠٠٠-٢٠١؛ المقريزي، امتاع الأسماع، جـ١، ص٢٢٣-٢٢٤.

هذه الأجواء ان الأحزاب أقنعوهم بالتحالف والاشتراك معهم في قتال المسلمين وبذلك نقضوا المواثيق والعهود السابقة (١).

بعد ان وصلت أخبار نقض بني قريظة العهد وخيانتهم المسلمين زاد من توتر بعض اصحاب النبي الله واضطرابهم بعد ان شعروا بخطورة الموقف، بل اخذ بعضهم من هول الموقف وشدته يشكك بما كان يعدهم به النبي في من ان الله تعالى سيفتح على أيديهم الأرض وينصرهم وسينتشر الإسلام في ربوع الأرض. ان تحالف قريظة مع الأحزاب قد جعل بعض المسلمين يشعرون انها نهايتهم الحتمية وانه لا مفر ولا نجاة لهم اليوم. نقل عن احد المسلمين وهو معتب بن قشير يصف هذا الموقف العصيب قائلاً: كان محمداً يعدنا ان نأكل من كنو زكسري وقيصر واحدنا اليوم لا يأمن على نفسه ان يذهب الى الغائط. هكذا كان حال معتب بن قشير وحال بعض المسلمين الذين مازالوا حديثي الإسلام ولم يتغلغل الإيمان الى قلوبهم بشكل كامل بعد، الذين شككوا بأقوال النبي الله وفي حقيقة دين الله تعالى (٢). كما ان بني قريظة يتحملون الوزر الأكبر بتحالفهم مع الأحزاب وبكونهم السبب في هذا الارتباك وهذا الرعب عند بعض المسلمين حتى جاء الوصف القرآني لهذه الأجواء بأبلغ صورة في قوله تعالى: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَالُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا \* هُنَالِكَ ٱبْتَلِي ٱلْمُؤْمِنُونِ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ إِلَّا غُرُورًا ﴾(٣).

بعد ذلك الموقف العصيب على المسلمين انتهت تلك الغزوة وذلك التحالف الغادر بالفشل وانسحب الأحزاب من حصار المدينة بإرادة الله تعالى وحنكة النبي و ثباته وثبات بعض من أصحابه المؤمنين كما سيأتي الحديث عن ذلك

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٥٠٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٧٠.

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص٤٥٩-٤٦٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧٠٦؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية (١٠-١٢).

بالتفصيل لاحقاً. فأمر الله تعالى نبيه المصطفى بالتوجه الى ديار بني قريظة، وفعلاً تحركوا بعدة الحرب وضربوا الحصار عليهم في شهر ذي القعدة من السنة الخامسة للهجرة، واستمر الحصار خمساً وعشرين ليلة كما يقول ابن اسحاق قبل ان يعلنوا استسلامهم (۱).

كان امام بني قريظة خيارات متعددة قبل الاستسلام، احدها اعتناق الإسلام والاندماج في المجتمع الإسلامي وبذلك ينجون من العقوبة التي ستقرر بحقهم، الا ان حجم العداء والكراهية لديهم كان كبيراً لدرجة أنهم لم يفكروا بطريقة عملية، كما انهم استمروا يعبرون عن بغضهم للمسلمين وبشكل خاص للنبي محمد ومن الخيارات الأخر التي فكروا فيها: هو الخروج للمسلمين بكل رجالهم ومنازلتهم والقتال حتى الموت، فلم يحظ هذان الخياران بالقبول من الجميع واخيراً اتفقوا على إعلان الاستسلام والخضوع لحكم النبي في ليقرر عقوبتهم وفي تقديري كانوا يتوقعون ان تقتصر العقوبة على اجلائهم من المدينة كما حصل في السابق مع ابناء عمومتهم.

لم يكن من المنطق تركهم هذه المرة أحراراً مع ما يحملونه من بغض للمسلمين ورغبة في الانتقام، كما ان وجود تجمعات يهودية في شمال المدينة تحمل التوجهات والأهداف نفسها من المحتمل ان تنضم اليهم ويعودوا من جديد لمهاجمة المدينة وأهلها، كل ذلك كان في ذهن النبي على قبل تقرير العقوبة عليهم.

في هذا الوقت جاء جماعة من الأوس إلى النبي المنتمسون الصفح والعفو عن بني قريظة باعتبار ان الأوس وقريظة كانوا في السابق حلفاء، فأرادوا ان يعفو عنهم كما فعل مع بني قينقاع إكراماً للخزرج، فقال النبي الهم: أترضون ان يحكم فيهم رجلٌ منكم؟ قالوا نعم يا رسول الله وفرحوا بذلك، فقال ائتوني بسعد بن معاذ وهو من زعماء الأوس وكان مصاباً بجراح فجيء به إلى النبي محمولاً، فسألهُ ماذا يرى في حكم بني قريظة وقد علم بفعلهم وتحالفهم مع الاحزاب لقتال

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧١٧.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٨٣.

المسلمين والخطر الذي شكلوه عليهم، فقال سعد بن معاذ الحكم عليهم بقتل الرجال (١).

هذا الحكم له ما يبيحه ويجعله مقبولاً، ولكن المصادر التاريخية لم تسلط عليها الضوء بقدر ما تحدثت عن طريقة تنفيذ هذه العقوبة وبشكل خاص ما رواه المؤرخ الطبري (٢) من تفاصيل قد اعتمد عليها المستشرقون لنقد شخصية النبي ووصفه ووصف الإسلام بأبشع الصور. إذن سوء النقل والمبالغة وعدم الدقة في مرويات السيرة سواء كان بقصد أو من دون قصد كان السبب في إلصاق تهمة التعامل القاسي والمبالغة في سفك الدماء بالنبي محمد وأصحابه.

لابد هنا ان نسلط الضوء على هذه المسألة ونناقشها بموضوعية تامة دون أي انحياز. فهنالك تناقضات كبيرة بين ما احتوته النصوص القرآنية وكذلك الحقائق الثابتة بشأن شخصية النبي في من جهة، وبين هذه الصور المطروحة عند بعض المؤرخين من جهة أخرى، فمن باب إننا نمتلك آلاف الأدلة على ان النبي في كان مليئاً بالإنسانية عطوفاً رحيماً بالإنسان والحيوان والنبات من خلال أفعاله وأقواله ووصاياه للمسلمين، مما لا ينسجم مع ما نقلته المرويات في بعض المواضع من تفصيلات لتنفيذ الحكم بقتل اليهود من بني قريظة على شكل جماعات ودفنهم في خنادق حفرت في داخل المدينة.

المسألة الأخرى: جرى التأكيد في النص القرآني على نجاة البعض من رجال بني قريظة كما في قوله تعالى في قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ اللَّذِينَ ظُلَهَ رُوهُم مِّنَ أَهْلِ الْكِتَبِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعُبَ فَرِيقًا تَقَ تُلُوب وَتَأْسِرُون فَرِيقًا \* وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَأَمْوَلُمُ مُ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوها وَكَاك اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ (٣) ان الوصف القرآني وَدِينَرَهُمْ وَأَمْوَلُمُ مُ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوها وَكَاك اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ (٣)

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص ۱۰-۰۱۲؛ ابن هشام، السيرة، جـ۳، ص ۷۲؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص ٥٨-۷۱ ؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص ٥٥-۷٦.

<sup>(</sup>٢) لمعرفة تفاصيل الحكم وتنفيذه بشكلٍ كامل كما رواه الطبري يمكن مراجعة كتابه تاريخ الطبري، جـ٢، ص٥٨٨ ـ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية (٢٦-٢٧).

لمصير رجال بني قريظة لم يشملهم جميعاً بعقوبة القتل ومع ذلك فان المرويات الإسلامية نقلت صورة مختلفة قائمة على مقتل جميع رجال بني قريظة لذلك اعتمدها المستشرقون، فقوله تعالى: ﴿ فَرِيقاً تَقَ تُلُوك وَتَأْسِرُون فَرِيقاً ﴾ (١) تدلل على ان رجال بني قريظة قد تم تقسيمهم الى قسمين قسمٌ منهم طالته هذه العقوبة وقتل وهم يستحقون ذلك لإصرارهم على العداء ورغبتهم في الانتقام ولذلك ليس من المنطق تركهم احياء، اما القسم الآخر على ما يبدو انهم اندمجوا في داخل المجتمع الإسلامي بعد ان تخلوا عن يهوديتهم واعتنقوا الإسلام.

المسالة الثالثة: ان طريقة تنفيذ الحكم بالقتل التي وصفها الطبري وغيره من المؤرخين تتقاطع مع ما نعرفه عن رسول الله من رأفة ورحمة، ولكن هذا لا يمنع من قيامه بواجب الحفاظ على حياة المسلمين وتخليصهم من الأخطار المحدقة بهم، ولاسيما بعض زعماء اليهود الذين طالتهم العقوبة فقد عبروا عن رغبتهم في مواصلة العداء للمسلمين وإلحاق الأذى بهم كلما سنحت الفرصة، فهذا حُيي بن أخطب حينما جيء به الى القتل، قال له رسول الله في: ألم يُمكّن الله منك يا عدو الله، فأجاب بلى والله ما لمتُ نفسي في عداوتك (۱)، وتظهر بشكل واضح لغة العداء والبغض عند بعضهم حتى عند لحظاتهم الأخيرة. بعد ذلك لم يكن للنبي في سوى خيار التخلص من هؤلاء.

ان عملية النقل ووصف الحادثة لم يوفق فيها الرواة والمؤرخون، ففيها كثير من المبالغة وقد نسجت تفصيلات تنفيذ العقوبة بطريقة دراماتيكية خلقت نوع من التعاطف مع اليهود على الرغم مما فعلوه مع المسلمين، ويوحي ذلك الى بصمات واضحة لرواة مسلمين ينحدرون من أصول يهودية كمحمد بن كعب القرظي على سبيل المثال والذي شهد تلك الأحداث بالكامل. كما ان حالات التسامح والعفو التي تخللت هذه الحادثة لم يسلط عليها الضوء كذلك ومنها ان سلمى بنت قيس وهي إحدى خالات النبي على طلبت منه ان يهبها رفاعة بن سموأل وكان من بين

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٨٨.

الأسرى من بني قريظة فوهبهُ لها النبي ، ثم قالت: يا رسول الله انه سيصلي، ويأكل لحم الجمل. فقال النبي ان يصل فهو خير له، وان يثبت على دينه فهو شر لهُ(١).

اما عن عدد من قتلوا من بني قريظة ضمن هذا الحكم فلا نمتلك من المعلومات ما يمكننا من تحديد العدد الدقيق، فعدد الرجال عند نزولهم على حكم النبي كان بحدود السبعمائة مقاتل ولكن لم يشملهم القتل جميعاً كما بيّنا سابقاً، وتختلف المصادر في عدد من قتلوا ولكننا نعتقد ان اكثر من نصف العدد الذي ذكرناه قد شملهم القتل ممن كانوا مندفعين لقتال المسلمين وقبل ذلك تحالفهم مع الأحزاب (۲)، اما الأعداد المتبقية ممن لم تكن لهم ادوار إجرامية وظهرت عليهم علامات الندم والرغبة في حياة مسالمة مع المسلمين، نعتقد انهم نجوا من العقوبة واعتنقوا الإسلام وأصبحوا جزءاً منه (۳).

على هذا الأساس بحسب ما مرّ بيانه فان العمل الذي قام به النبي وأصحابه مع يهود بني قريظة مقبول جداً ومنطقي، ولا يمكن الاعتراض عليه أو التعامل معه على أساس ما جاء في كتب المستشرقين بوصفه عملاً قاسياً سفكت فيه دماء الابرياء من اليهود.

بعد الانتهاء من معاقبة بني قريظة أصبحت المدينة خالصة للمسلمين لا يشاركهم فيها أحد من اتباع الأديان الأخر، لقد عُد ذلك تطوراً كبيراً في مسار مستقبل المسلمين، وبسبب ذلك أصبحوا أكثر قوة واستعداد للدفاع عن أنفسهم ومدينتهم والمضى في نشر الدعوة الإسلامية.

إن الصراع الذي شهدته المدينة بعد مقدم النبي محمد الله وحتى نهاية السنة الخامسة للهجرة بين المسلمين ويهود المدينة من اكثر الموضوعات التي ركزت

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧٢٤؛ النويري، نهاية الأرب، جـ١٧، ص١٣٩ -١٤٠؛

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ٢، ص١٧ ٥ - ١٨ ٥؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٧٢ ؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص ٥٢ ؛ النويري، نهاية الأرب، جـ٧١، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) فمن امثلة من اسلم واعفي عنه هم كل من ثعلبة بن سعية واسيد بن سعية واسد بن عبيد وهم يهود من اهل المدينة من بني هدل ابناء عمومة بني قريظة كانوا معهم، ينظر: ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧١٩.

عليها الدراسات الاستشراقية من اجل الطعن في السيرة النبوية المطهرة ومحاولة تشويه صورة النبي بإلصاق تهم القسوة وسفك الدماء بشخصه الطاهر، ساعدهم في ذلك كما قلنا سابقاً ما وجدوه في بعض مضامين مروياتنا من الثغرات التي احتوتها، فاعتمدوا عليها للطعن بسيرة النبي والدين الإسلامي، لقد نجحوا التي حد كبير في ترسيخ الصورة التي طرحوها في ذهنية الفرد الغربي أو البيئة التي ينتمون اليها في الغرب فأصبحت صورة النبي محمد في في ذهنية الفرد الغربي وفي الثقافة الغربية صورة خالية من الإنسانية لا تحتوي على المبادئ الأخلاقية بعد تسليطهم الضوء على قتل اليهود من بني قريظة وطريقة سفك دمائهم.

# الفصل الخامس:

# الصراع المسلح مع قريش وحلفائها حتى سنة ٥ هـ

- ۔ معرکة بدر
- معركة أحد
- إحداث معركة الخندق



## الصراع المسلح مع قريش وحلفائها حتى سنة ٥ هـ

كان النبي علم تماماً بعد استقراره في المدينة ان هنالك جملة من المخاطر المحدقة بالمجتمع الإسلامي الناشئ الذي اخذ يؤسسه ويعده الأخطار لم تكن من مصدر واحد فحسب انما كانت متعددة إلا ان أهمها كان الخطر الذي تشكله قبيلة قريش فضلاً عن القبائل الأخرى المحيطة بالمدينة. من المهم ان لا نسى طبيعة المجتمع في شبه الجزيرة العربية وثقافته القائمة على ان القوي كثير العدد يتجرأ على من يعتقد انه اقل عدداً وقوةً منه بغزوه وسلب ما لديه من أموال وحاجات ثمينة وسبى نسائهم وأطفالهم ان تمكنوا من ذلك.

النبي الله المحصن المنيع الذي يدرأ عنه وعن اصحابه التعرض لمهاجمة القبائل المحيطة والقريبة منه وغزوها، كما انه يعلم ان هنالك قلوباً مليئة بالحقد والضغينة والكره صوبه وصوب اصحابه كالتي يحملها معظم زعماء مكة ومن تحالف معهم. كان النبي في يفكر في مخططات قريش ونواياهم لذلك عندما وصل الى المدينة مع كل ما ذكرناه عمل على انشاء قوة عسكرية واضحة المعالم اشرك فيها عموم المسلمين المهاجرين منهم والأنصار، اراد بهذه القوة حماية مجتمع المسلمين الناشئ في المدينة تحسباً منه لأي هجوم قد يتعرضون له في المستقبل القريب، فكانت تلك القوة البسيطة البذرة الأولى لجيوش من المسلمين التي سيقدر لها ان تقاتل على امتداد جبهات واسعة في المشرق والمغرب لاحقاً.

عمد النبي الى إظهار هذه القوة للآخرين ضمن البيئة المحيطة بالمدينة كجانب إعلامي ولم يكن الهدف القتال والغزو، فقد بعث بعض السرايا الى اهداف محددة، كما خرج بنفسه على رأس بعضها الى مناطق متعددة من شبه الجزيرة العربية وكانت أعداد المسلمين تتراوح ما بين (١٥٠) مقاتلاً و(٢٠٠) مقاتلاً مقاتل يزيدون أو ينقصون كل ذلك كان بهدف إظهار القوة وليس القتال بدليل ان جميع السرايا التي بعثها النبي له لم تقاتل إلا سرية عبد الله بن جحش المعروفة بغزوة نخلة. هذا الأمر في الواقع يشابه ما تقوم به اليوم بعض الدول التي لديها مشاكل مع دول أخر أو التي تريد اظهار ما لديها من قوة وإمكانات عسكرية فتقوم بعمل الاستعراضات العسكرية لتبرز ما تمتلكه من قوة ضاربة ومعدات فتاكة حديثة، ان هذه الطريقة في إظهار القوة تمثل رسالة واضحة الى من يتربص بهذا البلد أو ذاك. فأراد النبي من ذلك العمل تحذير القبائل المحيطة بالمدينة من التعرض للمسلمين وأحسب أن هدفة قد تحقق بشكل فعال في الأشهر الأولى من بعد الهجرة.

الأمر الآخر تجلى في الإمكانية الكبيرة التي ظهر عليها النبي في حسه الأمني وسعيه للاطلاع السريع على اخبار اعدائه ولاسيما قريش، فعملية ارسال بعض المسلمين على شكل سرايا أو بعوث لمناطق قريبة من مكة أو محيطة بالمدينة، مناطق يحددها النبي للوصد تحركات قريش والاطلاع على أخبارهم وإيصالها بأسرع وقت الى رسول الله لليتخذ التدابير والاستعدادات المناسبة وحتى لا يفاجأ بهجوم غادر. هذا الحس الاستخباري كما تفعل اليوم منظومة الاستخبارات في الدول حينما تترصد التحركات المعادية وتطلع عليها وتزود الأجهزة الأمنية في الدولة بالمعلومات السريعة لمواجهة تلك الأخطار وهم على أهبة الاستعداد.

اذن هكذا كان النبي الله يتعامل في تلك المرحلة وعلى الرغم من هذا النشاط العسكري الذي شهدته المدينة في وقتٍ مبكر فالقتال لم يقع قبل غزوة نخلة.

أول تلك الغزوات التي قادها النبي بي بنفسه هي «غزوة ودان» (۱) أو ما عرفت «بغزوة الابواء» (۲) هذه الغزوة وقعت في شهر صفر بعد سنة كاملة من الهجرة النبوية المباركة ومعظم من خرج مع رسول الله كانوا من المهاجرين يتقدمهم عمه حمزة بن عبد المطلب الذي حمل اللواء (۳). بعض المصادر تشير الى ان هذه الغزوة كانت تستهدف احدى القوافل التجارية لقريش وهذا الرأي يصطدم مع طبيعة ظروف المسلمين واستعدادهم للقتال خلال تلك المرحلة، فمن المعلوم ان النبي واصحابه لم يكونوا مستعدين لخوض الحروب والمنازلات العسكرية وبشكل خاص مع قريش خلال الأشهر الأولى من بعد الهجرة، ناهيك عن ان عملية الاعتراض لأي قافلة تجارية تعود لقريش ستؤدي الى ردة فعل قوية كما قلنا لم يكن المسلمون على استعداد لها حتى هذا الوقت، لذلك نظن ان خروج النبي في هذه الغزوة والسرايا الأخر التي كان يبعثها لم تكن بهدف القتال، النبي في هذه الغزوة والسرايا الأخر التي كان يبعثها لم تكن بهدف القتال، الأعداء كما ذكرنا سابقاً. فالقوة التي تتكون من عشرات المقاتلين عندما تخرج وتنتقل من منطقة الى اخرى في شبه الجزيرة العربية أو المنطقة المحيطة بالمدينة فان أخبار ذلك الأمر تنتقل بسرعة البرق بين الناس.

استمرت السرايا تخرج من المدينة فكان الدور لسرية «عبيدة بن الحارث» وخرجت في شهر ربيع الأول من السنة الثانية للهجرة وكان المقاتلون من المهاجرين يتراوح عددهم ما بين (... (... ) مقاتل، كانت وجهتهم نحو منطقة تسمى «بمنطقة ماء» بأسفل ثنية المرة وهي من ارض الحجاز، لم يصادف هذه السرية اي اقتتال مع المشركين. ثم تلتها سرية «حمزة بن عبد المطلب» التي قادها

<sup>(</sup>۱) ودان: وادٍ معروف من حدود الحجاز، وقيل انها قرية جامعة بين مكة والمدينة بينها وبين الأبواء نحو ثمانية اميال، لمزيد من المعلومات ينظر: الزمخشري، أبي القاسم محمود بن عمر (ت-٥٣٨ هـ/١١٤٣م)، الجبال والامكنة والمياه، (بريل، ليدن، ١٨٥٥)، ص١٥٤ ؛ الحموي، معجم البلدان، جـ٥، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) الأبواء: قرية كبيرة قرب منطقة ودّان، تتوسط الطريق بين مكة والمدينة، فيها قبر السيدة امنة ام النبي ، هنه لمزيد من المعلومات ينظر: الحموي، معجم البلدان، جـ١، ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١١-١٢؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٢٨؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٠٣.

الى منطقة «سيف البحر» من ناحية العيس ومعهُ ثلاثون مقاتلاً من المهاجرين، كان ذلك في ربيع الأول من السنة الثانية للهجرة. بعد ذلك خرجت سرية» سعد بن أبي وقاص» وهذه السرية تكونت من ثمانية رجال فقط من المهاجرين توجهوا نحو «منطقة الخرار» من ارض الحجاز ولم يشهدوا أي قتال(١).

بعدها خرج النبي في «غزوة بواط» (٢) في آخر شهر ربيع الأول من السنة الثانية للهجرة باتجاه ناحية رضوى، تتكرر بشأن هذه الغزوة ما ذكرته المصادر سابقاً حول نية النبي اللحاق بقافلة تجارية لقريش! لقد استبعدنا هذا الرأي فيما سبق من غزوات ونستبعده هنا للاسباب نفسها التي ذكرناها، النبي خرج على رأس مائتين من أصحابه وبلغ مناطق جبلية خلف منطقة جبال جُهينة وهي تقع على الطريق المؤدي الى الشام. ثم حدثت غزوة العشيرة والنبي على على رأس المسلمين في أواخر جمادي الأولى بعد عودته من غزوة بواط في حدود ستة عشر شهراً من بعد الهجرة، كان معه مائة وخمسون رجلاً من أصحابه، اما المنطقة المقصودة فهي بين مكة والمدينة (٣).

بعدها حدثت «غزوة سفوان» أو ما عرفت «ببدر الأولى» وهي في واقع الامر ردّة فعل على محاولة اعتداء قام بها كرز بن جابر الفهري على مكان يحتوي على الابل والمواشي في المدينة، فخرج النبي على رأس قوة من المسلمين لملاحقة من قاموا بهذه الغزوة ولكنهم لم يتمكنوا من اللحاق بهم حتى بلغوا وادياً يدعى سفوان من ناحية آبار بدر لذلك سميت بغزوة سفوان وهي الغزوة الأولى التي تأتى كردة فعل لغزوه تعرضت لها المدينة في عهد النبي هذاك. ان ما تعرضت

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص٩ - ١١؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٣٨،٤٣١،٤٣٤؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٢.

<sup>(</sup>٢) بواط: هو وادي بين جبال جهينة من ناحية ذي خشب وبين بواط والمدينة ثمانية برد أو اكثر، لمزيد من التفاصيل ينظر: الزمخشري، الجبال والأمكنة، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٢-١٣؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٣٣؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٣-٤؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٣٥.

له المدينة يوضح طبيعة البيئة المحيطة بها وثقافة اهلها ومنطق الحياة القائمة آنذاك، لذلك كان النبي على يستعرض ما لديه من قوة ليضمن عدم تجرؤ تلك القبائل على مهاجمة المسلمين في ديارهم.

إلا ان التطور الكبير في النشاط العسكري للمسلمين قد حصل في سرية «عبد الله بن جحش» التي تعرف باسم آخر هي «غزوة نخلة» استناداً الى اسم المنطقة التي وقع فيها القتال. النبي عنه بعث هذه السرية الى المنطقة التي تقع بين الطائف ومكة وتدعى نخلة وكانت السرية مؤلفة من ثمانية أشخاص يقودهم عبد الله بن جحش كُلفوا بالتوجه الى منطقة نخلة ورصد تحركات قريش واخبارها، ومن الواضح ان المهمة هي الرصد وليس القتال بدليل عدد أفراد السرية القليل، كما ان المكان الذي أرسلوا اليه بعيد جداً عن المدينة يقع في جنوب مكة في حين ان المدينة تقع شمال مكة، توجهت هذه السرية الى المكان المقصود واخذ رجالها يترصدون أخبار قريش، إلا ان قافلة تجارية تعود لقريش كانت قادمة من الطائف ومتوجهة الى مكة، وكانت تحمل الزبيب والأديم وغيره مما تحمله القوافل، ولم يكن عليها من المرافقين سوى أربعة رجال، توقفت بالقرب منهم، فتحرك في عروق افراد السرية روح الثأر والانتقام مما تعرضوا له من اذي ومعاداة وخروجهم من مكة مكرهين وتركهم لدورهم واموالهم كل ذلك كان امام اعينهم حينما رأوا تلك القافلة من قريش، فبادروا الى قتال افرادها وتمكنوا من قتل احدهم وهو عمر الحضرمي وأسّروا اثنين هما عثمان بن عبد اللّه والحكم بن كيسان وتمكن الرابع من الهرب وهو نوفل بن عبد الله الذي استطاع الوصول الى مكة واخبارهم بما وقع.

وقعت هذه الحادثة في شهر رجب السنة الثانية للهجرة بما يوافق نهاية الأشهر الحرم، فاستثمرت قريش هذا الامر واتهمت النبي محمداً على بانه انتهك حرمة الأشهر الحرم حينما قام أتباعه بمهاجمة قافلة لهم وقتل احد افرادها، وهذا مما يخالف الاعراف العربية السائدة في انهم لا يسفكون الدم في الأشهر الحرم، لقد عملت قريش على خلق حالة من الرفض والسخط القبلي بحق المسلمين

موظفين كل امكانياتهم الإعلامية واتصالاتهم بالقبائل المحيطة والمتحالفة معهم (۱).

اما عن موقف النبي الله وأصحابه من أفراد السرية الذين قاموا بمقاتلة هذه القافلة القرشية فتقول المصادر ان النبي الله كان غير راضِ عما فعلوه وينقل ابن هشام قول النبي على مخاطباً افراد السرية: «ما أمرتكم بقتالِ في الشهر الحرام». كما انه اوقف غنائم هذه الغزوة مما كانت تحملهُ تلك القافلة القرشية وامر بعدم التصرف بها حتى ينظر في الامر (٢). ويبدو ان النبي الله كان ينتظر التوجيه الإلهى الخاص بالتصرف بهذه الغنيمة كونها اول الغنائم التي وقعت بأيدي المسلمين. وفعلا نزل الجواز الإلهي لما قام به المسلمون في هذه الغزوة جاء ذلك قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفُواْ بِهِ - وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ - مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّهِ وَٱلْفِتْ نَهُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِّ وَلا يَزَالُونَ يُقَانِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُواْ وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَكِيكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأُوْلَتِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُوكَ ﴿ (٣)، لقد احتوى هذا النص القرآني المبارك على إجازة وإباحة واضحتين لقتال المسلمين، فقريش كانت ومازالت تتعرض لكل ما يخص المسلمين من مصالح، لم يفوتوا أية فرصة للنيل من النبي الله واصحابه، لذلك عبد الله بن جحش ورفاقه بدؤوا بالقتال هنا في هذه الغزوة كجزء من الدفاع عن النفس وليس من باب الاعتداء، فقريش مازالت هي المعتدية وهي التي تسعى لمحاربة المسلمين والضغط عليهم ليرتدوا عن دينهم.

من الضروري هنا ان نعلق على موقف النبي في من أفراد السرية هذه، فقد أشرنا الى ان ما ذكرته بعض المصادر التاريخية من انه كان غير راضٍ عنهم وغضب

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص١٣- ١٩؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٣٥ ـ ٤٣٧؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٤١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية (٢١٧).

لقتالهم في الأشهر الحرم! نتساءل هنا: لما بعثهم النبي في لمنطقة نخلة وهي قريبة من مكة مع احتدام الصراع والتوتر بين المسلمين ومشركي مكة الم يخطر على باله انهم سيتعرضون للمواجهة والقتال؟ مما لا شك فيه ان النبي في كان يحسب لكل صغيرة وكبيرة وهو مدرك تماماً لطبيعة الصراع مع مشركي مكة وأجوائه وظروفه، ومن ثم فأننا نستبعد تماماً فكرة غضب النبي في وعدم رضاه عما جرى من القتال، انما تعطيله للغنائم وعدم توزيعها إلا بعد نزول الآية المباركة والتوجيه الإلهي فُسر بعض الرواة على انه عدم قبول. انتهت هذه الغزوة التي سبقت معركة بدر ومثلت اول اصطدام عسكري يقع فيه القتال بين المسلمين وجماعة من قريش بجواز الله تعالى للمسلمين بذلك.

#### معركة بدر

هي أول المعارك الكبيرة والمهمة التي وقعت بين المسلمين من جهة ومشركي مكة من جهة أخرى، وقعت هذه المعركة في الشهر التاسع عشر من بعد الهجرة اي في السنة الثانية وفي شهر رمضان المبارك. وقد جاءت مقدمات المعركة بحسب ما ذكرته المصادر التاريخية: بان الأخبار قد وصلت الى النبي حول عودة قافلة تجارية كبيرة لقريش من الشام متوجهة الى مكة وكان فيها (١٠٠٠) الف بعير واموال كثيرة حتى قيل انه لم يبق بيت في مكة إلا وقد أسهم في تلك القافلة التي يقودها ابو سفيان، في هذه الاثناء جاء امر الله تعالى للنبي واصحابه بقتال قريش والتعرض لقوافلهم التجارية التي تشكل العصب الأساس في اقتصاد مكة (۱)، ان قرار الاستيلاء على قافلة قريش التجارية آنذاك شكل نوعا من انواع الدفاع عن النفس إزاء استمرار قريش في محاربة المسلمين والاستيلاء على اموالهم ومصالحهم ومساكنهم فضلاً عن تحويل مكة الى مكان غير آمن لهم، كما انه شكل محاولة للضغط على قريش عسى ان يغيروا من موقفهم العدائي للمسلمين.

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٩-٢١؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٤؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٢.

في تقديري ان محاولة الاستيلاء على القافلة لم يكن الهدف الرئيس فيها هو الحصول على الاموال بالرغم من حاجة المسلمين الشديدة لها آنذاك، بل يبدو ان النبي النبي الدو ان يوصل رسالة الى اهل مكة بأن العمود الفقري والعصب الأهم لتجارتكم وحياتكم هي مهددة بالخطر وهي تحت ارادة المسلمين اذا ما قرروا قطع هذا الشريان عنكم وبإمكانهم ذلك، كان النبي أي يأمل ان يدفعهم الشعور بان تجارتهم في خطر الى تغيير موقفهم العدائي ومفاوضة المسلمين لتأمين الطريق التجارية كما كانوا يفعلون مع باقي القبائل الواقعة على الطريق والمهددة لقوافلهم.

خطط النبي الله لان يجعل من منطقة آبار بدر مكاناً للكمين، وآبار بدر هي محطة استراحة القوافل لكثرة آبار المياه فيها ووقوعها على منتصف الطريق التجاري الرئيس الرابط بين مكة والشام وهي تبعد عن المدينة بحدود ١٥٠كم. خرج معه من المسلمين بحدود (٣١٤) مقاتلاً فيهم من المهاجرين (٨٣) ومن الخزرج (١٧٠) ومن الأوس (٢١). اما القافلة القرشية فقد كانت تحت زعامة أبي سفيان على وفق سياقاتهم الامنية كانوا يمتلكون العيون الذين يستطلعون الطريق قبل القافلة لضمان مسيرها بأمان، وصلتهم أخبار المسلمين واستعدادهم للاستيلاء على القافلة، فاسرع ابو سفيان بتغيير المسار وسلك طريق اخر لا يؤدي الى منطقة آبار بدر، سلك طريقاً محاذياً لساحل البحر الأحمر للنجاة بالقافلة، وهذا من الطرق الوعرة الذي عادةً لا يُطرق من قبل القوافل التجاري، وصلت هذه الأخبار الى مكة فجن جنونهم واعلنوا النفير العام، واخذوا يجهزون قواتهم حتى خرجوا بجيش كبير ناهز الالف مقاتل، اي ما يعادل ثلاثة أضعاف عدد المسلمين.

ظهر الحماس الكبير للقتال عند معظم زعماء مكة ومنهم ابو جهل بن هشام في حين كان بعض الزعماء كعتبة بن ربيعة وحكيم بن حزام اقل حماساً لهذه المنازلة، استمرت قريش بمسيرها نحو آبار بدر لمنازلة المسلمين بالرغم من علمهم ان القافلة قد تخلصت من الكمين ونجت (۱).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ ۲، ص ٤٤٩ - ٤٥٠؛ ابن سعد، الطبقات، م ۱، جـ ۲، ص ٧٠٩؛ الطبري، تاريخ، جـ ٢، ص ٤٣٧ – ٤٣٨.

قبل وصول جيش المشركين الى منطقة آبار بدر تؤكد المرويات الإسلامية على ان النبي المنذر الذي قال للنبي ان النبي ان النبي المنذر الذي قال للنبي النبي النبي السلامية على رسول الله أرأيت هذا المنزل أمنز لا أنزلكه الله ليس لنا ان نتقدمه ولا نتأخر عنه ام هو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال الرسول الله فإن هذا ليس بمنزل فانهض بالناس حتى تأتي ادنى ماء من القوم اي اخر تلك الآبار فننزله ثم نُغور ما وراءه من القلب نطمرها ونكتفي ببئر واحدة نستقي لأنفسنا ثم نبني عليه حوضاً فنملأه من الماء ثم نقاتل القوم فنشرب ولا يشربون. فقال الرسول الله في: لقد أشرت بالرأي (۱۱)، وهكذا امر النبي المنفيذ هذا المقترح الذي تقدم به الحباب بن المنذر.

والحقُّ أنّ هذه الرواية احتوت كثيراً من الإضافات غير الدقيقة، فالإشارة الى ان الحباب قد اقترح على النبي في تغيير موقع المسلمين وطمر الآبار لحرمان العدو من المياه لأجل إضعافهم، خبر يحتاج الى اكثر من وقفة، هذا الخبر اعطى للحباب بن المنذر دوراً عظيماً في هذه المعركة، فضلاً عن انه يُظهر النبي في قليل الخبرة والمعرفة في الامور العسكرية وهذا خلاف ما رصدناه في المعارك اللاحقة للمسلمين، لقد كان ذكياً حكيماً في اختيار المواقع وادارة المعارك. الامر الاخر ان مسألة طمر الآبار وحرمان العدو من التزود بالماء لأجل اضعافهم تصرف لا ينسجم اطلاقاً مع ما عُرف عن النبي في من خُلق وانسانية عالية في التعامل حتى مع اعدائه، كيف لنا ان نُصدق بانه امر بطمر الآبار لحرمان اعدائه من شرب الماء وإبقائهم عطاشا كتسهل منازلتهم وهزيمتهم!! كما انه من الصعب القبول بسياق روائي يؤكد على ان تخريب مُنشأ وطمره يسهم في ارواء مختلف الكائنات كان بأمر النبي محمد في!!.

هذه المؤاخذات على هذا النص تدفعنا الى رفضه وعدم قبوله، مستندين فضلاً عما ذكرناه الى موقف مماثل تعرض له الإمام علي بن أبي طالب عليه في خلافته، وكان بإمكانه ان يمنع الماء عن أعدائه في معركة كبيرة ومحتدمة وحاسمة هي معركة صفين سنة ٣٦هـ وكان بإمكانه ان يمنع جيش معاوية من التزود بالماء

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٥٦ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٠٤٤.

من نهر الفرات فيسهم ذلك في إضعافهم وانكسارهم ومع ذلك فانه لم يفعل، بل ارسل اليهم من يخبرهم نحن وانتم سواء فمن اراد ان يتزود بالماء فليتزود منه (۱). موقفه الإنساني هذا وهو قد تربى في حجر النبي في وتخلق بأخلاقه وتعلم منه يثير علامات الاستفهام حول الرواية الاولى التي تشير الى قيام النبي في بطمر الآبار لحرمان اعدائه من الماء، فلا يمكن ان يتعرضا لموقف واحد ويكون لاحدهما قرار مختلف عن الآخر، ومن ثم فإننا نظن ان الخبر مزور والفعل منسوب للنبي فقصد الحصول على تبرير شرعي مقبول شعبياً لفعل شنيع حصل في عهد يزيد بن معاوية الاموي حينما حرموا الامام الحسين بن علي بن أبي طالب عين وعياله من التزود بالماء في معركة الطف الشهيرة (۱)، اذ نال خلالها يزيد هذا كثيراً من اللوم والاستهجان الشعبى لفعلته المستنكرة.

قلنا ان النبي في نزل في موضع من مواضع آبار بدر وقد اختار هذا المكان قبل ان تصل قوات المشركين اليه، ثم بدء بتنظيم اصحابه وتهيأ للقتال، فلما وصلت قريش بدأت هذه المعركة كما هو معتاد في تقاليد العرب بالمنازلات الفردية التي تمثل مقدمات اي معركة من المعارك، على ما يبدو ان هذه المبارزات الفردية تؤدي الى اثارة حماس المقاتلين وتحفيزهم على المضي والاندفاع وتقديم كل ما لديهم على ارض المعركة، جاء في المرويات ان المعركة بدأت حينما خرج من معسكر قريش كل من عتبة بن ربيعة واخيه شيبة وابنه الوليد، فخرج لمنازلتهم كل من عبد المطلب، وعبيدة بن الحارث، وعلي بن أبي طالب في من حمزة بن عبد المطلب، وعبيدة بن الحارث، وعلي بن أبي طالب في الثلاثة جرت المبارزة امام انظار المعسكرين، حتى انتهت بمقتل قادة المشركين الثلاثة في حين تمت اصابة عبيدة بن الحارث بجراح من طرف المسلمين.

<sup>(</sup>۱) كما اشار فلهوزن في كتابه تاريخ الدولة العربية الى هذا الامر بقوله: [قاتلهم جيش علي حتى غلبهم على الماء وأراد منعهم منه لولا تدخل علي ومنعه من ذلك]، ص٧٧ ؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ١، ص٨٤٠ الطبري، تاريخ، جـ٥، ص؛ المسعودي، مروج الذهب، جـ٢، ص٣٧٥-٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) وهذا ماكده الكاتب الفرنسي يان ريشار بقوله: «اما الوصول الى ماء الفرات فقد قطع عليه من قبل عدوه « الإسلام الشيعي عقائد وايديولوجيات، ترجمة حافظ الجمالي، (دار عطية للطباعة، بيروت، ١٩٩٦)، ص٥٣؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٣٤؟؛ الطبري، تاريخ، جـ٥، ص٤١٢.

بعد ذلك اشتبك الجيشان بضراوة مستعملين كل اشكال الاسلحة النبال والرماح فضلاً عن السيوف. وسرعان ما لاحت بوادر الانتصار للمسلمين على الرغم من قلة عددهم امام عدد المشركين، ولم تستمر هذه المعركة كثيراً إذ انكسرت قريش فيها وانهزمت شر هزيمة، فلاذوا بالفرار مخلفين وراءهم (٧٠) قتيلاً و(٧٠) اسيراً في حين كان عدد شهداء المسلمين (١٤) شهيدا كان منهم (٨) من الأنصار و(٦) من المهاجرين، من بين قتلى قريش كان عدد كبير من زعماءهم لاسيما اولئك المعارضين والمتشددين على الدعوة والنبي في وفي مقدمتهم كما ذكرنا عتبة بن ربيعة واخيه شيبة وابو جهل بن هشام وامية بن خلف وعدد اخر من المشركين (١٠) ومن الطبيعي ان تظهر علامات الفخر والفرح وعلامات السرور على النبي واصحابه بهذا الانتصار الكبير الذي لم يكن وارداً في حسبان معظم المسلمين بهذا الشكل، كما ان القبائل العربية بشبه الجزيرة المحيطة بالمدينة ومكة لم يتصوروا ولم يحسبوا انتصاراً بهذا الحجم سيحققة المسلمون مقابل هزيمة مذلة بهذا الحجم ستتعرض لها قريش وعلى يد المسلمين.

تختلف اراء المؤرخين في اليوم الذي وقعت فيه هذه المعركة على الرغم من انهم يتفقون على انها وقعت في شهر رمضان السنة الثانية للهجرة، فبعض الآراء تقول انها وقعت في يوم السابع عشر من رمضان، واخرى تقول في التاسع عشر من رمضان، ولكن الاتفاق قائم على انه في شهر رمضان من السنة الثانية للهجرة الخامسة عشرة من البعثة (٢).

اما نتائج هذه المعركة فهي عديدة وشملت الجوانب الاقتصادية والسياسية وحتى الاجتماعية، في مقدمة هذه النتائج التي عادت بالخير الوفير على المسلمين هي الغنائم التي حصلوا عليها من المعركة، ويذكر الواقدي في المغازي ان الغنائم

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٤٤-١٤٥؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٥٥-٤٥٦،٥٢٥،٥٣١؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص١٠-١١.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ ۲، ص ٥٦، ٤؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ ٢، ص١٣ - ١٤؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ ٢، ص ٥٤؛ ابن الاثير، الكامل، جـ ٢، ص ١٤.

التي حصل عليها المسلمون قد بلغت (١٥٠) بعيراً و(١٠) خيول واسلحة متنوعة قد غنموها بعد ان هرب رجال قريش وخلفوها وراءهم، فضلاً عن جلود كثيرة واشياء أخر كانوا يحملونها معهم يستخدموها في معسكرهم وكل تلك اصبحت جزءاً من الغنائم التي حصل عليها المسلمون (١٠).

بهذا يمكن القول ان اول النتائج المهمة كانت مقدار تلك الغنائم التي حصل عليها المسلمون في الوقت الذي كانوا بأمس الحاجة اليها، فأحوالهم في السنوات الاولى بعد الهجرة كانت صعبة للغاية لم تكن لديهم اموال تغطي حاجاتهم، لذلك النبي في واصحابه في المدينة كانوا يمرون بظروف صعبة، ولم يكن هنالك من طعام يكفي الجميع على الدوام، غالباً ما كان البعض من المسلمين يبيتون وبطونهم فارغة، فالحاجة كانت كبيرة في السنوات الاولى، لذا نقول ان هذه الغنائم التي حصلوا عليها في هذه المعركة جاءت في وقتها، وبذلك يمكن عَد تلك الغنائم من النتائج الاقتصادية المهمة التي ساعدت المسلمين في قضاء حوائجهم وتحفيزهم إلى المشاركة في المعارك القادمة بمستوى من الفاعلية اعلى مما حصل في بدر.

اللافت للنظر هنا ان معظم المرويات الإسلامية تشير الى نشوب الاختلاف بين المسلمين في توزيع تلك الغنائم. اعتقد انه امر طبيعي ان تنشأ خلافات على نطاق ضيق جداً وحول طريقة توزيع الغنائم، وليس كما جاء في المرويات الذي حمل روح المبالغة، كان في الجاهلية بعض الاعراف والقواعد السائدة في تقسيم الغنائم وفق مقادير محددة ومعروفة بين المقاتلين، لذلك ليس هنالك من داعي لمثل هذا النزاع حول الغنائم، ناهيك عن اننا نتحدث عن البدريون وهم افضل صحابة رسول الله عن تحملوا ما تحملوا في سبيل اعلاء كلمة لا اله الا الله، وليس في سبيل الحصول على الغنائم، اذن الامر لا يدعو الى وقوع خلاف ونزاع كبير، الامر الاخر انهم الان تحت راية واحدة وزعامة واحدة وفي حالة جديدة متمثلة بمبادئ انسانية وقيم عليا وطاعة تامة للنبي في وهذا التحول باتجاه الالتزام والطاعة لله تعالى ولرسوله يقتضي ان لا يؤدي الى خلاف بالصورة التي نُقلت لنا في المصادر

<sup>(</sup>۱) جـ۱، ص۱۰۲ – ۱۰۳.

التاريخية، لذلك يمكن الاعتقاد بحصول خلاف بسيط على نطاق ضيق تمت السيطرة عليه وانهائه.

هناك رأى حول سورة الانفال انها نزلت بعد ان وقعت بيد المسلمين هذه الغنائم الكبيرة، يقال ان الانفال نزلت بعد احتدام الخلاف على الغنائم في قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ بِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾(١). اجمع المؤمنون والمؤرخون وحتى اهل التفسير على ان الانفال نزلت بشأن الغنائم وما وقع حولها من اختلافات حادة وكبيرة بين المسلمين على الرغم من النقاط التي ذكرناها ان الخلاف كان بسيطاً، ولكن هكذا يرى المفسرون ان هذه الآية الكريمة نزلت بهذا المعنى وعلى اساسه النبي ﷺ انتزع الغنائم من ايدي المسلمين وجعلها لله تبارك وتعالى حتى يقسمها بينهم لاحقاً بالمساواة، بعد ذلك نزلت الآية الكريمة التي تحدد طريقة التوزيع والتقسيم في قوله تعالى: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ بِلَّهِ مُحْسَثُهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اسس وقواعد تشريعية ثابتة تقوم على تقسيم الغنائم الى خمسة اخماس، توزع اربعة من هذه الاخماس على المقاتلين المشتركين في المعركة، يكون التوزيع عليهم على اساس ثلاثة اسهم للفارس وسهم واحد للراجل، اما الخمس الخامس فهو يوزع على وفق ما جاء في هذه الآية الكريمة: فان لله خمُّسهُ وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل ، يقسم الى اربع حصص ربعٌ للَّه تعالى ولرسوله ولذي القربي، ربع لليتامي، ربع للمساكين وربع لابن السبيل وهو الضيف الفقير المحتاج الذي ينزل عند المسلمين (٣).

اما النتائج الأخر ومنها ما نطلق عليه تسمية «النتائج النفسية» التي تمخضت عن معركة بدر، فكانت على مستوى عالِ من الاهمية، اعتقد ان المسلمين كانوا خلال تلك المرحلة بحاجة الى هذا الانتصار ليمنحهم الثقة والطمأنينة بانهم على الطريق

سورة الانفال، الآية (١).

<sup>(</sup>٢) سورة الانفال، الآية (٤١).

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٣١؛ ابن هشام، السيرة، جـ٢، ص٤٦٩ - ٤٧٠،٤٩٠ وما بعدها.

السليم، وكل المخاطر التي مروا بها أو مازالت محدقة بمستقبلهم وحياتهم كانت تستحق هذه المجازفة، هذا الانتصار تأكيد و تطمين لقسم كبير من المسلمين و لاسيما أو لئك الذين نُعبر عنهم دائماً بانهم ضعيفو الإيمان أو قليلو الإيمان، هم بحاجة دائمة للتأكيدات والتطمينات وللبراهين التي تعزز ثقتهم بهذه الدعوة وبالنبي في اذن جاء هذا الانتصار خلافاً لكل التوقعات، لان جيشاً يفوق المسلمين بثلاثة اضعاف العدد ، كما انهم الاكثر عدةً واستعداداً للحرب، ثم ينهزم هذه الهزيمة المذلة، فلا شك في أنه عزز كثيراً من ثقة المسلمين بأنفسهم وقدراتهم، ومن ثم فان الجوانب النفسية كانت واضحة ومن أهم النتائج التي تمخض عنها هذا الانتصار.

كما ان لهذا الانتصار نتائج ايجابية أخر على المستوى الإعلامي، فالبيئة المحيطة بالمسلمين سواء كانت البيئة الداخلية في المدينة أو الخارجية لها، فعلى مستوى البيئة الداخلية المتمثلة بالمنافقين أو اليهود أو المحايدين الذين لم يدخلوا الإسلام بعد، هؤلاء بالتأكيد تأثروا بأخبار المعركة وانتصار المسلمين فيها مما انعكس على موقفهم واندفعوا لاعتناق الإسلام والانضمام تحت لوائه.

اما البيئة خارج المدينة من القبائل المحيطة وشبه الجزيرة، فلا شك فيه أن أصداء هذا الانتصار الكبير انتشرت في شبه الجزيرة العربية، وساهم ذلك في خلق مكانة جديدة للمسلمين لدى هذه القبائل تقوم على الاحترام والهيبة، فليس من السهل التفكير بمهاجمتهم بعد الان خصوصاً من القبائل الصغيرة، لانهم اصبحوا قوة لا يستهان بها في المنطقة بما يمتلكونه من القدرة على الرد والتصدي والانتصار.

### معركة أحد

النشاط العسكري الأخر الذي يقع في ضمن موضوع صراع النبي هي مع قريش وحلفائها هي معركة أحد التي وقعت في نهاية السنة الثالثة من بعد الهجرة اي ما يوافق السادسة عشرة من بعد البعثة (١).

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص٩٩؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٤٧؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٩٩٤؛ المسعودي، مروج الذهب، جـ٢، ص٢٨٨.

قد تبدو دوافع قريش في هذه المعركة واضحة تماماً، فهم الان يسعون الي معركةٍ جديدة بعد الهزيمة في بدر، فضلاً عن الشعور المؤلم نتيجة الخسائر الكبيرة التي تكبدوها امام المسلمين في المعركة، فانهم يشعرون بقلق كبير ازاء قوافلهم التجارية التي اصبحت معرضة للأخطار وبدرجة عالية، لذلك فقد شعر مشركو مكة بالتهديد الحقيقي لمصالحهم التجارية ولحركة القوافل ومستوى تدفق الاموال على مكة واهلها. لم يكن هنالك من بديل يعوض الارباح الطائلة للتجارة مع مدن الشام، فالقوافل المتوجهة لليمن لا تعوض ذلك اطلاقاً، ثم حاولوا البحث عن طريق اخر ليعوض تلك الخسائر التي تكبدوها من تعطيل التجارة مع مدن الشام فقرروا التوجه صوب العراق، ومن خلال الطريق الذي يقع شرق المدينة وليس غربها إلا أن المصادر التاريخية تؤكد على ان احدى هذه القوافل التجارية التي توجهت الى ارض العراق قد اعترضها المسلمون وتمكنوا من الاستيلاء عليها بعد ان هرب رجال الحماية المرافقين لها. أسهمت هذه الحالات بتراجع تجارة مكة والتأثير في اهلها بشكل كبير فكانت هذه المسألة من بين اهم الاسباب الحقيقية التي دفعت قريش الى الاستعداد والتجهيز لقتال المسلمين، ولذلك اوقفوا كل اموال القافلة التجارية السابقة التي كان يقودها ابو سفيان لكي تتحول هذه الاموال الى مبالغ مالية تساهم بتجهيز القوات وتجميعها والخروج لمقاتلة النبي و اصحابه (۱).

اذن الانتقام والثأر والبحث عن ماء الوجه واسترداد الكرامة التي انكسرت بعد الهزيمة في معركة بدر كل ذلك دفع قريش للتفكير والإعداد وحتى الاتصال بالقبائل الحليفة لتشاركهم في قتال المسلمين، فدعوا كل من قبيلة ثقيف وعبد مناة وكذلك الأحابيش، الا ان مشاركة هذه القبائل كانت على نطاق محدود بأعداد قليلة، فقد ذُكر ان عدد المقاتلين الذين انضموا إلى جيش المشركين في معركة أحد لم تتجاوز مئة رجل من ثقيف وبذلك كانت الاستجابة محدودة، وعلى الرغم من

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص١٩٩ - ٢٠٠٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٥٨١ - ٥٨٦؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٢٥٠.

ذلك تمكنت قريش من جمع ثلاثة الاف مقاتل (۱)، وتشير المصادر الإسلامية وفي مقدمتها كتاب المغازي للواقدي على ان العباس بن عبد المطلب عم النبي الذي كان على شركه وما زال في مكة، انه كان يبعث الى النبي بأخبار مكة من حيث اعدادهم وتجهيزهم لغرض التوجه إلى المدينة وقتال المسلمين (۲).

سياق هذه القصة قد يبدو معقولاً جداً ولذلك جرى التأكيد على هذه الجزئية واعطاء دور واضح وجوهري للعباس بن عبدالمطلب. ولكن في المقابل نحن امام دوافع قوية تشجعنا على الشك في هذا الخبر فأحفاد العباس استولوا على الخلافة والحكم لقرون من الزمن وكانوا بحاجة الى كل خبر وحديث يشير إلى الفضل لجدهم الاعلى العباس بن عبدالمطلب ليواجهوا به من يتهمهم بانهم اغتصبوا الخلافة، لذلك نعتقد ان ما احتوته الرواية السابقة هو جزء من عمليات التزوير لأجل تحسين صورة العباس بن عبد المطلب واضافة ادوار هامة له خلال مرحلة الصراع الاولى التي عاشها النبي على مع قريش. ان القول بأن العباس بن عبد المطلب كان يكاتب أو يراسل النبي الله ويبعث بأخبار مكة وتحركات القرشيين ليستعد النبي واصحابه لذلك، كلام غير دقيق بدليل ان النبي ﴿ كما ذكرنا سابقاً كان يبعث السرايا والبعوث ذات الاعداد القليلة من الرجال لغرض رصد تحركات المشركين ومعرفة اخبارهم، فلو كان النبي الله يعتمد على عمهِ العباس في معرفة اخبار مكة لما احتاج الى ارسال السرايا والبعوث لرصد تحركات اعدائه، وكان بإمكانه الاعتماد فقط على العباس في الحصول على اخبار قريش وتحركاتهم المعادية، إلا ان النبي الله كان قد زاد من اعمال الرصد بعد الانتصار في معركة بدر لأنه يعلم ان قريش لن تكتفي بتلك الهزيمة وستحاول ان تنتقم وتثأر لكبريائها وستقوم بمهاجمة المدينة لذلك استمر بإرسال السرايا لرصد التحركات ومعرفة الاخبار.

بعد ان وصلت اخبار قريش واستعداداتها للحرب، اخذ النبي الله يستعد للمواجهة، ومما قام به انه جمع المسلمين ليستشيرهم في شكل المواجهة

<sup>(</sup>١) الواقدي، المغازي، جـ١، ص٠٠٠-٢٠٣؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) جـ١، ص٢٠٣-٢٠٤؛ ابن سعد، الطبقات، م١، جـ٢، ص٢٥؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٤٧.

والتصدي لقريش، كانت اراء الصحابة مقسومة بين رأيين اما البقاء في المدينة والتهيؤ والاستعداد لمواجهة قريش والدفاع عن الانفس والاموال والديار، وكان ابرز المؤيدين لهذا الرأي هو عبد الله بن أبي اذ قال للنبي في: «يا رسول الله، اقم بالمدينة لا تخرج اليهم، فو الله ما خرجنا منها الى عدو قط إلا اصاب منا، ولا دخلها علينا إلا اصبنا منه فدعهم يا رسول الله»، اما الرأي الثاني فكان الخروج من المدينة ومقاتلتهم خارجها خشية ان يصيب ثمار المدينة وبساتينها ومزارعها التلف والأضرار اذا ما بقوا في المدينة لمواجهة قريش، على اية حال كان هذا الرأي هو الاكثر ترجيحاً والذي نال قبول اغلب الصحابة لذلك قرر النبي الخروج من المدينة فخرج على رأس قوة مؤلفة من (٠٠٠١) الف رجل متوجها الى جبل احد يوم السبت السابع من شهر شوال في الشهر الثاني والثلاثين من بعد الهجرة اي يوم السبت السابع من شهر شوال في الشهر الثاني والثلاثين من بعد الهجرة اي نهايات السنة الثالثة للهجرة السادسة عشرة للبعثة (١٠).

من المفارقات المؤلمة التي اصابت جيش المسلمين قبل المعركة، انه كان مؤلفاً من الف مقاتل، الا ان المنافقين في المدينة وعلى رأسهم عبد الله بن أبي عمل على كسر معنويات هذا الجيش حينما قام بالانسحاب منه قبل الوصول الى مكان المعركة، وانسحب معه اكثر من (٣٠٠) ثلاثمائة مقاتل (٢) ولا يُستبعد انه كانت لهُ اتصالات مع يهود المدينة أو مع قريش واتفاق حول فكرة الانسحاب من جيش النبي هي على امل كسر معنوياتهم قبل المعركة. لقد كان الانسحاب تحت ذريعة ان النبي هي لم يأخذ برأيه لقتال المشركين داخل المدينة.

وصل النبي عند جبل احد وتمركزت قواته هناك، فجعل الجبل خلف ظهورهم ووضع عدداً من الرماة نحو (٥٠) خمسين رامياً على جبل يدعى عينان وهو قليل الارتفاع بجوار جبل احد، وكان واجب هؤلاء كما امرهم النبى هي هو

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٥٨٣–٥٨٤؛ الزهري، الطبقات، م١، جـ٢، ص٢٦؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، -0.00 ص ٥٠٠-٥٠٠.

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص۱۹؛ ابن هشام، السيرة، جـ۳، ص۱۸۵؛ ابن سعد، الطبقات، م۱، جـ۲، ص۲۷؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص٤٠٥.

حماية ظهور المسلمين عند القتال واوصاهم بجملة من الوصايا من ضمنها عدم ترك مواضعهم ابدأ وجعل عليهم اميراً هو عبد الله بن جبير، ثم جعل النبي ﷺ اللواء بيد مصعب بن عمير، كما جعل للجيش ميمنة وميسرة وقسم اصحابهُ، ودفع لواء الأوس الى اسيد بن حضير ولواء الخزرج الى سعد بن عبادة. ثم بدأت المعركة بين المسلمين بـ (٧٠٠) سبعمائة مقاتل والمشركين بـ (٣٠٠٠) ثلاثة الاف مقاتل. لم تسبق المعركة اية مبارزات فردية كما هو المعهود، يبدو ان قريش ارادت المحافظة على معنويات قواتها بالابتعاد عن المبارزات الفردية، انطلقت المعركة وكانت الأجواء تسير لمصلحة المسلمين وسرعان ما حصل الانكسار في جيش المشركين، واخذت قواتهم تلوذ بالفرار عندما ظهرت بوادر الهزيمة، الا ان بعض المسلمين تعجل الامر وبدأ يجمع ما سقط من المشركين خلال فرارهم، كما ان الرماة تركوا مواضعهم المهمة التي كانت تحمى ظهور المسلمين ونزلوا يشاركون في جمع الغنائم، ما ادى الى حصول ثغرة واضحة في صفوف الجيش استغلتها فرقة من المشركين، فقاموا بالالتفاف حول جبل عينان ليصبحوا خلف ظهور المسلمين، ويحدثوا مفاجأة وإرباكاً لهم، سرعان ما تحولت مسارات المعركة لصالح قريش، فوقعت الهزيمة بالمسلمين في هذه المعركة (١) فكانت خسائرهم كبيرة قدرت بعض المصادر عدد الشهداء بـ (٦٥) شهيداً منهم اربعة من المهاجرين وبقية الشهداء من الانصار، اما الواقدي فذكر ان عدد الشهداء كان بحدود (٧٤) منهم (٤) من المهاجرين، كانوا من خيرة الصحابة من بينهم حمزة بن عبد المطلب ومصعب بن عمير وعبد الله بن جحش وشماس بن عثمان، لقد ترك هذا العدد الكبير من الشهداء اثراً عميقاً في نفوس المسلمين، اما عدد القتلى من طرف المشركين فقد بلغ بحدود (٢٢) رجلاً (٢)، وبذلك انتهت المعركة لمصلحة قريش ولكن لابد من مناقشة هذه الهزيمة بشكل يختلف عما جاء في المرويات الإسلامية.

(۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص719-779؛ ابن هشام، السيرة، جـ7، ص70؛ ابن سعد، الطبقات، م۱، جـ۲، ص77؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص79؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص79؛ الطبري، تاريخ، جـ۲، ص

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ١، ص٠٠٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص١٣٩، ٦٤١.

الهزيمة وقعت وكانت مفاجئة وصدمة كبيرة لعموم المسلمين، بعد انتصارهم الكبير في معركة بدر، الذي منحهم الثقة العالية بان الله تعالى سوف ينصرهم في كل حرب يخوضونها، لقد اكدت المصادر التاريخية على ان الهزيمة وقعت بسبب مخالفة الرماة لأمر النبي في وتركهم لمواضعهم التي كانت تحمي ظهور جيش المسلمين. في تقديري ان هذا التبرير فيه شيء من المقبولية، ولكن هل هو كافِ لنجعل منه سبباً رئيساً لهزيمة المسلمين في هذه المعركة؟ ام ان عدم التكافؤ العددي بينهما كان السبب في هزيمة المسلمين، لاسيما وان اعداد المشركين اكثر المبربعة اضعاف اعداد المسلمين. لاشك ان هنالك أسباباً اكثر اهمية مما ذكرناه أدت الى هذه الهزيمة، فما هي هذه الأسباب؟

في تصوري وضمن قناعاتي الشخصية ان اهم الأسباب التي ادت الى هزيمة المسلمين في هذه المعركة، هي حالة الثقة العالية التي انبثقت بعد انتصارهم في معركة بدر، اذ تشكلت بعد هذا الانتصار قناعة عند معظم المسلمين بأنهم لن ينهزموا وان الله ناصرهم في كل معركة، وهو من سيبعث من عنده جنوداً ليقاتلوا معهم، هذه الفكرة ترسخت في اذهان المسلمين وكانت سبباً في حصول عملية اتكال عالية عند الكثير منهم، هذا الاتكال الذي ادى الى تقليل الجهد المبذول من المقاتل المسلم اعتماداً على فكرة ان النصر سيتحقق بإرادة الله تعالى ومؤازرته لهم، مما ادى الى بذل جهد بسيط في المعركة وتهاون واضح برز في عدم الالتزام الكامل بوصايا النبي في وأوامره في المعركة.

ان فكرة الاتكال على الله تعالى وتقليل الجهد المبذول في المعركة لضمانهم النصر فيها في تقديري كانت احد اهم اسباب الهزيمة، هذا الامر لا يمكن كشفه والوقوف عليه بسهولة، لأننا نفترض وجود حالة نفسية اصابت المسلمين ودفعتهم إلى هذا المقدار المحدود من العطاء، والحالات النفسية لم تكن معلومة وواضحة الا عند الله تبارك وتعالى وحده لذلك لم نجد لها اي اشارة في المصادر التاريخية التي تحدثت عن اسباب الهزيمة. ان الله تعالى اراد ان يعطي للمسلمين درساً بليغاً في بلوغ الاهداف وتحقيق النجاحات عن طريق بذل اقصى الجهد والسعي بليغاً في بلوغ الاهداف وتحقيق النجاحات عن طريق بذل اقصى الجهد والسعي

الحثيث لأجل ذلك، والغريب اننا نجد المقاتلين انفسهم الذين انتصروا في معركة بدر قبل عام انتصاراً ساحقاً، هم انفسهم انهزموا في هذه المعركة مع ان عددهم هنا تضاعف، وهذا يؤكد الفكرة التي طرحناها انهم لم يبذلوا الجهد نفسه الذي بذلوه في معركة بدر، فاراد الله تبارك وتعالى ان يجعل هزيمتهم درساً لهم، لان الله تعالى يريد من العبد ان يبذل كل الجهد ولا ينتقص منه شيئاً. لذلك أظن أن هذا أحد اهم اسباب الهزيمة يضاف إليه الاسباب الأخر التي تحدثنا عنها سابقاً، وهي عدم الالتزام بأوامر النبي في وترك المواقع الدفاعية ظناً منهم بان المعركة حسمت، فضلاً عن عدم التكافؤ العددي بينهما.

<sup>(</sup>١) الواقدي، المغازي، جـ١، ص١٩؟ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآيات (١٦٦ -١٦٨).

اذن في هذه الآية المباركة كشف الله تبارك وتعالى امر المنافقين وكيف انهم كانوا يُظهرون شيئاً ويُضمرون شيئاً اخر، كيف انهم يكتمون موقفهم من الإسلام ونصرة النبي في والدين ويظهرون خلاف ذلك، وكيف انهم كانوا ير ددون على مسامع الناس انكم لو اطعتمونا ولم تشتركوا في الحرب ولم تخرجوا فيها ما قُتلتم ولا اصابكم ما اصابكم. اذن هذا الكلام وطريقة اللوم فيها الكثير من الاستفزاز المقصود وكانت تؤذي النبي واصحابه، في المقابل بين الله تعالى بان ما حصل في احد كان بإذن الله تعالى ومشيئته، ونحن نعلم بان الأفعال لا تتم الا بإذن الله تعالى مهما سارت مشيئة الإنسان وسعى لتنفيذ ارادته، فهي لن تتم وتتحقق الا اذا توافقت مع مشيئة الله تعالى وارادته، هنا الله تعالى شاء ان ينهزم المسلمون في هذه المعركة لأنه يعلم ان مستوى عطائهم فيها كان اقل مقارنة بمستوى عطائهم في بدر، وهذا الانخفاض في مستوى العطاء في المعركة سببه الثقة الزائدة والاتكال الكامل على الله تعالى من دون بذل الجهد والسعي لتحقيق النصر، لذلك يقول الله تعالى وما اصابكم يوم التقى دون بذل الجهد والسعي لتحقيق النصر، لذلك يقول الله تعالى وما اصابكم يوم التقى الجمعان اي ما تمخضت عنه نتيجة هذه المعركة انما كان بإذن الله وارادته ومشيئته.

بعد تلك الهزيمة، توقع النبي أن تتعرض المدينة الى بعض الاعتداءات والتجاوزات من القبائل المحيطة بها، على اعتبار ان هذه الهزيمة خلقت فكرة لدى بعضهم ان المسلمين ليسوا بتلك القوة التي يحسب لها الحساب، لذلك قد يتجرأ بعضهم على مهاجمة المدينة فكان النبي أي يُكثر من عمليات المراقبة والرصد لتحركات القبائل وتحركات قريش، في هذه الاثناء وقعت حادثة مهمة عرفت في كتب التاريخ والسيرة بحادثة «بئر معونة» وقد اشرنا اليها في معرض الحديث عن توجه النبي ألى ديار بني النضير في وقت سابق يستعينهم في دفع دية قتيلين قُتلا بالخطأ، وقلنا ان ذلك الامر ادى لاحقاً الى ان يتم اجلاء هذه القبيلة اليهودية من المدينة، وتفاصيل هذه الحادثة هي:

ورد في المرويات ان أبا براء عامر بن مالك الكلابي وهو احد زعماء قبيلة عامر بن صعصعة قدِم على الرسول في فطلب منه أن يبعث معه من المسلمين من يقوم بتعليم قومه في نجد تعاليم الإسلام، فاستجاب النبي في لطلبه وارسل اليهم بعض

المسلمين، دون ان نعرف عددهم بالتحديد لاختلاف كتب السيرة والتاريخ في ذكرهم، وهم ما بين (٤٠-٧٠) رجلاً (١)، ويبدو ان هنالك مبالغة بهذا العدد، اذ لا يمكن للنبي في ان يبعث كل هذا العدد ليقوموا بتعليم اهل منطقة نجد تعاليم الإسلام في وقتٍ واحد ومكانٍ واحد، النبي في سبق ان اكتفى بمصعب بن عمير الذي ارسلهُ لتعليم اهل المدينة فكيف يبعث بهذا العدد لمنطقة واحدة.

تقول المرويات التاريخية عندما وصل هؤلاء الذين بعثهم النبي الى ديار بني عامر عند بئر معونة هجم عليهم القوم فقتلوهم جميعاً عدا عمرو بن امية الضمري الذي نجا من القتل وتمكن من الهرب، وفي طريق عودته الى المدينة وقبل ان يصل اليها صادف رجلين من بني عامر، فقام بقتلهما ثأراً لإصحابه على اعتبار ان هؤلاء من القبيلة نفسها، إلا ان النبي وفض هذا الفعل وأنب عمرو بن امية الضمري على ما قام به من قتل للأبرياء، بعدها سعى النبي الى دفع ديتهما (٢) والقصة التي ذكرناها سابقاً بانه ذهب الى ديار بني النضير يستعين بهم لدفع الدية لأنه لم يكن يمتلك الاموال اللازمة لدفع الدية في حينها. على اية حال هذه الحادثة نعد من الاحداث المهمة التي تعرض فيها المسلمون الى الغدر والقتل وما اكثر الحوادث في ذلك الوقت لان المسلمين في بداية امرهم ما زالوا قوة ناشئة تتعرض بين الحين والاخر الى الاعتداءات.

## أحداث معركة الخندق

نصل الى المعركة الثالثة وهي إحدى اهم المعارك الكبيرة التي وقعت في عصر الرسالة، التي شكلت نتيجتها انعطافه كبيرة على مستوى واقع المسلمين ومستقبلهم السياسي، هذه المعركة عرفت باسم معركة الخندق وكذلك عرفت بغزوة الاحزاب، وقعت في السنة الخامسة من الهجرة الثامنة عشرة من البعثة،

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۱، ص727-72؛ ابن هشام، السيرة، جـ7، ص777-77، ابن سعد، الطبقات، م1، جـ1، ص1، ص1، جـ1، ص1، حـ1، ص1، ص1

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ١، ص٣٤٧-٣٥٢؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٦٧٨ -٦٨٠.

وتجمع المصادر التاريخية على ان فكرة هذه الغزوة انبثقت من بنات افكار اليهود، سبق ان تحدثنا عن أثر بني النضير وعلى رأسهم حُيي بن أخطب الذين توجهوا إلى القبائل يدعونهم لقتال المسلمين وتمكنوا في نهاية المطاف من جمع عشرة الاف مقاتل (۱)، هذا الجمع الغفير من المقاتلين يمثل رقماً مهو لا وقوة خارقة غير مألوفة في ذلك الوقت، ان يجتمع عشرة الاف مقاتل، ثم يتوجهون نحو هدف واحد وهو القضاء على المسلمين في المدينة وهذا أمر في غاية الخطورة، فالقبائل العربية عادةً مهما امتلكت من القوة وكثرة العدد غير قادرة على ان تجمع هذا الرقم في اي حال من الاحوال، لذلك نظن أن مسير هذا الجيش نحو المدينة وبهذه الاعداد الكبيرة يمثل اعلى درجات الخطورة التي تعرض لها المسلمون مدة الدعوة الإسلامية في عهد النبي .

يبدو أن النبي كانت تصل اليه الاخبار حول استعدادات قريش والقبائل المتحالفة معها للخروج نحو المدينة، فاخذ يشاور اصحابة في طريقة المواجهة والتصدي لهذا الهجوم، تذكر المرويات انه استمع الى نصيحة الصحابي سلمان الفارسي (المحمدي) بحفر خندق من الجهة الشمالية الغربية التي تمثل مدخل المدينة التي عادة ما يدخل الوافدون الى المدينة من خلالها كونها منطقة مفتوحة ليس فيها اي حواجز طبيعية، فقال سلمان لرسول الله كنا رسول الله: انا كنا بفارس اذا حوصرنا خندقنا علينا»، فوجده النبي كورأياً صائباً واخذ به (٢).

شرع اولاً بالتخطيط لتنفيذ الخطة الدفاعية عن المدينة، فدرس جهات المدينة ونقاط ضعفها وكيفية تأمين الحماية لأهلها، وجد النبي في انه ليس هنالك من حاجة لان يحفر الخندق بكل محيط المدينة، لان المناطق الجنوبية والغربية كانت مجموعة من الوديان والبساتين وهي تضاريس طبيعية تشكل جانباً دفاعياً للمدينة تعيق أية محاولة لاختراقها، اما الجهات الشمالية الشرقية فكانت وعرة غير منبسطة

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ ۲، ص ٤٤ - ٤٤٤؛ ابن هشام، السيرة، جـ ۳، ص ٦٦٩ - ٧٠؛ ابن سعد، الطبقات، م ٢، جـ ٢، ص ٤٧ - ١ - ٧٠ ؛ الطبري، تاريخ، جـ ٢، ص ٥٦٤ - ٥٠١.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٦٦.

وكان جبل أحد يمتد معها ليشكل حاجزاً طبيعياً يمنع اختراقها، لذلك لم تكن هنالك أية حاجة لحفر أي خندق في الجهات الجنوبية الغربية أو الشمالية الشرقية. الجهة المنبسطة الوحيدة التي تمثل ممراً سالكاً مفتوحاً يؤدي الى داخل المدينة هي الجهة الشمالية الغربية فقط، لأنها منطقة سهلة منبسطة ليس فيها من التضاريس الوعرة أو الحواجز المعيقة التي تمنع الوافد من الدخول الى المدينة.

امر النبي الصحابة بالشروع بحفر الخندق في هذه المنطقة وعلى وجه السرعة، بعد ان قام بتوزيع المسلمين الى مجموعات كل منها تتكون من عشرة رجال يقومون بحفر مسافة اربعين ذراعاً، وكان العمل يجري بصورة سريعة لغرض الانتهاء من الخندق كاملاً قبل وصول جيش الاحزاب. عند الانتهاء منه بالكامل كانت ابعادة كما يأتي:

| المسافة بالمتر | المسافة بالذراع | الابعاد |
|----------------|-----------------|---------|
| <b>70</b>      | 0 * * *         | الطول   |
| ٥.٦            | ٩               | العرض   |
| ٥              | V               | العمق   |

لقد بذل المسلمون جهداً كبيراً في سبيل اكمال الخندق واكمال تحصين المدينة قبل وصول جيش الاحزاب، وهو اسلوب دفاعي لم يكن مألوف عند العرب في شبه الجزيرة، لذلك فان جيش الاحزاب عندما وصلوا المدينة تفاجئوا بوجود الخندق، وكانوا قد خططوا لاقتحامها والدخول اليها واستباحتها.

ان الاعداد التي جمعها المسلمون من المقاتلين لم تتجاوز ثلاثة الاف مقاتل (۱) وهذا العدد لا يمثل مستوى واحد من العزيمة والصبر والثبات والشجاعة والايمان، لأننا سنلاحظ لاحقاً وجود مجموعة من المنافقين بينهم واخرى من المتخاذلين ومجموعة ثالثة من المنكسرين الذين هم جزء من هذا الجيش، كلما زاد الضغط

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٥٠٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص٤٧؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٠٧٠.

عليهم كلما ظهر عليهم المزيد من الخوف والتخاذل، لقد أشار القرآن الكريم الى ذلك وفضحهم بشكل صريح كما سنأتي على ذكره لاحقاً.

وصل الاحزاب الى المدينة وعسكروا خارجها وبدؤوا يتفحصون الخندق لعلهم يجدون ثغرة لينفذوا الى المدينة منها، في المقابل المسلمين اتخذوا مواضعهم الدفاعية المقابلة للخندق من الطرف الثاني يتصدون لكل من يحاول عبور الخندق بالنبال والرماح حتى يعيدوه الى اعقابه خارج المدينة. لقد قام النبي بتنظيم المدينة بشكل مميز يسهم في ان لا يتشتت ذهن المقاتل عن موضعه الدفاعي وينشغل بأحوال عياله، فعمل على جمع النساء والاطفال من المسلمين في مكانٍ واحد، جمعهم فيه وهو حصن لبني حارثة، مكان فيه من السعة والتحصين المناسب والملائم لجميع النساء والاطفال. كما قام النبي بتنظيم مواقع المقاتلين وتقسيم المهام القتالية ونظم ايضاً عمليات التموين والغذاء (۱).

بدأت المناوشات بين الفريقين فبعض المقاتلين من قريش والمعروفين بالقوة والجرأة والشجاعة اخذوا يحاولون اقتحام الخندق من بعض الثغرات الموجودة فيه، وفي مقدمة هؤلاء عمرو بن ود العامري الذي تمكن من عبور الخندق مع مجموعة من فرسان المشركين، وكان من شجعان العرب فارس قريش ويعد بألف فارس حسب بعض المصادر معروفاً بجرأته وشجاعته وشراسته، فلما عبر الخندق نادى بصوت عالِ مطالباً ان يخرج اليه احد فرسان المسلمين للمنازلة، وامام ترقب المعسكرين تؤكد المرويات التاريخية ان المسلمين تحاشوا الخروج لمنازلة هذا الرجل خوفاً منه ولمعرفتهم بقوته، فلما اراد الإمام علي بن أبي طالب عليه الخروج لقتاله استأذن النبي في ذلك فلم يأذن له في بداية الامر، الا ان صراخ عمر بن ود وسخريته من المسلمين وهو يطلب منازلة احدهم والحاح الإمام علي شيه على الخروج اليه، جعلت النبي في يأذن له بعد ان اعطاه سيفه المعروف به (ذا الفقار) والبسه درعه الخاص وعممه بعمامته ودعا له بالحفظ المعروف به (ذا الفقار) والبسه درعه الخاص وعممه بعمامته ودعا له بالحفظ

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٧٠٠؛ ابن سعد، الطبقات، م ٢، جـ٢، ص ٤٧ – ٤٨؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص ٥٧٠.

والسلامة. فلما برز الإمام على على الله المشرك (۱) كان النبي الله يردد كلمته المشهورة «برز الإيمان كُله الى الشرك كُله» (۲)، وكان من المواقف الصعبة على الإسلام والمسلمين، فهكذا مُنازلات فردية تسبق المعارك لها قيمة معنوية كبيرة على مجمل الجيش ومسار المعركة، ناهيك عن ما لهذه المنازلة من خصوصية وظرف عصيب جداً على المسلمين.

لما تقدم الإمام علي علي المعسكرين ومسمعهما، وكان النزال بينهما محتدماً والسيوف كان ذلك امام مرأى المعسكرين ومسمعهما، وكان النزال بينهما محتدماً والسيوف تتلاطم واذا بالإمام علي علي المعسكرين يصرع هذا الرجل بضربة قاتلة (٣) لقد كان مشهداً عظيماً في لحظات حرجة وصعبة على الجميع، ان مصرع اشجع فرسان قريش زاد من عزيمة المسلمين ومعنوياتهم واعزهم ورفع من شأنهم امام هذا المعسكر الكبير القادم لاقتحام المدينة واستباحة دمائهم واموالهم ونسائهم، فاسرع باقي الفرسان بالهرب وعبور الخندق.

بعد ان انتهت هذه المُنازلة وايقنت قريش وحلفاؤها انه من الصعب اقتحام الخندق ولابد من طريقة اخرى لهزيمة المسلمين بهذه المعركة، فكروا في الحصول على مساعدة قبيلة بني قريظة اليهودية، لذلك توجه رجال منهم سراً الى ديار بني قريظة في داخل المدينة عبر طرق أخر يصحبهم زعيم بني النضير حُيي بن أخطب وهو من بين العارفين بطرقها وممراتها، لما وصلوا حصل اللقاء مع زعيم بني قريظة كعب بن ازد القرظي وعرضوا عليه التحالف مع الاحزاب والمشاركة في قتال المسلمين والانقضاض عليهم، إذ إن حصون بني قريظة تقع خلف ظهور المسلمين وبإمكانهم ان يضربوا المسلمين ضربة واحدة مع الاحزاب، فمن امامهم معسكر الاحزاب جيش بعشرة الاف مقاتل ومن خلفهم بنو قريظة المسلحون الذين معسكر الاحزاب جيش بعشرة الاف مقاتل ومن خلفهم بنو قريظة المسلحون الذين

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٩٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص٤٩؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٥٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٧٠ ـ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٢) القندوزي، سليمان بن ابراهيم الحسني، ينابيع المودة، (مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٧)، جـ١، الباب الثالث والعشرون ص١٩٩٧.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٩٠٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص٤٩.

امتلأت قلوبهم حقداً وكرهاً واستعداداً لمقاتلة المسلمين، لذا فان هذا التحالف سيؤدي بحسب تخطيطهم وظنهم الى القضاء على المسلمين دفعة واحدة، اقتنع زعيم بنى قريظة بما عُرض عليه من امر التحالف.

في هذه الاثناء كانت اخبار الاتفاق بين بني قريظة والاحزاب قد تسربت ووصلت الى النبي ، كما وصلت الى مسامع المسلمين فأحدثت قلقاً كبيراً وخوفاً عالياً بين بعض المسلمين، لأنهم شعروا بإطباق الاحزاب الحصار عليهم بعد تحالفهم مع بني قريظة (۱)، هذه الأجواء كانت صعبة على النبي ، واصحابه بخاصة اولئك الذين لا يمتلكون درجات الثبات والايمان والاستقرار العالي.

اذن كانت ظروف صعبة لم تكن سهلة على المسلمين اطلاقاً، ما مروا به من مخاطر سابقة لم تصل الى مستوى هذا الموقف الأكثر خطورة، بعض المسلمين ايقنوا ان نهايتهم اقتربت وهم على وشك ان يقضى عليهم هم وابناؤهم ونساؤهم وسوف تستباح المدينة بكاملها، فبدأ بعضهم يُشكك بما كان يعدهم به الله تعالى والنبي من الفتح والنصر (۲). بهذا الشعور بالخطر والخوف من الموت القادم حصلت حالة اضطراب في معسكر المسلمين لكنها لم تستمر طويلاً اذ سرعان ما بدأ النبي في كسر شوكة هذا المعسكر وهذا التحالف، وكانت النية في بدأ النبي وكانت النية في عشمار المتعان المقبل ان يدفع لهم جزءاً من بداية الأمر استمالة بني غطفان لإقناعهم بالانسحاب مقابل ان يدفع لهم جزءاً من ثمار المدينة، وكانت قبيلة غطفان من اكثر القبائل المشتركة مع الاحزاب عدداً بعد قريش وهم لا يحملون الدافع نفسه الذي تحمله قريش لمقاتلة النبي واصحابه ولا الدافع نفسه الذي يحمله اليهود، وانما جاءوا لكسب الغنائم.

بدأ النبي الله يفكر بجدية في مفاوضتهم على ان يقدم لهم ثلث ثمار المدينة مقابل الانسحاب من هذا المعسكر، وبينما هو كذلك اذ قدِمَ عليه رجل يدعى نعيم بن مسعود وهو احد ابناء قبيلة غطفان كان يخفي اسلامه حظر مع جيش

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص٤٥٤–٥٥٧؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٥٠٥–٧٠٦ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٧٠–٧٠٥.

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ٢، ص٥٩ ٤ - ٤٦؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧٠٦.

الاحزاب وتسلل الى داخل المدينة من دون علم قومه والتقى بالنبي فأخبره بأمره، بعدها عرض عليه فكرة ان يقوم هو بنفسه العمل على تشتيت هذا التحالف ويبث الشك والريبة بين بني قريظة والاحزاب، ثم اتفق مع النبي في على طريقة محددة. بعدها توجه نعيم بن مسعود إلى بني قريظة وتحدث الى زعمائهم قائلاً: «يا بني قريظة: قد عرفتم ودي اياكم... قالوا: صدقت، فقال لهم: ان قريشاً وغطفان قد جاءوا لحرب محمد... وهم ليسوا كهيأتكم. . . فإن رأوا غنيمة اصابوها وان كان غير ذلك لحقوا ببلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل ببلدكم، ولا طاقة لكم به ان خلا بكم، فلا تقاتلوا مع القوم حتى تأخذوا منهم رهناً من اشرافهم فيكونوا بأيديكم ثقةً لكم على ان يقاتلوا معكم محمداً حتى تناجزوه، فقالوا: لقد أشرت بالرأى» (۱).

بعدها عاد الى معسكر الاحزاب واخبرهم انه يمتلك من الأخبار المهمة والخطيرة فاجتمع زعماء جيش الاحزاب، واخبرهم ان بني قريظة قد ندموا على تحالفهم مع الاحزاب وتوجهوا الى النبي في واعلنوا عن ندمهم واتفقوا معه على ان يأخذوا رهائن من الاحزاب للمسلمين لقتلهم، فتعجب الاحزاب من هذا الكلام وارسلوا بعض الرجال ليتأكدوا ويتيقنوا من كلام ابن مسعود، وبالفعل عند لقائهم ببني قريظة طالبوهم برهائن حتى يضمنوا بقاء الاحزاب الى نهاية المعركة. عندها تيقن الاحزاب ان كلام ابن مسعود صحيح، وبدأ الشك والريبة تظهر بين الطرفين ففشل تحالفهم ضد المسلمين وكان لنعيم بن مسعود دور كبير في ذلك (٢).

الخطة التي رسمها النبي الخدت تأتي أُكلها فعلى صعيد الجانب التنظيمي الذي تمكن النبي من الإعداد له والإشراف عليه قبل بدء غمار هذه الحرب وأثنائها كان على مستوى عال، فضلاً عن المسلمين الذين كانوا

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ ۲، ص ٤٨٠ - ٤٨٤؛ ابن هشام، السيرة، جـ ٣، ص ٧١٧ - ٧١٣.

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص ٤٨٠ ـ ٤٨٤؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٧١٧ ـ ٧١٣؛ ابن سعد، الطبقات، م ٢، جـ٢، ص ٤٩ - ٥٠ الطبري، تاريخ، جـ ٢، ص ٥٧٨ - ٥٧٩.

منظمين وفي حالة دفاع بالرغم من الظروف الصعبة التي مروا بها. على عكس الجبهة المقابلة كانوا غير منظمين ليس لهم قيادة واحدة، لا يحملون مستوى واحد من الدافعية لهزيمة المسلمين، كما ان عدم الثقة والشك والريبة بين الاحزاب من جهة، وبني قريظة من جهة اخرى ساهم في انهيار قوة تحالفهم واضعاف معسكرهم المعادي للمسلمين. ناهيك عن الظروف المناخية التي لم تكن مناسبة للمكوث طويلاً في المعسكر خارج المدينة، إذ إنهم لم يكونوا مستعدين لذلك من حيث المستلزمات والمتطلبات الواجب توافرها لمعسكر كبير من المقاتلين، كانوا بحاجة الى مؤن غذائية وكذلك الدواب التي معهم من الأبل والخيل كانت بحاجة للأعلاف فلم يكن في الحسبان ان خروجهم في هذه الحملة سوف يستغرق مدة طويلة، كانوا يتوقعون ان تقع المعركة فور وصولهم المدينة، وستنتهى باليوم نفسه، فلما مر على حصارهم للمدينة خمسة عشرة ليلة قرروا الانسحاب في ظل اجواء البرد والرياح الشديدة التي ضربت معسكرهم، ولم تُبقِ لهم خيمة قائمة ولا قدر على النار حتى ان خيولهم ودوابهم هاجت في الارض فوجدوا انفسهم مجبرين على الانسحاب من حصار المدينة، فانسحبوا دون ان يقع القتال مع المسلمين ودون ان يتمكنوا من اقتحام الخندق الا ما ذكرناه من محاولات من بعض الافراد (١).

بعد انسحاب الاحزاب اخبرهم النبي في: «لن تغزوكم قريش بعد عامكم هذا ولكنكم تغزونهم» (٢)، وكأن النبي في يبشرهم هنا بالنصر على قريش بثباتهم وصبرهم، كما انه كشف لهم ما يمتلكه من معرفة ودراية قد احاطه الله تعالى بها، اي أن ما يريده الله تعالى يكون مكشوفاً امام النبي في معلوماً لديه يكون كذلك، فلا نقول ان كل الغيب مكشوف امام النبي في ولكن بعضه بالمقدار المحدد من الباري عز وجل.

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص8۸۸ – ٤٩١؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٤٧١؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، -٢، ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص٧٤؛ النويري، نهاية الارب، جـ١٧، ص١٢٧ ـ١٢٨.

على اية حال نحن تحدثنا في معرض العلاقة مع يهود المدينة قلنا ان بعد فشل هذه الغزوة أمر النبي الله الصحابة بان لا يخلعوا عدة الحرب ولا يستريحوا من ذلك الجهد الكبير الذي قاموا به، انما يتوجهون على فورهم الى ديار بني قريظة، وهناك ضربوا عليهم الحصار حتى اعلن اليهود نزولهم على حكم النبي ، كما تحدثنا عن عقوبة بني قريظة على تحالفهم وتآمرهم واشتراكهم مع الاحزاب(١). القرآن الكريم رصد اجواء هذه الغزوة واحوال بعض المسلمين خلالها من حالات الخوف والاضطراب والتخاذل وموقف المنافقين، هذه الاجواء ذُكرت بشكل واضح في سورة الاحزاب في الآيات من (١٠-١٢) من قوله تبارك وتعالى: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُنُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا \* هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱلْمُؤْمِنُورَے وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالَا شَدِيدًا \* وَلِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وإِلَّا غُرُورًا ﴾، فالمقصود بالذين جاؤوكم من فو قكم ومن اسفل منكم هما جيش الاحزاب وبني قريظة، إذ اصبح المسلمون بين كماشتين الاحزاب من امامهم وبني قريظة من خلفهم، ثم يأتي التعبير البليغ لوصف حالة الخوف الشديد التي اصابت بعض المسلمين ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَىٰاجِرَ ﴾، فالامتحان كان شديداً بالغ الصعوبة ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُؤْمِنُونِ وَزُلْزِلُواْ زِنْزَالًا شَدِيدًا ﴾، وهنا بدأت حالة الشك التي وقع بها بعض المسلمين الذين اخذوا يشككون بصدق النبي الله وما كان يعدهم به، فكان للمنافقين الأثر الأكبر في ذلك ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ إِلَّا غُرُورًا ﴾، فظهرت مواقف التخاذل عند بعض المسلمين والتخلى عن الواجب الدفاعي المشترك للمدينة، لم يتركهم اللَّه تبارك وتعالى من دون ان يفضحهم بقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ طَّآإِفَةٌ مِّنْهُمْ يَتَأَهَّلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَأَرْجِعُواْ وَيَسْتَعْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ ٱلنَّبَى يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَاهِي بِعَوْرَةً إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴾(٢).

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص٤٩٦ - ٤٩٧؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص١٦٥ – ٧١٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص٥٥ – ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية (١٣).

صور متعددة نقلتها لنا الآيات الكريمة من سورة الاحزاب بيّنت معاني عدة: المعنى الاول، الحصار الذي اطبق على المسلمين. المعنى الثاني، الخوف الشديد الذي شعر به بعض المسلمين. المعنى الثالث، أثر المنافقين في تثبيط همم بعض المسلمين وتوهين معنوياتهم والدفع باتجاه حالة الانكسار والتخاذل وعدم الثبات والبحث عن المفر.

عند نهاية هذه الغزوة تحقق الانتصار الكبير للمسلمين بعد التخلص من يهود بني قريظة، فتحولت المدينة الى بيئة خالصة للمسلمين لا يجاورهم ولا يساكنهم فيها احد من اليهود ولا من المشركين، وهذا الامر يعد تطوراً كبيراً يهم مستقبلهم، لذلك اجد ان السنة الخامسة من الهجرة الثامنة عشرة من البعثة وتحديداً بعد نهاية غزوة الاحزاب وفشلها والقضاء على بني قريظة، تمثل تاريخاً مفصلياً وهاماً بالنسبة للدعوة الإسلامية، وتشكل انتقاله نوعية في مستوى القدرات والاندفاع ومستوى تحقيق الانجازات.

احد المستشرقين وهو مونتجمري وات في كتابه (محمد في المدينة) يحاول الوقوف على اسباب فشل هذه الغزوة وتفوق المسلمين وانتصارهم فيها، فيؤكد على ان عامل التنظيم الذي قام به النبي في والاستعداد الدفاعي العالي للمعركة كانت اهم العوامل التي أسهمت في ذلك الانتصار وفشل الغزوة (۱۱)، وأحسب ان مستوى الاندفاع والسعي للقضاء على المسلمين لم يكن بدرجة واحدة عند صفوف العدو، وهذا قد يشكل أهم اسباب الفشل فضلاً عما ذكرناه سابقاً، فالقبائل العربية المتحالفة مع قريش كانت مهتمة بالمكاسب التي ستحصل عليها نتيجة الغزو ولم يعنيها كثيراً القضاء على هذا الدين. كما ان جيش الاحزاب لم يكن تحت زعامة واحدة وانما زعامات متعددة ولكل من هذه الزعامات رأى، مما يجعل الوصول

<sup>(</sup>۱) فمن جملة ما ذكره مونتجمري عن سبب فشل هذه الغزوة والاستعداد العسكري الجيد للمسلمين هو قوله: «كان سبب فشل المكيين من الناحية العسكرية استراتيجية محمد، وتفوق قلم استخباراته وعملائه السريين، وخاصة اختيار الخندق الذي كان ملائماً لتلك الاحول» كما أكد على عامل التنظيم لدى المسلمين بقوله: «وكانت النتيجة عدا هذه الاعتبارات العسكرية، ثمرة وحدة المسلمين وتنظيمهم، على عكس انعدام الانسجام في التحالف وفقدان الثقة بين افراده»، ينظر: ص٥٧ - ٥٨ وما بعدها.

الى اتفاق عام خصوصاً بعد توقف الجيش خارج المدينة بانتظار الحصول على فرصة لاقتحامها وبدء المعركة، وكلما طال امد الانتظار كلما زاد الاختلاف بين زعماء الجيش، لذلك لم يستمر هذا الجيش سوى خمس عشرة ليلة حتى بادر بالانسحاب من المدينة كما اشرنا إلى ذلك سابقاً.

# الفصل السادس:

# التطورات والأنشطة العسكرية بعد سنة ٥ هـ

- صلح الحديبية
- نتائج صلح الحديبية
- فتح حصون خيبر والمناطق المجاورة
  - جيش المسلمين الى مؤته
  - الانتصار الكبير فتح مكة
    - معركة حُنين
  - جيش المسلمين الى تبوك



# التطورات والأنشطة العسكرية بعد سنة ٥ هـ

بعد الانتصار الكبير في الخندق حصل تحول في ميزان القوى لصالح المسلمين، فاخذ النبي في يُكثر من إرسال السرايا والغزوات التي يخرج على رأس بعضها، فشهد ذلك النشاط العسكري خلال عام واحد فقط اكثر من ثماني عشرة سرية وغزوة، وكان معظمها قد خرج بحسب ما نقله أبن سعد الى القبائل التي اشتركت في غزوة الاحزاب كبني غطفان وبني اسد وبني سليم وبعض منها توجه الى مناطق شمال المدينة كخيبر وفدك ودومة الجندل، الواضح من الوجهات التي توجهت اليها تلك السرايا والغزوات ان النبي أو اراد تأديب القبائل المعتدية على المسلمين في غزوة الاحزاب (الخندق)، فضلاً عن فرض الهيبة والاحترام للمدينة واهلها (۱۱)، فمن خلال السرايا والغزوات اراد النبي أيصال هذه المعاني الى تلك القبائل وغيرها ليؤدي إلى تأمين المدينة وتحصينها من الاعتداءات في المستقبل، فأي عدو سيفكر الف مرة قبل الاقدام على مهاجمتهم.

في الوقت نفسه استمر النبي في واصحابه بفرض الحصار على تجارة قريش الخارجية مع الشام، والعمل على رصداي قافلة تجارية لهم ومصادرة ما فيها، هذا الامر صار يشكل عنصر ضغط كبير على قريش.

<sup>(</sup>١) الطبقات، م٢، جـ٢، ص٥٦ ومابعدها.

#### صلح الحديبية

في هذه الاثناء وبعد مرور عام على احداث الخندق، وفي تطور مفاجئ للجميع بما فيهم المسلمين جاء الامر الالهي للنبي واصحابه بالتوجه الى مكة لزيارة بيت الله الحرام واداء مناسك العمرة، كان ذلك في شهر ذي القعدة من السنة السادسة من الهجرة، التاسعة عشرة من البعثة. استعد النبي للخروج صوب مكة بصحبة (١٤٠٠) الف واربعمائة رجل لا يحملون معهم الا السيوف في اغمادها، كما جهز بحدود (٧٠) سبعون ناقةً يسوقونها معهم لتُنحر هناك كأضاحي لله تعالى عند الكعبة.

كان امر الخروج مفاجئاً وسريعاً، تذكر المرويات عن رسول الله في قبل خروجه انه دخل الى بيته واغتسل ولبس ثوبه ثم ركب راحلته القصواء وتوجه الى منطقة ذي الحليفة، وهناك صلى الظهر واحرم، ثم اخذ يلبي بهذه الكلمات «لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك ان الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك لبيك اللهم لبيك أبيك وجميع من معه من المسلمين يرددون قوله بعد احرامهم، ثم انطلقوا نحو مكة قاصدين اداء العمرة (۱۰) أن القراءة المنصفة لهذا العمل وفي تلك الظروف تدلل على تعظيم الله تعالى ونبيه والمسلمين لمكة، كونها تحتوي على بيت الله الحرام، وكان ينبغي ان يصل هذا المعنى الى زعماء مكة المشركين لعلهم يتراجعون عن موقفهم العدائي وهم ينظرون الى تقديس النبي في واصحابه مكة من دون الانتقاص من مكانتها الدينية.

لما وصلت اخبار نية النبي في دخول مكة إلى زعماء مكة، استعدوا للحرب واعلنوا رفضهم القاطع لدخول المسلمين، فهم لم يستوعبوا بعد مقدار القوة والقدرة التي اصبح عليها المسلمون الان. عند وصول النبي الى منطقة قريبة من الحديبية تسمى (ثنية المرار) بركت ناقة النبي بحسب المرويات، فعلم ان الله تعالى لا يريدهم التوغل اكثر من ذلك، لا يريدهم الدخول الى مكة عنوةً. اراد

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص۷۲-۷۷۰ ؛ ابن هشام، السيرة، جـ۳، ص٤٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص٣٥ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٠ ؛ العقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٣٠ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٣٠ ؛

النبي الخبار اهل مكة بانه لم يأتي مقاتلاً بل جاء معتمراً، بعد ان استقروا في منطقة الحديبية ارسل على ناقة له شخص يدعى خُراش بن امية الخزاعي الى قريش لإخبارهم بعزم المسلمين ونيتهم زيارة بيت الله الحرام واداء مناسك العمرة، فما كان من زعماء قريش الا انهم حملوا على ناقة رسول الله فعقروها وعزموا قتل خُراش، الا ان بعض العقلاء منعوا المتشددين من ذلك، كما ساهم الاحابيش بدرجة عالية في منعهم من قتله والسماح له بالعودة.

بدأوا بعد ذلك يبعثون ببعض رجالهم ويعمدون الى استفزاز المسلمين الذين كانواعلى درجة عالية من الانضباط التزاماً بوصايا الرسول والنهم بالذي لم يشأ الرد على استفزازات قريش، بل اراد ايصال رسالة اليهم مفادها بأنهم جاءوا مسالمين لم يأتوا الى الحرب، جاءوا الى تقديس الكعبة المشرفة بيت الله تعالى وتكريمه (٢)، موقف المسلمين هذا نال رضا المعتدلين وقبول الحكماء ولاسيما قبيلتا خزاعة والاحابيش حلفاء قريش الذين تعاطفوا مع رغبة المسلمين في دخول مكة، فليس لاحد الحق في ان يرفض دخولهم ما داموا مُقبلين عليها بكل الاحترام والتقديس.

الا ان الرأي الغالب كان للمتشددين من زعماء قريش الذين اصروا على المنع، ثم قامت قريش بعد ذلك بخطوة اخرى اقل تشدداً حين ارسلت شخصاً يدعى بديل بن ورقاء الخزاعي الى المسلمين، عمل على ايضاح موقف قريش بعدم السماح لهم بالدخول، فاخبرهُ النبي في برغبتهِ التوصل مع قريش الى اتفاق وعقد هدنة، ثم بدأت المفاوضات بين الطرفين حينما بعث النبي في بعثمان بن عفان لمِا كان يتمتع به من حظوة ومكانة بين المكيين، اراد النبي في مواصلة الحوار والمفاوضات للوصول الى صيغة ترضى الطرفين، الا ان عثمان تأخر في مكة

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ ۲، ص ۵۷۹ - ۵۸۰؛ ابن هشام، السيرة، جـ ۳، ص ۷۷۹ - ۷۸۰، ۲۰، ۱۸۲۰ ؛ ابن سعد، الطبقات، م۲، جـ ۲، ص ۲۲۳ - ۱۳۲، ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) وهذا ماكده بروكلمان، كارل، الذي يعد من ابرز المستشرقين الذي يؤخذ على موقفه من الإسلام والنبي هم مآخذ كثيرة بقوله: «فقد خرج النبي في ثياب الحج. . . ليس معهم من السلاح الا السيوف « ينظر: تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة نبيه امين فارس، منير البعلبكي، (دار العلم للملايين، ط٥، بيروت، ١٩٦٨)، ص٥٥.

لثلاثة ايام ما سبب قلق المسلمين، ظنوا ان قريشاً قامت بقتله، عندها دعا النبي المسلمين الى مبايعته تحت الشجرة، فتمت بيعتهم للنبي على الموت وان لا يكروا ولا يفروا في قتالهم لقريش، هذه البيعة التي عرفت ببيعة الرضوان، لقد اثنى الله تعالى عليهم كثيراً بعد اتمامهم هذه البيعة بقوله تعالى: ﴿ لَقَدُ رَضِى اللّهُ عَنِ اللّهُ عَالَي عَدَي اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَدَي إِذْ يُبَايِعُونَك تَعَت الشّجَرة فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السّركينَة عَلَيْهِمْ ﴾ (١).

إن مشاهدات ما حصل في بيعة الرضوان وصلت إلى قريش، فكان لها الاثر البالغ في سرعة استجابتهم وقبولهم بالهدنة التي عرضها عليهم النبي في، نعم لقد شكلت بيعة الرضوان عنصر ضغط كبيراً على المشركين وعجلت بقبولهم لعقد الهدنة والصلح. فأرسلت قريش سهيل بن عمرو وحويطب بن عبد العزة ومكرز بن حفص لعقد الصلح مع النبي في فاستقبلهم وجلس معهم في مفاوضات لتثبيت بنود هذا الصلح، كان الصحابة الى جواره، فطلب من الإمام على بن أبي طالب في أن يكتب وثيقة الصلح والاتفاق بخط يده. لقد تضمن اتفاقهم على جملة من البنود اهمها: ان لا يدخل المسلمون مكة عامهم هذا، وان يعودوا في العام القادم ويدخلونها لمدة ثلاثة ايام، ومنها كذلك ان يتوقف القتال بين الطرفين لمدة عشرة اعوام (۱۲)، فعرف هذا الصلح بصلح الحديبية نسبةً للمكان الذي كُتبت فيه الوثيقة، ومما جاء فيها:

«هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله سهيل بن عمر اصطلحا على وضع الحرب عن الناس عشر سنين يأمن فيهن الناس ويكف بعضهم عن بعض.....»(٣) بمعنى لا خيانة ولا سرقة ولا اعتداء من طرف على طرف اخر، وبالإمكان تلخيص بنو دها بالنقاط الأتية:

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية (١٨).

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص ۲۰۰-۲۱۰؛ ابن هشام، السيرة، جـ۳، ص ۷۸۰-۷۸۲؛ ابن سعد، الطبقات، م۲، جـ۲، ص ۱۳۲-۲۳۶.

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ٢، ص١١٦-٦١٢ ؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٧٨٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص٧٠-٧١ ! اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٥٥-٥٥؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٦٣٤-٦٣٥ .

اولاً: إنهاء الحرب بين المسلمين وقريش عشر سنين، فيأمن الناس وتنتهي السرقة والأغلال والخيانة وغيرها.

ثانياً: أن يَرد النبي محمد الله من يجيئه مسلماً من قريش دون إذن وليه، اما قريش فليس عليها رد من يأتيها من النبي محمد الله.

ثالثاً: للقبائل الحرية في التحالف مع المسلمين أو مع قريش، فدخلت خزاعة في عهد النبي محمد الله وبنو بكر في حلف قريش.

رابعاً: يخرج المشركون العام التالي من مكة ثلاثة أيام، ويدخلها المسلمون معتمرين بغير سلاح إلا بعض السيوف (١).

بعض الصحابة عبروا عن رفضهم لصلح الحديبية، وكانوا يرون قدرتهم على الدخول الى مكة بالقوة، وان العودة دون تحقيق ذلك هو تنازل لقريش، الا ان الايام القادمة كشفت ان هذا الصلح كان في مصلحة المسلمين إذ أسهم بشكل كبير في نجاح الدعوة واستمراريتها وتوسع نطاقها بشكل واضح.

### نتائج صلح الحديبية

ان اعتراض بعض الصحابة الكبار على بنود صلح الحديبية يؤشر إلى مسألة في غاية الاهمية، وهي حجم قوة المسلمين في مقابل حجم قوة قريش، اذ ان طريقة الاعتراض التي اشرنا إليها وعدم القبول بالعودة للمدينة من دون دخول مكة يُعبر عن الثقافة العربية القديمة القائمة على منطق القوة والفرض وعدم التنازل ما دمت قوياً. كما ان قبول النبي على ببنود صلح الحديبية يضعنا امام تساؤل مشروع: هل كان ذلك القبول اجتهاداً منه؟ أم انه أمراً الهياً؟.

ان الصلح مع قريش يمثل انتقاله كبيرة من حالة الحرب الطاحنة المستمرة وسفك الدماء الى سلام وتصالح وحالة من التوافق الجديد، هذا المتغير الكبير

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص ٢١١- ٦١٢ ؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٢٨٢؛ ابن سعد، الطبقات، م٢، جـ٢، ص ٢٧٤- ١٣٥. جـ٢، ص ٢٧٠- ٢٧ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص ٥٥-٥٥ ؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص ٦٣٤- ٦٣٥.

مع حاجة المسلمين إليه في هذا الوقت بالذات، فانه لم يكن ليتم باجتهاد النبي الله وحده، فالقول بان الصلح هو من اختيار النبي واجتهاده حصراً يحوله الى قرار فيه الكثير من المغامرة، فالمصلحة التي تحققت لاحقاً جراء هذا الصلح لم تكن منظورة على الامد القريب.

ان اهم النتائج التي تمخضت عن هذا الصلح، في كونه مثل اعترافاً في غاية الاهمية من قبل قريش بكيان المسلمين ووجودهم وقوتهم، وهو تطور كبير في موقف قريش تجاههم. عادةً هذه الاتفاقيات تمثل اعتراف كل طرف بالطرف الاخر، فلو كان المسلمون اقل قوة من قريش لما تنازلت قريش وتعاملت معهم على انهم نظراؤهم. على اية حال الصلح كان نوعاً من الاعتراف المهم الذي كان المسلمون بحاجة اليه.

النتيجة الاخرى الاكثر اهمية للمسلمين، ان الصلح سمح لهم بالتفرغ للصراعات العسكرية الاخرى، فهم كانوا في داخل دائرة من الصراعات على جبهات متعددة، وهذا الامر كان يستنزف منهم الكثير، لقد كانوا قبل الصلح في صراع مع يهود المدينة من جهة، والقبائل الطامعة بغزو المدينة من جهة اخرى، فضلاً عن صراعهم مع قريش، وبعد الصلح أصبح لديهم صراع مع التجمعات اليهودية شمال المدينة وهي جبهة جديدة سيتوجهون اليها بعد تأمين الجبهة الجنوبية مع قريش، كما سنلاحظ لاحقاً فتح جبهات جديدة اخر شمال الجزيرة في الاطراف الجنوبية لبلاد الشام والصراع مع الروم وحلفائهم من القبائل العربية. اذن فتح هذه الجبهات الجديدة ومحاولة نشر الإسلام في اماكن بعيدة عن المدينة من نتائج هذا الصلح.

من النتائج المهمة الاخر هي التمكن من اقامة علاقات طيبة مع بعض القبائل العربية في شبه الجزيرة، والارتباط بتحالفات معهم، ومن هذه القبائل قبيلة خزاعة.

# فتح حصون خيبر والمناطق المجاورة

وصلنا الى حادثة اخرى تلت صلح الحديبية، هي من افرازات هذا الصلح ونتائجه، فبعد ثلاثين يوماً من الحديبية قرر النبي الله التوجه الى حصون خيبر الواقعة

شمال المدينة، والتي تبعد عنها نحو (١٥٠) مائة وخمسين كيلومتر، وهي حصون منيعة تتواجد بها التجمعات اليهودية سواء من كانوا يقطنون هذه المنطقة قديماً أو ممن التحق بهم من يهود المدينة الذين تم اجلاؤهم من بني قينقاع والنضير. لقد كانوا يشكلون تهديداً حقيقياً على المدينة ويتحينون الفرص للانقضاض عليها، مع وجود اعداد كبيرة من المقاتلين اليهود بلغ عددهم عشرة الاف مقاتل (١)، ومن ثم فان هذا العدد الكبير جداً مع المسافة القريبة من المدينة، وتفكيرهم الجدي بغزوها لأكثر من مرة قد دفع النبي الله التخاذ هذا القرار.

ثم انه حصر الخروج في هذه الغزوة فقط بمن خرجوا معه في الحديبية، وهم الف واربعمائة رجل، فكان انطلاقهم في الغزوة في شهر محرم من السنة السابعة للهجرة/ العشرين للبعثة، وعمل النبي على ان يكون خروجهم مفاجاً ليهود خيبر، فلا يتمكنوا من التحصن بقلاعهم أو الاستعداد للمواجهة، وبالرغم من السرية والتكتم العالي في تحركاتهم وانطلاقهم، فان اليهود علموا بالغزوة فتحصنوا قبل وصول النبي واصحابه الى خيبر. كان وقت وصول المسلمين ليلاً فضربوا الحصار على اليهود، وعند الصباح قال النبي في: الله أكبر قد خربت خيبر انا اذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين (٢).

حصون خيبر كانت عبارة عن مجموعة من الحصون التي تقع على ارض مرتفعة، وهي من المنعة وشدة التحصين ما يجعل من الصعب اقتحامها، الا ان عزيمة المسلمين واندفاعهم العالي مَّكنهم من اسقاط اول الحصون المنيعة وهو حصن ناعم، بعد ان ضربوا عليه الحصار بضعة عشرة ليلة قبل ان يتمكنوا من اقتحامه، لقد ظهر المسلمون جميعاً بمستوى عال من الجرأة والاقدام والمثابرة على اقتحام تلك الحصون المنيعة، بالرغم من صلابة المدافعين عنها وشدتهم. اما الحصن الثاني فكان يدعى حصن الصعب بن معاذ وهو كذلك من الحصون المنيعة تمكنوا من اقتحامه، ثم تساقطت باقي الحصون بضربات المسلمين وبسالتهم الحصن بعد

<sup>(</sup>١) الواقدي، المغازي، جـ٢، ص٦٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسة والجزء، ص٦٣٧-٦٤٣؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٩٩١-٧٩٣.

الاخر، من بينها حصن الوطيح وحصن السلالم وغيرها، مع انكسار واضح في صفوف اليهود الدفاعية (١).

كان اخر الحصون اليهو دية واكثرها منعة هو حصن خيبر الذي لم يتمكن المسلمون من فتحه واقتحامه بسهولة، اذ فشلت اكثر من حملة بعثها النبي الاقتحامه، فجمع النبي اصحابه وخطب فيهم قائلاً: «لأُعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبانه، لا يولي الدبر يفتح الله على يديه» تقول الرواية ان اعناق الرجال تطاولت لتنظر وترى من صاحب هذا الحظ، من الذي سيعطى هذه الراية في الغد وكان كلٌ منهم يأمل ان يكون صاحبها، وفي ذلك الوقت بينما المسلمون كانوا يترقبون النبي على محتى يدعو صاحب ذلك الوصف المعظم، سأل عن علي ابن أبي طالب على وكان من ماء فمه ودلك عيني الامام فبرأتا ببركة النبي على النبي بعده المبحما عنه أخذ من ماء فمه ودلك عيني الامام فبرأتا ببركة النبي على الراية ودعاه ان يقاتل دون ان شيء وليس فيهما اي رمد، ثم دعا له بدعوات ودفع له الراية ودعاه ان يقاتل دون ان يلتفت حتى يفتح الله تعالى على يديه ذلك الحصن المنبع.

توجه الإمام علي على المحصن فخرج عليه بعض فرسان اليهود الشجعان، فصرع الامام على الحدهم ويدعى الحارث وهو اخ لمرحب اليهودي اشجع فرسان اليهود، فلما علم مرحب بمقتل اخيه خرج مسرعاً للانتقام، ونزل ساحة القتال وهو يرتجز تلك الابيات المشهورة (قد علمت خيبر أني مرحب – شاكي السلاح بطل مجرب – إذا الحروب أقبلت تلهب) فرد عليه الإمام علي علي بقوله (أنا الذي سمتني أمي حيدره – كليث غابات كريه المنظره – أوفيهم بالصاع كيل السندره)، وهكذا بدأ النزال بين الإمام علي علي ومرحب اليهودي، فضربه الامام على هامته ففلقها حتى صرعه، فانهزم من معه من اليهود الى داخل الحصن واغلقوا الباب عليهم. وكان ذلك الحصن بحسب المرويات محاطاً بخندق فضلاً عن كونه حصناً عالياً لا يمكن اقتحامه بسهولة، الاان الامام تمكن من اقتلاع بابه الكبيرة التي

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ ۲، ص ٦٤٥- ٦٤٨؛ ابن هشام، السيرة، جـ ۳، ص ٧٩٣- ٧٩٦؛ الطبري، تاريخ، جـ ۳، ص ٩ – ۱۰.

لا يتمكن من رفعها الا باكثر من ستة رجال، ما سمح للمسلمين باقتحام الحصن ومقاتلة اليهو د (١).

بعد ذلك وجد اليهود انهم غير قادرين على منازلة المسلمين، بعد سقوط حصونهم وقتل اشجع رجالهم فاعلنوا استسلامهم، وعلى اثر ذلك حصل الصلح بين النبي ويهود خيبر على إبقائهم على ارضهم بسلام وامان على ان يقاسموا المسلمين ما يخرج منها من ثمار مناصفةً. وهو كما نلاحظ اتفاق مختلف عما عهدناه في الحروب السابقة مع اليهود، بالرغم من ان المسلمين انتصروا في هذه المعركة فانهم ابقوا اليهود على ارضهم يزرعونها ويعيشون عليها بسلام، يبدو ان النبي اراد ان يوصل رسالة مودة وسلام الى هؤلاء اليهود يدعوهم فيها الى ترك العداء والحرب بينهما، فضلاً عن كون المسلمين الان غير قادرين على ادارة هذه الاراضي لانشغالهم بالجهاد في سبيل الله تعالى، فكان تركها بايدي اصحابها من اليهود مقابل مقاسمتهم محصول هذه المزارع والاراضي اجراء يصب في مصلحة المسلمين، فعلى الاقل ضمنوا حصولهم على مورد مهم وفي الوقت نفسه لم ينشغلوا عن الجهاد والقتال.

اما الخسائر التي وقعت من الطرفين في هذه المعارك التي استمرت لمدة ثلاثين يوماً، فمن جهة اليهود قتل منهم ما يقرب من (٩٣) ثلاثة وتسعين قتيلاً، واقتصرت خسائر المسلمين البشرية على (١٥) خمسة عشر شهيداً.

ان انتصار المسلمين في خيبر واتفاقهم مع اليهود هناك، شجع باقي التجمعات اليهودية في شمال المدينة على الاتصال بالنبي في وعقد اتفاقات مماثلة معه، منهم التجمع اليهودي في منطقة فدك وهي منطقة زراعية خصبة، اتصلوا بالنبي في واعلنوا خضوعهم ورغبتهم بعقد الصلح معه بعد ان سمعوا بالهزيمة التي تعرض لها ابناء عمومتهم في خيبر، فصالحوا النبي في من دون قتال على ان يقدموا للمسلمين نصف ما يخرج من ارض فدك من محاصيل (٢).

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص ٦٤٩–٦٥٥؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٧٩٦–٧٩٨؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص ٨- ٨- ١٨؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص ١٢ – ١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٨٠٠ ومابعدها؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص ٨٦-٨٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص ١٤ - ١٥؛ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ١، ص٣٢٣.

المرويات التاريخية انهم في بادئ الامر لم يرضخوا لسلطة النبي في وارادوا المرويات التاريخية انهم في بادئ الامر لم يرضخوا لسلطة النبي وارادوا القتال، ولكن ما ان تمت محاصرتهم من قبل المسلمين ونشب القتال بينهم حتى اعلنوا الاستسلام والخضوع لحكم النبي في فصالحهم بما صالح به يهود خيبر ان يدفعوا نصف حاصل الارض، فجاء يهود منطقة تيماء والتمسوا الصلح على ذلك ايضاً. ان هذه التجمعات اليهودية التي يمكن ان ينظر اليها على اساس انها قرى أو شيء اوسع من ذلك، كانت تمثل مراكز استقرار اعداد كبيرة من اليهود اكثرها كثافة كانت خيبر، وقد شكلت تهديداً كبيراً على المدينة واهلها قبل تحرك المسلمين عليهم (۱).

بعد هذا الانتصار الذي حصل في المناطق الشمالية من المدينة، يمكن القول ان النبي على تمكن من بسط نفوذ دولته الناشئة ولأول مرة من الجهة الشمالية ولمسافة اكثر من (١٥٠) مائة وخمسين كيلومتر شملت مناطق متعددة كخيبر وفدك وتيماء ووادي القرى، ما فتح الطريق امامهم نحو مناطق نفوذ القبائل الموالية للروم. لذلك سنجد في الايام القادمة حالة الاصطدام العسكري بين المسلمين والروم حاضرة وبقوة وسوف تستمر بفاعلية اكبر كلما مَّر الزمن واتسعت مناطق نفوذ المسلمين.

ان تأمين الجبهة الجنوبية منحت المسلمين المناورة والحركة على الجبهات الاخرى، وما كان ليتحقق ذلك لو لا صلح الحديبية، اذ لولاه لوجدنا المسلمين مازالوا داخل اطار المدينة يخشون غدر قريش ومهاجمتهم، لذلك نؤكد مرة اخرى على اهمية صلح الحديبية بالنسبة للمسلمين. ان التحركات الإسلامية باتجاه الشمال واخضاع التجمعات اليهودية هناك أسهمت كذلك في فتح المجال امام الدعاة المسلمين لنشر الإسلام بين القبائل العربية المنتشرة شمال شبه الجزيرة.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٨٠١؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٦؛ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ١ ص ٣٢٥-٣٢٦.

#### جيش المسلمين الي مؤته

في شهر ربيع الاول من السنة الثامنة للهجرة/الحادية والعشرين للبعثة، بعث النبي في بعض الدعاة ويقدر عددهم بـ (١٥) خمسة عشر رجلاً الى منطقة ذات أطلاح جنوب الشام، وكان على رأسهم الصحابي كعب بن عمير الغفاري الكناني، الا ان توجه هؤلاء المسلمين الى هذه المنطقة ومحاولة نشر الإسلام فيها لم يكن ليرضي رؤساء القبائل وحكام هذه المنطقة الذين كانوا مرتبطين بأحلاف ومعاهدات وعلاقات وثيقة مع الروم، فلما بدئوا بالدعوة للإسلام رشقوهم بالنبال، ثم وقع القتال بين الطرفين حتى قتل افراد هذه السرية جميعهم الا جريحاً واحداً هو كعب بن عمير ظنوا انه قتل وتمكن من الفرار، فلما وصل المدينة اخبر النبي في الما اصابهم من غدر وقتل على يد قبائل شمال شبه الجزيرة العربية (١)، ويقال ان ذلك الحادث من بين الاسباب الرئيسة التي دفعت النبي في للتركيز عل الجبهة الشمالية وارسال الجيوش اليها باستمرار.

الا ان بعض المصادر التاريخية تورد سبباً اخر لإرسال جيش المسلمين الى ملك مؤته مفادة: ان النبي بعث الصحابي الحارث بن عمير الاسدي الى ملك بصرى حاملاً معة رسالة، فلما وصل هذا الرسول الى منطقة مؤتة وهي تقع في ادنى البلقاء قبل دمشق، احتجزة شخص يدعى شرحبيل بن عمر الغساني من بني غسان، بعد ان استعلم منه عن الجهة التي جاء منها، والجهة التي يقصدها، فلما علم انه رسول مبعوث من النبي محمد احتجزة أولاً ثم قتله، فلما وصلت هذه الانباء الى النبي في ندب الناس وجمعهم ثم امرهم بالتهيؤ للخروج لمقاتلة الروم وحلفائهم، وفعلاً خرجت الحملة باتجاه منطقة مؤتة (٢).

الاختلاف الحاصل في المرويات حول سبب ارسال الحملة الى مؤتة، لا يؤثر كثيراً على نسق الرواية، لان كلا الرأيين ورد فيهما عملية تجاوز واعتداء

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م ٣، جـ ٢، ص ٩٢؛ الطبري، تاريخ، جـ ٣، ص ٢٩؛ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ ١، ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٦ -٩٣؛ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ١، ص٣٣٧.

على المسلمين الذين بعثهم النبي الله لمهمة ما سواء كانت تلك المهمة الدعوة الى الإسلام أو نقل رسالة الى حاكم بصرى، فضلاً عن ذلك فان عملية القتل قد تمت على ايدي حلفاء الروم وفي مناطق نفوذهم. كما ان سياق المرويات جميعها تؤكد على ان النبي الوصحابه لم يبدؤوا بعمليات الاعتداء والقتل مع الروم وحلفائهم، انما وصولهم الى هذه المناطق الاطراف الجنوبية لبلاد الشام كان بهدف مخاطبة اهلها ودعوتهم للإسلام بطريقة انسانية مسالمة، ولم يتغير اسلوب المسلمين في التعامل مع القوى المتواجدة هنا الى اسلوب عسكري قتالي، الا بعد ردة الفعل العنيفة التي تعرضوا لها ونتج عنها مقتل عدد من الدعاة المسالمين. فما كان من النبي الله ان يجهز قواته ويبعث بهم لتأديب تلك القبائل والقوى المتحالفة مع الروم.

ما حصل في السنة الثامنة من الهجرة/الحادية والعشرين من البعثة يمثل احد ابرز احداث السيرة على الصعيد العسكري اذتم تجهيز جيش كبير بلغ (٣٠٠٠) ثلاثة الاف مقاتل وامرهم النبي بي بالتوجه الى مؤتة (١). تؤكد المصادر التاريخية على ان الجيش بعثه النبي بي الى منطقة مؤتة تحديداً، ولكنني اعتقد ان وجهتهم لم تحدد بهذا المكان، انما شملت مجمل المنطقة المحيطة بها التي تتواجد عليها القبائل المعتدية على المسلمين. كما اننا نؤكد مرةً اخرى على ما نظنه من ان الجيش لم يُرسل لملاقاة الروم، بل لتأديب القبائل العربية الواقعة شمال شبه الجزيرة وجنوب بلاد الشام.

اختار النبي الله ثلاثة من الصحابة الاجلاء لقيادة الجيش اولهم زيد بن حارثة فان اصيب يتولى القيادة من بعده جعفر بن أبي طالب، فان اصيب يتولى القيادة من بعده عبد الله بن رواحة، وخرج النبي الله مودعاً لهم حتى بلغ ثنية الوداع وهي في اطراف المدينة (٢)، هذه الطريقة في توديع الجيش تعكس عناية النبي الله عناية الله عناية النبي الله عناية النبي الله عناية النبي الله عناية الله عناي

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٨٦٩؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٢؟ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٣٦.

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص٧٥٥-٥٧؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص٨٢٩-٨٣٠؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٢٩-٩٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٣٦-٣٧.

بأهمية المهمة التي اوكلها لهم ورغبته في تحفيز المقاتلين والتعبير لهم عن اهتمامه وحرصه الشديدين.

كان من جملة وصاياه الكثيرة لهم كما ذكرها الواقدي: «ان لا تقتلوا امرأة ولا صغيراً ولا كبيراً فانياً وان لا تقطعوا نخلة ولا شجرة ولا تهدموا بيت» (۱)، ثم زحف هذا الجيش شمالاً حتى وصل الى منطقة معان من ارض الشام، ويبدو ان اخبار زحف جيش المسلمين قد وصلت في وقت مبكر الى تلك القبائل الواقعة عند اطراف الشام فضلاً القوات الرومية، فاخذوا بالاستعداد والتهيؤ للمواجهة، لما وصل المسلمون الى منطقة معان في اطراف الشام وصلهم الخبر ان هرقل قائد الروم قد استعد لمقاتلتهم وقد نزل في ارض مأب من ارض البلقاء وبلغت اعداد المقاتلين الذين اصطحبهم معه بحدود (۱۰۰) مائة الف مقاتل، مع اعداد اخرى كبيرة من القبائل المتحالفة مع الروم مثل لخم وجذام والقين وبهراء وغيرها بحسب ما ذكره ابن هشام (۲).

الاعداد التي ذكرتها المصادر الإسلامية لجيش الروم والقبائل المتحالفة معهم هي ارقام مبالغ فيها بدرجة عالية، إذ إنها قدرت اعدادهم بنحو (٢٠٠) مئتي الف مقاتل، وهو رقم لا يمكن قبوله، لأننا نتحدث عن رواية بعض المقاتلين الذين اشتركوا في المعركة، والامر هنا لا يخلو من الصعوبة البالغة في تقدير الاعداد فالمقاتلون في هذه المواقف لا يمتلكون القدرة على تقدير اعداد العدو بشكل دقيق. اما ضمن الاحوال غير الطبيعية حينما تكون النية معقودة لأجل التضخيم والمبالغة لأسباب تتصل بنتيجة المعركة، فان المبالغة في اعداد العدو ستكون حاضرة، لان نتيجة المعركة التي نتحدث عنها هنا سجلت هزيمة للمسلمين وفرار من ارض المعركة، ما جعل المقاتلين الفارين من القتال في موقف التعرض الى اللوم والعتاب، لذلك لا يستبعد اطلاقاً ان تكون عمليات التضخيم في اعداد الروم وحلفائهم كمبرر للمقاتلين المسلمين الذين هزموا وفروا من ارض المعركة.

<sup>(</sup>١) المغازي، جـ٢، ص٧٥٨؛ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ١، ص٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) السيرة، جـ٣، ص ٨٣١.

ان هذا جزءٌ من الاشكالية التي يعاني منها التاريخ المكتوب للمسلمين، فتسويغ الافعال المستنكرة كان قائماً على قدم وساق وبمختلف الطرائق والوسائل لابعاد اللوم والسخط عن مرتكبيها، ولا نخشى القول ان هذا الامر استفاد منه كبار رجال الدولة الإسلامية على مختلف العصور. إن المقاتل الذي فر من ارض المعركة فبلا شك سيبحث عن مخرج يعتقد انه سيكون مقبولاً ولا يجعله في خانة الجبن والتخاذل والتقصير إزاء باقي المسلمين. إن مسالة الطعن بدقة هذه الارقام ليس تقليلاً من مكانة المسلمين وشجاعتهم، انما احتراماً للحقيقة التاريخية وللاستدلالات العقلية المقبولة، ومحاولة فهم الدوافع أو الاجواء التي كان عليها المقاتل خلال المعركة وما بعدها، وتأثير اللوم الشديد جراء انسحابه منها، وعلينا ان نفهم هذه الاجواء حتى نتصور الطريقة التي تعامل بها هذا المقاتل، والسبب الذي قدمه للناس.

المصادر تقول ان جيش المسلمين امام هذه الاعداد الكبيرة تردد في خوض المعركة. اذن نحن إزاء مسألة مهمة ان جيش المسلمين وجد أمامه جيش يفوقه في العدد، ولكننا لا نظن ان الفارق كبير جداً كما وصف في المرويات. وعلى ما يبدو فان هذا الامر احدث خلافاً في صفوف جيش المسلمين بشأن مواجهة العدو أم عدم المواجهة والانسحاب. فانقسم المسلمون الى فريقين: الاول، يمثل درجة الايمان العالي والطاعة التامة للنبي وكانوا يفضلون المواجهة والقتال يريدون تحقيق احدى الحسنين النصر أو الشهادة (۱۱). اما الفريق الثاني، فقد وجدوا ان القتال في ظل هذه الاجواء وعدم تكافؤ الاعداد محسوم بهزيمة المسلمين ومصرعهم في هذه المعركة ففضلوا الانسحاب. ويبدو ان الفريق الاول مثله قادة الجيش زيد بن حارثة وجعفر بن أبي طالب وعبد الله بن رواحة، لذلك لم يُعطوا الفرصة لأصحاب الرأي بالانسحاب كونهم قادة الجيش وطاعتهم واجبة، فلما بدأت مقدمات المعركة سقط القادة الثلاثة كأول الشهداء فيها.

ان احداث المعركة لم توضحها المصادر التاريخية بشكل منطقي ومقبول،

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٨٣١؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٣٧-٣٨.

فتركت الكثير من جزئياتها غامضة أو غير مقنعة، ففي الوقت الذي ذكرت المصادر فيه ان المعركة محتدمة وضارية، تحدثت عن عدد محدود جداً لشهداء المسلمين فيها بعد هزيمتهم، تراوح ما بين ( $\Lambda$  –  $\Lambda$ ) شهيداً فقط ( $\Lambda$ ). وسواء أكان الرقم الأول أو الثاني هو الصحيح، فانه لا يوحي الى وقوع معركة كاملة والتحام جيشين كبيرين اطلاقاً.

ان ما نظنه نحن ان الخلاف الذي وقع بين المسلمين قبل المعركة في مسألة المواجهة أو الانسحاب قد أسهم في: اولاً، احداث حالة انكسار في صفوف جيش المسلمين واضعف معنوياته. ثانياً، الذين اصروا على المواجهة والقتال وعدم الانسحاب هم قادة الجيش ولاسيما زيد بن حارثة وجعفر بن أبي طالب وعبد الله بن رواحة مع ثلة قليلة جداً من المقاتلين، في المقابل وجود رغبة جامحة عند عدد كبير من المقاتلين بالانسحاب يتزعمهم خالد بن الوليد، الا انهم لم يكن بمقدورهم مخالفة القادة الثلاثة الذين عينهم رسول الله في، فمضوا مع خيار القتال مجبرين. فلما بدء القتال بمقدمات بسيطة كالمبارزات الفردية أو عمليات التحام محدودة بين الطرفين أدت الى استشهاد هذا العدد البسيط من المقاتلين ومن بينهم قادة الجيش، اتفق الباقون على قيادة خالد بن الوليد.

إن عملية الاجماع هذه على خالد بن الوليد توحي إلى أن هنالك تياراً معارضاً كان يتحرك داخل الجيش يتزعمه هذا الرجل، الذي قرر فور توليه القيادة الانسحاب من ارض المعركة دون ان يأخذوا معهم جثث الشهداء. لقد تحدثت المرويات التاريخية عن طريقة الانسحاب تلك بشكل غير واقعي فيه الكثير من المبالغة، ومنها القول: فبعد ان اصطلح الناس على خالد بن الوليد واخذ الراية قاتل قتالاً مريراً كما يعبر البخاري في نقله لقول خالد بن الوليد: «لقد انقطعت في يدى يوم مؤتة تسعة اسياف» (٢). اننا

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۲، ص ٧٦٩؛ ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٨٤؛ ابن كثير، البداية، جـ٤، ص ٢٩٥؛ المقريزي، امتاع، جـ١، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، باب غزوة مؤتة من ارض الشام، جـ٢، ص ٢١١، كذلك ينظر: ابن هشام، السيرة، جـ٣، ص ٨٣٤.

امام رواية هزيلة تُصور العدو بحالة من الخوف والتراجع قبل انسحاب المسلمين، وبالوقت نفسه تُصور المسلمين قد بلغوا ذروة العطاء في القتال والاستبسال ثم التكتيك العسكري المتفوق في عملية الانسحاب، رواية تسعى لاظهار المسلمين بمظهر الابطال المنتصرين على عدوهم.

في واقع الحال نحن إزاء جيش لم يقاتل ولم تكن هنالك معركة ضارية، إنما هو مجرد التحام محدود بين الطرفين كبداية للمعركة اسفر عنه استشهاد القادة الثلاثة الذين على ما يبدو قتلوا في وقتٍ متقاربٍ جداً. ثم تبعهُ الانسحاب الفوري السريع من القتال دون ان ينتشلوا معهم جثث الشهداء، فلما وصلوا الى المدينة لم يُظهر النبي وباقي المسلمين رضاهم عن ذلك الموقف المنهزم، وقيل ان اهل المدينة استقبلوهم بصيحات الاستهجان والاستنكار ووصفوهم بالفرارين من ارض المعركة (۱)، لقد كان لهذه الهزيمة اثار كبيرة على النبي في إذ فقد خيرة صحابته كزيد بن حارثة وجعفر بن أبي طالب.

# الانتصار الكبير فتح مكة

مازلنا في السنة الثامنة للهجرة / الحادية والعشرين للبعثة، تحديداً في شهر رمضان حيث وقع تطور كبير جداً على واقع الدعوة الإسلامية ومستقبلها، في هذا الوقت انتهكت قريش صلح الحديبية وخرقته بعد عامين على عقده. كان من بين بنود هذا الصلح ان يتوقف القتال بين الطرفين لمدة عشر سنوات وان لا يجري اي اعتداء من طرف على آخر وتشمل بنود هذا الاتفاق كل من تحالف مع قريش ومن تحالف مع المسلمين. لقد حصل الاعتداء من قبيلة بكر وهي حليفة قريش على قبيلة خزاعة، وخزاعة كانت متحالفة مع النبي في فلما أغارت قبيلة بكر بمعونة ومشاركة قريش بالسلاح والكراء والرجال على قبيلة خزاعة وقتلوا منهم ما يقرب من عشرين رجلاً، كان ذلك بمثابة نقض لصلح الحديبية ونهاية للسلام بينهما. اذ

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ ۲، ص٧٦٤-٧٦٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ ٣، ص٨٣٦؛ الطبري، تاريخ، جـ ٣، ص٤٢.

بعث بني خزاعة بعمر و بن سالم الخزاعي مع جماعة من قومه الى النبي في يخبرونه بان قبيلة بكر وبمشاركة قريش قد اغاروا عليهم واعتدوا وقتلوا من رجالهم، فاعلن النبي في نصرته لقبيلة خزاعة، عاداً بنود الصلح مع قريش قد نقضت.

لقد شعر زعماء قريش في مكة بخطورة الموقف، فاظهروا عدم معرفتهم بما حصل من اعتداء، وانكروا مشاركتهم، فالان ليس بمقدورهم مواجهة المسلمين لان قوة النبي واصحابه اصبحت تفوقهم بكثير وميزان القوى في الحجاز قد تغير في غير صالحهم، وكانوا يخشون ان يُفكر النبي بغزو مكة بعد نقضهم صلح الحديبية. في هذا الوقت امر الله تعالى نبيه الاكرم بن بان يعد العدة للخروج صوب مكة ليطهرها من كل اشكال الشرك (۱).

لقد سعى بعض زعماء مكة بكل ما اوتوا من قوة للإبقاء على حالة الصلح بينهم وبين المسلمين، خاطبوا النبي في والتمسوا العفو منه، الا ان الامر الان بيد الله تعالى وقد شاء الباري عز وجل ان تتخلص مكة من نفوذ قريش وتدخل في اجواء الإسلام التوحيدية النقية من الوثنية والشرك.

ان اتساع نفوذ المسلمين وتعاظم قوتهم ما بين السنة السابعة والثامنة للهجرة أسهم بدرجة عالية في كسب المزيد من رجال قريش المهمين للإسلام، من بين اهم هؤلاء الذين اعتنقوا الإسلام قبل فتح مكة بمدة وجيزة هو خالد بن الوليد الذي سبق غزوة مؤتة، وكذلك عمرو بن العاص وعثمان بن طلحة وغيرهم. نقول هنا بصراحة ان كل من اعتنق الإسلام من المكيين في هذه المرحلة الزمنية من الدعوة وما تلاها نحن بحاجة الى التدقيق في دوافعه الحقيقية لقيامه بهذا الفعل، هل كان بدافع الايمان الصادق بهذا الدين؟ ام كان بدافع الحسابات المصلحية لاسيما بعد التحول الكبير في قوة المسلمين ونفوذهم في المنطقة؟ ان النظرة الموضوعية تقتضي تصنيف المسلمين الذين دخلوا الإسلام حديثاً وبعد هذا التاريخ الى صنفين، لكل صنف منهم دوافعه الحقيقية لاعتناق الإسلام، ولكن هذا التاريخ الى صنفين، لكل صنف منهم دوافعه الحقيقية لاعتناق الإسلام، ولكن هذا

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١،٨٧٧ ه. ؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٦ - ٩٧ ؛ الطبري، تاريخ، = -2، ص٤٤ - ٤٤.

لا يشكل منقصه على البنية الإسلامية المبكرة للعارفين بطبيعة الإنسان وفطرته، وكذلك لأنماط الحياة العربية في شبه الجزيرة آنذاك. فمما لاشك فيه ان دوافع بعضهم غير نزيهة في اعتناق الإسلام ولم تخف على النبي الخاصة اولئك الذين اعتنقوه لحفظ مصالحهم أو الحصول على المكاسب والغنائم، ولكن هل ان النبي وفض هؤلاء؟ بالتأكيد لا لم يرفض احداً، بل كان يرحب بكل من جاء لاعتناق الإسلام، لأنه كان يأمل في ان ذلك سيوفر له الفرصة ان يصبح جزءاً من المسلمين يشاركهم عباداتهم وحروبهم وحياتهم العامة تحت مظلة الإسلام، وهذا من الممكن ان يساعد في تغلغل الايمان الى قلبه ويتحول الى مسلم صادق ومحب لله تعالى ورسالة نبيه المصطفى ...

إذن النبي الله الم يرفض احداً ممن جاءوا اليه معلنين دخولهم الإسلام، بل رحب بهم فاصبحوا يشكلون قوة جديدة مضافة الى قوة المسلمين في مقابل كسر شوكة الاعداء، عندما كان ينتقل بعض القادة العسكريين أو بعض الرجال من اصحاب المكانات المهمة من قريش من معسكره الى معسكر المسلمين، لذلك لم يقابل احداً بالرفض انما بالترحيب.

بدأ النبي بي بالتجهيز للخروج إلى مكة، الا انه لم يفصح عن وجهته لأجل ان يفاجئ قريش ولا يترك لهم الفرصة للاستعداد والمواجهة. لقد تمكن النبي من جمع ما يقرب من عشرة الاف مقاتل معظمهم من المهاجرين والانصار، أضاف إليهم حلفاءة من القبائل، وكانوا على النحو التالي: الف مقاتل من قبيلة مزين، اربعمائة مقاتل من أسلم واربعمائة مقاتل من بني غفار، الذين جعلهم النبي على شكل وحدات مقاتلة مستقلة. لقد تشكلت هذه الحملة دون ان يعلم احد منهم الى اين الوجهة وهذا جزءٌ من اسلوب النبي في التحركات العسكرية.

كان خروجهم من المدينة في يوم العاشر من رمضان السنة الثامنة للهجرة/ الحادية والعشرين للبعثة، التحق بهم المقاتلون من القبائل المتحالفة خلال المسير حتى وصلوا الى منطقة قريبة من مكة وتدعى مَّر الظهران وهي منطقة قريبة ومشرفة

على مكة، فامر النبي أن توقد النيران تلك الليلة التي عسكروا فيها، فلما أوقدت النيران على هذه الارض المُّطلة على مكة، فاذا به مشهدٌ مهيب لكثرة المشاعل التي أُوقدت. لقد كان مشهداً أرعب مشركي مكة وزعماء قريش اذ جعلهم هذا المشهد يشعرون بحجم قوة المسلمين مما لا طاقة لهم على مواجهتها. إن اختيار النبي في لهذا المكان المشرف على مكة، وهذه الطريقة في ادخال الرعب في قلوب المشركين تُدلل على رغبته في حسم الامر واستسلام قريش من دون قتال، هذه الرغبة تجعلنا كذلك إزاء حقيقة ناصعة وهي ان النبي كان يريد الدخول الى مكة بالسلم وليس بالحرب(۱).

طالما وصف اعداء الإسلام النبي و لاسيما بعض المستشرقين، بانه محب لسفك الدماء!! نقول ان خطته تلك في دخول مكة كانت من بين ابرز الادلة على بطلان هذا القول، لان التكتيك الذي لجأ اليه في ارعاب المشركين واجبارهم على الاستسلام يوحي الى انه يريد حقن الدماء مع القدرة التي كان يمتلكها على اقتحام المدينة بالقوة والسلاح. فالأمر ببساطة ينم عن رغبة واضحة في تحاشي سفك الدماء، وهذا الاسلوب ظهر في ممارسات النبي في اكثر من حادثة.

قلنا ان القوات وصلت الى مشارف مكة في منطقة مرَّ الظهران وقد أُوقد المسلمون مشاعل النيران، فاظهر ذلك المشهد صورة بالغة إذ أثار الرعب والخوف والانكسار عند المشركين الذين ادركوا ان لا قدرة لديهم على مواجهة المسلمين أو ايقافهم أو منعهم من دخول مكة، ويذكر ابن هشام في رواية ان بعض زعماء مكة ومنهم ابو سفيان وحكيم بن حزام وبديل بن ورقاء قد ادركوا عدم القدرة على المواجهة فطلبوا من العباس بن عبد المطلب اصطحابهم الى رسول الله في وهناك اعلنوا دخولهم في الإسلام، فطلب منهم النبي أن يقوموا بإقناع اهل مكة بعدم المقاومة وتسهيل دخول جيش المسلمين الى مكة من دون قتال، ومن بين ما يرد في رواية ابن هشام هذه انه حدد مواضع للأمان يلجأ اليها اهل مكة المشركون عند دخول الجيش حتى يأمنوا على انفسهم، من

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٥٩ه؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٩؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٥٥.

بينها بيت أبي سفيان فمن دخله فهو آمن، ومن اغلق بابه ولم يخرج فهو آمن ومن دخل المسجد فهو آمن (١).

نتوقف هنا قليلاً لمناقشة حالة التلاعب الواضحة في تفاصيل الرواية السابقة، فان جعل بيت أبي سفيان من مواضع الامان هو التزوير بعينه والتلاعب بالحقيقة التاريخية. انه أشبه بالتكريم لهذا الرجل من خلال وصفه بانه صاحب دور كبير في تسهيل دخول جيش المسلمين إلى مكة من دون قتال، ثم جعل بيته موضعاً للأمان كما هو حال المسجد. بعد ان كانت هذه الدار لسنوات طويلة تمثل بؤرة المخططات والمؤامرات التي تحاك ضد النبي واصحابه، لم يُذُكر فيها الا بكل سوء، ولم يجتمع فيها الا المناوئون واعداء الإسلام، فكيف تنال هذا التكريم وتساوى بحرم الكعبة بيت الله حين يقول من دخل دار أبي سفيان فهو آمن ومن دخل المسجد فهو آمن!!.

لذلك اعتقد ان الامان في مكة عند دخول جيش المسلمين اقتصر فقط على من اغلق بابه فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن، وما عدا ذلك فهو زيادة تم اضافتها إلى اصل الرواية لاحقاً لتحقيق مكاسب سياسية معروفة، والا فلماذا لم يحصل على هذا التكريم باقي زعماء مكة واقتصر الامر فقط على أبي سفيان بجعل داره ملجاً للأمان.

كان دخول المسلمين الى مكة عن طريق ابوابها الاربعة، فلم تكن هنالك اية اشتباكات أو محاولات للمقاومة سوى بعض المناوشات عند احدى الجهات بين بعض المتشددين من قريش من جهة، وقوة من المسلمين يقودهم خالد بن الوليد من جهة اخرى، فقُتل عدد محدود من قريش وحلفائهم من هذيل بلغ عددهم (٢٤) اربعاً وعشرين رجلاً، وقيل ان عدد القتلى كان اقل من ذلك بكثير (٢).

كان موكباً مهيباً للنبي الله وهو يدخل مكة بعد ان خرج منها متخفياً، لقد نصره

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص ٨٦٠ – ٨٦٢.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص $\Lambda$ ٦٤ ص ٨٦٠- ١٩٥؛ ابن سعد، الطبقات، م $\pi$ ، جـ٢، ص $\Phi$ 9؛ الطبري، تاريخ، جـ $\pi$ 0.

الله تعالى هذا النصر العظيم بعد ثماني سنوات، كان دخوله بطريقة سلمية في يوم (٢٠) عشرين من شهر رمضان السنة الثامنة للهجرة، بعد عشرة ايام من خروجه من المدينة. وقد ظهرت عليه علامات التواضع خلال لحظات استقباله مكة إذ دخلها مطأطئ الرأس اكراماً لبيت الله تعالى واكراماً لحرمتها وقدسيتها، لم تظهر عليه علامات الزهو والتفاخر بالنصر والشعور بالقوة والعظمة.

استغرق مكوثة في مكة مدة وجيزة بحدود خمسة عشر يوماً، قام خلالها بتنظيم اوضاع المدينة، وكان اول الاعمال التي قام بها هي تهديم الاصنام التي كانت تملأ كل الاماكن فيها. لم ينزل في بيوتات المكيين ولم يتخذ من احدها مقراً أو مركزاً له، انما امر بان تُشيد له خيمة بسيطة أقام بها بالرغم من انه كان يمتلك اكثر من منزل في مكة، إذ إن تلك المنازل تم الاستيلاء عليها بعد هجرته وبيعها. لذلك طلب ان تشيد له هذه الخيمة البسيطة، كما انه منع المسلمين من ان ينزلوا في بيوت اهل مكة عنوة الا ان يُأذن لهم بذلك (۱).

اما عن اللحظات الاولى للنبي وهو داخل مكة، فتذكر المرويات انه اخذ استراحة قصيرة، وبعدها اغتسل وتوجه الى الكعبة ومعه المسلمون، فاستلم ركن الكعبة وكبر وردد المسلمون بعده تكبيراتهم حتى صدحت اصواتهم ورجت اركان المدينة واسماع الناس فيها بتلك الاصوات المكبرة والملبية تعظيماً لله تعالى، ثم طاف النبي وحول البيت واخذ يتناول تلك الاصنام التي بلغ عددها (٣٦٠) ثلاثمائة وستين صنماً فأسقطها وكسرها الواحدة تلو الاخرى، كان في مقدمة تلك الاصنام هبل الذي كان المشركون يعظمونه أيما تعظيم، فشمل التهديم والتكسير الاصنام (هبل وأساف ونائلة وباقي الاصنام) فيما كان النبي الاكرم ويه يردد وهو يهدمها: جاء الحق وزهق الباطل ان الباطل كان زهوقا فيرمي بها حتى تتكسر، ثم طاف حول الكعبة سبع مرات وبعدها بعث الى عثمان بن طلحة الذي كانت مفاتيح الكعبة وحجابتها من ضمن مسؤ ولياته، فأمره بفتح البيت ودخل الى جوف الكعبة، ثم

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص ٨٦٥،٨٧٠ ومابعدها؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٨٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٥٧٠؛ المقريزي، امتاع، جـ١، ص٨٨٨.

ازال ما بها من اصنام وكسرها، بعدها صلى ركعتين ثم خرج واعاد مفتاح البيت الحرام الى عثمان بن طلحة وابقاه على مسؤوليته السابقة متولياً لحجابة بيت الله الحرام (١١).

يرد في بعض المرويات ان العباس بن عبد المطلب طلب من النبي أن يُكلفهُ بحجابة البيت فضلاً عن مسؤوليته السابقة وهي السقاية، فرفض النبي ذلك واقر الوظائف المكية التي كانت بيد اصحابها السابقين كما كانت، ثم خرج الى الناس بعد ان صلى ركعتين وخطب فيهم مؤكداً على مجموعة من المبادئ والاحكام والوصايا، ومن بين ما قالهُ في ذلك الموقف: «ماذا تقولون وماذا تظنون قالوا وهذا قول المشركين من اهل مكة الذين كانوا شديدي الخوف والرعب مما سيفعل بهم نتيجة عداءهم ومضيهم لسنوات في قتال النبي واصحابه، فقالوا للنبي ذقول خيراً ونظن خيراً اخ كريم وابن اخ كريم وقد قدرت، فقال النبي أذ فاني اقول لكم كما قال الخي يوسف لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو ارحم الراحمين. ثم استمر النبي في يردد كل ربا في الجاهلية أو دم أو مال أو مأثرة فهو تحت قدمي هاتين الا سدانة البيت وسقاية الحاج. بذلك وضع لهم بداية جديدة تحت ظل الإسلام، وكأنه يقول لهم صفحة جديدة بيضاء والماضي قد مضى. ثم تحت ظل الإسلام، وكأنه يقول لهم صفحة جديدة بيضاء والماضي قد مضى. ثم وتعالى على ما فتح عليه من الامر ونصره واعز اصحابه (۲).

هكذا قام النبي الله بجملة من الاجراءات التي عززت الطمأنينة والامان في نفوس اهل مكة ودفعتهم باتجاه التفاعل الايجابي مع الدعوة والمسلمين، فاخذوا مباشرة بالانصهار والانخراط فيها ليتحولوا من الشرك الى الإسلام طواعية دون اكراه. لقد تعامل النبي معهم تعاملاً ملؤه الرحمة والعفو والتسامح ما أسهم في تفاعلهم الايجابي وانضمامهم الى صفوف المسلمين. كما ان عدم سماح النبي

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٨٠٠٨٧٣ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٩-٩٩؛ المقريزي، امتاع، جـ١، ص٩٩.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص ٧٧٠؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٩؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص ٦٦؛ المقريزي، امتاع، جـ١، ص ٣٩٢–٣٩٣.

للمسلمين بالاستحواذ على الغنائم من اهل مكة، كما هو حال اي غزوة اخرى كان له أثر بالغ في نفوس اهلها. لقد قام النبي الله باقتراض بعض الاموال ثم وزعها على بعض المقاتلين الذين كان يرى فيهم انهم اصحاب حاجة الى تلك الاموال.

كما اكد النبي على وجوب ازالة اشكال الشرك من مكة وذلك بالدعوة الى تكسير الاصنام وانهاء وجودها هناك، انهاء وجودها في الاماكن العامة وكذلك في مساكن الناس كونها كانت تحتوي الاصنام، إذ لم يخلُ في العادة دار في مكة من تلك الاصنام والتماثيل، لذلك شدّد النبي على انهاء وجودها بتكسيرها وتحطيمها. وقبل مغادرته مكة قام بتعيين احد ابنائها لإدارة شؤونها نيابة عنه وهو عتاب بن اسيد بن أبي العيص، فكان اول وال يُعين في تاريخ الدولة الإسلامية، وكان النبي في قد جعل له راتباً ثابتاً بمقدار درهم عن كل يوم خلال وظيفته. يبدو ان هذا الدرهم كان كافياً لسد حاجاته، ويستشف من هذا المقدار المالي ما كانت تحتاجه العائلة المكية لشؤونهم اليومية، ان هذا الامر مفيد في بناء بعض التصورات حول الجانب المعيشي في مكة آنذاك (۱).

في ختام هذا الحدث البالغ الاهمية (فتح مكة) اقدم النبي على تحشيد قواته بما فيها القبائل المتحالفة لغرض التوجه بهذا الجيش الكبير إلى الطائف بعد ان وصلته الاخبار ان القبائل هناك استعدت للحرب. لقد كان لقبائل الطائف (هوازن وثقيف) تجارب عدائية سابقة مع النبي ، وحينما دخل المسلمون مكة واصبحت تحت سيطرتهم ونفوذهم شعروا بالخوف والخشية من ان تكون المرحلة القادمة مهاجمتهم.

## معركة حُنين

لقد سارعت كل من قبيلتي هوازن وثقيف الى الاستعداد لمواجهة المسلمين وذلك من خلال جمع قواتهم والاتفاق على ان يتولى زعيم قبيلة هوازن القيادة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٩٢؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص٩٩؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٧٧؛ النويري، نهاية الارب، جـ١٧، ص٢٤٦.

قام مالك بن عوف بوضع خطته للمواجهة، وكانت تقضي بان يُخرج كل مقاتل كل ما هو ثمين وعزيز لديه الى ارض المعركة، اي ان المقاتل لا يخرج بعدة الحرب وتجهيزاته فقط، انما امرهم ان يخُرجوا ومعهم اموالهم ونساءهم وأبناءهم ألى ويبدو ان مالك بن عوف اراد بهذا الامر ان يضمن ثبات المقاتلين عند المعركة وعدم فرارهم منها، فبذلك يشحذ هممهم ويجبرهم على مواصلة القتال حتى تحقيق النصر، وهي في واقع الحال من الوسائل الذكية جداً لضمان ثبات المقاتلين وعدم فرارهم من ارض المعركة. عملية اصطحاب النساء والابناء والاموال بحد ذاتها عملية تحفيز عالية للمقاتل، لأنه سيقاتل عن اعز ما يملك إذ إن مالك بن عوف اراد مقاتلة المسلمين خارج الطائف واختار وادي حنين مكاناً للمواجهة.

كانت هنالك بعض الاعتراضات على الخطة من كبار السن من هوازن وثقيف، كونهم اصحاب خبرة ومعرفة بعد ان وجدوا في هذا القرار شيئاً من المجازفة والمغامرة، فليس من العقل انك تصطحب الاموال والعيال والابناء الى ارض المعركة. الا ان مالك بن عوف لم يسمع تلك الاعتراضات واصر على رأيه وسار بالجيش حتى وصل وادي حُنين وهو احد الاودية من منطقة تهامة، فكان وصول جيش هوازن وثقيف قبل وصول المسلمين الى مكان المعركة.

استعد مالك بن عوف ووزع قواته في ذلك المكان وأعد بعض الكمائن واتخذ

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٩٣؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٨٨؛ ابن سعد، الطبقات، م $^{8}$ ، جـ٢، ص $^{1}$ ٠٨.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٨٨٩- ٩٨؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص١٠٨؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٧٠-٧١.

من المواضع المهمة لأصحابه لمفاجأة المسلمين والانقضاض عليهم. في هذه الاثناء خرج النبي في من مكة في يوم السادس من شهر شوال السنة الثامنة للهجرة/الحادية والعشرين للبعثة على رأس الجيش الذي قدم به الى مكة وقد انضم اليهم (٢٠٠٠) الفا مقاتل من اهل مكة فاصبح الجيش يتألف من (١٢) اثني عشر الف مقاتل، توجهوا نحو الطائف، فلما قطعوا مسافة من الطريق ووصلوا الي وادي حُنين فو جئوا بهجوم مباغت من اهل الطائف عن طريق الكمائن التي أعدت من قبل فأحدثت صدمة في مقدمة جيش المسلمين واختل توازن الصفوف وظهر الارتباك بشكل واضح، ما ادى الى انكسار مقدمة تلك القوات ويصف الواقدي مشهد هذا الانكسار عن انس بن مالك قائلاً: «لما انتهينا الى وادى حنين فاستقبلنا من هو ازن شيء لا واللَّه ما رأيت مثله في ذلك الز مان قط من السو اد والكثرة قد ساقو ا نساءهم واموالهم وابناءهم وذراريهم ثم صفوا صفوفاً فجعلوا النساء فوق الابل وراء صفوف الرجال ثم جاءوا الابل والبقر والغنم فجعلوها وراء ذلك لئلا يفروا بزعمهم فلما رأينا هذا السواد حسبناهم رجالاً كلهم...»(١)، حقيقة هذا الوصف يقدم صورة واضحة عن حجم المفاجأة والصدمة الثقيلة التي تلقاها المسلمون ولم يحسبوا انهم سيواجهون هوازن وثقيف بهذه الطريقة، لذلك حصلت عملية الانكسار في طلائع هذا الجيش وتحديداً بالقوات المشاركة مع المسلمين من قبيلة سليم وكذلك اهل مكة الذين انضموا حديثاً الى جيش المسلمين.

الاان النبي في ومعه قوة لابأس بها من المسلمين حافظوا على ثباتهم وتمكنوا من اعادة التوازن والتنظيم الى صفوف الجيش، واوقفوا ذلك الانكسار ثم بدأت المعركة من جديد لتميل الكفة لصالح المسلمين وازداد ضغط القتال وحدته على هوازن وثقيف الذين بدأوا يتفككون ويضطربون فادى ذلك الى انكسارهم وبدؤوا يفرون من ارض المعركة تاركين نساءهم واموالهم وابناءهم من خلفهم، فوقعت جميعها بيد المسلمين.

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۳، ص ۸۸۹،۸۹۷؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص ۸۸۹–۸۹۲؛ ابن سعد، الطبقات، م $^{8}$  ، جـ۲، ص ۱۰۸–۷۳، الطبري، تاريخ، جـ۳، ص ۷۰–۷۳.

إزاء ما حصل لم يصمد باقي المقاتلين من اهل الطائف وفروا جميعاً الى داخل مدينتهم ثم تحصنوا بها. المسلمون لاحقوهم ثم ضربوا عليهم الحصار وقيل انهم استعملوا لأول مرة المنجنيق لضرب اسوار الطائف، الا انهم لم يتمكنوا من اقتحامها، ويبدو ان النبي لم يشأ اقتحام المدينة لأسباب غير التحصين المنيع لها: ان الاستمرار لمدة طويلة بحصار الطائف قد يكلف المسلمين المزيد من الخسائر في الارواح، كما انه قد تطرأ تطورات ليست في صالح المسلمين لذلك قرر فك الحصار والانسحاب، كما ان الاسرى الذين وقعوا بأيدي المسلمين من ابنائهم وعيالهم قد يشكل عنصر ضغط كبير على قبيلتي هوازن وثقيف ويقلب موقفهم السلبي المعادي للإسلام الى موقف ايجابي هذه باختصار الرؤية الحكيمة للنبي لتجنب مواصلة القتال متى ما رأى بصيص امل في متغيرات جوهرية قد تطرأ على موقف الاعداء. لذلك ترك الحل العسكري وسحب المقاتلين من محاصرتهم للطائف وتوجهوا الى منطقة تدعى الجعرانة وفيها جرى تقسيم الغنائم على المقاتلين النظر في امر الاسرى الذين وقعوا في تلك المعركة.

كان مقدار الغنائم كبيراً جداً واعداد الاسرى كذلك، فقد وقع بأيدي المسلمين من الغنائم ما يقدر بـ (۲٤،۰۰۰) أربع وعشرين الف بعير، اما من الاغنام فكانت اعدادها كبيرة لم تحص بدقة تقدر بـ (۲۰۰۰) بأربعين الف، كما كانت هنالك اموال كثيرة من الفضة تقدر بـ (۲۰۰۰) اربعة الاف اوقية (۱۰۰ اذن الخسائر المادية لقبيلتي هوازن وثقيف كانت خسائر ثقيلة جداً، اما البشرية فكانت بحدود (۱۰۰) مائة قتيل بحسب ما ذكرهُ الواقدي وغيرهُ من المؤرخين، اما عدد شهداء المسلمين في هذه المعركة فكانوا اربعة شهداء فقط. يضاف الى كل ذلك الاعداد الكبيرة من الاسرى وهم عيال اولئك الجند والقادة الذين فروا من ارض المعركة حتى ان عيال زعيمهم مالك بن عوف كانوا من بين الاسرى (۲۰).

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جــــ، ص٩٢٣،٩٤٣ - ٩٤٤؛ ابن هشام، السيرة، جـــ٤، ص٩٢٠،٩٢٥،،٩١٧؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـــ٢، ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٠٧-٩٠٨، ٩٢١؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٨٩٨-٩٠٩، ٩٩،٩٠٨.

بعد ان قسم النبي أموال الغنائم على المسلمين، احتفظ بالأسرى منتظراً قدوم وفد من اهل الطائف للتفاوض بشأن اطلاق سراحهم، وكانت العادات العربية القديمة تقوم على ان يكون اطلاق سراح الاسرى مقابل فدية مالية، الا ان النبي كان يفكر في كسب اهل الطائف الى جانب الدعوة عن طريق اكرامهم بإرجاع عيالهم اليهم من دون أية فدية مالية. بالفعل جاء وفد من هوازن وثقيف وطلبوا استعادة اليهم من دون أية فدية مالية، وكانت تلك مبادرة طيبة من النبي كسب عن طريقها القوم وشجعهم فدية مالية، وكانت تلك مبادرة طيبة من النبي كسب عن طريقها القوم وشجعهم على اعتناق الإسلام، ثم ارسل الى زعيمهم مالك بن عوف يخبره بالمجيئ عنده لأخذ عياله، فحضر عند رسول الله ودخل الإسلام واخذ عياله\(^1). هكذا جذب العطاء النبوي الكريم والتعامل الرحيم مع اعدائه قلوبهم، فاندفعوا الى الانضمام لقافلة المسلمين واصبحوا جزءاً منهم كل ذلك بحكمته وسياسته الرشيدة. فتحولت الطائف إلى ان تكون في ضمن منظومة الدولة الإسلامية بعد مدة وجيزة من دخول مكة وانضمامها الى المدينة حتى اصبحت الحجاز (المدينة ومكة والطائف) في هذا الوقت بيئة ممثلة لدولة المسلمين، منها سينطلق الدين الإسلامي وينتشر شمالاً وغرباً وجنوباً وشرقاً ويمتد الى كل الجهات بشكل سريع.

#### جيش المسلمين إلى تبوك

في السنة التاسعة للهجرة / الثانية والعشرين للبعثة امر الله تعالى نبيه الأكرم بالخروج لقتال الروم، فاخذ النبي على يعد العُدة لذلك. لقد كان الروم في ذلك الوقت من أشد القوى المتمركزة والمتنفذة في منطقة الشام، يمتلكون امكانيات كبيرة كما ان اعدادهم كانت كثيرة، لذلك فان الاستعداد لمواجهتهم يجب ان يكون على اعلى درجة. لقد امر النبي بي بتجهيز قوة كبيرة من المقاتلين يشارك فيها الجميع، وفعلاً تمكن من جمع ثلاثين الف مقاتل، خرجوا في تلك الغزوة وهو اعلى عدد من المقاتلين قد بلغه المسلمون طوال السنوات الماضية.

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٥٠-٩٥٥؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٢٥-٩٢٨؛ ابن سعد، الطبقات، م٣، جـ٢، ص١١١-١١٢.

ان عملية جمع هذا العدد الكبير من المسلمين للخروج في الغزوة لم يكن بالأمر السهل، بالرغم مما كان لشخصية النبي هي من تأثير واضح في المسلمين في تحفيزهم وحثهم على الاستجابة السريعة والكاملة لأمر الله تعالى بالخروج في الغزوة. لقد تخللت هذه العملية معاناة كبيرة، فالاستجابة لم تكن كاملة وهنالك من كان يلتمس الاعذار في عدم المشاركة، ومنهم من اعترض على وقت الغزوة وحاول تأجيلها الى وقتٍ اخر، فكانت الاعذار متعددة وكثيرة (۱).

لقد اشار الله تبارك وتعالى في كتابه العزيز الى كل اولئك الذين كانوا يلتمسون الاعذار الصادقين منهم والكاذبين، وفضح المنافقين الذين ارادوا تثبيط همم المسلمين في قتال الروم، جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَن يَكُولُ أَنَّذَن لِلمسلمين في قتال الروم، جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَن يَكُولُ اَنْذَن لِلمسلمين كانوا يتحججون بمسالة الخشية من الافتتان بنساء الروم كونهن بعض المسلمين كانوا يتحججون بمسالة الخشية من الافتتان بنساء الروم كونهن شديدات الجمال، ومنهم الجد بن قيس وهو من بني سلمة الذي جاء الى رسول الله عي يستأذنه في ان لا يخرج معهم في هذه الغزوة الى بلاد الروم بحجة انه كان شديد الاعجاب وشديد التعلق بالنساء، مُعرباً لرسول الله عن خشيته وخوفه من ان لا يصبر حينما يرى نساء الروم فيسقط في الفتنة، فاعرض عنه النبي في وسمح له بعدم الخروج في الغزوة، لأنه لم يجد فيه الارادة الحقيقية لمشاركة المسلمين في تنفيذ امر الله تعالى والخروج في هذه الغزوة، فسقط في فتنة النساء جعلته يعصي امر الله تعالى ورسوله ولا يخرج في هذه الغزوة "".

حدد النبي الله بداية شهر رجب من السنة التاسعة للهجرة موعداً لانطلاق

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٩٦-٩٩٧ ؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٤٣؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١١٨-١١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٩٢-٩٩٧؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٤٤؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١١٨-١١٩.

الغزوة، واعلن أن على كل مسلم المشاركة في هذه الغزوة، بأن يشترك بأمواله فيسهم بتجهيز الحملة الكبيرة التي كانت بحاجة للأموال والتبرعات، أو يشترك بنفسه، وهكذا لم يسمح لاحد بالتخلف عنها الا لأولئك الذين كانوا ضعفاء أو مرضى أو المُقلون الذين لا يمتلكون تجهيز انفسهم للخروج في الغزوة وعرفوا بالبكائين، فضلاً عمن أبقاهم النبي في المدينة لحمايتها من اي اعتداء (۱). لقد اسند النبي مهمة حماية المدينة وأهلها مدة خروج الغزوة الى الإمام على بن أبي طالب عيد مع بعض الصحابة على الرغم من ان الامام كان راغبا بالمشاركة في غزوة تبوك فالنبي أراد بقاءه في المدينة يقوم مقامه فيها خشية منه ان تتعرض الى غزوة، فالمدينة مازالت معرضة للتهديدات المعادية وهناك من يتربص باهلها.

لقد استغل المنافقون بقاء الإمام علي عليه في المدينة، فكان لهم كلامٌ مؤذ بحقه مما دفعه لتكرار الطلب والسماح له بالمشاركة في الغزوة، فرد عليه رسول الله في: «خلفتُك لما تركتُ ورائي، فارجع فاخلُفني في اهلي واهلك، افلا ترضى يا عليّ ان تكون مني بمنزلة هارون من موسى الا انه لا نبي بعدي» (٢)، وهذا الحديث الذي تناقله المحدثون في كتبهم حديث المنزلة الذي بيّن مكانة علي بن أبي طالب عليه ومنزلته عند النبي في هي كمنزلة هارون من موسى الا انه حددها من دون النبوة. فكان كلام النبي في هذا اكثر إقراراً وتثبيتاً له وهو الذي عرف بحماسته ورغبته في المشاركة بالجهاد في سبيل الله تعالى.

قلنا ان هذه الغزوة كشفت الكثير من الحالات السلبية في داخل المجتمع الإسلامي، في مقدمتها وجود المنافقين الذين كانوا يتحينون الفرص للنيل من وحدة صف المسلمين وبث الفرقة بينهم واحداث النزاعات والخلافات، لقد عمل بعض المنافقين على تثبيط همم المقاتلين في عدم خروجهم ودعوتهم للاخرين

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٩٣ ومابعدها؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٤٥-٩٤٦ ؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٩٥؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٤٦-٩٤٧.

ان لا ينفروا في هذه الغزوة في ذلك الحر الشديد فنزل في هؤلاء قول الله تعال: ﴿ فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ بِمَقَّعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱللّهِ وَكَرِهُوۤا أَن يُجُهِدُوا بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ هِ(۱)، لاحظ البيان الالهي لحقيقة تلك المواقف المليئة بالنفاق والتخاذل التي كان عليها بعض من كانوا جزءاً من المجتمع الإسلامي، جاء بعضهم إلى رسول الله عليه يستأذنونه بعدم الخروج دون ان تكون لهم علة واضحة أو عذر مقبول، لقد بلغت اعداد هؤلاء بحسب المرويات والاخبار الى بضع وثمانين رجلاً، كانوا من الاعراب من بني غفار (۱)، فنزل بحقهم قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَ ٱلْمُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ لِيُؤَذِّنَ لَمُنَ الْمُولِيَّةِ وَلَا اللّهُ اللّه اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

اذن تعددت اعذار بعض المسلمين في عدم الخروج في غزوة تبوك بين ما ذكرناه من امر الافتتان بالنساء، والخشية من الحر الشديد، الى من كان يتعذر بانشغاله بقطف الثمار والحصاد وطلب تأجيل الخروج حتى الانتهاء من ذلك. مع ذلك فان الغزوة خرجت كما قلنا في بداية شهر رجب وقصدت الاطراف الجنوبية من بلاد الشام، وبلغ عدد المقاتلين ثلاثين الفاً ، تشارك كل اربعة منهم على بعير واحد فكانوا يتناوبون على ركوبه، لذلك كان مسيرهم بطيئاً رافقتهم ظروف مناخية صعبة تمثلت بالحر الشديد وحاجتهم لكميات كبيرة من المياه.

لما وصلوا الى منطقة تبوك نزل النبي في واصحابة فيها لمواجهة الروم، وبقوا في تلك المنطقة ما يقرب من عشرة ايام، لم تظهر للروم خلالها أية بوادر للتحرك والمواجهة، يبدو انهم لم يكونوا مستعدين لذلك، في الاثناء اقبلت على رسول الله في بعض القبائل والقوى وصالحوه على دفع الجزية، كيوحنا بن رؤبة صاحب قصبة ايله الذي صالحة على دفع ثلاثمائة دينار في كل عام كونهم من النصارى، كذلك أهل جرباء وأهل أذرح صالحوا النبي في بما تم مع أهل ايله كونهم نصارى.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية (٨١).

<sup>(</sup>٢) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص٩٩٥؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية (٩٠).

في طريق العودة تمكن المسلمون من الايقاع بأكيدر بن عبدالملك الكندي وهو ملك دومة الجندل واحد نصارى العرب، ثم أُطلق سراحة وصالحة النبي على على دفع الجزية. لقد خلق وجود جيش المسلمين في هذه المناطق اجواء غير اعتيادية، فلم تكن هنالك قوة في ذلك الوقت تضاهي قوة المسلمين غير الروم، اما مراكز القوى والقبائل فلم يكن بمقدورها المواجهة، فاما انها صالحت النبي على على دفع الجزية أو انهم تفرقوا وابتعدوا عن تلك المنطقة كي لا يقع القتال بينهم وبين المسلمين ويكونوا عرضة للقتل والسبي (۱).

بعد اتمام النبي في غزوة تبوك كانت النتائج جيدة للمسلمين، فقد ساهمت الغزوة في تأديب القبائل العربية التي سبق ان اعتدت عليهم ولاسيما تلك المتحالفة مع الروم، فضلاً عن معاهدات الصلح التي عقدت مع الاخرين، فأصبحت منطقة جنوب الشام غير خاضعة لسلطة الروم ونفوذهم كما كانت في السابق، لقد دخل المسلمون منافسين لهم ومهددين لوجودهم في المستقبل.

من الاحداث المهمة التي قام بها النبي عند عودته الى المدينة انه بعث باثنين من الصحابة وهما مالك بن الدخشم الخزرجي ومعن بن عدي للقيام بحرق مسجد ضرار وتهديمه وهو مسجد مجاور مسجد قباء انشأه بعض المنافقين قبل خروج النبي في هذه الغزوة، ليكون وكراً للتآمر والكيد بالإسلام والمسلمين، وقصته كما جاءت في المرويات: ان رجلاً من الخزرج يُدعى أبو عامر الراهب قد تنصر في الجاهلية، فلما قدم النبي على المدينة ونال موالاة أهلها ومحبتهم توجه أبو عامر الى مشركي مكة يدعوهم لقتال النبي في أحد، ثم توجه الى ملك الروم يدعوه لقتال النبي هو أحد، ثم توجه الى ملك الروم المرهم ببناء هذا المسجد على غرار مسجد قباء، الا ان النوايا والدوافع تختلف طبعاً، اراد له أن يكون مقراً للتآمر على المسلمين ومركزاً للشائعات والشبهات والنفاق، فكان الانتهاء من بنائه قبل الخروج في غزوة تبوك، وكان النبي هو يعلم

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ۳، ص۱۰۲۷، ۱۹،۱۰۲۷ - ۱۰۳۲ ا؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٥٦ - الواقدي، المغازي، جـ۳، ص١٠٨ - ١٠٩١. الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٠٨ - ١٠٩.

بالنوايا الخبيثة لتشييده، لذلك لما عاد الى المدينة ارسل مالك بن الدخشم ومعن بن عدي لحرقه و تهديمه. وكان قد نزل بحقه من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن الْمَوْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن المَّرَارُا وَكُفُرًا وَتَفْرِبِقًا بَيْنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَعَدُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ وَلَا مُنْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ يَثُمُهُ لَم اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ ا

بعد وصول النبي الى المدينة حضر عنده المنافقون الذين تخلفوا عن الغزوة، وقدموا اعتذارهم عن موقفهم ذلك، فقبل النبي عذرهم ووكل امرهم الى الله تعالى فهو المطلع على حقيقة سرائرهم ونواياهم. هكذا انتهت الغزوة دون ان يقع القتال بين المسلمين والروم، لقد كانت جولة مهمة استعرض فيها المسلمون قوتهم وفرضوا سلطتهم ونفوذهم على تلك المناطق الجنوبية من بلاد الشام (٢).

بذلك يكون قد نزل من القرآن الكريم آيات عدة في المواقف التي صدرت من المسلمين على اثر قرار الخروج في غزوة تبوك ولابد من ذكرها حتى تكون الصورة واضحة ومجمل هذه الآيات من سورة التوبة بدءً بالآية (٣٨) قوله تعالى: ﴿ يَمَا يُهُا الدِّينَ عَامَنُوا مَا لَكُو إِذَا قِيلَ لَكُو انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اتّالَقَ اتّاتَم إِلَى اللهِ اتّالَق الدَّرْضِ الدَّينَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اتّالَق الدَّرْضِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

مازلنا في السنة التاسعة للهجرة، حتى الان تحققت جملة من الانجازات على

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية (١٠٧).

<sup>(</sup>۲) االواقدي، المغازي، جـ۳، ص٠٤٥ - ١٠٤٧؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٥٦ - ٩٥٧ وما بعدها ١٢٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١١٠ - ١١١.

المستوى العسكري لدولة المسلمين الناشئة بقيادة النبي في كما ان حجم قوة المسلمين قد تضاعف بشكل كبير عماكان عليه في السنوات السابقة، فبلغ المسلمون مبالغ عظيمة من القوة فاقت كل القوى الموجودة في منطقة شبه الجزيرة ورأينا انهم اخذوا يزاحمون مستويات القوة التي تمتلكها الامبراطوريات المجاورة.



# الفصل السابع:

# إصلاحات النبي ﷺ في المدينة

- الصوم
- المحافظة على حياة الإنسان
- المساواة بين أفراد المجتمع
  - نظام الزواج الإسلامي
- زوجات النبي 🏥 وأسباب التعدد



## إصلاحات النبي ﴿ فِي المدينة

لقد بذل النبي جهداً كبيراً في سبيل إصلاح أحوال المسلمين والتأسيس لقواعد ومناهج جديدة في السلوك والمعاملة، فضلاً عما بذلة من جهود كبيرة لشرح العبادات المفروضة والتشريعات والاحكام المذكورة في القرآن الكريم وتعليمها، ولاسيما الأحكام التي كانت بحاجة إلى توضيح وتعليم ومتابعة، ولنا ان نتخيل حجم المسؤولية الكبيرة التي تصدى لها النبي محمد به، اذ لم يكن القيام بكل ذلك امراً سهلاً فالمجتمع الذي تعامل معه كان واسعاً احتوى على مستويات متفاوتة من الفهم والاستيعاب، كما ان المسؤولية كانت تقتضي منه الشرح والتعليم للنساء والرجال دون ان يقتصر الامر على نوع واحد منهم مع الاخذ بعين الاعتبار ان هنالك أحكاماً خاصة بالنساء حصراً. وبالرغم من مسألة انشغاله بالصراع مع قريش واليهود والقبائل المتحالفة معهم والقوى المعادية الاخرى في شمال شبه الجزيرة فإنّ ذلك لم يمنعهُ اطلاقاً من القيام بواجبه الكبير المتمثل بتعليم مبادئ الإسلام واحكامه وإيصال ذلك بطريقة تعليمية وتربوية عالية المستوى.

مما لا شك فيه ان الجوانب التربوية والتعليمية هي من أصعب المهام التي يقوم بها الانسان في حياته، لان البحث عن الطرائق السليمة واتباعها في تعليم مختلف فئات المجتمع المتفاوتين في مستوياتهم المعرفية وقدراتهم العقلية يحتاج الى صبر عال ومُّدة طويلة لأجل تحقيق النتائج المرجوة، لذلك

نقول ان ما بذله النبي في ميدان التعليم مع المسلمين والمسلمات لا يقل من حيث الاهمية والمشقة عما بذله في ساحات الحرب والقتال والصراع مع الاعداء.

#### الصوم

من بين التشريعات المهمة في هذه المرحلة هي فريضة الصوم، اذ إن هذه الفريضة حتى الشهر الثامن عشر بعد الهجرة لم تكن قد أُقرت، بعدها جاء الأمر الإلهي بوجوب صيام شهر رمضان في قوله تعالى: ﴿ يَتَايُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَيَكُمُ مُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَوْ فَعِدَةٌ مُنَّ أَكُمُ اللَّهُ مَ اللَّهُ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِن كَان اللَّهِ عَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمُ اللَّهُ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمُ اللَّهُ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِن اللَّهُ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الا ان المستشرقين واعتماداً على ما ورد في بعض المرويات الإسلامية<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيات (١٨٣ -١٨٥).

<sup>(</sup>۲) البيروني، أبي الريحان محمد بن احمد (ت-٣٦٢هـ/ ١٠٤٨م)، الاثار الباقية من القرون الخالية، (مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠٨)، ص٣٣٧-٣٣٨؛ الهيثمي، مجمع الزوائد، جـ٣، ص١٨٤-١٨٩، الزرقاني، أبي عبد الله محمد بن عبد الباقي (ت-١١٢٢هـ/ ١٧١٠م)، شرح الزرقاني على موطأ مالك، (المطبعة الكاستليه، مصر، ١٨٦٣)، جـ٢، ص١٠٤-١٠٠.

تحدثوا عن الصوم باعتباره ممارسة قديمة تعود الى ايام الجاهلية ليست حديثة العهد ولا تعود بداياتها الى عهد النبي في المدينة، جاء في المرويات الإسلامية ان النبي في قبل البعثة كان يصوم يوم عاشوراء، كما ان قريشاً كانت تفعل ذلك فلما اصبح الصيام فريضة على المسلمين لم يجبرهم النبي في على صوم عاشوراء انما خيرهم في ذلك، لهذا تُشير هذه المرويات الى ان هذه الممارسة العبادية عند المسلمين تعود جذورها الى ما قبل الإسلام!!.

هذه الاخبار التي اعتمد عليها بدرجة عالية معظم المستشرقين وجدنا انها تحمل دوافع واضحة لتحويل يوم عاشوراء من مناسبة للحزن واستذكار الجريمة المروعة التي ارتكبها بنو امية بحق اهل بيت النبوة في كربلاء الى مناسبة فرح بحجة إحياء سنة النبي في وهي صوم هذا اليوم، هذا التحول في المعنى والخصوصية لهذا اليوم لاشك انه أسهم كثيراً في دعم الوضع السياسي القائم آنذاك واصحاب السلطة في العصر الاموي لان يوم عاشوراء حينما يكون يوماً حزيناً تستذكر فيه احداث كربلاء ومقتل الامام الحسين بن علي سيسة يختلفُ عنه حينما يكون يوماً قائماً على الصوم احياءً لسُنة النبي في ذلك.

اما ما يتصل باليهود هنا فانهم كانوا يصومون يوم عاشوراء، وكانت هذه الممارسة احدى الفروض التي التزموا بها ولكن بعض المستشرقين حاولوا ان يربطوا بين الصوم اليهودي والصوم الإسلامي مستندين إلى ان الشريعة اليهودية قد سبقت الشريعة الإسلامية بكثير، فانطلاقاً من حالة السبق هذه والاحتكاك والقرب والمجاورة بينهما في المدينة جاء بعض المستشرقين ليقولوا إن الإسلام ما هو الا دين مقتبس من اليهودية أو النصرانية بدليل انك تجد ان فريضة الصوم عند اليهود واقتباساً منها أو تقليداً لها (۱)،

<sup>(</sup>۱) من ابرز المستشرقين الذين قالوا بشأن الصوم انه مقتبس من اليهود هو المستشرق جولد تسيهر بقوله: «لقد كان يطلب من المسلمين ان يكونوا من المتقين؛ لكن هذه التقوى كانت تبدو في شكل شعائر عملية زهدية كما كان الحال لدى اليهود ولدى المسيحيين. . . وفي شكل امتناع اختياري عن الطعام والشراب (الصوم)» ينظر: العقيدة والشريعة، ص١٧؛ كما ذهب مع رأي جولدتسيهر المستشرق البريطاني بودلي الذي تحدث عن النبي محمد ها قائلاً: «تقرب من اليهود مستعيناً باسفارهم، . . . ، فطبق الصوم والاعياد في ديانته الجديدة وفق =

متناسين المسألة الأكثر أهمية وهي ان فريضة الصوم أو غيرها من الفروض العبادية التي فرضت على اليهود انما هي مرتبطة بإرادة الله تبارك وتعالى ولم تكن من بنات افكار اليهود انفسهم ولم تكن من نتاج تفكيرهم بل كانت امراً الهياً فرض عليهم.

اذن هذه الفريضة مصدرها الله تعالى وليس اليهود، فاليهودية هي شريعة واحدة من بين كل الشرائع السماوية التي بعثها الله تعالى. ومن ثم فلن يكون لها الفضل والسبق في اي ممارسة عبادية تحصل في شريعة لاحقة جاءت بعدها، لان الشرائع السماوية جميعها من منبع واحد ومصدر واحد وهي جميعها تشكل دين الله تعالى الواحد الذي لا يحتوي على تقاطع أو اختلاف. فالصوم اليهودي جاء بأمر الله تعالى وليس لاحدهما فضل على بأمر الله تعالى وليس لاحدهما فضل على الاخر، وبذلك لا قيمة لهذه الاراء الاستشراقية التي تحدثت عن استقاء المسلمين واقتباسهم أو تقليدهم صوم اليهود.

لقد طبقت فريضة الصوم منذ العام الثاني للهجرة واستمرت حتى يومنا هذا، ولكن النص القرآني الذي اشار الى الصوم لم يحتو على تفصيلات كثيرة كان المسلم بحاجة الى معرفتها، لذلك فان احكام الصوم وتفصيلاته اخذت من النبي الذي كان يُعلم الناس كل ما يرتبط بتلك الفريضة وغيرها ويجيب عن أسئلتهم واستفساراتهم حتى تكاملت لديهم الصورة بشكل واضح.

#### المحافظة على حياة الانسان

وقع على عاتق النبي هي مهام متعددة غير التبليغ الديني والدعوة إلى الإسلام والصراع العسكري والصراع الفكري وغيرها، لقد عمل على اصلاح المجتمع وتغيير مساراته من حيث السلوك والمعاملة والعلاقات الاجتماعية. ان تحقيق مستويات عُليا من الالتزام بالفروض العبادية كان يجب ان يرافقها عملية تصحيح

نظامهم» ينظر: حياة محمد، ترجمة محمد محمد فرج، (مكتبة مصر، القاهرة، ١٩٨٩)، ص٨٥- ٨٦. فضلاً عن اراء اخرى مماثلة لرأي جولدتسيهر وبودلي حول الصوم من قبل مستشرقين اخرين ولكن نكتفي بهذا القدر من النصوص كتوضيح للمسألة من وجهة نظر المستشرقين.

متكاملة في المنظومات الاخلاقية والسلوكية في داخل المجتمع، فالممارسات الخاطئة التي كان عليها المجتمع قبل الإسلام كان لابد للنبي ان يبذل جهداً مضاعفاً لإزالتها والقضاء عليها والمجيء بممارسات اصلاحية جديدة تنسجم وطبيعة الشريعة الإسلامية على وفق مبادئ العدالة والمحبة والتسامح. من بين هذه الإصلاحات التي غرسها النبي في داخل المجتمع الإسلامي هي (المحافظة على حياة الانسان).

لقد أولى النبي عنايته بحياة الانسان وحفظ كرامته في المجتمع من خلال أقواله وأحاديثه المؤكدة على ضرورة حماية الانسان وحفظ حياته، المستنبطة والمستمدة من الآيات القرآنية التي اشارت إلى قيمة الانسان وحياته ونبهت على فداحة التجاوز على النفس البشرية، كما انها حددت مجموعة من الضوابط والمحرمات كمعالجات اصلاحية في داخل المجتمع سنتعرض لها بالتفصيل.

حياة الانسان في المجتمع الجاهلي لم تكن محفوظة ومحمية ولم يكن هنالك قانون عادل أو ضوابط واضحة تؤدي الى ردع المعتدين عنه، ما أسهم وبدرجة عالية في استمرار حالات التجاوز وإراقة الدماء، الرادع الوحيد كان القوة التي ينتمي اليها الفرد: قبيلته وابناء عمومته، هؤلاء هم القوة التي يستند عليها للحصول على الحماية، ولكن هذا الامر مرتبط بحجم قوة القبيلة قياساً للقبائل الاخرى.

ان منطق القوة الذي حكم المجتمع العربي في تلك الحقبة أسهم كثيراً في تعزيز اشكال الظلم والاستغلال، بل عمل على اراقة المزيد من الدماء البريئة تحت عنوان الثأر والانتقام. وهكذا فان القوة التي قد تحقق الحماية للإنسان قد تدفعه في الوقت نفسه نحو ظلم الآخرين والتجاوز على حياتهم وممتلكاتهم، ففي ظل هذه الظروف لم يكن للعدالة الاجتماعية أي وجود ولم يكن للإنسان أي قانون يسهم في المحافظة على حياته وحمايته وحماية ممتلكاته، لذلك كانت الضرورة كبيرة الى اجراء اصلاح اجتماعي عاجل لمعالجة هذه المشكلة.

كانت البداية في بيان فداحة هذه الجريمة التي تطال حياة الانسان وحجمها عند الله تعالى بقوله: ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ

النّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا آخَيَا النّاسَ جَمِيعًا ... (١١)، لقد وضعت هذه الآية الكريمة المجتمع الإسلامي إزاء تصور جديد لم يكن مألوف أو مطروح من قبل، فالآية لم تحدد اي نفس تلك التي ان تم قتلها فان ذلك الفعل يساوي إبادة المجتمع بكامله، الآية الكريمة لم تحدد هذه النفس: هل هي النفس التي صاحبها من اهل الثروات الطائلة أو ان صاحبها من اهل الأنساب العريقة والشريفة؟ ان المفهوم الجديد الذي طرحته الآية القرآنية هنا جعل النفس البشرية واحدة متساوية في القيمة بغض النظر عن العرق واللون والنسب وهذا خلاف ما كان سائداً عند العرب قبل الإسلام. ثم حدد الله تعالى قدسية هذه النفس البشرية وحرمة السعي لهلاكها، بل حذر من يريد الاقدام على هذا الفعل من إن قتله لنفس بشرية واحدة يعادل قتله للناس جميعاً.

في آيات أخر أشار الله تعالى الى طبيعة ونوع العقوبة التي سيتلقاها من يقوم بهذا الفعل، ففي قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَمُ بهذا الفعل، ففي قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَمُ حَكِلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ، وَأَعَدَّ لَهُۥ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (٢)، يظهر هنا حجم العقوبة والسخط الإلهي من خلال الإشارة الى الخلود في جهنم وتحصيل غضب الله تعالى والعذاب العظيم الذي أعده له. هنا تضع هذه الآيات القرآنية المسلم الله تعالى واضحة، ومن الطبيعي انه لن يتجرأ على فعل ذلك بسهولة كما كانت الأحوال قبل الإسلام، لقد أصبحت الروادع كبيرة مما أسهم مع اجراءات أخر لحفظ النفس البشرية وحمايتها.

اما ما يتعلق بذوي القتيل فالمسألة هنا كانت تأخذ ابعاد خطيرة جداً مُهددة للسلم المجتمعي، لانهم كانوا وفق مبدأ الثأر يسعون بكل ما أُوتوا من قوة للفتك بمن ارتكب القتل هو وكل من له صلة قربى به، بل انهم في بعض الاحيان لا يكتفون بقتل قاتله بل يزيدون على ذلك، لاسيما اذا كان المقتول شيخ عشيرة أو شاعر أو رجل مهم في قبيلته، فكانوا لا يكتفون بقتل رجلِ واحد أو اثنين أو ثلاثة، في بعض

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية (٩٣).

الحالات يصل الامر إلى ان يقتلوا عشرةُ رجال ثأراً لمقتل رجل واحد. لذلك جاء الاصلاح الإسلامي بجملة من الضوابط العادلة والمنصفة لطرفي النزاع، وحُددت ضوابط دقيقة وعادلة لذوي المقتول لضمان تطبيق العدالة الاجتماعية واستمرارية السلم المجتمعي، ففي قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَفْتُلُواْ النَفْسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَن فُلِلَ السلم المجتمعي، ففي قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَفْتُلُواْ النَفْسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَن فُلِلَ السلم المجتمعي، ففي قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَفْتُلُواْ النَفْسُ اللَّي مَنصُولًا ﴾ (١١)، تختزل هذه الآية القرآنية مجموعة من الضوابط الخاصة بذوي القتيل: ﴿ وَجعلنا لوليه سلطاناً فلا يسرف في القتل ﴾، هذا نداء إلهي واضح لا لبس فيه لذوي القتيل عليهم ان لا يسرفوا ولا يبالغوا في القصاص، فالقصاص جائز وهو غير محرم ولكن القصاص العادل الخال من الإسراف والمبالغة خلاف ما كان يقع في الجاهلية من المبالغة والتجاوز في الثأر والانتقام، مما يولد ردود افعال عنيفة لدى طرف النزاع الثاني، عندها لن يتوقف العداء والنزاع وسفك الدم. لذلك فإن الله تعالى وضع الضوابط لذوي المقتول اهمها: ان لا يبالغوا ولا يسرفوا في القصاص من مرتكب الجريمة.

ولعلهُ من الافضل تحديد هذه الضوابط الواردة في الآية القرآنية السابقة والآية القرآنية التي سنأتي على ذكرها لاحقاً ليتسنى لنا معرفة القيمة الحقيقية للتشريع الوارد فيهما والتأثير الايجابي الكبير على واقع المجتمع الإسلامي:

الضابط الاول: من أرتكب جريمة القتل هو المسؤول الوحيد الذي يجب الاقتصاص منه، اما من ينتسب إلى هذا القاتل من إخوته وابناء عمومته وابناء قبيلته غير مسؤولين عما اقترفه من جريمة في الشريعة الإسلامية، وعلى هذا الاساس فليس لذوي المقتول ان يتعرضوا لأي فرد غير القاتل، فهو الوحيد المسؤول عما اقترفه من جريمة، يُطلب الثأر منه ويتم الاقتصاص منه ولا يجوز التجاوز على اي نفس بشرية اخرى من اهل الصلة والقربي بالقاتل، اذ تبقى النفس البشرية محترمة ومقدسة ولها حرمتها عند الله تعالى.

الضابط الثاني: الأمر الإلهي بعدم الإسراف بالقصاص يشمل كذلك القاتل،

<sup>(</sup>١) سورة الأسراء، الآية (٣٣).

فعدم الإسراف في القتل معناها مع جواز القصاص من صاحب الجريمة لا يجوز القيام بتجاوز حدود الجريمة والمبالغة في القصاص كالتمثيل بالجثة أو المبالغة في طريقة القتل، لان ذلك ان وقع سيؤدي الى شعور الطرف الآخر بالظلم وعدم الرضا ما يدفعه إلى الانتقام أو استمرار الكراهية والأحقاد. الإسلام بتشريعاته اراد ان يطفئ النار بين الاطراف المتخاصمة في المجتمعات البشرية ويقضي على مشاعر الحقد والكراهية والعداء بينهم، عن طريق ما قدمة من معالجات تحقق الرضا والقبول لطرفي النزاع والشعور بالعدالة والإنصاف للجميع.

لعلهُ من المفيد الاشارة الى ان أفضل من التزم بهذا التشريع وقدم لنا مثالاً رائعاً في التطبيق العملي هو أمير المؤمنين على بن أبي طالب عَلِيِّكُمْ، فعند اصابته البليغة وفي ساعات حياته الأخيرة حين تعرض لضربة غادرة على رأسه الشريفة من اللعين عبد الرحمن بن ملجم وهو في محراب الصلاة في الثامن عشر من شهر رمضان سنة (٤٠) أربعين للهجرة في مسجد الكوفة، اذ أوصى أبناءه وأصحابه بعد ان القوا القبض على المجرم اللعين ان يحُسنوا معاملته حتى ينظر في امره ان بقى على قيد الحياة، اما ان توفاهُ الله تعالى فعليهم ان لا يبالغوا في القصاص ولا يسرفوا انما ضربة بضربة (١)، لاحظ هذه الكلمة البليغة التي تداولتها ألسن كثيرة ومرت عليها اجيال واجيال دون ان يلتفتوا الى معنى كلام أمير المؤمنين علي الله وهو يُّشدد على عدم الاسراف في تطبيق العقوبة (ضربة بضربة) قال ذلك وهو على فراش الموت والدماء تسيل من رأسه الشريف التزاماً منه وحرصاً على تطبيق دقيق للتشريع الإلهي، الامام لم يكن منشغلاً بحاله في تلك اللحظات الاخيرة من حياته بقدر ما كان يولي اهمية كبيرة لحُسن تطبيق شريعة الله تعالى ولو على نفسه، لقد جاء تأكيدهُ الالتزام بالحكم الشرعي في القصاص لمعرفته حرارة المشاعر والألم الكبير الذي سببهُ هذا الفعل الجبان لأبنائه ومحبيه، فأراد ان يذكرهم وينبههم على ضرورة الالتزام بالحكم الشرعي وعدم تجاوزه.

الضابط الثالث: مع اتساع رقعة المجتمع الإسلامي فانهُ من الطبيعي ان تقع حالات

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٢١٢؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٣، ص٢٥٦-٢٥٧.

قتل وإزهاق للنفس البشرية من النوع الغير مُّشار اليه في الآيات السابقة، القتل غير المتعمد كما هو الحال اليوم في حوادث السيارات حينما تحصل حالة دعس وتؤدي الى مقتل احدهم من دون عمد أو قصد. هذا القتل غير المتعمد قد يمثل حالة تقصير وإهمال، فالمجتمع الإسلامي الاول كانت تقع فيه هكذا حوادث مماثلة، من يعتلى صهوة الفرس ويجوب القبائل والمدن يسلك الدروب والطرق التي تسير عليها العامة، قد يكون سبباً في دعس نفس بشرية بسبب تهور وسرعة أو عدم انتباه كما هو حالنا اليوم، فينطبق عليه هذا الوصف (قتل المؤمن غير المتعمد). ان وقوع حوادث من هذا القبيل في الجاهلية كانت تؤدى الى مشاكل كبيرة بين القبائل وإراقة دماء غزيرة، فالقبول بالديَّة لم يكن امراً مُّستساغاً في المجتمع الجاهلية، وكان يشمل الفئات المستضعفة فقط وهم غير القادرين على اخذ الثأر بأيديهم، كانوا يقبلون بالديَّة مرغمين في اغلب الأحيان، لأن المفاهيم السائدة في ذلك العصر كانت تقوم على ان: الحليب لا يساوي الدم. في اشارة واضحة الى ان الحليب هو القيمة المادية التي تمثل مقدار الديَّة والتي عادة ما كانوا يسلمونها على هيأة عدد من النوق، اما الدم فيشير الى الضحية والشخص الذي قتل. فجاءت الآية (٩٢) من سورة النساء لتستكمل الاصلاح الإسلامي في هذا الموضوع من خلال قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَئًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةُ مُسَلَّمَةُ إِلَىٰ أَهْ لِهِ ۚ إِلَّا ۚ أَن يَصَّدَ قُوَّا ۚ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِثُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةً ۗ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَقُ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ، وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ فَوَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾، إذ أجاز الله تبارك وتعالى فيها القبول بالديَّة، وشجع وحث على ذلك بغية فض النزاعات بين الافراد والقبائل بالطرق السلمية، وإحلال السلام بين الاطراف المتنازعة في داخل المجتمع. لقد رافق هذا التشريع احاديث نبوية كثيرة تشجع المسلمين على قبول الديَّة، لان ذلك يشجع على إشاعة روح الصلح والتراضي والوئام بين أبناء المجتمع وهذا ما يريدهُ الله تعالى ليتحول المجتمع الإسلامي الي مجتمع مسالم صالح لا تنتشر فيه النزاعات والصراعات كما هو حالنا اليوم.

في واقع الأمر هناك نصوص قرآنية اخرى تُقدم تفصيلات اكثر في المعالجات وتنظيم حل المنازعات المتعلقة بهذا الموضوع يكفينا منها هذا القدر الذي عرضناه لنؤكد على ان الله تعالى شدد على حرمة النفس البشرية، ثم وضع المعالجات بما يضمن المحافظة على السلم الأهلي. لقد أسهم هذا كله مساهمة كبيرة في تحول المجتمع الإسلامي الى مجتمع منضبط أو على اقل تقدير اكثر انضباطاً مما كان عليه في حياة الجاهلية.

#### المساواة بين افراد المجتمع

إن اشاعة روح المساواة بين افراد المجتمع الواحد والتعامل بين فئاته وطبقاته من دون تمييز كانت من بين اهم الاصلاحات الإسلامية التي رسخها النبي محمد وأسس قواعدها في مراحل دعوته. لقد كان المجتمع الجاهلي منقسماً الى طبقات كثيره من بينهم الفقراء والعبيد الذين لم تكن لديهم اموال تمكنهم من الحصول على حياة كريمة أو الذين لم يملكوا حتى انفسهم يباعون ويشترون في الاسواق وهؤلاء هم الطبقات الدنيا في المجتمع الجاهلي، فلما جاء الإسلام عمل على ردم تلك الفجوات بين الطبقات الاجتماعية وبث روح المساواة بين ابناء المجتمع عن طريق مجموعة من التشريعات والوصايا.

سيكون الحديث هنا عن العبيد وكيف تعامل معهم الإسلام. ربما يسأل احدهم لماذا لم يحُّر م الإسلام هذا التعامل مع فئة كبيرة من المجتمع عرفوا باسم العبيد؟ مع ان التشريعات القرآنية تهدف الى نشر العدالة الاجتماعية وإزالة الظلم من داخل المجتمع!!.

الإسلام لم يقبل بالمعاملة التي كان العبيد يتلقونها في الجاهلية، ولكنه في الوقت نفسه سمح بوجودهم في المجتمع الإسلامي، اعتقد ان ذلك السماح كان حالة مؤقتة الى حين تمكن الإسلام من التحول الى دولة تنضوي تحت لوائها جميع القبائل العربية فتنتهي حينئذ الاسباب المؤدية الى اسر الناس واستعبادهم، لانهم اصبحوا جميعاً ابناء مجتمع واحد تحت لواء دولة واحدة.

كما ان عملية تهيئة المجتمع الى التعامل الانساني مع افراد هذه الطبقة لم يكن بالأمر الهين، فالمجتمع الذي عاصر النبي ، بحاجة الى وقت وجهد كبيرين وتشريعات متعددة لإيصاله الى مرحلة الشعور بان الجميع سواء أحراراً كانوا أم عبيداً في كيان دولة المسلمين، ومن بين هذه التشريعات القرآنية التي أسهمت في اذابة الفوارق وردم الفجوات بين العبيد والاحرار ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَـَةٌ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُّ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبَدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ ۚ أُوْلَتِكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ ۗ وَأَللَّهُ يَدْعُوٓا إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْ فِرَةِ بِإِذْنِهِ ۚ وَيُبَيِّنُ ءَايَنتِهِ وَلِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾(١)، يتضح من هذه الآية الكريمة ان الله تبارك وتعالى ينهى المؤمنين عن الزواج والنكاح من المشركات حتى وان كان ذلك مقروناً بحالات الاعجاب والحب، ويُّرغب المؤمنين ويشجعهم ويدعوهم الى الزواج من المملوكات (الإماء)، فالحسب والنسب الذي قد تتمتع به المُشركة ليس لهُ اي قيمة توازي قيمة الايمان الراسخ في قلب الأُمَّة المملوكة عند الله تعالى. كذلك دعا الله تعالى المؤمنات إن لا ينكحن المشركون وإن كانوا من أصحاب الجاه والاموال والجمال، فالعبد المؤمن خير من مشرك مهما كانت الفوارق المادية والنّسبية، لان الله تعالى يفضل العبد المؤمن على المشرك وهذه حقيقة جاءت في حالات الترغيب والتحفيز.

ان علاقة الزواج هي من اكثر العلاقات الإنسانية التي بالإمكان ان تسهم في إذابة الفوارق وازالتها، وتساوي بين الزوجين أياً كان انتماء كل منهما، لذلك جاء التأكيد الإلهي في مسألة الترغيب في الزواج والمصاهرة على هذا الامر، ثم أسهم النبي في تثبيت هذه الدعوة الالهية وتطبيقها فكان اول من بادر في الزواج من نساء مملوكات ليشجع باقي المسلمين على الاقدام بالزواج من النساء المؤمنات المملوكات.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية (٢٢١).

<sup>(</sup>٢) كما في زواجه النبي ﷺ من مارية القبطية، ينظر: ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٥٠٠؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٧٧.

جاء في بعض النصوص القرآنية والاحاديث النبوية تشجيع للمسلمين على حسن التعامل مع افراد هذه الطبقة البسيطة من المجتمع، ففي قوله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدتُمُ الْأَيْمَنَ فَكَفَّرَتُهُ وَاللّهُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنَ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمُ أَوْكِسُوتُهُم أَوْكَسُوتُهُم أَوْكُسُوتُهُم أَوْكُمُ أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُمُ أَوْكُم أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُمُ أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُم أَوْكُونُ أَوْكُم أَوالِكُم أَوْكُم أَوالِكُم أَلْكُونُ أَوْكُم أَوالِكُم أَوْكُم أَوالِكُم أَوالِكُم أَلْكُم أَوالِكُم أَلْكُولُ أَوالْكُم أَوالِكُم أَلِكُولُ أَوالْكُم أَوالِكُم أَلْكُولُ أَوالِكُم أَوالِكُم أَلَاكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلْكُم أَلْكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلْكُم أَلِكُم أَلْكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِكُم أَلِ

كما كانت للنبي في وصايا كثيرة ومهمة في حسن معاملة هؤلاء وعتق رقابهم فمن اقواله: أيّما رجل اعتق امرأ مسلماً استنقذ الله به كل عضو منه من النار. وعرف عن النبي في انه كان ينصح من اصيب بمرض أو مصيبة ان يتقرب الى الله تعالى بعتق رقبة مؤمنة. ومن اقواله كذلك في العبيد مخاطباً الناس: «اخوانكم جعلهم الله تحت ايديكم، فمن كان اخوه تحت يديه، فليُطعِمه مما يأكل، وَليكسُه مما يلبس، ولا يُكلفهُ ما يَغلبهُ، فإن كلفه ما يَغلبهُ فليُعِنه»(٢).

ان هذه الوصايا النبوية وتلك النصوص القرآنية أسهمت في ان ترتقي هذه الطبقة من المجتمع من منزلة دنيا الى مرتبة مناسبة تساويهم بالآخرين. لقد شعروا بقيمة انفسهم تحت ظل الشريعة الإسلامية في عهد النبي في ظل هذا الجو الإيماني الذي كان يسير اتجاه العدالة والانصاف.

إن التعامل مع المملوكين في المجتمع الإسلامي كان مقدراً له ان يمر بمراحل متعددة لا يمكن ان يمضي بمرحلة انتقالية واحدة، فالمجتمع آنذاك تعامل مع العبيد واستملاكهم كجزء من ثقافة وسلوك لنمط الحياة القائمة على ذلك النحو، لا يمكن ان تتم عملية التحول بشكل سريع ضمن مرحلة واحدة، من

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية (٨٩).

<sup>(</sup>۲) ابن مسلم، أبي الحسين مسلم بن الحجاج (ت-۲٦١هـ/ ۸۷٥م)، صحيح مسلم، (دار الفكر، بيروت، د. ت)، جـ٥،٤، ص٧١٧ - ١٥،٩٣ الترمذي، سنن، جـ٣، ص٥٠٠، حـ (١٥٤٧)؛ السجستاني، سنن أبي داود، تحقيق: شعيب الارنؤوط واخرون، (دار الرسالة العالمية، دمشق، ٢٠٠٩)، جـ٧، ص٢٦٦ لا٢٤.

خلال تشريع قرآني يحول العبيد الى احراراً دفعةً واحدة، بلا شك فان المجتمع لن ينجح في هذه الانتقالة ولن يتفاعل بايجابية كاملة مع هذا التشريع، لهذا اظن المسألة كانت تتطلب المرور بمراحل كثيرة لإنهاء وجود العبيد في المجتمع، ان المسألة كانت تتطلب المرور بمراحل كثيرة لإنهاء وجود العبيد في المجتمع، تتجاوز هذه المراحل في حدودها الزمنية عهد النبي محمد في الان عهده لم يشهد اكتمال شكل الدولة وتكامل رقعتها الجغرافية، هذا التكامل في الشكل والمساحة تحقق في العصر الراشدي. إذ اصبحت حدود دولة المسلمين تشمل العراق والشام ومصر فضلاً عن شبه الجزيرة العربية، ثم اتسعت اكثر من ذلك فلم يعد مفهوم القبيلة وثقافتها سائداً في ظل هذه الدولة، ووفقاً لهذا المعنى فان الرقعة الجغرافية الموحدة الخاضعة لحكم المسلمين التي يعيش على ارضها مجتمع إسلامي واسع تصدق عليه تسمية الدولة تجاورها وتنافسها دول أخر، مجتمع إسلامي واسع تصدق عليه تسمية والاقتتال القبلي الذي يؤدي الى ينبغي أن يصبح فيه مفهوم الصراعات القبلية والاقتتال القبلي الذي يؤدي الى وقوع أسرى واستعبادهم جزءاً من الماضي، بل من واجب الدولة الإسلامية التي تنشد العدالة ان لا يكون فيها اي وجود لهذا الشكل من اشكال سلب الحرية تنشد العدالة ان لا يكون فيها اي وجود لهذا الشكل من اشكال سلب الحرية والاستعباد.

هذه على اقل تقدير الرؤية التي اجدها مناسبة ومنطقية لمسار العدالة الاجتماعية التي جاء بها الإسلام، ولكن هذا التطور في التعامل مع العبيد كان بحاجة الى قيادة تمتلك الرؤية والمعرفة وتقوم بهذا العمل، المشكلة ان الصحابة الذين تولوا الخلافة بعد النبي في لم يستمروا بخطة الاصلاح والمعالجة للقضاء على وجود العبيد كطبقة في المجتمع وتحويلهم جميعاً الى ان يكونوا أحراراً، لذلك وقعت حالة من التراجع الكبير على واقع المجتمع الإسلامي ليشهد في العصور الإسلامية اللاحقة (الاموية والعباسية) صورة مأساوية اسوء بكثير مما كان عليه الحال في الجاهلية، فعملية استعباد الناس واستملاكهم ظهرت بالوان وصور مخزية بكل ما في كلمة استعباد من معنى، وهذا التراجع ليس بسبب التشريعات الإسلامية انما بسبب الممارسات الخاطئة لمن تولى الحكم والسلطة في دولة المسلمين على اختلاف العصور.

#### نظام الزواج الإسلامي

لابد من مقدمة بسيطة فيما يخصّ تقاليد الزواج وانظمته التي كانت قائمة قبل الإسلام، لأجل فهم الفارق الكبير بين ما كان في الجاهلية من جهة وبين ما حققه الإسلام من اصلاح في نظام الزواج من جهة اخرى. اذ تورد الكتب والمصادر التاريخية ان العرب لم يكونوا على طريقة واحدة للزواج، بل كان المجتمع يطبق اكثر من طريقة بحسب ما اعتادت عليه القبيلة واصبح جزءاً من ممارسات ابنائها المقبولة، فالقبيلة كانت منظومة اجتماعية قائمة بذاتها تسودها الممارسات المقبولة من افرادها، مما قد يسهم ذلك في حصول التباين والاختلاف في انظمة الزواج بين قبيلة واخرى.

النظام الاكثر شيوعاً للزواج في الجاهلية كان زواج الرجل بالمرأة بشكل علني بعد خطبتها وموافقة ذويها، كما ان الابناء كانوا ينسبون الى اسم الاب، وكانت لدى العرب في الجاهلية انظمة زواج اخرى غير ما ذكرناه. فهناك إشارات تاريخية الى وجود حالات الجمع بين الاختين في الجاهلية بالرغم من ان هذا الأمر محرم في الشرائع السماوية التي سبقت الإسلام، فقد ذُكر ان اول من جمع بين الاختين من قريش ابو احيحة سعيد بن العاص جمع بين هند وصفية ابنتي المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم ، كما كان هنالك نوع أخر من الزواج وهو الزواج من زوجة الاب المتوفي. فضلاً عن انواع أخر من الزيجات يصل عددها الى عشرة انواع، كزواج البعولة وزواج الشهر وزواج الضيزن وزواج الاستفضاء وزواج المخادنة وزواج الرخط وزواج البغايا وهن صاحبات الرايات (۱).

إزاء هذا السيل من اشكال انظمة الزواج وانواعها التي كانت منتشرة في شبه الجزيرة العربية بنسب متفاوتة بين منطقة واخرى. جاء الإسلام بنظام متزن للزواج واضح المعالم والحقوق يؤدي تطبيقه الى صلاح المجتمع. إذ إنّ عملية إصلاح

<sup>(</sup>۱) البغدادي، أبي جعفر محمد بن حبيب (ت-٢٤٥هــ/ ٨٥٩م)، المحبر، تحقيق: ايلزه ليختن شتيتر، (دار الافاق الجديدة، بيروت، د. ت)، ص٣٦٥-٣٢٧؛ الشهرستاني، أبي الفتح محمد بن عبد الكريم (ت-٤٨٥هـ/ ١٩٩٢م)، الملل والنحل، تحقيق: أحمد فهمي، (دار الكتب العلمية، ط٢، بيروت، ١٩٩٢)، ص ٢٩١.

المجتمع لابدان تبدأ من إصلاح الأسرة ونظام تشكيلها عن طريق ايجاد التشريعات المناسبة لتحقيق ذلك، فكانت البداية مع تحديد المحرمات من النساء في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَكِحُواْ مَا نَكُعَ ءَابَآ أَكُمُ مِنَ النِساءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّا أَنَهُ كُم وَالْفَوْتُ عَلَيْكُم وَالْفَوْتُ عَلَيْكُم وَالْفَوْتُ وَالْفَوْتُ وَمَنَ عَلَيْكُم أَلُهُ اللَّهُ وَالْفَوْتُ وَالْفَوْتُ وَمَنَ عَلَيْكُم أَلُهُ اللَّهُ وَكَلَاتُكُم وَالْفَوْتُ اللَّخ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأُمَهَاتُكُم وَالْفَوْتُ اللَّي وَعَمَّنُكُم وَكَلَاتُكُم وَبَنَاتُ اللَّخ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأُمَهَاتُكُم وَالْفَوْتُ اللَّي وَعَمَّنُكُم وَالْفَوْتُ اللَّي وَعَمَّاتُكُم وَاللَّهِ فَعَلَيْكُم وَاللَّهِ وَمَعَنَكُم وَاللَّهِ وَمَعَنَكُم وَاللَّهُ اللَّي وَعَلَيْكُم وَاللَّهُ وَكَلَاتُكُم وَاللَّهُ وَكَلَاتُكُم وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَمُعَلِي اللَّهُ وَلَا لَمُعَلِي اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمُعَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى عَنْ وَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَكُم وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَ

التحريم هنا لهذه الاصناف المذكورة من النساء لم يكن هو الاصلاح الكامل لنظام الزواج الإسلامي، إنما هو جزء من هذا النظام، ثم تعززت هذه الخطوة بخطورة ثانية تمثلت بتحديد عدد الزوجات، بعد ان كان الرجل غير محدد بعدد معين من النساء، كلما كان اكثر مالاً أو مكانة اجتماعية أو حباً للنساء وجدناه يعدد في نسائه دون اي حدود معينة. لقد شكل هذا الأمر انتهاكاً واضحاً للمرأة وحقوقها، فمسألة ان يجمع الرجل تحت يده عدد ما استطاع من النساء دون اي تحديد أمر لا يؤدي الى بناء أسرة صالحة، ومن الطبيعي أن لا ينتج من ذلك مجتمع صالح، ولا يُعرف على وجه الدقة التاريخ الذي نزل به التشريع القرآني لتحديد التعدد في الزوجات، بالرغم من وجود إشارات غير مقنعة إلى ان ذلك حصل بعد معركة احد وتحديداً مع بداية العام الرابع للهجرة، الا إننا نظن ان هذا التشريع وعملية تطبيقه والالتزام به كانت في السنوات الخمس الأخيرة من بعد الهجرة.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآيات (٢٢ - ٢٣).

ان ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ أَلَا نُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَنْكِي فَأَنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثَّىٰ وَثُلَثَ وَرُبُعٌ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَا نَعَلُواْ فَوَعِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْكُمُ وَلِكِ أَدِّفَى أَلَا تَعُولُوا ﴾ (١) تمثل لُب النظام الإسلامي في الزواج، اذ قد تبدو الآية الكريمة في شكلها العام الظاهري انها قد اجازت للرجل وسمحت له بهذا الامتياز الكبير على حساب المرأة وحقوقها وقيمتها الانسانية ومكانتها داخل المجتمع، ان السماح للرجل في ان يُعدد في زوجاته حتى أربع نساء في الظاهر انها امتياز للرجل وحرمان للمرأة. ولكنها في الواقع عملية معالجة عادلة لحالة الانفلات والفوضي داخل المجتمعات الإنسانية. إن هذا التحديد اوقف حالة الانفلات في عدد الزيجات التي كان البعض يمارسها ويسبب من خلالها مشاكل اجتماعية كبيرة، لقد كان لبعض الصحابة والمسلمين ويسبب من عشر زوجات، الا ان التشريع الإسلامي الجديد الزم جميع المسلمين ما يقرب من عشر زوجات، الا ان التشريع الإسلامي الجديد الزم جميع المسلمين بان لا يتجاوز الرجل منهم أربع زوجات، وممكن له أن يكتفي بواحدة أو اثنتين أو بان لا يتجاوز الرجل منهم أربع زوجات، وممكن له أن يكتفي بواحدة أو اثنتين أو ثلاث.

إن المفارقة الابرزهنا في هذا التشريع والتي تمثل اللطف الالهي ببني البشر، انها لم تظهر بشكل صريح في النص القرآني الذي اجاز التعددية وحددها بأربع نساء، انما يمكن استنباطها وبوضوح من المرونة العالية والمساحة الكبيرة التي وردت في النظام، فالحرية الممنوحة للرجل في التعددية هنا تتوقف أو تمارس على نطاق ضيق أو انها تُطلق بالكامل متى ما شاء المجتمع ذلك، فالمجتمع اذن هو المتحكم بها وفقاً لظروفه، يوقفها أو يسمح بها على نطاق ضيق حين تكون اعداد النساء مساوية لأعداد الرجال فيه فليس هنالك اي حاجة للسماح بالتعددية، وهو كذلك يسمح بها ويُطلقها دون أية قيود حين تكون اعداد النساء كبيرة جداً وتفوق اعداد الرجال. إذن التشريع القرآني هنا في ظاهره سمح للرجل هذه الممارسة المحددة بأربع نساء، ولكنة قيدها بقيود تزيد أو تنقص انسجاماً مع ظروف المجتمع.

ان التشريع الإسلامي للزواج لم يجعلهُ اللّه تبارك وتعالى خاصاً بالمجتمع الذي

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية (٣).

عاصر النبي الله أو بالمسلمين كافةً على اختلاف العصور والازمنة، انما وضعه الله تعالى للإنسانية جمعاء وهو صالح لكل المجتمعات باختلاف ظروفهم، لأنه تضمن المرونة الكافية لمعالجة اي فروقات بين ظروف المجتمعات الانسانية وأحوالها ولو كانت كبيرة جداً.

إذن كيف يكون صالحاً لكل المجتمعات ولكل العصور؟ ان المجتمعات الانسانية التي تنتمي لعصور مختلفة وجغرافيتها كذلك مختلفة فان ظروفها مختلفة كذلك، قد يحصل التشابه بين مجتمع واخر، وقد تجد ثمة اختلاف كبير بين مجتمع واخر، وهذا امر طبيعي جداً، ان مجمل هذا الاختلاف يؤدي الى اختلاف واضح في التركيبة السكانية لكل مجتمع، اختلاف في عدد النساء مقارنة بعدد الرجال. ان الظروف القاسية التي قد يتعرض لها مجتمع ما كالحروب والكوارث قد تؤدي الى فارق كبير في عدد نسائه قد يصل الى ما نسبته (٧٠٪) سبعون بالمائة في مقابل الى فارق كبير في عدد رجاله، وهذا الخلل الواضح في التركيبة السكانية لهذا المجتمع يفرض نفسه كواقع مرير ومشكلة اجتماعية كبيرة لا يمكن معالجتها الا عن طريق التشريع الإسلامي، الذي سبق ان اكدنا على انه فيه من المرونة ما يسمح لمعالجة مثل هذه المشكلة، ومن ثم فان هذا المجتمع صاحب المشكلة مع خضوعه للتشريع الإسلامي سيسمح للرجال بالقيام بالتعدد في الزيجات بدرجة تقضى على نسبة عالية من عدد النساء المعطلات عن الزواج.

استكمالاً للفكرة السابقة، هناك مجتمعات إنسانية تعيش في ظروف طبيعية مستقرة وتمتلك تركيبة سكانية متوازنة ومتقاربة جداً بين عدد النساء وعدد الرجال، فنسبة النساء فيها قد تصل الى (٥٠٪) خمسين بالمائة، في مقابل (٥٠٪) خمسين بالمائة من الرجال، فإزاء هذا التوازن في الاعداد مع تطبيق التشريع الإسلامي سنلاحظ ان المجتمع نفسه لن يدعم فكرة التعددية ولن يسمح بالتعامل بها، ذلك ان اعداداً كافية من الرجال موجودة داخل هذا المجتمع فلماذا الاضطرار والموافقة من النساء على التعددية، لذلك سنجد ان القيود على حرية التعدد ستكون موجودة وبقوة يضعها الاب والاخ والمرأة نفسها، اما التشريع الإسلامي فلن يتقاطع مع

هذه القيود لأنه اجاز للرجل الزواج من واحدة كما انه اجاز لهُ التعددية، لذلك الاكتفاء بواحدة لا يتقاطع مع طبيعة هذا التشريع اطلاقاً.

لربما يرد تساؤل مشروع هنا: لماذا نفترض الزيادة في عدد النساء مقابل عدد الرجال دائماً، الا يمكن تصور مجتمع يفوق فيه عدد الرجال عدد النساء وبفارق كبير؟

في الواقع لا يمكن حصول ذلك، المجتمعات في العادة اما تحدث فيها الزيادة في عدد النساء وبنسب مختلفة بحسب المجتمع وظروفه، واما ان لا تكون هنالك أية زيادة فالنسب متساوية بين عدد النساء وعدد الرجال، ومن ثم فان عدد الرجال في افضل الاحوال والظروف سيكون مساوياً لعدد النساء، ولن يكون اكثر من عدد النساء لان طبيعة الحياة وظروفها والصراعات التي تشهدها وسبل توفير لقمة العيش غالباً ما تجعل الرجال يتعرضون للهلاك (الموت) ويحصل النقص العددي فيهم اكثر مما يحصل في النساء، فمن خلال الحروب والاقتتال الذي شهدتة الانسانية بمختلف العصور والازمنة وما زال، تزهق اعداد كبيرة جداً من ارواح الرجال، فقط مهما اختلفت ثقافات الشعوب وانماط حياتهم، والخسائر البشرية التي تخلفها عادةً ما تكون بنسبة عالية من الرجال لان المرأة لا تقاتل.

كذلك فان طبيعة الرجل ومسؤوليته في داخل الأسرة وفي ضمن المجتمع تختلف كثيراً عن طبيعة المرأة ومسؤوليتها في داخل الاسرة وفي ضمن المجتمع، فالرجل يتولى مسؤولية الاعمال الشاقة التي فيها الكثير من المخاطر وتستوجب منه كثرة السفر والتنقل ما يعرضه للمخاطر والهلاك بدرجة اعلى، في حين أن حركة المرأة أقل وميدان عملها محدود يكاد ينحصر داخل منزلها في الغالب أو خارجه كالاعمال الخدمية أو التعليمية البسيطة التي لا تعرضها للمخاطر والهلاك.

بناءً على ما تقدم فان المجتمعات البشرية في الغالب هي تعاني من نقص في عدد الرجال بنسب متفاوتة كما ذكرنا متأثرة بظروف المجتمع نفسه، التي في بعض الاحيان تكون ظروفاً طبيعية مستقرة.

ولسنا ببعيدين عما شهدهُ المجتمع الاوربي في مطلع القرن العشرين ومنتصفه خلال الحربين العالميتين الاولى والثانية، اذ كانت الخسائر البشرية كبيرة جداً ومهولة في اعداد الرجال، خلفت تلك الخسائر زيادة واضحة في اعداد النساء في جميع الدول الاوربية التي شاركت في الحرب وبشكل خاص دول (المانيا وبريطانيا وفرنسا وروسيا) ما شكل مشكلة اجتماعية كبيرة لا يمكن حلها مع تطبيق هذه المجتمعات الاوربية لنظام الزواج الاحادي بحسب الديانة المسيحية الذي لا يسمح للرجل بان يتزوج باكثر من امرأة واحدة، فالنساء العاطلات عن الزواج سرعان ما لجئن الى الشارع وكان لذلك تداعيات اخلاقية خطيرة. لذلك فان التأمل في واقع المجتمعات البشرية وظروفها المختلفة يضعنا إزاء حقيقة واضحة: هي ان التشريع الإسلامي للزواج يعبر عن حكمة الله تعالى ولطفه وعنايته ببني البشر، وليس للعقل البشري القدرة على انتاج تشريع أو قانون مماثل يوازيه في العدالة والمرونة والاستيعاب لكل الظروف والاحوال والتقلبات التي تمر بها المجتمعات البشرية.

عند نزول هذه التشريعات المرتبطة بتحديد المحرمات من النساء، وبعد ذلك تحدد عدد الزواج المسموح به للمسلم، تكامل النظام الإسلامي الخاص بالزواج واصبح تشريعاً الهياً واجب التطبيق، فاشرف النبي بنفسه على تطبيقه، وامر اصحابه الالتزام بذلك ومن كان تحت يده اكثر من اربع زوجات، امرهُ ان يتخلى عن الزيادة، وهكذا كان على بعض الصحابة ممن لديهم عدد كبير من الزوجات ان يبقوا فقط على اربع زوجات، شمل هذا التشريع جميع المسلمين ولم يستثن منهم الا النبي في نفسه، فقد استثناهُ الله تعالى من هذا التحديد وسنأتي على ذكر الحكمة الالهية من ذلك بالتفصيل.

## زوجات النبي 🏥

أول نساء النبي الله كما ذكرنا سابقاً كانت السيدة خديجة كالله ، فلم يتزوج بأخرى حتى رحلت الى الرفيق الاعلى في السنة العاشرة من البعثة. وبعد وفاتها

تزوج النبي في من السيدة سؤدة بنت زمعة فكانت أول زوجة له بعد السيدة خديجة في عدد النساء اللواتي تزوج منهن ولكن الاقرب الى الدقة تلك التي ذكرت بانه تزوج من اثنتي عشرة امرأة بما فيهن السيدة خديجة في مست زوجات من قبيلة قريش وهن: السيدة خديجة في السيدة سؤدة السيدة عائشة السيدة حفصة السيدة أم سلمة والسيدة أم حبيبة اما زوجاته الباقيات فكن من سائر القبائل العربية فضلاً عن غير العربيات، توفي منهن في حياة النبي في اثنتان هما السيدة خديجة في والسيدة زينب بنت خزيمة التي كانت تلقب قبل زواج النبي همنها بأم المساكين (۱).

لقد نال موضوع زيجات النبي المتعددة اهتمام المستشرقين وتركيزهم، وشمل معظم دراساتهم، فالدراسات الاستشراقية القديمة فسرت هذا التعدد على انه حب للنساء ورغبة وهوى وتعلق (٢)، ولجأ إلى هذا التفسير اصحاب تلك الدراسات لأجل تثبيت مأخذ اخلاقي يطعن بنبوة الحبيب المصطفى محمد ، من دون النظر الى الاهداف والاحكام لتلك الزيجات التي سنتحدث عنها بالتفصيل. اما الدراسات الاستشراقية الحديثة فأصحابها بين تمسك بالتفسير القديم وبين تقديم تفسير جديد لهذا التعدد اقل حدة وتشدد من السابق.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٢٦٠؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٥٠؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٧٤.

<sup>(</sup>۲) ومن ابرز المستشرقين الذين اتهموا النبي محمد في هذا الجانب هو المستشرق اليهودي (اجناس جولدتسيهر) الذي اشتهر بعدائه للاسلام والنبي أذ يورد في كتابه العقيدة والشريعة في الإسلام ما نصه «ويمكننا ان نقرر دون ريب بصفة عامة ان ميل النبي للنساء كان ميلاً مطرداً في الزيادة. . . فقد روي عنه انه قال ويقص النبي محمد (انما حبب الي من دنياكم النساء والطيب وجُعِلت قُرة عيني في الصلاة»؛ ينظر: ترجمة محمد يوسف موسى واخرون، (دار الكتب الحديثة، ط۲، مصر، د. ت)، ص١٤٧-١٤٣ ولم يقتصر الامر على المستشرقين المعادين للاسلام بل طال هذا الامر حتى المستشرقين الذين وصفوا بانصافهم للنبي محمد في جوانب سيرته العطرة ولكنهم اخفقوا في هذا الجانب وابرزهم المستشرق الفرنسي (غوستاف لوبون) الذي يصف النبي محمد بقوله: «وضعف محمد الوحيد هو حبه الطارئ للنساء»؛ ينظر: حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، (مؤسسة الهنداوي للتعليم والثقافة، مصر، ٢٠١٣)،

هنا اجد من الافضل ان نأخذ تصوراً عاماً عن زوجات النبي الله كأسمائهن وتسلسل الزواج وظروفه فضلاً عن معرفة سن كل زوجة منهن قبل ان نتحدث عن الاحكام والاهداف التي دفعت النبي الله إلى هذه الزيجات. ولن نبدأ الحديث حول السيدة خديجة عَلَيْتُ لأننا تحدثنا عنها سابقاً وبالتفصيل، الدور بعدها للسيدة سؤدة بن زمعة كانت احدى المسلمات الأُولَيات، دخلت الإسلام في وقتٍ مبكر، وبسبب ذلك تعرضت للكثير من حالات الاعتراض والضغط من ابناء عمومتها واقاربها لإجبارها على ترك الإسلام، فتحملت في سبيل ذلك الاذي، لكنها ثبتت على المحافظة على دينها. كانت السيدة سؤدة متزوجة من السكران بن عمرو الذي هاجر معها الى الحبشة، بقوا هناك مدة من الزمن، ثم عادوا الى مكة قبل الهجرة الى المدينة، ثم توفي زوجها السكران بن عمرو في مكة بعد العودة بوقت قصير بحدود السنة العاشرة للبعثة، فبقيت السيدة سؤدة وحيدة بعد ان تخلى عنها اهلها وابناء عمومتها لدخولها في الإسلام من دون موافقتهم. لقد جاء زواج النبي ﷺ منها في هذا الوقت لاحتضانها والمحافظة على دينها. اذ كانت امرأة كبيرة السن وبحاجة الى رعاية وحماية، لذلك لا يمكن تخيل هذا النوع من الزواج على انه حب للنساء وتعلق وهوى بقدر ما حمل في طياته دوافع انسانية واجتماعية عالية، فكان زواج النبي على منها في السنة الحادية عشرة من البعثة قبل الهجرة الى المدينة بعامين ويقيت معهُ حتى وفاته (١).

بعد السيدة سؤدة بنت زمعة تزوج النبي في من السيدة عائشة بنت أبي بكر، كانت صغيرة في السن حين خطبها فبقيت في دار ابيها ولم تنتقل الى بيت النبي الا بعد الهجرة الى المدينة. اما القول في سبب زواجه منها ففيه كلام كثير، لكننا سنأتي لاحقاً على ذكر احداهم العلل والاسباب التي نظن انها دفعت النبي إلى الزواج منها. فهي الزوجة الوحيدة من بين زوجاته كانت باكراً (عذراء) لم يسبق لها الزواج قبل النبي في، ولم يكن عمرها قد تجاوز الثالثة عشرة.

ثم تزوج من السيدة حفصة بنت عمر بن الخطاب، كانت مُتزوجة من خُنيس بن

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٥٨ ١٠؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٣٨.

خُذافة السهمي الذي شارك في معركة بدر وتوفي بعدها بمدة وجيزة، فجاء زواج النبي هي منها في حدود السنة الثالثة من الهجرة (١).

بعدها تزوج من السيدة زينب بنت خزيمة، كانت هذه السيدة متزوجة قبل النبي في من الطفيل بن الحارث بن عبد المطلب الذي وافاهُ الاجل، فتزوجت من اخيه عبيدة بن الحارث الذي استشهد في معركة بدر. لقبت هذه السيدة قبل الإسلام بأم المساكين لعاطفتها الشديدة على كل مسكين، حين تزوجها النبي كانت قد تجاوزت سن الشباب واصبحت امرأة كبيرة العمر بلغت الستين عاماً، فكان زواج النبي في منها مواساةً لها وتكريماً لتضحياتها الكبيرة. وحصل هذا الزواج في السنة الثالثة من بعد الهجرة ولم يمتد طويلاً فقد توفيت بعد زواجها بمدة وجيزة.

بعد زينب بنت خزيمة تزوج النبي من السيدة هند بنت أبي امية المعروفة بأم سلمة، كانت متزوجة من عبد الله بن عبد الاسد الذي كان احد المسلمين الاوائل، هاجرت معه الى الحبشة ثم عادا الى مكة وهاجرا مع النبي الى المدينة، اشترك زوجها في معركة احد واصيب بجراح ادت فيما بعد الى استشهاده، بعد استشهاد زوجها خطبها ابو بكر ثم خطبها عمر بن الخطاب فاعتذرت عن الزواج وكانت امرأة كبيرة السن وكثيرة الاولاد، ثم بعد ذلك تقدم لها النبي فخطبها وتزوجها وتكفلها وابناءها، كما قام النبي بي بتزويج ابنها سلمة من امامة بنت حمزة بن عبد المطلب، جاء زواج النبي شي منها اكراماً لها وتعويضاً عما لاقته من معاناة (٢٠).

من بعد أم سلمة تزوج النبي هم من السيدة زينب بنت جحش وهي ابنة عمته، ولهذا الزواج قصة طويلة ، إذ أمره الله تعالى به فتردد في ذلك استحياءً وخجلاً فما كان من الله تعالى الا ان دعى النبي هم للمضي فيه واتمامه، تحقيقاً لحكم شرعى وابطال احدى عادات الجاهلية. كانت السيدة زينب بنت جحش امرأة

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، المعارف، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٥٨-١٠٦١؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٣٨-٢٤٤؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٧٥-١٧٦.

جميلة توسط النبي الله في بداية الامر وزوجها الى زيد بن حارثة (وزيد هذا كان النبي الله عند رباه منذ كان صغيراً وتبناه كابنه فلما كبر كان يلازمهُ ويرافقهُ اينما حل وكان من خُلص اصحابه حتى استشهد في معركة مؤتة)، بعد زواجهما لم يحصل الوفاق، كانت الخلافات بينهما مستمرة وارادا الطلاق والانفصال عدة مرات، الا ان النبي الله كان لا يسمح بذلك ويبذل كل جهده للإبقاء على هذا الزواج، يبدو ان الارادة الالهية كانت تقضى بان يتم هذا الطلاق بين زيد بن حارثة وزينب بنت جحش ومن ثم زواج النبي الله منها ليصبح حكماً شرعياً، قد إشارة الآية الكريمة الى ذلك بوضوح بقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي ٓ أَنَّعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَٱنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِك عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتَّقِ ٱللَّهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَغَثْنَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزُورِج أَدْعِيَآبِهِمُ إِذَا قَضَوّاْ مِنْهُنَّ وَطُرّاً وَكَاكَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴾(١)، لقد وضحت الآية الكريمة السبب الحقيقي لهذا الزواج الذي تم بإرادة الله تعالى لإبطال احدى العادات الجاهلية التي كانت تقوم على اساس عدم زواج طليقة الابن المتبنى من ابيه الذي تبناه، اي ان الرجل الذي كان قد تبنى ابناً لهُ فطلق هذا الابن زوجته فلا يجوز لذلك الاب الزواج منها، وهذه احدى العادات الجاهلية اراد اللّه تعالى ان يبطلها بقيام زيد وهو ابن النبي بالتبني بطلاق زينب بنت جحش، ثم زواج النبي ﷺ منها (٢).

على اثر الامر الالهي بهذا الزواج تزوج منها النبي هذا وبقيت معهُ حتى وفاته، كانت السيدة زينب متوسطة العمر قد وردت بشأنها مرويات كثيرة، كذلك فان المستشرقين قد استعانوا على احداث هذا الزواج ببعض المرويات الإسلامية غير دقيقة وبالخصوص ما رواه الطبري في تاريخ الامم والملوك.

بعدها تأتي السيدة رملة بنت أبي سفيان وتلقب بام حبيبة، كانت من أوليات المسلمات ومتزوجة من عبيد الله بن جحش، هاجرت معه الى الحبشة وبقوا هناك

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية (٣٧).

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٥٩؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٤٢٤؛ الطبري، تاريخ، جـ٢، ص٥٦٢ - ١٧٦ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٧٦.

لمدة، الا ان زوجها ترك دين الإسلام واعتنق النصرانية، فلم تتبع زوجها في ما فعل بل خالفته وحافظت على اسلامها ثم فارقته حتى مات هناك. لقد مرت بظروف صعبة لم يكن لها اي معيل وقد تحملت الصعاب في سبيل المحافظة على دينها فاراد النبي في ان يوفر لها الحماية والامان فاكرمها بزواجهِ منها. بعض الآراء ولاسيما تلك الدراسات الاستشراقية الحديثة التي رأت في هذا الزواج محاولة لكسب أبيها أبي سفيان بن حرب واستمالته لأجل ان يُغير موقفه من الدعوة ويخفف من حدة العداء، الا اننا نعتقد بان الدوافع الانسانية كانت هي الابرز في وقوع هذا الزواج (۱).

بعدها تزوج النبي من السيدة جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار الخزاعية، ابوها كان زعيماً لقبيلته ومعادياً للمسلمين، ذكرت كتب التاريخ في قصة زواج النبي منها، ان ابيها كان يعد العُدة ويجمع الناس لمهاجمة المدينة، فلما وصلت اخبار ذلك الى النبي خرج له بالمسلمين ووقع القتال بينهما، فانهزم الحارث بن أبي ضرار واتباعه وفروا من ارض المعركة مخلفين وراءهم النساء والاطفال في غزوة عرفت بغزوة المريسيع أو غزوة بني المصطلق، من بين ما وقع من الاسرى السيدة جويرية بنت الحارث وكانت متزوجة من احد رجال قبيلتها يدعى مسافع بن صفوان المصطلقي الذي قتل في تلك الغزوة. فطلبت الحضور عند النبي وطلبت منه أن يعينها على دفع الفدية واطلاق سراحها لتعود الى اهلها، فقبل النبي أن يعينها في ذلك وبعد ان نالت حريتها عرض عليها الزواج فقبلت السيدة جويرية. اخبار هذا الزواج انتشرت بين المسلمين فقرروا اطلاق فقبلت السيدة جويرية. اخبار هذا الزواج انتشرت بين المسلمين فقرروا اطلاق مسراح جميع الاسرى دون اخذ الفدية تكريماً لهذا الزواج، فكان ذلك موقفاً انسانياً رفيعاً قابلة ابناء هذه القبيلة بالإقبال على النبي واعلان دخولهم في الإسلام، فاصبحوا جزءاً من المسلمين بفضل سياسة التسامح التي اتبعها النبي مع القبائل المعادية له، كما ان لهذه المصاهرة أثر كبير ايضاً في تغير موقف بني المصطلق.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٥٠١؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٤١-٢٤٢؛ ابن الأثير، الكامل، جـ٢، ص٢٤١.

فأصبحت السيدة جويرية بنت الحارث احدى زوجات النبي ﷺ حتى وفاته (١).

ثم يأتي دور السيدة مارية القبطية كانت جارية اهداها المقوقس حاكم الاسكندرية في مصر الى النبي في السنة السابعة من الهجرة، فتزوجها وانجبت له ابراهيم، وهي الوحيدة من بين زوجاته بعد السيدة خديجة عليه التي انجبت له توفيت بعد وفاته بخمس سنوات (٢).

بعدها تأتي السيدة صفية بنت حُيّي بن اخطب اليهودية من بني النظير، والدها كان من الد اعداء النبي ، وهو احد زعماء يهود بني النظير قتل مع بني قريظة، كانت السيدة صفية متزوجة من قبل مرتين من رجلين من اليهود قبل ان يتزوج منها النبي هما سلام بن مشكم، وبعده كنانة بن الربيع بن أبي الحقيق اللذان قُتلا بحروبهم مع المسلمين. كانت السيدة صفية قد وقعت في الاسر في غزوة خيبر السنة الثامنة للهجرة فعرض عليها النبي الزواج فقبلت بذلك، وكان قبل ذلك قد خيرها النبي بين ان يعتقها ويتزوجها، فاختارت البقاء معه كزوجة باختيارها الكامل ورغبتها، فتزوج منها النبي ، وكان لزواجه هذا الفضل في دخول عدد ليس بالقليل من قومها من اليهود في الإسلام.

بعدها تم الزواج من السيدة ميمونة بنت الحارث الهلالية، التي كانت قد تزوجت مرتين قبل ذلك، فلما مات زوجها الثاني وهبت نفسها لرسول الله في فقبل الزواج منها اكراماً لها وتقديراً لرغبتها، كانت السيدة ميمونة اخر زوجات النبي في تم الزواج منها في مكة في وقت عمرة القضاء اواخر السنة السابعة للهجرة اي بعد سنة واحدة من صلح الحديبية، كانت كبيرة في السن، رافقت النبي في غزوة تبوك(٣)، وقد وردت الإشارة اليها في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّينَ النَّهِ فَي غزوة تبوك(٣)، وقد وردت الإشارة اليها في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِيُّ

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٥٠١-١٠٦٠؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٥٢٠؛ ابن الأثير، الكامل، جـ٢، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد. الطبقات، جــ ٢، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٦٠-١٠٦؛ ابن اسحاق، سيرة ابن اسحاق، جـ٥، ص٢٤٦-٢٤٧؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٧٦.

إِنَّا ٱلْحَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّتِي ءَاتَيْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَيْكَ وَبِنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ خَلَيْكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَٱمْلَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّلِيكَ وَبَنَاتِ خَلَيْكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَٱمْلَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ ٱلنِّيُّ أَن يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً لَّكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنَامَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي آزُوجِهِمْ وَمَا مَلَكَ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُ وَكَابَ ٱللَّهُ عَفُورًا تَحْدَامًا هُونَ عَلَيْكَ حَرَبُ وَكَابَ ٱللَّهُ عَفُورًا تَحْدَامُ اللهُ عَنْ أَنْ يَعْمَلُونَ عَلَيْكَ حَرَبُ وَكَابَ ٱللهُ عَفُورًا تَحْدَامُ اللهُ عَنْ أَرْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُ وَكَابَ ٱلللهُ عَفُورًا تَحْدِيمًا ﴾ (١).

## الاهداف والمقاصد من زواج النبي ﷺ المتعدد

السؤال المهم هنا الذي يُحاكي تطلعات المستشرقين وسعيهم لترسيخ فكرته على انها حقيقة: هل كانت هذه الزيجات تُعبر عن رغبة في النساء وحب وهوى أم ان لها اهداف ومقاصد أخر؟ ان الاجابة عن ذلك تحتاج الى تفصيل مُطول، ولكننا بالإمكان ان نجيبهم بسؤال يحمل في طياته الكثير من الالم: هل كان النبي سعيداً بهذا العدد من النساء؟ من الواضح ان هذا العدد الكبير من الأعباء على النبي الأكرم في كثرة زيجاته، وهو المنشغل بكامل تفكيره وشعوره نحو إنجاح الدعوة وأتمام مهمة النبوة المكلف بها على اكمل وجه. إن الحقيقة واضحة وضوح الشمس في مسألة المقاصد والاهداف التي دفعته لهذه الزيجات المتعددة، كانت برمتها تصب في مصلحة الدعوة الإسلامية وسرعة انتشارها، بل اننا نحسب ان النبي في لأجل ان لا تتوقف هذه المصلحة كان يتحمل الاذى النفسي والفكري في سبيل ذلك، فقد ورد في كثير من المرويات اخبار عن بعض الخلافات بين بعض زوجاته، وهذا يقيناً كان يستنزف كثيراً من راحته وتفكيره.

من اللافت للنظر ان النبي الله يعدد زيجاته الا بعد ان تجاوز عقده الخامس من العمر، فكان اول زواج له بعد السيدة خديجة المحالية في حدود السنة الحادية عشرة من البعثة، أي بعد أن بلغ الحادية والخمسين من عمره، فلو كان محباً للنساء وقلبه متعلق بهن كما تحدث المستشرقون لما انتظر كل هذه السنوات من عمره تمضي من دون ان يجدد زواجه!! لقد جرت العادة في مجتمعه المكي ان الرجل

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب، الآية (٥٠).

يعدد في زيجاته ولا يكتفي بواحدة ولاسيما اولئك المحبين للنساء، فلماذا خالف النبي عادات قومه واكتفى بواحدة فقط طوال سنوات شبابه وعطائه وقوته اذا كان فعلاً محباً للنساء كما يقولون!! إذن فالتأخر في مسألة الزواج الثاني حتى بلوغ الحادية والخمسين هي أحد اهم الادلة على بطلان تلك التهمة.

كما ان المحب للنساء يبحث عن الجميلات والصغيرات، وهذا الحال لم يحصل مع النبي ، فكل زوجاته من الثيبات (الارامل أو المطلقات) كبيرات السن الا السيدة عائشة، تجاوزت اعمار بعضهن الخمسين أو الستين ولم يكن صالحات الأمور الزواج، فما حاجة الرجل بامرأة قد بلغت الخمسين أو قد تجاوزت الستين من عمرها، وما حاجة الرجل بامرأة كثيرة العيال والابناء، وما حاجة الرجل بامرأة بطيئة الحركة ارهقتها الايام والسنين. تلك هي مواصفات زوجات النبي الله فأي حب هذا واي عشق واي رغبه يتهمونه بها!! ولم يكن بين زوجاته الا زوجة واحدة صغيرة السن لم يسبق لها الزواج هي السيدة عائشة بنت أبي بكر التي حاولت بعض المصادر الإسلامية ان تقدم صورة مبالغ فيها عن عشق النبي الله الله وتعلقه بها. ان زواج النبي الله من السيدة عائشة قد يبدو مختلفاً في سياقهِ ومضمونه عن زيجاته الاخريات، كون الزوجة امرأة باكر وصغيرة السن فضلاً عن كونها ابنة رفيقهِ ومن المقربين لديه، ولكننا نعتقد ان الهدف من زواجهِ هذا لم يختلف عن المقاصد والاهداف السابقة التي كلها تدخل في ضمن المصلحة العليا للدعوة الإسلامية ولا تدخل في ضمن المصلحة والرغبة الشخصية للنبي ، لقد تزوج منها لأجل ردم ثغرة خطيرة جداً كان بالإمكان حصولها في داخل المجتمعات الإسلامية بمختلف العصور لو لم يقع هذا الزواج، فمن الضروري الانتباه الى ان جميع زوجات النبي ﷺ من الثيبات (الارامل أو المطلقات)، فلو انه لم يتزوج من السيدة عائشة وهي الباكر الوحيدة بين زوجاته لوجدنا اليوم ان فريقاً من المسلمين أو طائفة منهم تدعو الى تقليد سُنة النبي الله في عدم الزواج من النساء البواكر والزواج فقط من الارامل أو المطلقات اتباعاً لسنة النبي ، فيصاب المجتمع الإسلامي بمشكلة اجتماعية كبيرة من الصعب تجاوزها، لذلك اظن ان النبي هي وبدرجة عالية من الوعي والاحاطة الكاملة بمستقبل الامة اراد سد هكذا ثغره قد تقتل المجتمعات الإسلامية اللاحقة فكان الزواج من السيدة عائشة.

الفائدة الاخرى من هذا الزواج والتي اشتركت في تحقيقها السيدة عائشة وبقية زوجات النبي هي عملية تحويلهن الى وسائط لنقل المعلومة الشرعية الى نساء المسلمين من النبي في فهو لا يجد الحرج في مخاطبة زوجاته وتعليمهن احكام خاصة بالنساء كالغُسل والطهارة والحيض والنفاس وغيرها، ليقمن بدور نقل المعلومة لبقية نساء المسلمين، أو الاجابة عن تساؤلاتهن بعد الاستماع الى اجابات مباشرة من النبي في أن هذا العمل الكبير الذي أدته زوجات النبي في حياته وبعد وفاته يشكل عنصراً هاماً وفاعلاً في سبيل تكامل نشر الدعوة الإسلامية وتبليغ احكامها على افضل صورة، وهو بالوقت نفسه يوضح المقاصد والاهداف النبيلة التي دفعت النبي في للزيجات المتعددة، ولنا ان نتخيل استمرار زوجاته بنقل الاخبار عنه وتعليم نساء المسلمين لسنوات طويلة بعد وفاته واخرهن كانت السيدة عائشة التي توفيت سنة (٥٨ هـ)، وهذه فائدة اخرى من زواجه منها انها استمرت لسنوات طويلة من بعده تمثل مصدراً مباشراً للمعلومة.

كما ان هذا التعدد كانت لهُ دوافع اخر قد أشرنا إلى بعضها في مواضع سابقة،

فالدافع الاجتماعي من بينها، فقد كانت بعض زيجات النبي بدوافع اجتماعية كزواجه من السيدة سؤدة بنت زمعة، التي لم يكن لها من معيل بعد وفاة زوجها السابق فأصبحت وحيدة اهلها وذويها قطعوا الصلة بها لاعتناقها الإسلام، فجاء زواج النبي منها حماية لها وتكريماً، انتشلها من الظروف الاجتماعية والمادية الصعبة التي كانت تمر بها ولاسيما كبر سنها. هذا الدافع نفسه كان حاضراً في زواج النبي من السيدة رملة بنت أبي سفيان. النبي بهذه الطريقة حاول ان يؤسس وكذلك من السيدة مند بنت أبي امية لمفاهيم جديدة كانت غائبة في المجتمع الجاهلي أو العربي حاول ان يهذب من سلوك الرجل ومن رغباته واهوائه، فتجد ان معظم تلك الزيجات كانت تحمل في طياتها دوافع انسانية نبيلة. كما ان النبي في وهو مُعلم الامة شجع على التعامل طياتها دوافع انسانية من النساء (الارامل والمطلقات) وعدم تحويل هذه الفئة من المجتمع الي درجة ادني من بقية الفئات.

قد يُفهم من بعض زيجات النبي الله اتمت لأجل دوافع سياسية، وهذا ما اكده بعض المستشرقين المتأخرين ومنهم مونتجمري وات (١)، يجب الاعتراف بان هذا الرأي يمثل تطوراً ملحوظاً في الموقف الاستشراقي الحديث من دوافع النبي في زواجه المتعدد، الا اننا لا نعتقد بوجود هذه الدوافع عند النبي مع انه تزوج عدداً من النساء ينتسبن الى وجهاء القبائل وزعمائها كالسيدة جويرية بنت الحارث، وأبيها الحارث زعيم بني المصطلق، والسيدة صفية بنت حيى بن اخطب، وأبيها حيي بن أخطب زعيم قبيلة بني النضير اليهودية، والسيدة رملة بنت أبي سفيان، وأبيها أبي سفيان بن حرب من قادة وزعماء مكة. نعم لا نظن بوجود أي دوافع سياسية عند النبي من هذه الزيجات، بالرغم من أن بعضها قد أسهم في تبدل المواقف المعارضة للدعوة الى مواقف مؤيدة لها، ان شخصية النبي في التعامل مع الآخرين، والاعتقاد بوجود قامت على اساس الصراحة والوضوح في التعامل مع الآخرين، والاعتقاد بوجود

<sup>(</sup>١) بقوله «واخر ما يلاحظ على زيجات النبي انه كان يستخدمها... لأغراض سياسية»، ينظر: وات، محمد في المدينة، ص٤٣٦.

دوافع سياسية يتقاطع تماماً مع هذه المعاني الطيبة المعروفة عنه، لذلك نحن نُشدد على الدافع الديني بالدرجة الاولى على انه كان المحرك لهذا التعدد، ومن بعده يأتي الدافع الاجتماعي بالدرجة الثانية، ولا نقفل الباب امام عملية استحضار أي دافع اخر غير ما ذكرناه بشرط ان لا يتقاطع مع ما عُرف عن شخصية النبي الاكرم من خلق رفيع وصدق وامانة في التعامل الإنساني.

لابد من الإشارة هنا الى مسألة مهمة في مواجهة من يقول ان النبي عدّد في زوجاته محبة في النساء نقول ان الله تعالى قد بيّن في كتابه العزيز الى انه لم يكن اول من عدد في زوجاته، انما قد سبقه في ذلك الرسل ففي قوله تعالى و وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمُ أَزْوَجًا وَذُرِيّةً في ذلك الرسل ففي قوله تعالى الأنبياء والرسل الذين سبقوا النبي الله لم يقتصروا على زوجة واحدة فحسب، فقد تزوج النبي ابراهيم عَلَيْ من اربعة نساء، اما نبي الله داود عَلَيْ فقد تزوج من تسعة وتسعين زوجة، والنبي سليمان عَلَيْ تزوج من سبعمائة زوجة. بالرغم مما في هذه الارقام من مبالغة كبيرة ولكنها تؤكد على فكرة التعددية، كما تؤكد على النبي محمداً الله لم يكن اول الانبياء يُقدم على الزواج بأكثر من زوجة واحدة.

اما الشرائع السماوية السابقة فهي الاخرى اجازت التعددية ولم تُحرّمها بما في ذلك شريعة نبي الله موسى عَيَيُ التي جاءت مصداقاً لشريعة نبي الله موسى عَيَيُ ذلك شريعة نبي الله موسى عَيَيُ التي جاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَنِي ٓ إِسْرَةٍ يِلَ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِيَكُم مُصَدِقاً كِما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَنِي ٓ إِسْرَةٍ يِلَ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِيَكُم مُصَدِقاً لِمَا بَيْنَ يَدَى مَن النّورَئيةِ وَمُبُشِّرًا مِسُولٍ يَأْتِي مِن بَعْدِى الشمه وَ أَحَدُ فَلَمّا جَآءَهُم وَالْمِيتِنِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ مُن يَدَى مِن النّورَئيةِ وَمُبُشِّرًا مِسُولٍ يَأْتِي مِن بَعْدِى اسمه وَ أَحَدُ الله موسى عَلِيكُ لم تُحرّم التعددية في الزيجات، فمن اين الإضافات اين جاء هذا التحريم المسيحي للتعددية؟ مما لاشك فيه هو من بين الإضافات اين جاء هذا التي طالت لاحقاً اصل العقيدة والتشريع في المسيحية، وأسهمت في ادخال المجتمعات المسيحية في مشاكل اجتماعية كبيرة بسبب تطبيقها الزواج في ادخال المجتمعات المسيحية في مشاكل اجتماعية كبيرة بسبب تطبيقها الزواج الأحادي وتحريمها التعددية.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية (٦).

ان هذا الاصلاح الاجتماعي المتمثل بتشريع نظام الزواج الإسلامي احدث تطوراً كبيراً في مستوى بناء الأسرة في داخل المجتمع، واسس لأُطر واضحة ومنظمة للعلاقات الإنسانية تحافظ على حقوق جميعهم وعلى وجه الخصوص النساء، كما ان هنالك تشريعات اخر متُممة لهذا النظام بيَّنت حقوق الزوجة والابناء، ما ادى الى ارتقاء الواقع الاجتماعي في ظل دولة المسلمين الناشئة واظهار المجتمع العربي الإسلامي بصورة افضل بكثير عما كان عليه في الماضي على عهد الجاهلية.



## الفصل الثامن:

# الأحداث والتطورات الأخيرة حتى وفاة النبي الله

- عام الوفود
- تبليغ آيات البراءة
- أحداث السنة الأخيرة من حياة النبي محمد عليها
  - حجة الوداع
  - البيعة لعلي بن أبي طالب عُلِيَّا في غدير خم
  - عودة النبي ﷺ إلى المدينة (أيامهُ الأخيرة)
    - وفاة النبي ﷺ (سقيفة بني ساعدة)



# الأحداث والتطورات الأخيرة حتى وفاة النبي 🎡

#### عام الوفود

من الاحداث المهمة التي تمثل المرحلة الأخيرة من حياة النبي ، التي بالإمكان عدّها من بين ثمار ونتائج ذلك النشاط والجهد الكبير الذي بذلة النبي واصحابه على امتداد سنوات الدعوة. لقد شهد المسلمون في عامهم التاسع من الهجرة، وتحديداً بعد العودة من غزوة تبوك توافد قبائل شبه الجزيرة العربية على المدينة المنورة معلنين اعتناقهم الإسلام، هذا الوفود على النبي في المدينة في المدينة الوقت يؤكد على تكامل قناعات زعماء هذه القبائل بحقيقة واضحة هي ان المسلمين اصبحوا القوة الابرز في شبه الجزيرة العربية واصحاب النفوذ الاوسع فيها. فالثقافة العربية آنذاك قامت على تقديس القوي والانضواء تحت لوائه والسعي للدخول في منظومته العسكرية لضمان عدم التعرض للغزو والحصول على الحماية والامان، كما ان ذلك الانضواء سيأتي ببعض المكاسب والمصالح على النبي يعلنون فيه اعتناقهم للإسلام وانضمامهم الى دولته الناشئة، ليس بفعل القناعات الراسخة لدى هؤلاء بأصالة الدين الإسلامي وكونه الانفع للبشرية بل للأسباب الانفة التي ذكرناها.

من بين تلك الوفود التي قدمت على رسول الله على المدينة المنورة جماعة

من قبيلة أسد وجماعة من قبيلة فزارة وكذلك من قبيلة مرة وقبيلة ثعلبة وتميم وكلاب وقشير والبكاء وكنانة وثقيف وبهراء، كما قدِمت وفود اخرى في تواريخ متعددة منها وفود قبائل عبس ومحارب وهلال وعامر بن صعصعة وجعدة وباهلة وطيء وجذام وحنيفة وبكر بن وائل وتغلب (۱) إن مجمل هذه الوفود الممثلة للقبائل لا تعبر عن حالة قبول واحدة نابعة عن الايمان الصادق بالدعوة ومن اجل ذلك وفدت على النبي واعلنت دخولها في الإسلام، انما كانت لهم احوال متعددة قد تكون مدفوعة بدوافع القلق والخوف من المواجهة مع المسلمين، أو الرغبة في التحالف معهم والحصول على المكاسب والمغانم، أو هي حالة من المحاكاة والتقليد تقوم بها بعض القبائل على اثر لما قامت به قبائل أخر دون ان تكون هنالك قناعات راسخة.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص ٩٨٥ وما بعدها ؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص٧٩-٨٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص ١٥٧ و صابعدها ؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص ١٥٧ - ٥٠ ؛ المقريزي، الكامل، جـ٢، ص ١٥٧ - ١٠٠ المقريزي، امتاع الاسماع، جـ٢، ص ٨٩،٩٨ - ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة النصر، الآيتان (١-٢).

عَلَى ٱلْكَذِبِينَ ﴿''، فلما لم يقروا بتلك الحقيقة الصريحة المذكورة في القرآن حول طبيعة المسيح وكونه عبد من عباد الله مخلوق من تراب كما هو حال كل بني آدم، دعاهم النبي إلى المباهلة وفق ما وردت اوصافها في القرآن الكريم، لذلك حرص النبي أن يكون في الموعد المحدد للمباهلة وقد احضر معهُ آل بيته الاطهار (علي وفاطمة والحسن والحسين) (عليهم السلام جميعاً) فارتعب رجال النصارى لما رأوا النبي ومن معه من أهل بيته على هيأة نورانية لا يمكن الوقوف امامهم وتحديهم، فقرروا الانسحاب من هذا التحدي وطلبوا من النبي ذلك النبي اللهم كتاباً فيه الامان مقابل ان يدفعوا الجزية، فكتب لهم النبي أذلك الكتاب (٢).

### تبليغ آيات البراءة

في نهاية العام التاسع للهجرة/الثاني والعشرون للبعثة، في المراحل الختامية من حياة النبي في نزلت عليه الآيات الاولى من سورة براءة، فسلمها الى أبي بكر وامره بالخروج من المدينة نحو مكة على رأس ثلاثمائة مسلم ليقرأها هناك على الناس في يوم النحر بعد الانتهاء من الحج. فعلاً خرج ابو بكر لتنفيذ أمر النبي وبعد خروجه من المدينة نزل جبريل على على النبي وبلغه أن الله تعالى يأمره ان لا يبلغ هذه الآيات الاهو، أو رجلٌ منه، فاسرع النبي بأرسال ابن عمه الإمام على على النبي وامره باللحاق بأبي بكر وتولي عملية التبليغ هذه بنفسه، كما اعطاه ناقته العضباء وقال له الحق بابي بكر وخذ تبليغ البراءة منه وامض بها الى مكة، بعد ان تخير ابا بكر بين السير معك أو العودة الى المدينة، وبالفعل اسرع امير المؤمنين على ناقة رسول الله في حتى لحق بركب أبي بكر، فأخذ آيات البراءة وسار بها الى مكة، في حين ان ابا بكر عاد الى المدينة المنورة (٣).

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران، الآيات (٥٩ - ٦١).

<sup>(</sup>٢) البلاذري، فتوح البلدان، جـ١، ص٧٦-٧٨؛ البيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٣٨٦-٣٨٩؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١٠٧٧-١٠٧٨؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٧٠-٩٧٣؛ ابن سعد، =

لما بلغوا يوم النحر قام الإمام على على بعد الظهر وخطب بالناس قائلاً: اني رسولُ رسول الله اليكم، ثم قرأ عليهم قوله تعالى من سورة التوبة ﴿بَرَآءَةُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنِ اللّهُ مَنِ اللّهُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* وَأَذَنُ مِنَ اللّهَ وَرَسُولِهِ إِلَى النّاسِ يَوْمَ الْحَجَ الْأَحْبَرِ عَبْرُمُعَجِنِي اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النّاسِ يَوْمَ الْحَجَ الْأَحْبَرِ عَبْرُمُعَجِنِي اللّهِ وَرَسُولُهُ فَإِن ثَبْتُمُ فَهُو خَيْرُ لَكُمُ وَإِن قَلِيتُمُ فَاعَلَمُواْ أَنكُمُ عَيْرُ اللّهَ بَرِيَ مُ مَن المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن ثَبَتُمُ فَهُو خَيْرُ لَكُمُ وَإِن قَلِيتُهُم فَاعَلَمُواْ أَنكُمُ عَيْرُ مُعَجِزِي اللّهِ وَبَشِيرِ اللّهِ عَلَمُوا إِلَيْهِم عَهْدَهُم إِلّه اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُوا اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُحدِم وصفر وربيع الأول والى اليوم العاشر من ربيع الاخر، هذه هي اليها أشهر محرم وصفر وربيع الأول والى اليوم العاشر من ربيع الاخر، هذه هي اليها أشهر محرم وصفر وربيع الأول والى اليوم العاشر من ربيع الاخر، هذه هي مدة الأربعة أشهر التي أُعطيت لمن ما زالوا مشركين (۱).

ان الاجراءات تلك التي شهدتها مكة قبيل حلول العام العاشر للهجرة، تمت لأجل تهيئة المدينة المقدسة لموسم الحج القادم الذي سيشهد مجيئ النبي واقامة مراسيم الحج بإمامته وبإشرافه المباشر، لقد اراد النبي في تعليم المسلمين والمسلمات شعائر هذه الفريضة بنفسه، لذلك كانت الاجراءات حاسمة في مسألة إزالة كل اشكال الشرك وعبادة الاوثان.

<sup>=</sup> الطبقات، م٤، جـ٢، ص١٢١ ـ ١٢٢؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٢٢ ـ ١٢٣؛ البيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٧٩٧ ـ ٢٩٧؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٦٠ ـ ١٦١.

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١٠٧٧-١٠٧٨؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص٩٧٠-٩٧٣؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١٢٢-١٢٣؛ البيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٧٢-١٢٣؛ البيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٧٢-١٦١. العبيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٧٢-١٦١.

### حجة الوداع

يبدو ان مقدمات المرحلة الاخيرة من حياة النبي في قد شهدتها احداث السنة العاشرة للهجرة/ الثالثة والعشرين للبعثة، كان يعد العُدَّة للخروج الى مكة ليقيم هناك طقوس الحج امام انظار ومشاركة المسلمين، فالحج فريضة عبادية على كل مسلم امتلك القدرة والاستطاعة لادائها، وكان النبي ﴿ قد بذل من قبل جهداً كبيراً لتنظيف مكة من جميع اشكال الشرك ورموزه، واراد بذلك ان لا يسود في ايام الحج الا انفاس الموحدين لله تعالى. جاء هذا الاعداد والتهيؤ للخروج بعد ان امرهُ الله تعالى بذلك ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ صَامِرٍ يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجّ عَمِيقٍ ﴾(١)، فاعلن النبي على النفير العام وارسل من يبلغ جميع المسلمين والقبائل المنضوية تحت لوائه الى ان يخرجوا لأداء هذه الفريضة، فقام المؤذنون بإيصال الخبر الى المسلمين كافة ممن كانوا في داخل المدينة وخارجها بما فيهم القبائل التي دخلت الإسلام حديثاً والمنتشرة في شبه الجزيرة العربية، بلغوهم ان يلتحقوا بركب النبي الله عن ينطلق متوجهاً الى مكة، فقدم على رسول الله الله في المدينة المنورة اعداد كبيرة من القبائل والاعراب، كما التحق به اعداد كبيرة اخرى اثناء الطريق. لقد اختلف المؤرخون في تقدير اعداد المسلمين الذين التحقوا بالنبي الطريق. خلال مسيرته الى مكة، فالتقديرات تراوحت ما بين سبعين الفاً ومئة وعشرين الفاً، ويبدو ان الرقم الاخير هو الاقرب للقبول والتداول، هؤلاء جميعاً حضروا موسم الحج وحجة الوداع واستمعوا الى خطب النبي الله ووصاياه.

كان خروجهم من المدينة المنورة في يوم السادس والعشرون من شهر ذي القعدة، فلما وصلوا الى منطقة ذي الحليفة وهي في اطراف المدينة، وبعد زوال الشمس امر النبي المسلمين بالاغتسال وتنظيف الجسد اي التطهر ومن ثم لبس الازار والرداء، بعدها اقاموا صلاة الظهر في مسجد الشجرة، ونطقوا نية الخروج للحج ثم اخذوا يلبون بعد النبي (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، ان الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك)، وانطلقوا قاصدين مكة.

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية (٢٧).

فكان يوم خروجهم من المدينة المنورة قبل نهاية شهر ذي القعدة بأربعة ايام، كما ان هنالك روايات تزيد على ذلك بيوم أو يومين (١).

كانوا كلما التحق بهم جماعة من المسلمين في الطريق تعالت اصوات التلبية والتكبير لله تعالى، في اليوم الرابع من ذي الحجة وصلوا الى مكة اي بعد مسيرة ثمانية ايام. لقد اصطحب النبي على معه جميع زوجاته راكبات في الهوادج، اما المدينة فقد ترك عليها أبا دجانة سماك بن خرشة الساعدي وقيل انه سباع بن عرفطة الغفاري، وكان قد ارسل الإمام علي المحيية الى اهل اليمن لقيادتهم وموافاته في مكة (٢).

الحج كان معروفاً ومألوفاً في مكة قبل الدعوة الإسلامية، تعود جذورة الى عهد نبي الله تعالى ابراهيم عليه ولكن مع مرور الزمن أضيف الى شعائره الكثير من المدخلات المنحرفة فتخللتها بعض مظاهر الشرك التي تجاوزت على مفهوم وحدانية الله تعالى، لذلك كانت من بين المهام النبوية للنبي محمد الاضافات المنحرفة والابقاء على اصل تلك الشعائر الحقة.

ما دمنا في موضوع الحج وشعائره قد يتسأل البعض: هل كان النبي الله يقوم بالحج في مواسمه قبل بعثته بالنبوة أو بعدها قبل الهجرة الى المدينة؟

في الواقع من الصعب جداً القطع بإجابة دقيقة لهذه التساؤلات، فبعض الآراء تعتمد على ارتباط النبي في وعلاقته بالله تعالى قبل البعثة وبعدها للتأكيد على انه قام بالحج عشرين مرة، وقيل عشر مرات (٣)، ولا يعرف على وجه الدقة كيف كان

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١٠٨٨ - ١٠٨٩؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٢٠ ؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص٢١٤؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٤٨ ؛ البيهقي، دلائل النبوة، جـ٣، ص٢٢٤ ؛ المقريزي، امتاع، جـ٢، ص٢٠١ – ١٠٢.

<sup>(</sup>۲) الواقدي، المغازي، جـ۳، ص۱۰۸۹-۱۰۹؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص۱۲۰؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ۲، ص٢١٤ البيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٢٣٦ - ٤٣٩؛ الكليني، فروع الكافي، جـ٤، ص ١٤٥ ـ ٢١٤؛ الكليني، فروع الكافي، جـ٤، ص ١٤٥ ـ ٢١٤؛ ابن كثير، البداية، جـ٥، ص٢٦١ ومابعدها.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمد بن يعقوب (ت-٣٢٩هـ/ ٩٤١م)، فروع الكافي، (منشورات الفجر، بيروت، ٢٠٠٧)، جـ٤، ص١٤٥؛ الصدوق، علل الشرائع، (المطبعة العلمية، ط٢، قم، ١٩٨٨)، جـ٢، ص١٨٤.

النبي في يحجُ تلك الحجات؟ وماهي المواقيت التي يحجُ فيها، نفسها مواقيت حج اهل مكة ام غيرها؟ نقول ان صحت تلك المرويات التي تحدثت عن عدد من الحجات التي قام بها النبي في حياته، فلا شك في انها كانت في ضمن الشعائر والطقوس الصحيحة السليمة الموروثة عن نبي الله ابراهيم الخليل المختلفة عما كان عليه اهل مكة من ممارسات منحرفة أو توقيتات غير صحيحة، كطوافِ بعضهم حول البيت عارياً أو تفاخره بتعبّده للأصنام والاوثان وشركه بالله تعالى.

قلنا ان النبي وصل الى مكة في الرابع من شهر ذي الحجة، فكان اول اعماله في بيت الله الحرام انه استقبل الكعبة وحمد الله واثنى عليه وصلى على ابراهيم الخليل عليه المنه المنه المنه الكعبة وحمد الله واثنى عليه وصلى على ابراهيم الخليل عليه المنه أنه المنه الله المنه الله المنه الله المنه وهو ربه قائلاً: «اللهم اني اسلك علماً نافعاً ورزقاً واسعاً وشفاءً من كل داء وسقم اكان يردد هذا الدعاء وهو مستقبل للكعبة حتى انتهى عند الحجر الاسود، ثم خرج من تلك الناحية الى الصفا، وقال ان الصفا والمروة من شعائر الله تعالى، وكان المسلمون يظنون ان السعي بين الصفا والمروة من صنائع المشركين وطقوسهم (١)، لقد انزل الله تبارك وتعالى في شأن الصفا والمروة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصّفا وَالْمَرُوّةَ مِن شَعَآبِرِ اللّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اَعْتَمَر الله يَتأبِي الله عَلَيْهِ أَن يَطّوَف بِهِما وَمَن تَطَوّع خَيْرًا فَإِنَّ اللّه شَاكِرٌ عَلِيهُ فَكَنْ حَجَّ الْبَيْتَ الوق لالهي تثبيتاً لشعيرة السعي بين الصفا والمروة كونها من شعائر الحج الاساسية.

كان النبي في يُكثر من الثناء والحمد لله تعالى والدعاء والتوسل في كل ركن وفي كل موضع وبكل شعيرة، فلما انتهى من سعيه بين الصفا والمروة، اخبر المسلمين بما جاء به جبريل في أنه من لم يسق معه هدياً عليه ان يحل ولا يبقى محرماً، وكان النبى في قد ساق معه الهدي من المدينة لذلك استمر في إحرامه

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١٠٩٧ - ١٠٩٨؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١٢٥؛ الكليني، فروع، جـ٤، ص١٤٥، البيهقي، دلائل النبوة، جـ٥، ص٤٣٤ ـ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية (١٥٨).

ولم يحل لان سائق الهدي لا ينبغي له ان يحل إحرامه حتى يبلغ الهدي محله.

في هذه الاثناء وصل امير المؤمنين علي بن أبي طالب عَيْنَا الى مكة قادماً من اليمن ومعه من اهلها اعداداً غفيرة ممن دخلوا الإسلام، فقال له النبي على أبقَ على إحرامك مثلي وانت شريكي في هديي.

بعدها نزل النبي بالبطحاء من مكة، فلما جاء يوم التروية وعند زوال الشمس امر الناس ان يغتسلوا ويهلوا بالحج، فخرجوا حتى وصلوا منى ثم صلوا فيها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، بعدها توجهوا وافاضوا من المزدلفة (۱)، فانزل الله تبارك وتعالى قوله: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ النّكاسُ وَاسَتَغْفِرُوا اللّهَ عَلُورٌ رَّحِيمٌ (۱)، هذه الاشارة الى موضع ومكان الافاضة السابق الذي كان الناس يفيضون منه، بعض المواضع وبعض الشعائر القديمة قد أقرت كما كانت مع تعديل النبي و وتصحيحه وتصويبه. بعدها انتهى الى منطقة تسمى نمرة فضربت له خيمة وضرب الناس خيمهم واخبيتهم حتى زالت الشمس، فخرج النبي و ومعه المسلمون بعد ان اغتسلوا ووقفوا في المسجد يستمعون اليه يعظهم وينهاهم ويوصيهم بجملة من الوصايا، ثم صلى الظهر والعصر بأذان واحد وإقامتين، ثم مضى الى الوقوف بعرفات فكان الناس يلتمسون الوقوف الى جنبه وجنب ناقته حتى نهاهم عن فعل ذلك ودعاهم الى الوقوف في المكان غير المزدحم على السابق يفيضون قبل غياب الشمس من عرفات، فجعل النبي وقت الافاضة بعد غروب الشمس.

بعد الخروج من عرفات توجه المسلمون الى المزدلفة وهي المشعر الحرام فصلوا المغرب والعشاء كذلك بأذان واحد وإقامتين، واقاموا هناك حتى صلاة الفجر فأمرهم النبي بي بان لا يتم رمي الجمرة حتى يطلع النهار، فلما طلعت الشمس افاض النبي في حتى انتهى الى منى، فرمى جمرة العقبة وجاء بالهدي

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١٠٩١-٩٣؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٢١؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١٢٨-١٤؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٤٨-١٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية (١٩٩).

الذي ساقة من المدينة المنورة فنحرة، وكان بحدود ست وستين ناقة، بعدها حلق رأسه الشريف وزار البيت الحرام ورجع الى منى فأقام بها حتى كان اليوم الثالث من اخر ايام التشريق، وبذلك انقضت تلك الشعائر وانتهت فريضة الحج بكل طقوسها وشعائرها.

لقد كان المسلمون في ذلك الوقت يطالعون النبي بكل مفصل وكل ركن يستمعون اليه ويحفظون اقواله وادعيته ويراقبون حركاته وافعاله بحسب تسلسلها، فاصبحوا على اثر ذلك هم مصادر ومراجع هذه الفريضة لبقية المسلمين الجدد يعلمونهم ما تعلموه مباشرةً من النبي الاكرم في (۱).

## البيعة لعلي بن أبي طالب عَلِيَّةٌ في غدير خم

لما انتهى المسلمون من هذه الفريضة وانتهى موسم الحج بنهاية ايام التشريق وتمام هذه الشعائر جميعها بإشراف مباشر من النبي ، لم يتأخر في مكة بل خرج منها سريعاً الى المدينة ورافقة في ذلك اعداد كبيرة من المسلمين، فلما وصل ركب النبي الى المنطقة المعروفة بغدير خم في الجحفة (٢) بين مكة والمدينة، نزل عليه الوحي بقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكٌ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِن النّاسِ ﴿٣)، فامر النبي أن ان يتوقفوا في هذا المكان ويجهزوا له منصة مرتفعة عن الارض ليرتقي عليها ويخطب فيهم، فقام بعض المسلمين بقطع اغصان الاشجار وتنظيف الارض وإعداد هذه المنصة من آسنات الجمال، فلما اكتمل عملهم وحان وقت الصلاة صلى بالناس ثم قام يخطب فيهم، وفي ختام خطبته دعا الإمام علي بن أبي طالب الله الى جواره يخطب فيهم، وفي ختام خطبته دعا الإمام علي بن أبي طالب الله الى جواره

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١٠١-١٠٨؛ بن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٢هـ-١٠٢٥؛ ابن سعد، الطبقات، مم٤، جـ٢، ص١٤٥ الكليني، فروع الكافي، جـ٤، ص١٤٦-١١٤٧

<sup>(</sup>٢) الجحفة هي قرية كبيرة على طريق المدينة من مكة على اربع مراحل وكان اسمها مهيعة وانما سميت بالجحفة لأن السيل اجتحفها وحمل اهلها في بعض الاعوام وبينها وبين المدينة ست مراحل وببنها وبين غدير خم ميلان، للمزيد ينظر: الحموي، معجم البلدان، جـ٢، ص١١١.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية (٦٧).

فارتقى معهُ المنصة، عندها اخذ بيده ورفعها وخاطب الناس متسائلاً: من اولى الناس بالمؤمنين؟ فقالوا: الله ورسوله أعلم. فقال: اللهم من كنت مولاه فهذا عليٌ مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره وأخذل من خذله» (۱). بعد ذلك انهى النبي في خطبته بهذا التبليغ الهام المتمم لأمر النبوة والرسالة الذي يصدق عليه قول الله تعالى: وان لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس.

كما امر النبي ان تقام للإمام على المسلمون عليه ويباركون له بإمرة من المسلمين، إذ توافدوا عليه تباعاً يهنئونه ويسلمون عليه ويباركون له بإمرة المؤمنين وهذا التشريف الالهي العظيم، فكان من بين من قام بذلك الفعل نساء النبي وكبار الصحابة من بينهم عمر بن الخطاب الذي قال له: «بخ بخ لك يا علي اصبحت مو لاي ومولى كل مؤمنة» (٢)، بعدها عادوا الى المدينة المنورة، وكان ذلك في شهر ذي الحجة من العام العاشر للهجرة.

نتوقف هنا عند موضوع اختيار الإمام علي علي الولاية امر المسلمين بعد فريضة الحج وقبل اسابيع معدودة من وفاة النبي في لنطرح جملة من التساؤلات المفيدة لنا في مسألة قبول هذه الحادثة أو رفضها، لأننا امام خلاف إسلامي كبير حول حادثة البيعة بالولاية والخلافة في غدير خم، هنالك من يؤكد على وقوعها

<sup>(</sup>۱) ورد ذكر هذا الحديث في الكثير من المصادر نذكر منها V على الحصر: ابن حنبل، ابوعبد الله أحمد بن محمد الشيباني (ت - V 1 8 هـ/ V 0 مـ)، مسند احمد، تحقيق: شعيب الارنؤوط واخرون، (مؤسسة الرسالة، بيروت، د. ت)، جـ V مـ V 17 مـ V 18 مـ V 18 مـ V 18 مـ V 19 مـ أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب (ت - V 10 م.)، خصائص امير المؤمنين علي ابن أبي طالب، تحقيق: أحمد ميرين البلوشي، (مكتبة المعلاء الكويت، V 10 مـ V 19 النسابوري، علي الحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم (ت - V 10 هـ V 10 مـ V 10 مـ

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية، جـ٥، ص٢٢٩؛ الاميني، الغدير، جـ١، ص٣٠.

ويُحمل الصحابة الذين حضروا هذه الواقعة مسؤولية التنصل وعدم الالتزام بما ورد فيها من بيعة تامة بحضور النبي ، في المقابل اخرين يصرون على نفي البيعة للإمام علي علي في غدير خم والتأكيد على ان رسول الله ، لم يوصِ بالخلافة لاحد حتى وفاته. إذن نحنُ إزاء احداث وتفاصيل بحاجة الى التدقيق وإعادة النظر في سياقها العام لاسيما الاحداث والتطورات التي وقعت بعد حجة الوداع حتى يوم وفاة النبي الاكرم .

السؤال الاهم هنا: هل كانت الامة الإسلامية بحاجة الى تحديد وتعيين شخص يقوم مقام النبي هذا الدين؟ اذا كانت هنالك حاجة وضرورة لتحديد شخص ما وتعيينه ليقوم مقام النبي هذا بعد وفاته. يا ترى ماهي المواصفات التي يجب ان يتمتع بها هذا الشخص؟

من المعروف ان النبي على كان يؤدي ادواراً متعددة وبالغة الاهمية منها: دعوة الناس للإسلام وتبليغهم بأوامر الله تبارك وتعالى واحكامه وتشريعاته، وهذا التبليغ كان يتطلب في الكثير من الاحيان التفسير والتوضيح والتعليم، لان تلك الاحكام التي امر الله تعالى بها الواردة في نصوص القرآن الكريم كانت بحاجة الى عملية تفسير وتوضيح تفصيلية وتطبيق بعض تلك الاحكام على نفسه لتكون اكثر وضوحاً مام المسلمين كافة، إذن هو كان يمارس دوراً كبيراً في عملية الإشراف على فهم المسلمين لتلك الاحكام وتطبيقها تطبيقاً سليماً. كما انه كان يختبر المسلمين ليعلم درجة فهمهم واستيعابهم لما نزل عليهم من الاحكام والتشريعات في القرآن الكريم، فيستمع لبعضهم عند قراءة القرآن ويسأل بعضهم عن فهمه لتلك الآيات الكريم، فيستمع لمن كان على خطأ، فضلاً عن التساؤلات الكثيرة التي كان يجيب عنها.

أدواراً أخر كانت له في رعاية المجتمع الإسلامي الناشئ وإدارة شؤونه، ذلك المجتمع الذي ابتدأ بحدود المدينة المنورة ثم اتسع ليشمل مكة والطائف وعموم شبه الجزيرة العربية، وكان النبي في يقوم بدوره كرجل مسؤول عن هذا المجتمع الإسلامي بأعداد نفوسه الكثيرة ومشاكله المختلفة التي تتطلب معالجات وحلول مستمرة، فضلاً عن ذلك كله كان يقوم بدور القيادة العسكرية لجميع التحركات

والانشطة المسلحة، فهو الذي يخطط ويوجه الجهود ويضع استراتيجيات التعامل مع الخصوم والاعداء، ومن ثم فان هذه المهام المتعددة التي كان يقوم بها النبي النما تضعنا إزاء تصور واضح للإمكانيات والقدرات العالية التي تمتع بها على مستوى الادارة والتخطيط والقيادة والتعليم، مكنته من النجاح في وضع الاساس لبناء مجتمع انساني صالح مختلف عن واقع المجتمع الجاهلي والشروع بعملية البناء السليمة التي استغرقت ما تبقى من حياته.

لقد شكلت وفاة النبي في السنة الحادية عشرة للهجرة عملية ايقاف لكل حالات البناء والتطور على واقع المجتمع الإسلامي. إن غيابه عن الإشراف والقيادة والادارة والحكم كان بحاجة الى عملية تعويض من شخصية يتمتع بالإمكانيات والقدرات التي تمتع بها، هذا ما لم يحصل بعد وفاته!! فالخليفة الاول أبي بكر وكذلك الثاني عمر بن الخطاب والثالث عثمان بن عفان لم يكن أي منهم بمستوى النبي الاكرم في فهم الدين واحكامه أو قيادة الامة وادارة شؤونها وفق منهج سليم يحقق العدالة الاجتماعية.

إن الأعمال التي قام بها النبي في بناء المجتمع على اسس صحيحة بالرغم من عدم اكتمال حالة البناء هذه بسبب وفاته، تشبه الى حد كبير عمل البنّاء وهو يقوم بتشييد جدار والمباشرة ببنائه بطريقة صحيحة، فلو افترضنا ان هذا البنّاء الاول لإكمال اكتمال الجدار، فانهم سيلجؤون الى بنّاء اخر بمستوى مهارة البنّاء الاول لإكمال الجدار من دون عيوب، والا فان اسناد العمل الى شخص اخر غير كفوء معنى ذلك ان الجدار سيكون مليء بالعيوب. في الواقع هذا ما كان المجتمع الإسلامي بحاجة اليه عند وفاة النبي في، كانوا بحاجة الى رجل بمستوى قدراته وامكانياته لإكمال قيادة الامة وتعليمها وبنائها بصورة سليمة خالية من العيوب، كانوا بحاجة الى رجل يفهم الاحكام والتشريعات القرآنية قادر على حل جميع الاشكاليات الطارئة في داخل المجتمع على وفق إرادة الله تعالى ومشيئته والمؤدية الى البناء السليم والعادل وعدم الانحراف.

في تقديري ان الصحابة مع كل الاحترام والتقدير لما قدموه من تضحيات عظيمة

لا يمكن إنكارها، فانهم لم يمتلكوا تلك القدرات التي تؤهلهم لقيادة المسلمين بعد وفاة النبي في لقد اثبتت الوقائع التاريخية اللاحقة ان من تولوا المسؤولية والحكم بعده لم يكونوا مؤهلين لا على مستوى فهمهم للتشريعات والاحكام الواردة في القرآن الكريم، ولا في قدرتهم على مواجهة التحديات والمشاكل الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي عصفت بالأمة الإسلامية، لذلك تساءلنا في مستهل الحديث عن حاجة النبي في واضطراره إلى تعيين من سيخلفه بعد وفاته، وهذا الاختيار والتعيين لاشك في انه مرتبط بالقدرات والامكانيات، ولاشك في انه اختيار الهي وليس اجتهاداً من النبي في .

ان اختيار الله تعالى على بن أبي طالب على لإتمام ما شرع به النبي في مسيرة بناء المجتمع واصلاحه انطلاقاً مما يمتلكه من فهم ومعرفة عالية بنصوص القرآن الكريم وتشريعاته واحكامه وقدرته على تحقيق العدالة الاجتماعية التي هي الاساس في اكمال البناء السليم للمجتمع، لذلك جاء اختيار الله تعالى له، وبنظرة افتراضية لو كان الإمام على علي قد تولى الخلافة بعد وفاة النبي مباشرة في السنة الحادية عشرة للهجرة، فانه سوف يستمر خليفة للمسلمين وولياً لأمرهم ثلاثين عاماً حتى لحظة استشهاده في سنة أربعين للهجرة (۱۱) معنى ذلك ان الله تعالى قدر حاجة الامة الإسلامية زمنياً لاكتمال الاصلاح على يد الإمام على علي بحدود الثلاثين عاماً، وهي مُدة كافية بما امتلكه الامام على افضل صورة.

إن اختيار الله تبارك وتعالى للامام على على في ان يكون خليفةً للنبي هو جزء من الرعاية الالهية واللطف الالهي بعباده، هذا الاختيار في تقديري كان توجيهياً وإرشادياً لمن اراد طاعة الله تعالى، ولم يكن مفروضاً على المسلمين لان الله تعالى ترك لهم حرية الاختيار، فأما ان يمضوا على وفق ما ارشدهم اليه رب العزة فيحافظون على مسارات البناء السليمة لمجتمعهم، واما ان يكون لهم خيار

<sup>(</sup>۱) اليعقوبي، تاريخ، جـ ۲، ص ۲۱۲؛ الطبري، تاريخ، جـ ٤، ص ١٥٢؛ لمسعودي، مروج الذهب، جـ ٢، ص ٤١١.

اخر مختلف عن ذلك التوجيه والإرشاد الالهي فيتحملون مسؤولية الانحرافات التي ستصيب مسارات بناء المجتمع.

من اللافت هنا افتقادنا الى نصوص واضحة وصريحة وخالية من التلاعب للاحداث التي شهدتها المدينة المنورة في الايام التي اعقبت حجة الوداع حتى وفاة النبي ، ان المطامح السياسية والتكتلات الضيقة التي شهدتها تلك الحقبة قد عملت على اخفاء كثير من الحقائق، فجاءت المرويات بسياقات غطت على بعض المواقف غير المقبولة عند الاجيال اللاحقة من المسلمين، كما أسهم ذلك في ابتكار وصناعة احداث ليس لها اي وجود على ارض الواقع، فإزاء حالات الغموض والتلاعب التي حفلت بها النصوص التاريخية لهذه الحقبة الزمنية القصيرة من حقنا ان نعلم حقيقة الاجواء التي خيمت على وجوه كبار الصحابة وقلوبهم بعد سماعهم النبي في غدير خم وهو يقول ان اميركم ووليكم وخليفتي فيكم هو علي بن أبي طالب عين أبي طالب علي الله هذا الخبر قبولهم ورضاهم الحقيقي ام انهم تظاهروا بالقبول إرضاءاً للنبي ؟ هل شهدت جلساتهم الخاصة بعد وصولهم المدينة المنورة تداول هذا الامر ومناقشته ؟ هل عبر بعض الصحابة لمن يثقون بهم عن رفضهم لولاية على بن أبي طالب عين أبي طالب المناهم الحياة لمن يثقون بهم عن رفضهم لولاية على بن أبي طالب المناه المدينة المنورة تداول هذا الامر ومناقشته ؟ هل عبر بعض الصحابة لمن يثقون بهم عن رفضهم لولاية على بن أبي طالب المناه الله الله الله المدينة المنورة تداول هذا الامر ومناقشته ؟ هل عبر بعض الصحابة لمن يثقون بهم عن رفضهم لولاية على بن أبي طالب المناه المدينة المنورة تداول هذا الامر علي طالب المناه ا

## عودة النبي 🎥 إلى المدينة (أيامهُ الأخيرة)

بعد عودة النبي ١ المينة المنورة فيما تبقى من شهر ذي الحجة ثم شهر محرم من السنة الجديدة الحادية عشرة للهجرة وشهر صفر الذي شهدت نهايتهُ وفاة النبي ١٤٠٠ وكان واضحاً لدى اهل المدينة ان هذه المُدة الوجيزة التي قضاها النبي الله النبي الله الاخيرة. السؤال هنا يوجه لمن يعتقد بان النبي الله النبي يحدد شخصاً لخلافته وترك الامر للمسلمين: لماذا لم توجه للنبي الله في هذا الوقت بالتحديد أية تساؤلات من المسلمين بشأن خليفته فيهم من بعده!! الم يعُيروا لهذا الامر أية اهمية وهم جزء من ثقافة القبيلة والصراع على الزعامة والسلطة!! ام انهم سألوا النبي عن ذلك واجابهم، فاين هي الاجابة؟ إذ لا نجد رواية واحدة تتحدث عن هذا الامر، هل مُنعت وحذفت من كتب الحديث والسيرة والتاريخ؟ لا اعتقد ذلك، فمثل هذا السؤال لم يوجه إلى النبي ، في ايامهِ الاخيرة لان معظم اهل المدينة قد شهدوا تنصيب الإمام على عَلَيْ الولاية في غدير خم، واصبح معلوماً لديهم ولدي غيرهم ممن لم يشهدوا ذلك التنصيب ان الاختيار قد وقع عليه، إذن لم تكن هنالك من حاجة لطرح مثل هذه الاسئلة، ومن الغريب ان هذا النوع من الاسئلة كان يوجه لرسول الله كلي في سنوات دعوته الاولى حين كان يلتقي زعماء القبائل في موسم الحج بمكة ويدعوهم إلى الإسلام، ففي احدى لقاءاتهِ مع زعماء قبيلة كندة سبق ان اشرنا إليه في الصفحات السابقة، طلبوا من النبي الله الله المُلك والحكم لهم من بعده ثمناً لقبولهم بدعوته، فأجابهم بان المُلك لله يجعلهُ حيث يشاء. إذن التفكير بالحكم من بعد النبي الله يكن غائباً عن اذهان اصحاب الطموحات السياسية من المسلمين وفي مراحل الدعوة وحينئذ شارفت على نهايتها.

إن الدافع الحقيقي في ايرادنا هذه التساؤلات وتقديمنا رؤية افتراضية في بعض الاحيان هو عدم قناعتنا بما ورد في النصوص التاريخية، وليس المقصود من ذلك فرض ما نؤمن به أو تشويهاً للحقيقة التاريخية اطلاقاً. إذ اننا ادركنا العجز الواضح في المرويات فلم نعتمد منهج التسليم لكل ما ورد فيها من احداث واخبار، إنما

غايتنا الوقوف على الحقيقة على وفق القناعات الموضوعية المُحايدة وتقديمها الى القارئ كما هي، اننا هنا لا نتبنى اي طرف ولا ننقل فكرة اي احد، نسعى الى تقديم سياق معتدل وسليم ومقبول للسيرة النبوية عند جميع المسلمين بمختلف توجهاتهم، لا نريد استفزاز احد ولا الميل لمصلحة احد.

قد يسأل بعضهم كيف لنا ان نصدق ان النبي في يخطب في الناس في غدير خم ويعلن الولاية والخلافة من بعده لعلي بن أبي طالب شي ثم يبايع كل من حضر من المسلمين، بعدها يعودون الى المدينة المنورة ويقضون ما يُناهز الخمسة والسبعين يوماً، ثم يتنصلون عن بيعتهم تلك، مع علمهم أنه أمر الله تعالى وليس اختيار النبي في إزاء تساؤل منطقي كهذا: بيعة تمت في منتصف شهر ذي الحجة وحالة تنصل وإنكار في اليوم الثامن والعشرين من شهر صفر في يوم وفاة النبي في بل قبيل وفاته حين اراد كتابة الوصية، هذا المقدار المحدود من الزمن لا يؤثر حتماً على مساحة الذاكرة ولا يؤدي الى النسيان، لذلك فان ما حصل يوم وفاة النبي في وما اعقبه كانت حالة تنصل مقصودة سنتحدث عنها لاحقاً بالتفصيل.

قد يظن بعضهم ان النبي كو حظي بمكانة كبيرة وقدسية عالية عند الصحابة وهذا لا ينكر ابداً ولكن من يظن ان هذه القدسية وهذه المكانة جعلت المسلمين يذوبون جميعهم في طاعته وعدم معصية اوامره، وإن أمرهم النبي بمبايعة الإمام علي كي الخلافة من بعده فانه واهم جداً، فالصحابة في اكثر من حادثة وموقف خالفوا اوامر النبي واعترضوا على قراراته ولدينا من الشواهد كثير فعلى سبيل المثال ما جرى في صلح الحديبية حين اعترض بعض الصحابة الكبار على عقد النبي الصلح مع قريش، بحجة ان المسلمين في تلك المرحلة اقوى من قريش واقدر على كسر شوكتهم.

تكرار عدم الطاعة سجلتها أحداث غزوة تبوك باعتراض بعض المسلمين ورفضهم المشاركة والخروج في هذه الغزوة حين صدر الأمر من النبي بشمول معظم المسلمين النفر إلى العدو والخروج لقتاله.

من اعتراضاتهم ومخالفاتهم اوامر النبي في تخلفهم عن الغزوة التي أراد ارسالها الى ارض الشام بقيادة اسامة بن زيد قبل وفاته فلما امر بتجهيز هذه الحملة والاسراع في الخروج من المدينة، ودعا معظم الصحابة الكبار الى الالتحاق بها بإمرة القائد الصغير اسامة بن زيد الذي لم يتجاوز السابعة عشرة من عمره (۱) الا ان الصحابة لم ينفذوا ما امرهم به من الاسراع في الخروج بالغزوة وكانت هنالك مماطلات واضحة لتعطيل الخروج من المدينة.

إذن مسالة الاعتراضات كانت موجودة في حياة النبي في ويمكن ان نقول بثقة عالية ان الاعتراضات من داخل صفوف المسلمين اصبحت ظاهرة لا يمكن إنكارها بعد اتساع نطاق البيئة التي خضعت لسيطرتهم، فكلما وجدنا المسلمين يتوسعون في المساحة وعدد الداخلين في الإسلام وجدنا تزايد نسبة الاعتراض على قرارات النبي في.

لقد ألح النبي كثيراً على الصحابة لأجل الإسراع بالخروج في جيش اسامة نحو الشام، وكان الإبطاء والتأخير سبباً في غضبه وسخطه. فلماذا كان النبي ليلح في ذلك الامر؟ ولماذا اشرك جميع الصحابة الكبار في هذا الجيش واستثنى الإمام علي علي الخروج؟ إن موقف الصحابة كان واضحاً في انهم لم يرغبوا بمغادرة المدينة في هذا الوقت تحديداً لإدراكهم بان تلك الايام كانت الاخيرة من حياة النبي في وفيها سيتم تحديد مستقبل الخلافة وشكلها.

لقد ادرك النبي عنها في غدير خم، مع انه لم يكن اعتراضاً مُعلناً الا ان ذكاء النبي على بعد الاعلان عنها في غدير خم، مع انه لم يكن اعتراضاً مُعلناً الا ان ذكاء النبي وحنكته تؤهله لملاحظة هذا الامر، لذلك فمن الطبيعي ان تكون له خطط عملية لمواجهة التيار المُعارض الذي اخذ يتبلور وينضج بشكل تدريجي بعد العودة للمدينة المنورة، وإحدى تلك الخطط التي لجأ اليها لمواجهة المُعارضين انه فكر

<sup>(</sup>۱) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١١١٧-١١١٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤ص١٠٠؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١٨٦- ١٨٠؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٨٤ - ١٨٥ السهيلي، الروض الآنف، جـ٧، ص٢١٥.

في عملية افراغ المدينة من الصحابة الكبار الذين قد يشكلون معارضة قوية لضمان انتقال الحكم والخلافة إلى الإمام علي عليه بشكل هادئ وسلمي، لذلك امر بإرسال جيش المسلمين الى الشام على وجه السرعة ودعا كبار الصحابة للاشتراك فيه بإمرة اسامة بن زيد، الا ان المماطلة وتأخير خروج هذا الجيش وبقاء الصحابة في المدينة أو بالقرب منها أمور أسهمت في إعاقة خطة النبي .

فلما اصيب النبي بالمرض واشتد عليه، ايقن ان العقبات ستكون كبيرة في انتقال الخلافة الى الإمام على الله فلجأ الى المحاولة الاخيرة في تثبيت الحجة بولايته ودفع اي شكل من اشكال المعارضة، فبينما كان النبي على فراشه يعاني من مرضه تجمع حوله جماعة من اهل بيته واصحابه، فطلب منهم ان يأتوه بدواة وقلم ليكتب لهم كتاباً (وصية) لعلها تكون طوق النجاة الاخير لهم، نعتقد انها كانت التأكيد والتذكير على ما تم في غدير خم، لأنه لم يكن مطمئناً لما شاهده من تمرد في الايام الاخيرة من حياته الشريفة، الا ان طلب النبي في هذا لم يلق التفاعل والاصغاء، فقد عم اللغط وكثر الكلام من حوله، فقال عمر بن الخطاب (ان النبي غلبه الوجع) أو (ان الرجل ليهجر) عندنا كتاب الله، بمعنى انه لا حاجة لنا بأية وصية مع وجود القرآن الكريم في إشارة واضحة الى ان كل ما سيوصي به لن يكون من وعيه وادراكه!!! (۱۰)، بعدها اعترض من كان حاضراً من اهل بيته على هذا الكلام واختصموا وكثر اللغط عند النبي فقال لهم قوموا عني ولا ينبغي عندي التنازع (۱۰).

## وفاة النبي 🌉 وسقيفة بني ساعدة

توفى النبي في يوم الاثنين الثامن والعشرين من شهر صفر السنة الحادية عشرة للهجرة/ الثالثة والعشرين للبعثة (٣)، في مشهد مؤلم وحزين ومؤثر لقسم كبير من المسلمين، وتكاد تُجمع المرويات على ان النبي في فارق الحياة وهو

<sup>(</sup>١) ابن سعد، الطبقات، ٥٥، جـ٢، ص٣٦-٣٧؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ٢، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الواقدي، المغازي، جـ٣، ص١١٢٠؛ ابن هشام، السيرة، جـ٤ص١٠٢٠؛ ابن سعد، الطبقات، م٤، جـ٢، ص١٢٦ - ١٢٧ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص١٩٩.

في حجر الإمام علي علي كما رواه ابن سعد قائلاً: «توفي رسول الله في ورأسه في حجر علي» (۱). ثم انه تولى امر تجهيزه ودفنه في اليوم نفسه الذي توفي فيه بمساعدة رجال من بني هاشم وبعض اهل المدينة، اما كبار الصحابة ورؤوس القوم فقد كانوا منشغلين بامر الخلافة والنزاع في سقيفة بني ساعدة، ولم يحضروا تجهيز النبي في ولا دفنه.

يبدو ان تحركات المعارضة لولاية الإمام علي عليه قد بدأت تتضح وتظهر للعلن في اللحظات الاولى من اعلان وفاة النبي في، فبينما كان امير المؤمنين وابناء عمومته منشغلين بتجهيز النبي في ودفنه، توجه الطامحون إلى سدة الحكم إلى مركز النزاع المتمثل بسقيفة بني ساعدة، ونحن لا نتحدث عن فريق واحد فالرغبة بالخلافة كانت موجودة وتتنامى بقوة عند جماعة من الانصار وبالمستوى نفسه عند جماعة من المهاجرين، فلما حان الوقت وقفوا يتنافسون ويتنازعون ايهم احق بها.

اما المرويات التي نقلها الطبري أو ابن إسحاق أو غيرهما من المؤرخين فلم تتمكن من نقل الحقيقة الكاملة، لان ما وصلنا لا يعدو ان يكون سياقاً مصطنعاً لا يكشف عن حقيقة الدوافع والاهداف التي حملها كل من حضر اجتماع السقيفة، فلم يتحدث كل من حضر السقيفة حول اسباب حضوره وموقفه بصراحة وصدق ولم يُظهروا دوافعهم الحقيقية في ذلك، كل فرد منهم حاول ان يقدم صورة مثالية عن دوافعه في حضور الاجتماع.

سقيفة بني ساعدة تقع في الجهة الشمالية الغربية من المسجد النبوي الشريف بين مساكن بني ساعدة وهم من بني الخزرج، هذه السقيفة هي عبارة عن مكان صغير تظله مظلة من سعف النخيل تتوسط مزرعة وبعض البيوت المتفرقة، وهي تعود لرجال من بني ساعدة يجتمعون فيه كمجلس لهم، وهو قد لا يتسع لعدد كبير من الرجال. هذا المكان في يوم وفاة النبي الجتمع فيه الانصار وكانوا عازمين

<sup>(</sup>۱) ابن سعد، الطبقات، م٥، جـ٢، ص ٢٦٣.

على اختيار سعد بن عبادة ومبايعته - وهو من شيوخ الخزرج - ليكون خليفة النبي في كان سعد هذا رجلاً كبيراً مرهقاً عندما جيء به لحضور الاجتماع، هذه الاجراءات توحي الى وجود تيار معارض وقوي من بين اهل المدينة تحديداً من الخزرج لا يرغبون بتولي الإمام علي في للخلافة ويطمعون بها لأنفسهم، على ما يبدو ان هذه التحركات كانت لها مقدمات مبكرة واتفاقات مسبقة، وهم كانوا يترقبون لحظة وفاة النبي في للمباشرة بإعلان موقفهم والسعي للحصول على السلطة والخلافة، معنى ذلك ان الاجتماع في سقيفة بني ساعدة لم يكن طارئاً كردة فعل عفوية، انما كان مخططاً له وهو جزء من محاولات انتزاع السلطة من المهاجرين ومبايعة سعد بن عبادة بالخلافة (١).

الامر الاخر موقف الصحابة المهاجرين من البيعة للامام علي على المعافرة ونخصُ بالذكر هنا أبا بكر وعمر بن الخطاب وأبا عبيدة بن الجراح. الرواية تقول بعد اعلان وفاة النبي في وانشغالهم مع الناس بهول الخبر والصدمة والحزن، وقبل الإعداد للتجهيز والدفن علم عمر بن الخطاب ان الانصار مجتمعون في سقيفة بني ساعدة لامر يخص الخلافة، فقام بإبلاغ أبي بكر واصطحابه الى مكان ذلك الاجتماع وفي الطريق التقوا بأبي عبيدة بن الجراح فاصطحبوه معهم (١١)، ان مجريات هذا السياق لا تُظهر أية دوافع شخصية لهذا الفريق من الصحابة، بل تجعل موقفهم من المواقف الشجاعة الساعية لمواجهة الاطماع الاخرى بالخلافة، ومن الغريب جداً ان كل الرواة لم يتحدثوا عن رغبة هؤلاء بالخلافة، بل جعلوهم من الزاهدين بها وهذا ما يدعو للشك في سياق ما وصلنا من مرويات حول طريقة توجه كل من أبي بكر وعمر وأبى عبيدة الى اجتماع السقيفة.

اما عن التناقض الكبير في موقف عمر بن الخطاب من خبر وفاة النبي الله وهول الصدمة التي اصابته عند اعلان الخبر، نجده بعد لحظات قليلة يُسارع الخُطى للحاق بمن اجتمع في سقيفة بني ساعدة وانتزاع الخلافة منهم!! فكيف

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٧١ - ١٠٧٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٢٠٤ - ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص١٢٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٢١٩؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٨٩.

لشخص يصاب بالفاجعة والصدمة والحزن الشديد على اثر فقدان شخص غالي وعزيز يتحول في ذات اللحظة الى حالة من الوعي الكامل يناظر وينازع الاخرين حول السلطة والحكم!!.

نعود الى مجريات السقيفة حسب المرويات: كان الانصار مجتمعين عند سقيفة بني ساعدة حين اقبل عليهم أبو بكر وعمر وأبو عبيدة، فأخذوا يتداولون في فضائلهم وما قاموا به من نصرة رسول الله على والإسلام مما لم تسبقهم اليه قبيلة من القبائل، لذلك فهم الاجدر بخلافته ويجب ان يكون الامر فيهم، وكانوا قد اتفقوا على سعد بن عبادة لهذا المنصب بالرغم من كونهِ شيخاً مريضاً، ثم تولى احدهم الحديث نيابةً عنه فمن بين ما قاله: «ان يا معشر الانصار انتم لكم السابقة في الدين والفضيلة في الإسلام لم تكن لقبيلة غيركم من العرب ما كانت لكم وان محمد ﷺ قد بقى بضعة عشرة سنة مع قومه يدعوهم ولا يستجيبون حتى كانت لكم الفضيلة في تصديقه والايمان به وخصكم الله بهذه النعمة فرزقكم الايمان بدعوته وقد كنتم بأسيافكم تدافعون عنه وقد فتح الله الارض بذلك الدور العظيم الذي قمتم به حتى توفاه الله عنكم وهو راض فلتلك المواقف يجب ان تكون الخلافة فيكم» (١)، ثم بعد ذلك تزايد الحديث بين المجتمعين حتى اقترح جماعة ان يكون امير من الانصار وامير من المهاجرين كأقصى ما يمكن القبول به (٢). بعد ذلك تحدث أبو بكر بن أبي قحافة طويلاً مُعرباً عن فضل الانصار في نجاح امر الدعوة ولكنهُ دعا الى جعلهم بمكانة الوزراء واهل المشورة والمشاركة بالرأى اما الامارة فللمهاجرين من قريش، بعدها تحدث عمر بن الخطاب فقال: «هيهات لا يجتمع اثنان في قرن والله لا ترضى العرب ان يؤمروكم ونبيها من غيركم ولكن العرب لا تمتنع أن تولى أمرها من كانت النبوة فيهم وولى أمورهم منهم ولنا بذلك على من أبي من العرب الحجة الظاهرة والسلطان المبين من

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٢١٨؛ ابن الاثير، الكامل، جـ٢، ص١٩١-١٩٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٢١٨.

ذا ينازعنا سلطان محمد وإمارته ونحن أولياؤه وعشيرته إلا مُدل بباطل أو متجانف لإثم أو متورط في هلكة»(١).

فاحتدمت المنافسة بين الانصار والمهاجرين واخذ احدهم يهدد الاخر بالقتل، حصل ذلك بين عمر بن الخطاب والحباب بن المنذر، فتدخل بشير بن سعد وهو من الاوس وقال: «يا معشر الأنصار إنا والله لئن كنا أولى فضيلة في جهاد المشركين وسابقة في هذا الدين ما أردنا به إلا رضى ربنا وطاعة نبينا والكدح لأنفسنا فما ينبغي لنا أن نستطيل على الناس بذلك ولا نبتغي به من الدنيا عرضاً فإن الله ولي المنة علينا بذلك، ألا إن محمداً من قريش وقومه أحق به وأولى وأيم الله لا يرانى الله أنازعهم هذا الأمر أبداً فاتقوا الله ولا تخالفوهم ولا تنازعوهم»، ان موقف بشير بن سعد هذا أسهم بدرجة عالية في ترجيح كفة المهاجرين على الخزرج، ولا نعلم على وجه الدقة دوافعة من اتخاذ هذا الموقف الا انه من الواضح كانت هنالك رغبة من رجال الاوس ان لا يتحول امر الخلافة الى الخزرج. ثم قام بشير بن سعد ومن خلفه بعض رجال الاوس وبايعوا أبا بكر بن أبي قحافة بالخلافة وقام أسيد وفشل المؤيدون لسعد بن عبادة في وصوله إلى الخلافة ").

في اليوم التالي بويع أبو بكر البيعة العامة فكانت تلك البيعة تؤخذ بالإكراه أو الطواعية، بعد ان شكل عمر بن الخطاب فرقة للضغط على من يمتنع من المسلمين عن البيعة، اما موقف الإمام علي بن أبي طالب عين وبني هاشم الذين كانوا منشغلين بدفن النبي في والحزن على فقده، فقد اعترضوا بشكل واضح وصريح على ما تم في سقيفة بني ساعدة، هذا الموقف الرافض كان كذلك لمجموعة من الصحابة الكبار الذين بلغ عددهم اثني عشر رجلاً هم: خالد بن سعيد بن العاص، وسلمان الفارسي، وابو ذر الغفاري، والمقدار بن اسود الكندي، وعمار بن ياسر،

<sup>(</sup>۱) الطبرى، تاريخ، جـ٣، ص ص١٩ ٢١ - ٢٢١.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، السيرة، جـ٤، ص١٠٧٣-١٠٧٤؛ اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص١٢٣؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٢٢-٢٢١؛ الطبري، تاريخ، جـ٣، ص٢٦-٢٢١.

وبريد الاسلمي وهؤلاء جميعهم من المهاجرين، وكان من الانصار أبو الهيثم بن التيهان، وسهل بن حنيث وأخيه عثمان، وخزيمة بن ثابت، وأبي بن كعب، وأبو ايوب الانصاري وهؤلاء جميعهم من كبار الصحابة والمقربين من رسول الله لتقواهم وطاعتهم العالية لله تعالى، شهدوا المواقف العظيمة وثبتوا فيها دون تردد، جاء رفضهم لبيعة أبي بكر تمسكاً منهم بالبيعة التي تمت في غدير خم، الا انهم لم يسلموا بموقفهم هذا، فالضغوط والتهديدات مورست ضدهم بكل اشكالها من اجل اجبارهم على البيعة لابي بكر (۱).

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، تاريخ، جـ٢، ص١٢٤؛ ابن كثير، البداية، جـ٥، ص٢٢٩-٢٣٠.



## قائمة المصادر

## - القرآن الكريم

## أولاً: المصادر العربية

- ابن الأثير، عز الدين أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد (ت\_-٦٣٠هـ/ ١٢٣٣م).
- ١ الكامل في التاريخ، تحقيق: أبي الفداء عبد الله القاضي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧).
- الأزرقي، أبي الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد (ت ٢٥٠ هـ/ ٨٣٧م). ٢- أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، تحقيق: رشدي الصالح، (دار الأندلس، ط٣، بيروت، ١٩٨٣).
- الأميني، عبد الحسين أحمد (ت ١٣٠٩هـ/ ١٩٧٠م). ٣- الغدير في الكتاب والسنة والادب، (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٤).
- ابن إسحاق، حمد بن اسحاق بن يسار المطلبي (ت-١٥١هـ/٧٦٨م). ٤ ـ سيرة ابن اسحاق (المسماة بكتاب المبتدأ والمبعث والمغازي)، تحقيق: محمد حميد الله، (معهد الدراسات والأبحاث للتعريب، الرياض، لا. ت).
- البغدادي، أبي جعفر محمد بن حبيب (ت-٢٤٥هـ/ ٢٥٩م). ٥- المحبر، تحقيق: ايلزه ليختن شتيتر، (دار الآفاق الجديدة، بيروت، د.ت).
  - البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر (ت -٢٧٩هـ/ ١٩٢).

- ٦- فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المنجد، (مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٦).
- البيهقي، أبي بكر أحمد بن الحسين (ت-٤٥٨هـ/ ١٠٦٥م).
   ٧ دلائل النبوة، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨).
- البيروني، أبي الريحان محمد بن أحمد (ت-٣٦٢هـ/ ١٠٤٨م). ٨ ـ الآثار الباقية من القرون الخالية، (مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠٨).
- الترمذي، أبي عيسى محمد بن عيسى (ت-٢٧٤هـ/ ٨٩٢م).
   ٩ سنن الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف، (دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٦).
- ابن حنبل، أحمد بن محمد (ت-٤١هـ/ ٥٥٥م).
   ١- المسند، تحقيق: شعيب الأرنؤ وط، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٧).
  - الحموي، شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت (ت-٦٢٢هـ/ ١٢٢٩م). ١١ ـ معجم البلدان، (دار صادر، بيروت، ١٩٩٣).
- الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت (ت-٤٦٣هـ/ ١٠٧١م). ١٢ ـ تقييد العلم، تحقيق يوسف الغش (د. مط، بلا.م، ١٩٧٤).
  - الذهبي محمد بن أحمد بن عثمان (ت-٧٤٨هـ/١٣٤٨م).
     ١٣ سير أعلام النبلاء، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٠٠١).
- الزرقاني، أبي عبد الله محمد بن عبد الباقي (ت-١١٢٢هـ/ ١٧١٠م).
   ١٤ ـ شرح الزرقاني على موطأ مالك، (المطبعة الكاستليه، مصر، ١٨٦٣).
  - الزمخشري، أبي القاسم محمود بن عمر (ت-٥٣٨هـ/١١٤٣م).
     ١٥ الجبال والأمكنة والمياه، (بريل، ليدن، ١٨٥٥).
- السجستاني، أبوبكر عبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث (تـــ٣١٦هـ/ ٩٢٨م).

قائمة المصادر ٢٩١

١٦ - المصاحف، تحقيق: آرثر جفري، (المطبعة الرحمانية، مصر، ١٩٣٦). الا سنن أبي داود، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، (دار الرسالة العالمية، دمشق، ٢٠٠٩).

- ابن سعد، محمد بن منيع (ت-٢٣٠هـ/ ٨٤٤م).
   ١٨ الطبقات الكبرى، (دار التحرير، القاهرة، ١٩٦٨).
- السُّهيلي، عبد الرحمن (ت-٥٨١هـ/ ١١٨٥م).
   ١٩ الروض الآنف في شرح السيرة النبوية، تحقيق: عبد الرحمن الوكيل،
   (دار الكتب الإسلامية، القاهرة، ١٩٦٧).
- ابن سيد الناس، محمد بن عبد الله بن يحيى (ت-٧٣٤هـ/ ١٣٣٤م).
   ٢٠ عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، (مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٨٦).
- السيوطي جلال الدين عبد الرحمن بن أبي البكر (ت-٩١١ هـ/ ١٥٠٥م). ٢١ ـ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، (دار المعرفة، بيروت، لا. ت).
- الشهرستاني، أبي الفتح محمد بن عبد الكريم (ت-٥٤٨هـ/ ١١٥٣م).
   ٢٢ الملل والنحل، تحقيق: أحمد فهمي، (دار الكتب العلمية، ط٢، بيروت، ١٩٩٢).
- الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت-٣٨١هـ/ ٩٩١م).
- ٢٣ الخصال، تحقيق: علي أكبر غفاري، (مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، قم، ١٩٨٣).
  - ٢٤ ـ علل الشرائع، (المطبعة العلمية، ط٢، قم، ١٩٨٨).
- الطبرسي أبي علي الفضل بن الحسن (ت-٤٥هـ/ ١١٥٣م).
   ٢٥ مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق: لجنة من العلماء والمحققين،
   (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٥).
  - الطبري، جعفر محمد بن جرير (ت-٣١٠هـ/ ٩٢٢م).

- ٢٦ تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، (دار المعارف، ط٢، القاهرة، ١١١٩).
- الطبري، محب الدين أحمد بن عبد الله (ت-١٢٩٥هـ/ ١٢٩٥م). ٢٧ - ذخائر العقبى في مناقب ذوي القربى، تحقيق: محمد أمين طناوي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٧١).
- الطوسي، أبي جعفر محمد بن الحسن (ت-٤٦٠هـ/ ١٠٦٧م). ٢٨ - الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، (دار الثقافة، قم، ١٩٩٣).
  - القندوزي، سليمان بن إبراهيم الحسني. ٢٩ ـ ينابيع المودة، (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٩٧).
- الكاشاني، محمد محسن الفيض (ت-١٩٨١هـ/ ١٦٨٠م).
   ٣٠ التفسير الصافي، تحقيق: حسين الأعلمي، (مكتبة الصدر، ط٢، طهران، ١٩٩٦).
- ابن كثير، إسماعيل بن عمر (ت-٤٧٧هـ/١٣٧٢م).
   ٣١ البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، (دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٨).
- الكلبي، أبي المنذر هشام بن محمد بن السائب (ت-٢٠٢هـ/ ٨١٩م). ٣٢ - جمهرة النسب، تحقيق: ناجي الحسن، (مكتبة النهضة العربية، بيروت، ١٩٨٦).
  - الكليني، محمد بن يعقوب (ت-٣٢٩هـ/ ٩٤١م).
     ٣٣ـ فروع الكافي، (منشورات الفجر، بيروت، ٢٠٠٧).
- المتقي الهندي، علاء الدين علي بن حسام الدين (ت-٩٧٥ هـ/ ١٥٦٧م).
   ٣٤ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق: بكري الحياني صفوت السقا، (مؤسسة الرسالة، ط٥، بيروت، ١٩٨٥).
  - المسعودي، أبي الحسن علي بن الحسين بن علي (ت-٢٤٦هـ/ ٩٥٦).

- ٣٥\_ مروج الذهب ومعادن الجوهر، (دار الهجرة، ط٢، قم، ١٩٨٤).
- المفيد، محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبد الله (ت-١٣ هـ/ ١٠٢٢م).
- ٣٦ أوائل المقالات، تحقيق: ابراهيم الانصاري، (دار المفيد، ط٢، بيروت، ١٩٩٣).
- المقدسي، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر (ت\_٣٨٠هـ/ ٩٩٠م).
  - ٣٧ أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، (بريل، ليدن، ١٨٧٧).
- المقریزی، تقی الدین أحمد بن علی بن عبد القادر بن محمد (ت-۸٤٥ هـ/ ۱٤٤۲م).
- ٣٨ امتاع الأسماع، تحقيق: محمد عبد الحميد النميسي، (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩).
  - ابن مسلم، أبي الحسين مسلم بن الحجاج (ت-٢٦١هـ/ ٨٧٥).
     ٣٩ صحيح مسلم، (دار الفكر، بيروت، د.ت).
- النسائي، أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب (ت-٣٠٣هـ/ ٩١٥م). ٤٠ خصائص أمير المؤمنين علي ابن أبي طالب، تحقيق: أحمد ميرين البلوشي، (مكتبة المعلا، الكويت، ١٩٨٦).
- النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (ت-٧٣٣هـ/ ١٣٣٣م).
   ٢٤ نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: علي محمد هاشم، (دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٤).
- النيسابوري، الحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم (ت-٤٠٥هـ/١٠١٢م).
- ٤٢ المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، (دار الكتب العلمية، ط٢، بيروت، ٢٠٠٢).
  - ابن هشام، محمد بن عبد الملك (ت-١١٨هـ/ ٢٩٣م).

٤٣ ـ السيرة النبوية، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، (مكتبة محمد على، القاهرة، ١٩٦٣).

- الهيثمي، نور الدين علي ابن أبي بكر (ت-٨٠٧هـ/ ١٤٠٤م).
- ٤٤ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، (دار الكتاب العربي، بيروت، د.ت).
  - الواقدي، أبي عبد الله محمد بن عمر (ت -٧٠٧هـ/ ٨٢٣م).
    - ٥٤ ـ المغازي، (بيتست مشن، كلكتة، ١٨٥٥).
- اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب ابن واضح (ت-٢٨٤ هـ/ ٨٩٧م).

٤٦ ـ تاريخ اليعقوبي، (دار صادر، بيروت، لا.ت).

## ثانياً: المصادر العربية الحديثة

• أفاية، محمد نور الدين.

١ - الغرب المتخيل - صورة الآخر في الفكر العربي الإسلامي الوسيط،
 (المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ٢٠٠٠).

- الخطيب، محمد عجاج.
- ٢ ـ السنة قبل التدوين، (دار الفكر، بيروت، لا.ت).
  - الدوري، عبدالعزيز.

٣- بحث في نشأة علم التاريخ عند العرب، (دار المشرق، بيروت، ١٩٨٣).

• العلى، صالح أحمد.

٤ دراسات في تطور الحركة الفكرية في صدر الاسلام ، (مؤسسة الرسالة، بيروت، لا.ت).

### ثالثاً: المصادر الأجنبية

• ايرنست، كارل

١- على نهج محمد ﴿ إعادة التفكير في الإسلام في العالم المعاصر،
 ترجمة حمزة الحلايقة، (الدار العربية للعلوم، بيروت، ٢٠٠٨).

• بروكلمان، كارل

٢- تاريخ الشعوب الاسلامية، ترجمة نبيه أمين فارس، منير البعلبكي، (دار العلم للملايين، ط٥، بيروت، ١٩٦٨).

بودلي

٣- حياة محمد، ترجمة محمد محمد فرج، (مكتبة مصر، القاهرة،١٩٨، ٩).

• بريمار، الفريد لويس دي

٤- تأسيس الإسلام بين الكتابة والتاريخ، ترجمة عيسى محاسبي، (دار الساقى، بيروت، ٢٠٠٩).

• بيترسن، أيلرلنغ ليدوك

٥- علي ومعاوية في الرواية العربية المبكرة، ترجمة عبدالجبار ناجي، (مكتبة دار المجتبى، بيروت، ٢٠٠٩).

• فلهوزن، يوليوس

٦- تاريخ الدولة العربية من ظهور الإسلام الى نهاية الدولة الأموية، ترجمة محمد عبدالهادي أبو ريده، (لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط٢، القاهرة، ١٩٦٨).

• جولد تسيهر، اجنتس

٧- مذاهب التفسير الإسلامي، ترجمة عبد الحليم النجار، (مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٩٥٥).

 $\Lambda$  - العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة محمد يوسف موسى وآخرون، (دار الكتب الحديثة، ط $\Upsilon$ ، مصر، د.ت).

• ریشار، یان

9- الإسلام الشيعي عقائد وايديولوجيات، ترجمة حافظ الجمالي، (دار عطية للطباع، بيروت، ١٩٩٦).

• لوبون،غوستاف

١٠- حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، (مؤسسة الهنداوي للتعليم

و الثقافة، مصر ،۱۳ ، ۲۰).

- ماسیه، هنری
- ۱۱- الاسلام، ترجمة بهيج شعبان، (منشورات عويدات، ط۳، بيروت، ۱۹۸۸).
  - وات،مونتجمري

١٢ - محمد في المدينة، ترجمة شعبان بركات، (منشورات المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٥٢).

١٣ - محمد في مكة، ترجمة شعبان بركات، (منشورات المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٥٢).

- ولفنسون، إسرائيل
- ١٤ تاريخ اليهود في بلاد العرب: في الجاهلية وصدر الإسلام، (مطبعة الاعتماد، القاهرة، ١٩٢٧).
  - Caetani ,Leone
    1 Annali Dell Islam, (Milano, 1905).

## رابعاً: الدوريات

- الداقوقي ،حسين على
- ١ «معركة طلس والصراع الحضاري بين العرب والصين» بحث منشور في مجلة دراسات للأجيال، العدد الثالث، (بلا.م، ١٩٨٧).
  - الغزالي، مشتاق بشير

٢ ـ «نظرة تحليلية في كتاب حياة محمد للمستشرق وليم ميور» بحث منشور
 في مجلة السدير ،كلية الآداب/ الكوفة، العدد الاول، (العراق، ٢٠٠٣).

بـات مـن الضـروري اليـوم ان نعتـرف اننـا ازاء تـراث سـيَّري ملـيء بالمُدخــلات والاضافـات التي امتزجـت مـع مـا فيـه مـن الحقائـق، لـذا يتوجـب علينـا الشـروع بإعـادة الدراسـة والتقييـم لجميـع الروايـات الاســلامية وفـق منهـج علمـي نقـدي يقوم على فرز واستبعاد تلك الاضافات التي الصقت بالسيرة النبوية.

ان التأمل في أحوال الرواة الاوائل والوقوف على طبيعة الظروف التي احاطت بهم، وتباين مستوياتهم المعرفية وقدراتهم على الفهم والاستيعاب الدقيق لكل ما صدر عن النبي (ص) من اقوال وافعال، ثم تباين قدراتهم في التعبير عنها وايصال معانيها وفحواها وافكارها ودوافعها الحقيقية الى باقي المسلمين. كل ذلك يجعلنا نشك في امكانية هؤلاء الرواة التمكن من نقل دقيق لتفاصيل واحداث السبرة.

ثم ان هذا الخبر المنقول شفهياً سرعان ما تحول الى رواية مُدونة على ايدي المؤرخين مع بدايات العصر العباسي - بعد اكثر من مائة وثلاثين عاماً من وفاة النبي (ص) - ولم تسلم كذلك من التلاعب والاضافة والحذف تبعاً لأهواء وميول غير نبيلة وبدوافع شتى.

ثم جاءت الدراسات الاستشراقية لتتوقف عند كل نص ورواية فتسلط الضوء على ما يخدم مصالحها عبر تفسيرات وافكار غير موضوعية في اغلب الاحيان.

لذلك وجدنـا انفسـنا امـام مسـؤولية كبيـرة تدفعنـا نحـو اعـادة كتابـة السـيرة النبويـة المطهرة عـلى وفـق نقـد التراث الاسـلامي وكذلـك الـرد عـلى الآراء والافـكار الاستشراقية.



