## «شورش علیه مرتجعین بر حق است»

# یک تز اساسیِ فلسفی

نوشتهی آلن بدیو | مترجم: زَنجَرِه



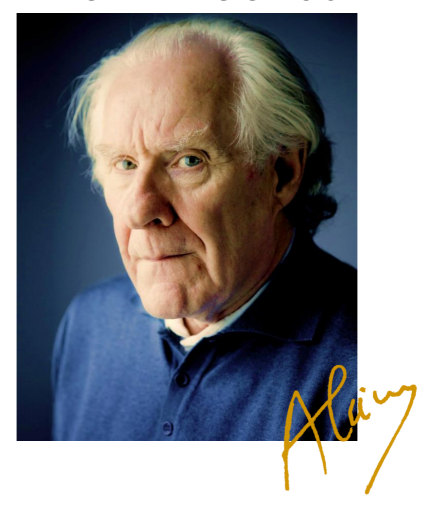
مجموعه مقالات فلسفي/ 1





در گَندُمزار زَنجَرِهِ ميخوانَد...

### Alain Badiou



#### مقدمهٔ مترجم:

متن حاضر، ترجمهٔ فصل اول کتاب ۱۹۷۵ انتشار یافت. آلن بدیو که یکی از بزرگترین است. که در انتشارات مَسپرو (پاریس)، به سال ۱۹۷۰ انتشار یافت. آلن بدیو که یکی از بزرگترین فیلسوفانِ فرانسویِ حالِ حاضر است، در متن حاضر، به موشکافیِ جملهٔ معروف مائو که «شورش علیه مرتجعین بر حق است» پرداخته و لایههای عمیق و فلسفیِ آن را بیرون کشیده. خواندنِ آثار بدیو از آن جهت پر اهمیت است که در بطن خود، میراث غنیِ فلسفهٔ مارکسیستی مائوئیستی را با ساختارِ خاص خود که برآمده از سالها فعالیت در جنبشهای فکری و عملی است پیوند می زند. متنِ حاضر را آلبرتو توسکانو، عضو هیئت علمیِ جامعه شناسیِ کالج گُلد اسمیتِ لندن، از فرانسوی به انگلیسی ترجمه کرده است. در ترجمهٔ این متن، هدف بر این بوده که ضمن حفظ شیوهٔ نگارش بدیو، در عین حال متنی سلیس و روان، تقدیم خوانندگان فارسی زبان شود. امید شیوهٔ نگارش بدیو، در این راستا کارآمد و مفید باشد.

زَنجَره؛ ۱۱ تير ۱٤٠٣

ما با این فرمول مائوتسه دون آشناییم که: «مارکسیسم اصول متعددی دارد؛ اما در تحلیل نهایی، همهٔ آنها را می توان در این جمله فشرده کرد: شورش علیه مرتجعین بر حق است». این عبارت که بسیار ساده به نظر می رسد، در عین حال بسیار رازآمیز است: چگونه می توان پروژهٔ تئوریک عظیم مارکس، با تحلیلهای بیوقفه و موشکافانهاش را نهایتاً در این جمله منسجم كرد كه «شورش عليه مرتجعين برحق است»؟ و اين نهايي بودن يعني چه؟ آيا ما با یک تئوری سر و کار داریم که تحلیل مارکسیستی از تضادهای عینی و تقابل چارهنایذیر انقلاب و انقلاب متقابل ال خلاصه می کند؟ آیا این رهنمود برای بسیج ذهنی نیروهای انقلابی است؟ آیا حقیقت مارکسیستی این است: یکی شورش میکند، دیگری حقیقت را

ا مفهوم (Counter revolution) در فارسی به غلط ضدانقلاب ترجمه شده است. معنایی که از این ترجمه به ذهن مى رسد، مخالفت با تغيير و تحول انقلابي، براى حفظ نظم موجود است. اما counter به معناى «ضد» نيست. در زبان انگلیسی، سرراست ترین معادلِ «ضد»، «anti» است. بهترین معادلِ counter، «بدل» است. بدین جهت، Counter revolution ربطی به ضدانقلاب ندارد و در حقیقت خودش نوعی انقلاب است و مناسبات زیربنایی را دگرگون می کند. عربها معادل «الثورة المضاده» و تركها معادل «كارشي دهوريم» را براي ترجمهٔ اين مفهوم به كار مي برند كه هر دو، معنای «انقلاب بدل» یا «انقلاب متقابل» را میرسانند. از همین رو عاقلانهتر است که در زبان فارسی نیز، چنین معادلی را برگزینیم تا از کژفهمی جلوگیری کنیم. «ضدانقلاب» بیشتر پلیس ضدشورش و... را به ذهن میرسانند؛ حال آنکه «انقلاب متقابل» بسیاری از خواسته های انقلابیون را به اجرا در می آورد؛ اما برای جلوگیری از انقلاب حقیقی به میدان مى آيد. پس ما روى هم رفته با سه مفهوم «انقلاب»، «ضد انقلاب» و «انقلاب متقابل» روبهرو هستيم. گروه اول خواهان تحول، گروه دوم خواهان وضع موجود و گروه سوم، خواهان تحول؛ اما به سمتی دیگر. (با این مسئله نخستین بار در مقدمهٔ کتاب «وضع طبقهٔ کارگر در انگلستانِ» فردریش انگلس، بهقلم نوید قیداری روبهرو شدم و مایلم از او بابت اشاره به این نکتهٔ ظریف تشکر کنم.)

میگوید؟<sup>[۱]</sup> یا اینکه: باید شورش کرد؟ آیا این دو، در حرکتی مارپیچی از یکی به دیگری، در شورش واقعی (نیروی عینی) غنی میشوند و در آگاهی، از درستی یا عقل خود (نیروی ذهنی) به خود باز میگردد؟

#### ۱. پراتیک، تئوری، شناخت

در این جا چیزی اساسی ما را فرا می خواند: هر نظر مارکسیستی ای -در یک جنبش واحد و تقسیم کننده - همانا مشاهده و رهنمود است. این نظر، به مثابهٔ چکیده ای از عمل واقعی، حرکتِ خود را برای بازگشتِ به آن [بازگشت به عمل] برابر می کند. از آن جا که هر چیزی، هستیِ خود را فقط از صیرورت و دگرگونی اش می گیرد، به همان نسبت، تئوری به عنوان معرفت به آن چه هست، تنها با حرکت به سوی آن چیزی که از اول بوده است، می تواند وجود داشته باشد. هر دانشی، جهتگیری است و هر توصیفی، تجویز.

جملهٔ «شورش علیه مرتجعین بر حق است»، بیش از هر چیز دیگری گواه این امر است. در آن، ما این واقعیت را بیان میکنیم که مارکسیسم، پیش از آنکه علم تکاملیافتهٔ صف آراییِ اجتماعی باشد، عصارهٔ آنچه که شورش می طلبد است: این که آن را صحیح بدانیم تا بدین وسیله، آن را ارائه دهیم.

مارکسیسم، هم جبهه گیریست و هم اسلوببندیِ تجربهٔ مبارزه. وجود علمِ صف آراییِ اجتماعی برای توده ها، هیچ علاقه ای ندارد مگر این که حرکت واقعاً انقلابیِ آنها را بازتاب داده و بر آن تمرکز کند. مارکسیسم را باید به مثابهٔ خِردِ انباشته شدهٔ انقلابهای مردمی، دلیل ایجاد آنها و تثبیت و تفصیل هدفشان در نظر گرفت. جملهٔ مائو آشکارا عصیان را محل اصلی ایده های صحیح می داند و مرتجعان را کسانی در نظر می آورد که سرنگونی شان را تئوری مشروع می داند. جملهٔ مائو، حقیقت مارکسیستی را در وحدت تئوری و عمل قرار می دهد. حقیقت مارکسیستی آن چیزی است که شورش، حقیقتش را

رسم می کند و دلیل خود را از آن می گیرد تا دشمن را ویران سازد. انکاری ست بر هرگونه برابری در برابر حقیقت. در حرکتی واحد -که دانشی است در تقسیم خاص خود به توصیف و رهنمود- قضاوت می کند، حکم می دهد و در اجرای آن غوطه ور می شود. شورشیان با دانش شان در لحظهٔ ضروریِ فوق الذکر، قدرت و وظیفهٔ خود، یعنی ویران سازیِ مرتجعین را به اجرا می گذارند. سرمایهٔ مارکس چیزی جز این نمی گوید که پرولتاریا حق دارند سرمایه داران را با [روشهای] قهر آمیز سرنگون سازند. حقیقتِ مارکسیستی، حقیقتی آشتی جویانه نیست؛ بلکه به خودیِ خود، مطلق و در صورت نیاز هول انگیز است.

جملهٔ مائو به ما یادآوری می کند که برای یک مارکسیست، پیوند تئوری با عمل (از شعور تا شور) شرط درونی خودِ تئوری است؛ زیرا حقیقت، فرآیندی واقعی است: شورش علیه مرتجعین. در هگل به سختی نظری درست و عمیق تر از جملهٔ زیر وجود دارد: «ایدهٔ مطلق هویت، باید ایدهٔ نظری و ایدهٔ عملی دانسته شود. هر یک از اینها به خودیِ خود هنوز یک طرفه است» (هگل، علم منطق). از دید هگل، حقیقت مطلق، وحدت متناقض تئوری و عمل است. این، روندِ بی وقفه و تقسیم شدهٔ هستی و به فعل در آمدن است. لنین با اشتیاق به این امر سلام می کند: «وحدت ایدهٔ نظری (دانش) و عمل – این NB – دقیقاً در تئوریِ معرفت تجلی می یابد؛ زیرا مجموعهٔ شکل دهندهٔ «ایدهٔ مطلق» آ است» (لنین، دفترهای فلسفی). بیایید این جمله را با دقت بخوانیم؛ زیرا به نحو ملموسی کلمهٔ «معرفت» را به دو قسمت تقسیم می کند. این نکته ای حیاتی است که اغلب به آن باز خواهیم گشت: دانش به عنوان تئوری (از نظر دیالکتیکی) با عمل مخالف است. تئوری و عمل یک

<sup>&</sup>lt;sup>Y</sup> Absolute idea

وحدت را شکل می دهند که از منظری دیالکتیکی، همان وحدت اضداد است؛ اما این تضاد (تئوری اعمل) به نوبهٔ خود، موضوع تئوریِ معرفت است. به عبارت دیگر، ماهیتِ درونیِ فرآیند معرفت را، تضاد تئوری اعمل را شکل می دهد. یا باز هم، عمل که از نظر دیالکتیکی با دانش (با تئوری) مخالف است، در عین حال بخشی جدایی ناپذیر از فرآیند معرفت است.

در تمامیِ متون مارکسیستی، ما با این بریدگی مواجهیم؛ این تکرار مضاعف کلمهٔ «دانش» که یا تئوری را در همبستگیِ دیالکتیکوارِ آن با عمل یا روند کلی این دیالکتیک، یعنی حرکت متضاد این دو اصطلاح (تئوری و عمل) را تعیین می کند. رسالهٔ «ایدههای صحیح از کجا می آیندِ؟» مائو را در نظر بگیرید: «اغلب می توان به دانش صحیح تنها پس از تکرارهای زیادِ فر آیندش دست یافت... از تمرینِ دانش و سپس بازگشت به عمل. چنین است تئوریِ مارکسیستی دانش، تئوری ماتریالیستی دیالکتیکی دانش» (مائوتسه دون، پنج رسالهٔ فلسفی). حرکت دانش، سیرِ عمل-دانش-عمل است. در اینجا «دانش» یکی از اصطلاحاتِ فر آیند را آشکار می سازد؛ اما به طور مساوی فر آیندی را که به عنوان یک کل در نظر گرفته می شود، مشخص می کند؛ فر آیندی که به نوبهٔ خود شامل دو وقوعِ عمل، نخستین و آخرین است. برای تثبیت دایرهٔ واژگان و ماندن در سنت[۲]، «تئوری» را اصطلاحی در تضاد تئوری/عملی می نامیم که حرکت کلی اش، فر آیندِ «دانش» خواهد بود.

بر این اساس می توانیم توهم ارتجاعیِ کسانی که تصور می کنند می توانند تز استراتژیک تقدم عمل را دور بزنند، افشا کنیم. روشن است که هرکس در جنبش واقعی انقلابی حضور نداشته باشد، کسی که عملاً در قیام علیه مرتجعین شرکت نکند، حتی اگر تئوریپردازی کند، چیزی نمیداند.

مائوتسه دون در واقع تأیید کرد که در تضاد تئوری/عمل، یعنی در مرحلهای از فرآیند واقعی، تئوری می تواند موقتاً نقش اصلی را ایفا کند: «ایجاد و حمایت از تئوریِ انقلابی، نقش اصلی و تعیینکننده را در آن دوران ایفا می کند. همان طور که لنین گفته است: «بدون تئوریِ انقلابی، جنبش انقلابی وجود نخواهد داشت» (مائو، دربارهٔ تضاد). آیا این بدان معناست که در آن لحظه، تئوری به امکان ذاتیِ انقلاب تبدیل می شود، که در آن لحظه، «تئوری پردازان ناب مارکسیست» می توانند و باید ظهور کنند؟ قطعاً نه. یعنی در تضاد تئوری/عملی که فرآیند دانش را تشکیل می دهد، تئوری، جنبهٔ اصلی تضاد است. نظام مند کردن تجربیات عملیِ انقلابی چیزی است که به فرد امکان پیشرفت می دهد و روشن می کند که ادامهٔ کمّی انباشت این تجربیات و تکرار آنها بی فایده است؛ زیرا آنچه در دستور کار است، جهش کیفی است و بلافاصله سنتز عقلانیِ به کارگیری آن، یعنی تأیید دستور کار است، جهش کیفی است و بلافاصله منتز عقلانیِ به کارگیری آن، یعنی تأیید تجربیات را می دهد)، هیچ نظام مندی و دانشی وجود ندارد. بدون یک برنامهٔ عمومی، هیچ تأیید و حقیقتی وجود ندارد. در آن صورت، «تئوری» تنها زمینهای برای آزمایش، هیچ تأیید و حقیقتی وجود ندارد. در آن صورت، «تئوری» تنها می تواند مشتی مفهوم ایده آلیستی پوچ را به وجود آورد.

بنابراین به نقطهٔ شروع خود باز میگردیم: عمل، باطن حرکت عقلانیِ حقیقت و در تقابل با تئوری، بخشی از دانش است. همین شهود است که دلیل دریافت مشتاقانهٔ لنین از برداشت هگلیِ ایدهٔ مطلق را شکل میدهد، تا جایی که مارکس را صرفاً ادامهٔ هگل میخواند. (در نتیجه مارکس در واردکردن معیار عمل به تئوری معرفت، آشکارا با هگل

طرف می شود. (لنین، دفترهای فلسفی). جملهٔ مائوتسه دون، دقت زیادی به شور و شوق لنین می بخشد. این، کلیتِ محتوای تاریخیِ بیانیهٔ دیالکتیکی هگل است. این کار، عملی نیست که درون هر تئوری لنگر بی اندازد، بلکه شورش علیه مرتجعین است. تئوری به نوبهٔ خود، از بیرون درمورد عمل -در این جا شورش - قانون نمی گذارد؛ بلکه به واسطهٔ گسترش دلیل خود، خویشتن را در شور و غوغا می آمیزد. بدین معنا، درست است که [بگوییم] این جمله همه چیز را بیان می کند؛ همهٔ چیزهایی که موقعیت طبقاتی مارکسیسم، مشخصاً اهمیت انقلابی آن را خلاصه می کند. هرکس که بکوشد مارکسیسم را نه از منظر شورش، بلکه از منظر گسست بنگرد، [درواقع] بیرون از آن ایستاده است؛ نه از جایگاه تاریخ، بلکه خارج از ساختارِ [مارکسیسم]؛ نه از منظر تقدم عمل، بلکه از منظر تقدم تئوری؛ نه به عنوان شرایطِ پیشینیِ آن.

#### ۲. سه معنی کلمهٔ «دلیل»

اگر این جمله گویای همه چیز است، به این دلیل است که بر اساس دیالکتیک این کار را انجام می دهد؛ یعنی به سادگی خودش را تقسیم می کند. آن چه این تقسیم بندی را متمرکز و حفظ می کند، در حالی که ظاهراً آن را در لفافه قرار می دهد، کلمهٔ «دلیل» یا «حق» است: این که یکی حق دارد و شورش حق است، دلیلی ست نو، که به واسطه اش می توان علیه مرتجعین ایستاد. در واقع، این جمله از طریق کلمهٔ «دلیل»، سه چیز را بیان می کند و بیان این سه چیز است که کلیت را شکل می دهد.

نخست: برحق بودن قیام علیه مرتجعین، در وهلهٔ اول به معنای «باید علیه مرتجعین شورش کرد» نیست؛ بلکه به معنای «شورش علیه مرتجعین» است. این واقعیت است و این واقعیت، دلیل است. جمله تقدم عمل را در نظر دارد. شورش منتظر نمی ماند تا دلیلی برای وجود یافتنش پیدا شود؛ شورش چیزی است که همیشه وجود دارد، به هر دلیلِ ممکن. مارکسیسم به سادگی می گوید: شورش دلیل است، شورش سوژه است. مارکسیسم خلاصهای از حکمتِ عصیان است. چرا کاپیتال، سرشار از صدها صفحه ریزه کاری و جزئیات، بینش پرزحمت و فصل هایی از دیالکتیک، حتی در بخش های قابل فهمِ آن است؟ زیرا فقط از این طریق به حکمت عمیق عصیان می رسد.

تراکم تاریخی و سرسختی شورش، مقدم بر مارکسیسم است و شرایط و ضرورت ظهور آن را انباشته می کند؛ زیرا این اعتقاد را درونی می کند که فراتر از علل خاصی که قیام پرولتری را سبب می شود، دلیل عمیقی هست که نمی توان آن را ریشه کن کرد. سرمایهٔ مارکس، از

نظر دلیل کلی، نظام مند کردن آن چیزی است که از تجمع تاریخیِ سلسله علتها به دست آمده. بورژوازی که مبارزهٔ طبقاتی را می شناسد و به رسمیت می شناسد، خوشحال از اعتراف و تحقیق دربارهٔ علل خاص یک شورش، حتی برای جلوگیری از بازگشت آن است؛ اما دلیلی که وقتی همه چیز گفته می شود و انجام می پذیرد را نادیده می گیرد؛ دلیلی که پرولتاریا به آن پایبند است؛ دلیلی که هیچ علل و شرایطی هرگز آن را ارضا نمی کند. کار مارکس بازتاب آن چیزی ست که [در جهان واقعی] نمود دارد؛ نه در ویژگیِ مبارزات، که در تداوم و توسعهٔ توان طبقاتیِ انباشته در آنها. در این جا، تفکر دربارهٔ علتها کافی نیست. [۳] باید دلیل این تداوم را عمیقاً در نظر گرفت. جوهر موقعیت پرولتاریا، در اپیزودهای مبارزهٔ طبقاتی نیست، بلکه در پروژهٔ تاریخی ای است که آنها را تحت الشعاع قرار می دهد؛ پروژهای که شکل وجود عملی آن را مدتها و در مراحل پی در پیِ سرسختیِ پرولتاریایی بهدست می دهد. این جاست که دلیل در آن نهفته است. تنها تبیین و بیان آن - هم زمان در پوشش بازتابها و دستورالعملها - عدالت را در مورد جنبشی که شورش آشکار می کند، میان طبقات پدید می آورد.

امروزه تنها امر خطیرِ مائوئیستی است که یکپارچه، به دنبال توسعهٔ عملی است که پرولتاریا انجام می دهد. این عمل به ما اجازه می دهد که از طریق خصلت بی قید و شرط و دائمیِ شورشِ آنها به آگاهی برسیم. تنها بدین گونه است که می توان گفت: آری، تضاد، قهر آمیز است؛ آری، شورشِ کارگری، آتشی در دل این تضاد است و دلیل [جریان داشتن] تاریخ است. بیش از هر چیز «شورش علیه مرتجعین بر حق است» به این معناست: پرولتاریای سرسخت بر حق است؛ او همهٔ دلایل را در کنار خود دارد و حتی خیلی بیش از آن.

دوم: «شورش علیه مرتجعین بر حق است» در عین حال بدین معناست: شورش از آن رو بر حق است که دلیلی کنار خود خواهد داشت. در دادگاه تاریخ، مرتجعین باید دلایلی بیاورند تا پاسخگوی تمام اعمال ناشایست استثمارگرانه و ظلمانهٔ خود باشند. سرسختی شورش پرولتری قطعاً و این اولین معنای کلمه «دلیل» یا «حق» است خصلت عینی و تقلیل ناپذیر تضادی که کارگران را در برابر بورژوازی قرار میدهد مینمایاند؛ اما همچنین یقینِ عملیِ پیروزیِ نهایی است. این نقدِ خودانگیخته و بیوقفهای است که از شکستِ یعملیِ کارگری حاصل میآید. اولین دلیل شورش علیه مرتجعین، این است که اوضاع غیرقابل قبول و دویاره است.

این که گذرا و محکوم است، دومین دلیل است. این دلیل، دیگر نه از منظر محرک بودن یا در لحظه بودن، بلکه از منظر آینده است. دلیل، یعنی پیروزی و مشروعیت، یعنی فراتر رفتن از آن. شورش، خردمندانه است؛ زیرا عادلانه است؛ زیرا با دلیل بنا شده است؛ اما در عین حال، به این علت که قانونِ آینده را وضع می کند. مارکسیسم هرگونه برداشتی از «دلیل» را که صرفاً مبتنی بر توجیه باشد رد می کند. پرولتاریا صرفاً دلایل واقعی برای شورش ندارد؛ بلکه دلایلی برای پیروزی دارد. «دلیل» در این جا در تقاطع مشروعیت انقلابی و خوش بینی انقلابی است.

شورش، به اصل اخلاقی کانت حساسیت دارد: «تو می توانی انجامش دهی، چون باید انجامش دهی». به علاوه، کانت به این نتیجه رسید که عملی که بدین ترتیب بر حسب وظیفهٔ محض تنظیم شده باشد، بدون شک هرگز صورت نگرفته. اخلاق، نسخهای شکست خورده است؛ اما شورشِ کارگری، واقعاً رخ داده است و در مارکسیسم جای نسخهٔ پیروزمندانهٔ خود را یافته است. دلیل مارکسیستی، یک باید یا یک وظیفه نیست، بلکه

تصدیقِ خودِ بودن است؛ قدرت نامحدود آن چیزی است که می ایستد، مخالف می کند و دارای تضاد است. این پیروزیِ عینیِ امتناع مردمی است. از نظر مادی، دلیل کارگران چنین است: «شما باید انجامش دهید».

سوم: اما «دلیل» معنای دیگری هم دارد و این امر، آمیختگیِ دو موردِ نخستین است. این بار، «شورش علیه مرتجعین بر حق است» بدین معناست: شورش را می توان با کسب آگاهی از دلیلِ خویش تقویت کرد. خودِ این گزارهٔ «شورش علیه مرتجعین بر حق است»، هم توسعهٔ هستههای دانشِ دورنیِ خودِ شورش و هم بازگشت بر ایجاد شورش در [فرآیندِ] این توسعه است. در مارکسیسم، شورش –که بر حق و دلیل، استوار است – ابزار توسعهٔ این دلیل و اطمینان از دلیلِ پیروزیِ آن را می یابد. آنچه که اجازه می دهد مشروعیتِ شورش (معنای نخستینِ دلیل) با پیروزیِ آن بیان شود (معنای دومِ دلیل)، نوع جدیدی از آمیختگی میان شورش بهمثابهٔ یک رویهٔ دانماً موجود و شکل توسعه یافتهٔ دلیل آن است. آمیختگی مارکسیسم و جنبش واقعی کارگری، سومین معنای کلمهٔ دلیل است؛ یعنی پیوند دیالکتیکیِ دو معنای نخستِ آن؛ اعم از عینی و ذهنی.

در این جا بار دیگر با وضعیت دیالکتیکیِ گزارههای مارکسیستی مواجه می شویم که همگی بر اساس تأمل و رهنمود تقسیم می شوند: فراتر از علل آن، درکِ دلیل توان طبقاتی. بدین ترتیب، تئوری، قاعدهای را فرموله می کند که به موجب آن، دلیل بر هدف، کلی بودن بر جزئی بودن، و استراتژی بر تاکتیک چیره می شود. شورش، دلیل خودش را در عمل صورت بندی می کند؛ اما بیان روشنِ این دلیل، با قاعدهٔ راکدِ تکرار که این استمرار را فرمان می دهد، شکسته می شود. شورش، خود را با دلیل خود مسلح می کند، به جای این که صرفاً

آن [دلیل] را مستقر کند. شورش، کیفیت عقلانی خود را متمرکز میکند: دلیل خودش را سامان میدهد و ابزار پیروزیاش را خودش تنظیم میکند.

کسب آگاهی از برحق بودن شورش علیه مرتجعین، با ارائهٔ دلیل تئوریکِ دلیل عملیاش، به شخص اجازه میدهد که سوژه (سازمان، پروژه) را با ابژه (مبارزهٔ طبقاتی، شورش) همراستا کند. «عقل» که در ابتدا مشروعیت و خوش بینی انقلابی را بیان میکرد، اکنون از آگاهی و تسلط بر تاریخ سخن میگوید.

#### ٣. دليل بهمثابهٔ تضاد

«شورش علیه مرتجعین بر حق است» در حقیقت جملهای است که هر چه درمورد جنبشهای تاریخی وجود دارد را بیان میکند؛ چرا که توان، مضمون و ابزار خود را به زبان میآورد. توانش، مبارزهٔ طبقاتی است؛ عقلانیت درونی و عینیِ شورش. مضمونش، فروپاشی اجتناب ناپذیر جهان استثمار و ستم است؛ یعنی دلیل کمونیستی. ابزارش، جهتگیریِ احتمالی نسبت است؛ نسبتِ درونیِ تاریخ، بین توان و مضمون، بین مبارزهٔ طبقاتی (که همیشه و همه جا موتور [محرک] تاریخ است) و پروژهٔ کمونیستی (که همیشه و همه جا ارزشی است که توسط شورشِ ستمدیدگان ترویج میشود). ابزارش، تبدیل دلیل به سوژه است و این تبدیل عقل به سوژه، همان حزب است.

«شورش علیه تمامیِ مرتجعین بر حق است»، پژواکی همهشمول است؛ زیرا از مبارزهٔ طبقاتی و تقدم عمل، کمونیسم و از بین رفتن دولت و همچنین از حزب و دیکتاتوریِ پرولتاریا سخن میگوید. جملهٔ مائو، دلیل انتزاعی را بر حسب امر سوبژکتیو و ابژکتیو، واقعیت و طرحِ از پیش ریختهشده، نقطهٔ پایان و مرحلهٔ رسیدن به آن، بیان میکند و ما میتوانیم ببینیم چگونه این دلیلِ جدایی ناپذیر، متضاد است: غیر ممکن است که بر حق بود و به تنهایی و برای خود، دلیل داشت. یکی درست میگوید و عقل دارد و [برای ایستادنش] علیه مرتجعین دلیلی دارد.

شرطِ درونیِ حقیقت، همیشه بر حق علیه مرتجعین بودن است. به همین دلیل است که جملهٔ مائو، مارکسیسم را خلاصه می کند. می گوید هر دلیلی در خود تناقض دارد.

«ایدههای حقیقی در جریام مبارزه، از [بطن] ایدههای نادرست پدید می آیند». دلیل نیز در شورش علیه بی دلیلی و علیه آنچه که چینی ها «پوچی های ارتجاعی» می نامند، شکل می گیرد.

هر حقیقتی خود را از طریق نابودیِ مزخرفات تأیید میکند. بنابراین هر حقیقتی اساساً تخریبگرایانه است. هر چیزی که صرفاً حفظ شود، بهسادگی نادرست است. میدان دانش مارکسیستی، همواره میدان ویران کردن است.

جملهٔ مائو، كل ديالكتيك را بر ما روشن مىكند: جوهر طبقاتى عقل بهمثابهٔ شورش، در مبارزهاش تا [لحظهٔ] مرگ اضداد نهفته است. حقيقت فقط در فرآيندِ بريدگى وجود دارد.

تئوریِ تضادها، کاملاً در خِرَدِ تاریخیِ شورشیان جریان دارد. به همین سبب است که دیالکتیک، درست همچون شورشها، همیشه وجود خواهد داشت. دیالکتیک از نظر فلسفی، مفهوم جهان استثمار شدگانی را در نظر می آورد که علیه جهان موجود می ایستند و ارادهٔ دگرگونیِ بنیادینِ آن را دارند. از همین رو، دیالکتیک، گرایشِ فلسفیِ مادام العمریست که بی وقفه خود را علیه ستم متافیزیکیِ محافظه کارانه قرار می دهد: «در تاریخ شناخت بشری، همواره دو برداشت از قانون توسعهٔ عالم وجود داشته است: یکی برداشت متافیزیکی و دیگری برداشت دیالکتیکی که دو جهان بینی متضاد را تشکیل می دهند» (مائوتسه دون، دربارهٔ تضاد).

#### یادداشتهای یایانی:

[۱] در سراسر این فصل، بدیو با پژواک میانِ بر حق بودن (avoir raison) و دلیلِ سنجیده (donner raison) و مفهوم دلیل (raison)، سعی در بازسازیِ آن در پوشش مارکسیستی/مانوئیستی دارد. (یادداشت مترجم انگلیسی)

[۲] مارکسیسم-انینیسم-مانوئیسم فرمالیسم نیست. در ملم، کلمات درگیرِ فرآیند تخریب/ساختن هستند؛ فرآیند دانش حقیقی. اگر هدف محقق شود، نشانهها کمتر اهمیت می یابند. از این جاست که کلمات می توانند به حرکت درآیند. فقط قدرت آنها مهم است. نیرو (force) همچنان بر احترامی که برای مکانها وجود دارد، غلبه می کند.

[۳] لنین شدیداً بر ناکافیبودنِ مقولهٔ علیت تأکید میکند؛ وقتی استدلال میکند که هگل، بهجای کانت، حق دارد که به این مقوله هیچ فخر و مباهاتی ندهد: «وقتی کسی [نظر] هگل را درمورد مقولهٔ علیت میخواند، در نگاه اول عجیب به نظر میرسد که چرا به این مضمون که محبوب کانتیها است، نسبتاً تا این حد ساده میپردازد. چرا؟! زیرا در واقع برای هگل، علیت تنها یکی از تعینات ارتباط جهانی است.» (لنین، دفترهای فلسفی).



ما را در تلگرام دنبال كنيد: zanjarehh@