

فریب تودهها با شعار برابری و آزادی

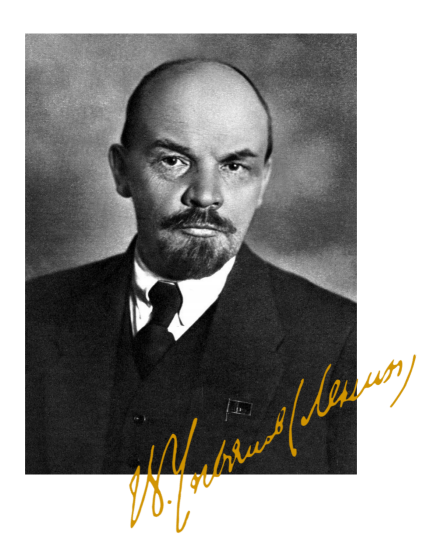


ولاديمير ايليچ لنين

ترجمهٔ الشيوعية و زَنجَره



دَر گَندُمزار زَنجَرِهِ مىخواند...



یادداشت ویراستار: و. ا. لنین، این کتاب را ۲۳ ژوئن ایدداشت ویراستار: و. ا. لنین، این کتاب را ۲۳ ژوئن ۱۹۱۹ به رشتهٔ تحریر درآورد. نسخهٔ انگلیسی، به سال ۱۹۳۹ در لندن به چاپ رسید. حالا این کتاب، ۹۱ سال پس از انتشار آن در لندن و ۱۰۵ سال پس از نخستین انتشارش در روسیه، برای نخستین بار بهطور کامل به فارسی ترجمه شده است. لازم به ذکر است که پیشگفتار این کتاب را جواد راستی پور پیش از این ترجمه کرده بود. ترجمهٔ این کتاب تقدیم به هر آن کسی که در مسیر آزادی گام بر می دارد.

م. ر. تاستان ۱٤۰۳



## پیشگفتار

مسئلهای که من در سخنرانی ۱۹ مه در کنگرهٔ «تعلیم مضاعف» به آن پرداختم، یعنی مسئلهٔ برابری به طور عام و برابری کارگران و دهقانان به طور خاص، بی شک یکی از حادترین و دردناک ترین مسائل دوران ماست که ریشه دار ترین تعصبات خرده بور ژواها، خرده مالکان، صاحبان خرد کالا، تمام تنگ نظران و نُه دهم روشنف کران (از جمله منشویک ها و اس آرها) را در بر می گیرد.

نفی برابری کارگر با دهقان! عجب چیز خوفناکی! البته همهٔ حامیان سرمایهداران، همهٔ دنبالهروانِ آنها و در وهلهٔ اول منشویکها و اسآر ها، سعی میکنند از این موضوع استفاده کنند تا دهقان را علیه کارگران، علیه کمونیستها «تحریک» کنند و «برانگیزند». چنین تلاشهایی اجتناب ناپذیر است؛ اما از آنجایی که بر دروغ بنا شدهاند، شکست فضاحت ار آنها قطعی است.

دهقانان، افرادی زیرک، کاسبکار و پراگماتیک هستند. مسائل باید برای آنها به نحو عملی و با مثالهای ساده از زندگی روزمره توضیح داده شود. آیا دهقانی که غلات مازاد دارد، ذی حق است که این مازاد را پنهان کند؛ در حالی که بدون در نظر گرفتن کارگران گرسنه، به دنبال سوداگری و افزایش سرسام آور قیمتها باشد؟ یا آن که که دولت پرولتری، باید تمام غلات مازاد را، نه بر اساس قیمتهای نجومی غارتگرانه، بلکه به قیمتی ثابت که توسط دولت تعیین شده است، ضبط کند؟

کُنه مطلب دقیقاً همین است: انواع فریبکاریهایی که منشویکها و اس آرها در خدمت به سرمایه، برای بازگرداندن قدرت برتر به سرمایهداران انجام می دهند؛ به عبارتی سعی می کنند با انواع عبارت پردازی ها در مورد «برابری» و «وحدت دموکراسی کار» اصل مطلب را لاپوشانی کنند.

دهقان باید [میان این دو] انتخاب کند:

تجارت آزاد غلات - یعنی سفته بازی در غلات، آزادی ثروتمندان برای کسب سود، آزادی فقرا در تباهی و گرسنگی، برای بازگشت قدرت برتر زمینداران و سرمایه داران، برای گسستن اتحاد دهقانان و کارگران؛ یا تحویل مازاد غلات به دولت به قیمتی ثابت، یعنی برای قدرت کارگران متحد، که به معنی اتحادی بین کارگران و دهقانان جهت نابودی کامل بورژوازی و از میان بردن هرگونه امکان بازگشت آنها به قدرت است.

انتخاب پیش رو چنین است.

دهقانان ثروتمند، کولاکها، راه نخست را انتخاب میکنند. آنها مایلند شانس خود را در اتحاد با سرمایهداران و مالکان علیه کارگران، علیه فقرای روستا امتحان کنند؛ اما در روسیه چنین دهقانهایی در اقلیت هستند. زیرا اکثر دهقانان برای اتحاد با کارگران علیه احیای قدرت سرمایهداران، علیه «آزادی فقرا برای گرسنگی کشیدن»، علیه پنهانکاری فریبکارانهٔ این «آزادیِ» نفرین شدهٔ سرمایهداری (آزادیِ گرسنهمیری) در پشت کلمات پر طمطراقِ «برابری» مآب، یعنی برابری گرسنگان با افراد شکمبارهای که مازاد غلات را به چنگ دارند. وظیفهٔ ما مبارزه با فریب حیلهگرانهٔ سرمایهدارانهای است که منشویکها و اس آرها با کلمات گزاف و پوچ دربارهٔ «آزادی» و «برابری» در هم می تنند.

ای دهقانان! نقاب از چهرهٔ این گرگهای در جامهٔ میش برچینید! اینان که نغمههای دلنگیزی دربارهٔ آزادی، برابری و وحدت دموکراسی کارگری میسرایند، در عمل با

استفاده از آنها، از چنین چیزهایی دفاع میکنند: «آزادیِ» زمینداران برای سرکوب دهقانان، «برابریِ» سرمایهدار ثروتمند با کارگران و دهقانان نیمهگرسنه و «برابریِ» فرد سیری که مازاد غلهٔ خود را از کارگرانی که از گرسنگی و بیکاری به دلیل ویرانی کشور در نتیجهٔ جنگ در عذاب هستند، پنهان میکند. چنین گرگهایی در لباس میش، بدترین دشمنان زحمتکشان هستند؛ حتی اگر خود را منشویک، اس آریا غیر حزبی بنامند، در عمل یار و یاور سرمایهداران هستند.

«کارگران و دهقانان به مثابهٔ تودهٔ زحمتکش برابرند؛ ولی شکمبارهای که سوداگریِ غله می کند، با کارگر گرسنه برابر نیست.» «ما در جهت حفاظت از منافع پرولتاریا مبارزه می کنیم، ما غله را از محتکران و نه از تودهٔ زحمتکش ضبط می کنیم.» «ما به دنبال تفاهم با دهقانان میانه حال، دهقانان زحمتکش هستیم.» - این چیزی است که من در سخنرانیم گفتم، این لُبّ کلام است، این امر مسلمی است که با عبارات آب و تاب دار دربارهٔ «برابری» مغشوش می شد. علاوه بر آن، اکثریت بزرگ دهقانان می دانند که این حقیقت دارد که دولت کارگران با محتکران و ثروتمندان مبارزه می کند؛ در حین این که به مردم زحمتکش و فقرا مدد می رساند، در حالی که هم دولت ملاکین (تحت سلطنت تزار) و دولت سر مایه داران (تحت آزادترین و دمکراتیک ترین جمهوری) همیشه و در هر کجا، در تمام کشورها، به ثروتمندان کمک کرده اند تا از مردم زحمتکش دزدی کنند و به محتکران و ثروتمندان کمک کرده اند تا به هزینهٔ فقرایی که فقیرتر می شوند ثروتمندتر شوند.

این حقیقتی است که هر دهقانی می داند و از این رو، هر چه آگاهی شان افزایش یابد، اکثریت دهقانان زودتر و قاطعانه تر انتخاب خود را به نفع اتحاد با کارگران، توافق با دولت کارگری، علیه دولت ملاک یا سرمایه دار به نفع قدرت شورایی علیه «مجلس مؤسسان»

یا «جمهوری دمکراتیک»، به نفع توافق با کمونیستهای بلشویک، علیه هر حمایتی از سر مایهداران، منشویکها و آس آرها انجام میدهند!

کسی که مبارزهٔ طبقاتی را میپذیرد، باید همچنین بپذیرد که در یک جمهوری بورژوایی، «آزادی» و «برابری» بیان برابری و آزادی صاحبان کالا، برابری و آزادی سرمایه هستند. مارکس در تمام نوشته هایش و بخصوص در کتاب سرمایه اش (که همهٔ شما در گفتار آن را میپذیرید) این را هزاران بار روشن ساخت؛ او مفهوم انتزاعی «آزادی و برابری» و کسانی که آن را به ابتذال میکشاندند، بنتامها را که چشمهایشان را بر روی حقایق می بستند، مسخره می کرد. مارکس ریشه های مادی این انتزاعیات را آشکار ساخت.

تحت نظام بورژوایی (یعنی، تا زمانی که مالکیت خصوصی بر زمین و وسایل تولید دوام می آورد) و تحت دمکراسی بورژوایی، «آزادی و برابری» صرفاً تشریفاتی هستند و در عمل بر بردگی مزدی برای کارگران (که رسماً آزاد و برابر هستند) و حاکمیت مطلق سرمایه، بر ستم دیدن کار از سرمایه، دلالت دارد. ای آقایان تحصیل کرده! این الفبای سوسیالیسم است و شما آن را فراموش کرده اید!

از این الفبا چنین بر می آید که در جریان انقلاب پرولتاری، هنگامی که مبارزهٔ طبقاتی تا مرز جنگ داخلی شدت گرفته است، فقط احمق ها و خائنین می توانند به لفاظی در باب «آزادی»، «برابری» و «اتحاد دموکراسی کارگری» بیردازند. در واقع همه چیز بستگی به

نتیجهٔ مبارزه میان پرولتاریا و بورژوازی دارد و اقشار بینابینی و متوسط (از جمله کل خردهبورژوازی و از این رو کل دهقانان) به نحو اجتناب ناپذیر بین دو اردوگاه در نوسانند. مسئلهٔ پیوستن این اقشار میانی به یکی از نیروهای اصلی ست، یا به پرولتاریا یا بورژوازی. هیچ راه سومی نمی تواند وجود داشته باشد؛ کسی که این را از مطالعهٔ سرمایهٔ مارکس نفهمیده باشد هیچ چیزی از مارکس و سوسیالیسم نفهمیده؛ او در حقیقت تنگنظر مبتذلی ست که کورکورانه پشت سر بورژوازی روان است. از سوی دیگر، کسی که همهٔ اینها را فهمیده، به خودش اجازه نخواهد داد که با عباراتی پوچ دربارهٔ «آزادی» و «برابری» فریفته شود، بلکه دربارهٔ موضوعات عملی می اندیشد و صحبت می کند؛ یعنی دربارهٔ شرایط مشخص برای ایجاد روابط حسنه بین دهقانان و کارگران، اتحاد آنها علیه سرمایه داران و اتفاق بین آنها علیه استثمارگران، ثروتمندان و محتکران.

دیکتاتوری پرولتاریا، پایان مبارزهٔ طبقاتی نیست؛ بلکه ادامهٔ آن در اشکالی جدید است. دیکتاتوری پرولتاریا مبارزهٔ طبقاتیِ به راهافتاده توسط پرولتاریاییست که پیروز شده و قدرت سیاسی را علیه بورژوازیای به دست گرفته که شکست خورده اما نابود نشده و دست از مقاومت برنداشته، بلکه مقاومتش را شدت بخشیده است. دیکتاتوری پرولتاریا شکل خاصی از اتحاد طبقاتی بین پرولتاریا، پیشروی مردم زحمتکش و اقشار متعدد غیر پرولتری توده های زحمتکش (خردهبورژوازی، مالکان کوچک، دهقانان، روشنفکران و پرولتری توده های زحمتکش (خردهبورژوازی، مالکان کوچک، دهقانان، روشنفکران و غیره)، یا اکثریت این اقشار، اتحادی علیه سرمایه، اتحادی با هدف برانداختن کامل سرمایه، در هم خرد کردن کامل مقاومت بورژوازی و همچنین تلاشهایی از جانبش برای به حاکمیت بازگشتن، اتحادی برای استقرار نهایی و تحکیم سوسیالیسم است. نوع خاصی از اتحاد است که در شرایطی خاص شکل میگیرد؛ یعنی، در جریان جنگ ویرانگر داخلی ؛ اتحادیست بین حامیان ثابت قدم سوسیالیسم و متحدین در نوسان و

گاه «بی طرف» (که در این صورت اتحاد به جای توافقی برای مبارزه، توافقی برای بی طرفی میشد)؛ اتحادی بین طبقات به لحاظ اقتصادی، سیاسی، اجتماعی و معنوی متفاوت. تنها پهلوانان فاسد بین الملل پوسیده یا زرد بِرن، افرادی نظیر کائوتسکی، مارتف و شرکا می توانند از بررسی اَشکال، شرایط و وظایفِ این اتحاد، با توسل جستن به قافیه بافی های مبتذل دربارهٔ «آزادی»، «برابری» و «اتحاد دمکراسی کارگری»، یعنی، با چنگ انداختن بر خرده ریزه هایی از بار و بنهٔ ایدئولوژیک دوران اقتصاد کالایی، طفره روند.

و. ا. لنين؛ ٢٣ ژوئن، ١٩١٩

## سخنرانی ۱۹ می، در رابطه با فریب مردم با شعارهای آزادی و برابری

رفقا به من اجازه دهید بهجای گزارش، امروز به برخی از مسائل سیاسی حیاتی تر که منتظر یاسخ به آن بودید -مسائلی که نه تنها بهلحاظ نظری بلکه از جنبه عملی در پیش روی ما قرار دارد و مشخصهٔ تمامیت مرحلهای از انقلاب شوروی بوده و عامل اکثر اختلافات، حملات و سو تفاهم هایی است که اغلب از سوی افرادی که خود را سوسیالیست و دموکرات و ... می دانند و با تمایلی خاص و به صورت گستر ده ای ما را به نقض دموکراسی متهم میکنند- پاسخ دهم. به نظر من این مسائل سیاسی عمومی، اغلب و دائماً در تمام تبليغ و ترويجهاي امروزي، در تمام ادبيات ضدبلشويكي، به چشم می خورد. یعنی البته اگر این ادبیات ذرهای بهتر از سطح دروغهای پیش یا افتاده، تهمتها و سوء استفادههایی باشد که در تمام ارگانهای بورژوازی به چشم می خورد. اگر ادبیاتی را که حتی اندکی بهتر باشد در نظر بگیریم، آنگاه فکر میکنم که مسائل اساسی ای همچون رابطهٔ دموکراسی با دیکتاتوری، وظایف طبقهٔ کارگر در یک مرحله انقلابي، وظايف انتقال به سوسياليسم بهطور عام، روابط طبقهٔ كارگر و دهقانان، به نظر من این سؤالات حیاتی ترین مبنای همهٔ بحثهای سیاسی حاضر است و برای توضیح آنها، اگرچه ممکن است به نظر برسد که از سؤالات داغ روز دور می شوید، اما به نظر من توضيح دادن آنها بايد وظيفهٔ اساسي ما را شكل دهد. البته كه چنين گزارش كوتاهي نمی تواند تمامی این پرسشها را در بر گیرد. من برخی از آنها را انتخاب کردهام و علاقه دارم به برخی از این سوالات پاسخ دهم.

١

اولین پرسشی که مورد توجه من قرار گرفت، مسئلهٔ دشواری های هر انقلاب، یعنی گذار به یک نظام جدید است. اگر حملاتی را که علیه بلشویک ها و توسط افرادی که خود را سوسیالیست و دموکرات می دانند بررسی کنید -برای نمونه، گروه های ادبی «همواره به پیش» و همچنین «آرمان خلق» را مثال می زنم، روزنامه هایی که اکثراً نمایندگانشان در حملات خود که علی الظاهر بی طرفانه بودند- بیش از هر چیز به نقد تئوریک می پرداختند و دولت ما کاملاً منصفانه و به نفع انقلاب، آنها را ضد انقلابی تشخیص داد و روزنامه هایشان توقیف شدند. اگر این حملات را که از سوی این اردوگاه به بلشویسم وارد می شد بررسی کنید، می بینید که در میان اتهاماتی که این جا و آن جا مطرح می شد، مواردی از این دست و جود دارد: «بلشویک ها به شما زحمتکشان و عدهٔ نان، صلح و آزادی دادند؛ اما نه نان دادهاند، نه صلح و نه آزادی؛ [بلکه] فریبتان دادهاند، چرا

در مورد دست کشیدن از دموکراسی بعداً به طور اخص صحبت خواهم کرد. اکنون سوی دیگر این اتهامات را بررسی می کنم: «بلشویکها که وعدهٔ نان، صلح و آزادی داده بودند، لجبازانه این جنگ خشن و خونین، جنگ همه جانبهٔ امپریالیستها و سرمایه داران، از سوی همهٔ کشورهای آنتانت، یعنی همهٔ متمدن ترین و پیشرفته ترین

کشورها در برابر روسیهٔ از پا افتاده و عقب مانده و رنج کشیده را ادامه داده اند.» تأکید می کنم که این اتهامات را، در هر یک از روزنامه های نام برده خواهید دید، در هر گفتگو با یک روشنفکر بورژوا که البته خود را بورژوا نمی داند، خواهید شنید. و در این جا من از شما دعوت می کنم که اتهاماتی از این دست را بررسی کنید.

بله، بلشویکها انقلابی را علیه بورژوازی، سرنگونی خشونتآمیز دولت بورژوایی، گسستن از تمام عادات کهنه، وعدهها و میراث دموکراسی بورژوایی را به انجام رساندند؛ آنها با از جان گذشتگی، سهمگین ترین نبرد را برای سرکوب طبقات مالک انجام دادند. آنها برای بیرون کشیدن روسیه و سیس کل بشریت از کشتار امیریالیستی و پایاندادن به همهٔ جنگها دست به این کار زدند. بله، بلشویکها برای این کار دست به انقلاب زدند و البته هرگز به خود اجازه ندادند كه از اين وظيفهٔ اصلي خود چشم پوشي كنند و بي ترديد تلاشها برای رهایی از این کشتار امیریالیستی و درهم شکستن حکومت بورژوازی، هجوم همهٔ دول متمدن به روسیه را بههمراه داشته است. زیرا مداخله، بخشی از برنامهٔ سیاسی فرانسه، انگلیس و آمریکاست. هر چقدر هم که لوید جورج، ویلسون و کلمانسو اعلام كنند كه از مداخله چشم يوشي ميكنند، همهٔ ما ميدانيم كه دروغي بيش نيست. ما می دانیم که کشتی های جنگی متفقین که مجبور به ترک اودسا و سواستایول شده بودند، اکنون تمام سواحل دریای سیاه را محاصره کردهاند و حتی اطراف کرچ، یعنی بخشى از شبه جزیرهٔ كريمه را كه نيروى داوطلبان در آن پياده شدهاند، بمباران ميكنند. آنها می گویند: «ما نمی توانیم این «منطقه» را به شما واگذار کنیم. اگر نیروهای داوطلب نتوانند با شما کنار بیایند، ما این بخش از شبه جزیرهٔ کریمه را ترک نخواهیم کرد، زیرا در این صورت شما بر دریای آزوف مسلط خواهید شد و ارتباط ما را با دنیکین قطع کرده و ما را از تأمین دوستان خود باز می دارید.» در غیر این صورت تعرض علیه یتر وگراد توسعه

خواهد یافت. دیروز یکی از ناوشکنهای ما با چهار ناوشکن دشمن درگیر شد. کاملاً مشخص است که این [کار، در حکم] مداخله است؛ آیا این ناوگان بریتانیا نیست که در این حمله شرکت میکند؟ آیا چنین تعرضی در آرخانگل و در سیبری در حال وقوع نیست؟ این یک واقعیت است که تمام جهان متمدن اکنون علیه روسیه رژه میروند.

آیا مایی که زحمتکشان را به انقلاب فرا خوانده و به آنها وعدهٔ صلح داده ایم اما در مقابل با لشکرکشی از سوی کل جهان متمدن علیه روسیهٔ ضعیف، فرسوده، عقب مانده، ورشکسته رو به رو شدیم، با خود دچار تناقض شده ایم؟ یا آنهایی که در ارتباط با مفاهیم ابتدایی دموکراسی و سوسیالیسم دچار تضاد و تناقض شده اند و جسارت این را دارند که چنین سرزنشی را علیه ما مطرح کنند؟ مسأله این است. برای این که این سؤال را در کلیت تئوریک آن مطرح کرده باشم، مقایسه ای انجام می دهم.

ما از یک طبقهٔ انقلابی، از یک سیاست انقلابی تودهای صحبت می کنیم. من به شما پیشنهاد می کنم که یک فرد انقلابی را در نظر بگیرید. بیایید مثلاً چرنیشفسکی و فعالیت او را قضاوت کنیم. یک فرد کاملاً احمق و ساده لوح، چگونه او را قضاوت می کند؟ او بدون شک می گفت: «خب، تحویل بگیرید، عرض نکرده بودم؟ این جوانک زندگی اش را تباه کرده است، او در سیبری به مخمصه افتاده (اشاره به تبعید چرنیشفسکی)، و هیچ دستاوردی در زندگی اش نداشته است.»

این یک نمونه است. اگر بخواهیم چنین قضاوتی را از شخصی ناشناس بشنویم، میگوییم: «در بهترین حالت، چنین قضاوتی از سوی فردی کاملا ابله، ساده لوح و خرفت است و شاید تا حدی منکوب شده است که نمی تواند اهمیت کار یک فرد انقلابی را در ارتباط با زنجیرهٔ کلی رویدادهای انقلابی درک کند. در غیر این صورت این قضاوت از طرف یک رذل و حامی ارتجاع است که آگاهانه می خواهد زحمتکشان را از انقلاب

بترساند.» من چرنیشفسکی را مثال زدم، زیرا افرادی که خود را سوسیالیست میخوانند و به هر گرایشی هم تعلق داشته باشند، در قضاوت این انقلابی منفرد، هیچ اختلاف اساسی میان آنان وجود ندارد. همه متفقالقول هستند که اگر یک فرد انقلابی را از منظر آن فداكاريهاي ظاهراً بيهوده و اغلب بي ثمري كه متحمل شده است قضاوت كنيم و موقتاً محتواي فعاليت او و ارتباط فعاليتش را با پيشينيانش يا انقلابيوني كه از او پيروي كردند ناديده بگيريم، اگر فعاليت او را اين گونه قضاوت كنيم، يا دچار عقبماندگي و جهل ناامیدکنندهای هستیم یا این که به دفاع موذیانه و سالوسانه از منافع ارتجاع، ظلم، استثمار و يوغ طبقاتي مي يردازيم. در اين مورد نمي توان اختلاف نظري داشت. اكنون از شما می خواهم که از بررسی یک انقلابی منفرد به تفحص در انقلاب یک ملت، در سطح كل كشور بيردازيد. اكنون مطمئناً هيچ يك از بلشويكها منكر اين نبودهاند كه انقلاب در شکل نهایی خود تنها زمانی می تواند پیروز شود که همه یا حداقل برخی از مهم ترین کشورهای پیشرفته را در بر گیرد. همیشه این را گفتهایم. یقیناً ما اعلام نکردیم که صرفاً با زمین گذاشتن اسلحه می شد از جنگ امیر پالیستی خارج شد! من عمداً همان تعبیری را به کار می برم که ما در دوره کرنسکی -هم شخص من و هم تمام رفقایمان- مدام در قطعنامهها، سخنرانی ها و روزنامهها از آن استفاده می کردیم. گفتیم: «پایان دادن به جنگ با گذاشتن اسلحه بر زمین غیر ممکن است. اگر تولستوی مسلک هایی هستند که این گونه فكر ميكنند، پس بايد بر حال اين افراد كمي خل وضع، ترحم داشته باشيم؛ يقيناً نمي شد با آنها کاری را از پیش برد. ما گفتیم که خروج از جنگ امیریالیستی ممکن است به معنای جنگ انقلابی باشد». این موضوع را سال ۱۹۱۵ و پس از آن در زمان کرنسکی نیز متذكر شديم و البته جنگ انقلابي نيز جنگ است، مبارزهاي است سخت، خونين و دردناک و وقتی انقلاب در مقیاس جهانی مطرح میشد، ناگزیر واکنشی را در همان مقیاس جهانی بر می انگیزد و بنابراین، وقتی امروز در موقعیتی قرار داریم که همهٔ کشورهای متمدن جهان در جنگِ با روسیه هستند، تعجبآور نخواهد بود که عقب مانده ترین دهقانان ما را متهم به نقض تعهدات کنند. ما پاسخ می دهیم، نمی توان به آنها خرده گرفت. عقب ماندگیِ کامل، جهل شدید آنان ما را از سرزنش آنها باز می دارد. در واقع چگونه می توان از یک دهقان کاملاً ساده لوح انتظار داشت که بفهمد جنگ داریم تا جنگ، یعنی جنگهای عادلانه و جنگهای ناعادلانه، جنگهای مترقی و جنگ های ارتجاعی، جنگهایی که در خدمت سرنگونی آن خدمت ایجاد ستم طبقاتی استوارتری بوده و جنگهایی که در خدمت سرنگونی آن هستند؟ برای این کار باید با مبارزهٔ طبقاتی، با مبانی سوسیالیسم، حتی با اندکی از تاریخ انقلابها آشنا باشید. ما نمی توانیم این ها را از یک دهقان ساده لوح مطالبه کنیم.

اما چنان چه فردی که خود را دموکرات یا سوسیالیست یا همهجور عناوین واهی چون منشویک، سوسیال دموکرات، اسآر، سوسیالیست حقیقی، حامی انترناسیونال برن میخواند و پشت تریبون رفته تا در انظار عمومی سخنرانی کند؛ اگر چنین موجودی به ما تهمت بزند: «تو وعدهٔ صلح دادی ولی جنگ به راه انداختی!» ما چه جوابی می توانیم به او بدهیم؟ آیا می توان فرض کرد که او به چنان مرحلهای از عقب ماندگی رسیده است که مانند دهقان جاهل نتواند خصلت جنگ را تشخیص دهد؟ آیا می توانیم فرض کنیم که او تفاوت بین یک جنگ امپریالیستی را که جنگی غارتگرانه بود و حال کاملاً افشا شده است را درک نمی کند -اکنون، پس از صلح ورسای، تنها کسانی که کاملاً شعور خواندن و فکر کردن ندارند یا کاملاً نابینا هستند قادر به دیدن نیستند که این یک جنگ غارتگرانهٔ دو سویه بود- آیا می توانیم فرض کنیم که حتی یک فرد باسواد وجود دارد که غارتگرانهٔ دو سویه بود- آیا می توانیم فرض کنیم که حتی یک فرد باسواد وجود دارد که نقاوت بین آن جنگ را، یعنی جنگ چیاول گرانه و جنگ ما را که مقیاس جهانی به خود

گرفته است، زیرا بورژوازی جهانی فهمیده است که مبارزهای قاطع علیهاش در حال انجام است، را درک نکند؟ ما البته فرض را بر ندانستن آنها نمیگیریم. از این رو میگوییم: هرکسی که به دموکرات یا سوسیالیستبودن تظاهر میکند، هر طیفی که باشد و به هر نحوی، مستقیم یا غیرمستقیم به افتراهایی از این دست در میان تودهها علیه بلشویکها دامن بزند که گویا «آنها جنگ داخلی را، این جنگ سخت و هولناک را کش میدهند، در حالی که وعدهٔ صلح داده بودند»، صرفاً حامی بورژوازی است و ما به او پاسخ خواهیم داد همان طور که ما بر ضد کولچاک بوده ایم، متقابلاً علیه او نیز هستیم!

آقایانِ روزنامهٔ «آرمان خلق» شگفت زده شدهاند: «اما ما که با کلچاک مخالفیم. چه بی عدالتیِ نفرت انگیزی! بلشویکها به ما جفا می کنند». آقایان من بسیار متأسفم که فراست کافی ندارید و نمی خواهید این الفبای سادهٔ سیاسی را که می توان از آن نتایج قطعی گرفت صاف و پوست کنده درک کنید. شما اعلام می کنید که مخالف کلچاک هستید. من روزنامههای «همواره به پیش» و «آرمان خلق» را انتخاب می کنم. تمام استدلالهای تنگ نظرانه، انبوه خلق و خوی از این دست که در میان روشنفکران و جود دارد و میان آنان غالب است را در نظر می گیرم. می گویم: «هر یک از شما که چنین اتهاماتی را مطرح کرده و به آن در میان مردم دامن می زنید، یک کلچاکی است؛ زیرا این تفاوت ابتدایی و بنیادی را که برای هر فرد آگاهی آشکار است، یعنی تفاوت بین یک جنگ امپریالیستی که ما آن را در هم شکستیم، با جنگ داخلی که ما بر سر خود آورده ایم درک نمی کند.» ما هرگز از مردم پنهان نکرده ایم که چنین ریسکی می کنیم. ما تمام

نیروهای خود را برای شکست دادن بورژوازی در این جنگ داخلی و ریشه کن کردن ستم طبقاتی به کار می بریم.

انقلابی که در مقابل مبارزات طولانی و پرهزینه و گاه مملو از جان نثاری ها تضمین شده باشد، هرگز وجود نداشته و نمی تواند وجود داشته باشد. کسی که نمی تواند فداكاري هايي را كه در جريان مبارزهٔ انقلابي براي پيروزي آن عليه تمام مالكان، يعني طبقات ضدانقلابی که علیه انقلاب می جنگند، تشخیص دهد، کسی که توان تمییز این فداکاریها از جاننثاریها در جنگهای غارتگرانه و استثمارگرانه که نمایانگر افراطی ترین عقب ماندگی ها است را ندارد؛ در مورد او باید بگوییم: «ما باید نخست او را وادار کنیم تا الفبای «سیاسی» را مطالعه کند و قبل از آموزش اضافی، باید به او آموزش ابتدایی بدهیم، وگرنه به هر نامی که خود را بخواند و زیر هر اسمی خود را پنهان کند، چنین فردی نمایندهٔ شریرترین رذالت کُلچاکی است»؛ اما چنین اتهاماتی علیه بلشویکها «باب میل ترین» اتهامات هستند. این اتهامات حقیقتاً با «افکار» تودههای وسيع زحمتكشان عجين شده است؛ زيرا درك اين موضوع براى دهقان نادان سخت است. دهقان، به هر ترتیب از جنگ رنج می برد و مهم نیست جنگ چه خصلتی داشته باشد. اگر چنین اظهاراتی را میان دهقانان سادهلوح بشنوم تعجب نمیکنم و ابدأ متحیر نخواهم شد. می گویند: «ما برای تزار جنگیدیم، برای منشویکها جنگیدیم و اکنون دوباره برای بلشویکها می جنگیم. » در واقع جنگ جنگ است، فداکاریهای پرهزینه بی یا یانی را به همراه دارد. «تزار می گفت جنگ برای آزادی و رهایی از ظلم است، منشویکها می گفتند جنگ برای آزادی و رهایی از ظلم است، حال بلشویکها نیز همین

\_

الكساندر واسيلويج كولجاك، يكي از رهبران اصلى ارتش سفيد.

را می گویند. همه همین را می گویند؛ [حال] چگونه بدانیم اوضاع از چه قرار است؟» در واقع، دهقان عقب مانده چگونه می تواند حقیقت را دریابد؟ ما نیاز داریم تا به چنین شخصی دستور زبان ابتدایی سیاست را آموزش دهیم؛ اما کسی که واژههای «انقلاب»، «دموکراسی» و «سوسیالیسم» را ردیف و تظاهر به درک آنها می کند، در مورد او چه می توانیم بگوییم؟ او نمی تواند در درک چنین مفاهیمی مانند دهقانان با دشواری مواجه شود، مگر آن که شیادی سیاسی باشد؛ زیرا درک تفاوت بین جنگ دو گروه دزد و جنگی که طبقهٔ ستمدیده در شورش علیه هر نوع دزدی به راه می اندازد - بدیهی است. تفاوت ژرف و بنیادیِ بحث در توجیه جنگِ این یا آن حزب، این یا آن طبقه، این یا آن دولت نیست؛ بلکه بحث بر سر محتوای این جنگ است، محتوای طبقاتی آن، این که چه طبقه ای جنگ را به راه می اندازد و چه سیاستی در آن جنگ تجلی یافته است.

۲

در برآورد این دوران سخت و دشواری که اکنون در آن به سر میبریم و ناگزیر با انقلاب پیوند خورده است، به پرسش سیاسی دیگری میپردازم که در اینجا و آنجا، بر سر مسئلهٔ بلوک، اتحاد و توافق با امپریالیستها، بخشی از همهٔ منازعات و اختلافات و عامل تمامی این سوء تفاهمها است. بدون شک در روزنامهها با نام انقلابیون اسآر همچون «ولسکی» و «سواتیتسکی» که اخیراً در «ایزوستیا» قلم میزدند و مانیفست خود را مطرح کردند و خود را در واقع بهنوعی انقلابیونی میدانستند که نمی توان آنها را به کلچاکیسم متهم کرد، بر خورد کردهاید. آنها کلچاک را ترک کردهاند، زیرا کلچاک

برای آنان مشقت و مصیبت به بار آورد. این حقیقت دارد که آنها با پناه آوردن به ما، ما را مقابل کلچاک یاری رساندهاند؛ اما استدلالهای این شهروندان را بررسی کنید، متوجه می شوید که آنها در رابطه با مسئلهٔ بلوک، اتحاد یا توافق با امپریالیستها چگونه قضاوت می کنند. من زمانی که نوشتههای آنها توسط دولت ما در جریانِ مبارزه با ضدانقلاب مصادره شده بود آشنا شدم و شناخت این اسناد برای قضاوت صحیح دربارهٔ مشارکت آنها در بلوای کلچاک ضروری است. بدون شک آنها بهترینهای اس آرها هستند. در نوشتهٔ آنها به دلایلی از این دست برخورد کردم: «این آقایان، از ما توبه می طلبند: انتظار دارند که ما نیز چنین کنیم! ابدا! دلیلی برای پشیمانی نداریم! آنها ما را متهم می کنند که در یک بلوک، در توافق با آنتانت، با امپریالیستها بودهایم؛ اما شما برست توافقی با امپریالیستهای آلمانی توافق نکردید؟ برست چه بود؟ مطمئناً برست توافقی با امپریالیسم بود؟ شما با امپریالیسم آلمان در برست توافق کردید، ما با امپریالیسم فرانسه قرارداد بستیم؛ دلیلی برای پشیمانی وجود ندارد، اکنون کاملا امپریالیسم فرانسه قرارداد بستیم؛ دلیلی برای پشیمانی وجود ندارد، اکنون کاملا

این استدلالات را در نوشته های افرادی که نام بردم و همفکران شان یافتم؛ وقتی روزنامه هایی را که ذکر کردم به یاد می آورم، وقتی سعی می کنم برداشت هایم را از صحبت های این تنگ نظران خلاصه کنم، دائماً با این استدلال روبه رو می شوم. این یکی از بنیادی ترین مباحثات سیاسی است که با آن سر و کار داریم. بنابراین از شما می خواهم که این استدلال را بررسی، تحلیل و به لحاظ تئوریک در نظر بگیرید. معنی آن چیست؟ آیا حق دارند که می گویند: «ما، دموکرات ها و سوسیالیست ها، در یک بلوک با آنتانت بودیم، شما در یک بلوک با ویلهلم بودید، شما صلح برست را برقرار کردید - ما چرا

باید یکدیگر را سرزنش کنیم، ما بی حساب هستیم». یا وقتی می گوییم کسانی که در توافق با آنتانت عليه انقلاب بلشو يكي نه در گفتار بلكه در كردار خود را رسوا كردهاند، کلچاکی هستند؛ هر چند صدها هزار بار این را انکار کنند، هر چند شخصاً کلچاک را ترک کرده و به تودهها اعلام کردهاند که با کلچک مخالف هستند؛ اما در کلیت محتوا و معنای استدلالها و اعمال خود، از رگ و ریشه کلچاکی هستند. حق با کیست؟ این مسئلهٔ اساسی انقلاب است و باید به آن فکر کرد؟ برای توضیح این مسئله این بار مقایسهای نه با یک فرد انقلابی، بلکه با فردی تنگنظر انجام می دهم. تصور کنید که راهزنان اتومبیل شما را احاطه کرده و با یک هفت تبر شما را تهدید می کنند. تصور کنید كه يس از اين كه، يول و اسلحهٔ خود را به راهزنان تسليم مي كنيد و به آنها اجازه مي دهيد اتومبيل شما را هم بدزدند، چه اتفاقي افتاده است؟ شما به راهز نان اسلحه و يول دادهايد. این یک حقیقت است. حال تصور کنید که شهر وند دیگری به راهزنان اسلحه و یول داده است تا در حملات این راهزنان علیه شهروندان سهیم شود. در هر دو مورد توافقی وجود دارد. این که شفاهی باشد یا کتبی، مهم نیست. ممکن است تصور کنید که شخصی در سكوت هفت تير، اسلحهها و يول خود را تسليم مي كند. معناي توافق روشن است: «من هفت تیر، اسلحه و یول خود را به شما می دهم، در مقابل به من اجازه می دهید تا خود را از شر ساحت دلیذیر شما خلاص کنم» (خنده حضار): به وضوح این یک توافق است. دقیقاً به همین ترتیب ممکن است در سکوت، قراردادی توسط شخصی منعقد شود که اسلحه و يول را به راهزنان مي دهد تا به آنها احازهٔ سرقت از ديگران را بدهد و خود در مقابل، بخشی از غنایم را دریافت می کند. این نیز یک توافق در سکوت است. من از شما می پرسم: آیا می توان فرد تحصیل کردهای پیدا کرد که نتواند بین این دو قرارداد تمایز قائل شود؟ خواهید گفت: اگر واقعاً فردی یافت شود که نتواند این دو را تفکیک کند، می گوید: «شما اسلحه و پول خود را به راهزنان دادید، پس هرگز کسی را متهم به راهزنی نکنید، به چه حقی کسی را به راهزنی متهم کنید؟» شما خواهید گفت که چنین فردی واقعاً باید عقب افتاده باشد. اگر چنین فرد باسوادی را ملاقات کردید، باید تصدیق کنید، یا حداقل از هر هزار نفر، ۹۹۹ نفر تصدیق کنند که عقل این آدم سر جای اش نیست و بحث کردن با چنین شخصی، نه صرفاً در مورد موضوعات سیاسی، بلکه حتی در مورد موضوعات جنایی هم غیر ممکن است.

اکنون از شما می خواهم که از این مثال به مقایسهٔ صلح برست و توافق با آنتانت بپردازید. صلح برست چه بود؟ مطمئناً این خشونت از سوی راهزنانی بود که به ما حمله کردند؛ در زمانی که ما صادقانه صلح را از طریق سرنگونی بورژوازی خودی به همهٔ خلقها پیشنهاد می کردیم.

اگر با سرنگونی بورژوازی آلمان شروع می کردیم مضحک بود! ما این معاهده را در برابر همهٔ جهانیان بهعنوان یک معاهدهٔ غارتگرانه و راهزنانه افشا کردهایم، آن را محکوم کرده ایم و حتی یک بار با حساب حمایت کارگران آلمانی از امضای این معاهده خودداری کردهایم. وقتی این راهزنان ما را با هفت تیر تهدید کردند، گفتیم: اسلحه و پول ما را بگیرید، بعد از آن به وسیلهٔ دیگری با شما تسویه حساب خواهیم کرد. ما یکی دیگر از دشمنان امپریالیسم آلمان را می شناسیم که نابینایان متوجه آن نشدهاند - کارگران آلمانی. آیا این توافق با امپریالیسم را می توان با آن نوع توافقی که در آن دموکراتها، انقلابیون، اس آرها؛ بدون شوخی، هر چه عنوان پر طمطراق تر باشد، تو خالی تر است - که در آن علیه کارگران کشور خودشان با آنتانت توافق کردند، مقایسه کرد؟

اما مسائل چنین بود و در حال حاضر چنین است. پرنفوذ ترین جناح از منشویکها، که در اروپا مشهور هستند و از اس آرها که در حال حاضر در خارج از کشور هستند، اکنون با آنتانت توافق می کنند.

این که آیا این یک توافق نامه کتبی است یا نه، اطلاعی ندارم - مطمئناً نوشته نشده است، زیرا افراد عاقل چنین کارهایی را در سکوت انجام می دهند؛ اما واضح است که چنین توافقی وجود دارد. از آن جایی که این افراد را در آغوش خود می گیرند، به آنها پاسپورت می دهند، با تلگراف به همهٔ جهان اطلاع می دهند که آکسلرود امروز سخنرانی کرده است، فردا آوینکوف یا آوکسنتیف و پس فردا برشکوفسکایا سخنرانی خواهد کرد. حتما این یک توافق است، هرچند که ناگفته باشد و آیا این همان نوع توافق ما با امپریالیست هاست؟ ظاهراً شبیه ماست، چنان که در ظاهر، عمل فردی که اسلحه و پول را در اختیار راهزنان می گذارد، مشابه هر عملی از همان نوع است، مستقل از هدف و ماهیت آن - در هر صورت مستقل از دلیلی که پول و اسلحه به راهزنان می دهند. آیا پول خود را می دهم تا از شر آنها خلاص شوم، زیرا وقتی به من حمله می کنند و در موقعیتی قرار می گیرم که مرا می کشند مگر این که هفت تیر خود را به آنها بدهم؟ یا آن که پول و اسلحه به راهزنانی می دهم که می خواهند سرقتی را انجام دهند که من از آن اطلاع دارم و در سود آن شریک هستم؟

«البته من این را رهایی روسیه از دیکتاتوری غاصبیناش مینامم و البته که من یک دموکرات هستم، زیرا از دموکراسی سیبری یا آرخانگلسکی حمایت میکنم که همه دربارهٔ آن میدانند. من برای مجلس مؤسسان مبارزه میکنم، لحظه ای به من شک نکنید، که اگر من در خدمت راهزنان، امپریالیستهای انگلیسی، فرانسوی، آمریکایی هستم،

این کار را به خاطر منافع دموکراسی، مجلس مؤسسان و قدرت توده ها انجام می دهم. از مردم، از اتحاد طبقات زحمتکش جمعیت و از سرنگونی متخلفان، غاصبان، بلشویک ها (!) حمایت می کنم. »

البته این ها اهداف بسیار عالی هستند؛ اما آیا همهٔ کسانی که در سیاست دستی دارند نشنیدهاند که سیاستگذاری نه بر اساس اعلامیهها، بلکه بر اساس محتوای طبقاتی عینی آن مورد قضاوت قرار می گیرد؟ به کدام طبقه خدمت می کنید؟ اگر با امپریالیستها توافق می کنید، آیا در راهزنی امیریالیستی شرکت می کنید یا خیر؟

در «نامه به کارگران آمریکا» نشان دادم که خلق انقلابی آمریکا زمانی که خود را در قرن هجدهم از شر استعمار انگلستان خلاص کردند، زمانی که یکی از اولین و بزرگترین جنگهای تاریخ بشریت را که واقعاً خصلتی رهایی بخش داشته و یکی از معدود جنگهای تاریخ بشریت که واقعاً انقلابی بود را به راه انداختند؛ خلق انقلابی کبیر آمریکا برای رهایی خود با راهزنان «امپریالیست» اسپانیایی و فرانسوی که در آن زمان مستعمراتی در همسایگی با آمریکایی ها داشتند، توافق کرده و در اتحاد با این راهزنان، انگلسی ها را شکست دادند و خود را از سلطه انگلستان آزاد ساختند.

آیا در جهان افراد تحصیل کردهای، آیا سوسیالیست، انقلابیون سوسیالیست، نمایندگان دموکراسی یا هر عنوان دیگری که ممکن است خود را بنامند، از جمله منشویکها دیده اید که بنا بر همین استدلال تصمیم گرفته اند علناً مردم آمریکا را متهم کرده و بگویند آنان اصول دموکراسی، آزادی و غیره را زیر پا گذاشته اند؟ چنین احمقی هنوز متولد نشده است!

اما امروز ما در واقع افرادی از این نوع را داریم که خود را با این عناوین می شناسانند و حتی تظاهر می کنند که به ما در یک انترناسیونال ملحق خواهند شد و این فقط وقاحت بلشویکی است -معروف است که بلشویکها وقیح هستند- وقتی که انترناسیونال کمونیستی مستقل خود را تشکیل می دهند و نمی خواهند وارد برن، این انترناسیونال شریف، قدیمی، جامع و تنها انترناسیونال «واقعی» شوند! و در واقع چنین افرادی هستند که می گویند: «ما دلیلی برای پشیمانی نداریم - شما با ویلهلم توافق کرده اید، ما با آنتانت توافق کرده ایم - [پس] ما بی حساب هستیم!»

من اعلام می کنم که این افراد اگر ذرهای سواد سیاسی ابتدایی داشته باشند، کلچاکی هستند، هر قدر که شخصاً این را انکار کنند، هر قدر که کلچاک شخصاً آنها را از خود براند، هر چقدر که شخصاً از کلچاک رنج برده باشند و حتی اگر بهسوی ما آمده باشند. آنها کلچاکی هستند، زیرا نمی توان باور کرد که آنها تفاوت بین یک توافق نامهٔ اجباری در مبارزه با استثمارگران را که طبقات استثمار شده مجبور به انعقاد آن در این جا و آن جا در جریان تاریخ انقلاب بودهاند و کاری که با نفوذترین نمایندگان شبه دمکرات ما، نمایندگان روشنفکر شبه «سوسیالیست» انجام داده و می کنند، که بخشی دیروز و بخشی امروز با غارتگران و راهزنان امپریالیسم جهانی علیه طبقات زحمتکش کشور خودشان به توافق می رسند، ندانند. این افراد کلچاکی هستند و هیچ نگرش دیگری نسبت به آنها نمی تواند و جود داشته باشد، مگر آن چه که انقلابیون آگاه باید نسبت به کلچاکیان داشته ناشند.

اكنون به سوال بعدى مى يردازم: مسئلهٔ نگرش به دموكراسى به صورت كلى. من قبلاً ناگزیر بودم اشاره کنم که سودآورترین توجیهاتِ آن مواضع سیاسی ای که دموکراتها و سوسیالیستها علیه ما به کار می برند، اشاره به دموکراسی است. همان طور که می دانید، البته کائوتسکی، رهبر ایدئولوژیک انترناسیونال دوم و امروزه یکی از اعضای انترناسیونال برن، در ادبیات ارویا برجستهترین نمایندهٔ این دیدگاه است. او چنین استدلال مي كند: «بلشو يكها روشي را انتخاب كردهاند كه دموكراسي را نقض مي كند، بلشویکها روش دیکتاتوری را انتخاب کردهاند و بنابراین هدفشان ناعادلانه است». چنین نتیجهگیریای هزاران و میلیونها بار در همهجا و دائماً در کل مطبوعات و روزنامههایی که من ذکر کردهام تکرار شده است. تمام قشر روشنفکر و گاهی تنگنظران نابخرد مدام آن را طوطی وار و گاه نیمه آگاهانه تکرار می کنند. «دموکراسی، آزادی و برابری است و معنایاش تصمیم اکثریت است؛ چه چیزی والاتر از آزادی، برابری و تصميم اكثريت!! اگر شما بلشويكها از اين مسئله يا يس كشيدهايد و حتى اين جسارت را داشته اید که آشکارا اعلام کنید که بالاتر از آزادی و برابری و تصمیم اکثریت هستید، بس تعجب نكنيد و مبادا شكايت كنيد اگر شما را غاصب و متحاوز بناميم!» ما اصلاً از این موضوع متعجب نمی شویم، زیرا بیش از هر چیز خواهان شفافیت هستیم و تنها روی قشر پیشرو زحمتکشان حساب میکنیم که حقیقتاً از موقعیت خود آگاه هستند. بله، ما در برنامهٔ خودمان، در برنامهٔ حزب، گفته ایم و می گوییم که فریبکار نیستیم و شعارهای زیبای آزادی، برابری و خواست اکثریت را اعلام نمی داریم و حامیان دموکراسی ناب، حامیان دموکراسی پیگیر، که مستقیم یا غیرمستقیم اینها را به

ديكتاتوري پرولتاريا ترجيح مي دهند - ما آنها را متحدان كلچاك مي دانيم.

شفافیت لازم است. آیا واقعاً دموکراتهای ناب در آموزش دموکراسی ناب، برای دفاع از آن در برابر غاصبان برحق هستند، یا آن که مقصرند زیرا در جانب طبقات مالک و کلچاک ظاهر شده اند؟ حال بیایید مسئلهٔ آزادی را ابهام زدایی کنیم.

نبازی به تأکید نیست که آزادی شعار بسیار مهمی در هر انقلابی، چه سوسیالیستی و چه دموکراتیک است؛ اما برنامهٔ ما اعلام می کند: آزادی اگر در تقابل با رهایی کارگر از ستم سر مایه باشد، شیادی است و هرکسی از شما که مارکس را خوانده باشد، فکر می کنم که حتی هرکسی از شما که حتی تفسیری عامیانه از مارکس را خوانده باشد، می داند که مارکس بخش عمدهای از زندگی، آثار ادبی و بخش بزرگی از تحقیقات علمیاش را دقیقاً وقف به سخره گرفتن آزادی، برابری، ارادهٔ اکثریت و استهذاء بنتام مسلکهایی که آن را توصیف کردهاند کرده است و به اثبات این نکته برداخته که در پس این عبارات، منافع صاحب کالا، آزادی سر مایه که او از آن برای سرکوب توده های زحمتکش استفاده می کند نهفته است. ما به هركسي كه در كه در لحظهٔ سرنگوني قدرت سرمايه در سراسر جهان یا حتی در یک کشور، در چنین برههٔ تاریخی که مبارزهٔ طبقات زحمتکش تحت ستم برای سرنگونی سرمایه، برای نابودی کامل تولید کالایی به مسئله روز بدل شده است، می گوییم هرکسی که در چنین برههای از مفهوم سیاسی «آزادی به صورت عام» استفاده کند، به نام این آزادی علیه دیکتاتوری پرولتاریا عمل می کند، به استثمارگران پاری مي رساند و متحد آنهاست نه چيز ديگر؛ زيرا آزادي، همان طور که در برنامهٔ حزب اعلام شده است، اگر تابع منافع رهایی طبقهٔ کارگر از یوغ سرمایه نباشد، فریبی بیش نیست.

-

۲ جرمی بنتام، اقتصاددان و فیلسوف بریتانیایی؛ از بنیانگذاران فایدهگرایی مدرن.

شاید به زعم فرمول بندی خارجی برنامه این امر زائد باشد؛ اما از نظر کل تبلیغات و آموزش ما، از نظر شالودهٔ مبارزهٔ پرولتاریا و قدرت پرولتاری، بسیار اساسی است. ما به خوبی می دانیم که باید با سرمایهٔ جهانی مبارزه کنیم، به خوبی می دانیم که سرمایهٔ جهانی روزگاری وظیفهٔ اعمال آزادی را داشت، یعنی براندازی بردگی فئودالی که بورژوازی را به وجود آورد. ما به خوبی می دانیم که این یک پیشرفت تاریخی جهانی بود. و اما امروز اعلام می کنیم که علیه سرمایه داری در کلیتاش، علیه سرمایه داری جمهوری خواه، علیه سرمایه داری دمکراتیک، علیه سرمایه داری آزاد مبارزه می کنیم و البته می دانیم که آنان پرچم آزادی را علیه ما برافراشته خواهند کرد و ما به آن پاسخ می دهیم. ما ارائهٔ این پاسخ را در برنامه خود ضروری دانسته ایم که هر نوع آزادی اگر با منافع رهایی پرولتاریا از ستم سرمایه در تضاد باشد شیادی است؛ اما شاید این غیر ممکن است! شاید ناممکن باشد که آزادی در تضاد با رهایی کارگر از یوغ سرمایه باشد! به تمام کشورهای اروپای غربی، در هر کدام که زندگی کرده اید، یا در مورد آن خوانده اید نگاه کنید.

در تمام کتب، نظام آنها به عنوان آزادترینِ حکومت ها توصیف شده است، و اکنون این کشورهای متمدن اروپای غربی - فرانسه، انگلیس، آمریکا - آنها پرچم «آزادی» را بر افراشته اند و علیه بلشویکها تاخت و تاز می کنند. فقط چند روز پیش - ما اکنون به ندرت روزنامه های فرانسوی دریافت می کنیم زیرا به وسیلهٔ حلقه ای از دشمنان احاطه شده ایم. اطلاعاتی از طریق تلگراف به ما می رسد، زیرا هنوز نمی توانند مانع از آن شوند، و ما قادر به رهگیری تلگراف های خارجی هستیم - چند روز پیش توانستم در بولتنهای تلگراف ارسال شده توسط چپاولگران فرانسوی مطالبی بخوانم. «حکومت فرانسه در مخالفت با بلشویکها و حمایت از دشمنانشان، «آرمان عالی آزادی» را برافراشته تر از

پیش نگاه میدارد». ما در هر مرحله به چنین مطالبی برخورد میکنیم، این نکتهٔ اساسی در لحن یلمیک آنها علیه ما است.

اما آنان آزادی را چه می نامند؟ این فرانسوی های متمدن، انگلیسی ها، آمریکایی ها حق اجتماع را جز مهمی از آزادی حساب می کنند. در قانون اساسی باید نوشته شود: «آزادی اجتماع براي همهٔ شهر وندان». آنها مي گويند: «اين، مظهر اصلي آزادي است و شما بلشویکها آزادی اجتماع را پایمال کردهاید.» بله، پاسخ می دهیم آزادی شما آقایان انگلیسی، فرانسوی، آمریکایی، اگر با رهایی پرولتاریا از ستم سرمایه در تضاد باشد، شیادی است. شما یک نکتهٔ جزئی را فراموش کردهاید، آقایان متمدن! شما فراموش تان شده آزادیای که در قانون اساسی تعریف کردهاید مالکیت خصوصی را نیز قانونی اعلام كرده است. اصل مطلب همين است. همراه با آزادي مالكيت، شما آزادي اجتماع را در قانون اساسي خويش به رسميت مي شناسيد. اين البته در مقايسه با نظم فئودالي، با قانون رعيتي قرون وسطايي، پيشرفتي عظيم است. همهٔ سوسياليستها استفاده از آزادي اجتماع بورژوایی بهمنظور آموزش پرولتاریا در جهت انهدام یوغ سرمایه را درک کردهاند. اما آزادی شما تنها نامی روی کاغذ است و عملی نشده. این بدان معناست که اگر در شهرهای بزرگی مانند شهری که ما در آن هستیم، سالنهای بزرگی وجود داشته باشد، آنها متعلق به سرمایه داران و مالکان هستند و مثلاً به آنها «تالار اعیان» می گویند. «شما شهر وندان حمهوري دموكراتيك روسيه مي توانيد آزادانه ملاقات كنيد، اما آقايان لطفا! این یک ملک خصوصی است، شما باید به مالکیت خصوصی احترام بگذارید، در غیر این صورت شما بلشویک، جنایتکار، دزد، راهزن وغاصب خواهید بود.»

ما اما می گوییم: «اوضاع را دگرگون می کنیم. این ساختمان «تالار اعیان» را ابتدا به ساختمان تشکل های کارگری بدل کرده و سیس از آزادی احتماعات صحبت خواهیم

کرد.» شما ما را به نقض آزادی متهم می کنید. ما تصدیق می کنیم که هر نوع آزادی که تابع منافع رهایی کار از ستم سرمایه نباشد، حقه بازی است. آزادی اجتماعات که در قانون اساسی همهٔ جمهوری های بورژوایی ذکر شده است شیادی است، زیرا برای گردهمایی در کشوری متمدن که نتوانسته اوضاع نامساعد را دگرگون سازد، محوطه جلسات محصور بوده و بهترین ساختمان ها همگی ملک خصوصی هستند.

اول از همه اجازه دهید بهترین ساختمان ها را تصاحب کنیم و سپس در مورد آزادی صحبت کنیم. ما میگوییم آزادی اجتماع برای سرمایه داران بزرگترین جنایت در حق زحمتکشان است. این، آزادی تجمع برای ضدانقلابیون است. ما به جناب روشنفکر بورژوا، به آقایانی که طرفدار دموکراسی هستند، میگوییم دروغ میگویید وقتی اتهام نابودی آزادی را به ما نسبت می دهید! وقتی انقلابیون بزرگ بورژوازیِ شما در انگلستانِ سال ۱۲۶۹، در فرانسهٔ سالهای ۱۷۹۲–۱۷۹۳ انقلاب کردند، آزادی اجتماعات برای سلطنت طلبان را ممنوع کردند.

انقلاب فرانسه را به این دلیل انقلابی کبیر مینامند که از سستی، تردید و عبارات پردازی های پوچ بسیاری از انقلاب های ۱۸٤۸ متمایز می شد، انقلابی جدی بود که با سرنگونی سلطنت طلبان، آن ها را به کلی سرکوب کرد. مانند ما که می دانیم با آقایان سرمایه دار چه گونه رفتار کنیم، زیرا می دانیم که برای رهایی زحمتکشان از یوغ سرمایه، باید آزادی اجتماعات را از سرمایه داران سلب کرد. این به رهایی نیروی کار از ستم سرمایه کمک می کند که در آن هیچ ساختمانی وجود نخواهد داشت که متعلق به یک فرد واحد باشد - به مالکان، سرمایه داران یا شرکت هایی با مسئولیت محدود. وقتی این اتفاق بیفتد، مردم فراموش خواهند کرد که زمانی ممکن

بود ساختمانهای عمومی متعلق به کسی باشند و آن وقت ما مدافع «آزادی» کامل خواهیم بود. وقتی فقط کارکنان در دنیا باقی میمانند و مردم فراموش کنند که چگونه می شد عضوی از جامعه بود و کار نکرد - البته این به این زودی ها محقق نمی شد، آقایان بورژوا و بورژوا - روشنفکران برای این تأخیر مقصرند - پس ما از آن زمان است که از آزادی اجتماع برای همه دفاع خواهیم کرد؛ اما امروز آزادی اجتماع یعنی آزادی اجتماع برای صدانقلابیون. ما با آنها می جنگیم، آنها را پس زده و اعلام می کنیم که این آزادی را سلب خواهیم کرد.

ما به رزم میرویم - معنای دیکتاتوری پرولتاریا دقیقاً همین است. دورهٔ سوسیالیسم سادهلوحانه، آرمانشهری، تخیلی، مکانیکی و روشنفکرانه گذشته است؛ زمانی که تصویر میکردند فقط کافی است اکثریت مردم را با ارائهٔ تصویر زیبایی از جامعهٔ سوسیالیستی آینده متقاعد کرد و اکثریت این دیدگاه را اتخاذ خواهند کرد. گذشت آن دورانی که با این افسانههای کودکانه میشد خود و دیگران را فریب داد. مارکسیسم که ناگزیربودن مبارزهٔ طبقاتی را تشخیص میدهد میگوید: بشریت نمیتواند به سوسیالیسم برسد جز از طریق دیکتاتوری پرولتاریا. دیکتاتوری - واژهای خشن، جدی، خونین و مخوف است و اینگونه واژهها را بیهوده و لاقیدانه بهکار نمیبرند. اگر سوسیالیستها با چنین شعارهایی پیش قدم شدهاند، به این دلیل است که میدانند طبقهٔ استثمارگران جز در نتیجهٔ مبارزهای حاد و بیرحمانه تسلیم نمیشوند و با انواع و اقسام واژههای دلنشین سعی خواهند کرد خصلت حکومت خود را لاپوشانی کنند. آزادی اجتماعات - چه چیزی میتواند والاتر و دلنشین از این کلمه بهنظر برسد؟ آیا میتوان رشد آگاهی طبقاتی زحمتکشان را در بدون آزادی اجتماعات تصور کرد؟ آیا بنیاد بشریت بدون آزادی اجتماعات قابل تصور است؟ ما اما میگوییم آزادی اجتماعات در

قانون اساسی انگلستان و ایالات متحده آمریکای شمالی شیادی است، زیرا دستان تودههای زحمتکش را در طول دورهٔ گذار به سوسیالیسم می بندد – این یک شیادی است، زیرا بهخوبی می دانیم که بورژوازی برای سرنگونی این قدرت، که در عنفوان خود «غیرعادی» و «هیولاوار» است، دست به هر کاری خواهد زد. هرکسی که هر آینه در مفهوم مبارزهٔ طبقاتی تعمق کرده باشد و بهصورت مشخص و کنکرت به رابطهٔ کارگران با شورش علیه بورژوازی که در یک کشور سرنگون شده اما هنوز در سطح بین المللی قلع و قمع نشده فکر کرده باشد، می داند که راه دیگری وجود ندارد. در مجموع و دقیقاً به این علت که «بورژوازی» به طور کامل سرنگون نشده است و با نفرت عظیم تری خود را به درون مبارزه می افکند.

دقیقاً پس از سرنگونی بورژوازی است که مبارزهٔ طبقاتی حادترین اشکال را به خود می گیرد و آن دسته از دموکراتها و سوسیالیستهای بیخاصیت و بیکاره که خودشان را فریب می دهند و سپس دیگران را اغفال می کنند مدعی هستند از آنجایی که بورژوازی سرنگون شده است، پس کار ما به اتمام رسیده است. این تازه شروع کار است، زیرا بورژوازی هنوز به مسئلهٔ سرنگونیاش باور ندارد؛ در آستانهٔ انقلاب نوامبر به صورت مطبوع و با لحنی دوستانه شوخی میکرد. میلیکوف و چرنوف و پیروان روزنامه نوایا ژیزن، ریشخند کردند چون مسائل را جدی نگرفتند؛ اما حالا دیدند که اوضاع کاملا جدی شده است. آقایان بورژوای انگلیسی، فرانسوی و سوئیسی که «جمهوری دموکراتیک»شان را چون زرهی میدانستند که از آنها دفاع میکند، هم دیده و تشخیص دادهاند که همه چیز به شکل جدی در آمده و اکنون همگی در حال مسلحشدن هستند. اگر می توانستید ببینید در سوئیس آزاد چه اتفاقی می افتد، چه گونه به معنای واقعی کلمه همهٔ بورژواها مسلح می شوند، چگونه یک گارد سفید ایجاد می شد، زیرا آنها می دانند

که همه چیز به درجهای رسیده که مسئله این است آیا آنها امتیازات خود را که به آنان اجازه نگاه داشتن میلیونها نفر در بردگی مزدی را می دهد، حفظ خواهند کرد یا نه. امروز این مبارزه بین المللی شده است، بنابراین امروز هر کسی که با عبارات «دموکراسی» و «آزادی» به ما حمله کند، در کنار طبقات مالک می ایستد و مردم را فریب می دهد، زیرا درک نمی کند که آزادی و دموکراسی تا کنون برای صاحبان دارایی و خرده نانهایی از سفره برای نداران بوده است. وقتی زحمتکشان توسط بردگی و کار برای سرمایه زیر چکمه گذاشته می شوند، آزادی اجتماعات چه معنی دارد؟ این یک شیادی است و برای به دست آزادی زحمتکشان اول از همه لازم است که بر مقاومت استثمارگران غلبه کنیم و اگر با مقاومت تمامی آن طبقه رو به رو باشیم، واضح است که نمی توانیم به آن طبقه قول آزادی یا برابری و یا تصمیم اکثریت بدهیم.

٤

حال از بررسی آزادی به بررسی برابری میرسیم. این جا موضوع معذلک عمیق تر است. در این جا ما به سؤالی می پردازیم که جدی تر بوده و اختلافات شدید تر و داغ تری را باعث می شد.

انقلاب در مسیر خود طبقات استثمارگر را یکی پس از دیگری سرنگون می کند. اول از همه، سلطنت را سرنگون و مفهوم آزادی را به سادگی به صورت قدرت انتخاباتی و به صورت جمهوری درک کرد. اگر جلوتر برویم، زمینداران را سرنگون کرد و می دانیم که تمام مبارزه علیه نظم قرون وسطایی، علیه فئودالیسم، با شعار «برابری» پیش رفت. همه

با هم برابرند. همه با هم برابرند، از جمله میلیونر و آواره - به این ترتیب بزرگترین انقلابیونِ دورای که به عنوان انقلاب کبیر فرانسه در تاریخ ثبت شده است، اینگونه می اندیشیدند، صحبت می کردند و صادقانه تصمیم می گرفتند.انقلاب با شعار برابری به مقابله با مالکان رفت و برابری به شرطی ممکن بود که در آن میلیونر و کارگر باید از حقوق مساوی برخوردار باشند. انقلاب «اکنون» فراتر رفته است. می گوید که «برابری» - ما این را مخصوصاً در برنامه مان ذکر نکردهایم، اما غیر ممکن است که با تکرار بی پایهٔ آن به پیش رفت، زیرا مانند آن چه در مورد آزادی گفتیم واضح است - می گوییم که برابری شیادی است اگر که در تضادِ با رهایی نیروی کار از ستم سرمایه باشد. ما این را می گوییم و کاملاً صحیح است. ما می گوییم که جمهوری دموکراتیک و هم زمان برابر کذب است، شیادی است، برابری در آن رعایت نمی شد و نمی تواند چنین باشد و آن چه مانع از رعایت این برابری می شد مالکیت بر ابزار تولید، پول، سرمایه است. می توان اموال و ساختمانهای ثروتمندان را به یک باره تصرف کرد، در رابطه با سرمایه و ابزار تولید نیز سریعاً چنین کرد؛ اما پول را «نه»!

پول -عصارهٔ ثروت اجتماعی، شیرهٔ کار اجتماعی است، پول گواهی بر دریافت خراج از همهٔ زحمتکشان است، پول یادگار استثمار گذشته است. پول یعنی همین. آیا به هر حال می توان آن را به یکباره از میان برد؟ خیر. قبل از انقلاب، سوسیالیستها متذکر شده بودند که حذف یکبارهٔ پول غیرممکن است و ما می توانیم این را بر اساس تجربهٔ خویش تأیید کنیم. بسیاری از دستاوردهای فنی و دشوار تر و پیچیده تر تشکیلاتی برای از بین بردن پول ضروری است و تا آن زمان لازم است برابری تنها از نظر لغوی در قانون اساسی حفظ شود و شرایطی که در آن هرکسی که پول داشته باشد حق بهره کشی دارد، حفظ خواهد شد.

ما نتوانسته ایم پول را به طور کامل ملغی کنیم. ما می گوییم که پول همچنان و برای مدت طولانی در طول دورهٔ گذار از جامعهٔ کهنهٔ سرمایه داری به جامعهٔ نوین سوسیالیستی باقی خواهد ماند. برابری اگر در تضاد با منافع رهایی نیروی کار از ستم سرمایه باشد، شیادی است. انگلس هزاران بار حق داشت وقتی می نوشت: مفهوم مساوات و برابری، سوای محو طبقات، یک توهم بسیار احمقانه و نامر بوط است.

پروفوسورهای برژوا سعی می کردند این طور نسبت بدهند که ما می خواهیم یک انسان را با انسان دیگر(عیناً) مسوای کنیم! کوشش داشتند (و دارند) که این مهملی را که از خودشان درآورده بودند را به گردن سوسیالیستها بیندازند. ولی آنها از فرط جهالت نمی دانستند که سوسیالیستها و به ویژه، بانیان علمی معاصر آن، یعنی مارکس و انگلس اظهار داشتند که: اگر از مفهوم مساوات، محو و نابودی طبقات، مستفاد نگردد، (آن مفهوم مغایر و یا بی ربط با نابودی طبقات) یک مفهوم توخالی و بی مغز خواهد بود. ما می خواهیم طبقات را از بین ببریم و از این نقطه نظر است که طرفدار مساوات هستیم؛ اما این ادعا که: «ما میخواهیم همهٔ افراد را عیناً یکسان سازیم»، عبارت پردازی کاملاً پوچ و ابلهانهٔ روشنفکری است که آگاهانه مفهوم واژه ها را تحریف می کند؛ حال هرچه که می خواهد خود را بنامد، نویسنده و دانشمند و غیره.

این دقیقاً چیزی است که ما میگوییم. ما برابری را در محو طبقات هدف خود قرار داده ایم. بنابراین لازم است که تضاد طبقاتی میان کارگران و دهقانان از میان برود. این دقیقاً هدف ماست. جامعهای که در آن تضاد طبقاتی بین کارگران و دهقانان باقی بماند، نه جامعهٔ کمونیستی است و نه سوسیالیستی. البته اگر واژهٔ سوسیالیسم را به معنای خاصی تفسیر کنیم، می توان آن را سوسیالیستی نامید؛ اما این امر نزاع بر سر کلمات است. سوسیالیسم، نخستین مرحلهٔ کمونیسم است؛ اما نزاع بر سر کلمات ارزش ندارد.

یک چیز واضح است، تا زمانی که تضاد طبقاتی بین کارگر و دهقان باقی است، نمی توان بدون ریختن آب به آسیب بور ژوازی از برابری صحبت کرد. دهقانان طبقهای از عصر پدرسالاری هستند، طبقهای که طی نسل ها و قرن ها در بردگی پرورش یافته و در تمام آن نسل ها، دهقان به عنوان خرده مالک، ابتدا تابع طبقات دیگر و سپس ظاهراً آزاد و برابر، اما صاحب ملک و مایحتاج زندگی بودهاند. در این جا به مسئلهای می پردازیم که بیشترین نکوهشها را از سوی دشمنان علیه ما به همراه داشته، که بیشترین شک و تردید را در بین افراد بی تجربه و بی ملاحظه ایجاد می کند و بیش از همه چیز خط مرزی میان ما و کسانی که مایلند به عنوان دموکرات یا سوسیالیست در نظر گرفته شوند ایجاد می کند. آنان از ما رنجیدهاند؛ زیرا ما آنها را نه دموکرات و نه سوسیالیست، بلکه حامی سرمایه داران می دانیم. شاید حمایتی از روی ناآگاهی، اما با این وجود، حامیان سرمایه داران اند. وضعیت دهقان بر اساس زندگی اش، شرایط تولیدش، شرایط زندگی و کارش، شرایط اقتصادی اش به گونه ای است که دهقان نیمی زحمتکش و نیمی محتکر است.

این یک حقیقت است. تا زمانی که پول را ملغی نکنید، تا زمانی که مبادله را از بین نبرید، نمی توانید بر این حقیقت غلبه کنید. برای انجام این کار سالیان سال حکومت مستحکم پرولتاری ضروری است، زیرا فقط پرولتاریا قادر است بورژوازی را شکست دهد. وقتی به ما می گویند: «شما ناقض برابری هستید، زیرا نه تنها برابری با استثمارگران را نقض کردهاید - ( من کاملاً آماده هستم که با این نکته موافق باشم)، فلان سوسیالیست انقلابی یا منشویک بدون این که بفهمد چه می گوید – اعلام می کند، شما حتی قانون برابری کارگران با دهقانان، برابری «دموکراسی کارگری» را زیر پا گذاشتید؛ شما جنایتکارید!» پاسخ می دهیم: «بله، ما برابری کارگران با دهقانان را زیر پا گذاشته ایم و اعلام می کنیم

که شما طرفدار چنین برابری کلچاکی هستید.» چندی پیش مقالهای عالی از رفیق هرمینوگ در پراودا خواندم که در آن تزهای شهروند «شِر»، یکی از «سوسیالیست ترین» سوسیال دموکراتهای منشویک آمده است. این تزها در یکی از مؤسسات تعاونی ما مطرح شد. این تزها به گونهای هستند که باید روی تابلویی حک می شدند و در هر منطقهای از کمیته اجرایی شوروی آویزان می شدند که: «این جا شما یک کلچاکی دارید». من به خوبی می دانم که این شهروند «شِر» و همفکرانش مرا به افترا و حتی بدتر از آن متهم خواهند کرد. با این وجود، من از افرادی که الفبای اقتصاد سیاسی و دستور زبان سیاسی را فراگرفتهاند می خواهم که دقت کنند چه کسی برحق و چه کسی ناحق است. شهروند «شِر» می گوید که سیاستِ غذایی و به طور کلی سیاست اقتصادیِ دولت شوروی هیچ نمی ارزد و لازم است ابتدا به تدریج و سپس در مقیاس وسیع تر به تجارت آزاد محصولات غذایی و تضمین مالکیت خصوصی بها داده شود.

من می گویم این برنامه اقتصادی، اساس اقتصادیِ کلچاک است. اعلام می کنم که هر کسی که مارکس را خوانده باشد، به ویژه فصل اول سرمایه، هر کسی که حتی تفسیر عامیانه از مارکس توسط کانوتسکی، آموزههای «اقتصادی کارل مارکس» را مطالعه کرده باشد، باید به این نتیجه برسد که به ویژه در لحظهای که انقلاب پرولتاری علیه بورژوازی در حال وقوع است، زمانی که مالکیت زمین و سرمایه داری در حال سرنگونی بوده، زمانی که کشور گرسنه است، توسط چهار سال جنگ امپریالیستی ویران شده، تجارت آزاد غلات آزادی برای سرمایه دار، آزادی برای بازگرداندن قدرت سرمایه است. این برنامهٔ اقتصادی کلچاکی است، زیرا «دولت» کلچاک فقط به وسیلهٔ هوا نیست که زنده است. سرزنش کلچاک به این دلیل که او در رفتارش علیه کارگران خشونت به کار برده و حتی زنان و معلمان مدرسه را به دلیل همدردی با بلشویکها شلاق زده است خیلی

هوشمندانه نیست. این دفاعی مبتذلانه از دموکراسی است، روشی احمقانه برای متهم کردن کلچاک. کلچاک با وسایلی که در دست دارد عمل میکند؛ اما چگونه از نظر اقتصادی «دولت» خود را حفظ میکند؟ بهوسیلهٔ تجارت آزاد، او از آن دفاع میکند و همهٔ سرمایهداران به همین دلیل از او حمایت میکنند؛ اما شما میگویید: «من کلچاک را ترک کردم. من کلچاکی نیستم.» این البته مایهٔ افتخار شماست؛ اما هنوز ثابت نمیکند که شما بر روی شانههایتان سری با قابلیت تحلیل و تفکر دارید. این گونه است که ما به این افراد پاسخ میدهیم، بدون اینکه بههیچوجه شرافت اسآرها و منشویکهایی که کلچاک را به علت قساوتش ترک کردهاند زیر سوال ببریم؛ اما اگر در کشور چنین افرادی وجود داشته باشند که با وجود مبارزهای سخت علیه کلچاک، به مبارزه برای «برابری دموکراسی کارگری»، برای تجارت آزاد غلات ادامه میدهند، پس آنها کلچاکی هستند، آنها به سادگی هیچ چیز نفهمیدهاند. قادر نیستند شواهد را کنار هم چیده و به نتیجهگیری

کلچاک «قوای» خود را حفظ می کند زیرا وقتی یک منطقهٔ حاصل خیز را تصاحب می کند (ممکن است کلچاک یا دنیکین نامیده شود، تنها در عناوین متفاوت هستند) تجارت آزاد غلات در آن جا را قانونی کرده که به آزادی برای احیای سرمایه داری منجر می شد. در هر انقلابی اوضاع از این قرار بوده و اگر دیکتاتوری پرولتاریا را به نفع چنین «آزادی» و چنین «برابری» آقایانی که خود را دموکرات، اس آر، منشویکهای «چپ» و غیره، حتی گاه آنارشیستها - آنها نامهای زیادی دارند - نقض کنیم، وضع ما نیز چنین خواهد بود. در اوکراین در حال حاضر، هر گروهی برای خود نامی انتخاب کرده، «مدافعان منافع دهقانان زحمتکش» و غیره. هر کدام آزادتر از دیگری، هر کدام دموکراتیکتر از گروه دیگر و در هر محله فرقهای وجود دارد، اکثر موارد اس آرهایی

هستند که به ما برابری کارگران و دهقانان را پیشنهاد می کنند. دیگرانی مانند شهروند «شِر»، مارکسیسم را به گونهای آموختهاند که هنوز درک نمی کنند که در دورهٔ گذار از سرمایه داری به سوسیالیسم، هیچگونه برابری بین کارگر و دهقان نمی تواند وجود داشته باشد و از کسانی که آن را وعده می دهند باید به عنوان مبلغان برنامهٔ کلچاک یاد کرد، هرچند که آنها این را نمی فهمند؛ من اعلام می کنم که هرکس شرایط ملموس کشور، به ویژه کشور کاملاً ویران ما را در نظر بگیرد، این موضوع را درک خواهد کرد.

«سوسیالیستهای» ما که اعلام می کنند اکنون در دورهٔ انقلاب بورژوایی هستیم، مدام ما را به کمونیسم مصرفی و برخی به کمونیسم جنگی متهم می کنند و خود را در مقامی بالاتر از این کمونیسم «پیش و پا افتاده» تصور می کنند. اینها فقط کسانی هستند که با کلمات بازی می کنند. آنها کتاب دیدهاند، خواندهاند، آنها را بازخوانی کردهاند و مطلقاً هیچ چیز از آنها نفهمیدهاند. شما چنین افرادی که گاه بسیار باهوش هم هستند را دیدهاید. آنها در کتابها خواندهاند که سوسیالیسم عالی ترین سطح پیشرفت تولید است. کائوتسکی حتی کار دیگری جز تکرار این موضوع انجام نمی دهد. من اخیراً یک روزنامهٔ کائوتسکی حتی کار دیگری جز تکرار این موضوع انجام نمی دهد. من اخیراً یک روزنامهٔ شوراها در آلمان سخن گفته بود، خواندهام. کائوتسکی گزارش مفصلی را ارائه کرد و در گزارش خود تأکید کرد – نه شخصاً، بلکه همسرش از آنجایی که او بیمار بود، گزارش را خواند حر این گزارش تأکید کرد که سوسیالیسم عالیترین شکل تولید است که نه سرمایه داری و نه سوسیالیسم را بدون تولید نمی توان حفظ کرد و این که کارگران آلمانی سرمایه داری و نه سوسیالیسم را بدون تولید نمی توان حفظ کرد و این که کارگران آلمانی

بیچاره کارگران آلمانی! آنها علیه شایدمان و نوسکه می جنگند، با جلادانشان دست و ینجه نرم می کنند، سعی می کنند جلادان یعنی نوسکهها و شایدمانها که هنوز خود را سوسیال دموکرات می دانند را سرنگون کنند و هنوز جنگ داخلی در جریان است، لیبکنشت و رزا لکزامبورگ به قتل رسیدند؛ همهٔ بورژواهای روسیه می گویند - این در یک روزنامه در اکاترینودار چاپ شده است - «ما باید با بلشویکهای خود این گونه رفتار کنیم!» این همان چیزی است که عنوان شد. کسی که این چیزها را می فهمد، به خوبی می داند که تمام بورژوازی جهانی این دیدگاه را قبول دارد. باید از خود دفاع کرد. شایدمان و نوسکه در جنگ داخلی علیه پرولتاریا هستند. جنگ، جنگ است. کارگران آلمانی فکر می کنند در زمانی که آنها که در بحبوحهٔ جنگ داخلی هستند، همهٔ سؤالات دیگر برای آنان اهمیت ثانویه دارند. کارگر اول از همه باید سیر شود. کائوتسکی این را کمونیسم جنگی یا مصرفی می داند. تولید باید توسعه یابد!

آه ای فاضلان! چهگونه می توان تولید را در کشوری که توسط امیر پالیستها غارت و

ویران شده است و در آن زغال سنگ، مواد خام و غذا وجود ندارد، توسعه داد؟ می گویند: «تولید را توسعه دهید!!» ما اما هرگز جلسهای از شورای کمیسرهای خلق یا شورای دفاع نداشته ایم که در آن وقتی آخرین مقدار از میلیون ها پود زغال سنگ یا بشکه نفت را تقسیم کرده باشیم، وقتی که همهٔ کمیسرها آخرین بقایای جیره را دریافت می کنند دچار اضطراب نشده باشند؛ زیرا به اندازهٔ کافی مواد اولیه وجود ندارند و باید بر سر موضوع دلهره آوری تصمیم گرفت که آیا کارخانه ها را در این جا یا آن جا تعطیل کنیم، یا کارگران را در این یا آن مکان بدون کار رها کنیم؛ اما این کار باید انجام شود، زیرا زغال سنگ وجود ندارد. زغال سنگ در حوضهٔ « دُن» قرار دارد و در اثر تهاجم آلمان از بین رفته است. در نتیجهٔ جنگ امپریالیستی، در همه جا همین اتفاق می افتد. این بدان معناست که برای سالهای آینده امپریالیستی، در همه جا همین اتفاق می افتد. این بدان معناست که برای سالهای آینده بیکاری و گرسنگی وجود خواهد داشت، زیرا معادنی وجود دارند که وقتی یک بار از

سیلاب یر شده باشند، نمی توان آنها را برای سالهای طولانی بازسازی کرد و در این جا این افراد به ما می گویند: «سوسیالیسم افزایش بهرهوری است». شما آقایان عزیز، کتاب خواندهاید، كتاب نوشتهاید؛ اما از كتاب هیچ چیز نفهمیدهاید. [تشویق و تمجید.] البته در جامعهٔ سرمایه داری که در زمان صلح به صورت مسالمت آمیز به سوسیالیسم گذار می کند، هیچ کار فوری تر از افزایش بهرهوری وجود نخواهد داشت. فقط لازم است يك عبارت جزئي اضافه كنيم، «اگر» سوسياليسم به طور مسالمت آميز به اين شكل متولد مي شد، كه البته آقايان سرمايه دار حاضر نيستند اجازهٔ چنين چيزي را دهند؛ در اين جا یک مشکل جزئی وجود خواهد داشت. حتی اگر جنگی در کار نبود، آقایان سرمایهدار برای جلوگیری از چنین تحول مسالمت آمیزی دست به هر کاری می زدند. انقلابهای بزرگ، حتی زمانی که مانند انقلاب کبیر فرانسه مسالمت آمیز آغاز شده اند، به حنگهای خشونت آمیزی ختم شدهاند که بور ژوازی ضدانقلاب آن را آغاز کرده بود. بنابراین به این مسئله باید از منظر مبارزهٔ طبقاتی و نه از نظر عبارت پردازی های پوچ دربارهٔ آزادی، برابری، دموکراسی کارگری و ارادهٔ اکثریت، یا بیهودهگوییهای منشویکها، اس آرها و همهٔ آن «دمكراتها» پرداخت؛ هيچ گذار مسالمت آميزي براي سوسياليسم وجود ندارد. و در دورهٔ کنونی پس از جنگ امیریالیستی، مضحک خواهد بود که بگوییم گذار مسالمت آمیز به ویژه در کشوری ویران حریان خواهد داشت. فرانسه را در نظر بگیرید. فرانسه كشور ييروز جنگ است؛ ولي توليد غلات در آنجا به نصف كاهش يافته است. در انگلیس، همان طور که در روزنامه های بورژوازی انگلیسی خوانده ام، می گویند که «ما اکنون به گدایی افتاده ایم» و در یک کشور ویران، کمونیستها را سرزنش می کنند که تولید متوقف شده است! هر کس این را بگوید یا یک احمق به تمام معناست، حتی اگر صدها بار خود را رهبر بین الملل برن خطاب کند، یا این که خائن به بر ولتاریاست. در کشوری که ویران شده، نخستین مسئله، نجات زحمتکشان است. عمده ترین نیروی مولدهٔ تمام بشریت، پرولتاریا و زحمتکشان هستند. اگر آنها زنده بمانند همه چیز را نجات داده و بازسازی میکنیم.

ما بار نامطلوب سالیان سال فقر و بازگشت به بربریت بر دوش داریم. جنگ امیریالیستی ما را به دوران توحش وایس فرستاده است و هلاک خواهیم شد اگر موفق به نجات «كارگران» نشويم. اگر اين عمدهترين نيروي مولد بشريت يعني كارگر را نجات دهيم، کشور را بازسازی خواهیم کرد. بنابراین هر آن که در این لحظه در مورد کمونیسم مصرفی و جنگی، غریو و زاری سر میدهد، چون برج عاجنشین، خود را در سطحی بالاتر، بالاتر از این بلشویکها می پندارد؛ چنین فردی مطلقاً از اقتصاد سیاسی سر در نمی آورد و به دانشمندانی می ماند که مغز خود را به بایگانی هایی از نقل قول مبدل کرده و با ارائهٔ ملغمهای جدید و بدیع از نقل قول هایی که در کتابها شرح شان نرفته، خود را به پریشانی و سردرگمی انداخته و هر لحظه با بیرونکشیدن کشوئی که به درد موقعیت حاضر نمی خورد، گمگشته تر می شد. در زمانی که کشور به تباهی کشانده شده است، وظیفهٔ اساسی ما حفظ حان کارگر و نحات اوست؛ زیرا کارگران بر اثر تعطیلی کارخانهها و بیکاری هلاک می شوند، بهعلت نبود سوخت و مواد خام، تولید ما تماماً تصنعی بوده و عمدهٔ كارخانهها تعطيل شدهاند. وضع در تمام دنيا نيز به همين منوال است. مواد خام برای کارخانههای پنبهریسی روسیه باید از مصر، آمریکا و یا از نزدیکترین منطقه یعنی ترکستان حمل شوند و زمانی که دسته های ضدانقلاب در آنجا جولان می دهند، زمانی که سربازان انگلسی عشق آباد و کراسنوو دسک را در تصرف خود دارند، وقتی از مصر یا از آمریکا، در اثر ویرانی و نبود زغال سنگ راه آهن بار نمی آورد، چگونه می توان حمل و نقل را از سر گرفت. کارگر حتی اگر نتواند کار کند باید نجات داده شود. اگر در این چند سال چنین کنیم، کشور، جامعه و سوسیالیسم را نجات خواهیم داد. اگر او را نجات ندهیم، به بردگی مزدی باز خواهیم گشت. مسئلهٔ سوسیالیسم چنین است، زیرا نه از تخیل یک احمق پاسیفیست که خود را سوسیال دموکرات می نامد، بلکه از ستیز طبقاتی حاد و خشونت آمیز عینی حاصل می شود. این یک واقعیت است. برای حفظ موجودیت کارگر باید همه چیز را فدا کرد. اما وقتی به ما می گویند ما حامی برابری دموکراسی کارگری هستیم، در حالی که کمونیستهای شما حتی اجازهٔ برابری کارگران و دهقانان را نمی دهند، ما پاسخ می دهیم که دهقانان از جنبهٔ زحمتکش بودن با کارگران برابر هستند؛ اما دلال شکم بارهٔ غلات با زحمتکش گرسنه برابر نیست. دقیقاً به همین دلیل است که در قانون اساسی ما ذکر شده که کارگر و دهقان نابرابر هستند.

می گویید آنها باید برابر باشند؟ بگذارید آنها را مقایسه کنیم. شصت دهقان و ده کارگر را در نظر بگیرید. شصت دهقان، غلهٔ مازاد دارند. آنها ژنده پوشند؛ اما غلات دارند. در مقابل، ده کارگر پس از جنگ امپریالیستی، ژنده پوش، درمانده، بدون نان، سوخت و مواد خام هستند. کارخانهها تعطیل اند. از نظر شما اینها برابرند؟ این شصت دهقان حق تصمیم گیری داشته باشند و آن ده کارگر باید از آنان اطاعت کنند؟

اصول عظیم برابری، وحدتِ دموکراسی کارگری و تصمیم اکثریت! این چیزی است که آنها به ما میگویند. ما پاسخ میدهیم: «شما بذلهگویی بیش نیستید چرا که عبارات دلنشینی میگویید و قحطی را در پس پشت آنها پنهان میکنید.» ما از شما سوال میکنیم. آیا کارگران گرسنه در کشور ویران شدهای که در آن کارخانهها بسته شدهاند، باید از تصمیم اکثریت دهقانانی که حتی حاضر به دستکشیدن از مازاد غلات خود

نیستند، اطاعت کنند؟ آیا کارگران حق دارند مازاد غلات را، اگر جز آن راهی نباشد، به اجبار تصاحب کنند؟ بهجای پیچوتابدادن بحث، پاسخی صریح بدهید!

در هر کشوری که صنایع ویران شدهاند، تا چند سال وضع به همین منوال خواهد بود؛ زیرا وقتی کارخانه ها تخریب می شوند یا معادن زیر آب می روند، داغان کردن واگن ها و لکوموتیوها، کار آسانی است - چرا که هر احمقی قادر به انجام آن است. چه افسر آلمانی باشد یا فرانسوی، اگر وسایل خوبی برای انفجار، بمباران و غیره در اختیار داشته باشد، قادر به تخریب است؛ اما بازسازیِ آن ها کار بسیار دشواری است که سال ها طول می کشد.

دهقانان طبقهٔ خاصی هستند. آن زحمتکشان، دشمنان استثمار سرمایهدارانه هستند؛ اما در عین حال مالک هستند. برای قرنها دهقان با این عقیده تربیت شده است که غله مال اوست و او آزاد است آن را بفروشد. دهقان فکر می کند «این حق من است، حاصل عرق جبین من است.» دگرگونیِ یکبارهٔ شخصیت او غیر ممکن است. هرکس که گمان می کند گذار به سوسیالیسم مانند آن است که یک نفر دیگری را متقاعد کرده و دیگری شخص سومی را متقاعد کند، یا کودک است یا یک ریاکار سیاسی تریبون دار، که البته اکثریت به دستهٔ دوم تعلق دارند. واقعیت این است که دهقان به تجارت آزاد غلات خو گرفته است. هنگامی که ما نهادهای سرمایهداری را واژگون ساختیم، به نظر می رسید که هنوز نیرویی وجود دارد که توسط آن نظم سرمایهدارانه حفظ می شود، یعنی نیروی عادات. هر چه با قاطعیت تمام نهادهایی که سرمایهداری را حفظ می کردند در هم می کوبیدیم، نیرویی دیگری که سرمایهداری را حفظ می کند، آشکارا برجسته تر می شد؛

می توان مؤسسات «بورژوازی» را یکباره از بین برد؛ اما عادات را هرگز نمی توان به يكباره از ميان برداشت. وقتى همهٔ زمينها را به دهقانان واگذار كرده و او را از سلطهٔ ملَّاک آزاد کردیم، زمانی که همهٔ چیزهایی را که وبال گردن او بود کنار زدیم، او همچنان «آزادی» را فروش آزاد غلات و انقیاد را تعهد به واگذاری مازاد غلات به قیمت ثابت مى داند. دهقان فرياد بر مى آورد: «منظور از اين كارها چيست و يعنى چه كه بايد «واگذار» کرد!» بهویژه هنگامی که کل تشکیلات «اداری»، بهعلت حمایت روشنفکر بورژوا از سوخاروکا (بزرگترین بازار سیاه و احتکار مسکو) از بد هم بدتر است. مؤسسات باید متشکل از افرادی باشند که به دنبال تعلیم و تعلم و در بهترین حالت، اگر وظیفه شناس و فداکار باشند، سالها در این راه کوشش کنند؛ در حالی که تشکیلات تا آن زمان نامناسب باقی مانده و گاه انواع شیادهای کمونیستنما را در پس پشت خود ینهان می کند. این خطر هر حزب حاکم، هر پرولتاریای پیروزمند را تهدید می کند، زیرا نمی توان یکباره مقاومت بورژوازی را در هم شکست یا یک تشکیلات کاملی را راهاندازی کرد. ما به خوبی می دانیم که تشکیلات کومیرد (تشکیلات گردآوری و جیرهبندی مواد غذایی) هنوز معیوب است و مشکل دارد. اخیراً بررسیهای آماری در مورد نحوهٔ تغذیهٔ کارگران در استانهای غیرکشاورزی انجام شده است. به نظر میرسد که آنها نیمی از تمام محصولات مورد نیاز خود را بهوسیلهٔ کو میرد و نیمی دیگر را از دلالان تهييه مي كنند. براي اولي يكدهم از درآمد خود، براي دومي نُهدهم از درآمد خود را صرف تهییهٔ غذا می کنند. نیمی از مواد غذایی را کومیرد جمع آوری و در دسترس می گذارد. که البته اگرچه به خوبی جمع آوری نشده است؛ اما به صورتی سوسیالیستی و نه سر مایهدارانه، یعنی با غلبه بر دلالان و نه معامله با آنها، با قربانی کردن همهٔ منافع موجود از جمله «برابری به صورت عام»، که آقایان منشویک، اس آر و شرکا به نمایندگی

از منافع کارگران گرسنه بر سر نیزه زدهاند، جمعآوری میشد. آقایان، شما به مساوات طلبی خود بچسبید و ما به کارگران گرسنهای که از قحطی نجات داده ایم. هر چقدر هم که منشویکها ما را به خاطر نقض «برابری» سرزنش کنند، واقعیت این است که ما نیمی از کار تدارکات را در شرایط سخت و ناشناخته و پیچیده حل کرده ایم و ما می گوییم که اگر شصت دهقان غلهٔ مازاد داشته باشند در حالی که ده کارگر از گرسنگی می میرند، دیگر لازم نیست در مورد «برابری» به طور عام یا از «برابری زحمتکشان» صحبت کنیم، بلکه فقط از تعهد مسلم شصت دهقان صحبت کنیم که به تصمیم ده کارگر تسلیم شوند و مازاد غلهٔ خود را هر چند فقط به عنوان قرض به آنها دهند. کلیت کارگر تسلیم شوند و مازاد غلهٔ خود را هر چند فقط به عنوان قرض به آنها دهند. کلیت توسعهٔ سیاسی، اگر کسی ذره ای آن را درک کرده باشد، تمام تاریخ انقلاب، تمام تاریخ توسعهٔ سیاسی در سراسر قرن نوزدهم، به ما می آموزد که دهقان یا از کارگر یا از بورژوا پیروی می کند. او نمی تواند به شکل دیگری عمل کند. البته، از نظر یک دموکرات چنین چیزی غلط است – گمان می کند که من از روی بدخواهی مارکسیستی به دهقان افترا می زنم. دهقانان اکثریت هستند، زحمتکش هستند؛ اما نمی توانند راه خود را انتخاب کند! جرا؟

به چنین شهروندانی می گویم که اگر نمی دانید چرا، ارکان اقتصاد سیاسی مارکس، توضیحات کائوتسکی دربارهٔ مارکس را بخوانید. تحولات هر یک از انقلابهای بزرگ قرن هجدهم و نوزدهم، تاریخ سیاسی هر کشور را در نظر بگیرید. بدین ترتیب موضوع را درک خواهید کرد. ساختار اقتصادی جامعهٔ سرمایه داری به گونه ای است که نیروهای حاکم در آن فقط می توانند سرمایه، یا پرولتاریایی باشد که آن را سرنگون می کند. هیچ نیروی دیگری در ساختار اقتصادی این جامعه وجود ندارد. دهقان نیمی زحمتکش، نیمی سوداگر است. دهقان زحمتکش است زیرا نان خود را با زحمت خویش به دست

می آورد و مورد استثمار زمین داران، سرمایه داران و دیگران قرار می گیرد. دهقان دلال است زیرا غله می فروشد، چنین کالای ضروریای که اگر نباشد ارزشش را دارد تا تمام دارایی خود را برای تهییهٔ آن فروخت. گرسنگی شوخی نیست: مردم برای نان هزاران روبل، حتى هر چه كه دارند را مى دهند. دهقان در اين امر مقصر نيست؛ اما شرايط اقتصادی او به گونه ای است که در اقتصاد کالایی زندگی می کند، صدها سال است که چنین زندگی کرده و عادت کرده است که غلات خود را با یول معاوضه کند. شما نمی توانید چنین عاداتی یا یول را یکباره از بین ببرید. برای از بین بردن آن، باید سازماندهی توزیع محصولات را چنان تنظیم کنید که نیاز صدها میلیون نفر را رفع کند، امرى كه سالها طول مى كشد؛ اما تا زماني كه اقتصاد كالايبي يابر جاست، تا زماني كه کارگران گرسنه در کنار دهقانان سیرایی هستند که مازاد غلات خود را پنهان می کنند، تا زمانی که تضاد منافع مشخصی بین کارگران و دهقانان وجود خواهد داشت و هرکسی که از این تضاد حاصل از زندگی واقعی را درک نکند با عباراتی دربارهٔ «آزادی»، «برابری» و «دموکراسی کارگری» آن را لابوشانی کند، در بهترین حالت یک بیهودهگو و در بدترین حالت مدافع ریاکار سرمایهداری است. اگر سرمایهداری انقلاب را شکست دهد، با استفاده از جنبهٔ منفى دهقانان، با فريبدادن آنها و جلب آنها از طريق وعدهٔ بازگشت به آزادی تحارت، چنین خواهد کرد. منشویکها و اس آرها در واقع در کنار سر مایهداری و عليه سوسياليسم ايستادهاند. برنامهٔ اقتصادي كلچاك، دنيكين و همهٔ گاردهاي سفيد روسیه آزادی تحارت است. آنها این را درک می کنند و مقصر نیستند که شهروند «شر» این چیزها را نمی فهمد. نادانی یک عده، در واقعیتهای زندگی اقتصادی تغییری ایجاد نمی کند. شعار بورژوازی، تجارت آزاد است. آنها سعی می کنند دهقانان را فریب دهند و می گویند: «آیا بهتر نیست که مانند قدیم فروش غلات آزادانه و اختیاری باشد؟ چه چیزی عادلانه تر و دلپذیرتر از سبک زندگی قدیمی؟» یک کلچاکیِ هوشیار، اینگونه صحبت می کند و از منظر منافع سرمایه حق با آنهاست. برای احیای قدرت سرمایه در روسیه، باید زمان را صرف آداب و سنن، تعصبات دهقانان وعادت قدیمی تجارت آزاد کرد و لازم است که مقاومت کارگران را با زور در هم شکست. راه حل دیگری وجود ندارد.

دیدگاه کلچاکیها از نقطه نظر سرمایه صحیح است، آنها در برنامهٔ اقتصادی و سیاسی خود درک کاملی از راهبرد دارند، آنها نقطهٔ شروع و پایان کار خود را میدانند، آنها ارتباط بین تجارت آزاد دهقانی و قلع و قمع خشونت آمیز کارگران را درک می کنند، درحالی که شهروند «شِر» نمی فهمد. برنامهٔ تجارت آزاد غلات، مبنای اقتصادی کلچاکیها است و همچون فنلاند قتل و عام دهها هزار کارگر ابزار لازم برای اجرای این برنامه است، زیرا کارگران پیروزیهای به دست آمده را تسلیم نخواهند کرد. چنین ارتباطی ناگسستنی است؛ اما افرادی که مطلقاً هیچ درکی از علم اقتصاد و سیاست ندارند، کسانی که با هراس تنگ نظرانهٔ خویش اساس سوسیالیسم را فراموش کرده اند، یعنی آقایان منشویک و اس آر، اینان بانگ بر می آورند که شما اصل برابری در «دموکراسی کارگری» منشویک و اس آر، اینان بانگ بر می آورند که شما اصل برابری در «دموکراسی کارگری» در از بین برده اید و قانون اساسی شما «ناعادلانه» است. سعی می کنند با ندبه و زاری خود کاری کنند که ما ارتباط عبارات «آزادی» و «برابری» را فراموش کنیم.

«صدای چند دهقان تنها به اندازهٔ صدای یک کارگر اهمیت دارد. آیا این بی عدالتی نیست؟ » نه، این لازمهٔ عصری است که در آن سرمایه می باید سرنگون شود. من می دانم که ریشهٔ تصورات شما از عدالت در کجاست. شما این تصورات را از عصر سرمایه داریِ کهنه به عاریت گرفته اید. صاحب کالا، برابری او، آزادی او، اینها انگارهٔ شما از عدالت است. این بقایای تعصبات خردهبورژوایی، «عدالت» شما، «برابری» شما، «دموکراسی

کارگری» شماست؛ اما نزد ما عدالت تابع منافع سرنگونی سرمایه است. سرنگونی سرمایه تنها به وسیلهٔ وحدت پرولتاریا در مبارزه ممکن است.

آیا می توان بلافاصله و به صورت قاطعانه ده ها میلیون ده قان را علیه سرمایه، علیه تجارت آزاد متحد کرد؟ به دلیل شرایط اقتصادی این کار را نمی توان انجام داد، اگرچه ده قانان حتی ممکن است متمدن تر و آزاد تر باشند؛ انجام این کار غیرممکن است، زیرا برای انجام آن شرایط اقتصادی دیگری لازم است و به سال ها تدارک نیاز است و چه کسی چنین کار تدارکاتی را به سرانجام خواهد رساند؟ یا یر ولتاریا یا بورژوازی.

دهقان به دلیل موقعیت اقتصادی خود در جامعهٔ بورژوایی، ناگزیر در جایگاهی قرار می گیرد که از کارگر یا بورژوازی پیروی خواهد کرد. راه میانهای وجود ندارد. او ممکن است تردید کند، سردرگم شود، ایدههای خارقالعادهای را مطرح کند، ممکن است سرزنش کند، نفرین کند و نمایندگان «کوته فکر» پرولتاریا و بورژوازی را لعنت کند، زیرا که آنها نمایندهٔ اقلیت هستند. او ممکن است در مورد اکثریت، خصلت عام دموکراسی کارگری، در مورد دموکراسی ناب فریاد برآورد و آسمان ریسمان بافی کند؛ اما هیچ کدام این واقعیت را پنهان نخواهند کرد که اگر دهقان از کارگر پیروی نکند، پس از بورژوازی پیروی خواهد کرد. راه میانهای وجود ندارد و نمی تواند باشد. آن دسته از افرادی که در این حادترین گذار تاریخی، زمانی که کارگران گرسنگی می کشند و صنایع در بن بست و ویرانی اند، به کارگران کمک نمی کنند تا غله را به قیمتی عادلانه و نه به قیمتی «مفت»، سرمایه دارانه و یا به قیمتی سوداگرانه به دست آورند؛ چنین افرادی برنامه کلچاکیان را برآورده می کنند. هر چقدر هم که شخصاً آن را انکار کنند و متقاعد شده ناشند که صادقانه بر نامه خود را احرا می کنند.

اکنون به صورت مختصر در مورد آخرین سوال یعنی مسئلهٔ پیروزی یا شکست انقلاب صحبت ميكنم. كانوتسكي كه من از او بهعنوان نمايندهٔ اصلي سوسياليسم كهنه و یوسیده نام بردم، وظایف دیکتاتوری پر ولتاریا را درک نکرده است. او ما را مورد سر زنش قرار داده است که تصمیم اکثریت، تصمیمی است که در آن یک راه حل مسالمتآمیز تضمین می شد و تصمیم از طریق دیکتاتوری، تصمیم گیری با ابزار نظامی است. یعنی اگر از طرق نظامی پیروز نشوید، شکست خواهید خورد و نابود خواهید شد؛ زیرا جنگ داخلی اسیر نمی گیرد، تنها نابود می کند. این گونه بود که کائوتسکی هراسان ما را «ترساند». این کاملاً درست است. این یک واقعیت است. ما صحت این اظهارات را تأیید می کنیم. در این جا چیزی برای بحث وجود ندارد. جنگ داخلی از هر جنگی جدی تر و خشن تر است. در تاریخ، که از جنگهای داخلی روم باستان شروع می شد، همواره این گونه بوده است؛ زیرا جنگهای بین المللی همیشه به معاملات بین طبقات مالک ختم می شد و تنها در جنگهای داخلی است که طبقهٔ ستمدیده انرژی خود را صرف نابودی کامل طبقهٔ ستمگر و از بین بردن شرایط اقتصادی موجودیت آن طبقه مى كند. از شما مى يرسم، «انقلابيونى» كه از شروع انقلاب به اين دليل كه ممكن است شکست بخورد می ترسند چه ارزشی دارند؟ انقلابهایی که خطر شکست را نداشته باشند هرگز وجود نداشته، ندارند و نخواهند داشت. انقلاب مبارزهٔ سهمگین طبقاتی است که به حادترین نقطهٔ خود رسیده. مبارزهٔ طبقاتی اجتناب نایذیر است. یا باید از انقلاب بهطور كامل دست شسته، يا بايد بدانيد كه مبارزه عليه طبقات مالك سهمناكترين انقلابها خواهد بود. با توجه به اين موضوع، بين سوسياليستهاي مسلح به آگاهی طبقاتی تفاوتی در دیدگاهها وجود نداشته است. وقتی تمام مجهولات نوشته های کانوتسکی مرتد را مرور می کردم، یک سال پیش، در سپتامبر سال گذشته، نوشتم که حتی اگر یک روز امپریالیست ها قدرت بلشویک ها را سرنگون کنند، ما یک لحظه هم پشیمان نخواهیم شد. حتی یک کارگر که به آگاهی طبقاتی رسیده باشد از میان کسانی که منافع توده های زحمتکش را نمایندگی می کنند، از این امر پشیمان نخواهد شد و در این که انقلاب ما در هر صورت پیروز شده است تردیدی به دل راه نخواهد داد. زیرا انقلابی پیروز است که طبقه ای پیشرو آن را پیش برده و ضربه های جدی بر بدنهٔ استثمار وارد سازد. در این شرایط، حتی اگر انقلاب ها با شکست روبه رو شوند، در واقعیتِ امر پیروزمند هستند. این ممکن است صرفاً بازی با کلمات به نظر برسد؛ اما برای اثبات این موضوع یک واقعیت ملموس تاریخی را نمونه می آورم.

انقلاب کبیر فرانسه را در نظر بگیرید. بیهوده به آن کبیر نمیگویند. برای طبقهای که در خدمت آن بود، یعنی بورژوازی، تأثیر این انقلاب بر تمام قرن نوزدهم، قرنی که تمدن و فرهنگ را به تمامی بشریت بخشید، نقش بسته است. این انقلاب سراسر جهان را به پیشبرد و تا حدودی، به تکمیل آن چه که توسط انقلابیون بزرگ بورژوازی فرانسوی خلق شده بود، خدمت کرد. اگرچه آنان از این امر آگاه نبودند و با عبارات آزادی، برابری و برادری آن را مستور داشتند.

انقلاب ما برای طبقهٔ خود، برای طبقهای که به آن خدمت می کنیم، برای پرولتاریا، در یک سال و نیم دستاوردهای بیشتر و غیرقابل مقایسهای نسبت به انقلابیون بزرگ فرانسه داشته است. آنها تنها دو سال مقاومت کردند و سرانجام در زیر ضربات ارتجاع متحد اروپا و دسته جات بین المللی مضمحل شدند و سلطنت مشروعی و قانونی در فرانسه بازگر دانده شد؛ رومانوفهای آن روزگار، زمین داران را بازگر داندند و برای نساهای

متوالی هر جنبش انقلابی را در فرانسه سرکوب کردند؛ اما با این وجود، انقلاب کبیر فرانسه پیروز شد.

هر کس که استنباط آگاهانهای نسبت به تاریخ داشته باشد، خواهد گفت که انقلاب فرانسه، اگرچه شکست خورد، اما در واقعیت امر پیروز شد، زیرا در سراسر جهان شالودهٔ دموکراسی بورژوایی و آزادی بورژوایی را بهصورت غیر قابل بازگشتی فراهم ساخت. انقلاب ما در این یک سال و نیم به پرولتاریا، به طبقهای که ما در خدمت آن هستیم، برای اهدافی که ما برای آن کار می کنیم، برای سرنگونی حاکمیت سرمایه، بی اندازه بیشتر از آنچه انقلاب فرانسه برای طبقهاش مهیا کرد، فراهم ساخته است و از این رو می گوییم که اگر چه باید انتظار بدترینها را داشته باشیم، یعنی اگر فردا روزی یک کلچاک خوش شانس یا دیگری به معنای واقعی کلمه از شر تک تک بلشویکها خلاص شود، خوش شانس یا دیگری به معنای واقعی کلمه از شر تک تک بلشویکها خلاص شود، انقلاب همچنان شکست ناپذیر خواهد بود و به عنوان شاهدی بر سخنان خود می توان اشاره کرد که سازمان دولتی جدید که توسط این انقلاب به وجود آمده، بر طبقهٔ کارگر سراسر جهان چیرگی معنوی یافته و از حمایت آن برخوردار است. انقلابیون کبیر بورژوازی فرانسه در مبارزه تنها به مثابهٔ انسانهایی منفرد جان خود را از دست دادند؛ آنها در کشورهای دیگر هیچ حمایتی نداشتند.

همهٔ کشورهای اروپایی و مهمتر از همه انگلیس پیشرفته علیه ما مسلح شدند. انقلاب ما اکنون پس از گذشت تنها یک سال و نیم از حکومت بلشویکی، باعث شده است که سازمان دولتی جدیدی که ایجاد کرده، یعنی سازمان شوروی، برای تمامی کارگران سراسر جهان قابل درک، آشنا و محبوب شده و آن را از آن خود بدانند. من به شما نشان دادم که دیکتاتوری پرولتاریا اجتناب ناپذیر بوده و برای گذار از سرمایهداری بدون شک لازم و ضروری است. دیکتاتوری تنها به معنای خشونت نیست، اگرچه بدون اعمال

خشونت ممکن نیست؛ بلکه همچنین به معنای آنچنان سازماندهی کارگری است که عالی تر از تشکیلات قبلی باشد. به همین دلیل است که در خوشامدگویی مختصر خود در آغاز کنگره بر این وظیفهٔ اساسی، ابتدایی و سادهٔ تشکیلاتی تأکید کردم و به همین دلیل با خصومت بی رحمانه ای نسبت به انواع ابداعات روشنفکرانه، انواع «فرهنگهای پرولتری»، رفتار می کنم.

در مقابل این ابداعات من الفبای تشکیلات و سازماندهی را پیش می کشم. نان و زغال سنگ یعنی هر یود زغال، هر یود نان را با دقت و ذره بینی توزیع کنید؛ این رسالت انضباط یرولتری است. چنین انضباطی مانند انضباط اربابی مبتنی بر چماق، یا مانند سرمایه داری بر گرسنگی استوار نیست، بلکه انضباطی رفیقانه است، انضباط اتحادیه های کارگری. اگر این وظیفهٔ ابتدایی و سادهٔ تشکیلاتی را حل کنید ما پیروز خواهیم شد. زیرا در آن صورت دهقانی که اکنون بین کارگر و سرمایه دار مردد است، كاملاً از ما ييروي خواهد كرد؛ اما هنوز نمي داند از افرادي كه به آنها اعتمادي ندارد بيروي كند يا نه، اما نمي تواند اين را انكار كند كه اين افراد فرامين زحمتكشان را كه عادلانه است اجرا میکنند، که زیر سایه آن هیچ استثماری وجود نخواهد داشت. تجارت «آزاد» غلات جرم دولتي تلقي خواهد شد؛ يا آنكه از كساني كه وعدهٔ گذشته و تحارت آزاد غلات را می دهند پیروی کند، که ظاهراً این وعده به معنای آزادی کار است. اگر دهقانان ببینند که یرولتاریا قدرت دولتی خود را به گونهای میسازد که نظم را حاکم مي كند، دهقان آن را مطالبه مي كند و در اين مورد حق دارد. اگرچه به ميزان قابل توجهي سردرگم و مرتجع است و به میزان زیادی تعصب در ارتباط با این میل به نظم دارد؛ اما سرانجام بعد از تردید فراوان کارگر را دنبال خواهد کرد. دهقان نمی تواند به سادگی و به يكباره از جامعهٔ قديم دل بكند و جامعهٔ جديد را بيذيرد. او مي داند كه جامعهٔ كهنه به بهای تباهی زحمتکشان، به بهای بردگی آنها ، «فرمان و نظم» را حاکم می کرد. او نمی داند که آیا پرولتاریا نظم را حاکم خواهند کرد یا نه. غیرممکن است که از این ستمدیده، نادان، متشتت چیز بیشتری مطالبه کنیم. او هیچ حرفی، هیچ برنامهای را باور نخواهد کرد و حق دارد به کلمات اعتقاد نداشته باشد، زیرا در غیر این صورت هیچ برونرفتی به سبب فریبکاری وجود نخواهد داشت. او فقط به عمل، به تجربهٔ عملی ایمان دارد. به او ثابت کنید که شما، پرولتاریای متحد، قدرت دولتی پرولتاری، دیکتاتوری پرولتاریا، می دانید که چگونه هر پود غله و زغال سنگ را به گونهای توزیع می کنید که هر فره از آن را حفظ کرده و حتی موفق شوید که مازاد آن را مدیریت کنید. نشان دهید که هر پود غلات و زغال سنگ به صورت سوداگرانه به فروش نمی رود و به جیب قهر مانان موخاروکا (بازار سیاه) نمی رود، بلکه در جهت توزیع عادلانه، برای تأمین کارگران گرسنه و برای حفظ آنها استفاده می شود، حتی در مواقعی که فعالیت آسیابها و کارخانهها متوقف شده است. این وظیفهٔ اصلی فرهنگ پرولتاریایی، تشکیلات پرولتری است که اثبات آن ضروری است.

خشونت را می توان بدون هیچ گونه مبنای اقتصادی ای اعمال کرد؛ اما چنین خشونتی در تاریخ محکوم به شکست است. با این حال خشونتی که بر طبقهٔ پیشرو، بر اصول عالی نظام، نظم و سازماندهی سوسیالیستی استوار است، حتی اگر موقتاً با شکست مواجه شود، شکست ناپذیر خواهد بود. اگر تشکیلات پرولتری به دهقانان نشان دهد که نظم، توزیع کار و غله، مراقبت از هر ذرهٔ غله و زغال سنگ به درستی اعمال می شد، که ما به عنوان کارگران، با نظم و انضباط رفیقانه و همیارانهٔ خود قادر به انجام رساندن آن هستیم، این که ما با خشونت فقط برای حفظ منافع کار می جنگیم، غله را از محتکران و نه از زحمتکشان ضبط می کنیم، این که با دهقان زحمتکش، وارد توافق

می شویم و حاضریم هر آنچه را که در حال حاضر می توانیم به او بدهیم. اگر دهقان این ها را ببیند، اتحاد او با طبقهٔ کارگر، اتحاد او با پرولتاریا، یعنی راهی که ما در پیش گرفته ایم، ناگسستنی خواهد بود.

من از موضوع کمی منحرف شدم، برای همین به اصل مطلب باز می گردم.

در تمام کشورها اکنون دیگر عباراتی چون «بلشویسم» و «شوروی» مانند کلمهٔ «بوکسور» (اشاره به قیام بوکسورها در چین) هولناک و اهریمنی محسوب نمیشوند. عبارات «بلشویسم» و «شوروی» اکنون در تمامی زبانهای دنیا محبوب شده است. کارگرانِ دارای آگاه طبقاتی می بینند که بورژوازیِ هر کشوری در روزنامههایش هر روز در میلیونها نسخه به قدرت شوروی تهمت و افترا می بندد - کارگران از این افتراها درس می گیرند. اخیراً چند روزنامل آمریکایی را خوانده ام. به سخنرانی یک روحانیِ آمریکایی برخوردم که می گفت بلشویکها مفسدینی هستند که زنان را اشتراکی می کنند، آنها راهزن و متجاوز هستند و یاسخ سوسیالیستهای آمریکایی به آن را نیز خواندم.

آنها قانون اساسی جمهوری شوروی روسیه، این «دیکتاتوری» که «برابری دموکراسی کارگری» را اعطا نمیکند، به صورت بروشور به قیمت پنج سنت توزیع میکنند. آنها تنها با استناد به یک بند از قانون اساسیِ این «غاصبان»، «دزدان»، «ناقضین» که وحدت دموکراسی کارگری را از بین می برند، پاسخشان را می دهند.

ضمناً، وقتی از برشکوفسکایا استقبال شد، مهمترین روزنامهٔ سرمایه داری در نیویورک در روز ورود برشکوفسکایا تیتر «خوش آمدی، مادربزرگ!» را با حروف درشت چاپ کرد.

<sup>&</sup>quot; برشكوفسكايا، به اصطلاح «مادربزرگ انقلاب»، يكى از رهبران حزب سوسياليست انقلابى بود كه به ضد انقلاب منتقل شد.

سوسیالیستهای آمریکایی این موضوع را تجدید چاپ کردند و گفتند: «کارگران آمریکا! او برای دموکراسی سیاسی آمده است! آیا از این که سرمایه داران او را ستایش می کنند متعجب نمی شوید؟ او حامی دموکراسی سیاسی است. چرا او را می ستایند؟ زیرا او مخالف قانون اساسی شوروی است. » سوسیالیستهای آمریکایی می گویند: «این هم از این، این هم بندی از قانون اساسی غاصبان». آنها همیشه همان بند را نقل می کنند که اعلام می کند «کسی که کار دیگری را استثمار می کند نمی تواند رأی دهد و حق انتخاب شدن ندارد.» این بند از قانون اساسی ما در سراسر جهان متجلی شده است. قدرت شوروی دقیقاً به این دلیل که آشکارا اعلام کرده که همه چیز تابع دیکتاتوری پرولتاریا، این نوع جدید از سازمان دولتی بوده، همدردی کارگران کل جهان را جلب کرده است.

این تشکیلات نوین دولتی با مشقت فراوان متولد شد، زیرا شکستدادن بی نظمی و سستی خردهبورژوازی سخت ترینِ کارها است و اگرچه میلیونها بار دشوارتر از غلبه بر مالک یا سرمایهدار ستمگر است؛ اما ایجاد چنین تشکیلات نوین عاری از استثمار، میلیونها بار ثمربخش تر است. زمانی که تشکیلات پرولتری این وظیفه را حل کند، سرانجام سوسیالیسم پیروز خواهد شد.

تمام فعالیت آموزش مضاعف و مدارس باید به این امر اختصاص داده شوند. بهرغم شرایط غیرعادی و دشوار و بهرغم این واقعیت که نخستین انقلاب سوسیالیستی در جهان در کشوری با چنین سطح تمدن پایینی در حال وقوع است، اما قدرت شوروی توسط کارگران جهان به رسمیت شناخته شده و حمایت آنان را به دست آورده است.

واژههای «دیکتاتوری پرولتاریا» عباراتی لاتین هستند و «در گذشته» هر فرد زحمتکشی که آن را می شنید معنای آنها را نمی فهمید و نمی دانست که چهگونه چنین چیزی در زندگی عملی قابل اجراست. اکنون این کلمات از لاتین به زبانهای رایج مدرن راه یافتهاند و نشان داده ایم که دیکتاتوری پر ولتاریا قدرت شوروی است. چنین قدرتی زمانی که کارگران خود را سازماندهی می کنند و می گویند: «سازمان ما ورای تمام تشکیلات «سابق» است. هیچ استثمارگر و مفتخوری حق مشارکت در این تشکیلات را ندارد. این سازمان تماماً معطوف به یک هدف است و آن سرنگونی سرمایه داری است. شما ما را با هیچ شعار دروغین، با فتیش «آزادی» و «برابری» فریب نخواهید داد. ما نه آزادی، نه برابری و نه دموکراسی کارگری را اگر مغایر با منافع رهایی کارگر از ظلم سرمایه باشد به رسمیت نمی شناسی». ما این را در قانون اساسی اتحاد جماهیر شوروی وارد، و قبلاً همدردی کارگران سراسر جهان را نسبت به خود جلب کرده ایم. آنها می دانند که هر چقدر هم که زایش نظم جدید دشوار باشد، هر آزمون سخت و حتی شکستی که ممکن است هر جمهوری مستقل شوروی با آن روبه رو شود، هیچ نیرویی در جهان قادر نخواهد بود بشریت را به عقب براند. [تشویق پرشور].

یک سال پیش، در سپتامبر سال گذشته، نوشتم که حتی اگر یک روز امپریالیستها قدرت بلشویکها را سرنگون کنند، ما یک لحظه هم پشیمان نخواهیم بود. حتی یک کارگر که به آگاهی طبقاتی رسیده باشد از میان کسانی که منافع تودههای زحمتکش را نمایندگی می کنند، از این امر پشیمان نخواهد بود و در این که انقلاب ما در هر صورت پیروز شده است تردیدی به دل راه نخواهد داد. زیرا انقلابی پیروز است که طبقهای پیشرو آن را پیشبرده و ضربههای پیروز است که طبقهای پیشرو آن را پیشبرده و ضربههای جدی بر بدنهٔ استثمار وارد سازد. در این شرایط، حتی اگر انقلابها با شکست روبه رو شوند، در واقعیتِ امر پیروزمند هستند.

