

# 三时教法教理纲要及核心经文

(第二版·修订稿)

## 黑体 经文 楷体 法义

## 【净名弘法六要点】

第一、严格依据《解深密经》三时纵向判教体系;

第二、坚持佛陀横向教理体系——破增益、补损减;

第三、二时教法与三时教法最根本的差异在于佛陀说法的立足点不同。二时教法立足于凡夫境界向凡夫说法;三时教法立足于圣者境界向凡夫说法。二时教法与三时教法是两套相对独立的名言系统。因此,二时教法与三时教法绝不能混讲。

第四、学习弘传大乘佛法依止佛陀和六位论师

·二时教法中观见: 龙树、提婆、佛护

·三时教法瑜伽行: 弥勒、无著、世亲

第五、弘法力求简洁、通俗;

第六、净名精舍一切学习、讨论的佛法教理,都是观修的法门——理论与修行并重。



### 一、三时纵向判教

尔时,胜义生菩萨复白佛言:"世尊,初于一时,在婆罗痆斯仙人堕处施鹿林中,惟为发趣声闻乘者,以四谛相转正法轮,虽是甚奇,甚为希有,一切世间诸天人等先无有能如法转者,而于彼时所转法轮,有上有容,是未了义,是诸诤论安足处所;世尊,在昔第二时中,惟为发趣修大乘者,依一切法皆无自性、无生无灭、本来寂静、自性涅槃,以隐密相转正法轮,虽更甚奇,甚为希有,而于彼时所转法轮亦是有上有所容受,犹未了义,是诸诤论安足处所;世尊,于今第三时中,普为发趣一切乘者,依一切法皆无自性、无生无灭、本来寂静、自性涅槃、无自性性,以显了相转正法轮,第一甚奇,最为希有,于今世尊所转法轮无上无容,是真了义,非诸诤论安足处所。"

——《解深密经》

| 三时教法     |   | to 3-0 hb la | + 11. + |        |        |   |
|----------|---|--------------|---------|--------|--------|---|
| (大乘)     |   | 藏识缘起         | 直陈真实    | 表      |        |   |
| <u>×</u> |   | (唯识无境)       | (如来藏心)  |        |        |   |
| 二时教法     | 缘 | 缘生缘起         | 指向真实    | 海      |        |   |
| (大乘)     | 起 | 起            | 起       | (诸法无生) | (实相离言) | 遮 |
| 初时教法     |   | 十二缘起         | 除妄即真    | 遮      |        |   |
| (小乘)     |   | (轮回无我)       | (无常无我)  |        |        |   |
|          |   | 破增益          | 补损减     |        |        |   |

注: "凡"指初时、二时教法立足于凡夫境界向凡夫说法;

<sup>&</sup>quot;圣"指三时教法立足于圣者境界向凡夫说法。



## 二、前后横向判教

尔时,大慧菩萨摩诃萨复白佛言:"世尊,<u>愿说建立、诽谤相</u>,令我及诸菩萨摩诃萨离此恶见,疾得阿耨多罗三藐三菩提。得菩提已,破建立常、诽谤断见,令于正法不生毁谤。"

佛受其请,即说颂言:

身资财所住,皆唯心影像,凡愚不能了,起建立诽谤, 所起但是心,离心不可得。

——《楞伽经》(P118)

### 三、三时教法说法立足点

二时教法与三时教法最根本的差异在于佛陀说法的立足点不同。 二时教法立足于凡夫境界向凡夫说法;三时教法立足于圣者境界向凡 夫说法。二时教法与三时教法是两套相对独立的名言系统。因此,二 时教法与三时教法绝不能混讲。

"世尊,何故令诸众生离有无见所执著法,而复执著圣智境界, 堕于有见?何以故不说寂静空无之法,而说圣智自性事故?"佛言: "大慧,我非不说寂静空法,堕于有见。何以故?已说圣智自性事故。 我为众生无始时来计著于有,<u>于寂静法以圣事说</u>,今其闻已,不生恐怖,能如实证寂静空法,离惑乱相,入唯识理,知其所见无有外法,悟三脱门,获如实印,见法自性,了圣境界,远离有无一切诸著。"

——《楞伽经》(P269)



四、破增益: 藏识缘起 唯识无境

### 1、阿赖耶识四句密义:

第一句, 阿赖耶识是圣者亲证的一分真实;

第二句,但是,阿赖耶识是凡夫的错误认识(虚妄分别)所积淀 (熏习)的真实;

第三句, 阿赖耶识既然是真实, 所以不能空;

第四句,但是,因为是凡夫的错误认识积淀的真实,虽不能空, 但必须得转——转识成智。

大慧,如是藏识行相微细,唯除诸佛及住地菩萨,其余一切二乘、 外道定慧之力皆不能知。

——《楞伽经》(P76)

尔时,大慧菩萨摩诃萨复请佛言:"愿为我说一切法空、无生、 无二、无自性相,我及诸菩萨悟此相故,离有无分别,疾得阿耨多罗 三藐三菩提。"佛言:"谛听,当为汝说。大慧,<u>空者即是妄计性句义</u>。 大慧,为执著妄计自性故,说空、无生、无二、无自性。"

——《楞伽经》(P124)

# 2、唯识三大误区

第一、唯识唯的是第六意识。——错! 唯识唯的是阿赖耶识,是 了别识;

第二、阿赖耶识是轮回的主体。——错! 阿赖耶识不是轮回的主体, 佛说阿赖耶识恰恰是解构轮回。



第三、阿赖耶识显现出了世界。——错! 只是显现出了凡夫误以 为有世界的"错觉"(虚妄分别)。

"大慧,我今当说,若了境如幻自心所现,则灭妄想、三有、苦及无知、爱、业缘。

——《楞伽经》(P70)

因缘和合中, 愚夫妄谓生, 不能如实解, 流转于三有。

——《楞伽经》(P174)

本无而有生,生已而复灭,因缘有及无,彼非住我法。

——《楞伽经》(P239)

若知无所生, 亦复无所灭, 观世悉空寂, 有无二俱离。

——《楞伽经》(P240)

佛言:"大慧,我说如来藏,不同外道所说之我。大慧,如来、应、正等觉以性空、实际、涅槃、不生、无相、无愿等诸句义,说如来藏。为令愚夫离无我怖,说无分别、无影像处如来藏门。未来、现在诸菩萨摩诃萨不应于此执著于我。大慧,譬如陶师于泥聚中,以人功、水、杖、轮、绳方便作种种器,如来亦尔,于远离一切分别相、无我法中,以种种智慧方便善巧,或说如来藏,或说为无我,种种名字各各差别。大慧,我说如来藏,为摄著我诸外道众,令离妄见入三解脱,速得证于阿耨多罗三藐三菩提。是故,诸佛说如来藏,不同外道所说之我。若欲离于外道见者,应知无我如来藏义。"

——《楞伽经》(P132)

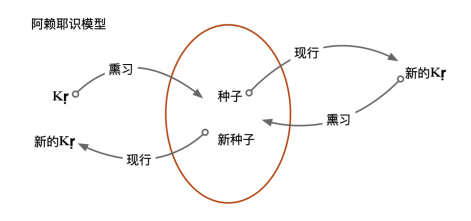


阿陀那识甚深细,一切种子如瀑流。我于凡愚不开演,恐彼分别 执为我。

——《解深密经》

## 3、阿赖耶识缘起模型

### (1) 阿赖耶识缘起模型



### (2) 识的三相和二种生住灭

|   | 7 pl in | 真识 种子本身 |       | 真相 | 相续生住灭 | 圣者 |
|---|---------|---------|-------|----|-------|----|
| 识 | 了别识识    | 现识      | 似外之相  | 转相 |       | 能见 |
|   | AMT     | 把       | 似外当真外 | 业相 | 相生住灭  | 凡夫 |
|   | 分别事识    | 安立名言    |       | 业相 |       | 造作 |

尔时,大慧菩萨摩诃萨复白佛言:"世尊,诸识有几种生、住、灭?"佛言:"大慧,诸识有二种生、住、灭,非臆度者之所能知。 所谓相续生及相生,相续住及相住,相续灭及相灭。诸识有三相,谓



转相、业相、真相。大慧,识广说有八,略则唯二,谓现识及分别事识。大慧,如明镜中现诸色像,现识亦尔。大慧,现识与分别事识,此二识无异相,互为因。大慧,现识以不思议熏变为因,分别事识以分别境界及无始戏论习气为因。 "大慧,阿赖耶识虚妄分别种种习气灭,即一切根识灭,是名相灭。大慧,相续灭者,谓所依因灭及所缘灭,即相续灭。所依因者,谓无始戏论虚妄习气。所缘者,谓自心所见分别境界。"

——《楞伽经》(P66)

### (3) 种子的现行

|   | 日加  | <b>初外(3)</b> 目而 | 能所 | 喻: 生病的眼睛显现出的'似毛的 |
|---|-----|-----------------|----|------------------|
| 现 | 显现  | 似外(义)显现         | 不二 | 影,               |
| 行 | 分别  | 把"似外"执为"真外"     | 能所 | 喻:将'似毛的影'误以为(执取) |
|   | 为"剂 | 安立名言            | 分离 | 为真外之毛,并安立名言'毛'   |

尔时,世尊告大慧菩萨摩诃萨言:"有四种因缘,眼识转。何等为四?所谓不觉自心现而执取故,无始时来取著于色虚妄习气故,识本性如是故,乐见种种诸色相故。大慧,以此四缘,阿赖耶识如瀑流水,生转识浪。如眼识,余亦如是,于一切诸根微尘毛孔眼等,转识或顿生,譬如明镜现众色像,或渐生,犹如猛风吹大海水。心海亦尔,境界风吹起诸识浪,相续不绝。

——《楞伽经》



# (4) 识之广略

| 八识 | 眼识          | 耳识 | 鼻识 | 舌识 | 身识 | 意识 | 末那识    | 阿赖耶识   |      |
|----|-------------|----|----|----|----|----|--------|--------|------|
|    | ± >-        |    |    |    |    |    | 意      | \cdot\ |      |
| 三识 |             | 意识 |    |    |    |    | 末那识、意根 | 阿赖耶记   | 只、藏识 |
|    | 分别事识        |    |    |    |    |    |        | 现识     | 真识   |
| 二识 | 分别事识        |    |    |    |    |    | 了别识    |        |      |
| 一识 | 阿赖耶识 (藏识、识) |    |    |    |    |    |        |        |      |

五、补损减: 转识成智 直陈真实

(一) 转识成智:

八识转四智

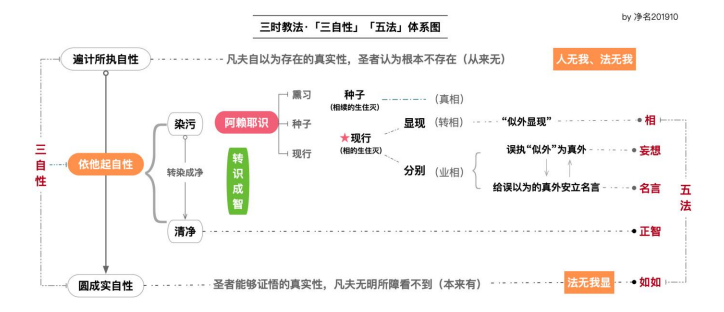
| 眼识 | 耳识   | 鼻识 | 舌识 | 身识 | 意识 | 末那识  | 阿赖耶识 |  |
|----|------|----|----|----|----|------|------|--|
| 转依 |      |    |    |    |    |      |      |  |
|    | 成所作智 |    |    |    |    | 平等性智 | 大圆镜智 |  |
|    |      |    |    |    |    |      |      |  |

# (二) 直陈真实: 正智"缘"如如

六、三时教法要点: 五法、三自性、八识、二无我

- (一) 三时教法的纲领: 三自性;
- (二) 三自性的核心: 依他起自性;
- (三) 三自性与五法:





"复次,大慧,菩萨摩诃萨当善知三自性相。何者为三?所谓妄计自性、缘起自性、圆成自性。大慧,妄计自性从相生。云何从相生?谓彼依缘起事相种类显现,生计著故。大慧,彼计著事相,有二种妄计性生,是诸如来之所演说,谓名相计著相、事相计著相。大慧,事计著相者,谓计著内外法。(名)相计著相者,谓即彼内外法中计著自共相。是名二种妄计自性相。大慧,从所依所缘起,是缘起性。何者圆成自性?谓离名相、事相一切分别,自证圣智所行真如。大慧,此是圆成自性,如来藏心。"

——《楞伽经》(P114)

## (1) 圆成实自性

|    | 理上定义 | 遍计所执性根本不存在的这个道理 | 不究竟 |       |
|----|------|-----------------|-----|-------|
| 圆成 | (遮诠) | (破增益)           | 个九兄 | . 无为法 |
| 实性 | 事上定义 | 离分别之后,自证圣智之行真如  | 究竟  |       |
|    | (表诠) | (补损减)           | 九見  |       |



# (2) 二无我

"复次, 大慧, 菩萨摩诃萨当善观察二无我相。何者为二? 所谓人无我相、法无我相。" "大慧, 何者是人无我相?谓蕴、界、处离我、我所, 无知、爱、业之所生起, 眼等识生, 取于色等而生计著, 又自心所见身、器世间, 皆是藏心之所显现。" ……

"大慧,云何为法无我智?谓知蕴、界、处是妄计性。"

——《楞伽经》(P115)

## (3) 五法与三自性对应详表

| 角度     | 三自性              |        | ā  | 五法   |      |        |
|--------|------------------|--------|----|------|------|--------|
| 从      | 遍计所执自性           | b 为 亡和 | A  | 1、名  |      | 名      |
| 凡<br>夫 | 依他起自性            | 相、名、妄想 | 妄想 |      | 相、妄想 |        |
| 角度     | 圆成实自性            | 正智、如如  | 正名 | 智、如如 | 1    | 正智、如如  |
| 看      | 经典依据             | 《楞伽经》  | 《木 | 楞伽经》 |      | 《解深密经》 |
| 从      | 遍计所执自性           | /      |    |      |      | /      |
| 圣者     | /구 /h +a /a h.l. | 加力方标   | 1  | 染污   | 7    | 相、名、妄想 |
| 角度     | 依他起自性            | 相、名、妄想 |    | 清净   |      | 正智     |
| 看      | 圆成实自性            | 正智、如如  |    | 如    |      | 如如     |

## (4) 如来藏



| 如  | 空如来藏 | 以空说如来藏空圣者认为不存在而凡夫所执的外境         | 破增益 | 识如来藏阿赖耶识 | 依他起性 |
|----|------|--------------------------------|-----|----------|------|
| 来藏 | 不空   | 以不空说如来藏                        | 补   | 智如来藏正智   | 龙性   |
|    | 如来藏  | 安立不空如来藏的目的是为了说圣者证悟的真实性,真实性不能空。 | 损减  | 如来藏心如如   | 圆成实性 |

三自性中除了遍计所执自性, 其余的都是如来藏。

## 七、知识点

# (一)、心

# 1、 心的基本释义

| ÿ | Citta  | 表示思想的心,用心想想,思想<br>《华严经》:"一切唯心造"<br>三时教法多用此心 |
|---|--------|---------------------------------------------|
|   | Hadama | 表示身体器官心脏,转译成核心、要点、心要                        |
|   | Hrdaya | 三时教法也有用, 但较少                                |

# 2、二时教法的"心"

二时教法说的"心",都是在凡夫境界上说"心",这个"心"里面没有圣者证悟的真实。所以,"心"与"物"必须全破。



|       | 菩提心      | 世俗谛菩提心           | 应无所住而生其心          |  |  |  |  |
|-------|----------|------------------|-------------------|--|--|--|--|
| 二时教法  | <b>一</b> | 胜义谛菩提心           | 应元 <u>州任</u> 加王共己 |  |  |  |  |
| ıů    | 前六识或第六意记 | 前六识或第六意识 (包含前五识) |                   |  |  |  |  |
| Citta | 人我执      |                  |                   |  |  |  |  |

# 3、三时教法的"心":

|       |        | 了别识    | 第八识            | 识        | 种子(隐)           | 万法唯识    |  |  |
|-------|--------|--------|----------------|----------|-----------------|---------|--|--|
|       |        |        | 藏识、阿赖耶识        | <b>5</b> | 现行(显)           | 刀盔作员    |  |  |
|       | 识      |        |                |          | 前七识或前六识         |         |  |  |
| ii ii |        | 分别事识   | <u> </u>       | 意        | 第六识 (涵盖前五) 和第七识 |         |  |  |
| Citta |        | 刀刑爭以   | 前七识            | Manas    | 只是第七            | c识 (意根) |  |  |
|       |        |        |                |          | 只是第六            | 宋识 (意识) |  |  |
|       | 修行因地上分 |        |                |          | 根本智、后得智         |         |  |  |
|       | 1 省    | 修行果得上分 | 一切智、一切道种智、一切智智 |          |                 |         |  |  |

在三时教法里, "心"分"识"与"智", "识"与"智"都可以叫做"心", 注意这是广义的"心"。

佛陀在三时教法中安立"识",是为了解构凡夫境界;"智"是为了"建构"圣者境界。

# (二) 分别

三时教法,佛陀抓住凡夫的特点——<u>分别</u>(能所分离的认知模式), 用<u>唯识</u>作为解构的工具,解构凡夫自以为的真实世界,引领凡夫走向



"无分别"的圣者境界。

只要是凡夫一定"分别",只要"分别"就一定是凡夫。

## (三)、因果

世俗因果是凡夫境界上法与法之间的因果, 假因果, 必须空。

胜义因果是圣者境界安立的阿赖耶识缘起因果,真因果,不能空。 胜义因果不是给凡夫境界找到因,而是给凡夫境界不存在,凡夫误以 为存在的"错觉"(虚妄分别)找到因。

### (四) 观修法门

## 1、三时教法"四有四无无障碍观"

只有相互依存,没有独立存在; 只有相似相续,没有常一不变。 只有能了别识,没有所分别境; 只有一隐一现,没有真实显现。

# 2、罗婆那王开悟观

佛及诸菩萨皆于空中隐而不现。罗婆那王唯自见身住本宫中,作是思惟:"向者是谁?谁听其说?所见何物?是谁能见?佛及国城、众宝、山林如是等物今何所在?为梦所作?为幻所成?为复犹如乾闼婆城?为翳所见?为炎所惑?为如梦中石女生子?为如烟焰旋火轮耶?"复更思惟:"一切诸法,性皆如是,唯是自心分别境界,凡夫迷惑,不能解了,无有能见,亦无所见,无有能说,亦无所说,见佛



闻法, 皆是分别, 如向所见, 不能见佛, 不起分别, 是则能见。"

——《楞伽经》(P14)

## 3、大慧菩萨赞佛观

世间离生灭,譬如虚空花,智不得有无,而兴大悲心。一切法如幻,远离于心识,智不得有无,而兴大悲心。世间恒如梦,远离于断常,智不得有无,而兴大悲心。知人法无我,烦恼及尔焰,常清净无相,而兴大悲心。佛不住涅槃,涅槃不住佛,远离觉不觉,若有若非有;法身如幻梦,云何可称赞?知无性无生,乃名称赞佛;佛无根境相,不见名见佛,云何于牟尼,而能有赞毁?若见于牟尼,寂静远离生,是人今后世,离著无所见。

——《楞伽经》(P30)

## 4、楞伽自宗行证观

大慧,复有沙门、婆罗门,观一切法皆无自性,如空中云、如旋火轮、如乾闼婆城、如幻、如焰、如水中月、如梦所见,不离自心,由无始来虚妄见故,取以为外。作是观已,断分别缘,亦离妄心所取名义,知身及物并所住处一切皆是藏识境界,无能所取及生、住、灭,如是思惟恒住不舍。大慧,此菩萨摩诃萨不久当得生死涅槃二种平等,大悲,方便,无功用行,观众生如幻如影,从缘而起,知一切境界离心无得,行无相道,渐升诸地,住三昧境,了达三界皆唯自心,得如幻定,绝众影像,成就智慧,证无生法,入金刚喻三昧,当得佛身,恒住如如,起诸变化、力、通、自在。大慧,方便以为严饰,游众佛



国,离诸外道及心、意、识,转依次第成如来身。大慧,菩萨摩诃萨 欲得佛身,应当远离蕴、界、处、心因缘所作、生住灭法、戏论、分别,但住心量,观察三有无始时来妄习所起,思惟佛地无相无生,自 证圣法,得心自在,无功用行,如如意宝,随宜现身,令达唯心,渐入诸地。是故,大慧,菩萨摩诃萨于自悉檀应善修学。"

——《楞伽经》(P73)

### (五) 大修行

尔时,大慧菩萨普观未来一切众生,复请佛言:"愿为我说具修行法,如诸菩萨摩诃萨成大修行。"佛言:"大慧,菩萨摩诃萨具四种法成大修行。何者为四?谓观察自心所现故、远离生、住、灭见故、善知外法无性故、专求自证圣智故。若诸菩萨成此四法,则得名为大修行者。"

——《楞伽经》(P133)

## (六) 禅定

"复次,大慧,有四种禅。何等为四?谓愚夫所行禅、观察义禅、攀缘真如禅、诸如来禅。大慧,云何愚夫所行禅?谓声闻、缘觉诸修行者,知人无我,见自他身骨锁相连,皆是无常、苦、不净相,如是观察,坚著不舍,渐次增胜,至无想灭定,是名愚夫所行禅;云何观察义禅?谓知自共相、人无我已,亦离外道自他俱作,于法无我诸地相义,随顺观察,是名观察义禅;云何攀缘真如禅?谓若分别无



我、有二是虚妄念,若如实知彼念不起,是名攀缘真如禅;云何诸如来禅?谓入佛地,住自证圣智三种乐,为诸众生作不思议事,是名诸如来禅。"

——《楞伽经》(P161)

## (七) 涅槃

尔时,大慧菩萨摩诃萨复白佛言:"世尊,诸佛如来所说涅槃,说何等法名为涅槃?"佛告大慧:"一切识、自性习气,及藏识、意、意识、见习转已,我及诸佛说名涅槃,即是诸法性空境界。"

——《楞伽经》(P163)

### (八) 中道

三时教法,增益(心外有境)是常见,损减(不见真实)是断见, 不增不减是三时教法的"中道"。

# (九) 有无

| 凡夫: 有无相待         | 有: 先无而后有 | 错觉         | 无生无灭 |
|------------------|----------|------------|------|
| <b>儿大</b> . 有儿相付 | 无: 先有而后无 | <b>有</b> 见 | 九生九火 |
| 7 h              | 无: 从来无   | 遍计所执自性     | 无生无灭 |
| 圣者: 有无绝待         | 有:本来有    | 圆成实自性      | 儿生儿火 |

### 两重无生

- ① 凡夫境界: 从来无(遍计所执自性), 何须生? 悟此见道登初地。
- ② 圣者境界: 本来有 (圆成实自性), 不需生! 悟此证道登八地。



# (十) 有为法、无为法

| 三自性    | 从凡夫角度看 | 从圣者角度看    |
|--------|--------|-----------|
| 遍计所执自性 | 有为法    | "妄法"(不存在) |
| 依他起自性  | 有为法    | 有为法       |
| 圆成实自性  | 无为法    | 无为法       |

## (十一) 言语

大慧复言:"世尊,为言语是第一义?为所说是第一义?"佛告大慧:"非言语是,亦非所说。何以故?第一义者是圣乐处,因言而入,非即是言。第一义者是圣智内自证境,非言语分别智境,言语分别不能显示。大慧,言语者,起灭,动摇,展转因缘生。若展转缘生,于第一义不能显示。第一义者无自他相,言语有相不能显示。第一义者但唯自心,种种外想悉皆无有,言语分别不能显示。是故,大慧,应当远离言语分别。"

——《楞伽经》(P145)

"非如其言而有其义,亦非无事而有所说。"

### · 言:

①凡夫言: 名言假有、假有唯名、只有能诠名言, 没有所诠实义。

②圣者言:佛说 XX,即非 XX,是名 XX.。

#### · 说:

圣者说: 直陈真实(事)