



### מנויים יקרים שלום רב וחג שמח!

מוסף מיוחד זה יוצא מבית אגודת קדושת ציון׳ מתוך הוקרה והערכה למנויי האגודה הנאמנים בכדי לתת טעם של 'עוד' מעבר לעלון הרגיל היוצא מדי חודש. בפרוס עלינו חג האסיף, ראינו לנכון לרכז מספר מאמרים, המבארים את מעלתו של חג זה לאור האספקלריה המאירה של תורת החיים, תורתה של ארץ־ישראל.

בהג זה, אנו זוכים באופן מיוחד לחוש את הקרבה המיוחדת לה' אשר רק דרי ארץ הקודש חווים. מתוך כך נזכור בעת אמירת ההלל, כי בחסדיו הגדולים השיבנו לארצנו, וזיכה אותנו למה שלא זכו דורות רבים, וכפי שנתבאר רבות בעלוני האגודה במשך השנים – דבר זה נעשה לא מחמת זכויותינו, אלא מחמת חילול שמו הגדול של מלך מלכי המלכים, אשר חולל בגויים בשפלותם של ישראל. ועתה, אחר שנתקדש שמו, הרינו זוכים לחונן את עפר ארצנו הקדושה, ובחג הסוכות הדבר בא לידי ביטוי מיוחד במצוות החג – הן בסוכה והן בארבעה מינים, ואף בשמחת בית השואבה.

בסוכה - הרינו זוכים כיום לישון בסוכה באין מפריע, כאשר גם מזג האויר של ארצנו מותאם למצווה זו, מה שלא היה באירופה, מותאם לעיתים לא יכלו כלל לקיים את המצוה, והיו מחכים שעות כדי לאכול כזית בחפזון, עד בוא הרעם הבא. ביחס לארבעת המינים, כולנו מכירים את הסיפורים אודות אתרוג יחיד בעיירה שהרב היה נוטל ומעביר לשאר בני הקהילה שבקושי יודעים לנענע כבר לוקחים סט לעצמם, ואף דואגים שיהיה מהודר. אף הזכר לשמחת בית השואבה בימינו מקבלת ביטוי מובהק הרבה יותר מאשר בגלות, שם היו היהודים חוששים מפורעים אנטישמים למיניהם, ובכלל - השמחה מפורעים אנטישמים למיניהם, ובכלל - השמחה

בגלות לא הייתה טבעית, ותמיד הייתה מהולה בחשש מפני הבאות.

אכן, זכינו כיום למה שלא זכו רבים, וארובות העשן של אושוויץ שמו לאל את כל הנסיונות לדמיין, כאילו יש יירושלים דליטא'. ירושלים אינה אלא בציון, וליטא, פולין, גרמניה והונגריה הפכו לבית קברות לא רק עבור מליוני יהודים, אלא גם עבור כל אותה "יהדות" נטולת חיים, יהדות אשר אינה יכולה לנבוט על אדמת הגולה.

אך כשם שאנו מודים על מה שזכינו, כך עדיין עינינו בוכיה על מה שאיננו. חג הסוכות - גם אחר שזכינו לשוב לארצנו ולקיים בה כראוי את מה שלא יכולנו בגולה - עדיין חסר הוא. עדיין הלולב ניטל שבעה רק זכר למקדש, ועדיין אין לנו אלא זכר לשמחת בית שואבה. העיקר - עדיין חסר. במקום בו היה התפוח שעל המזבח מעלה עשן ניחוח מקרבנותיהם של ישראל, במקום בו שרתה השכינה ובו הראה ה' את אהבתו לעמו באופן המובהק ביותר – במקום זה מקרקרים בני השפחה ומחרפים אהים חיים. החרפה זועקת לשמים, והגיע הזמן להראות לבוראנו, כי אכן אנו חפצים בקרבתו, אכן כואב לנו על אותו שיקוץ ארור שעומד על מקום בבת עינינו. כולנו מייחלים ליום, בו נכרות את הערלה ממקום המקדש ונשוב לחיות לפניו כרצונו, לשמוח ברגלים ולשאוב מרוח קודשו.

המאמרים שבפניכם מביעים את אותו געגוע, את אותה כמיהה ואת אותה שאיפה לשוב ולהיות לעם ה' במלוא מובן המילה. יהי רצון, שיפיחו בקרב הקוראים את אותה רוח, אשר תבעיר את האש בלבבות, האש אשר לא תתן לנו מנוח עד שנזכה ליום, בו ארמון על מכונו ישב.

חג שמח, מערכת 'קדושת ציון'



ידועים דברי הגר״א, ולפיהן ישנן שתי מצוות בתורה שהיהודי לא רק 'מקיים אותן', אלא הוא נכנס אליהן בכל גופו. האחת היא מצוות סוכה, והשניה - מצוות ישוב ארץ ישראל. ועל כך הוא דרש את הפסוק "וַיְהִי בְשֶׁלֵם סְכּוֹ וּמְעוֹנְתוֹ בְצִיּוֹן" (מַכִּילִס שׁ גּ). 'וַיְהִי בְשֶׁלֵם ' - איזו מצווה עושים בשלמות הגוף? - יסְכּוֹ וּמְעוֹנְתוֹ בְצִיּוֹן' - ישיבת בשלמות הגוף? - יסְכּוֹ וּמְעוֹנְתוֹ בְצִיּוֹן' - ישיבת סוכה, והמעון – המגורים בציון.

וכך נכנס היהודי לישב בסוכה עם כל גופו. הוא יושב בסוכה, ומקיים מצוה. מטייל בסוכה, ומקיים מצווה, ישן בסוכה, ומקיים מצוה. כך גם בארץ ישראל. בהליכתנו בה, בישיבתנו בה, ואף בעלותנו על יצוענו בה - אנו מקיימים את מצוות ישוב ארץ ישראל.



שואלים ה'עולם', הרי קיימת עוד מצוה אחת אליה נכנס היהודי אליה בכל גופו – מצוות הטבילה במקוה, ואם כן מדוע השמיט אותה רבנו הגר"א?

תרוצים רבים נאמרו על קושיה זו, ורציתי לשתף את הציבור בתרוץ משלי.

וכך נ״ל לומר:

במקוה הטובל נכנס <u>- ויוצא</u> מייד. בסוכה ובארץ ישראל - נכנסים ונשארים!

במקוה, כאשר כל גופו בתוך המים, אי אפשר להשאר במצב זה. קל וחומר שלא ניתן לאכול או לישון במצב, בו כל גופו בפנים. אך לסוכה ולארץ ישראל אנו נכנסים על מנת להישאר בהן. הכניסה איננה רק לרגע אחד. הכניסה היא על מנת להישאר בארץ ישראל ולחיות בה את מלא עוצמתם של חיינו.

## מעלות רבות ישנן לארץ ישראל:

- הדיבור המרכזי של רבש״ע לאבות הוא בענייןארץ ישראל.
- ◆ בחירתו היא בציון, כדכתיב "כי בחר ה" בציון" (חסלים קלב יג).
- ◆ ההולך ארבע אמות בארץ ישראל זוכה לחיי העולם הבא.
- ◆ השוכן בארץ עוונותיו מחולין, ואף הקבור בארץ נתכפר לו.
- גְּדוֹלֵי הַחַכְמִים הִיּוּ מְנַשְׁקִין עַל תְּחוּמֵי אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל וּמְנַשְׁקִין אֲבָנִיהְ וּמִתְגּלְגְּלִין עַל עֲפָרָה.
   יְשְׁרָאֵל וּמְנַשְׁקִין אֲבָנִיהְ וּמְתָגּלְגְּלִין עַל עֲפָרָה.
   יְבֵן הוּא אוֹמֵר (תפילים פְּב מו) 'כִּי רְצוּ עֲבָדֶיךְ אֶת אֲבָנָיהְ וְאָת עֲפָרָה יְחֹנֵנוּ' (מפנ"ם כּלכות מלכים מולחמותוים בי).

ועוד רבות.



ובזכרנו את המעלות הרבות של ארץ ישראל, אשר חלקן נאמרו אפילו על ההולך בה ארבע אמות - עלינו לזכור כי ארץ ישראל צריכה להיות בחינת "סוכה", ולא בחינת "מקווה".

לא די לבקר בארץ, לנשום את אווירה המחכים, לזכות להשראת השכינה, 'להבטיח' את חיינו בעולם הבא, ולשוב לחו"ל.

צריך לחיות בארץ. לשכון בה. לגור בה.

אמנם יש מעלה גדולה להגיע לארץ גם לביקור קצר, אך עיקר המצווה ועיקר מעלתה הן המגורים בארץ, והקביעות בה.

וירשָׁתֶם אֹתָה וִישַׁבְתֶּם בָּה.



"אשריך ישראל מי כמוך עם נושע בה" (דברים לג) - כיוון שנושעו ישראל בה' מיד צריהם ביום הכיפורים, כנאמר ׳ה' ישעי׳ ביום הכיפורים, יוצאים הם כמנצחים בדין ולולביהם בידיהם, לקיים מה שנאמר (כס) "ואשר־חרב גאותך", מתרפקים בהגנת סוכתו "מגן עזרך" ושואבים ששון ורוח הקדש, "ממעייני הישועה". וכך אמרו במדרש רבי תנחומא (ויקרא סי׳ יח) - "משל לשני בני אדם שנכנסו לדין לפני המלך, ולא היה יודע אדם מה ביניהם אלא המלך בלבד. דן המלך אותן, ולא היו יודעין הבריות מי נוצח לחברו. אמר המלך, כל מי שהוא יוצא ובידו אגין, הוו יודעין שהוא נצח. כך ישראל ואומות העולם נכנסין לדין ביום הכפורים, ואין הבריות יודעין מי נצח. אמר הקב"ה, טלו לולביכם בידכם" ומפני שאות היא להם. שנתרצו לפני אביהם שבשמים, מחבבים ישראל קדושים את מצוותיו של חג הסוכות חיבה יתרה, מדקדקים בנוי של מצווה, באתרוג נאה ובלולב נאה, לקיים 'זה אי ואנווהו', מדקדקים וחוזרים ומדקדקים, מהדרים בנויה של סוכה, מהדרים וחוזרים ומהדרים.

"אשריך ישראל" בדור הזה השפל, "מי כמוך עם נושע בה"" שזיכה אותך למינים כה נאים, ובשפע כה גדול, "גם ה' יתן הטוב וארצנו תתן יבולה". ולא די להם לישראל בכך, להודות לפניו, לא זו אף זו, אלא שהשיב להם חיבה הראשונה, וחזרה להם לישראל מצוות שינה בסוכה, אשר חסרוה בעוונותינו, וכעת ישנים בצל כנפיו, מסוככים בכנפי אהבתו, ומתרפקים עליו כגמול עלי אמו, והלא עיקר ישיבת סוכה, היא בעת עלי אמו, והלא עיקר ישיבת סוכה, היא בעת שיניו חסדו? אין זאת אלא זכות ארצנו הקדושה, שזכינו לה בדורנו בחסד גמור, היא שעמדה לנו לעטרנו בהושענא, אף על פי שכלולב היבש נדמינו בלבנו ומעשינו, כי סוכות הקודש וארצנו הקדושה, עניין אחד להם, כמבואר בקדמונינו.

ומעם הדבר על פי פשוטו, מפני שמקום קיום

המצוות הוא בארץ, כמ"ש "ראה לימדתי אתכם, חוקים ומשפטים, כאשר ציווני ה' אהי לעשות כן בקרב הארץ, אשר אתם באים שמה לרשתה (דברים ד)", ואיסתכל באוריתא וברא עלמא. לכן המקום המתאים ביותר מבחינה פיזית ומכל בחינה לקיום המצוות הוא דווקא בארץ, כי מפני שצריכים ישראל לישן בחיקו של מקום בחג הסוכות - מפני כך אקלימה של נחלתנו בימי תשרי הרי הוא נעים וממוזג. ומכיוון שזקוקים בניו של מקום להלל לפניו בעצי יער, טובה היא ארצנו מאד מאד, ומצמיחה תמרים מתוקים בעמקים, ובראשם שרביטים של כפות תמרים, עינות ותהומות יוצאות בבקעה ובהר, להשקות כל ערבי נחל, הרים הגבוהים ירוקי עד, לגדל הדסים משולשים, וכל עץ הדר מוצא מקומו בשפלת ארצנו, למען כבודו של פרי עץ הדר, אתרוג המהודר, ״ראה ריח בני כריח שדה אשר ברכו ה׳.

כך הוא פשטו של דבר, ״תורה מחזרת אחר אכסניה שלה", אשר אין לך אכסניה של תורה יתרה על ארץ קודשנו. אלא שיש בדבר עומק נפלא, עומק המאגד בנויה של תורה, את מצוות הסוכות, יחד עם קדושתה של ציון, למהלך מאוחד של עבודת הבורא, מהלך הקושר את עצם ששונו של החג, לירושלים משוש כל הארץ. כי מפני מה קראו בכל מקום חכמינו לסוכות יחג'? אלא מפני שזו היא מהותו ממש, הלא הוא כולו חג - לשון מעגל, סיבוב, רקידה של מצווה. ״תניא אמר רבי יהושע בן חנניה כשהיינו שמחים שמחת בית השואבה לא ראינו שינה בעינינו" (סוכה נג.)[\*]. ואכן, החג הזה כולו מוקף בסיבובים והקפות, אנו יושבים בסוכה מוקפים בענני הכבוד, ומקיפים בד׳ המינים שבידינו, ולא מצטננת דעתנו עד שאנו מקיפים בספרי תורה, עד כלות נפשנו אליו

[\*] ולא חסרה להם מעלת השינה בסוכה, מפני שנמנמו תוככי ביהמ"ק, והיא היא מעלת שינה בסוכה עצמה, ור"ל. **קדושת ציון** מוסף מיוחד, חג הסוכות, ה'תש"פ

> יתברך, הקפות המשתלשלות להם מתוך דבקותה של טהרת יום הכיפורים, ככתוב בספר תהילים "ארחץ בניקיון כפי, (ניוס"כ) ואסובבה את מזבחך ה". וכתב הרמב"ם (כלי תשובה זי) - "אמש היה זה מובדל מה' אהי ישראל, שנאמר עונותיכם היו מבדילים ביניכם לבין אהיכם... והיום הוא מודבק בשכינה, שנאמר ואתם הדבקים בה׳ אהיכם, צועק ונענה מיד... ועושה מצות ומקבלין אותן בנחת ושמחה... ולא עוד אלא שמתאוים להם, שנאמר וערבה לה' מנחת יהודה וירושלם". כעת בחג הסוכות (אחרי התשובה) כשכביכול רבש"ע 'מתאווה' למצוות שלנו ואנו דבקים בה' אהינו, זה הזמן המיוחד לעבודת הדבקות של ההקפות, מקיף וניקף הם שניים המחוברים זה לזה בקשר מיוחד, המקיף נותן והמוקף מקבל, והחיבור שלם הוא כאשר שניהם מקיפים זה את זה. כך אנו מקיפים את מלכנו באהבה יתירה בד' המינים שבידנו, ומכוונים כביכול להשפיע לשכינה בסוד "נקבה תסובב גבר" (ירמים לה) והוא מביאנו חדריו בחיבה וחפיצה, ומקיפנו בסוכתו, ומגן עלינו שלא יכנו שרב ושמש... ובדרכי העבודה נקראות שתי עבודות גדולות ונוראות אלו, א. אתערותא דלעילא, קבלת ההקפה ממנו יתברך, בחינת דוד מלך ישראל, החתום במידת מלכותא דרקיעא, ב. אתערותא דלתתא, נסיון בכל כוחנו, להשפיע נחת רוח לפניו, בחינת יוסף הצדיק, ׳המשפיע׳ - ״ויוסף הוא השליט על הארץ, הוא המשביר לכל עם הארץ" (ברחשית מב). ובחג הסוכות קיבלנו את המתנה הגדולה הזאת - שמונה ימים שלמים מלאים דבקות מתוקה של שני סוגי ההקפות - "וקרב אתם אחד אל אחד, לך לעץ אחד, והיו לאחדים בידך (יחקאל א).

> והנה, מי שרוצה לחוש מעט מזעיר את גודל ההפסד של חסרון בית חיינו - עליו להבין, שבית המקדש עניינו יום הכיפורים כל השנה! "אמר רבי יצחק בן טבלאי למה נקרא שמו לבנון, שמלבין עונותיהן של ישראל" (יימל לפ). קיטלים כל השנה... בן אדם באמצע שבט מרגיש פתאום צורך דחוף באיזה יום כיפורים? אין בעיה, "וקמת ועלית אל המקום אשר בחר ה"". ולכן, אם יש יום כיפורים כל השנה, אז גם יש ששון ושמחה, כמו סוכות כל השנה - "משוש כל הארץ". וכך אמרו במדרש רבה (פוף פרסת פקודי) - "א"ר יוחנן כיפה של חשבונות היתה חוץ לירושלים, וכל מי שמבקש לחשב היולן לשם, למה? שלא יחשב בירושלים

ויצר [יצטער], לפי שנקראת 'משוש כל הארץ'!" וממילא ברור, שבירושלים ישנם שני סוגי ההקפות, ועיר הקדש מקום עבודת ה' – בוודאי מכילה את שני סוגי עבודת ה', וכי לחינם שני שמות לה, 'ציון' ו'ירושלים'?

בי ציון היא כאשר אנו מסבבים אותה, ונאמר "סבו ציון והקיפוה" (תכילים מח), וירושלים היא כאשר היא מקיפה אותנו, וכן נאמר - "ירושלם הרים סביב לה וה' סביב לעמו מעתה ועד עולם" (תכילים קכה). הנה לך מידותיה של ירושלים - ציון כנגד יוסף ןציון גימ׳ 156, יוסף גימ׳ 156] - עניינה הפעילות שלנו, ׳סובו ציון והקיפוה׳, אתערותא דלתתא, שאנחנו נשפיע, סוד "נקבה תסובב גבר" מדת היסוד, "יסד יסוד ציון". ואילו ירושלים כנגד דוד, 'עיר דוד' עניינה קבלת השפעתו יתברך, ה' סביב לעמו, אתערותא דלעילא, מדת מלכות, "שוכן ירושלים". ולכן כאן מתאחדים סוכות וירושלים, כי הסוכה, היא סוכת דוד, אנו מוקפים בענני כבוד "מעתה ועד עולם", והלולב הוא יוסף (פרע"ח שער הלולב ב), ואנחנו מקיפים את המזבח ככלה בחופתה, 'סובו ציון והקיפוה', אתערותא דלתתא, וכעניין משיח בן יוסף הפועל בכוחם של ישראל להביא גאולה, ולכן דווקא בארבעת המינים, אנו מקיימים את מצוות העשה מדברי קבלה של ׳דרישת ציון׳. זאת, כי הדאגה לציון מוטלת עלינו (סוכה מה) - "בראשונה היה לולב ניטל במקדש שבעה ובמדינה יום אחד, משחרב בית המקדש התקין רבן יוחנן בן זכאי שיהא לולב ניטל במדינה שבעה זכר למקדש". ובגמ' שם - "מנא לן דעבדינן זכר למקדש, א"ר יוחנן דאמר קרא (ירמיסו ל כי אעלה ארוכה לך וממכותיך ארפאך נאם ה' כי (ר נדחה קראו לך ציון <mark>היא דורש א</mark>ין לה, דורש אין לה, מכלל דבעיא דרישה" [\*].

עולו אושפיזין עילאין, עולו והתחננו לפניו "כהושעת סובבי מזבח, כן הושע נא", הרחמן הוא יקים לנו את סוכת דוד הנופלת.

[\*] [\*] וזו הסיבה שבגללה הפסוק משווה בין תשובת יוה"ב, שעניינה אתערותא דלתתא (כמכוחר כחורך במחמר, שמופיע בגיליון המרכזי - 'מקריבין חע"פ שחין שם בית') - "ארחץ בנקיון כפי" - דווקא לסיבוב המזבח על ידינו, "ואסובבה את מזבחך".



אנו אומרים הושענות בחג הסוכות, ובדרך כלל 'הושענא אבן שתיה' חל ביום הראשון של חול המועד, בו נמצאים 22 כינויים למקום המקדש [חלקן מתוך 70 שמות שיש לעיר הקודש המנויים במדרש זוטא (פר"ם ה)]. כדאי שנעיין באותם שמות כדי לדעת את פשרם, ובכך נשכיל למה לצפות בימי העליה לרגל האלו, לראות את פני ה' במהרה.

הוֹשַע־נָא אֶבֶן שְׁתִיָּה - בקודש הקדשים נמצאת אבן השתיה. והרמח״ל

אומר על אכן השתיה, שהיא השורש של כל הנבראים ומרכז הבריאה כולה - "ובהקבץ כל השרשים האלה אל מקום אחד באמצע יראה שם כמו אבן אחת. והאבן הזאת יקרה מאד כלולה מכל יופי וחמדה והיא הנקראת 'אבן שתיה"" (מכני עליון). ומעניין, שאבן השתיה היא התחליף שהיה בבית שני לארון ולכרובים שהיו בבית ראשון. כיצד אפשר לדמות את הביטוי לקשר של ה' עם ישראל בבית שני לקשר שהיה בבית ראשון, אז היה בקודש הקדשים ארון עם תורה, לוחות וכרובים. אך בבית שני נשאר רק האבן, אבן השתיה. ואת זה אנו מבקשים, שהקב"ה יושיע את האבן הזו, ותזכה שיהיו עמה הארון, התורה והכרובים.

הוֹשֵׁעַ נָא בֵּית הַבְּחִירָה - בית המקדש נקרא בית הבחירה. "כי בחר ה'

בציון אוח למושב לו". הקב״ה בוחר ומתאוה אל המקום הזה יותר מכל מקום שהוא בעולם, כביכול כ"כ טוב לו כאן... הוא כ"כ אוהב את המקום הזה, שיכול דרכו להשפיע לנו את כל הטוב שבעולם.

הוֹשֵׁעַ נָא גּוֹרֶן אָרְנָן - צ״ב מה הביאור בתואר זה? ארנן הוא גוי ששמו

ארונה היבוסי, שדוד המלך קנה ממנו את מקום המקדש שהיה משמש עבורו לגורן תבואה. וא״כ מה הגדולה בזה שמקום המקדש היה שלו? וצ״ע. ושמעתי, שעל כל הר וגבעה שבא״י עבדו הכנענים עבודה זרה, חוץ ממקום המקדש שהיה בגורן ארנן.

הוֹשֵׁע נָא דְּבִיר הַמּוּצְנָע - המקום הצנוע ביותר בבריאה, שאין כניסה

אליו אלא לכהן גדול ביום הכיפורים אחת בשנה לפני ולפנים. ניתן רק לנסות לדמיין איזו חיבה ואהבה ורגש של זכות היה לכהן גדול בכניסתו שם. וכן כתב הרמח"ל - "ונמצא זה ההיכל [של קה"ק] עומד למלך לבדו ואין אחר. רק פעם א' בשנה בבוא כה"ג למטה בבית קה"ק עם הקטורת וכו' וזה מגודל אהבת הקב"ה את עמו שהם חביבים לפניו יותר ממלאכי השרת" (כס). ניתן רק לנסות לדמיין את ההרגשים של רבי ישמעאל כהן גדול שאומר: "פעם אחת נכנסתי להקטיר קטורת לפני ולפנים וראיתי אכתריץ י-ה ה' צב-אות שהוא יושב על כסא רם ונשא. ואמר לי -ישמעאל בני, ברכני... אמרתי לו יה"ר מלפניך שיכבשו רחמיך את כעסך ויגולו רחמיך על מידותיך ותתנהג עם בניך במדת הרחמים ותכנס להם לפנים משורת הדין... ונענע לי

בראשו... (ברכות ז.).

המקום הקדוש ביותר הוא גם המוצנע ביותר – ושם משכן ארון הברית של התורה. זאת, ללמדנו על הקשר בין התורה, הקדושה והצניעות. וכן מאריך בזה המהר"ל, שע"כ זכתה קמחית בצניעותה לבנים כה"ג הנכנסים לפני ולפנים.

הושע נָא הַר הַפּוֹרְיָה - "למה נקרא שמה מוריה, שמשם יוצאת הוראה שמשם יוצאת הוראה לישראל" (מענית טו.). יושבים בביהמ"ק שבעים





והקדושה שאנו מרגישים בפסגת יום הכיפורים בסוף נעילה – הרגשה זו הרגישו בירושלים כל יום אחר הקרבת תמיד של שחר ואחר תמיד של בין הערביים.

הושׁע נָא יְפַה נוֹף מְשׁוֹשׁ כָּל הָאָרֶץ - כנאמר באיכה: הזאת העיר"

שיאמרו כלילת יופי משוש לכל הארץ", וכדאי" במדרש (פמו"ר כב), שהיתה שמחה שרויה בירושלים עד כדי כך, שהיה אסור לחשב חשבונות בירושלים. היתה קובה של חשבונות, וכל מי שאבדה לו אבדה היה הולך לשם, שלא להכניס בה עצב, כי "עוז וחדוה במקומו"

הוֹשֵׁע נָא בְּלִילַת יוֹפִי - כדכתיב "מציון מכלל יופי אהים הופיע"

(תהילים כ). היה יופי מושלם בירושלים, וכדאיתא בגמ׳ - "עשרה קבין של יופי ירדו לעולם, תשעה נטלה ירושלים" (קידופין מפי). מענין מאוד לציין, שזה הדבר אשר בו הגמרא מכבדת את ירושלים. שני דברים חיוביים ישנם, שנטלו ישראל - חכמה ויופי. את החכמה נטלה א״י - אוירא דא"י מחכים (כ״ג קמו). ואת היופי נטלה ירושלים! "אין לך יופי (כ״ג קמו). ואת היופי נטלה ירושלים! "אין לך יופי כיופי של ירושלים" (סכות דר״ כתו).

כל אדם אוהב ומעריך יופי. הרבה אנשים מתגמדים לעומת יופי ומאבדים את האישיות שלהם ואת השליטה על עצמם. כל קליפת עריות אינה אלא כניעה כלפי ענין היופי. על-מנת לבטל את הרע, מוטל על אדם לחדול מלאבד את שכלו לעומת יופי. אך בירושלים היה היופי הטוב! "הוד והדר לפניו עז ותפארת במקדשו". וההוד זה ביהמ"ק (מכוס מס.). אהרן הכהן לא הלך עם חליפה או פראק שחור... הכהן הגדול היה צבעוני! היו לו 12 אבנים צבעוניות ויפות - 12 יהלומים בשלל הצבעים, "אבני נזר מתנוססות" (זכנים ע זכנם"י שס) המאירים באור יקרות [אהרן כנגד מידת ההוד].

רק בגלות אנחנו שחורים. "שחורה אני ונאוה, אל תראוני שאני שחרחורת" מחמת אבלות החורבן והצרות. אך באמת עם ישראל בתיקונו הוא צבעוני ויפה. וכשהיופי, ההוד וההדר נמצא בצד הקדושה, כולם נכנעים לפניו. והיום חכמי ישראל - הסנהדרין - שמורים הוראה ברורה בישראל. התורה מנהיגה את ישראל, ללא שום מחלוקת. וכהיום - "מלכה ושריה בגוים אין תורה", אנחנו לומדים ואין שום הלכה ברורה בשום מקום. כל דבר יש לו ארבעה פרושים ושבע שיטות, המצב שלנו נקרא באיכה 'אין תורה'.

ועוד למדנו - "למה נקרא שמה מוריה, על שם המור הטוב שישנו שם" (מוס"ק). זו הקטורת, שבגינה "כלה לא היתה צריכה להתבשם בירושלים" (יומה למו). נתאר לעצמנו, איזה ריח קדוש, עדין וטוב שרר כל הזמן בירושלים.

הוֹשַׁע נָא וְהַר יֵרָאֶה - הר המוריה נקרא כך גם בגלל מצות הראיה בגלל מצות הראיה שנתקיימה בו. אברהם אבינו אחר העקידה קרא למקום - "ה' יראה, אשר יאמר היום בהר ה' יראה", ובחגיגה ב. גרסינן - "כשם שבא לֵירָאוֹת כד בא לִירְאוֹת", כביכול הקב״ה מגיע שלש פעמים בשנה לביהמ״ק לראות אותנו, את הילדים שלו. והוא מבקש - יולא יראו פני ריקם׳ בגשמיות, וזה לעומת זה ברוחניות. ואבא שואל כאו״א: יענקלה, מה הבאת? יענקלה שלי, בא נראה אותך, אה! במה התקדמת מהחג הקודם... כשם שלראות בשתי עיניו, אף ליראות בשתי עיניו, כדאיתא בחגיגה שם. ביהמ״ק נקרא עינו של עולם (בכ״ב ד.), שכביכול משם ה׳ רואה אותנו,

במדרש שיר השירים (פרקד) איתא, שמשם יוצאת יראה לעולם, וכדאיתא בתוס׳ בב״ב דף כא. ד״ה כי מציון תצא תורה - "לכי שהיה רואה קדושה גדולה וכהנים עוסקים בעבודה, היה מכוון לבו יותר ליראת שמים וללמוד תורה".

ואנחנו - אותו.

הושע נָא וְבוּל תִּפְאַרְהֶּדְ, הוּשַׁע נָא חָנָה דְוִר אולי זה נאמר ע״ש שאין ישיבה בעזרה אלא למלכי בית דוד בלבד. "כי שם ישבו כסאות למלכי בלמשפט כסאות לבית דוד" (מפליס קכנ).

הוֹשֵׁע נָא מוֹב הַלְּבָנוֹן - "הלבנון זה ביהמ"ק, שהיה מלבין עוונותיהם של ישראל". זו מעין הרגשה של הטהרה, הנקיון הוא מלכם ולא כשיש מחלוקת ביניהם". כשהתחוללה שנאת חנם, נחרב בית מלכותו. יש לנו אבא, שיש לו שישים ריבוא ילדים מכל מיני ארצות וכל מיני טבעים. והוא רוצה שכולנו

נחיה יחד בשלום ואחדות, ואיבדנו את זה, איננו

יכולים להתפלל ביחד.

הושע נָא פָּנַת יִקְרַת - רש״י בכתב יד מביא שני פרושים. פינה יקרה, או פרושים. פינה יקרה, או פניה יקרה, שכל עם ישראל פונים לשם. וכנפסק בהלכה (ס׳ מ׳), שבכל תפילה כלל ישראל צריכים לכוון כנגד ירושלים, ביהמ״ק וקודש הקדשים, כדי שיהיו כל ישראל פונים למקום אחד וכדאיתא במ״ב שם, שכ״א לפני שעומד בתפילה צריך לחשוב שהוא עומד בתוך קודש הקדשים.

יתכן, שאילו היינו מיישמים זאת וזוכרים את ירושלים, היינו נגאלים כבר. לכוון שהתפילה עוברת דרך שם - "והתפללו אליך דרך ארצם", וכמו שנא' "וזה שער השמים", וכמ"ש הרמח"ל, שמשם עולים כל תפילותינו, ומשם יורד ג"כ השפע אלינו. הרי איננו כהנים גדולים ולא כל יום הוא יום הכיפורים. מדוע, אם כן, חובה על יום הוא יום הכיפורים. מדוע, אם כן, חובה על כל אחד לכוון שהוא עומד בקדש הקדשים? אלא על כרחך יש לומר כנ"ל, שכל תפילה עוברת על כרחך יש לומר כנ"ל, שכל תפילה עוברת לא מכוונים, זה לא נעשה מעצמו. זו משנה מפורשת, זה לא ענינים". ומסתמא זו גם סגולה לכוונה. כשאדם מדמה שהוא כאילו עומד בקה"ק מול הארון והכרובים, לא תכנס לו כל־כך בנקל מחשבה זרה באמצע התפילה.

הוֹשֵׁע נָא צִיוֹן הַמְצָיֶנֶת - אנחנו צעקנו לקב״ה בסליחות: "אהבת

ציון אל תשכח לנצח", אך יתכן שהקב"ה זועק לנו בחזרה: 'אהבת ציון אל תשכחו לנצח', באותו טופס לשון. אם אנחנו שוכחים, אז כביכול הוא גם שוכח. ובפרט לפי מה דאיתא בנפש החיים באריכות, שיש הנהגה של "ה' צלך על יד ימינך", שכל פעולה שלנו פועלת למעלה, מדה כנגד מדה. וכמו ששנינו 'מה הוא - אף אתה', ישנה גם אבחנה של 'מה אתה - אף הוא'. וממילא, אם כל אבחנה של 'מה אתה - אף הוא'. וממילא, אם כל

- כל היופי הזה נחרב. וירמיהו מקונן - "איכה יועם זהב ישנא הכתם הטוב, בני ציון היקרים המסולאים בפז", שהיו מגנים את הזהב ביופים (ניעין מה). כשהצדיק הוא יפה, כולם רוצים להיות כמוהו [וזהו ענין השבח של רחל ויוסף, שופריה דיעקב אבינו, ר' יוחנן ור' אבהו שהיו יפי תואר ומראה].

הושע נָא לִינַת הַאֶּדֶק - מעולם לא לן אדם בירושלים ובידו עוון

(במד"ר כא).

הושׁע נָא כֶּוֹח לְשִׁבְּתֶּךְ. הוֹשֵׁע נָא נָוֶח שַׁאְנָן עם ישראל ישב בירושלים איש תחת גפנו ואיש תחת תאנתו ברוגע ובשלוה, בהשקט ובטח. כך יכל עם ישראל ללמוד תורה ולקיים את המצוות באין מפריע.

הושע נָא סָבַּת שֶׁלֵם - ע״ש הפסוק ״ויהי בשלם סוכו ומעונתו בציון״.

ירושלים נקראת ע״ש השלום והשלמות שאפשר להשיג בה, ומסוככת בהגנה הגדולה ביותר ע״י שמירה מיוחדת של הבורא, שעיניו וליבו שם כל הימים, ופורש סוכת שלום מיוחדת על ירושלים.

הוֹשֵׁע נָא עֻלְיַת שְׁבָּמִים - האחדות והחיבור שהיו בירושלים,

ששם עלו שבטים שבטי י-ה, דוד המלך בתהילים משבח את ירושלים בדבר זה - "עיר שחוברה לה יחדיו, שאלו שלום ירושלים, יהי שלום בחילך שלוה בארמנותיך. למען אחי ורעי אדברה נא שלום בך". וכמבואר בחגיגה - "עיר שעושה את כל ישראל חברים", אפילו את עמי הארץ (מ"ש דף כר.) בשעת עלית שבטים לרגל. האחדות מתקנת גם אותם, והם נעשים נאמנים על התרומה.

שנים עשר השבטים, שהיו על כתפות האפוד ועל חושן המשפט שעל ליבו של הכהן הגדול, היו סמל האחדות ששרוה בציון. כל שנים עשר השבטים מתפללים בבית כנסת אחד! מקריבים קרבנות ועובדים את ה' במקדש אחד! כולם יחד, וזה חרב היום... "ויהי בישורון מלך בהתאסף ראשי עם יחד שבטי ישראל". ופירש רש"י "בהתאספם יחד שבטי ישראל". ופירש רש"י "בהתאספם יחד באגודה אחת ושלום ביניהם

אחד ואחד ירצה ויצפה באמת שהגאולה תבוא, אזי כביכול זה פועל ברצונו יתברך.

וכמו שישעיה הנביא מבקש בשם ה' - "על חומותיך ירושלים הפקדתי שומרים כל היום וכל הלילה תמיד לא יחשו המזכירים את ה' ואל דמי לכם ואל תתנו דמי לו... עד יכונן ועד ישים את ירושלים תהלה בארץ". יש כאן אבחנה, שכביכול מזכירים את ה'! וכן מובא בסנהדרין צז:, שאנו מחכים והוא מחכה, שנא' "על כן יחכה ה' לחננכם", כמה שאנו מחכים כביכול הוא יותר מחכה, "אשרי כל חוכה לו" (יפטים ל).

הוֹשֵׁע נָא קֹדָשׁ הַקְּרָשִׁים - אנחנו צריכים לבקש ולזעוק על הקדושה,

שתבנה מחורבנה. בית המקדש היה מקור הקדושה בעולם, ובזה שלט עיקר החורבן. תורה, הלכה, מנהגים, חומרות, חסידות יש לרוב, אך הקדושה - חרבה.

הושע נָא רְצוּף אַהְבָה - בית המקדש היה מלא בריטויי באהבה, מלא בביטויי

אהבת ה' לעמו, הכרובים שבקודש הקדשים המעורים זה בזה, בדי הארון שנא' בהם "בין שדי ללין", שהיו בולטים בפרוכת כשני דדי אשה. ואת זה הגויים אינם מסוגלים להבין. כל הרמזים האלו באים כדי לחזק אצלנו את המשל, כדי שנבין את המשל, כמה אהבה וחיבה יש בין כנסת ישראל לקב"ה. וכמה כואב, שכל המשל הזה נחרב ונטמא והסתאב ע"י הגויים והרשעים, הלוקחים את עומק רגשי הקדושה האלו, והופכים את זה לרשות הרבים, וכמו שנא' 'כל מכבדיה הזילוה כי ראו ערותה...'.

כמה צריכים אנו לדמיין את רגשותיה של אלמנה. ושוב, יתכן לומר, שכל הצוויים שנאמרו לנו לרחם על האלמנה - "ולב אלמנה ארנין" - נאמרו גם כדי לזכור את ירושלים האלמנה והחרבה מבלי בניה, כמו שאנו אומרים ב'נחם'.

הושַע נָא שְׁבִינַת בְּבוֹדֶךְ - השכינה שמחכה ורוצה ומצפה

לדודה בגעגועים כבר כ־1950 שנה.

הושע נָא תֵל תַּלְפִּיוֹת - ׳תל שכל פיות פונים לשם׳, וכמו שהזכרנו

לעיל. ולא רק בתפילה, אלא כדאי׳ בחז״ל, שישראל - כל הזמן המקדש בפיהם, והם מתפללים - "מתי יתבנא בית מקדשא" (כ"ר י"ג).



ערב אחד הייתי ער כלילה, להרדים את התינוק.
והנה אני שומע בחורי ישיבה אמריקאים שגרים
מעלי, יושבים ושרים – ׳על נהרות בבל, שם
ישבנו גם בכינו׳. זה מרגש לשמוע שבחורי ישיבה
מחו״ל זוכרים את ה׳ בלילות. מדוע כשאברך ער
ממילא בשעה 12:45, לא ינסה פעם לומר ׳על
נהרות בבל׳, לבכות יחד עם התינוק...? מה יש?
מה יקרה אם לאחר 120 יהיה כתוב בפנקס שלו,
שפעם בחיים אמר תיקון חצות? שווה לנסות.
אולי נרגיש משהו, אולי תרד איזו דמעה? אולי
יחדור איזה פסוק?



ולפיום - מובא בטור ובמ"ב (סי׳ קנה ס"ק ה) מספר היכלות: "ברוכים לי שמים וארץ ויורדי מרכבה אם תגידו לבני מה שאני עושה בתפילת שחרית ומנחה בשעה שאומרים לפני קדוש קדוש קדוש ה' צב-אות ולמדו אותם שישאו עיניהם למרום נגד בית תפלתם, וירימו עקביהם עם גופן בעת שמקדישים אותי, כי אין לי הנאה בעולמי כאותה שעה שעינהם נשואות בעיני, ועיני נשואות בעיניהם, באותה שעה אני אוחז בכסא כבודי בדמות יעקב, ומחבקה ומנשקה, ומזכיר גלותם וממהר גאולתם". פעולה קטנה כ״כ ופרי<mark>ה</mark> רב. לישא עיניים למרום בשעה שאומרים קדושה כדאי׳ ברמ״א שם. הרי זה ביטוי נורא! אין לי הנאה בעולמי כאותה שעה! וזה גורם שהקב"ה זוכר את גלותנו וממהר גאולתנו. יתכן, שישנם מדרשים אחרים עם ביטויים נוספים, שאין לקב״ה נחת רוח אלא מד"א של הלכה בלבד. אך מ"מ ביטוי נפלא כזה מפעולה של מה בכך - הרי זה אומר דרשני. נשתדל ליתן עינינו ולבנו שם כל הימים כמו הקב״ה, מה הוא - אף אתה, ובכך נזכה ל"כי עין בעין יראו בשוב ה' ציון". בב"א.



מלכד היחודיות של חג הסוכות, אותו אנו חוגגים בעת האסיף, ובו אנו דרים בסוכות זכר לסוכות אשר היו לנו בצאתנו ממצרים, הרי שחג זה הוא אחד משלושת הרגלים. במאמר זה ננסה לבאר מעט את עניין העליה לרגל לאורם של פסוקי התורה, ובתוספת דבריו הנפלאים של רבינו הרמח"ל זיע"א.

בפרשת המועדות שבפרשת ראה מדגישה התורה את החובה, שכל הרגלים יחגגו במקום אשר בחר ה׳. צורת הפסוקים שם כוללת שני חלקים בכל מועד - א. חובת המועד. ב. החובה לחוג לפני ה׳.

כך בחג הפסח: ״שְׁמוֹר אֶת חֹדֶשׁ הָאָבִיב וְעְשִׂיתָ פֶּסֵח לֹה׳ צֶּׁהֶיךְּ כִּי בְּחֹדָשׁ הָאָבִיב הוֹצִיאָךְ ה׳ צֵׁהָיךְ מִמְּצְרִים לְיִלְה... לֹא תֹאכֵל עָלִיו חָמֵץ שׁבְעַת יָמִים מִאְבָיִם לְמַעַן תִּזְּכֹּר אֶת יוֹם צֵאתְךְּ מֵאֶרֶץ מִצְרִים כֹּל מְצְרִים לְמַעַן תִּזְּכֹּר אֶת יוֹם צֵאתְךְּ מֵאֶרֶץ מִצְרִים כֹּל יְמֵי חַיֶּיךְ״ (זְבִּנִים מוֹם-.). הציווי הוא לחוג באביב זכר לִצִיאת מצרים, ואח״כ מזהירה התורה: ״לֹא תִנְּכַל לְזְבֹּחַ אֶת הַפָּסַח בְּאָחָר שְׁעֶרִיךְ אֲשֶׁר ה׳ צֵּהֶיךְ לְשַׁכֵּן שְׁמוֹ שָׁם תִּזְבַּח אֶת הַפָּסַח בָּעֶרֶב כְּבוֹא הַשֶּׁמֶשׁ מוֹעֵד שְׁמוֹ שָׁם תִּזְבַח אֶת הַפָּסַח בְּעֶרֶב כְּבוֹא הַשֶּׁמֶשׁ מוֹעֵד צֵאתְךְּ מִמְצְרִים. וּבִשַּלְתְּ וְאָכֵלְתְּ בַּמָּקְוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה׳ צֶּהֶיְרְ בֹּוֹ נְּנִיתְ בַבֹּקֵר וְהָלַכְנְּ לְאַהְיֶּיִרְּ״ (מס כ-:)...

כך בחג השבועות: "שַׁבְעָה שָׁבָעה תִּסְפָּר לְּךְּ
מֵהְחֵל חָרְמֵשׁ פַּקְמָה תְּחֵל לְסְפּר שִׁבְעָה שָׁבָעוֹת
וְעְשִׁיתְ חַג שָׁבעוֹת לֹה צֵהְיּךְ מִפְּת נְדְבַת יְדְךּ אֲשֶׁר
וְעָשִׁיתְ חַג שְׁבְעוֹת לֹה צֵהִיךְ מִפְּת נִדְבַת יְדְךּ אֲשֶׁר
תִּמֵן פַּאֲשֶׁר יְבָרֶכְךְּ ה׳ צֵהִיךְ (מֹס פ-׳). הציווי הוא לחוג
על שבועות הקציר, והתורה מצווה: "וְשְׁמַחְהָ לְּכְנֵי
ה׳ צֵהָיךְ אַמָּה וּבִלְּךְ וֹבַתְּךְ וַעְבְדְּךְ וֹאֲמֶתֶךְ וְהַלְּוִי אֲשֶׁר
בְשְׁעָרִיךְ וְהַגֵּר וְהַיְתוֹם וְהָאַלְמָנְה אֲשֶׁר בְּקְרְבֶּךְ בַּמָּקוֹם
הַסְּכֹת תַּצְשָׁה לְךְ שַׁבְעַת יְמִים בְּאָסְפְּךְ מִגְּרְנְךְ וֹמִיקְבֶּךְ,
וַסֹיִּתְ, בְּשְׁעָרֶיךְ" (מֹס יִּרִי).
וְשְׁבְעַת יָמִים בְּאָסְפְּךְ מַגְּרְנְךְ וֹמָר מִיִּרְרָ... אֲשֶׁר בִּשְׁעְרֵיךְ" (מֹס יִּרִי).
וְשְׁבְעַת יָמִים בְּאָסְפְּךְ מִגְּרְנְךְ מִבְּרָרְ (מֹס יִּרִי).
וְבְּיִבְּרִיךְ אַתָּה וּבִּנְךְ... אֲשֶׁר בִּשְׁעְרֶיךְ" (מֹס יִּרִי).
וֹבוֹ הוא חג האסיף, אבל: "שִׁבְעַת יָמִים תְּחֹג לֹה"

צُהֶיךְ בַּמֶּקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה' כִּי יְבָרֶכְךְ ה' צֵּהֶיךְ בְּכֹל תְּבוּאָתְךְ וּבְכֹל מַצְשֵׁה יָדֶיךְ וְהְייתָ אַךְ שְׁמֵחַ״ (פס טו). לאחר מכן חוזרת התורה וכוללת: ״שָׁלוֹשׁ פְּעָמִים בַּשְׁנָה יֵרְאָה כָל זְכוּרְךְ אֶת פְּנֵי ה' צֵּהֶירְ בַּמְּקוֹם אֲשֶׁר יִבְּחֶר בְּחָג הַמַּצוֹת וּבְחַג הַשְּׁבְעוֹת וּבְחַג הַסְּכּוֹת וְלֹא יֵרְאָה אֶת פְּנֵי ה' רֵיקְם״ (פס טו).

בפשמות נראה, כי פרשה זו מתחברת עם הציווים המופיעים בתחילת פרשת ראה: ״אֲשֶׁר עָבְדוּ שָׁם הַגּוֹיִם... אֶת אֱלֹהֵיהֶם עַל הֶהְרִים הְרָמִים וְעַל הַגְּבָעוֹת וְתַחַת כָּל עֵץ רַעֲנָן... לֹא תַעֲשׂוּן כֵּן לה׳ אֱ הֵיכֶם. כִּי אָם אֶל הַ**מָּקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה' צְ'הֵיכֶם** מִכְּל שָׁבְטֵיכֶם לְשׁוּם אֶת שְׁמוֹ שָׁם לְשִׁכְנוֹ תִדְרְשׁוּ וּבָאתְ שְׁמָה. וַהֲבֵאתֶם שְׁמָּה עֹלֹתֵיכֶם וְזִבְחֵיכֶם... וַאֲכַלְתֶּם שָׁם לִפְנֵי ה' צֶּהֵיכֶם וּשְׂמַחְתֶּם בְּכֹל מִשְׁלַח יֶדְכֶם אַתֶּם וּבְתֵּיכֶם אֲשֶׁר בֵּרַכְדְּ ה׳ **צֶּהֶידְּ.** לֹא תַעֲשׂוּן כְּכ<mark>ֹל</mark> אֲשֶׁר אֲנַחְנוּ עֹשִׂים פֹּה הַיּוֹם אִישׁ כָּל הַיָּשָׁר בְּעֵינְיו... ַוַעֲבַרְתֶּם אֶת הַיַּרְדֵּן וִישַׁבְתֶּם בְּאָרֶץ אֲשֶׁר ה׳ צֱהֵיכֶם מַנְחִיל אֶתְכֶם וְהֵנִיחַ לְכֶם מִכְּל אֹיְבֵיכֶם מִסְּבִיב וִישַׁבְתָּם בָּטַח. וְהָיָה הַבְּּמְקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה' צֱהִיכֶם בּוֹ לְשַׁכֵּן שְׁמוֹ שָׁם שָׁמָּה תָבִיאוּ אֵת כָּל אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַנֶּה אֶתְכֶם עוֹלתֵיכֶם וְזִבְחֵיכֶם... וּשְׂמַחְתֶּם לִּפְבֵּי ה' אָתֶם וּבְנֵיכֶם... הִשְּׁמֶר לְךְּ פֶּן תַּעֲלֶה עֹלֹתֶיךְ 🧏 הַיבֶּם אַתֶּם וּבְנֵיכֶם... הִשְּׁמֶר לְךְּ בְּכָל מָקוֹם אֲשֶׁר תִּרְאֶה. כִּי אָם בַּבָּּמָקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה' בְּאַחַד שְׁבָטֶי<mark>ךּ שָׁם תַּעֲלֶה ע</mark>ֹלֹתֶיךּ וְשָׁם תַּעֲשֶׂה כֹּל אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוֶּךְּ..<mark>. לֹא תוּכַל לֶאֱכֹל בִּשְׁע</mark>ֶרֶידְּ מַעְשֵׂר דְגָנְךְ וְתִירשְׁךְ וְיִ<mark>צְהָרֶךְ וּבְכֹרֹת בְּקְרְךְּ וְצֹאנֶ</mark>ךְ וְכָל נְדֶרֶיךְ אֲשֶׁר תִּדֹּר וְנִדְבֹתֶיךְ וֹתְרוּמַת יָדֶךְ. כִּי אָם לִּפְנֵי ה' צֶהֶידְ תֹאכְלֶנוּ בַּפָּמְקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה' צֶהֶידְ בּוֹ אַתָּה וּבִנְךְ וּבִתֶּךְ וְעַבְדְּךְ וַאֲמֶתֶךְ וְהַלֵּוִי אֲשֶׁר בִּשְׁעָרֶיךְ וְשָׂמַחְתָּ לִּפְנֵי ה' אֱהֶיֹךְ בְּכֹל מִשְׁלַח יָדֶדְ... כִּי יִרְחַק מִמְךְ הַמָּקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה' צֶּהֶידְ לְשׁוּם שְמוֹ שְׁם ּוְזָבַחְתָּ מִבְּקָרְהְּ וּמִצֹּאנְךְ אֲשֶׁר נָתַן ה׳ לְדְּ כַּאֲשֶׁר צִוִיתִךְ וְאָכַלְתָּ בִּשְׁעָרֶיךְ... רַק קְדָשֶׁיךְּ אֲשֶׁר יִהְיוּ לְךְּ וּנְדֶרֶיךְ תִּשָּׂא וּבָאתָ אֶל הַפָּּקוֹם אֲשֶׁר יִבְחַר ה'... שְמר וְשְׁמַעְתָּ אַת כָּל הַדְּבָרִים הָאֵלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוֶּךְ לְמַעַן יִיטַב

ESESE OSSENEZES

לְדְּ וּלְבָנֶידְ אַחֲרֶידְ עַד עוֹלְם כִּי תַצְשֶׂה הַטוֹב וְהַיְּשְׁר בְּעֵינֵי ה׳ צֵלְהֶיךְ ״ (זכריס יכ כ-כח).

מבואר בהרחבה בפסוקים אלו, כי בניגוד לגויים אשר עובדים את אלהיהם בכל מקום מזרמן, הרי שעבודת להינו צריכה להיות דווקא במקום מיועד לכך, שם זובחים את כל הקרבנות, שם אוכלים כל קודש, ושם שמחים לפני ה'. עבודת ה' של עם ישראל איננה עבודה אינדיבידואלית, אלא עבודת ה' לאומית של כלל האומה. מובן איפא, כי אף שלושת החגים העונתיים צריכים להיחגג דווקא לפני ה', באותו המקום המיוחד לעבודתו. לפי"ז העליה לרגל נועדה כדי שלא יחגוג כל אחד מישראל את החג לבדו, אלא יחגגו כולם בצוותא, ותהיה הודאה לאומית לה'.

הצורך באחדות עם ישראל בעבודת ה' נובע מהשוני המהותי שבין עבודת ישראל לעבודות שאר האומות. עובדי האלילים עובדים לכח מסוים בטעותם, כדי שאותו הכח ישפיע עליהם דבר מסוים. בני ישראל, לעומת זאת, עובדים לה', כדי שע"י עבודתם תשרה עליהם השכינה, ויגלה ה' פניו בעולם, וע"י שאור ה' מאיר בעולם, ממילא הטוב מתרבה, והרע נכפה (ממ"ל מדרך ס").

אמנם כדי שתשרה שכינה על ישראל, צריכים הם להיות מאוחדים, מכיון ש׳האדון ב״ה הוא אחד, ואין הארתו מתחזקת אלא במה שמתאחד׳ (ממח״ל במחמר הסממה). וממילא עם ישראל צריכים להיות מאוחדים באופן כללי, ובפרט בכל מה שקשור לעבודת הלהים, ובכלל זה במועדיהם וחגיהם.

נמצא, שהמועדים מוכנים במיוחד להמשכת אור ה', הן מצד מה שישראל עולים לירושלים ופונים אל הקדושה הלהית, הן מצד מה שהם מתחברים ומתאחדים שם, ונוסף על כך ישנה מצות "ושמחת בחגך" - 'ויותר שמחה ודביקות שיש בבני אדם למטה, גורם גם באורות העליונים אחוה ודביקות ביניהם, ומשפיעים ברוחה גדולה לתחתונים' (מולמת ממחל כי משמ).

אמנם בפסוקים בפרשת ראה מבואר, כי בהיות ישראל במדבר היו עושים: ״אִישׁ כָּל הַיְּשֶׁר בְּעֵינְיו״, ולעומת זאת כאשר ״וַעֲבַרְתָּם אֶת הַיִּרְדֵּדְ וִישַׁרְתָּם וֹלעומת זאת כאשר ״וַעֲבַרְתָּם אֶת הַיִּרְדֵּדְ וִישַׁרְתָּם בְּאֶרֶץ אֲשֶׁר ה׳ צֻ'הֵיכֶם מַנְחִיל אֶתְכֶם וְהַנִּיחַ לְכֶם מִכְּּלֹ איְבֵיכֶם מִסְּרִיב וִישַׁבְתָּם בַּטַח. וְהַיָּה הַמַּקוֹם אשׁר

יִבְּחַר ה' צֻּהֵיכֶם בּוֹ לְשַׁכֵּן שְׁמוֹ שָׁם שְׁמָּה תָבִיאוּ...״. מבואר, כי עניין זה של אחדות ישראל בעבודתם לה' תלוי במיוחד בהיותם בארץ.

דבר זה יבואר ע"פ דברי רבינו הגר"א שביאר את מה שאנו אומרים 'אתה אחד ושמך אחד ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ', וז"ל (מד"מ דכנים מו) כי שניהם הן ביחוד, ישראל וארץ ישראל, ישראל 'מרשבעים אומות, וארץ ישראל מכל הארצות. וכמו שנקרא 'אהי ישראל', כן נקרא 'אלהי הארץ'... וזהו מה שאמרו: 'כל הדר בחו"ל דומה כמי שאין לו אינה וגילוי של תורה הוא בארץ... וגם הנבואה אינה שורה אלא בארץ ישראל... וכמו שנאמר: "מלכה ושריה בגוים אין תורה גם נביאיה לא מצאו חזון מה'". אבל כשהיו ישראל בארץ היו גוי אחד, חזון מה'". אבל כשהיו ישראל בארץ היו גוי אחד, וכן לעתיד לבא בב"א יהי רצון, כמו שאמרו בזוהר: 'אימתי גוי אחד – בזמן שהם בארץ'.

מבואר כאברי הגר"א, כי דווקא כאשר ישראל שרויים בארץ, אזי הם 'גוי אחד', ואז 'ה' אחד', שרויים בארץ, אזי הם 'גוי אחד', ואז 'ה' אחד', שכן הוא אהי הארץ המיוחדת, משרה שכינתו על עמו. אבל כשישראל אינם באדמת ה', אזי אינם 'גוי אחד', והם חסרים תורה ונבואה. וא"כ בזמנינו, אשר השיבנו ה' לארצנו, ודאי מתחיל להתונוצץ אור האחדות בעם ישראל. כעת מוטל עלינו ביתר שאת, להפנים כי תפקידינו עלי אדמות אינו רק שכל אחד מאתנו יעבוד את ה', אלא להעמיד אומה מאוחדת שעובדת את ה', ומתוקנות ליאור באור פני מלך חיים, ובמהרה נזכה לאיחוד השלם, שמכוחו ישרה ה' שכינתו עלינו בירושלים הבנויה.

אך ישנו רובד נוסף בעלייה לרגל. ונקדים בדברי ברמח״ל הנפלאים (מחור): ״ומפני חטאינו גלינו מארצינו ונתרחקנו מעל אדמתינו״ – שאין עוד הקשר שהיו נקשרים ישראל בירושלים על ידי הג׳ רגלים, שהיה נחשב להם כאילו תמיד הם שם, בסוד: ׳עומדות היו רגלינו בשערייך ירושלים׳״.

רגילים אנו להבין, כי מקומו של היהודי הוא בארץ הקודש, ארץ ישראל. מבינים אנו, כי לעתים מזומנות עליו לעלות לרגל לבית ה' להיו. אך הרמח"ל מגלה לנו כאן הסתכלות חדשה לגמרי. מקומו של היהודי הוא בבית המקדש! אמנם אנו עולים לבית ה' רק שלוש פעמים בשנה, החיים בעוה"ז דורשים את שלהם, והאדם הושם בעולם

המשך בעמוד הבא למטה



- "או, בן־ציון ברוך הבא! חג שמח!" "שלום ר׳ אליהו! חג שמח!"

- "אני שמח שבאת להתארח בסוכה שלנו. אפשר למזוג לך כוס יין לשמחת החג: מה שלומך? איך החג? כבר היית בירושלם המקודשת? השתתפת ב׳זכר לשמחת בית השואבה׳?״

"כן. אתמול הייתה בישיבה 'שמחת בית השואבה המרכזית' הריקודים וההתלהבות הגיעו לשיא!"

- "יפה מאוד! נהנית? הייתה לך שמחת חג? זה דבר מיוחד מאוד, שיש מצווה מדאורייתא להיות שמחים!"

"נכון... חשבתי על זה... אומרים שזו המצווה הקשה ביותר... ובאמת שאלתי את עצמי מה כל

כך מיוחד בחג הסוכות שנכפלה בו המצווה להיות שמח... 'ושמחת בחגך... והיית אך שמח... 'ובמקדש נוסף גם הציווי 'ושמחתם לפני ה' אהיכם שבעת ימים'. ועד כדי כך, שאמרו חז"ל: 'כל שלא ראה שמחת בית השואבה - לא ראה שמחה מימיו'!"

- "מה קשה לך?" -

"באמת השאלה הזו שייכת לכל החגים, ובכלל על כל ציווי על רגש. מצווה בחגים לשמוח, ובחודש אב מצווה להתאבל, וגם בחיים בכלל, מצווה לאהוב או מצווה שלא לשנוא. איך אפשר לצוות על אדם מה להרגיש! וכי הרגש נתון בידנו? ובחגים מצווה על כל העם כולו בעת ובעונה אחת, על כולם להיות בשמחה! איך זה יתכן?? אולי הכוונה, שצריך להתנהג בהתנהגות של שמחה או בתנהגות של צער?"

## המשך עומדות היו רגלינו בשעריך ירושלים

הזה לעבדה ולשמרה. אך העליה לרגל אינה רק: ״לבקר בהיכלו״, אלא: ״שבתי בבית ה׳ כל ימי חיי״.

משל לסוחר אשר מבלה את רוב ימי חייו בנסיעותיו העסקיות. אך תמיד יוצא הוא מביתו, שב הוא אל ביתו, נמצא הוא שם אמנם רק מעט מזמנו, אך שם עומדות רגליו, לשם הוא מתעתד לחזור, וכל ימיו הוא עושה לביתו׳.

זוהי צורתו של היהודי. ביתו הוא בית ה׳. אמנם רוב ימיו הוא גר בביתו אשר בגליל או בדרום, אך ביתו הוא בירושלים. וכל מעשיו בעולם הם עשייה לביתו. שהרי בסוף המסע הארוך בעולם הזה, התחנה הסופית היא בעולם הבא, בבית המקדש הנצחי.

ובאמת חידוש זה לא הרמח"ל חדשו, אלא הוא כתוב בפירוש בתורה. כאשר יצאו ישראל

ממצרים, אחר שטבעו המצרים בים סוף, שרו ישראל את השירה הזאת לה׳, ושם הם מבקשים: "תבאימו ותטעמו בהר נחלתך מכון לשבתך פעלת ה׳ מקדש אדני כוננו ידיך״. עם ישראל אינם נטועים רק בארץ ישראל, אלא נטועים הם בהר נחלתך. ואמנם פארי נטיעה זו משתרגים להם מלא רוחב ארצך, אך השורש נמצא הוא ב׳מקדש ה״.

הכנה זו, כי שורשו של כל יהודי נטוע בהר ה',
יכולה אולי להיות בגדר ידיעה אף בגלות, אף כאשר
חרב בית מקדשינו, זוכרים אנו כי בית המקדש הוא
נשמת אפינו. אך להגיע למצב של הרגשה ממשית
שבית ה' הוא ביתנו, לזכות שיהיה נחשב להם
כאילו תמיד הם שם - דבר זה חסרנו מפני חטאינו,
וע"ז אנו מבקשים: יהי רצון מלפניך ה' להינו,
שתשוב ותרחם עלינו ועל מקדשך ברחמיך הרבים,
ותבנהו מהרה ותגדל כבודו.



#### מהי שמחה?

- "יש כאן נושא עמוק שנוגע במהות של - "יש כאן נושא עמוק המושג ׳שמחה׳. נתחיל מכך. מהי שמחה?"

"רגש... קשה להגדיר..."

- "אתה צודק. מה שיכול להקל עלינו להגדיר רגש, הוא לזהות מה גורם לו להופיע ומה גורם לו להסתלק, וכן, מה הרגש ההפכי לו. כי לצערנו, בדרך כלל רגשות שליליים עזים יותר ומצויים יותר מאשר רגשות חיוביים, ובשל כך קל יותר לעמוד על מהותם. ובכן, אמור לי בן־ציון, ראשית, מהו הרגש ההפכי לשמחה?"

#### "צעריי"

- "אה... לא. צער לא סותר שמחה. אדם יכול לברך 'ברוך דיין האמת' בשמחה למרות שהוא שרוי בצער, ולעיתים אף מצווה לברך באותו הזמן 'ברוך הטוב והמיטיב'. יותר מכך, אדם יכול להרגיש שמחה על כך שהוא מצטער... כאשר אדם זוכה להרגיש צער אמיתי של חרטה על החטאים, וכן אם הוא זוכה להצטער באמת על חורבן ביהמ"ק ועל העלם מלכות ה', הוא יכול להרגיש שמחה על כך!"

"אז מהו הפך השמחה? וכן, אם צער אינו סותר "אז מהו הפך השמחה? ואת אומרת ששמחה היא דבר פנימי עמוק, ואם כן מה הקשר בין ריקודים וכו׳ לשמחה?"

- "יפה מאוד! נגיע לזה בעז"ה. הפך השמחה הוא העצב. העצבות, היגון. [עצבות היא מצב קבוע של עצב. מה שמכונה 'דכאון']. רגשות אלו מופיעות בשעת חסר, נזק, אבדן, דאגה, וכדו'. השמחה, לעומת זאת, מופיעה במצב ההפוך. במצב שחסר נשלם. נישואין, לידה של ילד, רווח חומרי כזה או אחר, בעיה שנפתרה, ספק שהותר, וכדו'. ככל שהיה החסר גדול - השמחה במילויו תהיה גדולה יותר. כלומר, השמחה היא תחושת שלמות. בדולה יותר כלומר, השמחה היא תחושת שלמות. מבואר במשנה: (מנות ד'מי) "איזהו עשיר - השמח בחלקו. שנא' "יגיע כפיך כי תאכל אשריך וטוב בחלקו. שלא חסר לו כלום, הרי הוא כעשיר, שלמות, שלא חסר לו כלום, הרי הוא כעשיר, שכל מאוויו מצויים בידו. אך עשיר שאינו מרגיש שכל מאוויו מצויים בידו. אך עשיר שאינו מרגיש

- "כך נראה לך? וכך גם במצוות 'ואהבת לרעך כמוך', הכוונה שתתנהג כאילו אתה אוהב אותו? בראשונים מפורש שלא כך הוא. אין כאן המקום להאריך, אך תראה בהלכות נקימה ונטירה ברמב"ם וכן בספר החינוך ועוד, ובמסילת ישרים ממש מבואר שאין הכוונה להתנהגות אלא להרגשה הפנימית."

"אם כך, תסביר לי איך אפשר לצוות על אדם מהרגיש מה שהוא לא מרגיש... או לא להרגיש מה שהוא מרגיש..."

- "מכאן ראיה מן התורה לחיוב להתבונן... התורה אכן מצווה על האדם לשנות את ההרגשה שלו... וצריך ללמוד לעשות זאת... אך אין זה העניין כרגע."

"נכון. טוב. תוכל להסביר לי את כל העניין של השמחה? מה היה קורה בשמחת בית השואבה שבמקדש, שהייתה שם שמחה כל כך מופלגת? וכי מדוע אין אדם יכול לראות כיום שמחה כשמחה שהייתה במקדש? ואפילו בזמן המקדש - מדוע רק בזמן שמחת בית השואבה? הרי הלווים שרו כל השנה! וכי לא היו תזמורות יפות או ריקודים סוערים גם חוץ למקדש? יותר מכך, בשמחת בית השואבה הרי רק החכמים וראשי העם היו רוקדים, וכל העם רק צפה בהם! וגם, מה העניין המיוחד בחג הסוכות יותר משאר החגים, שכפלה בו התורה את הציווי לשמוח?"

- "נפלא מאוד! שאלות טובות! עסקתי בעז"ה בנושא הזה לפני מספר שנים, (גליון 14 ססרי ש"י) ודבר בעתו מה טוב' אשמח להציע לפניך את הדברים."

### "בשמחה..."

- "כּן... השאלות האלו נכונות גם לגבי הציווי לשמח חתן וכלה. חשבת על זה? הרי ממה נפשך, באופן טבעי חתן וכלה אמורים להיות שמחים. אם כן, למה צריך מצווה לשמח אותם? ואם חלילה מאיזו סיבה שהיא אינם שמחים, ניתן יהיה לשמחם על כרחם? וכי הריקודים של החברים יפתרו את הבעיה? דרשות מליציות ישפרו את המצב?"

"...73"



שלמות למרות כל ממונו, הרי הוא עני, שכן הוא חש חסרניין הביכורים: (זכריס כ"ו י"ח) "ושמחת -בכל הטוב". כשאדם מרגיש ש'טוב לו' - שלא חסר לו כלום, הוא מרגיש שלמות, ושמח."

"יפה. הגדרה טובה ומתקבלת על הדעת."

# חג האסיף - שלמות חומרית

- "על פי זה מובן הציווי בפשטות. חג הסוכות הוא חג האסיף. פרנסה של שנה שלימה נמצאת ביד כל אדם, וזה הגורם לשמחה. כמו שמפורש בעניין חג הסוכות (זכרים ש יג) - "חג הסוכות תעשה לך... באספך מגרנך ומיקבך. ושמחת בחגך... כי יברכך ה' אהיך בכל תבואתך ובכל מעשה ידיך - והיית אך שמח". הקב"ה נתן לאדם שפע - עליו להרגיש שלמות ולשמוח."

"אתה מתכוון שהוא יהיה שמח באופן טבעי?"

- "אוו, כאן מתחבר גם עניין שמחת חתן וכלה שהזכרתי. הקב״ה רוצה שנהיה מחוברים בפנימיותנו למה שבאמת קורה בעולם בכל זמן. לכן התורה מצווה אותנו להרגיש את הרגש המתאים לכל זמן לפי מה שקורה בו בהנהגת ה'. בזמן של שלמות, כמו חג האסיף, וכן בזמן שמופיעה שלמות של חיבור איש ואשה, עלינו להתאמץ להביא את עצמנו לידי הרגש המתאים שהעולם בא לידי חסר וחורבן, עלינו להשתדל שהעולם בא לידי חסר וחורבן, עלינו להשתדל להרגיש בתוכנו את העצב, שהוא הרגש שנובע ממצב של חסר."

# "ולהתאמץ להרגיש? איך?"

- "זה מה ששאלת קודם. ברמה הגבוהה יותר, הרגש מתעורר מהתבוננות בתוכן הזמן, ועל ידי ההשגה של מה שקורה בהנהגת ה' בעולם מתעורר הרגש המתאים באופן טבעי. אך לא ניתנה התורה רק לחכמים ואנשי ההשכלה. על פי העיקרון שכבר הרחבנו בו, 'התנועה החיצונה מעוררת הפנימית' (מסילת זיון פרק יח), לאדם ישנה יכולת להתחבר לעקרונות חשובים על ידי מעשים פשוטים וחיצוניים. כמו הריקודים שהזכרת. על פי זה מאמר חז"ל 'אין שמחה אלא ביין' מובן בפשטות. שהרי לא תמיד האדם פנוי לשמוח, שהרי 'יוסיף

דעת יוסיף מכאוב'. לכל אדם ישנם אי אלו טרדות ודאגות. אך בעזרת היין שמעביר את האדם מעבר לדעתו ודאגות, כמו שאמר הכתוב (מכלי לה.-ז) 'תנו שכר לאובד, ויין למרי נפש, ישתה וישכח רישו ועמלו לא יזכור עוד', האדם יכול להפיג מעליו את טורד דאגותיו ולהביא את עצמו למצב, בו כל העולם דומה עליו כמישור, וכך ירגיש ש'טוב לו' ולא חסר לו דבר, וכך יהיה שמח. אותו הדבר אמור גם ביחס לאכילת הבשר בזמן הזה, שגורם להרגשת שובע ושביעות רצון, וכמו שכתוב (פכלת להרגשת שובע ושביעות רצון, וכמו שכתוב (פכלת ייט) 'לשחוק עושים לחם ויין ישמח חיים'."

"אך לאיזה תוכן מתחברים האנשים הפשוטים? איזו שלמות זו? פרנסה בשפע? זו סתם שמחה חיצונית!"

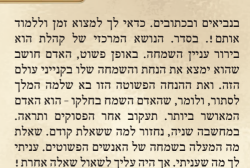
- "לא. הרי השפע שה' נתן הוא מתנה מאתו. השמחה בו היא הכרה בטוב ה'! אמנם ישנם כמובן דרגות שונות בהכרה בטוב ה'! אמנם ישנם כמובן דרגות שונות בהכרה בטוב ה' על ידי השימוש מהעולם, אך אין להפריד אפילו בין המציאות הפשוטה לבין טוב ה'! אדם ששמח בפרנסה שיש לו - אם הוא אינו מתמקד בצד החומרי שבזה בלבד, שמח במה שקיבל מה'! אותו הדבר בשמחת הנישואין, 'קול מצהלות חתנים מחופתם ונערים ממשתה נגינתם' זו שמחה בשלמות שה' נתן, גם כאשר אוכלים, שרים ורוקדים, ולא רק כאשר עסוקים בהתבוננות עמוקה..."

"בסדר, יפה מאוד. הבהרת שהשמחה היא הרגשה של שלמות, ולכן חג האסיף גורם לשמחה, כי כל הפרנסה מוכנה. אמרת שגם אם באופן טבעי אדם אינו מרגיש שמחה, הוא יכול לעורר אותה על ידי התבוננות או על ידי מעשים חיצוניים. לא הסברת במה יש להתבונן, ומלבד זאת, מדוע השמחה קשורה לשאיבת המים לניסוך המים? מה השלמות שם?"

- "נפלא. נתחיל ממקום אחר. מנהג קדום שקוראים בשבת חול המועד סוכות את מגילת קהלת. למדת פעם את המגילה? מה הנושא המרכזי שלה?"

"אה... לא ממש למדתי... אתה יודע... זה לא מקובל בישיבה..."

- ״הבל. יסודות ההשקפה האמיתית, איך הקב״ה רוצה שנראה את העולם שלו, כתובים



"מוב..."

### שמחה של מצווה

איך אני אומר שהשמחה שבסוכות היא בעקבות

שלמות של השפע החומרי, והרי זו אינה שלמות!

הרי היא עלולה להיפסד, ואף להזיק!"

- "נחזור לקהלת. (שבת ל:). "בקשו חכמים לגנוז ספר קהלת מפני שדבריו סותרין זה את זה... כתיב "ושבחתי אני את השמחה" וכתיב "ולשמחה מה זה עשה?" יש כאן קושיא! שמחה זה דבר ראוי לשבח או לגנאי? ותירצו ׳לא קשיא... ושבחתי אני את השמחה - זו שמחה של מצוה, ולשמחה מה זה עשה - זו שמחה שאינה של מצוה׳. כמו שאמרנו, ספר קהלת כולו עוסק בהבנה ש'מה יתרון לאדם בכל עמלו שיעמול תחת השמש׳, שלמה המלך אומר שאין שלמות בעולם הזה. ואילו כאן הוא אומר ׳ושבחתי אני את השמחה׳! והרי שמחה מורה על שלמות! משמע, שיש שלמות בעולם הזה! זו סתירה ברורה! והתירוץ הוא, שאכן יש שלמות בעולם הזה. ומהי? מצוה! קנין רוחני! שהרי כל אותם הדברים שהזכרנו שגורמים להשלמת החסר, הדברים הגורמים לשמחה - אינם שלמות מוחלטת. וכי במה ישמח האדם, בממון? והרי מי יודע, 'יש עושר שמור לבעליו לרעתו'. אשה? גם לא, כי חלילה ׳ומוצא אני מר ממות את האשה׳. בנים? ׳אם יוליד איש מאה... אמרתי טוב ממנו הנפל׳, חכמה? ׳לא לחכמים לחם׳, וכו׳ וכו׳. כל שלמות אנושית אינה סיבה לשמחה, כי אינה שלמות אמתית, היא שלמות מדומה שאין לדעת אם אינה אלא חסרון. אך תירצו חז"ל - יש שמחה של מצוה! בעולם הזה אכן ניתן לקנות שלמות

אמתית! נצחית! מה? מצוות! כי 'למעלה מן השמש - יש יתרון׳ בכל עמלו שעמל תחת השמש. ועכשיו נחזור לשאלה שלך. מה היא השלמות האמיתית? קיום מצוות. ומה מטרת המצוות? הזכרנו הרבה פעמים. הדבקות בה'! וכלשון מסילת ישרים בפרק א': ׳וכשתסתכל עוד בדבר תראה, כי השלמות האמתית הוא רק הדבקות בו ית' ... כי רק זה הוא הטוב, וכל זולת זה שיחשבוהו ב"א לטוב אינו אלא הבל ושווא נתעה' ובהמשך הפרק: '...כי מה הם חיי האדם בעוה"ז, או מי הוא ששמח ושליו בעוה"ז...' דבריו אלו מזכירים עד מאוד את לשונו של קהלת. ומכך יוצא, ששמחה אמיתית - היא שמחה של שלמות אמיתית. וזו - רק הדביקות בה׳. ולכן, ירושלים, שהיא המקום שבו ניתן להדבק בה׳ יותר מכל מקום אחר, מכונה 'משוש כל הארץ'. גם עניין השמחה בזמן הבית דווקא בבשר קדשים, מבואר. שכשם שמאכלות אסורות גורמות טומאה לאוכלם יותר משאר איסורים, ׳כיוון שהם נכנסים בגופו של האדם ממש ונעשים בשר מבשרו' (מס"י י״ה), כך בשר קדשים גורם קדושה ושלמות לאוכלם יתיר על מצוות אחרות, ב<mark>היותו נכנס בגוף עצמו</mark> ומקדש אותו. וכך גם בעניין היין יש עומק פנימי של דביקות בה׳, כמו שכתוב - ׳אשר בו ישמחו להים ואנשים' (שופטים ע יג), וכמבואר בגמ' (עירובין "(:50

נפלא. אך מה העניין בשאיבת המים ... נפלא. דווקא?״

- "רק רגע. שאלת במה יש להתבונן כדי לשמוח. כמו שאמרנו, הנהגת ה' בעולם מתגלה במה שקורה במציאות. העולם נמצא במצב של שפע של האסיף מגלה על הנהגה של שפע. אחר של הדין ואחר יום הכיפורים, מתגלת אהבתו של ה' אלינו, בניו, ואל כל העולם. ואנחנו מגיבים לכך בשמחה. במה אנו שמחים? לא בשפע החומרי צד עצמו, 'ישמח ישראל בעושיו, בני ציון יגילו במלכם'! 'הביאני המלך חדריו נגילה ונשמחה בך'! נזכירה דודיך מיין. השמחה שלנו אינה ביין אלא בדודנו! במלכנו! 'וישמחו בך ישראל'. זו השלמות האמיתית! זו הדביקות בה'!"

"יפה. ומה הקשר למים?"

## ומה עניין המים?

- "המים מסמלים את כל השפע היורד מלמעלה למטה. משמים לארץ. כמו שכתוב 'יפתח ה׳ להיך לך את אוצרו הטוב את השמים... ולברך את כל מעשי ידיך...׳ וכמו שהגמרא בתענית מאריכה במעלת יום הגשמים במעלות מופלגות ביותר! ועוד אמרו שם: (י.) "תנו רבנן: ארץ ישראל נבראת תחילה וכל העולם כולו נברא לבסוף, שנאמר עד לא עשה ארץ וחוצות. ארץ ישראל משקה אותה הקדוש ברוך הוא בעצמו, וכל העולם כולו על ידי שליח, שנאמר הנתן מטר על פני ארץ ושלח מים על פני חוצות. ארץ ישראל שותה מי גשמים, וכל העולם כולו מתמצית, שנאמר הנתן מטר על פני ארץ וגו׳. ארץ ישראל שותה תחילה, וכל העולם כולו לבסוף, שנאמר הנתן מטר על פני ארץ". כל השפע היורד לעולם נמשל במים, ועובר לכל העולם דרך ביהמ״ק, ׳שער השמים׳. המים מסמלים את עניין חיבור שמים וארץ, שזה למעשה כל עבודתנו בעולם הזה! במצוות ניסוך המים אנו, התחתונים, מעלים מים לשמים, ובכך מחברים שמים וארץ וממשיכים אלינו את שפע השמים. זה מה שאמרו חז"ל: 'אמר הקב"ה נסכו לפני מים בחג כדי שיתברכו לכם גשמי שנה'."

## "ועל זה השמחה המיוחדת?"

- "כמובן, שלא מדובר רק בשפע גשמי. 'בית השואבה ששואבים משם רוח הקודש' ונבואה (ירושלמי סוכה ה' א'). החיבור הזה בא לידי ביטוי בפועל באותו הזמן! משיגים שם רוח הקודש! שזה השפע העליון ביותר היורד לעולם. כעת מובן מאוד מעלת הימים האלו והשמחה בהם. שהרי כל סיבת מציאותנו וכל סיבת מציאות כל הבריאה. היא שעם ישראל ישיגו את הטוב האמיתי, שהוא הדביקות בשלמות ה׳, ואין בעוה״ז דבקות גדולה יותר מהשגת הנבואה ורוח הקודש. וכשכל העם שותף בדבר הזה, זוהי פסגה בשלמות שניתן להשיג כעם, ופסגה בשלמות שהעולם כולו יכול להגיע אליה, שעם ה' נדבק בה' בדביקות הנשגבה ביותר. בזמן שהשפע האהי מופיע במלוא עוזו, הרי שלא שייך שתהיה עוד שמחה כזו במציאות! כאשר הקב"ה - השלם בכל מיני שלמות, 'שהשמחה במעונו',

מתייחד עם ישראל עם קרובו, משפיע להם משלמותו ושמח בהם - הרי ברור ש״מי שלא ראה שמחת בית השואבה - לא ראה שמחה מימיו״!

#### השמחה בזמננו

- "אכן אתה צודק. בחורבן ביהמ"ק ערבה כל שמחה גלה משוש הארץ. בשיר לא ישתו יין׳. אנו אכן איננו יכולים להשיג את השלמות כבימי קדם. אך ישנו חוק שקבע הקב״ה בבריאה, שאנו במעשינו יכולים לעורר את ההנהגה העליונה. וכשם שהשלמות גורמת לשמחה, כך אפשר על ידי שמחה לעורר את השלמות! כמו שאמרו חז"ל 'אין השכינה שורה אלא מתוך שמחה של מצווה. שנאמר: "ועתה קחו לי מנגן... ותהי עליו רוח ה'." ההשתדלות שלנו לשמוח במצווה מעוררת את השלמות האהית להתגלות, ומשרה עלינו שכינה! וכמו שאמרנו, ׳לכל זמן... עת ספוד ועת רקוד׳. ישנם זמנים, בהם עלינו לעורר את הצער על החסרון בו אנו נתונים. אך ישנם זמנים בהם עלינו להתמקד בשמחה ובהודיה על מה שכבר זכינו לו. שאנו יכולים לבוא ולקרוא את ההלל ׳בתוככי ירושלם׳! בעת הזאת עלינו לדרוש את ציון דווקא על ידי השמחה שאנו שמחים שבעת ימים בנטילת לולב כתקנת רבן יוחנן בן זכאי! זו היא עבודתנו כיום. וכך חותם הרמב"ם את הלכות לולב (מ שו) -"השמחה שישמח אדם בעשיית המצוה ובאהבת הא שצוה בהן, עבודה גדולה היא...וכל המשפיל עצמו ומקל גופו במקומות אלו - הוא הגדול המכובד העובד מאהבה... ואין הגדולה והכבוד אלא לשמוח לפני ה'...". ועל ידי השמחה בה', ה' אף הוא ישרה שכינתו עלינו ויגאל אותנו גאולה שלימה למען שמו באהבה."

"אמן. יישר כוח! הנחת את דעתי, וגרמת לי לשמחת חג אמיתית! שמחה שבאה על ידי דעת והשכלה, בלא להזניח גם את האופנים הפשוטים. ממש חיבור שמים וארץ..."

- "נו, הבה נשתה כוס של יין ונשמח בה'! לשנה הבאה בבית המקדש!"