

דעת תורה

מאת הגאון רבי מנחם

זמבה זצוק"ל הי"ד

דברים שאמר בכנסיה הגדולה במריבנד - אלול התרצ"ז

**רבותי!** יש לנו ספר תורה קדוש אשר נאמר עליו ׳תורת ה׳ תמימה׳, ואם חסרה אות אחת הרי זהו פסול מקדושתו, יש לנו גם ארץ קדושה אשר גם עליה נאמר כי קדושתה היא כשכל ישראל עליה, ולכן רק אנשים

כאלה אשר להם העוז המר לקרוע גזרים מתורתנו התמימה והקדושה - הם הם אשר ירהבו בנפשם לקרוע גם את ארצנו לגזרים. אבל אנחנו שומרי התורה וחרדים על דבר ה' של תורה שבכתב ושבע"פ נמראשו עד סופו מוסרים את נפשנו על כל אות ואות ועל כל ממנהג שבישראל – בשום אופן לא נוכל להסכים לותר אפילו על צעד ושעל אחד מארצנו הקדושה...

ויותר יגדל כאב הלב ושפך דם לבנו על האנשים קטני ערך אשר לא דעת ולא תבונה להם להבין את ערך דבריו של דברי הנביא – ׳על כסאו לא ישב זר ולא ינחלו עוד אחרים את כבודו״. ואיך ירהיבו בנפשם עוז להתכונן

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

לכתר כזה שאינו הולמתם ולהיות מעפילים לעלות ולשבת כורסא מלכותא דנא בישראל.

רבותי! שאלה העומדת כעת על
הפרק לפני גדולי התורה
כבר הייתה לעולמים. כאשר חכמים
הגידו דבר זה שאלו לחכמים
ולנבונים ולא פרשוה עד שבא הקב"ה

בעצמו ופרשה, על מה אבדה הארץ, על עזבם את תורתי, זאת אומרת – המקום ב"ה חפץ להושיב בארצו הקדושה יהודים כאלה אשר נשמה באם אשר יכירו ויאמרו 'ה' אלקי ישראל מלך ומלכותו בכל משלה'. אבל יהודים למחצה ולשליש ולרביע רצוצי הנשמות עוזבי תורה לא להם הארץ. כאשר יאמר הנביא "נותן נשמה לעם עליה" ופרש"י במס' כתובות ק"י הכונה לארץ ישראל. ולכן התורה שהיא נשמת האומה אך המאור שבה יאיר את נפש הישלי ויצהיר את נשמתו. ואחרי אשר עזבו את תורת ה' הרי כבר אבדו עי"ז את נשמתם שוב חסרי נשמות כאלה, הארץ תעזב מהם.



כמדי שנה עם פרוס ימי בין המצרים וחודש אב, עולות התהיות המעסיקות את מי שלבו ושכלו ערים למציאות המתהווה, את כל מי שעבודת ה' אצלו היא דבר אמתי השייך לחיים הממשיים ולא

דבר מופשט ששייך לעבר או לעתיד, רק לא להווה. רבים תוהים ושואלים, האם הבכי והאבל כיום צריכים להיות באותה רמה שהיו בזמן בו גלינו לבין האומות, או שמא לפחות מה שנאמר על הארץ, ואולי אף על העיר – אין לו מקום עוד בימינו, כאשר חזרנו לארצנו, ועיר האלוקים אינה עוד שבויה ביד זרים. האם לא השתנה דבר מימי מסעי הצלב, בהם ישבנו על הרצפה מתוך בכי מר על מצבנו, לא רק על העבר אלא גם על ההווה, או שמא כיום נדרשת התיחסות שונה, ואם כן – מהי?

אדם מתבונן סביבו ורואה המוני יהודים עולים לירושלים. מאות אלפים גרים בעיר המורחבת, כבישים סלולים, פקקי תנועה, ורכבת קלה נעה על המסילות. עולם התורה שוקק חיים, ורק בישיבת מיר המעטירה ניתן לצפות בלומדי תורה יותר ממה שהיה בכל אירופה לפני השואה, כאשר מתוכם רבים רבים יודעי ש"ס ופוסקים, מי יותר ומי פחות. שכונת בית וגן מלאה בישיבות, ורוב תלמידי כתה א' בעיר פוקדים את מוסדות החינוך החרדיים. האם יכולנו לחלום על מצב כזה לפני מאה שנה ? וביחס לפריחת עולם התורה, דומני שאף לפני שלושים, ואולי אף עשרים שנה, קשה היה לדמיין שכך יהיה המצב.

כמובן, יצביעו כולם על מקום מקדשנו, העיקר עדיין חסר, הר בית ה' עודנו שבוי בידי ערלי לב, והעובדה שבידי ישראל הכח לשנות מצב זה ואינה עושה כן - אין זו נחמה, כי אם תוספת צער, על כך שאנשים מזרע ישראל הם כיום המעכבים אותנו מלבוא ולהראות לפני מלכנו כחפצו. ניתן גם להצביע על עשרות בתי תיפלה ארורים של עבודה זרה השוכנים בעיר העתיקה ואשר ממשלת הכפירה מגנה עליהם במקום להסירם מהעולם. עד כדי כך קהו החושים הטבעיים, שניתן לשמוע דוברים שומרי מצוות המייצגים כביכול את האינטרס היהודי במקומות

הקדושים, והם מתפארים בכך שממשלת ישראל שומרת על חופש הפולחן של "כל הדתות".

דומה, כי מצב כעין
זה טרם היה בהיסטוריה
של עמנו. הארת פנים מצד אחד
בכל הקשור למצבנו הגשמי, ובמובן מסוים גם
הרוחני, ומאידך – ריחוק מוחלט מהיעוד המלא והשלם
של כלל ישראל – השכנת השכינה כאן בארץ, כינון
ממלכת כהנים וגוי קדוש וחידוש עבודת המקדש.

ונראה לומר, כי מלבד החורבן החיצוני ביחס ליעוד אותו הזכרנו, אנו מצויים קודם כל במצב של חורבן פנימי. רבים מזרע ישראל אינם מחשיבים את התורה כלל, עד שבראותם את רמת החיים האדירה שזכינו לה. את המכשור הרפואי המתוחכם ואת אמצעי התחבורה ההולכים ומתחדשים חדשות לבקרים - זוהי גאולתם ופדות נפשם. מבחינתם אין דבר מעבר לכך, ואכן מי שחווה את קשיי החיים של הדורות הקודמים [ואינני מתכוון דווקא לניצולי שואה, שם הדבר קיצוני בהרבה] עלול לטעות ולראות במצבנו את תכלית הטוב. אחרים יכנסו יותר אל הקודש פנימה, והם יראו בפריחת הספרות התורנית, בריבוי האברכים ובתיקונים הרבים שנעשו בהלכות שונות את פסגת השאיפות. ואכן, מי שנאלץ לכתת את רגליו באירופה החשוכה בכדי לברך על אתרוג כשר, מתמוגג היום כשזכוכית מגדלתו בידו לנוכח השפע העצום שהניבה ארצנו הקדושה, ובעודו תר אחר בלעטלאך מיקרוסקופי, אף הוא מרגיש כי הגענו לתכלית.

אולם אותם אלו המבינים את עומק החורבן, את הניתוק בין שמים לארץ, את הפרוד בין הדוד לרעיה, משיכו לצפות לתיקון השלם והאמתי, זה שאינו נראה בנתוני ה־OECD, ואף לא ביריד ארבעת המינים. ודווקא כעת, כאשר הדברים האחרים לכאורה הולכים ומשתלמים, הן בגשמיות והן ברוחניות, ניתן ביתר קלות למקד את הבכי ואת הקינה על נקודת החורבן האמיתית, המרכזית, אשר כל השאר נובעות ממנה - על העדר השכינה מישראל. מי יתן ונדע לשים אל לבנו את הדברים, ומתוך כך נבוא לידי פעולה מעשית למען התיקון השלם, בו נראה עין בעין בשוב ה' לציון.

#### המשך דעת תורה

דבר העורך

אנחנו הנגשים לעבודת הארץ ובנינה – החובה עלינו להסיר את שורש החטא שהיא סיבת אבדת הארץ, ולשום את כל מגמתנו להקמת התורה להרבות

ולהגדיל תורה בישראל, ואז נוכל לקוות שבעזה"י ישיב שבות הארץ כבראשונה.

מתוך "הפרדם", שנה י"א, חוברת ו' עמוד 14 - 15.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

לנוכח דרישת ציון ההולכת
וגוברת בקרב ציבורים
נרחבים, כאשר רבים מבני
היהדות הנאמנה מהרהרים
בדעתם, וחלקם אף בקולם,
בדבר האפשרות הריאלית
של כינון שלטון יהודי המתנהג

על־פי ערכי התורה, חוקיה ומשפטיה בארץ הקדושה, שזו משאת נפשה של האומה מאז חרב בית המקדש ועמו שלטון התורה, דא עקא שכמיהה עמוקה זו ציירה בדמיונם של רבים חזון אוטופי של מדינה אידיאלית בה כולם למגדוליהם ועד קטניהם יראי ה׳ חושבי שמו, אין פרץ ואין יוצאת ואין צווחה. אמת, שכך הבטיחו נביאינו לאחרית הימים, וכמו שכתב הרמב"ם בהלכות מלכים ומלחמותיהם פרק י"ב סלכה כ׳ -"ובאותו הזמן לא יהיה שם לא רעב ולא מלחמה, ולא קנאה ותחרות... ולא יהיה עסק כל העולם אלא לדעת את ה׳ בלבד״. אמנם, כמי שאמונים על דברי הנביאים וחז"ל, שפרשו לנו בכמה מקומות שתהליך הגאולה יתרחש בהדרגה שלב אחר שלב ולא בבת אחת. וכמו שאנו זוכים לראות עין בעין בהתגשמות הדברים, אין לנו אלא להתבונן במציאות שלנו כיום על־פי חזון הנביאים ולנווט את דרכנו בהתאם להכוונת התורה.

אומר הנביא מיכה (ד', ס') - "ואתה מגדל־עדר עפל בת־ציון עדיך תאתה ובאה הממשלה הראשנה ממלכת לבת־ירושלם". ומפרש שם המלבי"ם, שזה יהיה בשלוש מדרגות, תחילה 'בת ציון עדיך תאתה׳, שהגלויות תתקבצנה אליך, ואחר זאת ׳ובאה הממשלה הראשונה׳ - תבוא ממשלה קטנה, שתהיה להם קצת ממשלה והנהגה כמו שהיו לישראל בימים הראשונים לפני מלך מלך לבני ישראל, שהיו להם שופטים מנהיגים אותם, ואחר זאת תבוא 'ממלכת לבת ירושלים׳, תהיה להם מלכות קבועה, שהיא מלכות בית דוד, שאחר־כך ימלך המלך המשיח בממלכה קבועה, שמלכות בית דוד תתגלה בהדרגה ותחילה לא יהיה אלא במדרגת שופט. ויתעלה לאט לאט עד שתהיה לה׳ המלוכה. ועייו עוד במגילה י"ז: - " ומה ראו לומר קיבוץ גליות לאחר ברכת השנים - דכתיב ואתם הרי ישראל ענפכם תתנו ופריכם תשאו לעמי ישראל כי קרבו לבוא. וכיון שנתקבצו גליות - נעשה דין ברשעים, שנאמר: ואשיבה ידי עליך ואצרף כבר סיגיך, וכתיב ואשיבה שפטיך כבראשנה...". היום, אם כן, כאשר אנו עדים לקיבוץ גלויות, אלא שעדיין לא זכינו שישובו שופטינו כבראשונה ויועצנו כבתחילה, אלא אנחנו עדיין בשלב הקודם [וכפי שמשתמע, שבין שלב קיבוץ גלויות לבין ׳השיבה שופטינו׳, השופטים והיועצים יהיו רשעים שלא כבתחילה], מכל מקום מוטלת עלינו החובה להיערך לשלב הבא, בו תיכון ממשלה ומערכת

משפט המכפיפה עצמה למלכות שמים.

נושא זה, של מדינה יהודית הנאמנה לתורה, הוא רחב ועמוק. הקושי הגדול הוא שאין שולחן ערוך והלכות פסוקות וקצובות למשפט

מדיני הן מבחינה רעיונית והן מבחינה חוקתית. חיי הגלות יצרו ספרות משפטית ענפה ביחסים שבין אדם לחברו ברמה הפרטית [חו"מ] ופחות ברמה הכללית המדינתית. הרעיונות הנשגבים שמעניקה לנו תורתנו הקדושה נותרו מבחינה מסוימת בכח, ורבותינו האחרונים לא תרגמו לנו אותם לשפת היום־יום וחיי המעשה. [כתוצאה מכך, אפשר למשל לראות אדם שביצע עבירת בניה וכדומה באופן שאין פגיעה באדם מסוים, ולאחר שנענש הוא רוטן - ׳אוי גלות, גלות׳, ומייחל שהמשיח יבוא כבר תוך שהוא מעלה בדמיונו שאז יניחוהו לנפשו לעשות ככל העולה על רוחו, שהלא לבטח השופט יהיה חברו מהשטיבל, שבקריצה אחת יסדר לו את כל ענייניו, וד"ל]. מחמת זה ישנם רבים הטוענים [ולדאבון לב גם מקרב שומרי התורה והמצוות], כי כיום התורה אינה יכולה לשמש מקור השראה וסמכות שלטונית הן מבחינה מדינית כלפי העולם המערבי כולו בכלל וכלפי עמי האזור בפרט והן מבחינה פוליטית כפי שהיא מורכבת כיום. לטענתם, נסיון המדינה היהודית בעבר הוכיח שעם ישראל היה שרוי במשך חלק גדול מהזמן במלחמות אחים עקובות מדם, עד שעל־ידי הפילוג בין הקנאים לתושבי ירושלים חרבו הבית והמדינה. נסיון העבר הוכיח, כי שלטון מלוכני הוא מקור לשחיתות וסיאוב, והעולם ברובו עבר לשיטת השלטון הדמוקרטי, כשלכאורה התורה אינה מכירה בצורת שלטון כזו.

אמנם תורתנו, מלבד היותה תורת אמת, היא גם תורת חיים ויש בה מענה ברור לכל שאלות החיים בכל סיטואציה שהיא. סדרי שלטון משפט ומנהל תקניים הם משאלות החיים הקריטיות ביותר, ונביא כאן מדברי הרמב"ם בעניין זה ב'מורה הנבוכים' מֹלְקְ כֹּ׳ פֹרְקְ מֵ׳, וז"ל –

"כבר נתבאר היטב, כי האדם מדיני בטבע, ושטבעו שיהא בתוך חבורה, ואינו כשאר בעלי החיים, אשר אין לו הכרח להיות בחבורה. ומחמת ריבוי ההרכב במין זה, לפי שהוא מורכב אחרון כמו שידעת, רב ההבדל בין יחידיו, עד שאפשר שלא תמצא שני אחדים תואמים במין ממיני המדות כלל... ואין כמו השוני הזה האישי העצום מצוי באף אחד ממיני בעלי החיים, ולא השוני בין אישי כל מין קרוב זה לזה פרט לאדם, שאתה תמצא שני אחדים ממנו כאילו הם משני מינים בכל מדה ומדה, עד שתמצא אכזריות אחד מגעת עד בכל מדה ומדה, עד שתמצא אכזריות אחד מגעת עד כדי לשחוט צעיר בניו מרוב הכעס, ואחר יחמול על





הריגת פשפש או אחד הרמשים ותרך נפשו לכך, וכך ברוב המקרים. וכיון שיהיה טבעו מחייב שיהא באישיו השוני הזה והחברה הכרחית לטבעו, לא יתכן בשום אופן שתצלח חברתו כי אם על־ידי מנהיג בהחלט יאזן את פעולותיהם, וישלים את החסר ויחסר את המרובה, וינהיג מעשים ומדות שיעשו את כולם כפי נוהג אחיד תמיד עד שיעלם השוני הטבעי בריבוי התאום המוסכם ותהיה החברה תקינה. ולפיכך אני אומר כי התורה, ואף־על־פי שאינה טבעית, יש לה מבוא בענין הטבעי. והייתה מחכמת הבורא בקיום המין הזה, כיון שרצה מציאותו, שנתן בטבעו שיהא לאישיו כח הנהגה...".

ועיין עוד בחלק ג׳ פרק כ״ז, וז״ל שם –

"מטרת כלל התורה שני דברים, והם תיקון הנפש ותיקון הגוף. תיקון הנפש הוא כדי שיושגו להמון השקפות נכונות כפי יכולתם, ולפיכך יהיו מקצתן בפירוש ומקצתן במשל, לפי שאין בטבע המוני עמי הארץ שתהא יכולתם שלמה להשגת אותו הדבר כפי שהוא. אבל תיקון הגוף הרי יהיה בתקינות מצבי עסקיהם זה עם זה, וענין זה יהא שלם בשני דברים, האחד סילוק העושק מביניהם, והוא שלא יהיה כל אחד מבני אדם רשאי לעשות כחפצו ועד היכן שתגיע יכולתו, אלא יכפף למה שיש בו תועלת הכלל, והשני - להקנות לכל אחד מבני אדם מדות מועילות בחברות כדי שיהיו עניני המדינה תקינים. ודע, כי שתי המטרות האלו, האחת בלי ספק גדולה בחשיבותה, והיא תיקון הנפש, כלומר מתן ההשקפות הנכונות, והשניה קודמת בטבע ובזמן, כלומר תיקון הגוף, והיא הנהגת המדינה ותקינות מצבי כל אנשיה כפי היכולת, והשניה היא היא החמורה, והיא אשר הופלג בקביעתה וקביעת כל פרטיה, לפי שלא תושג המטרה הראשונה כי אם לאחר השגת זו השניה. והוא שכבר הוכח, שיש לאדם שתי שלמויות - שלמות ראשונית, והיא שלמות הגוף, ושלמות אחרונה, והיא שלמות הנפש. והנה שלמותו הראשונית היא שיהיה בריא כפי מיטב מצביו הגופניים, וזה לא יהיה אלא במצאו צרכיו בכל עת

שיבקשם, והם מזונותיו ושאר הנהגת גופו, כגון מדור ומרחץ וזולתם. וזה לא יתכן לאדם אחד בודד כלל, ואי אפשר שיושג כשיעור הזה לכל אחד כי אם על־ידי ההתקבצות המדינית כפי שכבר ידוע, כי האדם מדיני בטבע. ושלמותו האחרונה היא שיהיה הוגה בפועל, כלומר שיש לו דעה בפועל... וברור הוא, כי השלמות הזו האחרונה אין בה מעשים ולא מדות, אלא היא השקפות בלבד שכבר הוביל אליהן העיון וחייב אותן המחקר. וכן פשוט הוא, כי השלמות הזו האחרונה הנעלה אי אפשר להשיגה אלא לאחר השגת השלמות הראשונה, לפי שהאדם אי אפשר לו לצייר מושכלו אפילו יסבירוהו לו - כל שכן שיתעורר לכך מעצמו -כשיש בו כאב או רעב גדול או צמא או חום או קור חזק. אלא לאחר השגת השלמות הראשונה אפשר להשיג השלמות האחרונה אשר היא יותר נעלה בלי ספק, והיא סיבת הקיום הנצחי [\*], לא זולתה. ותורת האמת באה להועילנו שתי השלמויות גם יחד, כלומר תיקון מצבי בני אדם זה עם זה בסילוק העושק ובהתנהגות במדות הטובות הנעלות, כדי שיתאפשר קיום אנשי המדינה ותמידותם בסדר אחיד כדי שישיג כל אחד מהם את שלמותו הראשונה ותיקון הדעות ומתן השקפות נכונות, שמהם תושג השלמות האחרונה..."

מתבארים, אם כן, מדברי הרמב"ם שני עניינים –
האחד, שהאדם זקוק מטבעו לחברה ואינו יכול לחיות
לבד, והשני – שאמנם השלמות הרוחנית והנפשית
היא המטרה הסופית, אבל אי אפשר להשיג אותה בלא
השלמות הגשמית, ומשום כך היא קודמת. והתנאי
הראשון בשלמות גשמית הוא ליצור חברה מתוקנת, ולכן
התורה הרחיבה הרבה בענין הזה של בין אדם לחברו.

לעין זה מצינו גם כן בדברי הר"ן נדרטת - דרוט י"ה, וז"ל – "ידוע הוא כי המין האנושי צריך לשופט שישפוט – "ידוע הוא כי המין האנושי

[\*]כלומר השארות הנפש.







בין פרטיו, שאם לא כן איש את רעהו חיים בלעו, ויהיה העולם נשחת. וכל אומה צריכה לזה ישוב מדיני, עד שאמר החכם שכת הלסטים הסכימו ביניהם היושר (מפלטן, המדיכה, 37, 135). וישראל צריכין זה כיתר האומות...".

אמנם באותו דרוש מציג הר"ן בעיה מובנית בניהול המשפט הפלילי על־פי התורה, וז"ל - "ונבאר עוד כשנניח צד אחד מהצדדים, הרי שנינו בפרק היו בודקין (סנסדרין מ:) תנו רבנן מכירים אתם אותו כו' התריתם בו קיבל התראה התיר עצמו למיתה המית בתוך כדי דיבור וכו׳. ואין ספק כי כל זה ראוי מצד משפט צדק, כי למה יומת איש, אם לא שידע שהכניס עצמו בדבר שיש בו חיוב מיתה ועבר עליו, ולזה יצטרך שיקבל עליו התראה, וכל יתר הדברים השנויים באותה ברייתא, וזהו משפט צדק אמיתי בעצמו הנמסר לדיינים. אבל אם לא יענש העובר כי אם על זה הדרך, יפסד הסידור המדיני לגמרי, שיתרבו שופכי דמים ולא יגורו מן העונש..." – עיי"ש. כלומר, דבר ה' שהנחיל לעולם את ערך חיי האדם, "כי בצלם אלקים עשה את האדם" ו"חביב אדם שנברא בצלם" מלמד אותנו, שכדי ליטול נפשו של אדם אנו נדרשים לוודאות מוחלטת,

וכמו שכתב הרמב"ם - "ולזכות אלף חוטאים יותר טוב ונכסף מהרוג זכאי אחד יום אחד" (ספר המלוות, לא מעשה כ"ל). אולם מונחת כאן סתירה בעצם, שהלא אותו דבר ה' מגלה גם כן אפס סבלנות לכל חריגה מהנורמות המוסריות כפי שהתורה רואה אותן, מפני שבסופו של דבר זה מוביל להרס וחורבן. כיצד, אם כן, נוכל לקיים את שני הדברים גם יחד? על־מנת ליישב את הסתירה הזאת ולצמצם את אפשרות ה"נבל ברשות התורה", הסמיכה התורה את מוסד המלוכה, כלומר סמכות שלטונית נרחבת, אשר בכחה להרחיב את הדין הפלילי לעת הצורך [אמנם תפקיד המלך במובנים מסוימים רחב יותר, אולם כעת אנו מתמקדים בעיקר בדין הפלילי]. בנקודה זו, של מעמד המלך, ובשאלה מהיכן הוא שואב את סמכותו דנו רבותינו הראשונים. משנה סדורה בעניין זה והתיחסות נרחבת יותר מבחינה פילוסופית רעיונית וגם מבחינה פרקטית למהות החיבור בין דת ומדינה מצאנו בעיקר אצל רבותינו הספרדים בתקופת תור הזהב, הלא הם הרמב"ם, הר"ן והאברבנאל.

בפרקים הבאים בעהי"ת נבאר את שיטות הראשונים בפרטות.

# יהודים יקרים!

עלון זה מופץ בכל רחבי הריכוזים החרדיים בארץ וכן בארה"ב. בעקבות העניין העצום שישנו בעלון והצמאון האדיר בקרב הציבור לדברי האמת בלא משוא פנים המושמעים בו, נאלצנו להרחיב את העלון שוב ושוב, באופן שיכיל די חומר עבור הקוראים הרבים והמגוונים המתעניינים בדבר האגודה. אך דא עקא, שהוצאות הדפוס הן מרובות, ואף ההפצה בהיקף הנדרש דורשת משאבים. לאור העובדה שעלון "קדושת ציון" הפך לשיחת היום בריכוזים רבים של לומדי תורה ולנוכח ההכרח שכל המעוניין בכך יוכל לקבל את העלון באזור מגוריו, ולאור התנגדותם של גורמים שוליים אך רעשניים בשולי המחנה, נוכחנו כי אין מנוס מחלוקת העלון על־ידי תומכינו המוכנים להתמסר לעניין איש איש במקומו. אנו שואפים גם להגביר את תכיפות הוצאת העלון, להוציא עלון יעודי בשפה האנגלית הן עבור תושבי התפוצות והן לאלו שכבר זכו לעלות ולפעול בדרכים נוספות. בסייעתא דשמיא התחלנו להקים מערך שיעורים ברחבי הארץ, וכן מערך

סיורים מיוחד בירושלים בעקבות בוני הישוב. אם פעילות העלון והאגודה חשובה לכם ואם רצונכם לאפשר את קיום העלון ואת הרחבתו ואת הרחבת פעילות האגודה בכלל, ניתן לעזור במספר אופנים – האחד הוא להרים את תרומתכם לעניין ובכך תבורכו מהשמים! הו"ק תתקבל בברכה מיוחדת. פרט לכך, כאמור, אנו זקוקים למתנדבים בריכוזים החרדיים השונים ברחבי הארץ לחלוקת העלון. בעלי רכבים מתבקשים במיוחד להרתם לעניין, ואנו מוכנים אף לשלם למי שביכולתו לכסות אזור חלוקה באמצעות רכבו. על־מנת לתרום, על־מנת להפיץ באזור המגורים, על־מנת לפרסם בעלון, על־מנת לקיים שיעורים בנושאים הנידונים וכן לכל עניין אחר הקשור לאגודה ולעלון, ניתן להשאיר הודעה בטלפון 052-7195368 או ליצור yyy7@neto.bezeqint.net קשר בדוא"ל

כמו־כן ניתן לכתוב אלינו או להתקשר בכל שאלה שתעלה ואנו נשתדל להקשיב בתשומת לב ולהתיחס לכל פניה.



ציון במשפט תפדה והנה באים אנו עדי החודש המר, החודש החמישי, בו הרב אליהו ברים שבת משוש ליבנו, ולפי שחטאנו אנחנו ואבותינו, חרבה עירנו וגלה יקרנו מבית חיינו בראשונה ובשניה, יתן ה' ויהפוך אל תאהבו כי את כל אלה אשר שנאתי

נאם ה'. ויהי דבר ה' צבקות אלי לאמר: כה אמר ה' צבקות צום הרביעי וצום החמישי וצום השביעי וצום העשירי יהיה לבית יהודה לששון ולשמחה ולמעדים טובים והאמת והשלום אהבו" (פס ס׳, י"ד- כ׳). הקב"ה מלמד את אנשי בית שני מה הדבר שגרם לחורבו בית ראשון, ומה הדבר שיש לעשות ע"מ שישוב הקצף מעל ירושלים, והוא ממקד את העניין בעשיית משפט

אמת, חסד ורחמים ואהבת איש אחיו.

ירושלם ואת בית יהודה אל

תיראו. אלה הדברים אשר

תעשו דברו אמת איש

את רעהו אמת ומשפט

שלום שפטו בשעריכם.

ואיש את רעת רעהו אל

תחשבו בלבבכם ושבעת שקר

שמא מכאן יש לאמר, שבית שני עמד כביכול בתנאי. אם ישמרו את התנאי הזה - יעמוד, ואם לאו - יחרב. וכאשר אכן חטאו בשנאה - נשמט הקרקע

אך עדיין צריכים אנו להבין מדוע הבניין תלוי דווקא בעניין האהבה בין איש לרעהו, ומדוע שנאה שקולה כנגד העבירות החמורות ביותר, שיש להיהרג ולא לעבור עליהן.

הרבה יש להרחיב בעניין זה, אך נעמוד כעת על נקודה אחת בעז"ה.

כידוע, וכבר עסקנו בדבר בארוכה, בעז"ה, בגליון חנוכה השתא, עצם רצונו של הבורא הוא להטיב. וכך הנביאים מלאים בפסוקים המוכיחים את העם לכך שאין רצונו של הקב"ה בקרבנות כשם שרצונו שיעסקו בדרכי ההטבה. [כמו שנקרא בהפטרת 'חזון', וכהנה רבות].

וביותר הדבר נוגע אל המקדש. כל עניין המקדש הוא להשרות את שכינתו בתוכנו, וכך נוכל להידבק בו, ולהתחבר אתו, ע"י עבודת הקדשים שעושים ׳ריח ניחוח׳ לפניו, ובכך מחברים שמים וארץ.

אך מה שאומר לנו הקב"ה הוא, שזה אינו עיקר הדביקות! לא זו נקודת החיבור האמתית! זו אמנם נקודה של חיבור, אך זהו חיבור בחיצוניות, בגשמיות של האדם והעולם. אך נקודת הדביקות והחיבור לה׳ - היא להתחבר בפנימיות האדם, שנרצה את מה שהוא רוצה, שנאהב את מה שהוא אוהב. "עשה רצונך כרצונו... בטל רצונך מפני רצונו..." (מכות ב׳, ד׳), שיהיה האדם דבק והולך בדרכי ה', מה הוא רחום וחנון... אף אתה היה כך! נמצא, שהשנאה היא ההיפך ממש מרצון ה׳. כל רצונו ית׳ הוא לחבר, לדבק, להשלים, לאהוב, לתקן ולבנות, ואילו השנאה - כל עניינה הוא ההיפך. להפריד, לפרק ולהרוס. ואף שוודאי יש צורך גם בכוח זה ע"מ להשמיד

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

כידוע, הגמ׳ ביומא (מ:) מלמדת אותנו מה הסיבה לחורבן. "מקדש שני, שהיו עוסקין בתורה ובמצות וגמילות חסדים מפני מה חרב? מפני שהיתה בו שנאת חנם, ללמדך ששקולה שנאת חנם כנגד שלש עבירות: עבודה זרה, גלוי עריות, ושפיכות דמים".

אותו לנו לששון ושמחה ולמועדים טובים

ונוטל כבוד

כבר בזו השנה.

דבר זה טעון ביאור, שהרי לא נראה שהלאו "לא תשנא את אחיך בלבבך" הוא דבר כ"כ מהותי בתורה, שהרי לא מצינו בו חיוב מיתה, כ"ש שאינו ביהרג ואל יעבור, ומנא להו לחז"ל, שזה העוון הוא הגורם לחורבו הנורא.

אמנם מתוך עיון בפסוקי הנביאים נוכל לראות מקור לדבר זה.

הנביא זכריה מביא בפנינו את אשר התרחש בזמנו, בתחילת בנין בית שני. וכה דבריו: "ויהי בשנת ארבע לדריוש המלך היה דבר ה׳ אל זכריה בארבעה לחדש התשעי בכסלו. וישלח בית אל שר אצר ורגם מלך ואנשיו לחלות את פני ה׳. לאמר אל הכהנים אשר לבית ה' צבקות ואל הנביאים לאמר **האבכה בחדש החמשי** הנזר כאשר עשיתי זה כמה שנים. ויהי דבר ה' צבקות אלי לאמר. אמר אל כל עם הארץ ואל הכהנים לאמר כי צמתם וספוד בחמישי ובשביעי וזה שבעים שנה הצום צמתני אני. וכי תאכלו וכי תשתו הלוא אתם האכלים ואתם השתים. הלוא את הדברים אשר קרא ה' ביד הנביאים הראשנים בהיות ירושלם ישבת ושלוה ועריה סביבתיה והנגב והשפלה ישב. ויהי דבר ה' אל זכריה לאמר. כה אמר ה' צבקות לאמר משפט אמת שפטו וחסד ורחמים עשו איש את אחיו. ואלמנה ויתום גר ועני אל תעשקו ורעת איש אחיו אל תחשבו בלבבכם. וימאנו להקשיב ויתנו כתף סררת ואזניהם הכבידו משמוע. ולבם שמו שמיר משמוע את התורה ואת הדברים אשר שלח ה' צבקות ברוחו ביד הנביאים הראשנים ויהי קצף גדול מאת ה׳ צבקות. ויהי כאשר קרא ולא שמעו כן יקראו ולא אשמע אמר ה' צבקות. ואסערם על כל הגוים אשר לא ידעום והארץ נשמה אחריהם מעבר ומשב וישימו ארץ חמדה לשמה" (זכרים ז׳, מ׳-י״ד׳. ובהמשך - ״כי כה אמר ה׳ צבקות כאשר זממתי להרע לכם בהקציף אבתיכם אתי אמר ה' צבקות ולא נחמתי. כן שבתי זממתי בימים האלה להיטיב את

את מה שמהווה סכנה, כאשר השנאה היא שנאת **חנם,** שנאה שאינה מופנית כלפי מי שמסכן את כלל ישראל, אלא כלפי אחרים שמשום מה איננו אוהבים. הרי שזו מערכת השמדה והרס שאינה מאפשרת מציאות של בניין[\*]. וכשם שהמעביר על מידותיו מעבירים לו על כל פשעיו, מפני שהוא דבק ברצון האלוקי במקום הכי פנימי - כך מי ששונא במקום שהקב"ה אוסר לשנוא -הרי הוא הולך כנגד מגמתו של הבורא ית׳ בנקודה הכי שורשית ופנימית, הרצון להיטיב.

ואכן יש להתבונן, מה גורם לאדם שישנא את רעהו? התורה מצווה "ואהבת לרעך כמוך, אני ה"". מה הגורם לקושי לאהוב את כל רעינו כמונו? הסיבה לכך היא שאנו מרגישים מאוימים או נפגעים מאחרים. שמא יחסרו לנו צרכינו או יחסר מקומנו בעולם מחמת אדם אחר, ומפני כך אנו מפתחים מרחק ממנו, ואף יותר מכך, עלולים להגיע לרצון לאיים עליו או לפגוע בו. אך אומרת לנו התורה: "אני הי". מי שמלא באמונה שהקב"ה נותן לחם לכל בשר, ומשביע לכל חי רצון, ובשום אופן אין אדם נוגע במוכן לחבירו כמלוא נימא, ואין איש אשר יכול לפגוע במקומו של האחר לולא שה׳ מאפשר לו זאת, אין לו כל מפריע מלאהוב את רעהו כמוהו, ואין לו כל מונע מלהתאחד עם כל בני ה׳ החפצים ברצונו.

ונראה עד כמה גדול כוח האחדות לבנות, עד שאפילו אנשי דור הפלגה, רשעים ההולכים נגד רצון ה'-כאשר הם מאוחדים, "ועתה לא יבצר מהם כל אשר יזמו לעשות". ומה שעושה ה' כדי שלא יוכלו לפעול הוא -"הבה נרדה ונבלה שם שפתם". וכן מצינו אצל אחאב, אשר הרשיע יותר מכל מלכי ישראל כעדות הכתוב

: אומר בי נחמים עניין מה שאמרו חז"ל: תניא, רבי נחמיה אומר: בעון שנאת חנם - מריבה רבה בתוך ביתו של אדם, ואשתו מפלת נפלים, ובניו ובנותיו של אדם מתים כשהן קטנים (שכת ל"כ:). כי כאשר "מפעילים" מערכת של הרם - שום בנין אינו יכול להבנות.

(מלכים ה׳ ט"ז, ל׳; ל"ג), ובכל זאת אמרו רבותינו, כי "דורו של אחאב עובדי ע"ז היו, וע"י שלא היה להן דילטורין [מלשינים] היו יורדים למלחמה ונוצחין" (ירושלמי פחה פ״ה כ"ל, וכן כול בויכול ובכ כ"ו. ב"). זאת. משום שכוח החיבור הוא הכוח המהותי העומד בבסיס הבריאה, וכאשר הוא קיים - אפילו רשעים אינם נפגעים, אך כאשר איננו - כאשר הפירוד והשנאה, דברים אשר ה' שונא, מצויים - אפילו צדיקים אינם יכולים לעצור את החורבן.

מעתה נשפך אור חדש על גאונותו האדירה של רבן של ישראל, מרן החפץ חיים, אשר מי כמוהו היה מגדולי המצפים לגאולתנו השלמה הן בהמיית ליבו והן במעשיו, כאשר חיבר את החיבור האדיר 'ליקוטי הלכות' על ענייני קדשים, שנדע את הדינים למעשה עד פרטי הפרטים הקטנים ביותר ביום בו נזכה לשוב אל העבודה. והוא הוא אשר ידע להעמיק חקר אודות הסיבה לאורך הגלות, ואחר שליבן את הדברים היטב וירד לשורשן, הודיע לנו בפתיחת ספרו הידוע שנקרא על שמו, כי עוון זה של שנאת חינם, הוא אשר מעכב בעדנו מלשוב ולהראות לפני מלכנו כבתחילה. כיום זכינו, שהדברים כבר מושרשים וידועים בקרב ציבור בני התורה, אולם באותו הזמן היה זה חידוש שהרעיש עולם ומלואו, אלא שגאונותו האדירה של אותו צדיק וחסיד, גאונות הנובעת דווקא מהפשטות, מהירידה לנקודה הכי פנימית והכי שורשית - היא שהניבה את כל המפעל האדיר של ספרי 'חפץ חיים' ו׳שמירת הלשון׳ ואת כל ההתעוררות האדירה שחלה בעקבותיהם, אחר שבעבר רבים עוד טעו לחשוב, כי מדובר במידות חסידות וכיוצא בטענות אלו, אותן מפריך החפץ חיים בספריו.

וכן אמרו חז"ל, שירושלים תבנה בזכות הצדקה, שהיא מעניין ההטבה - "אמר עולא: אין ירושלים נפדה אלא בצדקה, שנאמר ציון במשפט תפדה ושביה בצדקה" (שנת דף קל"ט.).

ונזכה לקיום דברי ה' הנ"ל, וצום החמישי יהיה לנו לששון לשמחה ולמועד טוב, ע"י שהאמת והשלום נאהב.

## תרגום ועריכה תורנית שרותי תרגום מאנגלית לעברית ועריכה תורנית בעברית. עבודה מקצועית ויעילה, עם נסיון והמלצות. ניתן להתקשר לטלפון 052-7178725.



ציון ואת אבילי ירושלים, ואת העיר האבילה והבזויה והשוממה, האבילה מבלי בניה,

והחריבה ממעונותיה, והבזויה מכבודה, והשוממה מאין יושב" וכו'. תפילה זו תקנו חז"ל (ירו' ברכות פ"ד ה"ג) לומר בת"ב. והנה כהיום שזכינו בחסד ה' לראות ירושלים בנויה ומי שחושב שאינו כן מוזמו לסיור ברובע היהודי]. ובניה חזרו אליה, ומלאה בבתי כנסיות ובתי מדרשות, יש לשאול, כיצד אפשר לומר "האבילה מבלי בניה". "והשוממה מאין יושב"? והגם שלא זכינו לראות ירושלים בתפארתה כימי קדם, מכל מקום גם א"א לומר ׳האבילה מבלי בניה, והשוממה מאין יושב׳. ולומר שהכונה על ירושלים הרוחנית או על ירושלים של מעלה, זה אינו, שאנו מתפללים על העיר ירושלים הגשמית שבה היה ביהמ"ק, וממנה גלינו בעוונותינו, והיא חרבה והיא היום בנויה [אמנם ודאי שירושלים של מעלה נכללת בזה, אבל עיקר התפילה היא על העולם הזה, ובר מן דין, מאן לימא לן דירושלים של מעלה לא התחילה להיבנות, כדרך שנבנית ירושלים של מטה]. וחורבן אינו דין או רגש אלא מציאות, ואם המציאות היא שבניה של ציון וירושלים שגלו ממנה חזרו אליה, על מה נכוון בתפילתנו.

ואיכא למימר, דכיון שמרכזה ופנימיותה של ירושלים זה בית המקדש, לכן כל זמן שהוא חרב בעוונינו, ירושלים כולה נחשבת לחרבה. אמנם לענ"ד זה לחרים מיישב מספיק.

וי"א דאין משנים מהנוסח, ואע"פ דאפשר שישנם די"א דאין משנים מנשתנו, אין משנים עד שיעמוד לנו סנהדרין גדולה, אם מפני שלא כל אחד יבוא וישנה, אם מטעמים אחרים.

ונראה דיש לכוין כפשוטו על חלק גדול מירושלים המקודשת (היינו ירושלים שנחקוצה לחנול בס קדפוס קליס ומש"צ), ואולי רוב ירושלים המקודשת, שדרים בה הישמעאלים, ובנינם חורבן הוא, שעדיף לראות שם שועלים בחורבות, מאשר לראות שם את בני השפחה אויבי ה', ועל זה ודאי אפשר לומר 'האבילה והחרבה והבזויה והשוממה', ועל זה שהם יושבים ומטמאים את עיר ה' אנו מתאבלים, ואנו מתפללים לשוכן בירושלים, שיסלק אותם מעיר קדשו.

נסיים בנבואת ישעיה (מ״ג, מ״) - ״עורי עורי לבשי עוזך ני״ב, בנבואת ישעיה (מ״ג, מ״) ביון, לבשי בגדי תפארתך ירושלים עיר הקודש כי לא יוסיף יבוא בך עוד ערל וטמא״.

## תשובות לשאלה מהחודש שעבר

שאלת ציון

בענין קריעה על ישובים שהשלטונות החריבו, כגון גוש קטיף ועמונה, כדין קריעה על ערי יהודה בחורבנן, בין בראיה – הרואה את חורבנן, ובין בשמיעה – מי ששומע על חורבנן.

0 0 0

## תשובת הרב משה בן־דוד - ירושלים

(א) קריעה היא רק על ערי יהודה ולא על ערי ישראל, ולכן על עמונה ודאי שאין לקרוע.

בית לחם ועזה אכן מערי יהודה תחת שלטון הגויים ימ"ש, ולכן כנראה שצריך לקרוע עליהם.

(ב) לענין קריעה על ירושלים היום, אמנם השלטון היהודי בירושלם חשוב מאוד, אבל עיקר הקריעה על ירושלם בגלל שאין אנו יכולים לאכול בה קדשים ומעשר שני. ולזה עינינו מיחלות.

0 0 0

## תשובת הרב שמחה חדש - מודיעין עילית

חיוב קריעה הוא רק על ערי יהודה ולא על ערי ישראל כמבואר בשו"ע ופוסקים, ובפשטות נראה שעזה (מוש קעיף) היא מערי יהודה, כמפורש ביהושע (ש"ו, מ"י). ואף שאיננו יודעים בדיוק את הגבולות, מ"מ מפורש שם שעזה ובנותיה וחצריה הם מערי יהודה, וכן התיאור שם 'עד נחל מצרים והים הגדול' מתאים לעזה של ימינו היא עזה התנ"כית. וכן לפני גירוש גוש קטיף כתב הגר"מ מאזוז שליט"א והגרז"נ גולדברג שליט"א שיש חיוב קריעה על הרואה את חורבן הערים האלה (פוצה מספכ בספ עת על הרואה את חורבן הערים האלה (פוצה מספכ בספ עת של") צמי פל"ל גליון כ"צ עמ" מ"ג, ונימן להחוס במהגר כתבי עת שע"י פרויקע

אמנם עמונה היא בנחלת בנימין ואינה מערי יהודה, אבל אפשר שהביטוי 'ערי יהודה' כולל כל מה שהיה במלכות יהודה, ובנימין בכלל זה.

לענין שומע, בריטב"א כתב שהשומע היינו שראה בנינה ושמע חורבנה, ולפ"ז נראה שמי שראה

השו"ת בר חילו).





אותן ערים בישובן, חייב לקרוע כששמע על חורבנן; אבל מי שלא ראה, אינו חייב לקרוע אלא כשרואה חורבנן.

#### תגובת הרב דוד שניידר:

י"ל דמ"ש הריטב"א שראה בנינה ושמע חורבנה, הוא לא דווקא שראה ממש, אלא ר"ל שהיה בזמן הבנין, ורצה לומר דבזמן הזה לא שייר דין שומע כיון שלא ראינו בבנינו, אבל אין צריך לראות ממש, אלא כל שהיה בזמן הבנין ג"כ מחויב לקרוע. דלכאורה לא מובן, איזה טעם יש לומר דרק מי שראה בנינה קורע, וגם לענין הרואה, לא אמרו דרק מי שראה בבנינה קורע, וא״כ י״ל דגם לענין שומע ל״ד שראה ממש.

בענין מה שכתבו שני המשיבים שהבאנו, שהלשון ׳ערי יהודה׳ הוא בדווקא [אלא שנסתפקו אם זה שבט יהודה או ממלכת יהודה] אמנם כך נפסק בשו"ע, אך הדבר כלל אינו מוסכם בדברי הראשונים. הב"י לשיטתו הנ"ל נדחק לבאר, שמה שקרעו האנשים אשר

באו מ'שכם משלו ומשמרון' (ירמיה מ"ח, ה') אינו על הערים הנ"ל אלא על הצמפה שהיתה מערי יהודה. אמנם מצאנו בד׳ הראשונים דפשיטא להו שהקריעה היתה על הערים הנ"ל, בתוס׳ (מו"ק כ"ו.) כתבו דלא שייך למיפרך דלא יתחייבו בקריעה עד שיהיו **שלשתן**, מבואר להדיא דס"ל דהקריעה היא על הערים הנ"ל. וכן בס׳ כפתור ופרח (פרק ו׳) כתב, וז"ל: ׳ונראה כי חורבנן אינו רוצה לומר שיהיו מאין אדם, אלא שאין שם ישראל בישובן, שהרי שכם שילה ושומרון לא היו חרבים לגמרי כשבאו אותם השמונים איש׳, מבואר כנ"ל, וצ"ע למעשה.

עוד יש להסתפק בענין עמונה, שלכאורה היה מקום לומר, כי הביטוי ׳בחורבנן׳ אין כוונתו אלא לחורבן ע"י אויבים [או כבגוש קטיף - חורבן ומסירה לידי האויבים], אולם לא יעלה על הדעת שבתים שנהרסו על ידי השלטונות בעילה משפטית [גם אם לא צודקת] ייחשבו כחורבן, דאם נאמר שכן, אזי יש לדון אף על בתים שנשרפו בשרפה שפרצה וכן הלאה, וקשה לומר שהכוונה גם לזה. ויש לחלק.





אמר הני מערב רב קא אתו דכתיב (דברים י"ג, י"ח) ונתן לך רחמים ורחמך. כל המרחם על הבריות בידוע שהוא מזרעו של אברהם.

לכאורה למדנו שמי שאינו מרחם על הבריות

אינו מזרעו של אברהם ונמנה עם אותם הנקראים ערב רב.

והוא בענין זה והוא נתחדש חידוש בענין זה והוא שערב רב אינו רק ענין של יחוס גרידא כמבואר מן הפסוקים, אלא הוא גם ענין של נשמה הנקראת כך. ולכאורה יש נ"מ עצומה, שכן אם נעמיד את הדברים כפשטן כאמור לעיל, נבין שערב רב אלו בני גרים של אותו דור של יציאת מצרים. אך מדברי הזוהר והמקובלים יוצא, שאף ישראל מיוחס יכול להקרא בשם ערב רב כפי בחינת נשמתו.

ובזוהר (ברחשית כ"ה:) איתא, שחמשה מינים הם בערב רב, וסימנם נג"ע ר"ע - נפילים, גבורים, ענקים, רפאים, עמלקים, ועל שם מעשיהם הם נקראים.

ועתה יש לנו לשאול, האם יש נ"מ ברמת המעשה? ואתן דוגמא לדברי. הנה בזוהר הנ"ל מובאת הסיבה שבגינה נקראו חלק מסוים מהערב רב בשם גבורים, וז"ל הזוהר:

גבורים - מינא תליתאה. עלייהו אתמר המה הגבורים וגו' אנשי השם. ואנון מסטרא דאלין דְאָתְמֵר בָּהוֹן (בּרַחֹשׁית י״ה) הַבָּה נְבְנַה לַנוּ עִיר וְנַעֲשֵׁה לַנוּ שֵׁם. וּבַנִין בַּתֵּי כָנַסִיוֹת וּמִדְרַשׁוֹת וְשַׁוְיֵין בָּהוֹן סֶפֶר תּוֹרָה וְעֲטַרָה עַל רֵישׁוֹי, וְלָא לְשִׁמַא דְיַיָ, אֱלָא לְמֵעְבַּד לוֹן שֵׁם. הַדָא הוּא דְכָתִיב וְנַעֲשֵה לַנוּ שֵׁם.

ובכן לאור דברי הזוהר הללו יש להבין, האם מי שנראהו בונה בית כנסת ומתפאר בכך, נכריז בקול גדול שהוא ערב רב?

או לפי הגמ׳ בביצה הנ"ל, האם כל מי שמתנהג בקושי לב נאמר במוחלט שהוא ערב רב?

ואם תתעקש לומר שאכן כן, ודברי חז"ל כפשטן והותרה הרצועה להכתיר כל אחד בתואר ערב רב לפי ההגדרות הנ"ל, אם כן יש לחקור, אם אותו אחד חזר בו ושינה מעשיו, האם כתוצאה מכך נפסיק להחזיקו כאספסוף? אם תאמר שלא, א"כ בטלת מצות תשובה וכן לא יעשה. ואת"ל שכן - אם כך הרי הוא ככל ישראל שחטא, א"כ מאי נ"מ איך תקרא לו -ישראל או ערב רב?

ושמא נוכל להצביע על מישהו כערב רב רק אחרי מיתתו.

אך מכיון שלכל אורך פרסום המאמרים קבלתי

חוזרים אנו לעסוק בספר

"ויואל משה" לאדמו"ר

מסאטמר. מאמר זה הוא

המשר לסדרת המאמרים

בגליוני קדושת ציוו.

תגובות רבות בכתב ובע"פ אמרתי לשתף את הקוראים בחלקם ומתוך כך יתבארו הדברים כשמלה בטרם נמשיך. והנה במאמר האחרון דנו בענין ׳האם יעשה ה' ניסים ע"י רשעים', ולכן ראיתי כי נכון לפתוח בשאלה הנוגעת קצת בענין זה.

#### שאלה:

בגליון 17 במאמרו של הרב חיים והב נאמר שההגדרה הנכונה ביחס לשלטון הערב רב היא שאנו לא בגלות תחתם אלא במלחמה נגדם. אשמח לקבל מקור לזה, אחר שבזוה"ק קורא לזה בשם 'גלות ערב רב'.

#### תשובה:

ובכן דע ידידי שהמושג ׳גלות ערב רב׳ המוזכר בזוהר

(לטטנתך, ויתבחר לקמן), הוא דבר הצריך לימוד להבינו היטב לפני שנוציא ממנו מסקנות. שהרי אם תרצה לפשט בדעתך את זה המושג ולהלבישו במציאות של ימינו בבחינת הלכה למעשה, נמצאת בא במבוכה - ואסביר.

ראשית. בכדי להבין מהי גלות ערב רב יש לנו ללמוד מהי הגדרת גלות ומהי הגדרת ערב רב.

ונתחיל בשם גלות, אשר ענינו בפשטות חוזר על יציאת איש או עם ממקומו למקום אחר כמבואר לכל אורך המקרא וזיל קרי בי רב הוא. ויתרה מזו - אף אם חלק מן העם יצא לגולה, אותם שנשארו ולא יצאו, לא נקראים גולים אע"פ שמשועבדים הם לעם אחר. וזכר לדבר (זכריה י״ד): ״וְיַצֵא חֵצִי הַעִיר בַּגּוֹלַה וְיֵחֵר הַעָם לֹא יָכַּרֶת מָן הַעִיר". ופרש"י לֹא יָכַּרֶת - לֹא יגלה. וכמו דאיתא בזוה"ק (וימי רי"ד) דלא אתקרי גלות אלא למאן דאיהו דר בארעא נוכראה אינון אתקריין גליין.

ועכשיו למושג ערב רב, ונעשה סדר בדברים.

ראשית ענין זה מובא כידוע בספר שמות, כנאמר (שמות י״ב, ל״ח): ״וְגַם עָרֶב רַב עָלָה אָתָּם״ וכמו כן נקראו 'אספסוף' (במדבר י"ל, ד') וענינו 'תערובת אומות של גרים׳ כמ"ש רש"י שם.

ובכן בגמ' (בילה ל"ב:) איתא:

שבתאי בר מרינוס אקלע לבבל, בעא מנייהו עסקא - ולא יהבו ליה, מזוני - מיזן נמי לא זינוהו,







מכל זה בין תבין ידידי את אשר לפניך, שאין הגדרת ערב רב **הגדרה הלכתית מחייבת,** שהרי גם מי שבונה בית כנסת ומתפאר בכך וכו׳ עדיין שחיטתו שחיטה ויינו כשר ובלא ספק ישראל הוא לכל דבריו ואין זה צריך לפנים, ואין נ"מ אלא לענין **יחוס וחתנות** שראוי לו לאדם שלא להתחתן עם משפחה שמראה בעצמה סימני עזות ואכזריות לכתחילה כמ"ש הרמב"ם (איסו"ג פרק י"ט הל' י"ז, ועיין במ"מ שם).

ואחר שהסברנו את המושגים 'גלות' ו'ערב רב', הבה נתבונן במקורותינו ונראה אם אנו מעותדים אכן לגלות תחת הערב רב.

והנה, במקורותינו לא נמצא זכר לענין 'גלות ערב רב'. וכשנעיין בכל המקורות - מהנרמז לנו מברית בין הבתרים עד מראות דניאל, שהם המקומות השורשיים ביותר לחקור בהם על גלויותינו - נמצא שהגלויות שעותדו לנו הן: בבל, מדי יון ואדום. ויש שלמדו מן הכתובים גם על גלות ישמעאל (שיין רחב"ע דניחל ז', י"ד ורש"י של זכריה כ׳, י״ה), אבל גלות ערב רב לא שמענו כלל.

לכן אם ננסה להבין את דברי הזוהר שהבאת כפשוטן, היינו - שכיום אנו נמצאים בגלות תחת אנשים מסוימים הנקראים ערב רב, לענ"ד לא יכונו הדברים, שהרי ת"ל יושבים אנו בארצנו ואיננו גולים<sup>[\*]</sup>. וכמו כן קשה להצביע באופן ברור מי הוא ערב רב, כאמור. וגדולה מכולן, לא ראינו ולא שמענו במקורותינו סוג

אך כך הוא ישובן של דברים[\*\*]. לכשנתבונן בדברי הזוהר, תחזינה עינינו שבכל מקום שהזכירו חכמי הזוהר את שני המושגים הללו – ׳גלות׳ ו׳ערב רב׳ – העולה מן העיון בדבריהם הוא, שאין ישראל בגלות תחת הערב רב, אלא שבזמן גלותם של ישראל בין האומות **יש שליטה מסוימת** לערב רב על ישראל.

וגם אותם יהודים הגרים בחו"ל עושים זאת מתוך בחירה וחפץ ולא מתוך כפיה ושעבוד, ופשום.

ומחזיקנא מיבותא בזה לידידי חריף ובקי הרב חיים פרידמן נר"ו במאמריו הנפלאים שהאיר עיני בסוגיא זו. ורוב ככל מראי המקומות מכרמו בצרתי ואל כלי נתתי.

שא עיניך וראה זוהר נשא (קכ"ו: צרעים מהימנם)

"ובכל אתר דישראל מפוזרין בינייהו בין מלכוון, "ואתהדרו אינון ערב רב רעיין על ישראל

ובזוהר בראשית (כ״ה.)

"מאלין דאשתארו מנהון (מן הערב רב כמבואר למעלה מזה) בגלותא רביעאה, אינון רישין בקיומא "סגי ואינון קיימין על ישראל כלי חמס

ובתקונים (מיקון כ"ח, דף כ"ג):

"ערב רב... אינון רב עלייהו בגלותא"

ובהשמטות שבסופו (תיקון ג', דף קמ"ד.):

"דערב רב אינון מעורבין בהון בישראל בגלותא"

ובתיקוני זוהר חדש (ח״ב, דף פ״ו:)

"דאינון (הערב רב) רישין עלייהו בגלותא"

והנה עיניך הרואות, שלא נאמר בדברי הזוהר שאנו נגלה תחת הערב רב, אלא משמעות הדברים היא שבזמן הגלות אז גם הערב רב יקבלו את הכח לשלוט על ישראל. ונראה שבזה ביארנו הקודש לענין שאלתך.

אך באמת כשנבוא לנסות להגדיר את מצבנו היום, יתכן שנמצא פשר דבר במאמר רבותינו בסוף מס׳ סוטה שאמרו שבעקבתא דמשיחא מלכות תהפך למינות. שאף שיש לפרש דבריהם על המלכות השולטת בעולם שהיא תהיה מלכות של מינות, מ"מ נראה לומר שפשט הדברים חוזר על ישראל (ככל דברי הברייתה שם) ור"ל שתחזור לנו ממשלה[\*\*\*] ושלטון, אך לצערנו מלא במינות. וברוך היודע.

וכעין דברי המלבי"ם (מיכה די): "ומפרש שזה (הגחולה [\*\*\*] "ס"ס) יהיה בג' מדרגות: תחילה "בת ציון עדיך תעדה" שהגליות יתחילו להקבץ. וגלות יהודה ובנימין שהם בת ציון שגלו מציון בחרבן בית שני יתקבצו אליך, ואח"כ "ובאה הממשלה הראשונה" תבוא ממשלה קטנה, שיהיה להם קצת ממשלה והנהגה כמו שהיה לישראל לפני מלוך מלך לבני ישראל שהיה להם שופטים מנהיגים אותם, ואח"כ תבא "ממלכת לבת ירושלים" שאחר כך ימלוך מלך המשיח בממלכה קבועה".

## דרושים רכזים לחלוקת העלון בישיבות דהקדושות

לבני הישיבות היקרים,

ברצוננו להקים מערך הפצה של "קדושת ציון" בתוך כל ישיבה, כאשר הרכז מקבל את כמות העלונים הנצרכת ודואג לחלק אותה בצורה המושכלת ביותר.

> מי שמעוניין לשמש כרכז בישיבתו מוזמן ליצור ק<mark>שר</mark> yyy7@neto.bezeqint.net או במייל 054-8401323





מבשרת ציון

הזידונים, המים רשעי האומות, שמציקים לישראל בגלות - עד שהיא מסכימה ַל־״**וַתַּשַׁב אֵלַיו אֵל הַתַּבַה**״.

כִּי מֵיָם עַל פָּנִי כַל הַאַרִץ", אלו

וכך אומרים חז"ל (ברחשית רבה ל"ג, ו") -

"וְלֹא מַצְאָה הַיּוֹנָה מָנוֹחַ וגו׳. יְהוּדָה בַּר נַחְמָן בָּשֵׁם ר״ש אַמַר: אָלוּ מָצְאָה מָנוֹחַ לֹא הְיְתָה חוֹזֶרֶת.

וְדְבָוְתָה (מֹיכה מֹ׳, נ׳): הִיא יַשְׁבָה בַגוֹיִם לֹא מֵצְאַה מַנוֹחָ, אַלוּ מַצְאַה מַנוֹחַ לֹא הֵיוּ חוֹזָרִים [לארץ ישראל ולירושלים] (מתנות כהונה כחן וצחיכ"ר ח', כ"ט)].

ודכותה (דברים כ״ה, ס״ה) - ובגוים ההם לא תרגיע ולא יָהָיָה מַנוֹחַ וגו', הַא אַלוּ מַצְאַה מַנוֹחַ לֹא הַיוּ חוזרים".

וכתב ב"תורה תמימה" (איכה א', ג' אות ס"ב):

**"והנה** הדרשה הזאת יקרה היא מאד בהשקפתה הבהירה, והד קולה ישמע בכל דור ודור עד היום הזה".

0 0 0

תקציר המאמרים הקודמים:

במאמר י"א (גליין 21) נתבארו

ב' מהלכים לכך שהשואה היתה הכנה [מבחינה

ישראל".

סגולית] להקמת ישות מדינית יהודית בארץ ישראל: א. "מחיית עמלק". ב. "קנאת ה' לגאולת

במאמר י"ב (גליון 22) נתבאר מהלך ג', שהקב"ה נתן בלב האומות שירדפו את עם ישראל בחו״ל, ורק ״בָּהַר צִיּוֹן וּבִירוּשֵׁלֶם תַּהְיֵה פָּלֵישָה״ (מֹלֹ ג, כּ) -

בכדי שישראל יהיו מוכרחים לברוח לא"י, כי בא קץ הגאולה (קול התור ה', ע"ז).

ובמאמרנו נמשיך בענין מהלך ג' - לראות כיצד עוברת הנהגה זו כחוט השני בכל הגלויות: דהיינו – גלות היונה מחוץ לתיבת נח; גלות אברהם למצרים; גלות יעקב לבית לבן; גלות מצרים; גלות בבל; והגלות והגאולה האחרונה.

#### גלות היונה מתיבת נה

"וַיָשַׁלַּח אֶת הַיּוֹנָה מֵאָתּוֹ לְרָאוֹת הַקַלוּ הַמַּיִם מֵעַל פָּנִי הַאַדַמָה" (ברחשית ח', ח').

**היונה** מייצגת את עם ישראל, **ותיבת נח** מייצגת את ארץ ישראל, וכאשר נח שלח את **היונה** מהתיבה - זה היה רמז לכך שעם ישראל יגלו מארץ ישראל (זוכר חדש נח, ל"כ. - "לֶךְ לְדְ... מֶל בְּחָבֶץ מֲבֶּר מַרְטֶדְ... דְחִיבִי מֵיבַח לֹחַ... בְּדוּגְמָא דָא נָפְקָא לָהּ יוֹנָה מִן הֵיבוּהָא דְלֹחַ..."; וע"ע תיקוני זוהר, תיקון ו', דף כב: תיקון כ"ח, דף נח:).

וממשיך הכתוב (ברחשית ח', ע') -

״וָלֹא מַצְאַה הַיּוֹנָה **ָמָנוֹחַ** לְכַף רַגְּלָה **וַתָּשָׁב אֵלָיו אֶל הַתַּבָּה** כִּי מַיָם עַל פָּנֵי כַל ָהָאָרֶץ...״.

מכאן למדו חז"ל, שזו ההנהגה בגלויות, אשר אמנם יש זמנים בהם ישראל יושבים בשלוה בגלות, וכבר לא רוצים לארץ ישראל, אך לחזור כשהשי"ת רוצה שהיונה [כנסת ישראל] תחזור אל התיבה [ארץ ישראל] – הוא גורם לכך ש"**ולא** מַצָאַה הַיּוֹנָה מַנוֹחַ לְכַף רַגְּלַהּ...

### גלות אברהם אבינו למצרים

הגלות הראשונה היא הגלות של אברהם אבינו למצרים - "וַיְהִי רָעָב בָּאָרֶץ וַיֵּרֶד אַבְרָם מְצָרֵיִמָה...", שהיה בבחינת "מעשה אבות סימן לבנים" - לעם ישראל שגלו למצרים, וכמו שאחז"ל (ברחשית רבה מ', ו') - אמר הקב"ה לאברהם אבינו צא וכבוש את הדרך לפני בניך..." (ועיין רמצ"ן שס).

והנה התוכנית של אברהם היתה לגור במצרים

בשלוה ובכבוד, וכמו שאמר לשרה: "אָמָרִי נַא אַחֹתִי אַתִּ" -וכוונתו שתאמר שהיא אשת איש ובעלה במדינת הים, ולא ימצאו לה תקנה להרוג בעלה, ויניחוה, שהרי משעת המבול גדרו עצמן האומות מן הערוה (שפתי חכמים; בראשית רבה ע', י"ב). ״לְמַעַן יִישָב לִי בַעַבוּרֶך״ – יתנו לי מתנות (רש"י) - ע"ד מש"א ליהנות יהנה כאלישע' (ברכות י: - שפתי חכמים). ״וְחַיִתָה נַפִּשִׁי בִּגְלַלֶּךְ״.

אמנם לבסוף "המצרים עשקו **אותו** חנם, לקחת את אשתו, והקב"ה נקם נקמתו "כי ברוך ה' כך עלתה בימינו אתחלתא רגאולה"

(אגרת הג"ר מנחם מנדל משקלוב זיע"ח. - "השיבה לירושלים" עמוד 28 - לילום הכת"י שם בעמוד 29).

"כי לולא ה' חפץ בנו - לא הראנו את כל אלה, להביאנו אל המנוחה ואל הנחלה, סימנא מלתא היא אתחלתא דגאולה".

(אגרת תלמידי הגרמ"מ משקלוב זיע"ח - "מגחי ירושלים" ח"ב, אגרת א' - לילום הכת"י בכניסה לביה"כ החורבה).



"בארץ ישראל מוסכם אצל כולם: כי

בטרם יבוא המשיח - גאולה תהיה לנו

ע"י רשיון מלכי האומות יר"ה, ויבנה בית

מקדשנו כאשר היה בימי בית שני, ונקריב

קרבנות, ואח"כ יתגלה משיח צדקנו אמן".

(מפי הג"ר יעקב ליב לעווי זיע"ח

ראב"ד בירושלים – בטאון "המגיד"

שנת תרכ"ב - טיין ב"קדושת ליון"

גליון 22 במדור "בעקבי הלאן").





בנגעים גדולים" (רמנ"ן), עד שפרעה החזיק בו לשלחו

ואז - "וַיַעַל אַבְרָם מִמִּצְרַיִם - וְשָׁב לִמְקוֹמוֹ לְדַרְנָּה **עֶלְיוֹנָה** שֶׁנִּדְבַּק בָּה כְּבָרִאשׁוֹנָה" (זוכ"ק לך, דף פ"ג. מתורגס).

## גלות יעקב אבינו לבית לבן

אחרי גלותו של אברהם אירעה גלותו של יעקב אבינו לבית לבן - אשר היתה רמז לשאר הגלויות, וכמו שאמרו בזוה"ק ויצא (קמ"ה:) -

"וַיַּצֵא יַעֲקֹב מִבְּאֵר שָׁבַע וַיֵּלֶךְ חְרָנָה, רֶמֶז כַּד נָפָקוּ יִשִּׁרָאֵל מִבֵּי מַקְדִּשָּא, וְאָתִגָּלוּ בֵּינֵי עַמִמַיָא...".

> **והנה,** למרות שיעקב אבינו היה צריך לעבור מלחמות רבות עם לבן בגשמיות וברוחניות, בסך הכללי לבן שיתף איתו פעולה, והעמיד פני קרוב וידיד, ובביתו יעקב אבינו העמיד את השבטים, והצליח בנכסים. וזה רמז למצב, בו ישראל נמצאים בשלוה בגלות.

> אמנם לאחר עשרים שנה, הזעיף לו לבן פנים –

יוָיִשִּׁמֵע אָת דָּבָרִי בְנֵי**י** לָבָן לֵאמר לָקַח יַעָקב אַת **כְּל אֲשֶׁר לְאָבִינוּ** וּמֵאֲשֶׁר

לְאָבִינוּ עָשָה אֵת כָּל הַכָּבד הַזֵּה. וַיַּרְא יַעַקֹב אֵת פְּנֵי לָבָן וְהִנֵּה אֵינֶנוּ עִמוֹ כִּתְמוֹל שִׁלְשׁוֹם. וַיֹּאמֶר ה׳ אַל יַעַקב שוב אַל אָרָץ אַבוֹתִיךְ וּלְמוֹלַדְתָּךְ וְאָהְיָה עַמַר" (ברחשית ל"ח, ח' - ג').

וכתב רמ"ד וואלי (ברחשית, ח"ח, עמוד ח"ם) -

"והיה זה סימן לישראל, שסמוך אל גאולתן יביא עליהם השי"ת חבלי משיח ופנים זועפים של הנכרים - כדי שידחקום אל התשובה וימהרו לצאת מארץ אויביהם".

וכן ביאר ב"חפץ חיים על התורה" (פרשת וינה -עמוד ס"ט) -

"כשהאומות מדברים סרה על עם ישראל, מעלילים עלינו ודוחקים את רגלינו - בבחינת וישמע את דברי בני לבן' ... מכיון שאנו רואים את' פניהם 'שאינם כתמול שלשום' - בבחינת 'וירא יעקב את פני לבן', **כשהעומדים** בראש הממשלות מראים לנו פנים זועפים - אזי אנו מוכרחים לבקש לנו מקום מקלט, והמקלט היותר בטוח הוא לשוב אל ארץ אבותינו - 'שוב אל ארץ אבותיך'".

וכן ביאר הגאון רבי זלמן סורוצקין זצ"ל ('חזנים לתורם' ברחשית ל"ח, ג") -

**"סימן** הוא לבנים, שבשעה שהקב"ה רוצה

שישובו לגבולם - הוא נותן בלב הגוים להרע ולהציק את ישראל בארצות פיזוריהם".

ומסיים את דבריו:

"...ואשרי היהודי, הרואה אצבע אלקים בזה..." ושומע את קול ה' הקורא אליו: 'שוב אל ארץ אבותיך"".

## גלות ישראל למצרים

הנהגה זו מצינו גם בגלות מצרים, שבזמן יעקב אבינו והשבטים הקדושים, הגלות נבעה מתוך הכרח, וכל מחשבותם היו לשוב לארץ ישראל (וכמש"כ רמ"ד וואלי

בראשית, ח"ב עמ' תשס"ח - עיי"ש).

וכל עוד שהיה כך לא היו צריכים לסבול מפרעה, וכמש"כ החתם סופר ('תורת משה', מהדו"ק, דברים, עמ' - (7"T)

"אע"פ שאבותינו התהלכו מגוי אל גוי ומממלכה אל עם אחר - מ"מ בכל מקום שהלכו היה לבם ועינם וכל מחשבותם אל ארץ נחלתם אשר נתן להם השי"ת, וכן אמרו השבטים לפרעה לגור בארץ באנו, ולא להתיישב, כי בכל רגע האפשרי -

דעתינו על נחלתינו, וכל זמן שהיה דעתם כך - לא שלט בהם פרעה וגזירותיו".

אך לאחר ש"וַיָּמֶת יוֹסֵף וְכָל אֲחֵיו וְכֹל הַדּוֹר הַהוּא" (שמות ל, ר), ואז עם ישראל התרבו והתבססו וחיו בשלוה בארץ מצרים, וכמש"כ (שמות א',ז') "וּבְנֵי יְשִׂרָאֵל פָּרוּ וַיִּשְׂרְצוּ וַיִּרְבּוּ וַיַּעַצְמוּ בִּמְאֹד מְאֹד וַתִּפָּלֵא הָאָרֶץ אתָם", וכבר חשבו להשתקע שם **- או אז הקב"ה נתן** בלב המצרים שיאמרו: ״הָבָה נִתְחַכְּמָה לוֹ כֵּן יִרְבֶּה... וַיָּשִׁימוּ עָלָיו שָׂרֵי מִסִּים לְמַעַן עַנֹּתוֹ בְּסִבְּלֹתָם״ וכל זאת **בכדי שישראל ירצו להיגאל ולשוב** לארץ ישראל.

וכך כתב רמ"ד וואלי (תהלים ק"ה, כ"ה) -

ינישר - וכאשר ויעצמהו מצריו' - וכאשר "יויפר את עמו מאד ויעצמהו בני ישראל ראו את עצמם חזקים ועצומים - **לא** היו חוששים לצאת מן הארץ הטמאה ולחזור לארצם, כי היו מחבבים את מקום הצלחתם כאילו היה מקומם ממש.

**אבל** השי"ת היה חושש להוציאם לשמור בריתו עם האבות, ולכן נתן בלבם של המצרים שישנאו את עמו, ויעבידום בעבודה קשה שלא היו יכולים לסבלה - כדי שיצעקו אליו ית' שיוציאם משם





"אחר החזיונות מרהיבי הלב שבדורנו, הוא

בודאי חזון הישוב הארצי ישראלי, ההולך

ומתקדם בכל ערכיו בשנותיו האחרונות...

(חגרת הג"ר יוסף חיים זוננפלד

זיע"ח - "החיש על החומה", ח"ב,

עמוד 313).

שבו אנו רואים אתחלתא דגאולה".

וימהר את גאולתם, וז"ש: יהַפַּךְ לְבָּם לְשִׂנֹא עַמוֹ לְהָתְנַכֵּל בַּעֲבָדָיו׳. כלומר, שהסכימו לענותם וכו׳״.

וגם בגאולה האחרונה זה הולך באותו אופן - שהרי "גאולת מצרים והגאולה העתידה - שוות הן בדברים הרבה" (מחמר הגחולה להרמח"ל, עמוד ד' בהולחת מכון רמח"ל)].

## גלות ישראל לבבל

ובדומה לזה היתה ההנהגה בגלות בבל, **שבתחילת** הגלות עם ישראל רצו לשוב לארץ ישראל, וכמש"כ (מהלים קל"ז, אי) - "עַל נַהַרוֹת בָּבֵל שָׁם יַשַבְנוּ גַּם **בָּכִינוּ בְּזָכְרֵנוּ אֶת צִיּוֹן**״.

וניטעו גַנות בתים ושבו ונִטְעוּ גַנות וכן אח"כ - "ירמי׳ אמר ׳בָּנוּ בַתִּים וְשֶׁבוּ וְנָטְעוּ גַנּוֹת וְאָכְלוּ אֶת פִּרְיָן׳ (ירמיהו כ״ט, ה׳) ... שהיו בני גולה מצפים לישועת ה' בהרף עין, והיה בעיניהם כחטא ועון לבנות בתים ולנטוע כרמים בחו"ל, עד

> שנאמר להם מירמי׳ עפ״י ה׳ שאין תשועתם ממהרת קודם ע׳ שנה" (שו"ת הת"ם, יו"ד קל"ה).

> אמנם ברבות השנים שעם ישראל נתבססו בבבל, רבים מהם לא רצו לעלות בזמן הפקידה לאחר שבעים שנה, ותירוצם בפיהם – ״פַּשַטִּתִי אֵת בָּתָנִתִּי אֵיכָכָה אֵלְבָּשׁנָּה, רַחַצְתִּי אֶת רַגְלַי אֵיכָכָה אֲטַנְּפֵם" (שיר השירים ה', ג', ועיי"ש במדרש רבה - ועיין

ב"קדושת ליון" גליון ט"ו במחמר מחת הרב בנימין הלוי שליט"ח). ואין מקרא יוצא מידי פשוטו, שהם אמרו באופן פשוט: "אנחנו כבר מסודרים ונוח לנו בבבל, ואין לנו חשק עכשיו לארוז את החפצים, ולצאת לדרך מפרכת, ולטרוח בבנין ארץ ישראל שבינתיים הפכה לארץ לא זרועה" (עיין שנת

ולכן הוצרך להזהירם - "נָסוּ מִתּוֹךְ בָּבֶל וּמַלְטוּ אִישׁ נַפְשׁוֹ אַל תִדַּמוּ בַּעֲוֹנָה" (ירמיהו נ״ל, ו׳) - "אַל תתעכבו שמה להיות נכרתים עמה בעוונה" (מלודת דוד).

ומשיך ומזהירם (פסוקים מ"ה - מ"ו): "צְאוּ מְתּוֹכָה עַמִּי וּמַלְּטוּ אִישׁ אֶת נַפְשׁוֹ מֵחֲרוֹן אַף ה׳. וּפֶּן יֵרַף **לְבַבְּכֶם וְתִירָאוּ בַּשִּׁמוּעָה הַנִּשִׁמַעַת בָּאָרֵץ...״** [״ר״ל אני מצווכם שתצאו פן ירך לבבכם בשמועה..." (מלבי"ם)].

והרחיב רמ"ד וואלי בביאור הכתוב (ירמיה שמוד חכ"ב):

"ועוד כל כך היו רחמיו ית' על עמו ונחלתו, שהזהירם לצאת מתוכה, לא מבעיא **קודם הצרה** - אלא אפילו קודם השמועה הנשמעת בארץ של הצרות העתידות, כדי שלא ירך לבבם מפני המורא, וז"ש: ופן ירך לבבכם ותיראו בשמועה הנשמעת בארץ".

וממשיך ואומר (פסוק נ׳) - "פְּלֵטִים מַחֶרֶב הִלְכוּ אַל הַ**עַמֹרוּ, זִכְרוּ מֵרַחוֹק אֵת ה'** [לשוב אליו], וִירוּשָׁלַם תַּעֲלֶה עַל לְבַבְּכֶם [לשוב לירושלים (מלכי״ס)]״.

ומכלל הן אתה שומע לאו, שאם ישארו בה, לא ימלטו מחרון אף ה' שמתחיל לבעור בה רח"ל.

וכל הנבואות שנתנבאו על גלות וגאולת בבל - הן עצמן מתקיימות שוב בגלות ובגאולה האחרונה (עיין "חחרית כרחשית" להגחון רבי חריה שפירח שליט"ח, מהדורה ב', עמוד ל"ו - ל"ז).

## גלות האחרונה

באותו אופן היה אצל עם ישראל בגלות, היו עליות ומורדות, צרות וישועות קטנות בתוך הגלות, אך בסך הכללי עם ישראל ביססו בגולה את משפחותיהם

וכלכלתם ברוחניות וגשמיות, עד שהיו קבוצות גדולות שחשבו "כי ברלין היא ירושלים..." ("משך חכמה" ויקרא כ"ו, מ"ד). או "וילנא היא ירושלים דליטא ("חזון ליון" עמוד 181 - שם הובא שהגאון ר' משה מגיד זיע"א התנגד באופן כללי לכינוי "ירושלים דליטא", ואמר שזו חוצפה לתת שם זה לעיר על אדמת נכר, ובמיוחד זעם על צבועים בוילנא שהיו מצורריו

הגדולים של הגר"א בחייו, ולאחר מותו **התנגדו** לנסיעה לאר"י בטענה שבזכות הגר"א כבר יש להם 'ירושלים דליטא').

ומאידך ליושבי ירושלים קראו "יושבי החוץ" ("בטוב

ירושלים" עמוד ת"ו, מתוך דרשת הג"ר בן ציון יאדלער זצ"ל - "...רעדו כל אברי שלאנשי ירושלים היושבים לפני ולפנים קוראים ׳יושבי החוץ׳ - כלומר שאנשי הגולה יושבים בפנים ואנשי ירושלים יושבים חוצה... ואז הבנתי מה שאנו אומרים 'מפני חטאינו גלינו מארצנו ונתרחקנו מעל אדמתנו׳, שכל כך נתרחקנו מעל אדמתינו שאנחנו חושבים שעיקר ישיבתנו בגולה, בגרמניה, באונגריה, בפולניה, אוי לאותה בושה ששכחנו אמונתינו...").

וכמש"כ מהריעב"ץ (בהקדמה לסידורו):

"כמדומה לנו בהיותנו בשלווה בחוץ לארץ - שכבר מצאנו א"י וירושלים אחרת דוגמתה... בשבת ישראל בארץ שפניא [ספרד] וארצות אחירות בשלוה בכבוד גדול זמן רב קרוב לאלפים שנה מזמן חורבן בית ראשון... כי יצא מדעתם לגמרי ענין גלותם, והתערבו בגויים..." [עיי"ש

...........

"..וביותר תתחובב נפשנו לתת

תודה למלכות בריטניה... אשר

הפליאה חסדה עמנו, להכיר את זכות

עם ישראל בארץ אבותינו, ולהכריז

על בניז ביתנו בארצנו הסרושה.

ולהציב לנו ניר ו=מלכות נ״ניכ

לדויד". מל"א י"א, ל"ו) בתוכה, ע"י

שלטוז נציב עליוז מקרב אחינו..."

(אגרת הגרי"ח זוננפלד

והגרי"י דיסהין זיע"ח "חל

היהודים", ביחם ל"הלהרת

בלפור" - "האיש על החומה",

ס"ג. עמוד 453)

(מדרש רבה שם).



בהרחבה, שהוא רואה בגרוש ספרד עונש על אותה תחושה שאננה].

## והוצאתי אתכם מן העמים... ובחמה שפוכה

ולכן כאשר הגיע הקץ האחרון של קיבוץ גלויות, וישראל לא רוצים לצאת - הקב"ה נותן בלב האומות לרדוף את ישראל הגרים בארצותם – בכדי שיוכרחו לחזור לארץ ישראל. והוא אשר יעד הקב"ה ע"י נביאו יחזקאל (כ׳, :(7") - 3")

"והעלה על רוחכם היו לא תהיה... והוצאתי אתכם מן העמים וקבצתי אתכם מן הארצות אשר נפוצתם בם ביד חזקה ובזרוע נטויה

ובחמה שפוכה". ["ביד חזקה. אכביד ידי עליהם ואשפור עליהם חמתי, בתת בלב העמים לגרשם ולהוציאם מארצם" (מלודת דוד)].

וכן כתב רבנו סעדיה גאון (נספרו "האמונות והדעות" מאמר שמיני):

"וצרות גדולות יבואו על האומה באותו הזמן, כאמרו (דניאל י״ב, א׳) 'וְהַיְתָה עַת צַרָה אֲשֵׁר לא נהיתה' [א.ה. עיין במאמר הקודם, שהגר"י

לוינשטיין ועוד אמרו, שפסוק זה נתקיים בשואה] ושנאה תתפתח ביניהם וביו הרבה מו האומות עד שיגרשום".

וב"התורה התמימה", להגאון רבי יחיאל מיכל שטרן שליט"א (שמוחל ל' נ', כ"ז), כתב לבאר בזה את דברי רש"ר (דברים ל׳, ג׳):

"שגדול גליות יום קבוץ ובקושי, כאלו הוא עצמו צריך להיות אוחז בידיו ממש איש איש ממקומו".

שבתחילה לעלות, לא יצטרך והקיבוץ להתבצע מתוך **קושי** וצרות.

0 0 0

"משכני אחריה נרוצה" (שיר השירים ה", ד׳) - "הוא נגד ביאת הארץ... משכני נגד קיבוץ גלויות" (ניחור הגר"ח שם).

בתחילה "משכני" בקושי ובאילוץ - "שגרית בי שכני הרעים" [בכדי שאברח אליך].

ולבסוף, אחרי שבאתי לארץ ישראל וטעמתי את טוב הארץ הקדושה גוף השכינה - "אחריף - ממה שהכנסתנו לארץ טובה ורחבה - "ממה שהכנסתנו לארץ אַחֲבִיךְ נָרוּצָה לְאַרְעָא טָבָתָא דְאִיתִקְרִיאַת מַשְׁכָּנוּתַא״

Dear Jews! This unique pamphlet is being distributed all over the Charedi cities and neighborhoods in Israel. We have no governmental aid, as is obvious, and we depend solely on members of the public whom understand the importance of spreading our ideas. Due to the fact that many people all over the country and the Jewish world are waiting to read our message each month, and due to the fact that some noisy haters of us would do anything to prevent us from spreading our ideas, it is of utmost importance that our supporters all over the land help distributing the pamphlet in a professional manner and as much as possible. Car owners are specially called upon to help us with distributing. A professional distributer can work for us in Lakewood, New Jersey, but the costs are already very high. We also want to start distributing a pamphlet in English. We would be very grateful for any contribution and, as said above, for any help in distributing. You can be in touch with us in order to contribute, to take part in distributing or for any questions you may have. Just leave a message at 052-7195368 or better still, send an e-mail to yyy7@neto.bezeqint.net

פגישה היסטורית בחלומי מהלך הייתי במדבר יהודה, והנה לקראתי איש הרב יצחק מרגליות הדור פנים, פאות עבותות מעטרות את לחייו. וכל חזותו אומרת איש מו העבר. "מנין אתה, איש יהודי?"

"מביא אתה לי ראיה שלכם. אדרבה, מהמרד ממקום שבאת, הלא ידוע שרבן יוחנן בן זכאי התנגד התנגדות נחרצת למרד הגדול, מפני שהוא היה כרוך בשפך דם יהודי...".

> "מן המתים אני, חייתי בזמן בית שני ומצאתי את מותי בעת שכבשו הרומאים את העיר. לא ידעתי מדוע ואיר נפליתי לטובה מכל אחי והקיצני ה' קודם תחיית כולם. התוכל לספר לי, מה עלה בגורל ירושלים מאז אותה מלחמה עקובה מדם?"

פניתי אליו בשאלה.

"הבלים וכזבים תדבר על מאור עינינו רבן יוחנן בן זכאי. רבינו התנגד למרד משום שבעין שכלו הטהור ראה, כי מצבו הרוחני והגשמי של עם ישראל נמצא בירידה, ה' בכעסו הסתיר את השגחתו מהם, וממילא המרד הוא חסר סיכוי ויביא לחורבן העם והמקדש כאחד. אבל על מצב כפי שאתה מתאר, שה׳ החזיר לנו את השלטון בירושלים, דבר שלא היה מימי בית חשמונאי, כשאנו שולטים וברצוננו ניתן להקים את המקדש, אלא שזה עלול להיות כרוך במלחמה בעלת סיכוי יותר מסביר עם מחיר ככל מלחמה - אתה מכיר מישהו שהתנגד לזה מעולם? תמה אני על מי שאי פעם בחייו קרא מקרא, אם יאמר כדברים האלו".

"אם ארצה לספר לך את כל תלאותיה של עיר הקודש מאותו יום מר, יארכו הדברים מאד, אך זאת אומר לך, כי כיום שוחררה ירושלים, והיא ביד ישראל!".

"אמור נא לי", הוסיף חברי החדש, "האמנם קבעו כך להלכה הסנהדרין, שאין לבנות את המקדש משום סכנת נפשות?".

"האמנם שוחררה ירושלים?! קח נא אותי אליה מהרה, אולי עוד אזכה לראות היום את התמיד של בין הערביים עולה על המזבח לרצוו...".

"סנהדרין?! מצטער אני להודיער, אך מוסד הסנהדרין אינו קיים כבר מאות בשנים". "לאט לך, אדוני. אמנם ירושלים שוחררה, אך המקדש עודנו בשממונו. במקומו יש בית תיפלה של מוסלמים, ואין איש מישראל נכנס בו".

"אין סנהדרין לישראל??? ועדת ה׳ היא כצאן אשר אין להם רועה??? מי מדריך ומנהיג את ישראל?". "הכיצד? הלא אמרת ששוחררה ירושלים, וכי המקדש לא נכבש, כל־כך גברה ידם של אותם המוסלמים שהזכרת?".

"לא אלמן ישראל, עדיין יש חכמי תורה, אמנם מפוזרים ומפורדים, אך בכל זאת הם המדריכים והמנהיגים את ישראל, ועל־פיהם יהיה כל ריב וכל נגע". "הענין אינו פשוט. אמנם מבחינה מדינית מקום המקדש ביד ישראל, אך אין ישראל רוצים לעקור משם את בית תפלות המוסלמים מחשש לזעם אומות העולם על הפגיעה בחופש הפולחן המוסלמי".

"וחכמי התורה שהזכרת, מה דעתם בענין דחית בנין בית המקדש משום סכנת נפשות?".

"משטה אתה בי! בזמננו, כשהבית עמד על כנו, במשך מאות בשנים היו מצבים בהם נטבחו יהודים ברבבותיהם למען המקדש וקדשיו, ואתם נותנים את בית הדום רגלי אלוקינו למשיסה, מפני חשש של ׳מה יאמרו הגויים׳. אינני מאמין כי הדברים הם כאשר אמרת״.

"למען האמת, חכמי התורה לא מביעים את דעתם בכל הנוגע לעניינים מדיניים ופוליטיים. חכמי התורה מורים רק את אורחות החיים של היחידים".

> "ראה, זה לא רק החשש של מה יאמרו הגויים. למעשה כמו כיבוש המקדש תהיינה השלכות בטחוניות, מדיניות וכלכליות הרות גורל. הארץ גם מלאה מוסלמים לרבבות, וצעד כזה עשוי לגבות מחיר דמים של מאות ואולי אלפי הרוגים יהודים".

"ואיך יהיה כדבר הזה? הסבר את עצמך!".

"וכי אין בית ה׳ אלוקינו שווה את זה? מה זה היה לר? האם בית ה' גרוע מכל חלק אחר בארץ, שנצטווינו לכבשו במלחמה? האם בית חשמונאי שיצאו למלחמה על המקדש לא אבדו על זה כמה וכמה נפשות? בדורות שלנו נטבחו אלפים ורבבות למען חרות המקדש, ואילו אתם - שהמקדש בידיכם - מפקירים אותו מפני חשש סכנת נפשות?!".

"הענין ארוך, זה כמאתיים שנה שהעם הולך ומתרחק מהתורה. השולטים כיום בישראל הם אנשים רחוקים מהתורה ומחכמיה, אשר דעת חכמי התורה לצערנו אינה מעניינת אותם כלל. ובהעדר משמעות להכרעות חכמי התורה בנושאים מדיניים, נמנעים גם הם מלהביע את דעותיהם בעניינים אלו".

"האמנם? מי הם אותם אנשי רשע השולטים בעם, מן הצדוקים הם?".

"ולואי היו אלו הצדוקים, אלו היו מחויבים לכל הפחות לתורה שבכתב. מדובר לצערי באנשים שאינם

המבך



מבוא

ידוע תדע כי גר יהיה זרעך (בראשית ט"ו, י"ג).

"ידוע" - שאני מפזרן, "תדע" - שאני מכנסן;

״ידוע״ - שאני ממשכנן, ״תדע״ - שאני פורקן; ״ידוע״ - שאני משעבדן, ״תדע״ - שאני גואלן.

(ברחשית רבה מ"ד, כ"ח).

עם ישראל איננו היחיד שעצמאותו נשללה ממנו ושמולדתו נשדדה בידי זרים. הוא איננו העם היחיד שערצח והוכרע בידי חזקים ממנו, בידי עמים בעלי זרוע, תקיפים ואלימים, שחמדו ארצות לא להם. היו עמים רבים שגורלם היה גורלו, היו עמים ומדינות לאין ספור ששועבדו בידי זרים, קיבלו עליהם את הדין ועברו ובטלו מן העולם ואיש אינו יודע זכרם, והרי דברי ימי עולם רצופים וגדושים כיבושים והשתלטויות של חזקים על חלשים, של רבים על מעטים, והרי הדבר הזה כגלגל החוזר בעולם, ומאז ומעולם עם את רעהו חיים בלעו.

אך העם היהודי הוא העם היחיד בעולם, מאז נחלק העולם לעמים, ללשונות ולארצות, ששמר אמונים למולדתו ולא נטשאותה אף לשניה אחת-מאז גורש ממנה לפני קרוב לאלפיים שנה. הוא נשא אותה על לוח לבו בכל שבעים הגלויות אליהן הגיע בתפוצתו רבת הממדים. הוא העלה אותה ברטט על שפתיו בכל תפילותיו, ובכל עת מצוא. הוא קונן עליה, הוא התאבל עליה ללא הפוגות, הוא לא רצה לקבל ניחומים על החורבן. "גזירה היא על המת שישתכח מן הלב" אמרו חז"ל, ארץ ישראל לא היתה מעולם בגדר "מת", היא היתה תמיד חיה, ולכן לא נשכחה מלבו אף לשעה קלה אחת.

ולא רק שזכר אותה ושמר את אהבתה בלבו, כי אם גם עשה מאמצים לחזור אליה, אם כדי להשתקע בה לצמיתות, אם כדי להימצא בה זמן מה, אם לפחות

לפקוד אותה מפעם לפעם, הכל לפי התנאים והמסיבות. תמיד, לפי התנאים והמסיבות. תמיד, וללא הרף, נמשכו המאמצים לשוב לחיות בארץ בכל דרך ובכל צורה. היו מקרים והיו אלו מאמצים נועזים וכבדים למדי, והיו תקופות שמאמצי עליה אלו היו כרוכים בסכנת נפשות ממש, אך מעולם לא פסקו.

הם התחילו מיד למחרת החורבן. עוד בטרם נקרש דם הנופלים בקרבות הנואשים עם לגיונות רומא, בטרם היתה כל העיר למאכולת אש ולערימת אפר. צעדי המגורשים, הנמכרים לעבדים, עוד הלמו מרחוק, וכבר התחילו יהודים להתגנב לעיר בכל דרכי עקיפין. עוד בטרם יבש הדיו מהכרזתו של אדרינוס, שחיק עצמות, כי כל יהודי שיימצא בירושלם או במרחק גדול ממנה

יידקר בחרב, וכבר נמצאו יהודים שחרצו נגדו לשון

ארוכה ושבו ופקדו את העיר על אפו ועל חמתו.

משברים ותמורות עברו על ארץ זו, היא עברה מיד ליד, היא החליפה משטרים ומושלים שהפער החברתי והתרבותי ביניהם היו עמוקים מתהום, אך מכנה משותף אחד היה להם: שנאת ישראל, ומגמה אחת היתה להם, להרחיק את היהודים מירושלם ככל האפשר, אך הם העלו חרס בידם ומעולם לא הצליחו במזימתם. יהודים עם קשה עורף, חדור אהבה לוהטת לארץ אבותיו, שם מושלים אדירים ללעג ולקלס. מושלים הלכו ומושלים באו, כל מושל עמל קשות להשאיר בה את עקבותיו, ועם זה להשמיד ולכלות את עקבות זה שקדם לו. שלטון הכיבוש הראשון הקים פסלים ואנדרטאות לעבודה זרה, אחד מהם במרומי הר המוריה במרכזו של בית המקדש, השלטון שבא אחריו הרס אותם עד היסוד, הקים כנסיות ומנזרים על כל צעד ושעל, עד שבא השלטון השלישי וקעקע את כל האתרים הנוצרים שהקים קודמו, והביא במקומם מסגדים וצריחים מוסלמים לארכה ולרחבה של הארץ, ויש ואותם אתרים שימשו בעונה אחת כמקומות פולחן לדתות שונות כאשר אחת הורסת מה שהשניה בנתה, הארץ משנה צורה ומחליפה צורה במהירות רבה,

#### המשך פגישה היסטורית

מחויבים לה׳ ולתורתו כלל, מתנהגים הם בכל על־ פי תרבות המערב, תרבות יוון ורומא, ומטמאים את ירושלים בתועבותיה של רומא״.

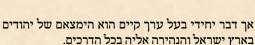
"איככה תאמר, אם כן, כי שוחררה ירושלים, הלירושלים הזאת צפינו, אם אליה יחלנו? לירושלים של חיי בליינות רומאיים, הלא לירושלים של המקדש, לירושלים עיר האלוקים צפינו, עליה נלחמנו, עליה חרפנו את נפשנו. והיא עודנה לשמה, וכבודה למרמס".

ואז נשתטח האיש ההדור מלוא קומתו ארצה, ויזעק בקול גדול -

"אהה אלוקי, למה הרגזתני להעלות אותי מקברי טרם זמני. למה זה מקבר יצאתי לראות עמל ואון, לראות את עיר קדשך כבושה בידי אויביך, אויבי תורתך ומקדשך". כה זעק בקול גדול ונורא.

נרעדתי ונזדעזעתי ונרתעתי לאחורי. ואיקץ, והנה חלום.





לא פעם היתה זו מציאות עלובה, תנאי קיום אומללים, לא פעם היתה הנהירה לארץ ישראל כרוכה בסיכונים אין ספור, לא פעם היו החיים בארץ עצמה חסרי בטחון מינימלי, אך בכל זאת היתה הזהות היהודית של ארץ ישראל - הדבר היחידי הקיים והבלתי משתנה. זיקתם של היהודים לארץ ישראל והחוטים הסמויים והגלויים בין הארץ לבין העם בפזוריו היו הדברים הבטוחים ביותר. בעוד שהימצאם של הצלבנים והביזנטים ודומיהם בארץ ישראל היתה רק פיקציה היסטורית, מצב כפוי ובלתי נסבל, מין אפיזודה חולפת.

רציפות הישוב היהודי בארץ ישראל היא עובדה שאין לפקפק בה כלל, כשם שאין לפקפק ברציפות העליה לארץ ישראל אף בתקופות החמורות והקשות ביותר. הצלבנים משמידים את הישוב היהודי בירושלם וביתר ערי הארץ, ורגלי סוסיהם מבוססות בדם יהודי כדבריהם, אך איך שהוא נמצאים יהודים בירושלם גם במצב זה, והם עושים כביכול "במלאכת הצביעה", וכל הסיירים ועולי הרגל [היהודים!] מספרים עליהם בהרחבה, והנה מבהיק מרחוק אורם של שלש מאות החכמים מבעלי התוספות הצרפתים שעלו והשתקעו בארץ ישראל דוקא בימי שלטון הרשע של הרוצחים נושאי הצלב ואבירי דת החמלה הנוצרית.

העליה לארץ ישראל לא פסקה מעולם, היא הולכת ונמשכת זה כאלפיים שנה. שיירה ארוכה, ארוכה, רבואות רבואות יהודים זקנים וצעירים הולכים וזורמים בשורה אינסופית, נופלים וקמים נופלים וממשיכים. - רבים אינם זוכים ונופלים בדרך אל הארץ היעודה במדבר העמים, וחול המדבר מכסה אותם, אך רבים יותר זוכים ומגיעים, ומהם כאלה שאף זוכים ומכים שרשים

בארץ היהודים, היא הארץ היחידה על פני תבל כולה המקבלת את השבים אליה באהבה ובחיבה, היחידה הפושטת את זרועותיה לקבל את בניה השבים לחיקה, ומתרפקים אליה באהבתם ובנאמנותם שעמדו בכל המבחנים שנהרי נחלי דם לא שטפוה ושמוקדי אש לא רילוה

בעמודים המונחים לפנינו יסופר חלק מסיפורה של העליה הבלתי פוסקת, חלק מההרואיקה של העליה בת האלפיים שאין לה אח ודוגמא, סיפור הנס של עם גולה ונודד הנושא אתו תמיד את חזון הגאולה ובשורת השיבה לארץ עתיקה־חדשה, של עם המלקט משולחנות שבעים עמים ונושא בלבו את שרביט הניצוח של מלכות ישראל, של עם שמאות שנות דם ויסורים לא טשטשו את דמותו, לא השכיחו את געגועיו לארץ מכורתו, ולא דכאו את שאיפתו וחתירתו לגאולה שלמה בארץ הבחירה.

עם עליית תלמידי הבעש"ט. ותלמידי הגר"א מוילנא לצפת, לטבריה ולירושלם, מסתיים סיפורו של ספר זה, שכן איתה מסתיימת מבחינה מסויימת תקופה גדולה בתולדות העליות, היא חותמת דף מזהיר. ולא עוד, אלא שעליה זו היא שהניחה את היסודות לכל העליות שבאו אחריה, היא שהכשירה את הקרקע ושהכינה את הכלים לקליטת העליות האחרות.

סיפורה של העליה לארץ ישראל לא תם, אחרי הפרושים הוסיפו יהודים לזרום לא"י, הפעם גדלו המספרים, הורחבו ההיקף והממדים, אף בעצם ימינו אלה ממשיכים יהודים לעלות לא"י. הפעם לא על גבי דבשות גמלים וספינות מפרש, אלא באמצעי תובלה חדישים ביותר. סיפורה של העליה לא"י הולך ונכתב לנגד עינינו, עדיין לא תם ולא יתום עד אשר יתכנסו כל הגלויות לציון ושמחת עולם על ראשם.

## [פרק א] דמדומי שקיעה וחורבן

חורבן הבית השני שם אמנם קץ לעצמאות ישראל בארצו הקדושה ולקיומו של המרכז היהודי הגדול, לב האומה, שהקרין מאורו על כל תפוצות ישראל. אך לא רק שלא ניתק את הקשר שבין העם לבין בית מקדשו ועיר המלוכה, אלא שחיזק והעמיק עוד יותר את הזיקה שבין שניהם. כל החוקים והגזירות שהוציאו הכובשים האכזרים, למנוע שיבת יהודים לארצם ולאסור דריסת רגל יהודית בארץ אבותיהם - כדי שהארץ תשאר שממה לנצח ושהעם היהודי יתנוון בשבעים גלויות - כל אלה לא רק שלא הועילו להם לשליטי רומא, ולא השיגו את מטרתם, אלא שגזירות אלה ליבו עוד יותר את אש האהבה בין העם הגולה לבין ארצו השדודה ואת הנהירה אליה בכל התנאים ובכל המסיבות.

מסתבר כי חורבן הבית לא הביא להרס מידי, פיסי, של העיר כולה או של בית המקדש. אלפים נפלו במלחמה, וישנן דיעות סותרות על מספר הנופלים. אך הישוב היהודי בירושלים המשיך להתקיים כשהוא נתון בצבת שלטונה של רומא, שליחיה ונציביה באזור, וזכה אפילו לשמץ של אוטונומיה פנימית.

ישנן הוכחות רבות להנחה כי למרות הקשיים והבעיות ההלכתיות שנבעו מהמצב החדש, עוד המשיכו להקריב קרבנות ולעבוד עבודת ה' על הריסות הבית. יוסף בן מתתיהו מספר בספרו "מלחמת היהודים עם הרומאים" כי אחרי החורבן נשארו בניני האבן על תילם, ורק צפויי העץ עלו בדליקה, ואילו צפויי המתכת נמסו באש הגדולה. אף אם נתיחס בהסתייגות לדבריו שנכתבו





בהיותו בשבי הרומאים, הרי יש יסוד להנחה כי עיקרו של הבית נשאר, וכי הרומאים ראו אפילו בעין יפה את חידוש העבודה בבית המקדש, מתוך רצון לא להסעיר את הרוחות למעלה מן המידה ולגרום להתלקחות של מרד לנוכח הפסקת עבודת ה׳. המלחמה בארץ ישראל, שלא כמלחמות אחרות, הקיזה את דמם. הם היו זקוקים להתאוששות ורצו בחיי שקט בכל מחיר, והקרבת קרבנות לא הפריעה להם. אף בארצות כבושות אחרות נהגו להעניק אוטונומיה פנימית לתושבים.

יש להניח נוסף על כך, כי הם בודאי לא בחלו בהכנסה הכספית הגדולה שהיתה צפויה להם עקב העליות לרגל. מאידך גיסא היו יהודי ארץ ישראל מעונינים להמשיך בעבודת המקדש כל עוד הדבר ניתן להם.

דבר זה נמשך עד אשר חילל אדרינוס את קדושת המקום על ידי העמדת פסלים והקרבת קרבנות לאלילים - דבר שגרם לפרוץ המרד של בר כוכבא. בכל אותה תקופה שנמשכה כששים ושתים שנה אחרי החורבן, נתקיימה - אם אמנם תוך קשיים רבים - עבודת ה׳ בבית המקדש. אחרי שירושלים נכבשה בידי בר כוכבא שהחזיק בה כארבע שנים לא היו כל בעיות. עבודת ה׳ נמשכה באין מפריע, נעשו אפילו הכנות רבות לשיקומו של בית המקדש, אף מינו כהן גדול ונמצאו מטבעות רבות מהשנה הראשונה למרד עם הכתובת "אלעזר הכהן". המונים עלו אז להר הבית לשפוך שיח, בפרט בימי חג, ובן זומא נמצא עומד על גבי מעלה אחת בהר הבית ראה אוכלוסים ואמר "ברוך חכם הרזים" (תוספתה ברכות פ"ו, ירושלמי ברכות פ"ט ה"ח, בבלי שם נ"ז ע"ב).

**חכמים** רבים משערים, כי באותה תקופה נשנו כל הדינים של "אין בונים בית המקדש בשבת ולא ביום טוב ולא בלילה", וכן כל ההלכות של קרבן צבור הבא בטומאה, ודיני המותרים להכנס להר הבית לשם בנין ותקון והוצאת הטומאה - אם אין כהנים ולא לוים ולא ישראלים טהורים. אף פסחים הקריבו אז, וגם יהודים מארצות אחרות עלו לרגל, אז חי אותו גוי מנציבין שהתחפש כיהודי ואכל מהפסח וערמתו נתגלתה על ידי רבי יהודה בן בתירה, שחי אחר החורבן, ואף רבן גמליאל דיבנה אומר לטבי עבדו צא וצלה לנו את הפסח על האסכלא. (וראה ב"ירושלם בספרותנו" לרבי ישראל זאב הורבין המלטע

רק אחרי שנכשל מרד בר כוכבא - חרש טורנוסרופוס את ההיכל ולא השאיר בו אבן על אבן, אולי באמת כדי למנוע כל אפשרות של הקרבת קרבנות, אדרינוס הרס את ירושלם לחלוטין הפך את שמה ל"קולוניא איליא קאפיטולינא" (אחד השערים של עיר זו נתגלה ונמצא כמעט שלם בחפירות שרידי מבצר ה"אנטוניא" בצפונו של הר הבית), הוא העמיד שני פסלים ענקיים על הר הבית (בסיסו של אחד מהם תקוע בתוך החומה הדרומית של הר הבית של ימינו כשהוא הפוך).

לפי המקובל אסר אדרינוס לבוא לירושלם ואף להתקרב אליה במרחק מה ממנה, אך איסור זה שההסטוריונים ראו אותו עד לאחרונה כעובדא בדוקה, קמו חוקרים אחרים והטילו ספק בקיומו. אלה טוענים כי אין לכך הוכחות אוביקטיביות ברורות, הוא אף אינו מוזכר במקורות הרשמיים של אדרינוס או של הקיסרים הרומאיים האחרים, ויתכן כי כל ענין האיסור הוא המצאה של אבות הכנסיה הנוצרית בתקופה מאוחרת יותר, שבקשו להדגיש את גודל ענשם של היהודים. לזה יש להוסיף כי במקורות שלנו איסור כזה אינו מוזכר במפורש, ואין ספק כי אילו היה קיים איסור כזה היה מוזכר בדברי חז"ל בכל צורה שהיא. להיפך, אנו מוצאים בחז"ל כי יהודים ביקרו בירושלם ועלו לרגל אליה אף לאחר ה"איסור".

רבי יוסי בר חלפתא מספר "פעם אחת הייתי עומד בירושלם ומצאתי תינוק אחד של בית אבטינס אמרתי לו... אבותיך לפי שהתכוונו להרבות כבודם ולמעט כבוד שמים לפיכך נתמעט כבודם ונתרבה כבוד שמים" (ירושלמי יומה סוף פ"ג ושקלים פ"ה ה"ה), כלומר שלמרות החורבן נשארו בירושלם שרידי משפחות מיוחסות. רבי יוסי מספר במקום אחר (נרכות ג) כי התפלל בחורבה אחת מחורבות ירושלם. בנו רבי ישמעאל עלה מהגליל לירושלם להתפלל שם. פעם אחת הלך בחברתו של תלמיד אחד "בשוקא דציון". אותו תלמיד פחד, אולי בגלל הגזירה או הנוהג, ורבי ישמעאל הוכיחו ואמר לו "פחדו בציון חטאים" (נרכות ס). כן מסופר על רבי יוסי באחד שהדיר את אשתו שלא לעלות לירושלם והתיר לו רבי יוסי את נדרו ועלתה (תוספתה מדרים ה), ובית רבן גמליאל ביבנה העלה את מתיו לקבורה בירושלם (שמחות פ"י).

בימי העליה לירושלם נהגו העולים מנהג אבילות (תוספתה נדרים ה) האומר הרי עלי שלא לאכול בשר ושלא לשתות יין כיום שראיתי את ירושלם כשהיא חריבה אסור, בענין המעלה פירות מן הגליל ליהודה או עולה לירושלם - פוסק רבי מאיר כי הוא אוכל מהם עד שהוא מגיע למקום השביתה, והרי רבי מאיר חי בתקופה שלאחר כשלון מרד בר כוכבא. על שמעון קמטרא מסופר כי שאל את רבי חיא הואיל והוא עולה לירושלם כל שנה מה דינו לגבי קריעה על החורבן (ירושלמי ברכות פ״ט), על רבי עקיבא וחבריו רבן גמליאל ורבי אלעזר בן עזריה, מסופר כי היו עולים לירושלם, הגיעו לצופים קרעו בגדיהם, הגיעו להר הבית וראו שועל יוצא מבית קדשי קדשים (מכות כג ועוד), על רבן יוחנן בן זכאי מסופר כי היה יוצא מירושלם והיה רבי יהושוע הולך אחריו וראה בית המקדש חרב (אדר"ן פ"ד ועוד). וכן מצאנו את רבן יוחנן בן זכאי ורבי אלעזר בן ערך יוצאים מירושלם (הגיגס יד ועוד). על רבי צדוק מסופר כי נכנס לבית המקדש וראה אותו חרב (מנדב"ה רבה פ"ל).

------



## גאולה ותשובה -מי קודם?

לתוב בפרשת נצבים (דברים ל,

יַהְיָהְרָּהְ כִּי יְבֹאוּ עֲלֶיךְּ... הַבְּּרָכָה וְהַקְּלְלָה... וַהַשֵּׁבֹתָ אֶל לְבָבֶךְ בְּכָל הַגּוֹיִם אֲשֶׁר הִדִּיחֲךְּ ה׳ אֱלֹהֶיךְּ שְׁמָּה. **וְשַׁבְּתָּ עֵד ה׳** וְרָחֵמֶךְ וְשָׁב**ִּרְרָ.**. וְשָׁב ה׳ אֱלֹהֶיךְּ אֶת שְׁבוּתְךְּ וְרָחֵמֶךְ וְשָׁב וְקִבָּצְּדְּ מִכָּל הָעַמִּים...״.

מבואר שבתחילה יעשו תשובה, ואח"כ תהיה גאולת "קיבוץ גלויות".

וקשה, שבהמשך הכתובים משמע להיפוך, שבתחילה יתקבצו לארץ ישראל, ואח"כ יעשו תשובה. וכפי שממשיך הכתוב (פסוקוס ד-י) "אָם יִהְיֶה נַּדְחַךְ בִּקְצֵה הַשְּׁמְיִם מִשְׁם יְקַבֶּצְךְ ה' אֱלֹהֶיףְ וּמִשְׁם יִקְהָבִּיךְ ה' אֱלֹהֶיףְ וּמִשְׁם יִקְהָבִיץְ ה' אֱלֹהֶיףְ וּמִשְׁם יִקְהָבִיץְ ה' אֱלֹהֶיףְ וּמִשְׁם יִקְהָבִיץְ ה' אֱלֹהֶיףְ אָל הָאֶרֶץ... וּמְל ה' אֱלֹהֶיףְ אֶל הָאֶרֶץ... וּמְל ה' אֱלֹהֶיףְ בְּכָל לְבְבְּךְ וּבְּקֹל בִּיְה... בְּי תְשׁוּב אֶל ה' אֱלֹהֶיףְ בְּכָל לְבְבְּךְ וּבְכָל נַפְשֶׁךְ״.

0 0 0

## "גאולת אחישנה" - ו"גאולת בעתה"

התשובה נמצאת בדברי פה שלישי להגר"א – הגאון רבי יצחק אייזיק חבר זיע"א ("שים יפֿסק", דרופ לשנת חבונה, פֿות ז' – עמוד קנ"ו), עפימש"כ (ישניהו ס, כג) "אֲנָי ה' בְּעַהָה אֲחִישֶׁנָה", ואמרו (סנסדרין פֿת, פֿ): "זכו – אחישנה, לא זכו – בעתה".

ומעתה יתבארו הכתובים, שתחילת הפרשה מדבר ב"גאולת אחישנה" - ש"התשובה יקדם לגאולה - מאחר שעדיין לא הגיע זמנו האחרון, ולכן 'וְשַבְּתָּ עַד ה' אֱלֹהֶיף', והיינו תשובה מאהבה שמגעת עד כסא הכבוד, כמאמר רז"ל שם... ואח"כ 'וְשָׁבַ וְקַבֶּצְּךְּ".

והמשך הפרשה "מדבר ממדרגה שניה שהוא 'בעיתה' ח"ו כשלא יהיו זכאין, שאז יתאחר זמן הגאולה לאורך ימים עד אשר "יִהְיֶה נַדְּחֲךּ בְּקְצֵה הַשְּׁמִים וכו'", ואז - כשיגיע זמן - יקדם התעוררות הגאולה לתשובת ישראל מדרכיהם... לצד הזמן המיוחד לכם".

וכל זה לענין תחילת הגאולה, והוא גאולת משיח בן

יוסף. אמנם קודם השלמת הגאולה ע"י משיח בן דוד היצטרך כביכול הוא יתברך לעורר ישראל לתשובה, והוא מה שכתוב אח"כ "וּמָל ה' אֱלֹהֶיךְ וכו׳ תְשׁוּב וְשְׁמַעְתָּ" ולא הזכיר כאן

אח״כ ״נְּמֶל ה׳ אֱלְהֶיךְּ וכּו׳ וְאַתָּה תְשׁוּב וְשְׁמֵעְתָּ״ ולא הזכיר כאן יְבְּכֶל לְבָבְךְּ וּבְכֶל נַפְשֶׁךְּ׳, כי התשובה הזאת לא תהיה מאהבה, אלא ע״י יסורים גדולים ובירור ומירוק וזיכוך״. עכ״ל הגרי״א חבר זיע״א [\*].

תורה ציון

זכו אחישנה -

לא זכו בעתה

0 0 0

## הכללים לצעוד ב"גן המבוכה"

לאחר פתיחה זו, יש לנו את ה״מפתח״ לצעוד בבטחון ב״גן המבוכה״ בענין זה, שמחד מצינו מדרשים שאומרים שהגאולה תלויה בתשובה, ומאידך מצינו מדרשים שאינה תלויה בתשובה.

והכלל בזה הוא: שהמדרשים שאומרים שהגאולח תלויה בתשובה - מדובר: או ב"קיבוץ

[\*] הדברים מבוארים ג"כ ב"אבן שלמה" (פרק יא, סעיף ט): שם הוא מביא את דברי הגר"א (נכיחורו לתיקוני זוכר תיקון כ"ב - טד, הוא מביא את דברי הגר"א (נכיחורו לפי הזכיות של פקודין, וכמ"ש (תסלים זכ. ז) "הַיּוֹם אָם בְּקְלוֹ תַשְׁמְעוֹיִ" כו', אבל קץ האחרון לא תלוי בתשובה אלא בחסד, כמ"ש (יחוקאל פרק כ' - פסוקים ע'; י"ד; כ"ב) 'וְאַעָשׁ לְמַעַן שְׁמִר כו", וכמ"ש בתפלה למען שמו באהבה". [ועיין לכלן שדבריו מפורשים פזור"ק].

ובהגה"ה שם הביא קיצור מביאור הגר"א בכמה מקומות, וו"ל: "כי... אם חלילה לא יזכו ותהיה בעתה - לא תהיה אז רק פקידה כמו שהיה בכית שני בימי כורש...". [כלומר, שיתחיל רק גאולת משיח בן יוסף, וכמש"כ הגר"א (נכיחור! לחקוני זוסר חדם - דף סו, ה): "...בתחילה יתער בשמאלא [= בתחילה תתעורר הגאולה מצד שמאל דהיינו במידת הדין], 'שְׁמֹאלוֹ תַּחַת לְרֹאשִׁי', והוא יהיה פקידה כמו שהיה בבית שני בימי כורש..."].

ואח"כ הקב"ה יכוף את ישראל לעשות תשובה כדי להשלים הגאולה ע"י משיח כן דוד, וכמו שממשיך שם כשם הגר"א:
"...ואז יהיה להם חבלים וצרות גדולים... וע"ז נאמר (יחקאלכ.
"...ואז יהיה להם חבלים וצרות גדולים... וע"ז נאמר (יחקאלכ.) אָם לא כְּיִך חֲזְקָה... וּבְחֵמָה שְׁפוּיְבָה אֶמְלוֹךְ עֲלֵיכֶם", ואח"כ יגאלו ברחמים גדולים". [כלומר, הגאולה ברחמים גדולים" - הוא גאולת משיח כן דוד, וכמש"כ הגר"א (שס): "וימין מקרבת, כמ"ש וברחמים גדולים אקבצך, שיפקון בסימרא דימינא [= שיצאו בצד ימין, המבמא את מידת החסד], ע"י משיח כן דוד שעליו נאמר 'וִימִינוֹ הְחַבְּקַנְנִי (שַכּ״ש בּ.וֹ).





גלויות" דמשיח בן יוסף, ולענין להקדימו קודם הקץ האחרון ["גאולת אחישנה"]. **או** בגאולה השלימה ע"י משיח בן דוד.

והמדרשים שאומרים שאינה תלויה תשובה -מדובר ב"קיבוץ גלויות" דמשיח בן יוסף, ולענין שהגיע הקץ האחרון - "בעתה".

וכעת נביא כמה מקורות:

0 0 0

## בין עושין תשובָה בֵּין שֵׁאֵין עוֹשִׂין בּי - בָּעוֹנָתָה הִיא בָּאָה

אָ שמות רבה (ככּ,ינּ): "אָמַר רַבִּי יוֹחָנָן: אָמַר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לִיִשִׂרָאֵל, אַף עַל פִּי שֵנָתַתִּי קִצְבָּה לַקֵּץ שַׁיָבוֹא, [שענינה של ה"קצבה" הזו היא, ש]**בֵּין** [אם] עוֹשִׂין הְשׁוּכָה בֵּין שָׁאֵין עוֹשִׂין - בְּעוֹנָתָהּ הִיא בָּאָה, - [מכל מקום] אָם עוֹשִין הְשוּבָה אֲפִלוּ יוֹם אֶחָד, אֲנִי מֵבִיא אוֹתָהּ שֶׁלֹא בִּעוֹנָתָהּ, הֵוֵי: הַיּוֹם אָם בַקלו תשמעו״.

ומבואר בפירוש, שכאשר מגיע הקץ האחרון - "בֵּין עושין תְשׁוּבָה בֵּין שָאין עושין - בְּעוֹנָתָה הִיא בָּאָה״.

ורק בכדי שהגאולה תקדים ותבא "שֶׁ**לֹא בְּעוֹנֶתָה**" – זה תלוי בכך שיעשו תשובה, ועל זה נאמר "**הַיּוֹם** - אָם בָּקֹלוֹ תִשְׁמַעוּ". שבכדי שהגאולה תגיע "הַיּוֹם - שֶׁלֹא בְּעוֹנָתָהִ" - זה תלוי ב"בְּקֹלוֹ תִשְׁמַעוּ".

(ועיין בדברי הגר"ח שהבחנו בהערה ח', במה שהזכיר פסוק זה).

## וֹאִי כָּא יִזכּוּ - בִּעִתָּה

ב. זוה"ק וירא (קח,ג): "אָמַר רַבִּי יוֹמֵי כַּמָּה אִית לָן לְאִתְמַשְּׁכָא גּוֹ גָּלוּתָא עַד הַהוּא זִמְנָא, וְכֹּלָּא **תָּלֵי** לֵיה קוּדְשָׁא בְּרִיך הוּא כַּד יְתוּבוּן בִּתְיוּבְתָּא - אִי יִזְכּוּ. **וְאִי לָא יִזְכּוּ** - כְּמָה דְאִתְמֶּר בְּהַאי קְרָא דִּכְתִיב אֲנִי ה׳ בְּעִתָּה אֲחִישֶׁנָּה. זָכוּ אֲחִישֶׁנָּה לֹ**א זָכוּ בְּעִתָּה״.** 

## ַוְכַד מָטָא זִמְנָא – קוב״ה אַשְׁנַח לִּיקָרָא דִּשְׁמֵיה

ג. זוה"ק אחרי מות (פו,נ): "תָּאנָא, בְּכָל זִמְנָא דְּיִשְׂרָאֵל בְּגָלוּתָא, **אִי אִינּוּן זַכָּאִין**, קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא **אַקְדִּים** לְרַחֲמָא עָלַיְיהוּ, וּלְאַפָּקָא לוֹן מִנֶּלוּתָא. [= שהזכויות

גורמות שהקב"ה **מקדים** הגאולה קודם הקץ האחרון].

וָאָי אִינּוּן לָא זַכָּאִין - מְעַכֵּב לוֹן בְּגָלוּתָא **עַד הַהוּא** זְמְנָא דְּאִתְנְּזַר. וְכַד מָטָא זִמְנָא וְאִינּוּן לָא אָתְחַזְיָין - קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא אַשְׁנֵּח לִיקֶרָא דִּשְׁמֵיה, וְלָא אַנְשֵׁי לְהוּ בְּגָלוּתָא, הַדְא הוּא דְכְתִיב וְזָכַרְתִּי אֶת בְּרִיתִי יַעֲקוֹב וְגוֹ׳. אִלֵּין אֲבָהָן דְּכֹלְּא, רָזָא דִשְׁמָא קַדִּישָׁא״.

כלומר, שכשמגיע "בעתה" - אע"פ שאינם ראויים, הקב"ה גואלם למען שמו. (ועיין נדנרי הגר"ה שהבחנו לעיל. בהערה ח'. ובדברי הזוה"ק להלן).

## ּוָאָם כָּא יַעַבִּדוּן בָּדְ עוֹבִדִין טָבִין - וּגָאַלָּתִידְ אָנֹכִי

ד. תיקוני זוהר (פקון כ״ה, דף נ, ב): ״לִינִי הַלֹּיְלָה וְהָיָה בַבּקֶר אָם יִגְאָלֵךְ טוֹב יִגְאָל - אָם יַעֲבִיד בָּךְ יִשְׂרָאֵל עוֹבְדִין ַטָבִין... - שַׁפִּיר, הִגְאָל עַל יְדֵי דְיִשְׂרָאֵל עָלָאָה דְּאִיהוּ בַעִלֶּךְ, טוֹב וַדַּאי.

וָאָם לָא יַעַבְרוּן בָּךּ עוֹבְדִין טָבִין - וּגְאַלְתִּיךּ אָנֹכִי חַי ה' שָׁכְבִי עֵד הַבּּקֶּר...״.

לפי"ז כך יתבאר הכתוב "שָׁבְבִי עֲד הַבֹּקֶר". מש"כ "שָׁבְבִי" - הוא המצב המקולקל של הגלות, שאז כנסת ישראל שוכבת בעפר. וכנגד זה - כשמתחילים ימות משיח בן יוסף, מפסיק המצב של "שָׁבְבִּי", וכפי שאומר הרמח"ל (מאמר סגחולם) שעל משיח בן יוסף נאמרו הכתובים של "קימה", כגון (מיכה ז,ח) "בִּי נָפַלְתִי קְבְּתִר". וכן הכתוב (ישטיהו נב,ב) הְתְנַעֲרִי בֵעֶפָר קוֹבִוּ שְׁבִי יְרוּשֶׁלָם". וכן הכתוב (ישעיהו ה,ה) קוֹבִוּ אוֹרִי כִּי בָא אוֹרֵךְ.

ומש"כ שהקץ האחרון הוא "עַד הַבֹּקֶר" - הוא בשנת ת"ק לאלף השישי, שהוא כנגד הבקר של יום השישי - שאז נברא האדם (סנסדרין לח,ב), ובמקביל לזה בשנת ת"ק לאלף השישי מתחילה גאולת ישראל שנקראת ״כִּי חָלָה גַּם יָלְדָה צְיּוֹן אֶת בָּנֶיהְ" (יפעיסו סו, ח), והוא הקץ האחרון לתחילת ימות משיח בן יוסף.

וכמש"כ ה"אור החיים" על התורה (ויקוא ו, ג) "כל הלילה שהוא זמן הגלות הנמשל ללילה, עד הבקר שיריק עלינו כבודו ואתא בקר, והזמן הוא אחר עבור ת"ק לאלף הששי. לפי מה שקדם לנו מדבריהם ז"ל (נ"ר יט, ח) "כי יומו של הקב"ה אלף שנה", ומהשכל, יהיו ת"ק ראשונה מדת לילה, ות"ק שניה מדת יום, והודיע ה' כי עד הבקר - כי כשיגמור ת"ק שנה בגלות ... יהיה העליה".





וביאר הגר"א (דף מ,ה מדפי סגר"ה): "אם יעביד בך ישראל עובדין טבין... וכמ"ש זכו אחישנה, ואם לאו "עד הבקר" - קץ האחרון, שהוא בחסד ולא בזכות, והוא בעתה". עכ"ל [\*].

## קץ דקודשא בריד הוא ר לא תַלָּיָא בִּזִּכְוָן -

ה. תיקוני זוהר חדש (דף ג ע"ב מדפי סגר"ה): "דְקַץ אִית **בְּכָל דָּרָא וְדָרָא כְּפוּם זַכְוָן דִּילְהוֹן**... וּבְגִין דָּא כָּל הַהָּצִין כָּלוּ, וְכֹלָּא הַלְיָא בְּתְיוּבְהָא.

אֲבַל קֵץ וּזְמַן דְשַׁוִּי קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא - לָא תַּלְיָא בְּזְכְוָן וּבְמִדּוֹת דְּכָל דְּרָא וְדָרָא, אֶלָא בֵּהּ תַּלְיָא, הָדָא הוּא דְּכְתִיב ׳**לְמַעֲנִי לְמַעֲנִי** אֶעֱשֶׂה׳ (ישטיה מה), יָנְאָעַשׂ **לְמַעַן שְׁמִי׳** (יחזקחֹל כ).

וּבָגִין דָא, כָּל מֵץ דְּכָל דַּרְגָּא - כְּפוּם זִכְוָן דִּבְנֵי נָשָׁא אִיהוּ. וְקֵץ דְּקוּרְשָׁא בְּרִיךְ הוּא - לֹא תַּלְיָא בְּזִכְוָן דִּלְהוֹן״.

וביאר הגר"א. "אבל קץ וזמן דשוי קוב"ה כו'. כמ"ש זכו אחישנה לא זכו בעתה" [\*]

ראיתי באחד ממחברי זמנינו, שהקשה מהזוה"ק נשא (קכב, א), שהביא את הכתוב "ואעשה למען שמי" לענין "כל הקצים כלו ואין הדבר תלוי אלא בתשובה, דאיהו שלימו דשמיה". ומתוך כך הסיק ש"למען שמו" שייך רק בתשובה. - אמנם דבריו נסתרים מדברי הזוה"ק והש"ם ומדרשי חז"ל, אשר שפתיהם ברור מללו, ש"בעתה" הגאולה באה ללא תשובה.

אמנם התשובה לקושייתו פשומה, והיא מבוארת מתוך פשמ דברי הזוה"ק שם "כל מאן דעביד תשובה גרים לאחזרא ה' לאת ו' ופורקנא בדא תלייא", כלומר שהאותיות ו"ק שבשם הוי"ה - תיקונם תלוי בתשובה, אמנם האותיות י"ק שבשם הוי"ה - אינם נפגמים בעוונות, ואין תיקונם תלוי בתשובה בלל. (וכן ביאר שם ב"תולדות ילחק" להג"ר ילחק כהנא, תלמיד הגרי"א חבר זיע"ח, פרק ס"ו).

ומעתה הכל מיושב, שהזוה"ק (מסה) מדבר כשבאים להקדים את הגאולה קודם הקץ האחרון, שזה שייך דווקא ע"י תשובה, וכשעושים תשובה נגאלים "למען שם ו"ק שבהוי"ה" - שתלוי במעשי בני אדם [ואז מרויחים שהגאולה אינה בבחינת "נהמא דכיסופא", וכפי שנאמר על הגאולה שבאה ב"מתנת חינם - למען שמו הגדול" - "לא לְמַעַנְכֶם

אָנִי עשֶׁה נָאָם ה"א, יַנָּדַע לְכֶם, בּוֹשׁוּ וְהִבֶּלְמוּ מִדַּרְכֵיכֶם בֵּית יִשְׂרָאֵל" (יחוקאל לו, לב)].

וכאן (נמו״ה) הזוה״ק מדבר כשהגיע הקץ האחרון, שאז הגאולה באה ללא תשובה, ואז הגאולה היא "למען שם י"ק שבהוי"ה", שאינו תלוי במעשי בני אדם.

ונרחיב עוד מעם: אמרו חז"ל (זוכ"ק פנחס, רמג, ח): "ר' חכמה, ה' בינה, ו' כליל שית ספיראן מחסד עד יסוד, ה' מלכות...".

והנה כתב הגר"א (ליקועים בסוף ספרד"ל דף לע. - דברי הגר"א בהדגשה)

"ו' קצוות [שהם ו' ספירות תחתונות - "חסד גבורה תפארת, נצח הוד יסד"] - הן סדר ההנהגה לפי מעשה בני אדם [הם ההנהגה של שכר ועונש].

ו"מלכות" [הספירה הכי תחתונה] - היא המקבלת עבודת בני אדם, והיא מתפעלת לפי מעשי בני אדם, וכך משפיעים אליה ו' קצוות [שה"מלכות" נעשית מלאה או ריקנית - כפי מעשי בני אדם (עיין רמ"ד וואלי, ויקרא שמוד רלט - רמ), והו' קצוות משפיעים על המלכות לפי מצבה, אם מלאה או ריקנית].

אבל ג' [ספירות] עליונות ["כתר חכמה בינה"] -אינן פועלין לפי מעשי בני אדם, שהן למעלה מהנהגה, והן רחמים גדולים, שהן פועלים לפי רצונו ית"ש **בעולם** [שרצונו להיטיב מאהבה בלי חשבון ומידה], לא לפי המעשה [לא בהנהגת שכר ועונש, אלא] לפי התכלית לו ית', שהתכלית הוא לפעול מדתו שהוא להיטיב לכל.

וזהו מה שכתוב (שמות לג, יע) 'וְחַנֹּתִי אֶת אֲשֶׁר אָחוֹ וְרְחַמְהִי אֶת אֲשֵׁר אֲרַחֶם׳ [ודרשו (נרכות הֹ,ה) "וחנותי את אשר אחון, אע"פ שאינו הגון"]. והוא סוד התפלות שיעשה למענו ית' [וזה הענין שמבקשים בשמו"ע: "וגאלנו מהרה למען שמך" וכיו"ב]. עכ"ל.

וממילא מבואר, ש"שם ו"ק שבהוי"ה" - שה־ו' רומז לו' ספירות "מחסד עד יסוד", וה־ה' רומזת ל"מלכות" – הוא תלוי במעשי בני אדם, וכשרוצים להיגאל למען "שם ו"ק שבהוי"ה" קודם הקץ האחרון - זה תלוי בתשובה.

ואילו "שם י"ק שבהוי"ה" - הרומז ל"כתר חכמה בינה" -אינו תלוי במעשי בני אדם, אלא הוא הנהגה של "מתנת חינם מאהבה", וכשמגיע הקץ האחרון הקב"ה גואל למען "שם י"ק

והן הן דברי הגביא (יחקאל לו, כב) "...לא לְמַעַנְכֶם אֲנִי עֹשֶׂה בֵּית יִשְׂרָאֵל כִּי אָם לְשֵׁם קָדְשִׁי... וְקַדִּשְׁתִּי אֶת שְׁמִי הַנָּדוֹל... וְהַבָּאתִי אֶתְכֶם אֶל אַדְמַתְכֶם...". – "שם י"ק שבהוי"ה" הוא "שָׁמִי הַנֶּדוֹל", שהוא יותר גדול מ"שם ו"ק שבהוי"ה". -"ומביא גואל לבני בניהם למען שמו באהבה".

"רבי זירא כי הוה סליק
לארץ ישראל, לא אשכח
מברא [פי׳ סירה] למעבר,
נקט במצרא וקעבר
[פירש״י: נקט במצרא. יש
מקום שאין גשר, ומשליכין
עץ על רוחב הנהר משפה לשפה,

ואינו רחב לילך עליו, כי אם אוחז בידיו בחבל המתוח למעלה הימנו - קשור שני ראשיו בשתי יתידות, אחת מכאן ואחת מכאן בשני עברי הנהר] אמר ליה ההוא צדוקי: 'עמא פזיזא [רש"י: עם בהול] דקדמיתו פומייכו לאודנייכו, אכתי בפזיזותייכו קיימיתו' [רש"י: מתחלתכם הייתם בהולים, שהקדמתם נעשה לנשמע, ועודכם בבהלתכם כבתחלה, למהר לעשות דבר בלא עתו]. אמר ליה: 'דוכתא דמשה ואהרן לא זכו לה, אנא מי יימר דזכינא לה'" (מוצות קי"ב).

מעשה נפלא זה, אם רק נתבונן בו, יש בכוחו ללמדנו פרק חשוב, בצורת היחס הראוי למצות השי״ת בכלל, ולמצות ישוב א״י בפרט.

הולך לו רבי זירא בדרכו לארץ הקודש, והנה עומד הנהר בדרכו. מחפש הוא בעיניו את הסירה, המיועדת להעביר את הולכי הדרכים, ואיננה. יכול הוא להמתין שעה או שתיים, אולי אפילו יום או יומיים, ימתין עד שתהיה לו סירה, ויחצה את הנהר בבטחה. אך רבי זירא לא מתמהמה, נעמד הוא על ה'מצרא' - הקרש הדק החוצה את רוחב הנהר, מחזיק הוא במאמץ בחבל המתוח מקצה לקצה, והולך בזהירות צעד אחר צעד, עד שעומד הוא בעברו השני של הנהר. אותו הצדוקי אשר ראהו בדרכו, לא יכול היה לכבוש את פליאתו, רבי זירא! מגדולי ישראל! אינו יכול להמתין בנחת עד שתבוא הסירה?! איה היא מדת הסבלנות המשובחת כל כך? וגמר הצדוקי ההוא בשכלו את משפטו של רבי זירא לאמר: יהודי זה פזיז הוא, חסר סבלנות, הלא זה מה שקרה במעמד הר סיני. קיבלו היהודים עליהם את עול מצות ה׳, קודם שידעו מה כלול בעסקה.

ורבי זירא לא כיחד, אכן, מעשה זה מעשה של פזיזות הוא, מעשה של בהילות, אך מי הוא זה אשר לא יהיה פזיז, כאשר יעמוד לפניו דבר יקר כל כך. לא את מדת הבהילות קיבלנו במעמד הר סיני, אלא את מדת ההערכה הנכונה של כל דבר, וכיון שאנו יודעים להעריך אל-נכון את שווים של מצוות ה' אלוקינו, הלא אין דבר טבעי יותר, מלרדוף אחר המצוות לבל תברחנה מאתנו.

ועתה נתבונן בדברי הגמ׳ במסכת יומא (פ״ו.): ״היכי דמי חילול השם, אמר רב: כגון אנא, אי שקילנא בישרא מטבחא, ולא יהיבנא דמי לאלתר... רבי יוחנן אמר: כגון אנא, דמסגינא ארבע אמות, בלא תורה ובלא תפילין״.

והדברים טעונים הסבר,
הנה ברוב הדוגמאות
המובאות שם, ישנו חשש
שיחשבו - ואפילו לזמן
מועט, שתלמיד חכם מרמה
ח"ו בענייני ממון, או שמתנהג
שלא כשורה עם הבריות. אך מה

אסון יקרה אם ילך רבי יוחנן ד׳ אמות בלי תפילין, או שיפסיק פיו מלגרוס, מדוע יש בזה חילול תפילין, או שיפסיק פיו מלגרוס, מדוע יש בזה חילול ה׳, הלא יודעים כל העם את גדלותו של ר׳ יוחנן, יבינו הם בודאי כי עתה קשה לו לגרוס, התפילין הכבידו עליו, ואמנם יש בזה ביטול מצות עשה, אך מדוע נחשב דבר זה לחילול ה׳, אשר גדול עוונו מנשוא.

עמא פזיזא

כדי להבין את דברי רבי יוחנן, נקדים ונביא את דבריו הקדושים של רבינו הרמח"ל בספרו 'מסילת ישרים' בביאור חלקי הזריזות (פרק ז'): "שלא יחמיץ האדם את המצוה, אלא בהגיע זמנה, או בהזדמנה לפניו, או בעלותה במחשבתו, ימהר יחיש מעשהו, לאחוז בה ולעשות אותה, ולא יניח זמן לזמן שיתרבה בינתיים, כי אין סכנה כסכנתו, אשר הנה כל רגע שמתחדש, יוכל להתחדש איזה עיכוב למעשה הטוב...".

הסתכלותנו על המצוות צריכה להיות מתוך הבנה שלמה של ערך המצוות, אשר אין קץ וגבול לשכרן. כאשר מבינים אנו את ערכם הרב של המצוות, הרי התחושה הטבעית היא, שאף אם יש רק צד רחוק ביותר שתלכנה לאיבוד, הרי זו סכנה עצומה. זו היתה כונתו של רבי יוחנן. אדם פשוט אשר התרשל ח"ו בקיום מצוה אחת, אמנם הפסדו גדול מאד, אבל חילול ה׳ אין כאן, אם רק לא היה זה מתוך זלזול. אבל רבי יוחנן הרי מהוה לעם את סמל החכם השלם, יודעים כולם כי "מבין" הוא במצוות, יודע הוא את ערכן ושווין. והרי אם היה חושב רבי יוחנן, כי כל רגע של תלמוד תורה ושל הנחת תפילין, שווה כמרגליות יקרות, הרי ודאי לא היה ר' יוחנן מתבטל מהן אפילו כדי הילוך ד' אמות, וא"כ כאשר ר' יוחנן יפסיק ח"ו מגרסתו או מהנחת תפיליו, ואפילו לזמן מועט ביותר, הרי מלבד שמבטל הוא מצות עשה, הרי מוריד הוא את ערך המצוות בעיני כל העם. זהו בודאי חילול ה' נורא!

מעתה נבין עוד יותר את תשובתו של רבי זירא לאותו הצדוקי. וכך אמר רבי זירא, הרי ארץ ישראל יקרה היא כל כך, היא היתה תשוקתם של כל אבותינו, אותה הבטיח השי"ת לאבינו אברהם כאשר התהלך לפניו בתמימות, ואליה הבטיח הקב"ה להחזירנו לאחר כל שנות גלותנו. והרי כבר ראינו במהלך ההיסטוריה אנשים גדולים, מנהיגי אומתנו, אשר הקב"ה הענישם, ושלל מהם את הזכות להיכנס לארץ הקודש. וכיון שארץ ישראל יקרה היא כל כך, וכבר היו גדולים וטובים ממני, אשר הפסידו את האפשרות להיכנס וטובים ממני, אשר הפסידו את האפשרות להיכנס



בחייהם לארץ זו, האם ההליכה על ה"מצרא" פזיזות היא!! האם נובע הדבר מחוסר סבלנות!! הלא אם לא הייתי עושה כן, אין לך טיפשות וסכלות גדולים מזו!

צורת חשיבה זו צריכה להנחותנו בכל הליכותינו, ובפרט בכל מה שנוגע לפעולותינו הקשורות לארצנו הקדושה. צריכים אנו לחדד מאד את שתי הנקודות הללו: א. חשיבותה של ארץ הקודש. ב. הקלות בה ניתן לאבד את זכותנו לשבת עליה.

במהלך שנות עולם, עשה עמנו טעויות רבות בנוגע לארצנו הקדושה. טעויות אלו נבעו תמיד מתוך חוסר ביטחון בה' אלוקינו, וברצונו להיטיב לנו בתכלית. אין כאן המקום לפרט את כל המקומות בהם טעו עם ישראל, והחמיצו הזדמנויות היסטוריות, אשר לא חזרו על עצמן, אך די אם נציין כמה מהן. הפעם הראשונה היתה בעת אשר חזרו המרגלים מתיורם בארצנו, לא אבו העם להאמין ליהושע וכלב אשר אמרו "טובה הארץ מאד" ויבכו באהליהם, ויקבע להם בכיה לדורות.

פעם נוספת היתה, לאחר שנפלה ירושלים בידי נבוכדרצאר מלך בבל, וימן מלך בבל את גדליהו בן אחיקם, לנציב על דלת העם אשר לא הגלו בבלה. ויבא ישמעאל בן נתניה, ויכה את גדליהו בן אחיקם בחרב. ההתלבטות היתה קשה, פחד גדול אחז בעם, חששו היהודים פן יבולע להם, ליבם פג בקרבם בחשבם כי הבבליים יתנקמו בהם, על אשר הרגו את הנציב העליון שהופקד מטעמם. וילכו העם לבקש את דבר ה' מאת ירמיהו הנביא. ״וַיֹּאמֶר אֲלֵיהֶם: כֹּה אָמַר יִיָ אֵלֹהֵי יִשְׂרָאֵל אַשֶׁר שָׁלַחְתֵּם אֹתִי אֵלָיו לְהַפִּיל תִּחְנַתְכֵם לְפָנָיו. אָם שוֹב תַשָבוּ בַּאַרַץ הַזֹאת, ובַנִיתִי אַתְכֶם וְלֹא אָהֵרס, וְנַטְעַתִּי אָתְכֶם וָלֹא אַתּוֹשׁ, כִּי נָחָמְתִּי אֵל הַרַעָה אֲשֶׁר עַשִּׂיתִי לַכֶם" (ירמיהו מ"ב, ע' - י'). אילו היו שארית ישראל נשארים בארץ, שוב לא היה הישוב פוסק מהם. אך העם לא שמעו בקול ה׳, וילכו מצרימה, ובזה נגדעה המשך ההתישבות בארצנו הקדושה.

פעם נוספת היתה, כאשר נתן כורש מלך פרס רשות לעם ישראל לעלות לארצם, אך רק מעטים נענו לקריאה זאת. וכך אמרו חז"ל (פיר ספיריס רנס פר׳ ח׳) על לקריאה זאת. וכך אמרו חז"ל (פיר ספיריס רנס פר׳ ח׳) על הפסוקים: "אָחוֹת לָנוּ קְטַנְּה וְשְׁדֵיִם אֵין לָהּ מַה־נַּעֲשֶׂה לַאֲחֹתֵנוּ בַּיּוֹם שֶׁיּדָבַּר בָּה. אִם־חוֹמָה הִיא נְבְנָה עֲלֶיהָ טִירַת כְּסֶף וְאִם־דֶּעֶת הִיא נְצוּר עֲלֶיהָ לוּחַ אֲרֵז". 'רבנן פתרי קרא בעולי גולה: אָחוֹת לְנוּ קְטַנְּה - אלו עולי גולה. קְטַנְּה - שהיו דלים באוכלוסין. וְשְׁדַיִם אֵין לָהּ אלו חמשה דברים שהיה בית אחרון חסר מן הראשון וכו׳. מַה נַּעֲשֶׂה לַאֲחֹתֵנוּ - מה נעשה ביום שנגזר "די וכו׳. מַה נַּעֲשֶׂה לַאֲחֹתֵנוּ - מה נעבר ביו שנגזר כורש שלא יורשו ישראל להמשיך לעלות]. אִם חוֹמָה הִיא שלא יורשו מראל העלו בחומה [פי׳ כולם יחד] מבבל, לא אילו ישראל העלו בחומה [פי׳ כולם יחד] מבבל, לא

ופעם נוספת היתה בדורות האחרונים, כאשר עורר ה' את לב עמו, לעלות ליישב אדמות שוממות, להפיח חיים בגבעות נטושות, ולהחזיר את השכינה לציון. אבל ישראל היו כמתנמנמים, נים ולא נים תיר ולא אבל ישראל היו כמתנמנמים, נים ולא נים תיר ולא תיר, לא שמעו את קול הקורא, שבעו אכזבות מרות, ויחששו מכישלון נוסף. ולא אמרו לנפשם - אולי עתה הגיע העת. ויתנו לחופשיים לחטוף להם את ההזדמנות מתחת ידיהם. אמנם אין לנו התייחסות מפורשת של חז"ל לפעם הזאת, ועל כן לא נאריך בה, אך די לצטט שורות מספר שכתב רבינו הגרא"ז מלצר זצ"ל בעניין שורות מספר שכתב רבינו הגרא"ז מלצר זצ"ל בעניין יה. הדברים נכתבו במכתב ארוך בשנת תרע"ג לרגל יסוד "אגודת ישראל" העולמית.

וכך כותב שם רבינו ניסס חתכתנ במלחו בספר 'בזרן כן החיס' חלק ב'ן: "הננו יודעים כי כל גאוני ישראל, בודאי לא היו עומדים מרחוק או מנגד לתנועת הישוב, כאשר גם הרבה מהם היו בראשונה מן הזריזים מקדימים. רק ההשתתפות עם החפשים, היא שרחקה אותם מגבולו. א"כ נשאלה נא את עצמנו שאלה פשוטה: הנה, אין אנחנו מסכימים לאגודה ה"מזרחית", אשר היא הנה רק כמפלגה בתוך כלל האגודה ה"ציונית", ונותנת חומר ובנין בע"כ לכל שרירות ליבם של הציונים החפשיים... הן אמנם אנחנו לא החזקנו את החלום החפשיים... אבל לישוב הארץ מה עשינו?...

ואם נשיב לעצמנו, הרי לא יכולנו להשתתף עם האגודות המסודרות מכבר, ומה יכול איש לעשות לבדו? זאת היא אמנם תשובה מספקת לכל יחיד ויחיד, אך לא להכלל שלא הקדים זה כבר, לעשות פעולות ממשיות, ע"י הרצון העצמי והפנימי, אשר דרוש הנהו להמצא בלב כל איש ישראל - הדבוק אל עמו ותורתו - בנימים חזקים אשר לא יפסקו לעולם לארצנו הקדושה.

ולוא הקדימו כלל היריאים, לעשות בענין זה, הלא לא נתנו כר נרחב להצעירים והחפשיים לקנות לבות המון העם, אשר היו נוהים אחר הזקנים, לוא היו נותנים להם אותו החומר, ואותם המטעמים, מבושלים בקדירות כשרות. על כל זה אם נבוא לשאול לעצמנו, קשה למצוא תירוצים מספיקים...". אילו דברי רבינו הגרא"ז מלצר זצוק"ל, ומה נענה אנן אבתריה.

אכן, אין רצוננו לבכות על העבר, וכמו שכבר אמר החכם 'העבר אין'. אך בודאי מוטל עלינו ללמוד מן העבר, ע"מ להסיק מסקנות לעתיד. ואחר שלמדנו על בשרנו פעמים רבות כל כך, שארצנו הקדושה קשה לקנותה ככלי זהב וקל לאבדה ככלי זכוכית, ואחר שהוברר לנו כמה חביבה ויקרה ארץ זו בעיני אלוקים ואדם, וכמה רוצה אבינו שבשמים, שעמו ישבו באדמתו, ו'לא יהל שם עוד ערבי', בודאי מוטלת עלינו חובה קדושה, להמשיך את דרך אבותינו ולהיות



"עמא פזיזא" - "עם בהול"! שהרי מי לא יהיה בהול ביותר, כאשר הדברים העומדים על הפרק הנם יקרים וחביבים כל כך.

אין אנו יודעים מה ילד יום, לעינינו נראה לעיתים כי עולם כמנהגו נוהג, מה שהיה הוא שיהיה. אך צריכים אנו לזכור, שאף לפני פקידת כורש כך היו פני הדברים נראים לעיני בשר. גם בדור האחרון היה נראה, כי אין הסתברות כלל שיתנו אומות העולם לישראל זכות לשבת ולשלוט באדמתם. אך כבר הראנו לדעת, כי ה׳ הוא האלוקים אין עוד מלבדו, והוא מנהל את הענינים על פי רצונו ית׳, ללא שום התחשבות בכך שאין הדברים נראים לעינינו, ואינם מתיישבים על לבנו, ועלינו מוטל להיות דרוכים. ולתור בכל כוחותינו אחר הזדמנויות חדשות, כדי שבפעם הבאה שיחליט ה' אלוקינו, כי הגיע הזמן לעשות קידום נוסף בתהליך הגאולה, נוכל להיות אלו שמוציאים את רצונו ית׳ לפועל בעוז ובגאון, ולא נהיה רק כצופים מן הצד בעיניים כלות, היאך שוב פעם חטפו החופשיים את ההזדמנות, וניצלו אותה לצרכיהם הטמאים<sup>[\*]</sup>.

זאת מלבד חילול השם הגדול שיש, כאשר עם ה׳ אינם דורשים את ארץ הקודש כראוי. הרי אם בביטול מצות תלמוד תורה ומצות הנחת תפילין, ראה ר׳

[\*] הערת העורך – הדברים נכתבו עוד במרם החל ה'משבר' האחרון מביב הר בית ה', ובעת הדפסתם מרם נדע מה ילד יום. אולם זאת יש לדעת, כי לו היו שואלים מאן דהו לפני חודש האם יתכן מצב בו אף ערבי לא יעלה להר קדשנו למשך כמה וכמה ימים, היה משיב לשואל שהוא הווה בהקיץ, והנה תוך רגע אנו נמצאים במצב זה, מבלי שננקטו פעולות דרמטיות במיוחד. אין זו אלא דוגמא נוספת לחסד ה' עלינו בדורות האחרונים, ואם ידע ציבור יראי ה' לנצל הזדמנויות כאלו כראוי ולהוביל מהלך תורני לגאולת ישראל, אזי יתכן מאד ושוב יאיר ה' פניו אלינו כפי שהאיר לפני חמישים שנה, אלא שהפעם נדע גם כיצד לקבל את אותה הארה, ותחת הרוח הנפסדת של "כוחי ועוצם ידי" שנשבה אז, תבוא רוח של הודיה לה' ובמחון מוחלט בו, וישכון ישראל במח בדד.

יוחנן חילול ה׳, כיון שהוא ה״מבין״ בענינים אלו, הרי באותה מידה רואים אותנו אחינו התועים כ"מבינים" בקדושת ארץ ישראל, כ"מבינים" בחשיבותה של ירושלים, ואם אנו מתרשלים ח"ו בפעולותינו למען ארצנו מולדתנו, ולמען בירתנו, ודאי מוריד הדבר את ערך ארצנו הקדושה בעיניהם ובעיני אומות העולם, ואין לך חילול ה׳ גדול מזה, שאומרים כל עמי הארצות, שארץ ישראל היא ערך מקודש ל׳ישראלים׳, אך אין בה מעלה מבחינה דתית, ומבחינת היחס האלוקי לעם ישראל. והנה בימים ההם, העליה לארה"ק כרוכה היתה במאמץ רב ובדמים מרובים, ההפלגות במרחבי האוקיינוס הסתיימו פעמים רבות באסון, הדרכים כולן היו בחזקת סכנה, ואף בארץ הקודש השתוללו המגיפות, ופראי אדם שלחו ידם בכל. באותם הימים יתכן ולא היה בהימנעות יראי ה' מהעליה לארה"ק משום חילול ה׳. אף בשנים שלאחר מכן, כאשר הישוב היה בחיתוליו, ולא היה ביטחון רוחני לחינוך הילדים, ודאי הזהירות מפני השפעתם של הרשעים אשר שלטו כאן, זהירות קדושה היתה זאת. אך בדורנו מה נאמר ומה נדבר? הרי המקום הבטוח ביותר מבחינה רוחנית הינו ארץ הקודש, ויראי ה' הצליחו לקבץ תחת ידיהם השפעה רבה בחיים הציבוריים. ואם בכזה מצב יתרשלו ח"ו יראי ה' מלעשות כל אשר לאל ידם למען ציון וירושלים, למען הרחבת גבולות הישוב, ולמען חיזוק הקדושה בכל מקומות מושבותינו, היש לך ח"ו חילול ה׳ גדול מזה?!

חֲלָקְ וְנְתְחַזָּק בְּעַד עַמֵּנוּ וּבְעַד עָרֵי אֱלֹמֵינוּ, והשי״ת יצרף מחשבה למעשה, ופעולותינו כאן יעוררו מלמעלה התעוררות גדולה, ויתקיים בנו מקרא שכתוב: ״הַקָּטֹן יִהְיֶה לְאֶלֶף וְהַצְּעִיר לְגוֹי עָצוּם, אֲנִי ה׳ בְּעַהָּה אֲחִישׁנָּה״. וכמו שמקובלנו מרבינו הגר״א, שאע״פ שבעוונותינו לא זכינו לגאולה ניסית בצורת ״אחישנה״, אבל אפשר לפעול פעולות באיתערותא דלתתא, עד שאף ״בעתה״ אפשר לזכות לבחינה ניסית של ״אחישנה״.



נתבאר במאמר הקודם, שענין מלכות יהודה ומלכות בית יוסף הוא הדין והחסד, כי בעוד מלכות בית יהודה היא התובעת את העם לעמוד כתיקונו, מלכות בית יוסף היא המעבירה את השפע האהי לעם הקודש.

והנה נדרשתי לאשר נשאלתי ע"י אחי ורעי שזה לכאורה סותר לכל תורת הגאולה של הגר"א המבוארת בקול התור ובעוד מקומות, שמשיח בן יוסף בשמאלא ומשיח בן דוד בימינא.

והיו לאחדים ביד

הרב מנשה בן־יוסף

וראשונה אביא מקור לדברים שכתבתי מדברי הגר"א.

כתב הגר"א בפי׳ לשה"ש על הפסוק ייפה את רעיתי כתרצה נאוה כירושלים׳, וז"ל שם - "ו׳תרצה׳ היא מעשרת השבטים שדרו בה מלכי ישראל עד אחאב כמש"כ בספר מלכים ו׳ירושלים׳ הוא מקום בית המקדש ומלכות בית דוד וכו׳ והענין שעל שלשה דברים העולם עומד על התורה ועל העבודה ועל גמילות חסדים וכו׳ ומלכי ישראל אע"פ שמהם היו רשעים מ"מ מלכי חסד היו כמו שנאמר [מלכים מ׳ כ׳] כי מלכי ישראל מלכי חסד המה, וכמו שאמרו רז"ל על איזבל המרשעת שהיתה מרקדת לפני הכלה, על איזבל המרשעת שהיתה מרקדת לפני הסד, נאוה כירושלים ששם מקום העבודה". עכ"ל הצריך לענינינו, ומבואר בהדיא בדבריו, כי החסד שייך באופן מיוחד למלכי ישראל.

ואמנם צריך ישוב איככה יעלו הדברים בקנה אחד עם הידוע לנו מתורת הגר"א, וכ"ה בתיקו"ז, דמב"י בשמאלא ומב"ד בימינא.

ובאמת הדברים שייכים למעמקי חכמת האמת, אך בהיות והדברים נוגעים לכל יחיד ויחיד בעבודתו בקודש, וגם לעבודת העם כולו, לא אמנע עצמי מלהיכנס בביאור הדברים כפי אשר ידי יד כהה מגעת.

אדוננו דוד ע"ה בספרו את שבח ה' א'והינו אמר - "לך ה' הגדולה והגבורה והתפארת והנצח והחוד", והנה ידענו מדברי חכמי האמת כי הגדולה היא מידת החסד, שבה ניכרת גדולת ה', הגבורה זו מידת הדין שבה ניכרת גבורתו, והתפארת היא המידה הממוצעת, בה נוהג ה' בדין ממותק ברחמים, אמנם הנצח וההוד מה ענינם זה לא נתפרש כל הצורך, אמנם ידענו כי הנצח ענינו בימין וההוד ענינו בשמאל, אך מהו ענין ההוד זאת לא ידענו.

גם מה שאמרו שנצח בימינא והוד בשמאלא הוא דבר קשה, שלכאורה לשון נצח המורה על ניצוח,

שייכת למחלמה ולדין, והוד שמבטא יופי מתאים יותר לחסד.

עוד קשה, שידענו כי משה ואהרון היו מרכבה למידות נצח והוד, משה לנצח ואהרון להוד (זוכר כנלטית כ"ל"), ובגמ"

אמרו כי משה אומר יקוב הדין את ההר ואהרון אוהב שלום ורודף שלום (סנסדרין ו:), הרי כי נצח שייך לדין והוד לחסד.

והדברים נתבארו ע"י רבינו הגר"א ואפרשם כפי קבלתי בזה מרבותי.

כתב הגר"א [נכי לח"ח ג. עיי"ם], דנצח בפנימיותו הוא חסד וחיצוניותו דין, והוד הוא בהיפוך - פנימיותו דין וחיצוניותו חסד, והדברים סתומים, ונעמוד על כמה פרשיות במקרא, ומתוכן אי"ה יתבארו הדברים.

הנה אמרו רבותינו, שמשה ואהרון היו מרכבה למידות נצח והוד, דהיינו שהם דבקו במידות האלו של הקב"ה, משה בנצח ואהרון בהוד, והנה נתבונן, כאשר משה עלה להר לקבל את לוחות העדות ואהרון לבדו נשאר להנהיג את ישראל, אז כאשר באו העם לאהרון לאמר לו "קום עשה לנו אלהים", לא דחה אותם בחרי אף מעל פניו, רק נתן את ידו לענין, כשמטרתו בזה היתה בודאי להצילם מרדת שחת, אמנם כאשר משה ירד וראה את העגל ואת המחולות שבר את הלוחות, דן את החוטאים, קרא לכל בני לוי להרוג איש את רעהו ואיש את קרובו, הוי אומר אהרון נהג ברכות ובחסד בלא לכפות את דעתו על העם, ומשה נהג בתקיפות וכפה את דעתו על העם תוך כדי דין קשה ברשעים. אבל כמובן, למרות שזו היא צורתם החיצונית של הדברים. בפנימיות הדברים הפוכים לגמרי, על אהרון אמרה התורה "וירא משה את העם כי פרוע הוא כי פרעו אהרון לשמצה בקמיהם", ואילו משה בקנאותו הציל את ישראל.

נמצינו למדים, שמידת הנצח של הקב"ה היא כאשר הקב"ה מוביל את תכניתו בעולם בתוקף, ופועל את רצונו גם כאשר דבר זה בא על גבם של הנבראים ושלא לרצונם, וזהו ענין הנצח - הניצוח, כלומר שהוא מנצח את כל המתנגדים לתוכניתו ומקדם את מגמתו בתוקף, ואילו מידת ההוד היא כאשר הקב"ה פועל באופן שיתקבל על לב הנבראים ותהיה הנהגתו יפה ומתוקנת בעיניהם, שאז אינו פועל אלא מה שנראה טוב לפי דעתם הנמוכה, וזהו ענין ההוד שהוא ענין יופי שהקב"ה פועל באופן שהוא נאה בעיני הבריות, גם ענין ההודאה שייך לזה, דהיינו שהקב"ה פועל טובה המושגת אצל התחתונים והם מודים ומהללים אותו עליה.

וזהו מש"כ הגר"א, שהנצח חיצוניותו דין, שהוא פעולה בתוקף בלא התחשבות איך נראה הדבר בעיני

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*





המקבלים, אך תוכו חסד, כי זה הוא החסד שיפעיל ה' את רצונו לפי עומק מחשבתו, בעוד שההוד הוא חסד בחיצוניותו, שהוא רך לנבראים, ואינו פועל אלא לפי רוחם, אך מאידך פנימיותו הוא דין, כי כאשר העם במצב ירוד וכל תפיסותיהם על הטוב הם תפיסות נמוכות, אם הקב"ה פועל אז טובה רק כפי דעתם, ודאי זה דין קשה מאוד.

והנה אמרו בזוהר, ששמואל הנביא היתה מדתו נצח (זוכר נרלפית כ"לה), וכתב הגר"א (ספד"? פרק רלפון ד"ה מלך הפבי) ששאול היתה מידתו הוד, והיה צריך להתחבר לשמואל, ומשלא נתחבר אליו ולא פעל כפי הוראותיו נדחה ממלכותו, ואז נאמר "וגם נצח ישראל לא ישקר ולא ינחם", וזוהי הפעם היחידה במקרא שנקרא הקב"ה 'נצח ישראל', וזה משום שמפני ענינה של מידת הנצח נדחה שאול ממלכותו.

והענין כנ״ל, ששמואל הורה לשאול להרוג את עמלק אנשים נשים וטף וכל הבהמה, וזוהי פעולה שנראית דין קשה, אך תוכיותה הוא חסד גמור, אבל העם חמל על מיטב הצאן ועל הבקר ושאול לא התנהג עמם בתוקף, רק הניחם כרצונם, וזוהי פעולה שנראית חסד והתחשבות, ובאמת היא דין מר, שכך לא נמחה עמלק ואין השם שלם.

אבחנה נוספת ישנה בענין הנצח וההוד, שכשם שבמידת ההוד הקב"ה פונה למטה אל התחתונים לפעול כפי דעתם, כך הוא פונה למטה אל המציאות לפעול לפי מה שהיא, אבל במידת הנצח הקב"ה אינו מתחשב במציאות, אלא פועל את ענינו בתוקף, והמציאות נכפפת לזה.

וגם זה יש להבחין בענין אהרון, שהרי הסיבה שאהרון קדוש ה' הסכים לעשיית העגל, היא רק מפני שסבר שכפי איך שהמציאות עומדת הדבר הטוב ביותר לעשות הוא להסכים לעשיית העגל ולכן אף שהדבר מצד עצמו הוא פסול, יש להכנע למציאות הנוכחית ולפעול לפיה, אמנם משה פעל לפי האמת בעצם, לפי הרצוי ולא לפי המצוי.

גם בשאול מצינו חטא מענין זה, והוא חטאו הראשון, כששמואל אמר לו לא להעלות את העולה עד שיבוא, אמנם הוא לא חיכה לו, ואמר לשמואל ״ראיתי כי נפץ העם מעלי״ וכו׳, והיינו שהמציאות לא אפשרה לי לשמוע לקולך, וכל זה הוא מענין ההוד.

ובזוהד (מספעים קי"כ:) אמרו, שמרדכי ג"כ אחז במידת הנצח, ואמרו שם, שעל זה רמזו חז"ל במ"ש שהראה לו את רגלו, והיינו שהתגרותו זו של מרדכי בהמן, שהיתה לכאורה נגד המציאות, היא שייכת למידת הנצח שהיא העמידה בתוקף על עקרונות האמת בלא התכופפות בפני הכרחי המציאות, ובזה תיקן מרדכי את קלקול שאול זקנו ומכח זה זכה אף למחות את עמלק.

והנה אמרו בתז"ח שמשיח בן יוסף ומשיח בן דוד הם בנצח והוד, ומבואר ברמח"ל [מיקוניס מדטיס] דהיינו מב"ד בנצח ומב"י בהוד, ובזה יתבאר הכל, דהנה מחד גיסא מלכות ישראל ענינה חסד, ומלכות בית דוד – דין, אבל זה אינו אלא לפנים, בעוד שבפנימיות הדברים הפוכים, מלכות ישראל שנוהגת ברוך היא מביאה את העם לעברי פי פחת בהיותה מניחה את העם לנהוג כפי רצונותיו, ואילו מלכות בית דוד בדינה ובתקיפותה היא המעלה את העם לקרבת ה' וליאור באור האמת.

צא ולמד ממה שהביא הגר"א, שאמרו מלכי ארם כי מלכי ישראל מלכי חסד המה, ועל כן בטחו בהם שירחמו עליהם ויחונו אותם, וחסד מעוות זה הביא לזעם ה׳, ולהמשך דיכוי ישראל ע"י מלכי ארם.

והנה זה ענין מב"י ומב"ד, שמב"י ענינו תיקון הגשמיות של ישראל, והיינו ההטבה לעם כפי איך שהעם תופס את ההטבה, וזהו חסד חיצוני, אך בפנימיות הוא דין, שאין העם מקבל את הטובה האמיתית שהיא קרבת ה', בעוד מב"ד ענינו הוא הבאת העם אל הטובה האמיתית אל ה' ואל טובו, ואמנם מתחילה אין העם מבין כמה טובה היא לו קרבת ה', ואינו מתחבר לענינו של משיח בן דוד, ורואה הוא את ענינו כדין ולא כחסד, אבל לאמיתם של דברים אין טובה כטובה זו, וזו תקותנו.

וכשנתבונן בקורה היום בעולם נראה, שהויכוח שיש היום בעולם בין שומרי התורה לבין עוזבי ה' הוא הויכוח הזה, שעוזבי ה' דבקים כביכול במידת החסד, ליברליות ופלורליזם לתת לאיש לעשות כרצונו, ולא יכפה איש את דעתו על חברו, צריך להבין את החוטאים ולא לענוש אותם וכו' וכו', ואילו שומרי התורה דרכם בתקיפות, לכפות את האמת על כולם, ולהעמיד את ההלכה גם במקום שקיומה הוא קשה וכואב, אמנם אין חסדם של אלו אלא חסד לאומים חטאת המוביל את העם לחורבן גשמי ורוחני, ואין תקיפותם של אלו אלא העמדת העם על תיקונו כאשר צוה ה' למען יאיר פניו אלינו וישוב אלינו כימי קדם.

עוד היבט יש בויכוח בין שומרי התורה לעוזביה, ששומרי התורה אינם מתקפלים בפני הכרחי המציאות ומעמידים את האמת בכל מחיר, ובפיהם של עוזבי התורה [אם לגמרי אם למחצה לשליש ולרביע] שגור, כי אין משפט התורה יכול לחול היום, וצריך להתאים את הדברים למציאות.

וכל אלו הדברים נמשכים מפירוד הנצח וההוד, שתוכניתו של הקב״ה בעולמו נתפסת כדין, ואין התחתונים מכירים ביופיה בהודה והדרה, ויהי רצון שמהרה נזכה שישובו הדברים להתחבר, ובאיחוד שני המשיחים יתחברו הנצח וההוד, ויכירו כל בשר כי אין טובה כקרבת ה׳ ואין יופי כתורתו.

במדור זה יובאו מדי
גליון דברים הנלמדים מן
המקראות בעניני ציון,
גלות וגאולה. בחודש זה
הוא חודש אב, יובא דוקא
ענין הקשור ליחס לגלות
ולשעבוד מלכויות.

"אנכי עשיתי את הארץ וכו' ונתתיה לאשר ישר בעיני. ועתה אנכי נתתי את כל הארצות האלה ביד נכוכדנאצר מלך בבל עבדי וכו' ועבדו אותו כל הגוים ואת בנו ואת בן בנו עד בא עת ארצו גם הוא וכו'. והיה הגוי והממלכה אשר לא יעבדו אותו את נבוכדנאצר מלך בבל וכו' בחרב וברעב ובדבר אפקד על הגוי ההוא נאם ה' עד תומי אתם בידו" (יימימו כ"ו).

בפסוקים אלו מבואר האיסור החמור לפרוק עול שעבוד מלכויות, שהעונש על זה הוא חרב רעב ודבר, והוא מה שאמרו חכמים בכתובות קי"א. - "שהשביע הקב"ה את ישראל שלא ימרדו באומות העולם" ו"אם אתם מקיימין את השבועה מוטב, ואם לאו אני מתיר את בשרכם כצבאות וכאילות השדה". ואמנם בפסוק המובא לעיל מוזכר האיסור כמכוון גם לשאר הגויים, שאסורים הם למרוד במלך בבל, אבל עיקרו מכל מקום נאמר בשביל ישראל, ככתוב בפרק כ"ה - "כי מנה בעיר אשר נקרא שמי עליה אנכי מחל להרע, ואתם הנקה תנקו?". וראיתי לבוא במאמר זה לפרש חומר האיסור מן המקראות, ולבאר עד כמה זהו ענין מרכזי ביחס בין ה' לישראל, שלא יפרקו מעליהם עונש זה שנתן להם.

אמנם יש להקדים ולומר, שישנו גבול לזמן האיסור, שכבר כתוב "עד שתחפץ", ועיקרו הוא הזמן המקביל למה שהובא שם בגמ' "עד יום פקדי אותם", והוא הנקרא במגילה י"ב ע"א 'פקידה בעלמא', שאינה הגאולה השלימה, והצרות עדיין רבות, ואעפ"כ בטלה השבועה, וכפי שהיה בעליית בית שני. ואכמ"ל, שאין זה ענין המאמר].

המעיין בפסוקים המובאים לעיל יראה, שאילו היו שומעים בקול ירמיהו ועובדים את מלך בבל, לא היתה ירושלים נחרבת. וכן בפרק ל"ח ירמיהו מזהיר במפורש את צדקיהו - "אם יצא תצא אל שרי מלך בבל וחיתה נפשך והעיר הזאת לא תשרף באש וחיתה אתה וביתך, ואם לא תצא אל שרי מלך בבל ונתנה העיר הזאת ביד הכשדים ושרפוה באש ואתה לא תמלט מיד". ומבואר מזה, שאפילו אחרי כל החטאים שחטאו ישראל, היה די בעצם העונש שהם משועבדים למלך ישראל, היה די בעצם העונש שהם משועבדים למלך

בבל, ואילו היו מקבלים על עצמם עונש זה, ירושלים לא היתה חרבה ובית המקדש לא היה נשרף, וכל החורבן בא בגלל שצדקיהו מרד.

אותו דבר מצינו בגיטין נ"ו: לגבי חורבן בית שני, שריב"ז רצה נ"ו: לגבי חורבן בית שני, שריב"ז רצה לעשות שלום, אלא שבגלל הבריונים שלא נתנו לו עד אז, אמר לו אספסיינוס, אילו חבית של דבש ודרקון כרוך עליה לא היו שוברין את החבית בשביל דרקון, ואישתיק ריב"ז, ולולי כן היה עולה בידו

נמצא אם כן, ששני המקדשים נחרבו משום עבירה זו של פריקת עול המלכות, והדבר צריך ביאור, מה חומר באיסור זה, שלא יגזר חורבן עד שיעברו גם טל זה.

לעשות שלום. והיה מציל את העיר.

וביחזקאל פרק י"ז מצינו שחומר הענין הוא הפרת שבועה - "הנה בא מלך בבל וכו' ויקח מזרע המלוכה ויכרת אתו ברית ויבא אתו באלה וכו' להיות ממלכה שפלה לבלתי התנשא לשמר את בריתו לעמדה, שפלה לבלתי התמלט העשה אלה, והפר ברית ונמלט". ומבואר, שנבוכדנצר השביע אותו באלה וברית שלא ימרוד. אלא שבאמת הכתוב מעיד בהמשך, שאי"ז ברית עם נבוכדנצר בלבד, "כה אמר ה' חי אני אם לא אלתי אשר בזה ובריתי אשר הפיר ונתתיו בראשו". ואת אותו לשון מצינו לעיל מיניה בפרק ט"ז, על הברית של ה' עם ישראל, "ואבוא בברית אתך נאם ה' ותהיי לי וכו' ועשיתי אותך כאשר עשית אשר בזית אלה להפר ברית". ונראה מזה, שהפרת הברית עם נבוכדנצר היא סמל להפרת הברית והאלה שיש לנו עם ה'.

והטעם בזה, שישראל קבלו בברית שנכרתה בערבות מואב את קיום התורה באלה ושבועה. והיינו שקבלו על עצמם שאם לא ישמרו את התורה יבואו עליהם הקללות הכתובות שם. נמצא, שגם כשעוברים על התורה, כל עוד אינם מבעטים בקללות הבאות עליהם, אין כאן הפרת ברית גמורה, שסוף סוף ישנו חלק בברית שמדבר גם על האפשרות הזאת, שיעברו על התורה, והם קבלו על עצמם קללות למקרה הזה. אולם כשה' מעמיד בעולם מלך שתפקידו להיות מקל בדד ה' להעניש את החוטאים, והרי בא המלך וג"כ משביע אותם שיושפלו תחת ידו, ומבלי דעת היא היא השבועה שהשביעם המשלח, אזי כשישראל מפירים את השבועה עמו, הרי הם מבזים ומבטלים את האלה והברית של ערבות מואב, ונמצא שהפרו את האלה והברית של ערבות מואב, ונמצא שהפרו

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*





את הברית לגמרי, ולא נותר אלא להענישם בכל חומר הדין.

ובאמת מצינו לרשע שקבל על עצמו את האלה והברית, והביא עליו מדת רחמים גדולה. והוא יהויכין מלך יהודה שבא עליו נבוכדנצר כמה שנים קודם לכן, ונכנע אליו יהויכין ויצא לקראתו, ובזכות זה לא נחרבה ירושלים אז, אלא לקחו נבוכדנצר לבבל. ותמיד ירמיהו מנבא לגלות יהויכין דברי ניחומין אל מול גלות צדקיהו, כגון בפרק כ"ד - "כתאנים הטבות האלה כן אכיר את גלות יהודה אשר שלחתי מן המקום הזה ארץ כשדים לטובה וכו׳ וכתאנים הרעות אשר לא תאכלנה מרע וכו׳ כן אתן את צדקיהו מלך יהודה ואת שריו...". והספר מסיים בנחמתו -"וארחתו ארחת תמיד נתנה לו מאת מלך בבל דבר יום ביומו עד יום מותו כל ימי חייו" [ונקרא שער על שמו בבית המקדש, כמבואר במשנה בפרק ששי דשקלים, "ולמה נקרא שמו שער יכניה? שבו יצא יכניה בגלותו"].

ועוד דבר פלא היה ביהויכין, שירמיהו מתנבא עליו בפרק כ"ב - "כי אם יהיה כניהו בן יהויקים מלך

יהודה חותם על יד ימיני כי משם אתקנך", ושם כתוב "כתבו את האיש הזה ערירי... כי לא יצלח מזרעו איש ישב על כסא דוד ומשל עוד ביהודה". ובסופו של דבר זרובבל פחת יהודה ראש העליה הראשונה היה מצאצאיו, ולא זו בלבד, אלא שנתנבא עליו חגי בפרק ב׳, בלשון הפוכה, ״אקחך זרבבל בן שאלתיאל עבדי נאם ה׳ ושמתיך כחותם כי בך בחרתי". ואמרו ע"ז בסנהדרין ל"ז:, כי "גלות מכפרת שלשה דברים, שנאמר הישב בעיר הזאת ימות בחרב ברעב ובדבר והיוצא ונפל אל הכשדים הצרים עליכם וכו׳, גלות מכפרת על הכל שנאמר כתבו את האיש הזה ערירי וכו׳ ובתר דגלה כתיב ובני יכניה וכו׳". והיינו שקבלו על עצמם את הגלות, ובזה קבלו האלה שבברית ה׳, ולכן הומתק הדין.

מאמר זה מלמדנו פרק בהצדקת הדין. עם ישראל אינו מחויב להשקפת עולם ימנית או שמאלית, עם ישראל הוא עם שכרת ברית עם ה׳, וזו לבדה נר לרגליו, וכך יתקיים "וזכרתי אני את בריתי אותך בימי נעוריך והקמותי לך ברית עולם" (יחזקחל שם).



## הכתות הרפורמיות -שורש הבעיה

לעיתים קורה, שאנו ענסחפים במערבולת שמייצרת התקשורת לתוך דיונים המבוססים על הנחות יסוד, אשר

אנו כופרים בהן מכל וכל, ואשר בלעדיהן כל הדיון אינו מתחיל. וראוי לנו החרדים לדבר ה' לבחון בכל נושא מהם הנתונים היסודיים, בטרם נדון על כל פרט לגופו.

דוגמא לדבר אנו רואים במאבק המתוקשר בזרמים הכפרניים, אם זה בסוגיית הכותל, אם בענייני גיור או בכל נושא אחר. כל העת דנים ודשים בסוגיות על-פי מונחים שהתקשורת החילונית קבעה, ומתוך כך אנו, ציבור יראי ה', עומדים בעמדת התגוננות במקום להיות בעמדה האמתית שלנו ולנופף את המהרסים והמחריבים כאבק שאין בו ממש.

הרפורמים רוצים "להתפלל" בכותל, וכולנו נכנסים ביחד איתם לסוגיות החביבות עליהם, של חופש הפרט וזכות הביטוי ושאר ירקות מן הסוג הזה. תחת זאת, עלינו לשאול – למי אתם בדיוק מתפללים? לבורא עולם, שנתן את התורה? אתם מאמינים במעמד לבורא עולם, שנתן את התורה? אתם מאמינים במעמד

הר סיני? אתם מאמינים שה' הכל־יכול קרע את השמים ודבר עִם עַם שלם, נתן להם תורה ומצוות והזהיר אותם מפני אי־קיום התורה? אתם מאמינים בכלל שיש ישות בלתי גשמית שבראה את

ישות בלתי גשמית שבראה את העולם? אתם מאמינים במה שהחושים האנושיים אינם רואים? כולם יודעים את התשובות האנושיים אינם רואים? כולם יודעים את התשובות לשאלות הללו, והם אף לא מסתירים אותן, אז למי בדיוק הם רוצים להתפלל? לישות שאינם מאמינים בה? נשים נאבקות על "זכותן" לקרוא בתורה? מישהי או מישהו מהאנשים הללו מאמין שהספר הזה ניתן ספר, אשר בבתי החינוך הרפורמיים מגדירים כספר ברברי ופרימיטיבי? על מה הדיון כאן? על מי שנפשו חשקה להדבק בבוראה דווקא במקום מסוים, שריד בית מקדשנו, שם צווה ה' להקריב בהמות ולזרוק את דמן כדי לכפר על בני ישראל? מישהו מהליצנים הללו מאמין בכל זאת? אז על מה כל הדיון?

במקום לדון ולהתפלפל לפי אותן הנחות יסוד לא־ יהודיות, על ״זכותם״ של הרפורמים ועל ״פלורליזם״ וכן הלאה – מוטב לומר לכולם בפנים את אותה אמת יסודית, ולחסוך את כל אותם דיונים עקרים.

## הרהורים לבין הזמנים

דעת ציון

כמדי שנה, יוצאים בני הישיבות לחופשת 'בין הזמנים' אחר תשעה באב, על־מנת לשוב ולפקוד את בית המדרש בראש חודש אלול. לא נכנס כאן לשורשיו של מנהג זה ולשאלה אם יש לו בכלל טעם כאשר יש מזגנים, ואף לא נלאה את הקורא בתאור הסכנות הרוחניות והגשמיות האורבות לפתח בני הנעורים ביוצאם אל מחוץ לבתי המדרש, במיוחד בימי הקיץ הלוהטים.

תחת זאת, ראינו לנכון להציע רעיונות מעשיים, אשר עשויים להועיל רבות לכל אחד מאתנו, כאשר אם נדע לנצל אל־נכון זמן זה, נמצא בסוף, כי לא הייתה כאן בטלה ח"ו, אלא התרעננות לצורך חשיבה מחודשת על דרכנו בעבודת הבורא.

ימי בין הזמנים, כידוע, מבשרים עבור רבים אפשרות ללמוד דברים שאינם זוכים להם במסגרת הישיבתית. לעיתים מדובר במסכתות ממועד וקדשים שאינן כלולות במסגרת הישיבתית, ולעיתים מדובר במסכת מסוימת שבחור פלוני לא זכה ללמוד, אף שהיא נלמדת באופן כללי. יהיו בחורים שירצו להספיק את אותם דפים מהמסכת הנלמדת שלא הספיקו בישיבה, ואף זה מבורך ביותר.

אולם חושבני, שישנו דבר נוסף, מהותי יותר, שניתן לנצל ימים אלו עבורו, והוא לימוד התנ"ך. הדבר הראשון בחשיבותו להדרכת היהודי בחייו הוא לימוד התנ"ך, וכמש"כ בני הגר"א בהקדמה לביאור הגר"א על השו"ע - "בראשונה הזהיר להיות בקי בראשונה כל כ"ד ספרים, עם הנקודות והטעמים, ערוכים בכל ושמורים". וכתב הגה"צ ר' ירוחם ליבוביץ המשגיח דמיר (הקדמת ספרו "דעת תורה") - "והגאון רבי חיים מוולאז'ין זצ"ל קבע בישיבתו לימוד המקרא בכל יום ויום... אני עודני זוכר איך שלפנים בישראל, היה כל ילד אצל מלמדו לומד וחוזר במקרא מאה פעמים, וגם כל הבחינות על התלמידים, היו בזה אם בקיאים הם בתורה בנביאים ובכתובים, ועכשיו לדאבונינו הרבה מדלגים כל זה ובאים תיכף ללימוד הגמרא, ונשארים בזה לקויים מאוד באמונה וחסרים כל ההתחלה, כל היסוד, בבנין ושכלול כל קומתם".

הגאון רבי יחיאל ויינברג זצ"ל, בעל ה"שרידי אש" מעיד ("כתני תכנ ויינכת" מ"ג עמוד רי"ו) - "בישיבת וואלוזי"ן הנהיגו את לימוד התנ"ך, רבי חיים בעצמו למד בכל יום לבני הישיבה פרשה חומש, ומנהג זה נשאר בואלוזיין גם בימי הגאון הנצי"ב". התנ"ך, ממנו אנו

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

שואבים אורחות חיים, ממנו שאבו רבותינו את כל הגותם בהלכה ובאגדה, הפך ברבות השנים לכלי אין חפץ בו, ואילולא תקנו לנו קריאת התורה והפטרה בציבור, אף מעט זה לא היה בידינו.

אדם שלומד תנ"ך מקבל צורת הסתכלות שונה על החיים, הוא יכול להתגבר על שטף החיים ועל תרבות המערב האופפת אותנו מכל כיוון ולהעמיד כנגדה את דבר ה' בכל תחום שיהא. במיוחד כיום, כאשר חזרנו לארצנו ושאיפתנו לחזור לחיים של אומה הולכת וקורמת לה עור וגידים, לא יתכן שנגיע לאן שהוא בלא לימוד מעמיק ויסודי של התנ"ר.

אמנם רבותינו ראשי הישיבות בדורנו לא קבעו את לימוד התנ"ך לחלק מסדרי הישיבה, אך דבר זה אינו פוטר כל אחד ואחד מאתנו מלמצוא את הזמן לאותו לימוד יסודי לעצמו, כפי שבעל בית אינו פטור מכך

אף כשאינו נמצא במסגרת ישיבתית. הלימוד הישיבתי היום מרוכז סביב לימוד התלמוד, אשר מטבעו נעשב בדיבוק חברים ובפלפול ועיון בבית המדרש המיועד לסוג הלימוד הזה, אך לימוד התנ"ך, כאמור, הוא היסוד לכל אורח חייו של היהודי, ועליו לטכס עצה כיצד לקנות קנין הכרחי זה. וכאמור, ימי בין הזמנים מהווים הזדמנות מיוחדת להקדיש את הזמן ואת שימת הלב הראויה לענין.

בחור שינצל זמנים אלו כדי להתעמק בכ"ד כתבי הקודש יזכה לדעת כיצד מתנהל עם בארצו, מהם הדברים שה׳ ונביאיו שמים עליהם דגש, מה כלל אינו מופיע אצלם, איזה משקל לתת לכל ערך, כיצד להתמודד עם סוגיות מורכבות בחיים וכן הלאה. אחר שיזנק לתוך אותו ים אינסופי, ידע גם כיצד למצוא את הזמן ללימוד התנ"ך כראוי אף בימים הרגילים. כי הם חיינו ואורך ימינו, ובהם נהגה יומם ולילה.

#### שורש בעיית הגיור - בהגדרת הזהות היהודית

לאחרונה עלתה לדיון הצעתם של גורמים מסוימים להתיר לרבני ערים לערוך גיורים על־פי שיקול דעתם בלא צורך בבית דין ארצי שיאשר את הגיור. כמובן, שמאחורי המעטפה הפרוצדורלית עומדת מטרה הרבה יותר מהותית, והיא לקעקע את ההלכה המסורה, ולפיה 'גר' שלא קיבל על עצמו עול תורה ומצוות הרי הוא גוי לכל דבריו. מכיון שאותם רבנים ניאו־קונסרבטיביים הדוגלים ב׳תיקון׳ האמור מעוניינים להתחמק מהתמודדות הלכתית ומחשיפת ערוותם ברבים כמי שאינם נאמנים להלכה המסורה. הם מעדיפים להסיט את הדיון לכיוונים שונים, לדבר על "שליטת" החרדים וכן הלאה, ועל־ידי כך להסית את הציבור כנגד אלו השומרים על ההלכה לבל תרמס תחת מגפי רבני צה"ר וחבריהם. הציבור הרחב, שאינו מבין מימינו ומשמאלו, רק שומע את הצרוף ׳רבנות׳ ו׳מונופול׳, והקרב התקשורתי כבר הוכרע לטובת ה"מקילים".

אז כדאי לעשות כאן סדר, ולרדת לעומק כוונותיהם של המגיירים הפשרנים. ההלכה היא ברורה. בלא קבלת עול מצוות אין כאן שום מעשה גרות. אלו המדקלמים את מה שמלמדים אותם באולפן בלא כל כוונה לקיים מצוות הרי הם עושים מעשה קוף בעלמא. ההלכה אינה מעוניינת בהשמעת הברות כאלו ואחרות מפי המתגייר, זו לא תקיעת שופר, אלא בכוונת הלב, המתבטאת כלפי חוץ באמירה בפה. כאשר הגר אינו מתכוון לשום דבר ממה שהוא אומר, דבריו בטלים ומבוטלים, וכאשר הדיין יודע זאת ובכל זאת מאשר את ה׳גיור׳, טליתו חשובה כמרדעת של חמור.

אולם חשוב מכך הוא להבין מה מניע קבוצה שלמה של רבנים להוביל מהלך כזה של רמיה ולהוליך אותנו שולל, תוך שימוש במניפולציות שונות ומשונות ותוך סיוע אוהד מהשלטון החילוני והתקשורת העוינת לתורה. כאשר יורדים לעומק העניין מבינים, כי קיימת כאן הבנה שונה מהמקובלת באומה מאז ומתמיד ביחס למהותו של עם ישראל, ומשום כך הסכנה היא כה גדולה, ועלינו לחשוף אותה ולהציגה לעיני כל.

כפי שבא לידי ביטוי בפרסומיהם, רבני צה"ר רואים ב׳ישראליות׳ ביטוי לגיטימי של זהות יהודית, אשר לא בהכרח קשורה לתורה ולמצוות. בעוד התורה אינה סובלת זהות אחרת מאשר יהדות שהיא דת ואומה יחדיו, עם הדבוק בתורתו ובאלוקיו, רבני צה"ר מנסים להכיל אף את הזהות ה'ישראלית' המנותקת מהתורה כזהות יהודית. הם אמנם מעדיפים שהישראלי יהיה גם דתי, אך בהגדרת זהותו היהודית הם אינם רואים בכך חלק הכרחי. מדובר באסון רעיוני, אשר מעמיד סימן שאלה גדול מעל כל מפעל הציונות הדתית, וחובה על כל מי שיראת ה' בלבו מקרב אותו ציבור להתנער מאותו גוף, משום שיש בהגדרה זו הרס של יסודות היהדות. אחר שנוצרה כזו זהות, מובן גם מדוע קבלת עול מצוות אינו דבר הכרחי בגיור. כי **הוא אינו הכרחי בזהות היהודית**. וזה לב הסוגיה, וטענה זו בתמצית מגלמת את כל הטענה החרדית כנגד הציונות הדתית - שזו האחרונה אינה רואה בהלכה המסורה את דרך הקיום הלגיטימית היחידה של עם ישראל, את הזהות היהודית, אלא יש בה מימד נוסף - ׳ציונות׳ - אשר לעיתים מוסיף ולעיתים גורע ביחס לזהות היהודית המקורית. ואכן, הציבור החרדי החרדים בטענתם, ואותה 'ציונות' אינה אלא כסות עיניים לעקירת התורה.

הציונות הדתית עומדת כיום על פרשת דרכים

הציונות הדתית עומדת כיום על פרשת דרכים ועליה לבחור – להבהיר לעין כל, כי התורה שלה והתורה של העולם החרדי היא אותה תורה, אותה הלכה, והציונות כאמור רק באה להגדיר את מקום קיום התורה ואת השאיפה לקיום דבר הנביאים בימינו, או שמא, חלילה, לאמץ תורות זרות ברוח הרפורמה ובכך להצטרף לכל אותן תנועות שעזבו את כלל ישראל במשך הדורות. נושא הגיור מחדד את נקודת הבחירה, ויש לקוות שבזכותו יתעשתו רבים ויחזיקו בתורה המסורה.

הנאמן לארץ־ישראל ואשר מבין את חשיבותה רואה בה ערך רק משום היותה הקרקע המיועדת לקיום הברית בין ה' לעמו, ואין זהות יהודית מלבד זאת הכתובה באותה הברית.

תשובתה של הציונות הדתית האותנטית, זו המעוניינת להמשיך להכלל בכלל נאמני התורה, כנגד אותה טענה אמורה להיות, שבאמת אין ה׳ציונות׳ באה להוסיף או לגרוע מאומה מהגדרת הזהות היהודית, אלא היא באה לבאר את מקום קיומה של התורה ואת חשיבותה של ארץ־ישראל במסגרת אותה תורה. אולם אם, כדבר רבני צה״ר, יש כאן זהות יהודית שונה, שאינה מחויבת לתרי״ג מצוות, אזי הוכח, כי צדקו

