# ADABIYOT

Oʻrta ta'lim muassasalarining 10-sinfi va oʻrta maxsus, kasb-hunar ta'limi muassasalarining oʻquvchilari uchun darslik-majmua

Birinchi nashr

Oʻzbekiston Respublikasi Xalq ta'limi vazirligi tasdiqlagan

I QISM



«Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi»
Davlat ilmiy nashriyoti
Toshkent–2017

UO'K: 821=512.133(075.3)

KBK: 83.3(50')ya721

A 29

## Boqijon Toʻxliyev, Bahodir Karimov, Komila Usmonova

#### Tagrizchilar:

- N. Rahmonov filologiya fanlari doktori, professor;
- M. Valiyeva Toshkent shahar Yunusobod tumanidagi 274-maktabning ona tili va adabiyot fani oʻqituvchisi.
  - **A 29** Adabiyot [Matn]: darslik-majmua / B. Toʻxliyev [va boshq.], Toshkent: «Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi» Davlat ilmiy nashriyoti, 2017. 184 b.

ISBN 978-9943-07-535-1

Respublika maqsadli kitob jamgʻarmasi mablagʻlari hisobidan chop etildi.

UO'K: 821=512.133(075.3) KBK: 83.3(5O')ya721

<sup>© «</sup>Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi» Davlat ilmiy nashriyoti, 2017

# ADABIYOT MA'NAVIYATNI YUKSALTIRISH VOSITASI

Sen bu kun sinfda shod yurak bilan Sinov navbatini kutib turasan. A'lo mamlakatning a'lo farzandi, Bilib qo'yki, seni Vatan kutadi!

G'afur G'ulom

## ASSALOMU ALAYKUM, HURMATLI OʻQUVCHI!

Bugun oʻninchi sinf ostonasida turibsiz. Yosh qalbingizda orzular joʻsh urib, xayolingizda ezgu niyatlar kezib yuribdi. Siz kunlar, oylar va yil oʻtgan sari jamiyat hayotiga aralashib, turli tanish va notanish odamlar bilan suhbatdosh boʻlishingiz tabiiy. Insonning koʻngliga yoʻl topish, hayotdan zavqlanib yashash, sodiq doʻstlar orttirish, soʻzlash odobi, kattaga hurmat, kichiklarga izzatda boʻlish kabi kundalik turmush hodisalarini ma'lum bir andoza va me'yorga solishingizda, albatta, badiiy adabiyot sizga beminnat yordamchi boʻladi.

Zero, badiiy adabiyotning ijtimoiy-madaniy hayotda, insonlardagi oʻzaro goʻzal muomala va munosabatlarning shakllanishida tutgan oʻrni nihoyatda katta. U kishilarga, xususan, yoshlarga olam va odamlarga bogʻliq hodisalar mohiyatini anglash, insonga xos tuygʻularning rangin qirralarini his etish, insoniy fazilatlar va nuqsonlar mohiyati haqida oʻylash imkonini beradi.

Adabiyot qadim zamonlardan hozirga qadar «jamiyat», «ma'naviyat», «madaniyat» va «san'at» tushunchalari bilan birgalikda yashab keldi. Badiiy adabiyot har bir inson ma'naviy dunyosini bebaho insoniy fazilatlar, o'lmas milliy qadriyatlar bilan boyitadi. Ma'naviyati yuksak inson chinakam shaxs darajasiga ko'tarilishi mumkin. Odamning Vataniga sodiq fuqaro, ota-onasiga munosib farzand, yaqinlariga oqibatli do'st bo'lishi ma'naviy kamolotining darajasidan darak

beradi. Shunday komillik yoʻlida badiiy adabiyot Siz azizlarga beqiyos xizmat qiladi. Adabiyot xazinasidagi tilla sandiq bebaho dur-u javohir — injular bilan toʻla; unda bitmas-tuganmas milliy-ma'naviy qadriyatlar zaxirasi jamlangan. Bu ma'naviyat xazinasidan bahramandlik ulkan hayot ostonasiga qadam qoʻyayotgan siz kabi oqil-u dono yosh avlodning tafakkuriga qanot bagʻishlaydi, tasavvurini kengaytiradi.

Sharqda qadim-qadimdan shaxsning jamiyat va davlat bilan uygʻunlik darajasi e'tiborda turgan. Aytish mumkinki, har bir shaxs tabiatidagi oʻziga xos xislatlari inkor etilmagani holda, uning jamiyat bilan muvofiq boʻlishi ragʻbatlantirilgan. Badiiy adabiyot shaxsning jamiyatda oʻz oʻrnini topishga koʻmaklashadi. Bu jarayon oʻqilgan asarlarni uqish, ulardan oʻrinli xulosalar chiqarish, badiiy soʻzdan ta'sirlanish, koʻngilni poklash, oʻziga ma'qul kelgan ezguliklarni yaqinlariga ham ravo koʻrish, eng muhimi, badiiy asarlar vositasida odam oʻz-oʻzini kamol toptirishi orqali sodir boʻladi.

Yoshlarni ozod ruhli, erkin fikrli, adolatli, xolis, sabrqanoatli qilib kamolga yetkazishdek tabarruk vazifani badiiy adabiyot oʻz soʻzining quvvati va sehri bilan bajaradi. Hazrat Alisher Navoiy aytadi: «Qone' (qanoatli) darveshning quruq noni tome' (ta'magir, birovning narsasiga koʻz tikuvchi) shohning xitoyi xoni (dasturxoni)din xoʻbroqdur». «Nazm ul-javohir»da shoir «Har kimsadaki boʻlsa qanoat, gʻam yoʻq» degan xulosani bildiradi.

Navoiy yaratgan qahramonlarning asosiy qismi ma'naviy jihatdan boy insonlardir. «Hayrat ul-abror»dagi qator hikoyatlar, «Farhod va Shirin», «Layli va Majnun», «Sab'ayi sayyor», «Saddi Iskandariy» va boshqa asarlarning qahramonlari shunday xislatga ega.

Bobur gʻazallarida, «Boburnoma»da aks etgan hayot hodisalari ham kishini oʻyga toldiradi, insonning kuch va qudratiga, e'tiqodiga boʻlgan ishonchni mustahkamlaydi, kishining oʻzida oʻshanday xislatlar paydo qilishi uchun ragʻbat uygʻotadi. Ushbu darslikka kiritilgan barcha adiblarning ijodini oʻqigan har bir oʻquvchi ulardagi soʻz sehriga, qahramonlarning jur'at va jasoratiga, insoniy mehr va muhabbatni tasvirlashdagi takrorlanmas mahoratiga tan berishlari shubhasiz.

ESLAB QOLING. Mahmudxoʻja Behbudiyning hurlikka, inson haq-huquqini tanishga undaydigan «Haq berilmas, olinur» yoki Abdulla Qodiriyning soʻzlash va yozish odobiga doir «Soʻz soʻzlashda va ulardan jumla tuzishda uzoq andisha kerak» degan hikmatlari ham inson ma'naviyatining qaysidir jihatini tarbiyalash uchun xizmat qiladi, albatta.

Adabiyotda har bir xalqning ona Vatani, tuprogʻi, oʻziga xos milliy xarakteri, marosim va urf-odatlari tasvirlanib ulugʻlanadi; barcha uchun birdek ardoqli boʻlgan umuminsoniy his-tuygʻular tarannum etiladi. Shu ma'noda, turli millatlarni oʻzaro birdamlikka chorlaydigan badiiy adabiyot geografik chegara bilmaydi. Bir millat adabiyotidagi goʻzal asar boshqa bir xalqning ma'naviy mulkiga aylanishi mumkin. Shunga koʻra, mazkur darslikda xalq ogʻzaki ijodi, qadimiy turkiy adabiyot, oʻzbek mumtoz adabiyoti, yangi oʻzbek adabiyoti hamda jahon adabiyotining eng sara namunalari tanlab olindi va siz azizlar hukmiga havola qilindi.

MUHTARAM OʻQUVCHI, E'TIBOR BERING! Oʻz vaqtida respublikamizning Birinchi Prezidenti: «Chinakam ma'naviyatli va ma'rifatli odamgina inson qadrini bilishi, oʻz milliy qadriyatlarini, milliy oʻzligini anglashi, erkin va ozod jamiyatda yashashi, mustaqil davlatimizning jahon hamjamiyatida oʻziga munosib oʻrin egallashi uchun fidoyilik bilan kurasha olishi mumkin»¹, – deb ta'kidlagan edi. Buning uchun esa, albatta, badiiy adabiyot, xususan, qadimiy va boy ogʻzaki ijod namunalari, takrorlanmas sehr va jozibaga ega boʻlgan adabiyotimiz tarixi, zamondoshlarimiz obrazlarining oʻziga xos olamini inkishof etishga yordam beradigan zamonaviy adabiyotimiz, olam va odam munosabatlarining turfa qirralarini

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Karimov I. Yuksak ma'naviyat – yengilmas kuch. – Toshkent: Ma'naviyat, 2008. 6-bet.

bir-birini takrorlamagan holda tasvirlab beradigan jahon adabiyotining nodir namunalari bilan yaqindan va jiddiy tanishmogʻimiz talab etiladi.

Ma'naviyat tushunchasini barcha milliy va umuminsoniy qadriyatlarning yuksak yaxlitligi tarzida talqin etish mumkin. Bu xislat odamning olamdagi moddiy va ma'naviy hodisalarga yaxlit munosabati tarzida namoyon bo'ladi.

Har bir insonning oʻz ongi, tasavvuri, tafakkur tarzi, dunyoqarashi bilan belgilanadigan ichki dunyosi bor. Uning «yaxshi» yoki «yomon» deb nom olishi mana shu ichki dunyoning mazmun va mohiyatiga bogʻliq. Agar u jamiyatning tegishli bosqichdagi talablariga, jamiyat a'zolarining umumiy axloqiy-madaniy qarashlariga uygʻun boʻlsa, yaxshi, aksincha holatda esa yomon degan nom olishi mumkin. Har bir inson jamiyat a'zolari bilan birga yashaydi. Demak, u atrofdagilar ta'sirini ham his qilib turadi. Badiiy adabiyot ana shunday ta'sir koʻrsatishda katta ahamiyat kasb etadi.

Badiiy adabiyotning din bilan aloqasi, xususan, tasavvufning badiiy adabiyotga koʻrsatgan ta'siri tufayli undagi insonparvarlik gʻoyalarining yanada kuchli, jozibali va yorqinroq tarzda namoyon boʻlganini ta'kidlash joiz.

Unda insonning faqat oʻziga xos xususiyatlari emas, balki butun insoniyatga, jamiyatga, tabiatga, olam va odam munosabatlariga daxldorligi ham alohida e'tibor bilan tasvirlangan.

Bu tasvirlarning birortasi kishini befarq qoldirmaydi. Ular insondagi yaxshi fazilatlarning koʻpayishiga va, aksincha, yomon xususiyatlarning bartaraf etilishi, yoʻqotilishiga undab turadi.

Inson ma'naviyatini boyitish uchun har qanday adabiyot emas, balki yuksak badiiyat talablariga javob bera oladigan asarlar zarur bo'ladi. Badiiy asar ta'sirli va yaxshi bo'lishi, u har qanday kitobxon qalbiga zavq-shavq bag'ishlashi bilan birga ezgu o'y hamda orzular yo'liga yaqinlashtirishi shart.

#### Savol va topshiriqlar

- 1. Ushbu mavzu epigrafida keltirilgan she'rni qanday izohlay-siz?
- 2. Badiiy adabiyotning hayotingizda tutgan oʻrnini tushuntirib bering.
- 3. «Jamiyat», «ma'naviyat», «madaniyat» va «san'at» tushunchalarini o'tgan sinflarda o'qilgan asarlarga bog'lab tushuntira olasizmi?
- 4. Nega adabiyot chegara bilmaydi?
- 5. Alisher Navoiyning inson fazilatlari haqida aytgan yana qanday hikmatlarini bilasiz?
- 6. Behbudiy va Abdulla Qodiriy fikrlarini kengroq tushuntirib bering.
- 7. Respublikamizning Birinchi Prezidenti aytgan fikrga e'tibor bering. Uni qanday izohlagan bo'lar edingiz?
- 8. Adabiyot tarixidan «ma'naviyati yuksak» hamda «ma'naviyati past» qahramonlar tasvirini eslang. Ularning asosiy belgilari qanday namoyon bo'lganini izohlab yozing.



## XALQ OGʻZAKI IJODI

#### RUSTAMXON<sup>1</sup>

(Dostondan parcha)

Qadim zamonda Oqtosh viloyatida Sultonxon degan oʻtdi. Sultonxonning uch xotini bor edi, tugʻmaydigan aybi bor edi. Necha vaqt Oqtosh mamlakatida podsholik qildi. Yoshi ulgʻayib soqoli oqarib qoldi.

Huroyim degan oʻrtancha xotini homilador boʻlib, oydan oy, kundan kun oʻtib, oyi-kuni yaqin yetib kelaberdi.

Sultonxon Huroyim yoriga aytdi: «Dunyoda bir qoʻrqqan yomon, bir quvongan yomon» degan gap bor. Mening qariganda koʻrgan farzandim. Men shu yerda yursam, sen bir kun tugʻib qoʻyarsan. Men quvonganimdan yuragim yorilib oʻlib qolarman. Qurudum mamlakatiga safar qilayin, oldimga suyunchi deb chiqqan kishiga ayamasdan tanga-tilla berarman, qulogʻidan dunyoga koʻmarman, balki qoʻrgʻonbegi qilarman.

Shunda ketmoqqa ixtiyor qilib, taxti-baxtini kimga topshirarining hisobini topmay, amalini, davlatini hech kimga ishonmay, hayron boʻlib, qozikalonlardan soʻradi. Qozikalonlar turib aytdi: «Gumonaning tufaylidan mamlakatni Huroyimni soʻramogʻi toʻgʻri keladi».

Shunda Sultonxon taxt-baxtini Huroyimga topshirib, karnay-surnay qoʻydirib, odamlarni yigʻdirib, joʻnamoq harakatida boʻldi. Huroyim Sultonxonga qarab bir soʻz aytib turgan ekan:

> Xonim, eshit menday oyim arzini, Soʻldirmagin bunda gulday tarzini, Mergan otar dayrobotning gʻozini, Xonim, ongla Huroyimning soʻzini.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dostonni 1937-yilda baxshi Fozil Yoʻldosh oʻgʻli tilidan Hodi Zarif yozib olgan.

El ko'chirib Olatog'dan oshirding, Ulug' bilib nechovlarga bosh urding. Bir necha dushmandan siring vashirding. Toj-u davlatingni menga topshirding. Necha villar surib bu elda davron, Ourudum deb. xonim, ketib borasan. Davlatim bor, ponza ro'mol o'rayin, Sarg'ayib tarzingga, xonim, qarayin. Kelar moʻljalingni, toʻram, soʻravin: Necha vaqtda Oqtosh qaytib kelasan? Bizga tashlab ketib mamlakatingni, Obod qilib soʻrab turay yurtingni. Men bilmayman sening qaytar vaqtingni, Aytgin, to'ram, necha vaqtda kelasan? Sen ketgan soʻng, men ham xafa boʻlarman, Koʻz tutib yoʻlingga qarab yurarman. Kelar moʻljalingni aytsang, xonzoda, Men yoʻlingga peshvoz chiqib turarman. Ochilar bahorda, bilsang, gulg'uncha, Yurt egasi bo'ldim o'zing kelguncha. Senday xizmat qilar menga ham necha, Bir kelar moʻljaling aytgin, xonzoda.

Bu soʻzni eshitib, Sultonxon dimogʻi chogʻ boʻlib otlanib, Huroyimga qarab, murtini<sup>1</sup> burab, uzangiga oyogʻini tirab: «Oʻn toʻrt yilda kelaman», – deb bir soʻz aytib turgan ekan:

> Men ketgan soʻng uydan chiqib oʻtirma, Doʻst yigʻlatib, dushmaningni kuldirma. Toj-u davlat, mol-u mulkim topshirdim, Bir yetar-yetmasga sirim bildirma. Men qanday soʻrasam, shundayin boʻlgin, Oqtoshga ega boʻp, podsholik qilgin. Obod qilib, endi yurtimni soʻrab, Podsho boʻlib sen Oqtoshda turgin.

 $<sup>^{1}</sup>$  Murt – moʻylov.

Men ketgan soʻng nodon koʻngling boʻlmagin, Koʻp yashagin, koʻp yilgacha oʻlmagin. Yaxshilik koʻr, yomonlikni koʻrmagin, Nodonlarman aslo sirdosh boʻlmagin. Ayollik qib nodon soʻzlab turmagin, Toj-u davlatimni senga topshirdim.

Bu soʻzni Sultonxondan eshitib, Huroyim yori Sultonxonga qarab, tagʻi¹ bir-ikki ogʻiz soʻz aytib turgan ekan:

Togʻlar-togʻning boshini chalgan tuman-a, Har kim yigʻlab tursa oxir zamon-a, Bo'vimda golgandir biror gumon-a. Bizlarga topshirsang Oqtosh yurtingni, Qo'yib ketgin farzandingning otini, So'rab tursa bunda mamlakatini. Podsho boʻlib sizday xonning xotini. Xizmat qilsa bunda necha sipoyi, Obod bo'lar sizday xonimning joyi. Mana eldan o'zing ketib borasan, Bolangning otini nima qoʻyasan? Eshitgin dilbarning aytgan dodini, O'zing qo'ysang farzandingning otini, Nima deb amr etsang, ani qilarman, Aytsang, farzandingga otin qoʻyarman, Shu sababdan koʻnglingdagin soʻrarman.

Bu soʻzni Huroyimdan eshitib, Sultonxon bir soʻz aytib turgan ekan:

Sen oʻzingdan gap qolarmi, Huroyim, Choʻp-xasdan koʻpdir qilgan gunohim, Oʻgʻil tugʻsang, otin qoʻygin Rustamxon, Qiz tugʻsang, gul yuzli, oʻzing bilasan. Men koʻrayin Qurudumning yurtini, Choʻli, dashti, necha mamlakatini.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tagʻi – tagʻin, yana.

Bu so'zlarni endi Sultonxon aytti, Xo'shlashib Huroyim bunda qolipti, Sultonxonni kuzatib vo'lga solipti. Sultonxon jo'nadi shahardan chiqib, Oancha odam mahramlari jam bo'lib, Ourudumdek mamlakatni axtarib. Shunday qilib ketti koʻrmagan yurtga, Qamchi bosib haydar choʻllarda otga, Gohda tup-tup boʻlar, gohlarda yakka, Cho'llarning to'zoni chiqib falakka. To'p-u to'pxonaman lashkarin olib, Boravotir Ourudumni axtarib. Savr etib men necha vaqtlar yursam deb, El-u xalqni shunday qilib koʻrsam deb, Oqtoshning yurtiman birga qilsam deb1, Elni koʻrib, yurtga katta boʻlsam deb, Oqshom yotib, kunduz joʻnab boradi, Dunyoning ayshini shunday sursam deb. Cho'llarda ostiga mingani tulpor, Xizmatda olti yuz mahrami tayyor, Qancha sipoyi ham adadsiz lashkar, Shavkati olamni bosib boradi.

Sultonxon yoʻl yurib, Qurudum mamlakatini yoqalab, chodir-chaman tikib qoʻndi. Bu yerlar tevaragidagi ellar, necha qoʻrgʻon soʻrab turgan beklar ilgaridan ham bir-biriga ma'lum. Goh Sultonxonga boj berib, goh bermay qaytib turar edi. Bular Urganch, Xorazm, Xeva beklari, Dinkaman xonlari edi. Bular Sultonxonning kelishini koʻrib, shunday maslahatda boʻldi: «Biz bu podshoning ixtiyoriga goh kirib, goh kirmay qolganimizga, bu adadsiz lashkar, qancha toʻp-u anjomlar bilan yomon niyatda kelgan. Boʻlak oʻyda kelsa, bunday shavkat bilan chiqmas edi. Bizda bekor odam koʻp, lashkar yoʻq. Biz har qaysimiz bitta-bitta qoʻrgʻonning egasimiz. Xalqdan yigʻilgan toʻsat-toʻsat, dasta-dasta lashkar tarqab ket-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oqtosh yurtiga qoʻshsam demoqchi.

gan. El-u xalq och-yalangʻoch, bari tentirab qolgan. Bularni otlantirib, Sultonxonning ustiga bosib bormoq bizning qoʻlimizdan kelmas. Ustimizga keldi, endi biz qancha mol-hol olib borib koʻrmogʻimiz darkor».

Bu mamlakatdagi amaldorlar maslahatni qilib, Sultonxonga borishli-kelishli boʻlib yotdi.

\* \* \*

Oqtosh mamlakatida Huroyim podsholik qilib, ichkarida arz soʻraydi. Ximcha degan kanizi bor. Ximcha — tillari bulbulcha, kimki yaxshi desa, shuncha, ikki yuzi ochilgan gulcha, bellari xipcha, oʻzi suluv oyimcha. Ximcha oyim tashqarida arz soʻradi. Huroyim Oqtosh mamlakatida Sultonxondan ziyoda ish tuta berdi. Huroyimning ish tutuviga ikki kundosh bezovtalik qilaberdi. Vaqti yetib, oyi bitib, Huroyim oʻgʻil tugʻdi, otini Rustam qoʻydi.

Rustam birga, ikkiga, uchga kirdi. Tilga enganida madrasadan bir mulla olib kelib, oʻqitib yotaberdi.

«Zamon Huroyimniki boʻldi», – deb ikki kundosh nima qilarini bilmay oʻy oʻylar edi. Oqtosh viloyatida daftari mastondan uch yuz oltmish mastoni bor edi, boshligʻini Momogul maston der edi, mazgili¹ shahardan tashqari bir gʻorda edi.

Gʻorda yotar edi, xurrakni baland tortar edi, botmon nosvoyni toʻrt boʻlib otar edi, yurish-turishi odamlarga xatar edi, ne er yigitlarni ikki pulga sotar edi, yaxshilikni uch pulga olmay, qayerda yomonlik boʻlsa, izlab yetar edi, qanday odam koʻrsa, bu kampirdan hazar qilib uzoqqa ketar edi, yomonlik izlab borgan odamning ishi mastondan bitar edi.

Ikki oyim Momogulni koʻngliga olib, soʻroqlab borib qoldi. Huroyimning ustidan bir soʻz aytib turgan ekan:

Eshit, momo, oyimlarning tilini,
 Vayron qilsang bunda Oqtosh elini,
 Xazon qilgin tar ochilgan gulini,
 Oʻlsin deymiz Huroyim ham ulini².

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mazgil – manzil.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ulini – oʻgʻlini.

Oʻzgalardan sizni yaxshi bilaman, Xizmatingga bir qop tilla beraman, Vayron qilgin Oqtosh mamlakatini, Nima desang, xizmatkoring boʻlaman. Bizga dushman bilmaganin bildirgin, Xanjar urmay bagʻrin qonga toʻldirgin, Mamlakatdan buni benasib qilib, Huroyim ham yolgʻiz ulin oʻldirgin.

Ikki kundosh Huroyimdan qutulish uchun Momogul maston bilan til biriktiradilar. Maston tilla tangalar evaziga Huroyim ustidan fitna-gʻiybat toʻla arznoma yozdiradi, firib bilan Oqtosh ahliga tasdiqlatadi va Sultonxonga olib boradi. Sultonxon gʻazabga minib, oʻzi safardan qaytguncha Huroyimni shahardan haydab, dorga osishga buyuradi. Jallodlar Huroyimni dorga osmoqchi boʻlayotganlarida, Rustam jallodlarning dodini berib, onasini qutqaradi. Rustam boradigan yerining tayini yoʻq; enasini otga mindirib, tozilarini ergashtirib: «Adashganning oldi yoʻl», — deya yoʻlga tushadi. Ular yoʻl yursa ham moʻl yurib, Hukumu togʻiga yetib boradilar, shu yerda qoʻnim topadilar.

Rustam togʻ-toshda ov qilib keladigan, enasi esa pishirib beradigan boʻldi.

Bir kuni Rustam enasi va tozilarini qoldirib, zarur anjomlar topish uchun yoʻl tortdi. Koʻzi togʻ bagʻridagi oʻtovga tushdi.

Ot ustida oʻtovning boʻsagʻasidan qaradi. Koʻrdi: ajab suratli bir qiz, jamoli kunni xira qilguday, har kim husnini koʻrsa, aqli ketib, otdan yiqilib qolguday. Ikki qoʻli orqasiga boylangan, sochidan uyning keragasiga¹ boylovli turibdi. Rustam koʻrib hayron qoldi. «Shunday odamni ham ovloq bir choʻlda, koʻz koʻrmagan yerda boylab tashlaydigan ham gaplar bor ekan-da! Kel-e, oʻylab turguncha soʻylab bilayin», – deb Rustam bir soʻz aytib turgan ekan:

Alifday qomating, xipcha belingdan,
 Menga bayon ayla oʻsgan elingdan,

 $<sup>^1~{\</sup>rm Kerag\,a-o'tovning}$  chetanga (to'qima devor) o'xshatib ishlangan devori.

Xabar olmay hech kim sening holingdan, Bu yerlarga qanday nomard boyladi? Boylaganni menga bayon aylagin! Qanday odam qildi qaygʻu-zulmni, Xafa qipti senday toza gulimni, Otdan tushib yechayinmi qoʻlingni? Boylaganni menga xabar ber endi. Maloyik suratli, gul yuzli dilbar, Seni koʻrgan odam boʻlar begaror. Oy-u kundan ziyod sening husning bor, Ne qildi seni boylab giriftor? O'z yurtingda biror ishni qildingmi? O'lim ishga duchor bo'lib qoldingmi? Bir tuhmatga sen giriftor bo'ldingmi? Xabar bergin, qanday nodon boyladi? Menga aytsang o'ynab-o'sgan yurtingni, Nima deydi sening ismi-zotingni? Menga aytsang sen ham sir-u holingni, Javob bersang, yechib qo'yay qo'lingni.

Qiz bu soʻzni eshitib, Rustamga javob berib, boylovli turgan yerida bir soʻz aytib turgan ekan:

Meni soʻrab bexos boʻlib turmagin,
Hayallama, ketgin, yoʻldan qolmagin,
Vaqti zamon mening kunim bitgandir,
Ketgin, menday boʻlib bunda oʻlmagin!
Dam-badam yetib kelar ajdahor,
Soʻngra qochib qutulolmassan undan,
Hayallamay bundan ketmogʻing darkor!
Kelsa, mamlakatni toʻzon qiladi,
Ishqirib damiga tortib oladi,
Kim yaqinda boʻlsa, tayin oʻladi,
Sendayin yoʻlbarsni nobud qiladi,
Hayallama, ketgin, bu yerda turma!
Bizning shahrimizni ajdahor olgan,
Uy boshiga bir qizdan soliq solgan,

Men boylandim – bugun navbatim kelgan, Koʻp turmagin, ketgin bundan, begimjon. Xayolingni bunda turib boʻlmagin, Yaxshilik koʻr, yomonlikni koʻrmagin, Sen mening husnimga hayron qolmagin, Oʻlib ketib ajdahorning damida, Sen meni qoningga zomin qilmagin!

Bu soʻzni qizdan eshitib, Rustam oʻz boshini qutqarib, qizni tashlab ketgani koʻzi qiymay, ajdahorga bir begunohni bergisi kelmay, qizga qarab bir soʻz aytib turgan ekan:

> - Oh ursam, to 'kilar ko 'zimning yoshi, O'limdan qaytarmi, bilgin, mard kishi, Bundan qoʻrqib ketmoq nomardning ishi! Ushbu damdir, oʻzga damni dam dema, Ajdahordan sira meni kam dema, Mushtiparsan, o'ladi deb g'am yema. Qay tarafdan munda kelar ajdahor? Ajdahor yoʻlini koʻrsatgin, dilbar, Ajdahor deganing bitta ilon-da, Bir ilonning nima ham quvvati bor?! Elingning zaxirasin toza olibdi, Zaharini butun elga solibdi, Elingda yoʻq ekan daf etgich odam, Bir ilonga seni duchor qilibdi. Hech zamonda shunday ishlar bo'larmi? Ajdahor deb seni boylab berarmi?! Meni o'ladi deb, munglig', g'am yema, Koʻrsatgin ajdahor kelar yoʻlini. Ajdahorga koʻrsatayin ishimni, Yoʻlingda berayin aziz boshimni, Omon-eson ajdahordan qutulsang, Soʻngra borib koʻrgin qarindoshingni.

Qiz ilgari ajdahorni oʻz koʻzi bilan koʻrgani yoʻq, ajdahorning siyosati xalqning qilgan ta'rificha, Rustamning qaddi-

jasadiga qarab, «yaxshi yigit ekan, oʻlmasin» deb, yana ham koʻproq qaytardi. Shunda ham Rustam:

 - «Mard soʻzidan, yoʻlbars izidan burilmaydi» degan gap bor. Ajdahor domiga tortadi, meni yutadi deb vahm qilmayman. Qayishmay ajdahorning yoʻlini aytgin, – dedi.

Unda qiz aytdi:

Harchand zo'r urindim, bo'lmadi, sening ham ajaling yetgan ekan, kuning bitgan ekan, – deb bir qirni ko'rsatdi. – Ajdahor shu tarafdan keladi, – dedi.

Shunda Rustam qizning gapi bilan otiga qamchi urib, boyagi koʻndalang qirning ustiga chiqdi. Qarasa, ajdahor koʻzi olovdek yonib, ishqirib, har tarafga oʻt sochib, togʻ ustidan Charxin degan koʻlga tushib kelayotgan ekan.

> Haybat bilan kelayotir ajdahor, Yaqinladi Rustambekday zoʻrabor. Aidahor chopinib damga tortganda, Langar to'kib Rustam o'zin to'xtatar. Hech narsani pisand qilmas ajdahor, Chiday olmay endi Rustam zo'rabor, Bir-biriga endi yaqinlab qolar. Na'ra tortib bunda Rustamday qaysar, Ouvvatiman Rustam na'ra urganda, Rustamning tovushi ajdarga yetdi, Bu tovushdan uning qulog'i bitdi. Koʻtargan boshini yerga tashladi, Jiyirib quyrug'in o'ziga tortdi. Ajdahor behushdi, Rustambek bildi, Qilichni chiqarib qoʻliga oldi, Haybatli ilonning qoshiga bordi, Ilonning boshiga qilichni soldi. Haybatidan qoʻrqmay Rustam ish qildi, Ajdahorni qaysar Rustam oʻldirdi. Dushmanni oʻldirib koʻnglin xushladi, Qirq bir gʻoʻla qilib kesib tashladi. Bir g'o'ladan oldi uzun bir tasma, «Ajdahor belgisi», – dedi, joʻnadi.

Rustamning zarbidan ajdahor oʻtdi, Togʻning jondoriga yemish boʻp yotdi. Rustam qaytdi ajdahorni oʻldirib, Oʻtovdagi qizning qoshiga yetdi. U qiz koʻrdi: Rustam keladi omon, «Ajdahorni koʻrmabdi», – deb mushtipar Koʻnglidan kechirdi ana shu zamon.

Rustam qizning oldiga borib, ishonar belgisi deb ajdahordan olgan tasmani tashladi. Qiz ajdahorning terisidan olingan tasmani koʻrib, ajdahor oʻlib, oʻzining omon qolganini bilib quvondi.

Ajdahor zulmidan qutulgan Bujul shahri va uning shohi Rustamni shohlikka koʻtaradilar va Oftoboyimni unga toʻy qilib olib beradilar.

Rustam Bujulda uch kun podsho boʻlib turadi. Soʻngra enasi va tozi itlari yoniga qaytadi...

Oqtosh mamlakatidagi ikki kundoshi Rustam va Huroyimning tirik ekanligi daragini eshitgach, yana shum kampirni ishga soladilar. Shum kampir Bahra togʻiga kelib, Oqrabotga kiradi. Huroyimni zindonband qilib, uning qiyofasiga kiradi va dev yordami bilan Rustamni oʻldirmoqchi boʻladi. Qizil dev shunday yigit bu shum kampirning oʻgʻli emasligiga aqli yetib, kampirning oʻzini oʻldirib, Rustamni qutqaradi. Rustamni Oftoboyim parvarish qiladi, Huroyimni zindondan qutqaradi. Ular Bahra togʻida baxtli yashay boshlaydilar. Rustam va Huroyim haqidagi haqiqatni bilgan Sultonxon oʻz gunohini yuvish va ulardan avf soʻrash ilinjida qalandar qiyofasiga kirib, yurt kezadi, qirq qalandarga qoʻshiladi, oʻgʻli va Huroyimni qidiradi...

Ka'ba izlab bundan ketib boradi, Kamxarj qolgan yerda gadoylik qildi. Xarjili bo'lganda qichab yo'l yurdi... Sultonning dardini ular bilmaydi, Ka'ba deydi, yurar yo'ldan qolmaydi. Shunday qilib necha shaharni ko'rdi,

Ulfatlarman har yerlarda o'tirdi, Sultonxon dardini endi gapirdi: - Yaproqday titraydi qalandar joni, Men qalandar, biling, Oqtoshning xoni, Izza qildi debon zinhor koyinmang, Mendayin gadoning yolg'iz o'g'loni. Shularning ishqida boʻldim xor-zor, Daragini bilib boʻldik, qalandar. Ka'ba bilan ishim yo'qdir, ulfatlar! Mening Ka'bam, ko'rdim, u yerda tayyor! Mendan, bilsang, koʻp xatolik oʻtgandir, Soʻzlaganim yo sizlarga botgandir, Sizlar koʻnglingizga ogʻir olmangiz, U gaplarni asli menga aytgandir. Oti Rustam, o'zi nor kalla qo'chqor, Men shuning ishqida boʻldim qalandar; Ka'ba ketsang, borabergin, ulfatlar, Qaytib borsam, mening Ka'bam topilar. Necha kunlar boʻldik birga ham yoʻldosh, Bir-birimiz bilan bo'lganmiz sirdosh. Men qaytaman endi kelgan yoʻlimga, Qayga borsang borabergin, qarindosh!... Bu so'zni aytib, bir-biriman xo'shlashdi. Qirq qalandar ketdi Ka'baga qarab, Sulton yurdi bir shaharni oralab. - Qani mening borsam joni-dilim? - deb, Chamanda sayragan u bulbulim, – deb, O'ldirsa o'ldirsin yolg'iz ulim, - deb, Tagʻi qaytib, Bahra toqqa joʻnadi...

Shunda yoʻl yursa ham moʻl yurib, bir oʻzi telpagi qayqayib, tagʻi bir kun Oqrabotga borib qoldi.

Rustam ovda edi. Sultonxon eshagini bogʻlab, sarhovuzning boʻyiga tushib edi, Oftoboy hovuzga suvga chiqdi. Bu qalandarni koʻrdi: belida kamarlari tilladan: qaddi-jasadi kelbati Rustamga keladi. Shunda qalandarga qarab, Oftoboy bir soʻz aytib turgan ekan:

Gʻam bilan sargʻaydi guldayin diydor,
Bir nechalar ahvolidan bexabar,
Bu manzilga kelib qoʻngan, qalandar,
Xabar bergil, kimda sening ishing bor?
Beliga yarashgan zarrin poʻtasi,
Koʻp boʻladi aytgan soʻzning xatosi,
Siz boʻp yurmang bizning xonning otasi,
Xabar ber, qalandar, qaydan kelasan?
Qora zulfim eshilgandir tol-tol,
Qalandar, bu aytgan soʻzga quloq sol,
Dushman kelsa, bunda boʻladi poymol,
Bir qalandar, bobo, qaydin kelasan?..

Bu soʻzni eshitib, Oftoboyga qarab, boshini koʻtarib, Sultonxon bir-ikki ogʻiz soʻz aytib turgan ekan:

Dardim koʻpdir, kim biladi ishimni?
Qoʻlimdan qochirdim olgʻir qushimni.
Koʻp yurdim, yetmadi bemahal oʻlim,
Qaysi bir gulshanga ketdi bulbulim?
Shu koʻylarga soldi qodir Xudoyim,
Xarob boʻlib qoldi u manzil-joyim,
Havoga davr olib boʻz qarchigʻayim,
Shu gulshanga qoʻndimi deb soʻrayin.

Bu soʻzni eshitib, Oftoboy bildi – Rustamning otasi ekan:

Maydon boʻlsa bedov otlar chopilar,
Chopib kelsa banot jullar¹ yopilar,
Men ham bildim yoʻqchi boʻlib kelibsan,
Gʻam yema, begijon, yoʻgʻing topilar.
Koʻtar yuragingdan qaygʻu-vahmni,
Koʻrarsan izlagan qarchigʻayingni,
Qayta boshdan obod qilsang joyingni,
Gʻam yema, begijon, yoʻgʻing topilar.
Koʻrib sizni ketdi koʻnglim joʻshib,

 $<sup>^1</sup>$  Jul – ot yopigʻi.

Bir-biringdan necha vaqtlar adashib, Endi kepsan bunda izlab yonashib, Adashganning barin qoʻysam bir qoʻshib, Gʻam yemagin, izlaganing topilar.

Oftoboy koʻzasini toʻldirib, uyga qaytib Huroyimning qoshiga bordi. Oftob aytdi: «Bular – bir-biridan koʻngli qolishib yurgan odam. Agar aytsam, sira ham: «Bundan ergashtirib kel», – deb aytmaydi. Agar shu vaqtda Rustam ovdan kelib qolsa, men unday-bundayman deganiga quloq solmaydi, chopib tashlaydi. Nima boʻlsa, enasining qoshida koʻrsa, enasini hurmat qilib zarar yetkazmas», – deb bu gaplarni koʻngliga olib, uyni supirib-sidirib toʻshanchi¹ solaberdi.

«Bu nimaga sertaraddud boʻlib yuribdi», – deb Huroyim qarasa, Sultonxonni iyartib² kelyapti.

Huroyim koʻnglida aytdi: «Bu birga yurgan yor edi, bizlarga koʻp zulmni qildi, oxiri pushaymon boʻlib, bosh egib keldi. Rustamga tavba qildi. Oradan necha vaqtlar oʻtdi. Oftoboyning bu yelib-yugurishiga qaraganda, Rustam otasini togʻdami, ovdami koʻrib, tagʻi qaytib kelsa, joʻnatmay xizmat qilib turasan degan ekan-da; Rustamdan bexabar bunday ishni qilmasa kerak edi».

Sultonxon Huroyimga salom berib, bosh egib turdi. Oftoboy uni ichkariga kirgizdi, koʻrpachaga oʻtqizdi. Huroyim ham kirib oʻtirdi. Ikkovi hol-ahvol soʻrab, boshidan oʻtgan kulfatni gapirib, bir-biridan oʻpka qilib, Huroyim Sultonxonni uyaltirib, Oftobxon xizmatda boʻlib turib edi, Rustam ovdan kelib qoldi. Rustam Oftoboyga qarayman deb ichkariga koʻzi tushdi.

Rustamning hushi boshidan uchib, xayoli qochib, qilichga qoʻl uzatib, ... ichkari kiraberdi...

Qalandarni koʻrib gʻayrati keldi, Gʻilofdan sugʻurib qilichni oldi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> To' sh a n ch i – ko'rpacha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iyartib – ergashtirib.

Yaqinladi qalandarning qoshiga, Xanjar solmoq boʻldi uning boshiga. Huroyim shu zamon oʻrnidan turdi: - Bolam! - deb qaytardi Rustamday uldi, - Tavba qilib oʻzi axtarib keldi, Chopib tashlab, bolam, senga ne bo'ldi? Qanday bo'lsa, qo'zim, manmanlik qilma, «Rustam otasini chopibdi» degan Langa<sup>1</sup> gapni, qoʻzim, oʻzingga olma. Xazon bo'lib, bog'da gullar so'lgandi, Soʻlgan gulga bulbul kelib qoʻngandi. Buncha ham dargahr bo'lma, Rustamion, Qurudumga ketgan otang kelgandi(r). Oanday farzand otasiga tig' tortar? Egilgan bo'yinni kesmaydi xanjar, Enasi Rustamga nasihat aytar. Shu zamon Rustamning bo'g'ni bo'shadi, Enasining so'zi bilan bek Rustam. Oo'lidan qilichni yerga tashladi. Turib edi ong-tong bo'lib Rustamxon, Boshidan ketganday qorong'i tuman, Ingranib o'rnidan turib shu zamon: - Bolam, - deb bagʻriga bosdi Sultonxon, Omon-eson endi o'g'lini ko'rib, Yuragidan ketdi qancha gʻam-armon. Adashganlar bir-biriman topishdi, Necha kun, necha tun orada o'tdi, Rustamga Sultonxon bu soʻzni aytdi: - Quloq solgin xon otangning tiliga, Qoʻzim, ketayik-da Oqtosh eliga, Bundayin sen yolg'iz joyda yurmagin, Bu yolg'iz makonda, qo'zim, qolmagin. Borib koʻrgin Oqtosh mamlakatingni, Bino bo'lib, o'ynab-kulgan yurtingni.

 $<sup>^1</sup>$  L a n q a - ta'na.

Necha so'z Sultonxon bunga aytadi, Oayta-qayta koʻp va'dalar beradi. O'z ishiga tavba qildi Sultonxon, Oqtosh elga bormoq bo'ldi Rustamxon. Ogtosh ketmog taraddudin giladi, Ot-ulovin bu abzallab minadi. Yov-yaroq, darkorlisini olib, Hammasi ham Ogtosh garab joʻnadi. Chiqib ketdi bundayin Oqrabotdan, Yo'l boshlab boradi endi Rustamxon; Bahra togʻdan oʻtib yoʻl yurib ketdi, Adadsiz cho'llarni ko'p bosib o'tdi... Oqtoshga yaqinlab, yetib boradi, Borayotgan xabar Oqtoshga yetdi. «O'g'li bilan keldi Sultonxon», – deydi, Qancha amaldorlar peshvoz chiqibdi. Oancha xaloviglar koʻnglini xushlab, Rustamni kirgizdi shaharga boshlab. Shunday qilib keldi Oqtosh shahriga, Kelib tushdi shohning oʻrdalariga. Rustam bilan, koʻring endi, enasi Ega bo'ldi qolgan kirdikoriga. Kanizlarman qolgan u Ximchaoyim Zolimlar dastidan yigʻlagan doim, Turib manzilida bular eshitdi: «O'g'li bilan kelgan emish Huroyim». Rustam Huroyimni koʻrmogga keldi, Qancha xaloyiqlar bunda yigʻildi. Bir-birining ahvolini soʻradi, Bunda bo'lgan ishni Rustam bilmadi. Huroyim nazar sop shunday qaradi, Hamma keldi, ikki kundosh kelmadi. Sultonxon ikkovin shunday oʻyladi: Bulardan oʻzgani dushman bilmadi, Amaldorlar bilan maslahat qilib, Bir nechaga sir bilgin deb soʻyladi. So'ragandan bir qip anig'in bildi,

Gʻaznavonlar soʻragancha gapirdi:

– Toʻrt qop tilla ikki kundoshga bergan, Ikki kundosh olib, mastonga bergan, Mastonman birikib shu ishni qilgan.

Endi Sultonxon ikki xotinini chaqirtib oldi.

- Bularning qilgan ishi mamlakatni buzib, qancha sarson-likni soldi,
   deb ikki xotinni haydatib, mirgʻazablarga shunday buyurdi, deydi:
  - Gunohkor ikkovi, qoʻlin boylanglar, Turmasin, shahardan darrov haydanglar; Kim yomonlik qilsa, jazosin koʻrsin, Hech tirik golmasin, ikkovi oʻlsin. Xaloyiqni yigʻib endi Sultonxon, Omon-eson Rustam elga keldi deb, Yurtimga farzandim ega bo'ldi deb, Xaloyiqni xabar qilib yigʻdirdi, Qancha soʻqim, qancha qoʻyni soʻydirdi, Necha verdan endi o'choq o'ydirdi. Vagti xush bo'p Ogtosh elda Sultonxon O'g'li uchun el-u xalqqa to'y berdi. Rustam bolam vurtga ega bo'lsin deb, Podsholik navbatin Rustam olsin deb. Elni endi Rustam so'rab tursin deb, El-u xalqqa shunday xabar bildirdi. Podsholikni Rustam qabul qilmadi, Zoʻrlagan gaplarga quloq solmadi. - Ovda-dovda, koʻp yuraman dalada, Podsholik saltanat menga nima-da. O'z yurganim menga endi bo'ladi, Podsholiging menga ma'qul bo'lmadi: Otam tirik, soʻraybersin yurtini. Cho'l-u ko'lni kezib o'zim yuraman, Yurishimni shohdin ziyod bilaman. Otam zo'rlamasin, ko'nglim bilar-da, Otam o'lsa, bir yo'rig'i bo'lar-da,

Podsholik ishlari bir ogʻir yuk-da, Meni qoʻysin, oʻzi soʻrab turar-da. Besh qip unda, oʻn qip bunda yuraman, Mening koʻnglim: bahodirlik qilaman, Yomon topsam, jazosini beraman...

Sultonxon qancha gapirdi, Rustam: «Men podsho boʻlmayman», — dedi. Sultonxonning oʻzi tagʻin oʻz yurtida podsholikda qoldi. Rustam oʻz yori Oftoboy bilan oʻynab-kulib, bu ikkovi Huroyimning duosini olib, Rustambek: «Men botirman», — deb polvonlik, botirlikni mashq qilib yuraberdi. Shunday qilib, Huroyim ham, Rustamxon ham murod-maqsadiga yetdi.

## «RUSTAMXON» DOSTONI HAQIDA

Hurmatli oʻquvchi! Quyi sinflarda ham siz «Ravshan», «Kuntugʻmish», «Alpomish» singari dostonlar bilan tanishgansiz. Oʻylaymizki, «Rustamxon» dostonidan olingan parchani oʻqigach sizda asarni toʻliq oʻqish ishtiyoqi paydo boʻlsa, ajabmas.

Dostonning bosh qahramoni Rustam yoshligidan baquvvat, mard va jasur boʻlib ulgʻaydi. Doston voqealari rivojida Rustamning qoʻrqmas va dovyurakligini, chin insoniylik sifatlarini koʻrish mumkin. Kundoshlari tuhmat bilan onasini yurtdan haydab, dorga osdirmoqchi boʻlganida, Rustam sarosimaga tushmadi. Onasini jallodlar qoʻlidan qutqarib: «Adashganning oldi yoʻl», — deya yoʻlga tushadi va Hukumu togʻida qoʻnim topib, ovchilik bilan kun koʻra boshlaydi.

Rustam ov kunlarining birida oʻtovga bogʻlab qoʻyilgan xushsurat qizni koʻrib qoladi va uning ajdarga yemish uchun turganligidan xabar topadi. Xabarni eshitgan Rustam ajdar bilan jangga otlanadi. Oftoboy yalinib-yolvorib Rustamni oʻz ahdidan qaytarishga urinadi, biroq dovyurak Rustam: «Mard soʻzidan, yoʻlbars izidan burilmaydi» degan gap bor, ajdahor domiga tortadi, meni yutadi deb vahm qilmayman, qayishmay ajdahorning yoʻlini aytgin», — deydi. Ajdar bilan mar-

donavor kurashib, uni yengadi va qizni oʻlimdan qutqaradi. Ajdar zulmidan xalos boʻlgan Bujul yurti Rustamni shohlikka koʻtaradi va Oftoboyim bilan toʻyini qilib uylantirib qoʻyadi. Erkin va oddiy hayot yoʻlini tanlagan Rustam uch kundan soʻng shohlikdan voz kechib, suyukli yorini olib, onasi oldiga qaytadi. Shu tariqa dostonda Rustam obrazi soddadil, mard va qoʻrqmas, jismonan baquvvat inson, mehribon farzand va sadoqatli yor sifatida gavdalanadi.

Dostonda bir qancha ayol obrazlari ham gavdalantirilgan. Ayniqsa, Huroyim va Oftoboyim obrazlari alohida ajralib turadi. Ularga xos goʻzallik, oqilalik, sadoqat va mehribonlik fazilatlari doston voqealari rivojida ishonarli tasvirlangan. Xususan, Oftoboy – tengsiz goʻzal qiz. Uni birinchi koʻrgan Rustam unga shunday murojaat qiladi:

Maloyik suratli, gul yuzli dilbar, Seni koʻrgan odam boʻlar beqaror. Oy-u kundan ziyod sening husning bor Ne qildi seni boylab giriftor?

Oftoboyda mana shu goʻzallikka teng fahm-farosat, zukkolik ham mavjud. Uning bu fazilatlari Sultonxon oʻz qilmishlariga tavba qilib, oʻgʻli va xotinidan kechirim soʻrash uchun darvesh qiyofasida kelgan paytda ham koʻrinadi. Oftoboy dostonda oqila kelin, suyukli yor sifatida gavdalanadi.

Dostondagi asosiy qahramonlardan biri Huroyimdir. Huroyim Sultonxonga oʻgʻil farzand ato etadi, biroq evaziga qanchadan qancha jabr-u sitamlar koʻradi. Kundoshlari yurtidan quvganida ham, ajal koʻlanka solganida ham, oʻzga yurtda qiyinchilikda yashasa ham, u oʻzligidan kechmaydi. Undagi goʻzal xulq, oqilalik barcha sitamlardan qutulishida yordam berdi. Rustam darvesh sifatida kelgan Sultonxonni qilich bilan chopmoqchi boʻlganida, Huroyimning oʻziga xos mulohazali ayol, oqila ona, kechirimli yor ekanligi koʻzga tashlanadi:

- Bolam! deb qaytardi Rustamday uldi,
- Tavba qilib oʻzi axtarib keldi,

Chopib tashlab, bolam, senga ne boʻldi? Qanday boʻlsa, qoʻzim, manmanlik qilma, «Rustam otasini chopibdi» degan Lanqa gapni, qoʻzim, oʻzingga olma.

Dostonda Sultonxon oʻylamay qaror qabul qiladigan, oʻzgalarning gapiga ishonuvchan laqma, podsho boʻlsa-da, zaif shaxs sifatida tasvirlanadi. Doston voqealari davomida Sultonxon juda koʻp xatolarga yoʻl qoʻyadi. Momogul maston fitnasiga aldanib, oilasidan, xotini va farzandidan ajraydi, ularsiz yashashga mahkum boʻladi. Doston soʻngida Sultonxon oʻz xatolarini tushunib yetadi hamda xotini va oʻgʻlidan kechirim soʻraydi. Oilasini qaytadan tiklaydi, yoʻl qoʻygan xatolarini tuzatishga kirishadi. Yomonlarni jazolaydi.

Dostondagi boshqa bir qator obrazlar ham voqealarning ishonarli chiqishida xizmat qiladi.

#### DOSTON VA UNING TURLARI

Doston – xalq ogʻzaki ijodining eng yirik janri boʻlib, u qahramonlik, ishqiy-sarguzasht, fantastik mazmunga ega boʻlgan voqealarni bayon qiluvchi asar.

Qahramonlarning sarguzashtlari, oʻzaro munosabatlari va kechinmalarini keng koʻlamda tasvirlovchi yirik hajmli liroepik asar doston deyiladi.

Doston davr, tuzumdagi xalq ruhiyatini, xususiyatlarini aks ettiradi. Zamonlar oʻtishi bilan ular yangi-yangi mavzular va gʻoyaviy mazmun bilan boyib boradi. Dostonlar xalq tomonidan yaratilgach, ijodkor xalq ular orqali oʻz maqsadlari, orzu-istaklari, his-tuygʻularini ifodalaydi.

Odatda, dostonlarning birinchi ijodkori unutilib, ular nasldan naslga, avloddan avlodga oʻtishi natijasida xalq mulkiga aylanadi.

Dostonlar mavzu jihatidan rang-barang, mazmunan xilmaxil boʻlganligi bois ularning quyidagi turlari mavjud: qahramonlik dostonlari, romantik – ishqiy-sarguzasht dostonlar, tarixiy dostonlar. Dostonlardagi asosiy qahramonlar qiyofasida insonparvarlik, vatanparvarlik, mardlik, jasurlik, doʻstlik, vafodorlik, sadoqat kabi olijanob fazilatlar umumlashtiriladi.

Xalq ogʻzaki ijodidagi «Alpomish» qahramonlik dostoni boʻlsa, «Goʻroʻgʻli», «Ravshan», «Rustamxon», «Oshiq Gʻarib va Shohsanam» kabilar ishqiy-sarguzasht dostonlaridir.

«Rustamxon»da oʻz davrining ijtimoiy-siyosiy munosabatlari, ishq-muhabbat sarguzashtlari, turli fantastik uydirmalar, ertaklarga xos voqealarning yuksak badiiyati bilan yoʻgʻrilgan tasvirlar kishini hayajonga soladi. Asar matnida xalqimizning qadimiy, boy tiliga xos fazilatlar, xalqona ibora va ifodalar, shu tilning imkoniyati, nafosati, kuchi va qudrati ham yorqin namoyon boʻlgan.

Shu til vositasida asar qahramonlarining har biriga xos fazilatlar, oʻrni bilan esa, ayrim qusurlar ham yorqin boʻ-yoqlarda koʻrsatib berilgan.

Aziz oʻquvchi! Xalq dostonlarini baxshilar ijrosida eshitganmisiz? Agar baxshilarning dostonni ichki ovoz bilan kuylashini, ming-ming misrani yoddan, ohangga solib ijro qilishini eshitsangiz, sizni, albatta, hayajonga soladi, tuygʻularingizni junbushga keltiradi, toʻlqinlantiradi. Ayniqsa, bu siz bilgan, siz oʻqigan dostonlarning ijrosi boʻlsa, uning ta'sir kuchi yanada ortiq boʻladi. Shunda xalq oʻz dostonlarini necha ming-ming yillardan beri nega saqlab, asrab-avaylab kelayotganining sabablarini anglaysiz.

## Savol va topshiriqlar

- 1. Dostondan berilgan parchani ifodali oʻqing, mazmunini oʻzlashtiring.
- 2. Matnda Sultonxonning obroʻsi qanday koʻrsatilganini toping. Ularni izohlang.
- 3. Sultonxon nima uchun safarga otlandi, safar chogʻida uning qanday fazilatlari namoyon boʻldi. Fikrlaringizni matnga tayangan holda asoslang.

- 4. Huroyimning kundoshlari qilmishlariga qanday baho berasiz? Ularning oʻziga xos sifatlarini misollar asosida izohlang.
- 5. Dostondagi Momogul maston kim va unga xos boʻlgan sifatlarni tavsiflang?
- 6. Huroyim bilan Oftoboyga xos sifatlarni koʻrsatuvchi oʻrinlarni matndan topib oʻqing va ularni sharhlang.
- 7. Rustamning mard va jasurligini namoyon qiluvchi misralarni matndan toping va ularga munosabat bildiring.
- 8. Rustam nima uchun podsholikni rad etdi?
- 9. Sultonxonni hukmdor, turmush oʻrtoq va ota sifatidagi xarakterlarini matnga tayangan holda tushuntiring.
- 10. Matndan misollar keltirgan holda Huroyimga ona sifatida tavsif bering.
- 11. Matndan Rustam bilan Huroyimning Oqtoshga qaytgan oʻrinlarini toping va uni izohlang.
- 12. Ximcha va Momogul maston portretlari tasvirlarini qayta oʻqing. Ularni qiyoslang.
- 13. Kundoshlar xarakteri ularning nutqi orqali ham yoritilgan. Shunday oʻrinlarni toping va izohlang.
- 14. Dostonda hozirgi oʻzbek adabiy tilidagi shaklidan biror farqli tarzda qoʻllanadigan soʻzlarni koʻrsating. Ularni daftaringizga koʻchiring. Bunday soʻzlarning qoʻllanish sabablarini izohlashga urinib koʻring.
- 15. Xalqimizda «Koʻr koʻrni qorongʻida topadi» degan maqolga mos keladigan obrazlar mavjud. Ularni toping va izohlang.
- 16. Dostonda bir qator xalq maqollari ham qoʻllangan. Ularni toping va matnda qanday vazifa bajarayotganini tushuntirib bering.
- 17. «Dostondan olgan taassurotlarim» mavzusida insho yozing.



## O'RXUN-ENASOY OBIDALARI

Mazkur obidalarning topilishi Oʻrxun hamda Enasoy daryolarining havzalari bilan bogʻliq. Garchi bunday qadimiy obidalar keyinchalik Sibir va Moʻgʻulistonning boshqa joylaridan, Sharqiy Turkiston, Oʻrta Osiyo, Kavkaz, Volgaboʻyi, hatto Sharqiy Yevropadan ham topilgan boʻlsa-da, tarixda bu nom muqim oʻrnashib qoldi.

Oʻrxun-Enasoy yodgorliklari dastlab, Oʻrxun, Selenga va Toʻli daryolari atrofidan Shimoliy Moʻgʻulistondan toshga bitilgan obidalar shaklida topildi.



Kul Tigin bitiktoshi (Moʻgʻuliston)

Oʻrxun-Enasoy obidalari «toshbitiklari» deb ham yuritiladi. Buning sababi koʻpgina yodgorliklarning qabr toshlariga oʻyib yozilganidir. Ularning eng yiriklari «Toʻnyuquq» hamda «Kul Tegin» yodgorliklaridir.

Qadimgi turkiy obidalarning asl manbalari topilgan va saqlanayotgan joylar: Oʻrxun va Enasoy daryolari atroflari, Turfon (Sharqiy Turkiston), shuningdek, Moʻgʻuliston, Germaniya (Berlin, Marburg, Mayns), Rossiya (Sankt-Peterburg, Qizil, Minusinsk), Xitoy (Turfon, Urumchi, Miran Suchjoy, Pekin), Buyuk Britaniya (London), Fransiya (Parij), Shvetsiya (Stokgolm), Oʻzbekiston, Qozogʻiston, Qirgʻiziston va boshqalar.

«Toʻnyuquq» bitiktoshi 2 ta ustunga yozilgan. Ularning biri 170, ikkinchisi 160 sm dan iborat. Bu yodgorlikni Yelizaveta Klemens 1897-yili Shimoliy Moʻgʻulistonda turmush oʻrtogʻi Dmitriy Klemens bilan birgalikda izlab topgan. Bitiktosh Ulan-Batordan 66 km janubi-sharqdagi Bain Sokto manzilida boʻlgan va hozir ham shu yerda saqlanadi.

# TO'NYUQUQ BITIKTOSHI¹

- [1]<sup>2</sup> Bilga Toʻnyuquq<sup>3</sup> ban. Oʻzum Tabgʻach alinga qilintim. Turk boʻdun Tabgʻachqa koʻrur arti. [(Men) Bilga Toʻnyuquqman. Oʻzim Tabgʻach elida voyaga yetdim. (Oʻsha kezlar) turk xalqi Tabgʻachga qaram edi.]<sup>4</sup>
- [2] Turk bo'dun qanin bulmayin Tabg'achda adrilti, qanlanti. Qanin qo'dub, Tabg'achqa yana ichikdi. Tangri<sup>5</sup> ancha tamis arinch: Qan bartim,
  - [Turk xalqi xonini topolmay (koʻp sarson boʻldi. Avvaliga) Tabgʻachdan ayrildi, oʻz xoniga ega boʻldi (keyin yana) xonini qoʻyib, Tabgʻachga qayta qoʻshildi. Tangri shunday degan, shekilli: Xon berdim,]
- [3] qaningin qoʻdub ichikding, ichikduk uchun tangri «oʻl» tamis arinch, turk boʻdun oʻlti, alqinti, yoq boʻlti. Turk sir boʻdun yarinta [«Xoningni qoʻyib taslim boʻlding». Taslim boʻlgani

uchun tangri oʻl, degan [ya'ni qargʻagan] shekilli, turk xalqi oʻldi, tugadi, yoʻq boʻldi, turk sir xalqi yerida]

- [4] bo'd qalmadi, ida tashda qalmisi qo'branib, yati yuz bo'lti: aki ulugi atligʻ arti, bir ulugi yadagʻ ardi. Yati yuz kishig
  - [birorta ham urugʻ qolmadi, toʻqayda, togʻ-u toshda qolgani toʻplanib, yetti yuz kishi boʻldi, uning ikki qismi otliq, bir qismi yayov edi. Yetti yuz kishini]
- [5] uduzugʻma ulugʻi shad arti. Yigʻil tadi, yigʻmasi ban artim Bilga Toʻnyuquq. Qagʻan-mu qisayin tadim, saqintim, turuq buqali samiz buqali arqda [uyushtiradigan ulugʻi shad edi. «Yigʻil», dedi. Yigʻuvchisi men edim Bilga Toʻnyuquq. Xoqonni ham qistayin,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Matn M. Is'hoqov, Q. Sodiqov va Q. Omonovning «Mangu bitiglar» (Toshkent, 2009) nomli kitobidan olindi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Toʻgʻri burchakli qavs ichidagi raqamlar yodgorlikdagi satr qatorini bildiradi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Toʻnyuquq – shaxs nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Toʻgʻri burchakli qavs ichida asl matnning hozirgi oʻzbek adabiy tilidagi tabdillari berildi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tangri – tosh bitiklardagi «koʻk tangri», ya'ni osmon tangrisini anglatadi.

- dedim, soʻng oʻylab qoldim: (birov) oriq buqa bilan semiz buqani tezagidan]
- [6] bilsar, samiz buqa, turuq buqa tayin bilmaz armis, tayin ancha saqintim. Anta kisra tangri bilig bartuk uchun oʻzumoʻk qagʻan qisdim. Bilga Toʻnyuquq boʻyla Bagʻa tarqan [bilsa, (birov bu) semiz buqa, (bu) oriq buqa deb bilmas (ya'ni ajrata olmas) emish, deb oʻyladim. Oʻshandan soʻng, tangri bilim bergani uchun, faqat oʻzim xoqonni qistadim. Bilga Toʻnyuquq boʻyla Bagʻa tarxan]
- [7] birla Altaris¹ qagʻan bulayin, bariya tabgʻachigʻ, oʻngra Qitangigʻ, yiraya Oʻgʻuzugʻ oʻkushak oʻlurti. Bilgasi, chabisi ban-oʻk artim. Chugʻay quzin Qara qumugʻ oʻlurur artimiz.
  - [bilan Eltarish xoqon topishib [birlashib], janubda Tabgʻachni, Sharqda Qitanni, shimolda oʻguzni koʻplab oʻldirdi. Bilimdoni, chabusi² mening oʻzim edim. Chugʻay quzini, Qoraqumni manzil qilib turar edik.]
- [8] Kayik yayu, tabisgʻan yayu oʻlurur artimiz. Boʻdun boʻgʻzi toʻq arti. Yagʻimiz tagra uchuq tagirti, biz shag artimiz. Ancha oʻlurur ark ali. Oʻgʻuzda antan koʻrug kalti. [Kiyik yeb, tovushqon yeb kun kechirar edik. Xalqning qorni toʻq edi. Dushmanimiz atrofga qanotini yoydi, biz shay edik. Shunday yashar erk eli. Oʻgʻuzdan (sir bilish uchun joʻnatilgan) kuzatuvchi (qaytib) keldi.]
- [9] Koʻrug sabi antagʻ: Toʻquz oʻgʻuz boʻdun uza qagʻan oʻlurti, tir, Tabgʻachgʻaru Qoʻni Sangunug³ idmis, Qitanggʻaru Toʻngra Samigʻ⁴ idmis, sab ancha idmis: Azqinga turk boʻdun [Kuzatuvchining xabari shunday: «Toʻqquz oʻgʻuz xalqi ustidan bir xoqon taxtga oʻtirdi, der. Tabgʻachga Qoʻni Sangunni yuboribdi. Qitanga Toʻngra Semni yuboribdi.

Sangunni yuboribdi, Qitanga Toʻngra Semni yuboribdi. (Ulardan) shunday xabar aytib yuboribdi: «Ozgina turk xalqi]

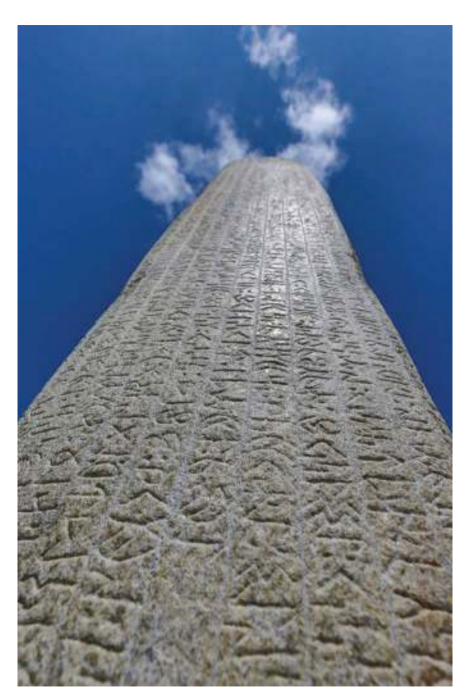
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Altaris (Eltarish) — qadimgi turk xoqonining nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chabusi – obroʻsi, mashhuri.

 $<sup>^3</sup>$  Q oʻn i S a n g u n – shaxs nomi.

 $<sup>^4</sup>$  Toʻngra Sam – shaxs nomi.

- [10] yoʻriyur armis, qagʻani alp armis, aygʻuchisi bilga armis. Oʻl aki kishi bar arsar, sani Tabgʻachigʻ oʻlurtachi tirman, oʻngra qitangigʻ oʻlurtachi tirman bani oʻgʻuzugʻ [yurgan emish, xoqoni alp ekan, kengashchisi dono ekan. Oʻsha ikki kishi bor boʻlsa, seni Tabgʻachni oʻldirajak, derman, shimolda qitanni oʻldirajak, derman, meni oʻgʻuzni]
- [11] oʻlurtachi-oʻk tirman. Tabgʻach, birdanayin tag, Qitany, oʻndanayin tag. Ban yirdanayin tagayin. Turk sir boʻdun yoʻrinta idi yarimazun, usar, idi yoʻq qisalim, [ham oʻldiradi, deyman. Tabgʻach, sen oʻngdan hujum qil! Qitan, sen oldindan hujum qil! Men chapdan hujum qilay. Turk sir xalqi yerida ega yurmasin. Uddalansa, egasini yoʻq qilaylik,]
  [12] tirman. Ul sabigʻ asidib tun udisiqim kalmadi, kuntuz
- oʻlursiqim kalmadi. Anta oʻtru qagʻanima oʻtuntum. Ancha oʻtuntim: Tabgʻach, Oʻgʻuz, Qitany, bu uchagu qabasar, [derman. Oʻsha xabarni eshitib, tun uyqum kelmadi, kunduz oʻtirgim kelmadi. Shundan keyin xoqonimga oʻtindim. Shunday oʻtindim: «Tabgʻach, Oʻgʻuz, Qitan bu uchchovi qamal qilsa,]
- [13] qaltachi biz, oʻz ichi-tashin tutmistag biz. Yuyqa arklig toʻpulgʻali uchuz armis, yinchga arklig uzgali uchuz, yuyqa qalin boʻlsar, toʻpulgʻuluq alp armis, yinchga [(qurshovda) qolajakmiz, (xuddi) vujudining ich-u tashini tutgandek boʻlamiz. Yupqa narsa yengishga arzimas emish, ingichka narsa uzishga arzimas, ingichka]
- [14] yoʻgʻan boʻlsar, uzguluk alp armis. Oʻngra Qitanyda, biriya Tabgʻachda, quriya Qurdanta, yiraya Oʻgʻuzda aki-uch bing sumuz, kaltachimiz barmu na? Ancha oʻtuntim. [yoʻgʻon tortsa, uzadigan alp emish. Sharqda Qitandan, janubda Tabgʻachdan, gʻarbda Qurdandan, shimolda Oʻgʻuzdan ikki-uch ming urush qilib keladigan qoʻshinimiz bormidi, nima?» shunday oʻtindim.]



Toʻnyuquq bitiktoshi (Moʻgʻuliston)

[15] Qagʻanim ban oʻzum bilga Toʻnyuquq oʻtuntuk oʻtunchumin asidu barti, koʻnglungcha uduz — tadi. Koʻk oʻngug yoʻgʻaru Oʻtukan yishgʻaru uduztum. Inigak koʻlukum Toʻgʻlada Oʻgʻuz kalti.

[Xoqonim men oʻzim Bilga Toʻnyuquqning oʻtinmish oʻtinchimini eshitib turdi, (keyin): «Koʻnglingga qarab ish tut», — dedi.

Koʻk oʻngni yuqorilab (lashkarni ) Oʻtukan yishga soldim. Inigak koʻlini kechib Toʻgʻladan oʻgʻuz keldi.]

- [16] Susi uch bing armis, biz aki bing artimiz, sungushdimiz, tangri yarliqadi, yanydimiz, oʻkuzka tushdi. Yangduq yoʻlta yama oʻlti kuk, anta oʻtru oʻgʻuz qoʻpan kalti. [Qoʻishini uch ming ekan, biz ikki ming edik, urushdik. Tangri yorliqadi, qochirdik, daryoga tushdi. Qochgan yoʻlida yana oʻldi, chogʻi. Shundan soʻng oʻgʻuz butunlay (taslim boʻlib) keldi.]
- [17] Kalurtum-o'k Turk bo'dunug' O'tukan yerka: ban o'zum bilga to'nyuquq O'tukan yarig qo'nmis tayin asidib biriyaki bo'dun, Quriyaqi, yirayaqi, o'ngraki bo'dun kalti. [Men o'zim Bilga To'nyuquq turk xalqini ham O'tukan yerga keltirdim. O'tukan yerga qo'nibdi, deb eshitib, janubdagi xalq, g'arbdagi, shimoldagi, sharqdagi xalq keldi.]
- [18] Aki bing artimiz biz aki su boʻlti. Turk boʻdun oʻlurgʻali, Turk qagʻan oʻlurgʻali, Shantung baliq(q)a, taluy oʻguzka tagmis yoʻq armis. Qagʻanima oʻtunup, su altdim. [Biz ikki ming edik, ikki (toʻda) qoʻshin boʻldi. Turk xalqi el boʻlibdiki, Turk xoqoni taxtga kelibdiki, Shantung shahriga, dengiz-u daryolarga (katta suvlarga) yetmagan edi. Xoqonimga oʻtinib, lashkar tortdim.]
- [19] Shantung baliqqa, taluy oʻguza tagurtum, uch oʻtuz baliq sidi, usin buntatu yoʻrtda yatu qalur arti. Tabgʻach qagʻan yagʻimiz arti. Oʻn oʻq qagʻani yagʻimiz arti. [Shantung shahriga, dengiz-u daryolar (katta suvlar)gacha yetkazib bordim. Yigirma uch shahar magʻlub boʻldi. Uyqusini buzib, yurtida yengilib qolar edi. Tabgʻach xoqon yovimiz edi.]

[20] Artuq Qirqiz kuchlugʻ qagʻan yagʻimiz boʻlti. Oʻl uch qagʻan oʻglashib Altun yish¹ uza qabasalim, timis, ancha oʻglashmis, Oʻngra Turk qagʻangʻaru sulalim, temis, ancha oʻglashmis, Oʻngra Turk qagʻangʻaru sulalim, temis, angaru sulamasar, qachan angirsar oʻl bizni. [Buning ustiga, qirgʻizning qudratli xoqoni ham yovimiz boʻldi. Oʻsha uch xoqon maslahatlashib, «Altun yish ustiga bostirib boraylik, – debti, shunday maslahat qilishibdi. – Sharqqa, Turk xoqoniga qoʻshin tortaylik, – dedi. Unga qoʻshin lashkar tortilmasa, gʻazablangan chogʻda,

[21] Qagʻani alp armis, aygʻuchisi bilga armis, qachan angirsar, oʻlurtachi kuk. Uchagun qabsap sulalim, ani yoʻq qisalim, tamis. Turgas qagʻan ancha tamis. Baning boʻdunum anta arir, tamis.

[xoqoni alp ekan, kengashchisi dono ekan, gʻazablangudek boʻlsa, oʻldiradigan koʻrinadi. Uchovlon yopirilib, qoʻshin tortaylik, uni yoʻq qilaylik», debdi. Turgash xoqoni shunday debdi: «Mening xalqim u yerda, – debdi.]

[22] Turk boʻdun yama bulgʻanch oʻl, tamis. Oʻgʻuzi yama tarqanch oʻl, tamis. Oʻl sabin asidip, tun yama udusiqim kalmaz arti, oʻlursiqim kalmaz arti, ancha saqintim a... [Turk xalqi ham sarosimadadir, – debdi. – Oʻgʻuzi ham tarqoqdir», – debdi.

O'sha xabarini eshitib, tunlari uyqum kelmas edi, kunduzlari o'tirgim kelmas edi. Shunday o'yladim: «A...]

[23]... a sulalim tadim. Koʻgman² yoʻli bir armis, tumis tayin, asidip, bu yoʻlun yoʻrisar yaramachi tadim... Yarchi tiladim, choʻlgi Az ari, bultum.

[... a qo'shin tortaylik..., - dedim.

Koʻgman yoʻli bitta ekan, bekilgan [qor bosgan], deb eshitib: Bu yoʻldan yursak yaramaydi», — dedim. Yerchi (bu yerlarni biladigan kishi) surishtirdim. Choʻllik az kishini topdim.]

u bizni vengadi,]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Altun yish – turkiylarning muqaddas poytaxti nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Koʻgman – joy nomi.

- [24] Oʻzum Az yirim, ani bil ... armis, bir turuqi armis. Anin barmis angar yatip, bir atligʻ barmis tayin oʻl yoʻlin yoʻrisar, unch tadim, saqintim, qagʻanima [«Oʻzim az, yerim...», uni bil... ekan, bir turarjoyi bor ekan. «Ani (daryosi) bilan borgan, oʻsha yerda tunab, bir otligʻ (yoʻl) bosadi», deganda: «Oʻsha yoʻl bilan yurilsa, ma'qul», dedim, shunday xayol qildim. Xoqonimga]
- [25] oʻtuntum, su yoʻritdim, atlat, tadim. Aq tarmal¹ kacha, oʻgʻraqlatdim, at uza bintura, qarigʻ soʻkdum, yoʻqaru at yata, yadagʻin, igʻach tutunu agʻturtum oʻngraki ar [«oʻtindim, cherikni ishga soldim, ot sol!» dedim. Oq tarmal (hozirgi Xua Kem) daryosini kechib ildam yoʻlladim, otga mindirib qorni kechdim. Yuqoriga otni yetaklab, yayov, yogʻochga tayanib tepalikka chiqardim. Oldindagi er (yigit)lar]
- [26] yoʻgʻaru tagurup, i bar art ashdimiz. Yoʻbalu intimiz oʻn tunka yantaqi tugʻ biru bardimiz. Yarchi yar yangilip, boʻgʻuzlanti, bungadip qagʻan yalu koʻr, tamis. [yuqori koʻtarilib butalar bor dovondan oshdik. Qiynalib indik. Oʻn kecha deganda yondagi toʻsiqni aylanib oʻtdik. Yershi yoʻlda yanglishib, boʻgʻizlandi. Xafa boʻlib xoqon: «Yelib koʻr, dedi. –]
- [27] Ani subugʻ baralim. Oʻl sub qoʻdi bardimiz, sanagʻali tushurtimiz, atigʻ iqa bayur artimiz... kun yama, tun yama yalu bardimiz. Qirqizigʻ uqa basdimiz. [Ani suvidan boraylik».
  - Oʻsha suvning quyi tomoniga bordik, (qoʻshinni) sanagani tushirdik, ot(lar)ni butalarga boylar edik. Kun-u tun yelib bordik. Qirgʻizni (uyquda) qoʻqqisdan bosdik.]
- [28] Su angagin achdimiz. Qani susi tarilmish, sungushdimiz, sanchdimiz, qanin oʻlurtumiz. Qagʻanqa qirgʻiz boʻduni ichikdi, yukunti, yantimiz. Koʻgman yishigʻ abiru kaltimiz. [Lashkar engag (jagʻ)ini ochdik (hayyo-hayt soldik). Xoni, lashkari yigʻildi, jang qildik, sanchdik, xonini oʻldirdik.

 $<sup>^{1}</sup>$  Aq tarmal – joy nomi.

- Xoqonga qirgʻiz xalqi taslim boʻldi, ta'zim qildi. Qaytdik. Koʻgman yishni aylanib keldik.]
- [29] Qirqizda yantimiz. Turgas qagʻanta koʻrugʻ kalti, sabi antag: Oʻngdan qagʻangʻaru su yoʻrilim, tamis, yoʻrimasar, bizni, qagʻani alp armish, ayguchisi bilga armish, qachan angirsar,
  - [Qirgʻizdan qaytdik. Turgash xoqondan (sir bilish uchun joʻnatilgan) kuzatuvchi (qaytib) keldi. Keltirgan xabari shunday: «Sharqdan xoqonga qoʻshin yoʻllaylik, debdi. Yoʻllanmasa, u bizni (yengadi). Xoqoni alp ekan, kengashchisi dono ekan, gʻazablangudek boʻlsa,]
- [30] bizni oʻlurtachi kuk, tamis. Turgis qagʻani tashiqmish, tadi. Oʻn oʻq boʻduni qalisiz tashiqmish, tar. Tabgʻach susi bar armish. Oʻl sabigʻ asidip, qagʻanim: Ban abgaru tushayin, tadi.
  - [bizni o'ldiradigan ko'rinadi, debdi. Turgash xoqoni maydonga chiqibdi, debdi. O'n o'q xalqning hammasi bekam-u ko'st chiqibdi, debdi. Tabg'ach lashkari (ham) bor ekan». O'sha gapni eshitib, xoqonim men uyga tushayin, dedi.]
- [31] Qatun yoʻq boʻlmis arti, ani yoʻgʻlatayin, tadi. Su baring, tadi. Altun yishda oʻlurung, tadi. Su bashi Inal qagʻan, Tardush shad barzun, tadi. Bilga Toʻnyuquqa banga aydi:
  - [Xotun vafot etgan edi. Uning marosimini oʻtkazayin, dedi. Qoʻshin bilan boring, dedi. Altun yishda oʻrnashing, dedi. Lashkarboshi Inal xoqon, Tardush shadi borsin, dedi. Bilga Toʻnyuquqqa menga aytdi:]
- [32] Bu sug alt, tadi, aqi yanigʻ koʻnglungcha ay, ban sanga na ayayin, tadi. Kalir arsar ku ar oʻkulur, kalmaz arsar, tiligʻ, sabigʻ ali oʻlur, tadi. Altun yishda oʻlurtimiz. [«Bu qoʻshinni elt, dedi. Karam-u gʻazabni koʻnglingdagiday qil, men senga nima ham deyin, dedi. (Yov) keladigan boʻlsa, nomdor er (yigit)larni yigʻ (va dushmanni oʻldir), kelmaydigan boʻlsa, til tutib ma'lumot olib tur, dedi. Altun yishda oʻrnashdik.]

[33] Uch koʻrug kishi kalti, sabi bir: qagʻani su tashiqdi, Oʻn oʻq susi qalisiz tashiqdi, tar. Yaris yazida tarilalim, tamis, oʻl sabigʻ asidib, qagʻangʻaru oʻl sabigʻ ittim: Qantayin sabigʻ yana

[Uch kuzatuvchi kishi keldi, soʻzi bir: «Xoqoni qoʻshin bilan maydonga chiqdi, oʻn oʻq qoʻshini bekam-u koʻst maydonga chiqdi, — der. Yaris dashtida yigʻilamiz», — debdi. Oʻsha xabarni eshitib, xoqonga oʻsha xabarni aytib yubordim, «nima oʻylay?» degan xabarni yetkazib, (javobini olib) qaytib]

[34] kalti: oʻlurung, tayin tamis. Yalma, qargʻu adguti urgʻil, basitma, tamis. Boʻgu qagʻan¹ bangaru ancha ayidmis, apa tarqangʻaru ichra sab idmish: Bilga Toʻnyuquq angigʻ-oʻl, oʻz-oʻl anglar.

[keldi: «Tek turing! – degan emish. – Borma, pistirmani yaxshilab mustahkamla, (yovga) bostirib qoʻyma!», – debdi. Boʻgu xoqon menga shunday aytib yuboribdi, apatarxon (bosh lashkarboshi)ga maxfiy xabar yuboribdi: «Bilga Toʻnyuquq hushyor, u oʻzi biladi.]

[35] Su yoʻrilim tadachi, unamang. Oʻl sabigʻ asidip, su yoʻritdim. Altun yishigʻ yoʻlsuzun ashdim. Artish oʻguzug kachigsizin kachdimiz, tun aqitdimiz. Boʻluchuqa tang oʻngturu tagdimiz.

[Lashkar bilan yoʻlga chiqmoqchi boʻlsa, unamang». Oʻsha xabarni eshitib, qoʻshinni yoʻlga soldim. Altin yishni yoʻlsiz oshdim, Ertish daryosini kechiksiz kechdik, tunda toʻxtamadik. Boʻluchuga tong otganda yetib bordik.]

[36] Tiligʻ kalurti, sabi antagʻ: Yaris yazida oʻn tuman su tarilti, tar. Oʻl sabigʻ asidip, baglar qoʻpun [(Kuzatuvchilarimiz tutib keltirgan) «til» xabari shunday: «Yaris dashtida oʻn tuman (yuz ming) lashkar yigʻildi», – der. Oʻsha xabarni eshitib, beklar yoppasiga:]

[37] yanalim, arigʻ oʻbuti yig, tadi. Ban ancha tarman, ban bilga Toʻnyuquq: Altun yishigʻ asha kaltimiz, Artish oʻguzug

 $<sup>^1\,</sup>$  B o' g u  $\,$  q a g' a n  $\,$  – qadimgi turk xoqonlaridan birining nomi.

- [«Qaytaylik, halol (kishining) uyati (or-nomusini saqlagani) yaxshi», dedi. Men shunday derman, men bilga Toʻnyuquq: Altun yishni oshib keldik, Ertish daryosini]
- [38] kacha kaltimiz, kalmishi alp tadi, tuymadi. Tangri Umay¹ iduq yarsub basa barti arinch, naka tazarbiz, [kechib keldik. Kelgani alp, deganlar. (Yov bizni) sezma(y qol)di. Tangri Umay, muqaddas yer-suv bosib bergan, shekilli, nega chekinamiz,]
- [39] oʻkish tayin, naga qoʻrqurbiz, az tayin, na basinalim, tagalim, tadim. Tagdimiz, yayidimiz, akinti kun kalti, [(yovni) koʻp deb, nega qoʻrqamiz, (oʻzimizni) oz deb. Qani, bosaylik, hujum qilaylik», dedim. Hujum qildik, tor-mor qildik. Ikkinchi kun keldi,]
- [40] oʻrtcha qizip kalti, sungushdimiz. Bizinta aki uchi singarcha artuq arti. Tangri yarliqaduq uchun, oʻkush tayin, biz
  [yongʻinday qizib keldi, urushdik. Biznikidan ikki qanoti yarmicha ortiq edi. Tangri yorlaqagani uchun, koʻp deya, biz]
- [41] qoʻrqmadimiz, sungushdumuz. Tardush shad ara badi. Yaydimiz, qagʻanin tutdimiz, yabgʻusin, shadin [qoʻrqmadik, urushdik. Tardush shadi aralashdi. Tor-mor qildik, xoqonini tutdik, yabgʻusi, shadi]
- [42] anta o'lurti, aligcha ar tutdumiz, o'l-o'q tun bo'dunin sayu ittimiz. O'l sabig' asidip, O'n o'q baglari bo'duni qo'p
  [o'sha yerda o'ldirildi. Elliktacha yigitni tutdik, o'sha kechasiyoq ularni xoqoni tomon jo'natib yubordik. O'sha xabarni eshitib, o'n o'q beklari, xalqi, yoppasiga]
- [43] kalti, yukunti. Kaligma baglarin boʻdunin itip, yigʻip azcha boʻdun tazmis arti. Oʻn oʻq susin suladim, [keldi, bosh egdi. Kelgan beklarini, xalqini tartibga solib, yigʻib, ozgina xalq qochgan edi, oʻn oʻq lashkarini jangga yubordim.]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> U m a y – qadimgi turklarda onalik, hosildorlik ma'budining nomi.

- [44] Biz yama suladimiz, ani irtimiz. Yinchu oʻguzug kacha, Tinsi oʻgʻli yatigʻma Bangligak¹ tagʻigʻ...
  [Biz ham lashkar tortdik, uni quvdik. Yinju oʻgʻuzni kechib Tinsi oʻgʻli yotadigan Bangligak togʻini (oshib oʻtib)...]
- [45] Tamir qapigʻqa tagi irtimiz, anta yanturtimiz. Inal qagʻanqa... tazik, toʻqrisin...[Temir qopiq (darvoza)gacha quvib bordik. Oʻsha yerdan qaytardik.Inal xoqonga arab, toʻxri (arablarning ittifoqdoshi) (hujum
  - Inal xoqonga arab, toʻxri (arablarning ittifoqdoshi) (hujum qildi).]
- [46] anta yaruki asuq bashligʻ Soʻgʻdaq boʻdun qoʻp kalti, oʻl kunta tagti. Turk boʻdun Tamir qapigʻqa...
  [Oʻshanda boshiga yoriq dubulgʻa kiygan Soʻgʻdaq xalqi yoppasiga keldi, oʻsha kuni urush qildi. Turk xalqi Temir qopiqqa,]
- [47] Tinsi oʻgʻli yatigʻma tagʻqa tagmish, idi yoʻq armis. Oʻl yarka ban bilga Toʻnyuquq, tagurtuk uchun [Tinsi oʻgʻli yotadigan toqqa yetdi, egasi yoʻq ekan. Oʻsha yerga men bilga Toʻnyuquq yetkazib borganim uchun]
- [48] sarigʻ altun, urung kumush, qiz quduz, agri tabi, agʻi bungsiz kalurti. Altaris qagʻan bilgasin uchun, [sariq oltin, oq kumush, qiz-juvon, egri tuya, ipaklik hadsiz keltirdi.
- Eltarish xoqon dono maslahatchisi bilan boʻlgani uchun,]
- [49] alpin uchun Tabgʻachqa yati yigirmi sungushdi, Qitanyqa yati sungushdi. Oʻgʻuzqa bash sungushdi. Anta aygʻuchi [alpi bilan boʻlgani uchun Tabgʻachga oʻn yetti marta jang qildi, Qitanga yetti marta jang qildi, Oʻgʻuzga besh marta jang qildi. Oʻshanda kengashchi]
- [50] yama ban-o'k artim, yag'ichisi yama ban artim. Altaris qag'anqa... Turk Bo'gu qag'anqa, Turk Bilga qag'anqa... [ham mening o'zum edim, urushuvchisi ham men edim. Eltarish xoqonga..., Turk Bo'gu xoqonga, turk Bilga xoqonga (xizmat qildim).]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bangligak – togʻ nomi.

- [51] Qapagʻan¹ qagʻan... tun udumati, [Qapagʻan xoqon ... tun uxlamadi,]
- [52] kuntuz oʻlurmati, qizil qanim tukati, qara tarim yugurti, isig, kuchug bartim-oʻk, ban oʻzum uzun yalmag yama ittim-oʻq.

  [kunduz oʻturmadi, qizil qonimni tugatib, qora terim yugurtib, mehnatimni, kuchimni berdim-ku, axir. Men oʻzim uzoqlarga bosqinni ham uyushtirdim-ku, axir.]
- [53] ar qoʻy, aq argʻugʻ ulgʻartdim, basinigʻma yagʻigʻ kalurur artim, qagʻanimin su altdimiz, tangri yarliqazu.
  [qoʻngʻir qoʻy, oq otni ulgʻaytirdim. Bosadigan yovni poymol qilguvchi edim. Xoqonim bilan lashkar tortdik, tangri yorlaqasin!]
- [54] Bu turk boʻdunqa yaraqligʻ yagʻigʻ kalturmadim, toʻgunlig atigʻ yoʻgurtmadim. Altaris qagʻan qazgʻanmasar, [Bu turk xalqiga qurolli yovni keltirmadim, yalovli otini yugurtirmadim. Eltarish xoqon muvaffaqiyat qozonmasa,]
- [55] udu ban oʻzum qazgʻanmasar, al yama, boʻdun yama yoʻq artachi arti, qazgʻantuqin uchun, udugʻuzum, qazgʻantuqum uchun [uning bilan mening oʻzim zafar qozonmaganimda, yurt ham, xalq ham yoʻq boʻlar edi. (Xoqon) zafar qozongani uchun, men oʻzim zafar qozonganim uchun]
- [56] al yama al boʻlti, boʻdun yama bodun boʻlti. Oʻzum qari boʻltim, ulugʻ boʻltim. Nang yardaki qagʻanligʻ boʻdunqa [davlat ham davlat boʻldi, xalq ham xalq boʻldi. Oʻzim qaridim, ulgʻaydim. Har yerdagi xoqonli xalqqa]
- [57] abun tugi bar arsar, na bungi bar artachi armis. [don-duni bor bo'lsa, nima g'ami bo'ladi?!]
- [58] Turk Bilga qagʻan alinga bititdim ban bilga Toʻngyuquq. [(Ushbu bitigni) Turk Bilga xoqon elida yozdirdim men Bilga Toʻnyuquq.]
- [59] Altaris qagʻan qazgʻanmasar, yoʻq arti arsar, ban oʻzum, bilga Toʻngyuquq, qazgʻanmasar, ban yoʻq arti arsar,

 $<sup>^1~\</sup>mbox{Q\,a\,p\,a\,g}\mbox{`a\,n}~-~\mbox{qadimgi}$ turk xoqonlaridan birining nomi.

- [Eltarish xoqon zafar qozonmaganida, yoʻq boʻlganida, men oʻzim, bilga Toʻnyuquq zafar qozonmaganimda, men boʻlmaganimda,]
- [60] Qapagʻan qagʻan Turk sir boʻdun yarinta boʻd yama, boʻdun yama, kishi yama idi yoʻq artachi arti. [Qapagʻan xoqon turk sir xalqi yerida boʻy ham, xalq ham, kishi ham ega boʻlmas edi.]
- [61] Altarish qagʻan, bilga Toʻnyuquq qazgʻantuq uchun Qapagʻan qagʻan Turk sir boʻdun yoʻriduqi bu [Eltarish xoqon, bilga Toʻnyuquq zafar qozongani uchun Qapagʻan xoqon turk sir xalqi yurgan bu...]
- [62] Turk Bilga qagʻan turk sir boʻdunugʻ ogʻuz boʻdunugʻ igidu olurur.

[Turk Bilga xoqon turk sir xalqini, oʻgʻuz xalqini boshqarib turibdi.]

# O'RXUN-ENASOY OBIDALARI HAQIDA

Oʻrxun-Enasoy yodgorliklarining topilishi va oʻrganilishi XVIII asrdan boshlanadi. Rus xizmatchisi Remezov bu haqda dastlabki xabarni beradi. Shved zobiti Iogann Strallenberg, olim Messershmidt yodgorliklarni Yevropa ilm ahliga ilk marta taqdim qilgan edilar.

Dastlab, Oʻrxun, Selenga va Toʻli daryolari atrofidan — Shimoliy Moʻgʻulistondan toshga bitilgan obidalar topildi. Enasoy daryosi qirgʻoqlaridan ham shunday yodgorliklar topilgan. Ular keyinchalik Oʻrxun-Enasoy yodgorliklari nomini oldi.

Ma'lumki, turkiy xalqlar oʻz davlatiga ega boʻlgan eng qadimgi dunyo qavmlaridan biridir. Oʻrxun-Enasoy obidalari ana shu tarixni badiiy tarzda hikoya qiladi. Ular Oʻrta Osiyodan boshlab Dunaygacha boʻlgan ulkan hududda oʻz davlatlarini idora qilishgan. Yodgorliklar, asosan, VI–VIII asr voqealarini aks ettiradi.

V-VI asr oʻrtalarida dunyo xaritasida Turk xoqonligi degan mamlakat yuzaga kelgan. Bu mamlakat Oʻrta Osiyo, Yettisuv, Sharqiy Turkiston, Oltoy oʻlkalaridagi turli qabila va xalqlarni birlashtirgan edi. Bu yerlar geografik jihatdan nihoyatda qulay, buning ustiga Yevropa va Sharqiy Osiyoni bogʻlab turuvchi, «Buyuk ipak yoʻli» ning ustida edi. Shuning uchun ham turkiylar yashaydigan manzillarga qiziqish katta boʻlgan.

Turli qabila va elatlarning doimiy hukmronlikka intilishi odatdagi hol edi. Bundan dushmanlar ham foydalanishga harakat qiladilar. Tashqi dushmanga qarshi hamkorlikda kurashish qabila va elatlarning birlashishiga olib keldi va 545-yilda Turk xoqonligi yuzaga keldi. Bu xoqonlik VIII asrgacha hukmronlik qildi.

Toshbitiklarning katta qismi ana shu xoqonlikning oʻziga xos badiiy solnomasidir.

Yodgorliklarni butun dunyo turkiyshunoslari ilmiy jihatdan oʻrganmoqda. V. Tomson va V. Radlovdan keyin S. E. Malov, S. G. Klyashtorniy, I. V. Stebleva, H. Oʻrxun, T. Tekin, Najib Osim, G. Aydarov, oʻzbek olimlaridan A. Qayumov, A. Rustamov, Gʻ. Abdurahmonov, N. Rahmonov, Q. Sodiqovlar oʻrganishgan.

Yodgorliklar hozirgi oʻzbek tiliga bir necha marotaba tabdil qilingan. Runiy yozuvdagi yodgorliklar faqat toshga bitilgan emas. Ularning qogʻozga, turli buyumlar (kumush koʻzachalar, yogʻoch, teri, oyna, qayish toʻqasi)ga yozilgan namunalari ham bor. Masalan, «Irq bitigi» («Ta'birnoma») qogʻozda yozilgan.

Soʻzni «Toʻnyuquq» bitiktoshidan boshlaylik. Toʻnyuquq – shaxs nomi. U ikkinchi turk xoqonligiga asos solgan Eltarish xoqonining maslahatchisi va sarkardasi boʻlgan.

Toʻnyuquq «Turk Bilga xoqon davlatida bu bitigni yozdirdim» deydi. Bilga xoqon Eltarish xoqonning oʻgʻli edi.

Bitiktoshdagi voqealar Toʻnyuquq tilidan hikoya qilinadi: «Men – Dono Toʻnyuquqman. Oʻzim Tabgʻach davlatida voyaga yetdim. Turk xalqi Tabgʻach davlatiga boʻysunar edi...»

Soʻng ana shu dahshatning – turkiylarning oʻz erkini qoʻldan berib qoʻyishlarining sababi aytiladi: «Turk xalqi boshboshdoqlikka, oʻziboʻlarchilikka, beparvolikka yoʻl qoʻydi... oʻzining xoni bilan birga boʻlmadi».

Mustamlaka azobi, oʻzga xalq tahqiri yodgorlikda qisqa va loʻnda, ammo nihoyatda ta'sirchan tarzda ifodalanadi:

«... Tabgʻachga taslim boʻlganligi uchun tangri, oʻl degan, shekilli, turk xalqi oʻldi, yoʻq boʻldi, tugadi. Turk Sir xalqi yerida birorta ham urugʻ qolmadi».

Toʻnyuquq yetti yuz kishini birlashtirib, «shad» degan unvon oladi. Bu turk xoqonligidagi eng oliy darajadagi harbiy unvonlardan biri edi.

Toʻnyuquq Boʻgu tarxon hamda Eltarish xoqon (Kul tigin va Bilga xoqonning otasi) bilan birga mamlakat mustaqilligi, el-yurt farovonligi, yurt osoyishtaligi, chegaralar daxlsizligi uchun tinimsiz kurash olib bordi. U bu kurashlarning oldingi safida edi. Ammo dushmanlar ham tinch oʻtirmadi. Ular kuchlarni birlashtirish payiga tushishdi.

Tasvir davomida vaziyatning keskinlashib borishi, buning natijasida Toʻnyuquq shaxsiyatidagi kuchli nuqtalarning tobora kengroq ochilishini kuzatish mumkin. Xususan, buyuk sarkardalarga xos boʻlgan tavakkalchilik, dovyuraklik, jasorat, jur'at, ba'zan nihoyatda keskinlik, choʻrtkesarlik, ayni vaqtda bosiqlik, vazminlik xislatlari bu tasvirlarda aniq koʻrinib turadi. U katta tajriba egasi sifatida namoyon boʻladi.

Toʻnyuquq buyuk vatanparvar shaxs timsolidir. Uning oʻz vatani, xoqoni, qoʻshini, xalqi bilan faxrlanishi, ularning borligidan oʻzini baxtiyor sezishi yodgorlik matniga puxta singdirilgan.

Hatto dushmanning «xoqoni bahodir ekan, maslahatchisi alloma ekan» degan bahosida ham shu ruh mavjud. Toʻnyuquqning xotirjamligi esa «xalqning tomogʻi toʻq edi» jumlasi orqali ifodalangan.

Dushmanning turkiylar ustiga hujum uyushtirish haqidagi yovuz niyatini eshitgan Toʻnyuquqning «tun uxlagim kelmadi, kunduz oʻtirgim kelmadi» deyishi uning oʻz taqdirini xalq va yurt taqdiri bilan naqadar yaxlit holda tasavvur qilishini koʻrsatib turibdi.

Toʻnyuquq iftixoridagi eng asosiy nuqta shunday ifodalanadi: «Bu turk xalqiga qurolli dushmanni keltirmadim, yalovli otni yugurtirmadim». Toʻnyuquq obidasi vatan haqidagi madhiyadir. U voqeiy yoki badiiy asar boʻlishidan qat'i nazar, unda hayot haqiqati ham, tarixiy haqiqat ham badiiy tarzda oʻz aksini topgan.

Turkiy qabila va elatlarning oʻzaro talashib-tortishishlari ham, tashqi dushman bilan boʻlgan ayovsiz kurashlar ham, aslida, tarixiy haqiqatdir.

Eltarish, Boʻgʻu, Bilga xoqonlar ham tarixiy shaxslardir. Asarda tilga olingan koʻplab qabila, urugʻlar tarixda mavjud boʻlgan, ularning bir qismi hozir ham alohida xalqlar va millatlar tarkibida yashab kelmoqda.

Yodgorlikda murojaat, undov, chaqiriq, yetakchilik qiladi. Toʻnyuquq tabiatida tushkunlik, ikkilanish mutlaqo koʻrinmaydi. Uning harakatlarida, soʻzlarida oʻziga ham, butun xalqiga ham buyuk ishonch balqib turadi. Xuddi shu holat uning gʻalabalarida asosiy omil boʻladi.

«Toʻnyuquq» bitiktoshi kompozitsion jihatdan yetuk asar. Unda oʻziga xos boshlanma, voqealar rivoji, xotima mavjud. Shu kompozitsiyaning oʻzida ham katta badiiylik bor. Bu maqsad toʻlaligicha amalga oshgan.

Yodgorlikning til xususiyatlari ham e'tiborga loyiq. U VIII asrdagi adabiy til namunasidir. Asar tilidagi koʻplab soʻzlar hozirgi oʻzbek tilida aynan qoʻllaniladi. Bir qism soʻzlarda ozgina tovush oʻzgarishlari yuzaga kelgan, yana bir toifa soʻzlar esa bugungi iste'moldan chiqib ketgan.

Yodgorlikda oʻrni-oʻrni bilan soʻzlarning koʻchma ma'nolarda qoʻllanishi seziladi. Shuningdek, majoz, matal, maqollardan foydalanish kuchli:

«Tabgʻach, Oʻgʻuz, Qitan – bu uchovi qamal qilsa, qamalda qolajakmiz. Unda vujudining ich-u tashini – mol-u jonini topshirgan kishiday boʻlamiz. Yupqa yigʻin tor-mor qilishga oson emish, ingichka yigʻin uzishga oson emish. Yupqa qalin boʻlsa, tor-mor qiladigan bahodir emish, ingichka yoʻgʻon boʻlsa, uzadigan bahodir emish».

Asarda oltinga «sariq», kumushga «oq», tuyaga «egri» singari epitetlar – sifatlashlar qoʻllangan.

Undagi asosiy tasvir vositasi alliteratsiyadir. Alliteratsiya – tovushlar ohangdorligi, asosan, bir xil tovushlarning takrorla-

nishi natijasida yuzaga keladigan ohangdorlikdir. Unda unli va undosh takrorlanishi mumkin.

Oʻngra qitaynyigʻ oʻlurtachi terman, Bani oʻgʻuzugʻ oʻlurtachi – oʻq terman.

So'z takrori ham yodgorlikda ko'p uchraydi.

Tabg'ach qag'an yag'imiz erti O'n o'q qag'ani yag'imiz erti.

Undagi oʻziga xos tasvir usullaridan yana biri voqea-hodisalarga muayyan yondashish bilan izohlanadi. Koʻpincha bir necha voqea-hodisalar yoki ular bilan bogʻliq detallar ketma-ket sanaladi:

«Turk budun oʻlti, alqinti, yoʻq boʻldi». Bu yerdagi ketmaket sanoq voqea zamiridagi dahshatli musibatni, kuchli fojiani juda yorqin namoyon etadi. Yoki:

«Tabgʻach, bardanayin teg. Qitany, oʻngdalayin teg. Ban yirdantayin tegayin». (Tabgʻach, sen oʻngdan hujum qil! Qitan, oldindan hujum qil! Men chapdan hujum qilay!).

Bu oʻgʻuzlar orasidan kelgan kuzatuvchi nutqidan parcha. U oʻgʻuzlar fikrini ifodalamoqda. Bu yerdagi sanoq dushman tomonidan solinayotgan tahdid va xavf-xatar doirasining nechogʻli kattaligini tasavvur etishga imkon beradi.

Bularning hammasi Toʻnyuquq bitiktoshining yuksak vatanparvarlik ruhi bilan sugʻorilgan qadimiy nodir badiiy asar ekanligini yana bir marta tasdiqlab turadi.

Yodgorliklarda inson shaxsi va, ayniqsa, uning erki bilan bogʻliq masalalar teran badiiy tahlil qilingan.

Soʻzlar takrori yodgorlikdagi asosiy tasvir vositalaridan biridir. Ammo ular matnda gʻalizlik tugʻdirmagan, aksincha, muallif fikrining ta'kidlanishiga, alohida urgʻu bilan koʻrinishiga yordam bergan. Bularning barchasi yodgorliklarning juda katta ma'rifiy hamda badiiy-estetik ahamiyatga ega ekanligini koʻrsatib turibdi.

Turkiy xalqlarning badiiy ijodi moziyning juda qadim qatlamlariga tutashadi. Eramizdan oldingi davrlardayoq yunon tarixchilari ajdodlarimiz orasida mavjud boʻlgan ogʻzaki ijod namunalari: ertak, rivoyat va afsonalar haqida ayrim ma'lumotlarni yozib qoldirishgan. Shuningdek, eramizdan oldingi Xitoy tarixchilari ham turkiylarning oʻziga xos qoʻshiq va dostonlari boʻlganini manbalarda qayd etishgan.

Shu oʻrinda qadimgi davrlarda yashab ijod etgan ayrim adiblarning nomlarini eslatib oʻtish joiz. Bizgacha Aprinchur Tegin, Kul Tarxon, Singku Seli Tutung, Pratyaya-Shiri, Asig Tutung, Chusuya Tutung, Kalim Keysi, Chuchu, Yoʻllugʻ Teginlarning nomlari yetib kelgan.

Turli-tuman tarixiy ma'lumotlarga tayanib O'rta Osiyoni eposlar beshigi deb nomlash mumkin bo'ladi. Eramizgacha bo'lgan V asrda yashagan Herodot To'maris bilan bog'liq voqealar tafsilotini keltirgan. Yana bir yunon tarixchisi Polien esa Shiroq haqidagi afsona mazmunini yozib qoldirgan.

# Savol va topshiriqlar

- 1. Toshbitiklar nima uchun Oʻrxun-Enasoy obidalari nomini olgan?
- 2. Ular qachon topilgan?
- 3. Ularni oʻrganish bilan shugʻullangan olimlar nomini bilasizmi?
- 4. Yodgorliklar qanday mavzularda yaratilgan?
- 5. To'nyuquq siymosiga tavsif bering. U qanday obraz?
- 6. Toʻnyuquqning buyuk shaxsga xos xislatlarini koʻrsatuvchi matn parchalarini belgilang. Ularni daftaringizga koʻchiring.
- 7. Toʻnyuquqning kuyunchakligi, oʻz oʻyini boshqalarga xavotir bilan yetkaza olishi matnda qay tarzda ifodalangan?
- 8. Toʻnyuquqning oʻz vatani, qoʻshini, xalqi bilan faxrlanishi, iftixori matnda qaysi soʻzlar bilan tasvirlangan?
- 9. «Xoqoni bahodir ekan, maslahatchisi alloma ekan» degan baho kimlarga nisbatan qoʻllangan? Uning dushmanga nis-

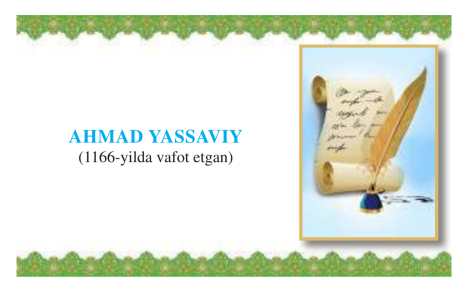
- batan qoʻllanishida qanday ma'no bor?
- 10. «Toʻnyuquq» bitiktoshi matniga xos qiyin soʻzlar lugʻatini tuzing.
- 11. Matndagi asosiy qismlarni ajratishga harakat qiling. Har bir qismga sarlavha toping.
- 12. Yodgorlikdagi xalq mustaqilligi, ona yurt daxlsizligi, shaxs va erk gʻoyasi ifodalangan oʻrinlarni belgilang. Ularning qanday soʻzlar bilan tasvirlanganiga e'tibor bering.
- 13. Matnda uchraydigan badiiy tasvir vositalarini aniqlang.
- 14. Uyda «Toʻnyuquq buyuk vatanparvar shaxs» mavzusida qisqa ijodiy matn yozing.
- 15. Eng qadimgi ijodkorlardan kimlarning nomlari saqlanib qolgan? Ular qanday asarlarni yaratishgan?
- 16. Bizgacha yetib kelgan eng qadimgi adabiy atamalardan qay-silarini bilasiz? Ularning hozirda muqobillari qaysilar?
- 17. Toʻnyuquq yodgorligi matni asosida quyidagi jadvalni toʻldiring:

| No | Hozirgi oʻzbek        | Biroz oʻzgarishlar  | Hozir           |
|----|-----------------------|---------------------|-----------------|
|    | adabiy tilida aynan   | bilan qoʻllanadigan | iste'moldan     |
|    | qoʻllanadigan soʻzlar | soʻzlar             | chiqqan soʻzlar |
| 1  |                       |                     |                 |
| 2  |                       |                     |                 |
| 3  |                       | _                   |                 |

- 18. Jadvalning oxirgi ustunidagi soʻzlarning qisqacha izohli lugʻatini tuzing.
- 19. Yodgorlikning tarixiy, ma'rifiy hamda adabiy ahamiyati haqida gapirib bering.
- 20. «Toʻnyuquq» bitiktoshi matni asosida avval sodda, keyin murakkab reja tuzing. Mazkur reja asosida «Oʻrxun-Enasoy obidalarida qahramonlik madhi» mavzusida insho yozing.



#### O'ZBEK MUMTOZ ADABIYOTI



Ahmad Yassaviyning hayoti haqida ma'lumotlar yetarli emas. U Yassi yaqinidagi Sayram shahrida tugʻilgan. Uning otasi Ibrohim Turkistonning taniqli shayxlaridan boʻlgan. Onasi Qorasoch momo nomi bilan mashhur.

Ahmadning yoshligi ancha qiyin kechadi: juda erta yoshligida otasi vafot etadi.

Ahmad Yassaviy yirik mutasavvif olim Arslonbobo qoʻlida tarbiyalanadi, soʻng Buxoroga borib Yusuf Hamadoniy qoʻlida tahsil oladi.

Ahmad Yassaviy tasavvuf ilmini shu qadar chuqur egallaydiki, xalq orasida «Madinada Muhammad, Turkistonda Xoja Ahmad» degan naql paydo boʻladi.

Ahmad Yassaviy 1166-yilda vafot etadi. Uning shuhrati vafotidan keyin ham pasaymagan. Amir Temur unga alohida hurmat bilan qarab, 1395–1397-yillarda Turkistonda Ahmad Yassaviyning qabri oʻrnida muhtasham maqbara qurdiradi. U hozir ham mavjud.

Alisher Navoiy «Nasoyim ul-muhabbat» asarida Ahmad Yassaviyga shunday ta'rif beradi: «Xoja Ahmad Yassaviy – Turkiston mulkining shayx ul-mashoyixidur. Maqomati oliy va mashhur, karomoti matavoliy (hayratlanarli) va nomahsur (chegarasiz) ermish. Imom Yusuf Hamadoniyning as'hobidindur (suhbatdoshi)».

«Hikmat»lar Ahmad Yassaviy merosini jamlagan asardir. Unda 240 ga yaqin she'r bor. Asar xalq orasida «Devoni hikmat» nomi bilan mashhur boʻlgan. Hikmatlarga «Qul Xoja Ahmad», «Xoja Ahmad Yassaviy», «Ahmad ibn Ibrohim», «Sulton Xoja Ahmad Yassaviy», «Yassaviy miskin Ahmad», «Miskin Yassaviy», «Xoja Ahmad», «Ahmad», «Ahmadiy», «Qul Ahmad», «Miskin Ahmad» kabi taxalluslar qoʻyilgan.

Ahmad Yassaviy — mutasavvuf shoir. Tasavvufdagi toʻrt asosiy bosqich: shariat, tariqat, ma'rifat, haqiqat mohiyatini she'riy misralariga singdirgan Ahmad Yassaviy shu yoʻnalishda katta shuhrat qozondi. Bu bejiz emas. Adib tasavvufni inson ma'naviyatini yuksaltiruvchi muhim omil sifatida biladi. Bundan maqsad insoniyatni toʻgʻri yoʻlga da'vat etishdir. Toʻgʻri yoʻl haqiqatni anglashga olib kelmoq kerak. Haqiqatni anglash oʻzlikni anglashdir. Bunga erishmoq uchun kishining hidoyat yoʻliga kirmogʻi, butun kuch va vujudini shu yoʻlga qaratmogʻi kerak.

Ahmad Yassaviy she'riyatidagi obrazlar tuzilishi ham tasavvuf ta'limoti bilan, ham ogʻzaki ijod an'analari bilan chambarchas bogʻlanib ketgan. Pir, darvish, oshiq, obid, oqil, zohid, ishq, tolib, ummat, rasul, shayton, iymon kabi obrazlar bevosita tasavvuf bilan bogʻlansa, yoʻl, rabot, karvon, oʻq kabilar ogʻzaki ijod an'analari bilan aloqador holda yuzaga kelgan.

Ahmad Yassaviy hikmatlari xalqona ruhi bilan oʻziga xoslik kasb etadi.

#### HIKMATLAR

Ishq da'vosin manga qilma, yolgʻon oshiq, Oshiq boʻlsang bagʻring ichra koʻz qoni yoʻq, Muhabbatni shavqi birla jon bermasa, Zoye kechar umri oni, yolgʻoni yoʻq.



Ahmad Yassaviy maqbarasi (Turkiston shahri)

Ishq bogʻini mehnat tortib koʻkartmasang, Xorlik tortib shum nafsingni oʻldirmasang. Olloh debon ichga nurni toʻldirmasang, Valloh-billoh senda ishqni nishoni yoʻq.

Haq zikrini magʻzi jondin chiqarmasang, Uch yuz oltmish tomirlaring tebratmasang, Toʻrt yuz qirq toʻrt soʻngaklaring qul qilmasang, Yolgʻonchidir, Haqqa oshiq boʻlgʻoni yoʻq.

Nafsdin kechib, qanoatni pesha qilgʻon, Har kim topsa, rozi boʻlib, boʻyin sungʻon, Yaxshilarga xizmat qilib duo olgʻon, Andoq oshiq mahshar kuni armoni yoʻq.

Rohat tashlab jon mehnatin xushlaganlar, Saharlarda jonin qiynab oshlaganlar, Ho-yu havas moumanni<sup>1</sup> tashlaganlar, Chin oshiqdir, hargiz oni yolgʻoni yoʻq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mouman – manmanlik.

Ishq dardini bedardlarga aytib boʻlmas, Bu yoʻllarni uqbosi koʻp, oʻtib boʻlmas, Ishq gavharin har nomardga sotib boʻlmas, Bexabarlar ishq qadrini bilgoni yoʻq.

Ishqqa tushding, oʻtga tushding, kuyib oʻlding, Parvonadek jondin kechib axgar boʻlding, Dardga toʻlding, gʻamga toʻlding, telba boʻlding, Ishq dardini soʻrsang hargiz darmoni yoʻq.

Boshing ketar bu yoʻllarda hozir boʻlgʻil, Ishq yoʻlida oʻlmas burun zinhor oʻlgʻil, Pir etagin mahkam tutib, xizmat qilgil, Xizmat qilgʻon hargiz yoʻlda qolgoni yoʻq.

Oshiq ermas jononiga jon bermasa, Dehqon ermas ketmon chopib non bermasa. Munda yigʻlab oxiratda jon bermasa, Yoʻlda qolgʻon boʻyi xudo olgʻoni yoʻq...

Zohid boʻlma, obid boʻlma, oshiq boʻlgʻil, Mehnat tortib ishq yoʻlida sodiq boʻlgʻil, Nafsni tepib dargohiga loyiq boʻlgil, Ishqsizlarni ham joni yoʻq, imoni yoʻq.

Ishq savdosi kimga tushsa rasvo qilur, Partav solib Haq oʻziga shaydo qilur, Majnunsifat aqlin olib Laylo qilur, Olloh haqqi bu soʻzlarni yolgʻoni yoʻq.

Qul Xoja Ahmad, jondin kechib yoʻlga kirgil, Andin soʻngra eranlarni yoʻlin soʻrgʻil, Olloh debon haq yoʻlida joning bergil, Bu yoʻllarda jon bermasang imkoni yoʻq.

\* \* \*

Rabbim yodi ulugʻ yoddur aytur boʻlsam, Asal yangligʻ suchuk boʻlur tilim mening. O'zim faqir, qildim muqir<sup>1</sup>, bo'ldim haqir, Qanot qoqar uchar qushdek ko'nglim mening.

Turlik ayshim, turlik ishim, mungligʻ boshim, Irdi<sup>2</sup> jonim, ketdi hushim, oqdi yoshim, Yozuq<sup>3</sup> bilan toʻldi tugal, ichim-toshim, Beniyozim ocha bersun yoʻlim mening.

Koʻzim tushdi, koʻnglim uchdi, arshqa oshdi, Umrim kechdi, nafsim qochdi, bahrim toshdi. Karvon koʻchdi, manzil oshdi, horib tushdi, Sir ulashdi nedek boʻlgʻay holim mening...

Ichdim sharob, boʻldum xarob, aslim turob, Keldim koʻrib, koʻnglim sarob, ishqqa purob, Haqdin xitob qilsa koʻrmas qullar azob, Buloq yangligʻ oqar koʻzdin yoshim mening.

Tushim uzor, Buroq toʻzor, ketsa bozor, Dunyo bozor ichra kirib, qullar ozar, Boshim bezor, yoshim sizor, qonim toʻzor, Otim Ahmad, Turkistondur elim mening.

## YASSAVIY HIKMATLARI HAQIDA

Oʻzbek mumtoz adabiyotida ishq talqinlari koʻp uchraydi. Jumladan, Ahmad Yassaviy hikmatlarida ishq va oshiq mavzusi boshqa mumtoz adabiyot namoyandalaridan farqli — oʻziga xos tarzda tasvir etiladi. Ahmad Yassaviy Allohga boʻlgan ishqni haqiqiy sanaydi. Chin oshiqning sifatlariga diqqat qaratadi. Xoʻsh, chin oshiq kim? Shoir nazdida chin oshiq boʻlish uchun «Alloh debon ichga nur»ni toʻldirish, butun tanadagi tomir-u suyaklar larzaga kelgan holda «Haq zikri»ni qilish, rohat farogʻatdan kechish lozim boʻladi. Shoir

 $<sup>^1</sup>$  Muqir – iqror boʻlmoq, boʻyniga olmoq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Irdi – eridi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yozuq – gunoh, ayb, xato.

ishqni bebaho dur-gavharga oʻxshatadi. Biroq bunday gavharni ishqsiz, nafs qutqusiga uchragan «har nomardga sotib» boʻlmaydi.

Shu oʻrinda Ahmad Yassaviyning barcha hikmatlariga xos yana bir xususiyatni ta'kidlash oʻrinli boʻladi. Bu — nafsga qarshi kurash masalasi. Shoir hamma vaqt nafsdek baloyi azimni yenga olmagan odamga achinadi, unga tanbeh beradi. Nafsini jilovlagan odam sabr-qanoatga erishadi. Agar oshiq boʻlsa, bunday sabrli ishq egasining «mahshar kunida armoni» boʻlmaydi. Ishq muhokamasiga doir ushbu hikmatning boshqa bir bandida «Nafsni tepib dargohiga loyiq boʻlgʻil» deb ta'kidlanadi. Bu ham nafsini yenggan va uning istaklarini bartaraf etgan odamgina chin oshiqlik martabasiga koʻtarila olishiga doir mulohazadir.

Ishqqa tushding, oʻtga tushding, kuyib oʻlding, Parvonadek jondin kechib axgar boʻlding, Dardga toʻlding, gʻamga toʻlding, telba boʻlding, Ishq dardini soʻrsang hargiz darmoni yoʻq.

Ushbu bandda chin oshiqning holi yana ham kuchaytirib koʻrsatiladi. Ishq dardiga uchragan odamda juda katta ruhiy o'zgarishlar bo'ladi. Ahmad Yassaviy uni bamisoli o'tga tushgan odam holiga qiyoslaydi. Ikkinchidan, sham tegrasida aylanib kuygan, axgar (laxcha choʻgʻ) boʻlgan kapalakka o'xshatadi. Eng muhimi, ishq o'tida dard, g'am hamda telbalik bor. Ammo bu dardning darmoni topilgan emas. Boshqa bir mumtoz va oshiq shoir ta'biri balan aytganda «bu dardni bedavo derlar» (Mashrab). Ishqning bunday xususiyatlarini ta'riflab Alisher Navoiy «Mahbub ul-qulub» asarida yozadi: «buni koʻrmagan kishi bilmas va bunga yetmagan kishi bovar (ishonch) qilmaskim, hijron-u firoq mundin iboratdur...» Shu ishq tavsifiga bagʻishlab Navoiy «Layli va Majun» dostonini yozgani sizga ma'lum. Ahmad Yassaviy ta'kidlaydiki, ishq odamning «Majnun sifat aqlin olib Laylo qilur», yana davomidan ta'kidlaydi – «Olloh haqqi bu so'zlarni yolg'oni yo'q». Demak, Yassaviy hikmatlaridagi ishq mavzusini, oshiq holini bilish uchun nisbatan kengroq tushunchalar, sharq mumtoz adabiyotidagi oʻziga xos tasavvuf falsafasini ham anglash kerak boʻladi. Ahmad Yassaviy hikmatlari fikrni kengaytirish uchun vosita, uni oʻqib, anglash orqali hikmatgoʻy shoir ruhini, dardini, qalbini, soʻzini anglash mumkin, albatta.

Ahmad Yassaviyning «Rabbim yodi ulugʻ yoddur aytur boʻlsam» deb boshlanadigan hikmati unchalik murakkab emas. Birinchi misradayoq she'r mavzu yoʻnalishini anglab olish mumkin. Zotan, Yaratguvchini yodlash odamni xotirjam qiladi, achchiq tili shirin tilga aylanadi.

Rabbim yodi ulugʻ yoddur aytur boʻlsam, Asal yangligʻ suchuk boʻlur tilim mening. Oʻzim faqir, qildim muqir, boʻldim haqir, Qanot qoqar uchar qushdek koʻnglim mening.

Shoir oʻzini juda kamtar tutadi va shu kamtarligi ortidan koʻngli yuksaklikka parvoz qiladi. «Muqir» arabcha soʻz boʻlib «iqror boʻlmoq, boʻyniga olmoq» ma'nolarini anglatadi. Shoir faqatgina faqir-u haqirligini emas, balki Yaratguvchiga banda ekaniga iqror boʻladi. Adib hikmatning har bandida ichki qofiyalarni qoʻllab, oʻz ichki kayfiyati, holini oʻynoqi bir uslubda bayon qilar ekan, shu mamuniyat sabablarini ham «nafsim qochdi» deb oʻz nafsini yengganiga olib borib bogʻlaydi; oʻzini tuproqqa tenglashtiradi.

Yassaviy har vaqt nafs haqida gapirganida unga insonning kamolotiga xalaqit beradigan yovuz va yaramas kuch sifatida baho beradi. Nafsga «shum» sifati beriladi. Shuningdek, shoir «nafsi bad», «nafs yoʻli», «nafs ilgi» singari istioralarni ham qoʻllaydi. Adib toʻgʻridan toʻgʻri nafsga qarshi kurashni, uning yoʻrigʻiga yurmaslikni targʻib qiladi. Nafsning domiga ilinish insonni qanchalik yer bilan yakson qilishini juda yorqin ifodalarda koʻrsatib beradi.

Boshqa bir she'rida shunga urgʻu berib yozadi:

Nafs yoʻligʻa kirgan kishi rasvo boʻlur, Yoʻldan ozib, toyib, toʻzib gumroh boʻlur. Yotsa, qoʻpsa shayton bilan hamroh boʻlur, Nafsni tepkil, nafsni tepkil, ey badkirdor. Ahmad Yassaviy she'riyatining keng tarqalishi va xalq orasida sevib oʻqilishining asosiy sabablaridan biri uning xalq ogʻzaki ijodiga nihoyatda yaqinligidadir. Hikmatlar, asosan, toʻrtlik va murabba' shaklida bitilgan.

Rohat tashlab, jon mehnatim xushlagʻanlar, Saharlarda jonin qiynab ishlagʻanlar, Ho-yu havas, moumonni tashlagʻanlar Chin oshiqdir, hargiz oni yolgʻoni yoʻq.

Ahmad Yassaviy hikmatlarining tasavvuf falsafasiga tegishli jihatlari ustida mulohaza yuritganda, oshiqning shariat, tariqat, ma'rifat bosqichlaridan oʻtib haqiqat martabasiga yetishini eslash oʻrinli boʻladi. Shoir bu bosqichlarda islom dini hukmlarini oʻzida mujassam etgan shariatni yaxshi bilish zarurligini oʻqtiradi. Shuning uchun ham «Shariatsiz tariqatga kirib boʻlmas», «Tariqatga shariatsiz kirganlarni, Shayton kelib imonini olur ermish» yoki «Soʻfinaqsh boʻlding valek hargiz musulmon boʻlmading» kabi misralarni yozadi. Insonning soʻzi amaliga, tashqi koʻrinishi ichki olamiga mos kelishi lozim. Tashqaridan qaraganda odam taqvodor soʻfiga oʻxshash — soʻfinaqsh boʻlishi, lekin u amalsiz boʻlishi mumkin, bundaylarga Yassaviy tanbeh berib «hargiz musulmon» boʻlmading deydi.

Ahmad Yassaviy tasavvufga inson ma'naviyatini yuksaltiruvchi muhim omil sifatida qaraydi. Tasavvuf negizida ruhiy tarbiya turadi. Ruhiy tarbiya bashariyatning toʻgʻri yoʻldan yurishiga yordam beradi. Toʻgʻri yoʻl esa haqiqatni anglashga olib kelishi lozim. Haqiqatni anglash oʻzlikni anglashdir. Bunga erishish uchun odam shariat hukmlarini toʻla bajarishi va qalbida Yaratguvchiga muhabbat boʻlishi kerak.

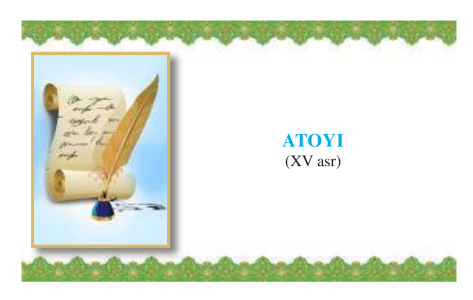
Ahmad Yassaviy she'riyatidagi obrazlar tizimi ham tasavvuf ta'limoti hamda xalq ogʻzaki ijod an'analari bilan chambarchas bogʻlanib ketgan. *Pir, darvish, oshiq, obid, oqil, zohid, ishq, tolib, ummat, rasul, shayton, iymon* kabi obrazlar bevosita sharq diniy-islomiy falsafasi, *yoʻl, rabot, karvon, oʻq* kabilar esa ogʻzaki ijod an'analari bilan aloqadordir.

Zohid boʻlma, obid boʻlma, oshiq boʻlgʻil, Mehnat tortib ishq yoʻlida sodiq boʻlgʻil, Nafsni tepib, dargohiga loyiq boʻlgʻil, Ishqsizlarni imoni yoʻq ham joni yoʻq.

Ahmad Yassaviy bunday she'rlarida soʻzlar takrori ohangdoshlikni nihoyatda kuchaytiradi va oʻquvchiga estetik zavq beradi. Adib hikmatlarining barmoq vaznida yozilgani ham ularni ogʻzaki ijodga yaqinlashtiradi.

## Savol va topshiriqlar

- 1. Ahmad Yassaviyning hayoti va ijodi haqida nimalarni bilasiz?
- 2. «Devoni hikmat» qanday yaratilgan?
- 3. Ahmad Yassaviy she'rlarida qanday taxalluslar qoʻllagan?
- 4. «Hikmatlar»dagi qaysi axloqiy-ma'rifiy masalalar talqini sizga koʻproq yoqdi? Nima uchun?
- 5. «Hikmatlar»da ulugʻlangan insoniy fazilatlar va qoralangan xususiyatlar qanday ifodalangan? Bunda adibning soʻzdan foydalanish mahorati haqida nima deya olasiz?
- 6. Ahmad Yassaviy ijodidagi ishq va oshiq tushunchalariga izoh bering.
- 7. Adib xalq ogʻzaki ijodidan qanday foydalangan? Bu qaysi oʻrinlarda ochiqroq koʻrinadi?
- 8. Navoiy ta'rifida Ahmad Yassaviyning qaysi xususiyatlari e'tiborga olingan?
- 9. Adibning mahoratini koʻrsatuvchi badiiy tasvir vositalari haqida gapirib bering.
- 10. «Hikmat»larda nafs bilan bogʻliq oʻxshatish va sifatlashlar jadvalini tuzing.
- 11. «Ahmad Yassaviy oʻgitlaridan olgan taassurotlarim» mavzusida ijodiy matn yarating.
- 12. Yassaviy ijodining qanday ma'rifiy va tarbiyaviy ahamiyati bor?



Atoyi XV asrda Balxda¹ tugʻilgan. Atoyining hayot yoʻli, shaxsiyati haqida ma'lumotlar juda kam. U asli Ahmad Yassaviylar nasabiga mansub boʻlgan Ismoil Ota avlodlaridan. Samarqand, Buxoro va Balxda yashagan. Mirzo Ulugʻbek saroyida xizmat qilgan.

Atoyi turkiy, fors va arab adabiyotlarini chuqur oʻrgangan. Turkiy va fors tillarida ijod qilgan. Taxallusini mashhur shayx ota-bobolariga ishora qilib, «Ato» («Ota») deb olgan.

Hozirgi Qozogʻistonning Turbat qishlogʻida unga nisbat berilgan qabr bor.

Navoiy («Majolis un-nafois») Atoyi hayoti va ijodi haqida toʻxtalib: «Mavlono Atoyi Balxda boʻlur erdi. Ismoil ota farzandlaridindur, darveshvash va xushxulq, munbasit (ochiq chehrali) kishi erdi. Oʻz zamonida she'ri atrok (turkiy tilda soʻzlovchilar) orasida koʻp shuhrat tutti. Bu matla' aningdurkim:

Ul sanamkim suv yaqosinda paritek oʻlturur, Gʻoyati nozuklukindin suv bila yutsa boʻlur.

 $<sup>^{1}</sup>$  B a l x - hozirda Shimoliy Afgʻonistondagi koʻhna shahar.

... Mavlono koʻp turkona (sodda, ravon) aytur erdi...» – deydi. Navoiy «Nasoyim ul-muhabbat» («Muhabbat shabadalari») asarida Ismoil ota Ahmad Yassaviyning inisi Ibrohim otaning oʻgʻli ekanini aytadi. Atoyi devoni qoʻlyozmasining oxirida «Devoni Shayxzoda Atoyi» degan qayd Atoyining shayxlar oilasidan kelib chiqqaniga qoʻshimcha dalolat boʻladi.

Atoyi gʻazallarida muhabbat bilan bir qatorda boshqa hayotiy mavzular ham kuylangan. Atoyi ijodida Umar Xayyom ruboiylari va Hofiz gʻazallaridagi kabi hayot zavqi, uning barcha goʻzalliklari va lazzatlari may timsolida vasf etiladi.

Atoyi lirikasida xalq iboralari, ta'birlar, maqol va matallar, ogʻzaki nutqqa oid soʻzlar koʻp. Gʻazallarini, asosan, aruzning turli bahrlarida yozgan, ular orasida ramalda yozilganlari koʻproq; vazni yengil, misralari qisqa, soʻzlari oddiy, uslubi sodda va ravon. Shuning uchun ham uning she'rlari xalq qoʻshiqlariga aylanib ketgan. Atoyi tajohil ul-orif, laff va nashr kabi oʻziga xos tasvir vosita va usullaridan ham unumli foydalangan. Shoir ijodi bizgacha toʻla yetib kelmagan. Devonining taxminan XVI asrda koʻchirilgan, 260 gʻazalni oʻz ichiga olgan qoʻlyozma nusxasi Sankt-Peterburgda saqlanadi.

### **G'AZALLAR**

Ul sanamkim su(v) yaqosinda paritek oʻlturur, Gʻoyati nozukligidin suv bila yutsa boʻlur.

To magarkim salsabil obina javloni qila, Keldi jannat ravzasindin obi Kavsar sori hur.

Ul ilikkim suvdin oriqtur, yumas oni suda, Balki suvni pok boʻlsun deb iligi birla yur.

Emdi bildim rost ermish, balki koʻrdim koʻz bila, Ulki derlar suv qizi goh-goh koʻzga koʻrunur. Qoshlaring yosin Atoyi koʻrgali husn ichra toq, Subhidam mehroblarda surayi yosin oʻqir.

- V - - /- V - - / - V - - / - V - foilotun / foilotun / foilotun / foilun Ramali musammani mahzuf

\* \* \*

Jamoling vasfini qildim chamanda, Qizordi gul uyottin anjumanda.

Tamanno qilgʻali la'lingni koʻnglum, Kishi bilmas oni kim qoldi qanda.

Chu jonimdin aziz jonona sensan, Kerakmas jon manga sensiz badanda.

Manga ul dunyoda jannat ne hojat, Eshiging tuprogʻi basdur kafanda.

Solib borma meni, ey Yusufi husn, Bukun Ya'qubtek bayt ul-hazanda.

Uzun sochingdin uzmasmen koʻngulni, Ayogʻing qanda boʻlsa boshim anda.

Tilar el mansabi oliy, va lekin Atoyi sarvi ozodinggʻa banda.

V – – – / V – – – / V – – mafoilun / mafoilun / mafoil Hazaji musaddasi mahzuf

\* \* \*

Sensiz bu jahon ayshi alamdur manga, ey do'st, Shodlig'i ham mehnat-u g'amdur manga, ey do'st.

Lutf-u karamingni sen agar mendin ayasang, Javr-u sitaming lutf-u karamdur manga, ey do'st. Diydor ila qoni' emas erdim esa, hajring Bisyor jafo ayladi, kamdur manga, ey do'st.

Koʻnglum yuzini javr ila chun sendin uyurmon, Oxir necha bu javr-u sitamdur manga, ey doʻst.

Odamgʻa seni oʻxshata bilmonki, parisen, Nortek yanoqing bogʻi Iramdur manga, ey doʻst.

Qoʻy qissayi Jamshedni jomi ilgingdin, Gar boʻlsa dame mulkati Jamdur manga, ey doʻst.

Ogʻzinggʻa fido jonki, tabassum qilib aytur: «Har lahza Atoyi ne adamdur manga, ey doʻst».

-- V / V -- V / V -- V / V - ~ maf'uvlu / mafoiylu / mafoiylu / mafoiyl Hazaji musammani axrabi makfufi maqsur

# SHOIR LIRIKASI HAQIDA

Atoyi - lirik shoir. U o'z she'rlarida nozik xayol, sinchkov nigoh, baland did egasi ekanligini namoyish etadi. Goʻzal, esda qoladigan oʻxshatishlar, kutilmagan mubolagʻali tasvirlar yaratadi. Bir gʻazalida goʻzal yor xokisor oshiqning yuziga oyoq bosar ekan, oyogʻi ogʻriydi, «yuzing buncha bo'yradek dag'al bo'lmasa» deb nozlanadi. «Bo'yra» – qamishdan sholchaga o'xshatib to'qiladigan bir ashyo. U gilam tagidan to'shaladi, tom ustiga yopiladi. Yorning oyog'i shu qadar nozik va goʻzalki, uning oldida oshiqning yuzi boʻyraga oʻxshaydi. Ikkinchi bir she'rida esa, yorini sogʻingan oshiqning koʻzidan yosh emas, daryo oqayotgani, u kipriklaridan sol yasab, shu daryoda suzayotgani manzarasi chiziladi. Shoir yorini ulugʻlovchi, fidoyilikni koʻrsatuvchi betakror satrlar bitadi. Masalan, «Begim» radifli she'rida u kipriklarini supurgi («jorub»), yuzini xokandoz qilishga tayyor, yor xizmatiga olinsa bo'lgani. Hatto yor u yoqda tursin, uning farroshligiga - «qul»likka qabul qilsa ham oʻzini baxtli hisoblaydi. Atoyi yorni mana shunday yuksaklikka koʻtaradi.

Shoir yorning qaddi-qomati, yuzi, koʻzi, qoshi, sochi, kipriklari, ogʻzi, labi, xolini ta'rif-tavsif etadi. Ularni sifatlash orqali yorning goʻzallikda tengsiz timsolini chizadi. Har daqiqada oʻzining ma'shuqaga boʻlgan sevgi-sadoqatini izhor etib boradi. Oʻzini «qul», yorni «shoh» koʻrsatish orqali bir tomondan, goʻzal yorga sevgi-sadoqatini bildirsa, ikkinchi tomondan, bu sevgining tengsizligini («shoh» – «qul») ta'kidlab turadi. Ma'shuqa goʻzallikda nuqsonsiz, har jihatdan mukammal bir siymo sifatida namoyon boʻladi.

Ha, ma'shuqa go'zalligiga chek-u chegara yo'q. Hatto, ko'plab qissalarda go'zallik timsoli sifatida tasvirlangan Yusuf ham unga teng kelolmaydi:

> Gar husn budurkim, sanga bor, kes bu tilimni, Yusuf soʻzidin qilsam agar zarra hikoyat.

Shoirning qator she'rlarida real yor, dunyoviy ishq, ya'ni insonning insonga bo'lgan muhabbatini ko'rish mumkin.

Ul sanamkim, suv yaqosinda paritek oʻlturur, Gʻoyati nozikligindin suv bila yutsa boʻlur, –

baytida noziknihol qiz tasvir etilayotganiga shubha yoʻq. She'rda ma'shuqa shu qadar nozik, shunchalar goʻzal qiz sifatida tasvirlanadiki, goʻyo uni bir qoshiq suv bilan yutib yuborish mumkinday. Atoyi xalq iboralarini gʻoyat yaxshi biladi va undan oʻrinli foydalana oladi. Gʻazalning matla'sida ham shu hol sezilib turibdi.

Shoir navbatdagi oʻxshatishni keltiradi. Ma'shuqaning bogʻ ichidagi ariq boʻyiga kelishi goʻyo jannat bogʻidagi Kavsar suvi (hovuzi) yoniga hur-u parining kelishiga oʻxshaydi:

To magarkim salsabil obina javloni qila, Keldi jannat ravzasindin obi Kavsar sori hur.

Qizning goʻzalligi, tiniqligi, pokizaligi shunchalikki, u qoʻlini suvda yuvib tozalamaydi, balki qoʻlini yuvib suvni poklaydi:

Ul ilikkim suvdin oriqtur, yumas oni suvda, Balki suvni pok boʻlsin deb iligi birla yur.

Oshiq suv yoqasida paridek oʻltirgan tengsiz goʻzalga qarab, hayrat bilan «suv qizi», ya'ni suv parisining «goh-goh koʻzga koʻrinishi»ga imon keltiradi. Gʻazal maqta'sida shoir oʻzining ibodati ham yor husnini koʻrishning tavallosidan iboratligini bildiradi. Atoyining ushbu gʻazaligacha yor koʻngliga gʻulgʻula solgan sanam timsoli bu qadar jonli, ta'sirchan va ayni vaqtda ilohiy yoʻsinda tasvirlanmagan edi.

Jamoling vasfini qildim chamanda, Qizardi gul uyottin anjumanda, –

matla'li gʻazali — shoirning badiiy yetuk asarlaridan biri. Birinchi baytda ajoyib bir manzara chizilgan: lirik qahramon — shoir gulzorga kiradi. Anvoyi gullar ochilib yotibdi. Yoʻq-yoʻq, bu shunchaki gulzor emas, gullarning anjumani — yigʻilishi, har bir gul oʻzini namoyish etadi, koʻz-koʻz qiladi. Shoir ushbu anjumanda yorning goʻzalligini ta'riflagan ekan. Gullar xijolatdan — uyatdan qizarib ketibdi. Aslida, ular qizil emas edi, ma'shuqaga qaraganda xunukroq ekanliklaridan uyalib qizardilar. She'rda qizarishning oʻz va koʻchma ma'nolaridan samarali foydalanilgan. Ikkinchidan, gulga insoniy sifatlar beriladi, shaxslantiriladi. Chunonchi, gulzorning anjumanga oʻxshatilishi, gulning uyatdan qizarishi kabi. Bu tashxis san'atiga xos xususiyatdir. Birinchi bayt yorning jamoli ta'rifida edi. Ikkinchi bayt yorning labi va ogʻzi ta'rifida:

Tamanno qilgʻali la'lingni koʻnglum, Kishi bilmas oni kim, qoldi qanda.

Bu baytda koʻnglim sening la'li labingni orzu qilgan edi, istab topolmadi, degan mazmun ifodalangan. «La'l», ayni paytda, yor labidan chiqadigan iliq soʻzni ham anglatadi. Yorning labi qon kabi qip-qizil boʻlgani uchun ham qizil qimmatbaho tosh — la'lga oʻxshatiladi. Mumtoz adabiyotda oʻymoqdakkina, kichik ogʻizli qizlar goʻzal hisoblangan. Oshiq oʻzicha yorning ogʻzini koʻrmoqchi edi. Lekin u shunchalar

kichik ekanki, qayerdaligini hech kim bilmadi! Keyingi baytlarda tasvir oʻzgaradi. Ta'rif e'tirof va shikoyat bilan almashadi. Lirik qahramon dil izhoriga oʻtadi, ishq va sadoqatini bildirishga tushib ketadi:

Chu jonimdin aziz jonona sensen, Kerakmas jon manga sensiz badanda.

Manga ul dunyoda jannat ne hojat, Eshiging tuprogʻi basdur kafanda.

Lirik qahramon yorini jonidan aziz tutmoqda. U dunyodagi jannatdan yor eshigining tufrogʻini afzal bilmoqda. Beshinchi baytda talmeh bor. Shoir yorini «Yusufi husn» deb ta'riflab, Ya'qubning ahvoliga tushib qolishdan xavotir olmoqda. Yusuf haqidagi rivoyatlarga koʻra, u — Ya'qubning sevikli oʻgʻli. Akalari bunga hasad qilib, otasi oldidan aldab dalaga olib chiqadilar va quduqqa tashlaydilar. Soʻng «Boʻri yedi!» — deb yolgʻon ovoza tarqatadilar. Oʻgʻlining hajrida yigʻlayverganidan Ya'qubning koʻzlari koʻr boʻlib qoladi. Mumtoz adabiyotimizda Ya'qubning ayriliqdagi hayoti «Bayt ul-hazan» (gʻam uyi) sifatida tilga olinadi. Yusuf tashlangan quduq esa, uning husni tufayli yorishib turar edi. Mumtoz she'riyatimizda koʻp ishlatiladigan «chohi zaqan» (iyak ostidagi chuqurcha) shunga ishora qiladi:

Solib borma meni, ey Yusufi husn, Bukun Ya'qubtek bayt ul-hazanda.

Oltinchi baytda «uzun» va «uzmasman» soʻzlaridagi oʻzakdosh «uz» takrorida ham xislat bor. Buni ishtiqoq san'ati deydilar. Buning ustiga, sochdan qilingan qiltoʻr oshiqni oʻz tuzogʻiga olgani ham anglashiladi. Oshiq shu qadar xoksor va yalinchoqki, ma'shuqaning «ayogʻi qanda boʻlsa, oshiqning boshi anda». Ya'ni u suyuklisi tashlagan qadamga bosh uradi. Bu oʻrinda zidlik — tazod san'atidan foydalanadi:

Uzun sochingdin uzmasmen koʻngulni, Ayogʻing qanda boʻlsa boshim anda. She'rning maqta'si g'oyat samimiy bir tuyg'u ifodasi bilan yakun topgan: odamlar oshiqqa yuksak mansab-martabalar tilaydilar, lekin Atoyi — «sarvi ozod»ga banda, ya'ni qul. Buni u o'zi istaydi. Shu o'rinda qizning go'zal qaddi-qomati «sarvi ozod» orqali berilganini ko'rish mumkin. Mumtoz adabiyotda qad hamisha sarvga o'xshatilib kelingan. «Ozod» so'zi lug'atlarda tik, chiroyli o'sgan sarvga aniqlovchi sifatida qo'llanilgan. Umumiy ma'nosi xushqomat go'zalga to'g'ri keladi. Lekin bu muhim emas, muhimi sarvning «ozod»ligi bilan oshiqning «banda», ya'ni qul ekani qarshilantirib tasvirlanayotganida:

Tilar el mansabi oliy va lekin Atoyi sarvi ozodinggʻa banda.

Atoyi she'rlarida tazod — qarshilantirish san'atidan mahorat bilan foydalanadi. Chunonchi, «Soching chun laylat ul-qadr-u yuzing chun subhi sodiqdur» misrasi bilan boshlanadigan gʻazalida ham shu san'atni ustalik bilan qoʻllab, ta'sirli badiiy samaraga erishganligini koʻrish mumkin. Shoir yorning qop-qora sochini laylat ul-qadrga, oppoq yuzini esa subhi sodiqqa oʻxshatadi. Bir-birini inkor etuvchi ikki tushuncha ustalik bilan qoʻllangani uchun ham sanamning tengsiz chiroyini toʻldirishga xizmat qiladi.

Manga sensiz tirilgandin oʻlim yuz qatla ortuqdur, Bu soʻzda, haq bilur, koʻnglum tilim birla muvofiqtur, –

deydi shoir shu gʻazalning uchinchi baytida. Samimiy iqror she'rning ta'sir darajasini oshirgan. Shoirning oshiqligi shu darajadaki, u ma'shuqasiz hayotdan oʻlimni afzal biladi va bu gapni chin dildan izhor etadi. Gʻazalning:

Bu kun vaslingni tark aylab, tilar jannatni zohidlar, Berurlar nasyagʻa naqdni, bu ne nodon xaloyiqtur?

satrlarida soʻfiyona ruh yaqqol seziladi. Chunki tariqat ahli, ya'ni mutasavviflar Allohni jannatga kirish uchun emas, balki oʻn sakkiz ming olamning yaratuvchisi, butun borliqning moyasi boʻlgani uchun, jamolini koʻrish uchun sevish lozim deb hisoblaydilar. Ular qiyomatda yaxshi qismatga ega boʻlish uchun toat-ibodat qilish pora evaziga ish bitirishga oʻxshash narsadir, chin muhabbat begʻaraz boʻlishi, ya'ni oshiq hech narsa ta'ma qilmay, Yaratganga koʻngil bogʻlashi lozim deb hisoblashadi. Atoyining nazdida jannatga kirish uchun Allohga muhabbat qoʻygan kimsa naqdni nasiyaga almashgan nodon kabidir. Allohning jamoli, goʻzalligi oldida jannatning chiroyi hechdir. Shu baytning oʻzini majoziy nuqtayi nazardan talqin qilish ham mumkin. Mumtoz shoirlarimizning mumtozligi ham shundaki, bir soʻz bilan bir necha ma'noni ifodalay olganlar.

Atoyining «Hajringda, begim, oh degumdur dagʻi oʻlgum» deb boshlanadigan gʻazali ham oshiqona boʻlib, suyuklisiga muhabbatni olamdagi hamma narsadan ortiq koʻradigan oshiq holati ifoda etilgan. Shoir uchun ma'shuqa shunchaki qiz emas, balki imon ham. Negaki, lirik qahramon: «Imonim oʻshal moh degumdur dagʻi oʻlgum» deydi. Shu oʻrinda islomda har bir musulmon oʻlimi oldidan kalimayi shahodatni qaytarishi kerakligi ham hisobga olingan. U oʻlimiga rozi. Shu bois imon keltirishga ham tayyor. U: «Lo iloha illalloh» («Allohdan oʻzga iloh yoʻq»), – deb emas, balki «Imonim oʻsha Moh (Alloh)», – deya kalima qaytarmoqchi. Lekin sanamdan ajralishga toqati yetmaydi. Chunki inson abadiy rohatda boʻladigan jannat ham ma'shuqasiz «gʻamgoh»dir. Buni shoir shunday ifodalaydi:

Jannatdakim, el onda bo'lur zindai jovid, Sensiz oni g'amgoh degumdur dag'i o'lgum.

Oshiqning muhabbati shu qadar teran va azaliyki, u yor koʻyida oʻlib ketsa ham uning ruhi qiyomatga qadar ma'shuqaga hamroh boʻladi.

Atoyining «Mengiz yo ravzayi rizvonmudur bu?» misrasi bilan boshlanadigan gʻazalida ham muhabbat tuygʻusi tasvir etiladi. Bunda shoir malaksiymo qizning chiroyidan hayratga tushadi. U shu qadar barkamolki, undagi fazilatlar sanalgan va ularga e'tibor qaratilgan sari oshiqning muhabbati kuchayib boraveradi. Ma'shuqaning yuzi (mengiz) jannat bogʻini esga

tushirsa, ogʻzi «gʻunchayi xandon»ni yodga soladi. Qora koʻzlari qaroqchini, chiroyi esa Turkiston parisini xotirga keltiradi:

Qaroqchi koʻzlarin kim koʻrsa aytur: «Ajab, ayyori Turkistonimdur bu?»

Qaroqchi ham molni, ham jonni olgani kabi ma'shuqa ham oʻynoqi koʻzlari bilan oshiqning jonini oladi. Yor oʻzini turfa holatlarda koʻrsatishga mohir. Shu bois farishta sifatli boʻlib ham koʻrinadi. Malohatda tengsiz sanamning xati — labi ustidagi mayin tuklar rayhon singari xush boʻy taratadi. Xullas, gʻazal toʻligʻicha parichehraning portretini chizishga bagʻishlangan. Lekin shoir qizning sirtini koʻrsatish bilangina kifoyalanmagan. U oxirgi baytda oʻzining miskin va sargardon holatini bir ogʻizgina qayd etish bilan ma'shuqaning shafqat bilmaydigan siyratini ham chizib berishga erishgan.

Atoyi ma'shuqani turli holatlarda ko'rsatishga, uning jabrini har xil nuqtalardan turib tasvirlashga mohir shoirdir. Buni:

Qon boʻldi koʻngul firoqi birla, Kuydi jonim ishtiyoqi birla

matla'li gʻazali tahlili misolida ham koʻrish mumkin. Nihoyatda sodda va oʻynoqi bu gʻazalda qizning oʻxshashi yoʻq zulfi, yuraklarni oʻrtaguvchi koʻzlari, oʻqday kipriklari oʻz holicha vasf etilmay, tabiatdagi eng nodir va goʻzal narsalar bilan yonma-yon qoʻyib tasvirlanishi orqali katta badiiy ta'sirchanlikka erishiladi:

G'uncha sevunub toʻnigʻa sigʻmas, Oʻxshatsam, oʻqing bashoqi birla.

Shoir nazarida, yorning kiprigi kamon oʻqining uchiga oʻxshaydi. Chunki kiprik oʻqqa ikki jihati bilan oʻxshaydi: avvalo, kiprik ham oʻqday tik. Ikkinchidan, oʻq yovni yaralasa, yor kiprigi oshiq yuragini nishonga oladi. Shu bois ochilmagan gulgʻuncha oʻzining yor kiprigiga oʻxshash ekanini eshitib, «toʻnigʻa sigʻmay» ketdi, ya'ni ochildi.

Atoyi «Netti, ne boʻldi?» radifli gʻazalida ma'shuqa achchiq-tiziqlaridan, nozlaridan hayratga tushgan oshiq holatini ifoda etadi. U yor gʻazabiga duchor boʻldi, lekin aybi ne ekanini bilmaydi. Shu bois uni savollar qiynaydi. Atoyi mumtoz she'riyatimizga alohida olingan inson ruhiyati tasvirini kirita bilgan shoirdir:

Ey orazi shams-u qamarim, netti, ne bo'ldi? V-ey tishlari durr-u guharim, netti, ne bo'ldi?

Oshiq oʻzini gunohkor sanaydi. Ammo aybi nimadaligidan xabari yoʻq. U ma'shuqa meni rashk etayotirmikan degan oʻyga boradi:

Sen bor ekan oʻzga kishiga nazar etsam, Chiqsun bu mening diydalarim, netti, ne boʻldi?

Lirik qahramon – chorasiz, u ishq yoʻlida qurbon boʻlishga tayyor. Shu bois qay tarzda, qanday yoʻl bilan oʻldirilishi uni koʻpda qiziqtirmaydi. Uning jon saqlash uchun yor qoshidan ketgisi yoʻq:

Gah javr bilan o'ltur meni, gah noz ila sendin, Haqqoki, mening yo'q guzarim, netti, ne bo'ldi?

– – V / V – – V / V – – V / V – – maf'uvlu / mafoiylu / mafoiylu / fauvlun Hazaji musammani axrabi makfufi mahzuf

Atoyi koʻngil nolishlari, ruh toʻlgʻonishlari, qalb iztiroblari tasvirini turkiy she'riyatga goʻzal va ta'sirchan yoʻsinda olib kirgan shoirdir. Unda samimiy tuygʻular yuksak san'atkorlik bilan koʻrsatilgani uchun ham hanuzgacha she'rxonlar qalbiga ta'sir etib kelmoqda.

«Ey do'st» radifli g'azal ko'p ma'noliligi bilan diqqatga sazovordir. Undagi «do'st»ni xilma-xil ma'nolarda tavsif va talqin qilish mumkin.

Sensiz bu jahon ayshi alamdur manga, ey do'st, Shodlig'i ham mehnat-u g'amdur manga, ey do'st. Gʻazal boshdan oyoq doʻstga murojaat tarzida davom etgan. Dastlabki baytda lirik qahramon — oshiqning doʻstga izhori dili mujassamlashgan. U oʻzining doʻstga nihoyatda qattiq bogʻlanib qolgani, hayotni usiz tasavvur eta olmasligini ifodalashga harakat qilgan. Oddiygina bir zid ma'noli soʻzlar aysh va alamning keltirilishi oshiq iztiroblarining mohiyatini ham, darajasini ham koʻrsatib turibdi. Ana shu tasvir usuli baytning keyingi misrasida ham takrorlangan. Natijada oshiq timsolidagi shaxs iztiroblari oʻquvchi koʻz oldida ancha yorqin va ta'sirli tarzda namoyon boʻlgan.

Lutf-u karamingni sen agar mendin ayasang, Javr-u sitaming lutf-u karamdur manga, ey do'st.

Keyingi baytda ham tazod faol tasvir vositasi sifatida qoʻllangan. Faqat bu yerda birinchi misradagi birdaniga ikkita soʻzning ziddi keyingi misradagi yana bir juftlikka zid holda qoʻllangan. Ayni paytda, oldingi misradagi soʻzlarning takrori shoir koʻzda tutgan ma'noning yanada kuchaytirilishi uchun ham xizmat qilgan.

Diydor ila qoni' emas erdim esa, hajring Bisyor jafo ayladi, kamdur manga, ey do'st.

Tazodlar silsilasini istifoda etish keyingi bandda ham davom etadi. Bu yerda «bisyor» va «kam» soʻzlari shu vazifani ado etadi. Zehn solib qarasak, baytning birinchi misrasida ham zid ma'noli soʻzlar ishtirokini ilgʻashimiz mumkin. Bu diydor va hajr soʻzlari orqali amalga oshgan. Aslida, «hajr», «hijron» degan soʻzlar «vasl», «visol» degan soʻzlar bilan zid ma'nolilikni tashkil etadi. Bu yerdagi «diydor» oʻsha «visol» soʻzining ma'nodoshidir. Demak, bu yerda ham sal yashirinroq tarzdagi tazod qoʻllanmoqda ekan.

Koʻnglum yuzini javr ila chun sendin uyurmon, Oxir necha bu javr-u sitamdur manga, ey doʻst.

Toʻrtinchi baytdagi tazod sen va men olmoshlari orqali namoyon boʻlgan. Ammo asosiy urgʻu oshiqning yorga sa-

doqatini izhor qilish hamda buning evaziga yana oxiri yoʻq jabr va sitamlarga duch kelayotganidan shikoyat etishga tushayotgani koʻrinib turibdi.

> Odamgʻa seni oʻxshata bilmonki, parisen, Nortek yanoqing bogʻi Iramdur manga, ey doʻst.

Bularning hammasi yorning chiroyi, goʻzalligi, oʻziga xosligini koʻrsatishga qaratilgan.

Navbatdagi bayt ham shu ruhni davom ettiradi. Bu niyatga odam va pari ziddiyatini keltirish orqali erishiladi. Endi tanosib san'ati ishga solinadi. Bu san'atning mohiyatini matnda oʻzaro mantiqiy aloqador boʻlgan soʻzlardan foydalanish tashkil etadi. E'tibor bering: yuz (yanoq) odamda boʻladi. Bu yuzning rangi anorga oʻxshash. Demak, yorning yuzida bogʻning alomatlari mavjud. Ammo shoir yorni odamlar toifasidan emas, balki pari demoqda. Parining yashaydigan joyi esa Eramda, aniqrogʻi Eram bogʻidadir. Shoir yor goʻzalligini uning yuzidayoq mujassam ekanligini aytish uchun mana shu mantiqiy silsilalardan foydalangan.

Qoʻy qissayi Jamshedni jomi ilgingdin, Gar boʻlsa dame mulkati Jamdur manga, ey doʻst.

Oltinchi bandda tazod yoʻqlik va mavjudlikning ramziy tasviri orqali yuzaga chiqarilgan. Yoʻq narsa — «Qissayi Jamshed», ya'ni ertak va afsonalar olami, mavjudlik esa yorning qoʻli orqali tasavvur etilayotgan «Mulkati Jam», ya'ni mavjud hayotdir.

Ogʻzinggʻa fido jonki, tabassum qilib aytur: «Har lahza Atoyi ne adamdur manga, ey doʻst».

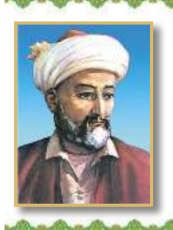
Oxirgi baytda soʻzlash navbati ma'shuqaga beriladi. Yorning har qanday gapi, oshiqqa murojaati lirik qahramon uchun mamnunlik va qanoat hissining paydo boʻlishi uchun kifoya qiladi. Vaholanki, bu soʻzlarda maqtov emas, koʻproq kinoya va istehzo mujassamlashgan. E'tibor bering: «ne adam»ni

«mavjud emas, yoʻq» degan ma'noda ham, «qanday odam», «odam emas» degan ma'noda ham tushuntirish mumkin.

Bularning barchasi Atoyining oʻzbekcha soʻz kuchi va qudratini teran his etgani, uning latofatini koʻrsatish uchun katta kuch va mehnat sarflaganini koʻrsatadi. Xuddi shu narsalar adibdagi badiiy mahoratning nihoyatda yuksak darajasi haqida ham toʻla tasavvur berib turibdi.

# Savol va topshiriqlar

- 1. Atoyi qachon, qayerda yashab oʻtgan? Uning hayoti va faoliyati haqidagi ma'lumotlarning manbasini koʻrsating.
- 2. Atoyining boshqa bir she'rida shoir gulzorga kirib, yori sifatlarini aytganda, davradagi gullarning uyatdan qizarishi sababini tushuntiring. «Qizarishi»ning oʻz va koʻchma ma'nolarini ayting.
- 3. Shoir gʻazallaridan biridagi: «Bu kun vaslingni tark aylab, tilar jannatni zohidlar, Berurlar nasyagʻa naqdni, bu ne nodon xaloyiqtur?» tasvirini sharhlashga urinib koʻring.
- 4. Shoirning: «Ishqinda qaro boshim oqardi, Bir boqmadi koʻz qarogʻi birla» misralaridagi she'r san'atlarini aniqlang, ularning badiiy vazifasini koʻrsating.
- 5. Atoyining: «Umrumni sening qullugʻingga sarf qilibmen, Ey oʻz qulidin bexabarim, netti, ne boʻldi?» tarzidagi hayrati va soʻrogʻi zamiridagi ma'noni izohlang. Unda qoʻllangan nido san'atining mohiyatini izohlang.
- 6. Nido she'riy asarda shoirning murojaat qilgan obyektidir. Atoiy she'rlarini oʻqib, bu san'atning qoʻllanishiga e'tibor bering. Ular bajarayotgan vazifalarni aniqlashga harakat qiling.
- 7. She'rda ayrim istioralar qoʻllangan. Ularni toping va badiiy vazifalarini koʻrsatishga harakat qiling.
- 8. «Atoyi lirikasini sevib oʻqiyman» mavzusida ijodiy matn yozing.



# **ALISHER NAVOIY** (1441–1501)

XV asrning ikkinchi yarmi ijtimoiy-siyosiy hayotdagi nisbiy koʻtarilishlar yuz beradi. Bu davrda Temuriylar siyosatining oʻziga xos qirralari yanada koʻproq namoyon boʻla boshlaydi. Amir Temur boshlab bergan buyuk rivojlanish davom ettirildi. Endilikda hokimiyat tepasida Temurning farzandlari, nabiralari hukmronlik qilishardi.

Andijon, Toshkent, Xoʻjand, Sayram, Turkiston, Samarqand, Buxoro, Qarshi, Hisor, Qunduz, Marv shaharlari rivojlandi. Ayniqsa, Husayn Boyqaro zamonida Hirot gullab-yashnaydi.

Ulugʻbek zamonida Samarqandda ilm-fan nihoyatda yuksaldi, oʻzbek fanining dunyoga yoyilishida bu davr oʻziga xos oʻrin tutadi. Xususan, aniq fanlar rivoji, ayniqsa, matematika, astronomiyadagi yutuqlar salmoqli boʻldi. Birgina Ulugʻbek observatoriyasining yutuqlari natijasida 1018 ta yulduzning holati oʻrganildi. Ma'lum boʻlishicha, yulduzlarning oʻrnini belgilashdagi aniqlik hozirgi zamon yutuqlari bilan deyarli uygʻun keladi. Ulugʻbekning otasi Shohruh mirzo qurdirgan kutubxona salmogʻi va boyligiga koʻra ham oʻz zamonasida tengsiz edi.

Samarqandda Bibixonim, Shohizinda, Ulugʻbek madrasasi, Amir Temur maqbarasi, Ulugʻbek rasadxonasi oʻsha



Alisher Navoiy magbarasi (Hirot)

davr me'morchiligining go'zal obidalari sifatida bugun ham xalqimizning faxr-u iftixoriga sabab bo'lib kelmoqda.

Hirotda Husayn Boyqaro va Alisher Navoiyning tashabbus va rahbarliklarida koʻplab binolar, madrasa va xonaqohlar, shifoxona, hammom va karvonsaroylar qurilgani, ariq va kanallar qazilgani, bogʻ-rogʻlar barpo qilingani yaxshi ma'lum.

Temuriylarning oʻzaro nifoq va kurashlari Shayboniy-xonning (1451–1510) tarix maydoniga kirib kelishi va bu maydonda barqaror turib qolishi uchun imkon beradi. Shayboniyxon koʻchmanchi oʻzbeklarning xoni Abulxayrxonning (1428–1468) nabirasi edi. U 1499-yilda temuriylarga dastlabki zarbalarni bera boshlagan boʻlsa, koʻp oʻtmay ularning oʻrnini deyarli egallab oladi. Shayboniyxonning oʻzi ham katta iqtidor egasi, yirik salohiyatli ijodkor edi.

Bu davrda Abdurahmon Jomiy va Alisher Navoiylar ijodi jahon adabiyotining eng porloq namunalari sifatida e'tirof etildi.

Badiiy ijodning ikki tilda yaratilishi ham shu davrning muhim xususiyatlaridan edi. Navoiy, Bobur mirzo, Husayn Boyqaro, Sulton Ahmad mirzo (1451–1494) singari ijodkorlar ikki tilda she'rlar yaratgan. Zullisonaynlik an'anasi ham Navoiy timsolida oʻzining oliy choʻqqisiga koʻtarildi. Alisher Navoiy boshchiligidagi adabiy harakat turkiy til mavqeyi uchun qattiq kurash olib bordi va bu borada olamshumul gʻalabalarni qoʻlga kiritdi.

Alisher Navoiy faqat oʻzbek emas, balki butun turkiy xalqlar adabiyoti, jahon xalqlari adabiyoti tarixidagi eng noyob hodisalar silsilasiga mansub boʻlgan buyuk shaxsdir. U qoldirgan merosning soni va hajmigagina emas, balki ularning mazmun va yuksak badiiyatiga koʻra ham tengsiz adibdir. Navoiyning kichik zamondoshi Zahiriddin Muhammad Bobur buni juda muxtasar tarzda ifodalab bergan: «Alisherbek naziri yoʻq kishi erdi. Turkiy til bila to she'r aytibturlar, hech kim oncha koʻp va xoʻb aytgon emas. Olti masnaviy kitob nazm qilibtur, beshi «Xamsa» javobida, yana biri «Mantiq ut-tayr» vaznida «Lison ut-tayr» otliq. Toʻrt gʻazaliyot devoni tartib gilibtur: «G'aroyib us-sig'ar», «Navodir ush-shabob», «Badoyi ul-vasat», «Favoyid ul-kibar» otliq. Yaxshi ruboiyoti ham bor. Yana «Mezon ul-avzon» otliq aruz bitibtur... Forsiy nazmda «Foniy» taxallus qilibtur. Yana musiqiyda yaxshi nimalar bogʻlabtur. Yaxshi naqshlari va yaxshi peshravlari bordur».

Navoiy adabiyotshunos sifatida oʻzbek adabiyoti taraqqiyotiga xizmat qiladigan koʻplab ilmiy asarlar muallifidir. Xususan, uning oʻzbek adabiyoti va madaniyati tarixi uchun noyob manba sifatida katta ahamiyatga ega «Majolis un-nafois» asarida 459 ta shoir, yozuvchi, ijodkor haqidagi ma'lumotlar jamlangan. «Bu aziz kitob hazrati xoqon Shohruh mirzo podshohligi davridan boshlab, shu zamonga qadar yer yuzini ravshan vujudlari bilan bezagan va bezab turgan olim va

shoirlardan koʻplarining ba'zi sifatlaridan va ahvollaridan bayon qiladi»<sup>1</sup>, – deb bildiradi Xondamir.

Asar 8 majlisdan iborat: dastlabki majlislar xronologik tartibda, ya'ni vaqtning qadimdan shoirning zamonasigacha boʻlgan yoʻnalishi qamrovida olingan. Keyingi majlislarda ijodkorlarning yashash joylariga koʻra tuzilgan, ya'ni bunda mintaqaviy (geografik) tamoyil amal qilgan. Yettinchi majlis Temur va temuriylarga, sakkizinchi majlis esa birgina Husayn Boyqaroga atalgan.

Asar faqat adiblarning hayoti va ijodiga oid materiallar bilan cheklanib qolmagan. Unda adabiyot nazariyasi, she'r san'atlari, madaniy hayot voqealari ham oʻziga xos tarzda aks etgan. Ayrim maqolalarda adiblarning shaxsiy fazilatlari, alohida xususiyatlari ham ochib berilgan. Masalan, mashhur shoir Yahyo Sebak haqida shunday deydi: «Xuroson mulkining rangin fozili erdi, koʻp ulum va fununda mohir erdi. Sanoe' va aruz fanida barcha el ani musallam tutar erdi... Bu faqir aruz fanida vosita bila Mavlononing shogirdimen». Biz Navoiyning aruz ilmini Darvesh Mansurdan oʻrganganligini yaxshi bilamiz. Darvesh Mansur esa Yahyo Sebakdan tahsil olgan. Bu yerda mana shu «vosita» nazarga olingan.

Asarda Navoiyning shaxsiy hayotiga, tarjimayi holiga aloqador koʻplab fakt va voqealar ham aks etgan. Jumladan, ikkinchi majlisda Mavlono Sharafiddin Ali Yazdiy haqida gapirib turib, oʻzi bilan bevosita bogʻliq bir hodisani ham qayd etadi. Taqdir taqozosi bilan (Xurosondagi nomunosib shart-sharoit tufayli) Alisherlarning oilasi ham oʻz yaqinlari bilan Iroqqa yoʻl olishadi. Ular Taft shahrida bir muddat dam olish uchun toʻxtashadi. Bu shaharda mashhur tarixchi olim Sharafiddin Ali Yazdiy yashar erdi. Tasodifan, jamoa shu olim yashaydigan joy yaqinida toʻxtagan ekan. U kishi oʻynab yurgan bolalardan birini chaqiradi. Bu bola yosh Alisher edi. «Faqir alar sari borurgʻa muvaffaq boʻldum. Har neki soʻradilar javob ayttim. Tabassum qilib tahsin qildilar, dagʻi soʻrdilarkim, maktabgʻa boribmusen? Dedimkim: borib-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Xondamir, Makorim ul-axlog. – Toshkent: Fan, 1967. 58-bet.

men. Dedilarki, ne yergacha oʻqibsen? Dedimkim, «taborak» surasigʻacha. Dedilarkim: bu jamoa atfoli (bolalari)din biz tilaganda, sen kelib biz bila oshno boʻldung. Sening uchun fotiha oʻquli (oʻqiylik) deb oʻz fotihalarigʻa musharraf qildilar. Hamul zamon faqirning volidi (otasi) va ul xayl ulugʻlari kelib, Mavlono xizmatida anvoyi niyozmandligʻlar (iltijo va iltifotlar) qilgʻondin soʻngra, faqirgʻa andoq shuur hosil boʻldi angakim, «ne kishi erkandurlar».

Navoiy aruz ilmiga bagʻishlab «Mezon ul-avzon» degan asar ham yozgan. Unda aruz vazning mohiyati, tuzilishi, bu vaznning turlari, juzv va ruknlari, bahrlari haqida ma'lumot beradi. Bu asarida *tuyuq*, *qoʻshiq*, *chinga* (yor-yor), *muhabbatnoma*, *aruzvoriy*, *turkiy* singari she'riy shakl va janrlar haqida ham ma'lumot beradi.

Xondamir qayd etganiday: «Haqiqatan, ul hazratning she'r nozikliklari toʻgʻrisida mahoratlarining koʻpligi bu risoladan anglanadi. Chunki oʻtmishdagi shoirlar sezgilarining nuri tushmagan bir qancha maqbul bahrni aruz doirasiga qoʻshganlarki, u qimmatli nusxa mutolaa qilinsa, bu nukta ma'lum boʻladi».

Navoiy muammo haqida «Mufradot» nomli bir asar ham yozgan.

Alisher Navoiy yirik va hassos tilshunos olim hamdir. Uning 1498-yilda yaratilgan «Muhokamat ul-lugʻatayn» asari tilshunosligimiz xazinasidagi bebaho gavhardir. Unda alloma adib, oʻz tili bilan aytganda «nazm gulistonining andalibi nagʻmasaroyi» sifatida eski oʻzbek tilini, uning badiiy uslubini ilmiy-nazariy jihatdan har tomonlama asosladi, turkiy til imkoniyatlarini amaliy jihatdan isbotlab koʻrsata oldi.

Alisher Navoiy tilning ijtimoiy hodisa ekanligiga alohida urgʻu qaratadi. Oʻzbek tilidagi ifoda imkoniyatlarining boyligini namoyish qiladi. Har bir soʻzdagi ma'no nozikliklarini juda ishonchli tarzda, mantiqiy dalillar bilan koʻrsatib beradi. U arab, fors, hindiy tillari qatorida oʻzbek tilining ham eng qadimiy tillardan biri ekanligini alohida ta'kidlaydi.

Fikrlarini qiyoslash usulidan foydalangan holda bayon etadi. Buning uchun u fors-tojik tilini jalb etadi. Biroq biror oʻrinda ham u xolislikdan chekinmaydi. Adib turkiy tildagi yuzta fe'lni keltirib, ularning ma'nosini anglatadigan soʻzlarning fors tilida mavjud emasligini koʻrsatadi. Yoki soʻz ma'nolari orasidagi tafovutlarga alohida urgʻu beradi.

Asarda *yigʻlamoq* fe'lining eng baland va doimiy ma'nosi qayd etiladi. Uning yonidagi *yigʻlamsinmoq* fe'lida esa ma'noning ozayishi hisobiga yangilanishi aks etadi. *Ingramoq* va *singramak* ham yigʻlash ma'nosini beradi. Faqat ularda «dard bila yashurun ohista yigʻlamoq» ma'nosi ustunroq. *Siqtamoq* esa «yigʻlamoqda mubolagʻadur». Turkiylarda «biyik un bila», ya'ni qattiq tovush chiqarib yigʻlash ham bor. Bunga *oʻkurmak* deyiladi. Adib fikrini davom ettirib shunday yozadi: «Chun oʻkurmak muqobalasida forsiy tilda lafz yoʻqtur».

Bunday fikrlar keltirilar ekan, adib ularni koʻpincha she'riy misralar vositasida tasdiqlaydigan misollarni ham keltiradi. Jumladan, *qabogʻ* soʻzining ma'nosi koʻz va qoshlar orasini bildirishi bilan izohlanib, bu ma'noni ifodalaydigan alohida soʻzning fors tilida mavjud emasligini aytarkan, quyidagi baytni dalillovchi misol sifatida keltiradi.

Mengizlari gul-gul, mijalari xor, Qaboqlari keng-keng, ogʻizlari tor.

Alisher Navoiy ona tilidagi soʻzlarning barcha imkoniyatlaridan imkoni boricha toʻliqroq foydalanishga harakat qildi. Zamondoshlari tilidagi faol va nofaol soʻzlarni oʻz asarlariga kiritib, ularning bizning zamonamizgacha yetib kelishini ta'minladi. Oʻzi koʻplab yangi soʻzlarni yaratdi, oldindan qoʻllanib kelayotgan soʻzlarning yangicha ma'no tovlanishlarini kashf qildi, tilning ifoda imkoniyatlarini amaliy jihatdan ham juda kengaytirdi.

Olimning sinonimlar, omonimlar, atamashunoslik borasidagi fikrlari ham qadrlidir. Asarda *it*, *tush*, *yoq*, *bor*, *sogʻin*, *tuz* singari soʻzlarning bir necha ma'nolarni ifodalay olish imkonini koʻrsatuvchi misollar keltirilgan. Jumladan, *koʻk* soʻzining *osmon*, *kuy*, *kuylamoq*, *qadoq*, *sabza* – *oʻt-oʻlan* ma'nolarida

qoʻllanilishi koʻrsatiladi. Ayrim soʻzlarning toʻrt, besh, olti ma'noda qoʻllanishiga misollar keltiradi.

Alisher Navoiy hassos tilshunos sifatida forsiy til amaliyotida turkiy tildan oʻtgan soʻzlarga ham e'tibor qaratadi. Masalan, tubichoq, argʻumoq, yaka, yobu, totu singari ot turlarini, dastor, qalpoq, toʻppi, shirdogʻ, yogʻligʻ singari bosh kiyimlarini, qoʻrchi, suvchi, qushchi, qoʻruqchi, kiyikchi, kemachi, qoʻychi singari kasb va hunarlarning nomlarini forsiylar ham turkiycha soʻzlar bilan yuritishi koʻrsatiladi.

Shundan soʻng adib «bu xalq orasida paydo boʻlgʻon tab' ahli salohiyat va tab'larin oʻz tillari turgʻoch oʻzga til bila zohir qilmasa erdi» degan istakni bildiradi. Yana qoʻshib qoʻyadiki, «agar ikala til bila aytur qobiliyatlari boʻlsa, oʻz tillari bila koʻprak aytsalar erdi... agar mubolagʻa qilsalar, ikala til bila teng aytsalar erdi».

Garchi asar ona tilining imkoniyatlari va qonuniyatlari borasida bahs yuritsa-da, unda adabiyotshunoslikka oid koʻplab fikr va mulohazalarni ham koʻrish mumkin. Xususan, soʻz ma'nolari orasidagi tafovutlar, qofiya, vazn, she'r tuzilishiga oid qaydlar shular jumlasiga kiradi. Unda Xusrav Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy, Sa'diy, Hofiz Sheroziy singari koʻplab buyuk soʻz ustalarining ijodlariga oid qaydlar ham mavjud.

Asarda Husayn Boyqaroning turkiy tilga alohida e'tibor bergani, uning rivojini ko'zda tutib maxsus farmonlar chiqargani ham aytib o'tiladi: «Va iltifot va ehtimom¹ yuzidin ba'zi ma'nilar topib, nazm qilurg'a hukmlar ham joriy bo'ldi».

Olim «Sab'at abhur» («Yetti dengiz») nomli bir lugʻat ham tuzgan. U arab tilining izohli lugʻatidir.

Navoiy 1485–1488-yillarda «Tarixi anbiyo va hukamo» («Paygʻambarlar va hakimlar tarixi») kitobini yozadi. Bu kitobda paygʻambarlar tarixi Odam Atodan boshlab yoritilgan. Ikkinchi qism obidlar (Allohga toat-ibodat qiluvchilar), uchinchi qism esa hakimlar haqida. Bu qismda Luqmoni hakim, Fishogʻurs (Pifagor), Jomosb, Buqrot (Gippokrat), Suqrot, Jolinus (Galen), Batlimus (Ptolemey), Buzurjmehr va boshqalar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ehtimom – gʻamxoʻrlik, muhofaza qilish, asrab-avaylash.

haqida ma'lumotlar berilgan. Muhimi, ular haqida oʻquvchilarda dastlabki tasavvurni uygʻotish uchun ularga xos boʻlgan eng muhim fazilatlar, xususiyatlar sanab oʻtiladi.

1488-yilda «Tarixi muluki ajam» («Ajam shohlari tarixi») yaratiladi. Bu asarlar adibning tarix ilmini juda chuqur bilganligining yorqin nishonasi. Unda tarixiy shaxslarning, hakimlarning hikmatlaridan namunalar ham keltiriladi: Bugrot hakim «debturkim, umr qisqadur, ish uzun. Oqil uldurkim, bu qisqa umrni bir nimaga sarf qilgʻaykim, zaruratroqdur, ya'ni oxirat maslahati va Tengri taolo rizosi». Yoki, «Aristotilis hakim Aflotunning shogirdidur, Iskandarning vaziri erdi. Aning soʻzlaridin budurkim, podshoh ulugʻ rud (soy, daryo)ga oʻxshar va atboi (tobelari, tarafdorlari, izdoshlari) arigʻlargʻakim, ul ruddin ayrildilarkim, ud rud suyigʻa har hol bo'lsa, arig'larg'a hamul holdur. Ul chuchuk bo'lsa, bular chuchuk; ul achig' bo'lsa, bular achig'; ul sof bo'lsa, bular sof: ul lov bo'lsa, bular loy. Pas, podshohg'a vojibdur g'oyat hikmat va e'tidol (o'rtachalik, yarashiqlilik, to'g'rilik) bila, to mulk bargaror bo'lg'ay. Yo'qki, barchag'a nima bergay bee'tidolliq (nomayzunlik, yarashiqsizlik) bila, to mulk buzulg'ay».

Navoiyning diniy mavzularda qalam tebratgani ham yaxshi ma'lum. «Siroj ul-muslimin» («Musulmonlik chirog'i»), «Arba'in» («Qirq hadis»), «Munojot» («Tavba-tazarru») shular jumlasidan. Navoiyning «Nasoyim ul-muhabbat min shamoyim ul-futuvvat» («Ulugʻlik xushboʻyliklarini taratuvchi muhabbat shabbodalari») asari tasavvuf tarixiga bagʻishlangan. Bu kitob, aslida, Abdurahmon Jomiyning «Nafahot ul-uns min hazarot ul-quds» («Pok zotlar huzuridan esgan do'stlikning xush islari») kitobining erkin tarjimasidir. Bu kitobda tasavvuf tarixi, uning nazariyasi, buyuk so'fiylarning hayoti va faoliyati yoritib berilgan. Xoja Ahmad Yassaviy, Adib Ahmad (Yugnakiy), Shayx Fariduddin Attor, Nizomiy, Xusrav Dehlaviy, Shayx Kamol Xoʻjandiy, Nosir Xusrav, Mavlono Lutfiy, Maylono Ashraf, Sayyid Nasimiy, Shamsuddin Muhammad Hofiz Sheroziy singari buyuk adiblarning hayoti va ijodiga oid lavhalar ham shu kitobdan oʻrin olgan. Kitob tasavvufga

oid hikmatli soʻz va oʻgitlarni ham jamlagan. Ularning ayrim namunalari bilan tanishishimiz mumkin:

«Har bir narsaning zangi boʻladi, qalb nurining zangi esa, toʻyib ovqatlanishdir». (*Abu Sulaymon Doroniy*)

«Igna bila togʻni qozmoq takabburni koʻngullardin chiqarmoqdin osonroqdur». (Abuhoshim Soʻfiy)

«Nazm ul-javohir» («Gavharlar tizmasi») ham axloqiydidaktik gʻoyalar targʻibiga bagʻishlangan. U ayrim hadisi shariflarning she'riy talqinidir. Unda hadislardagi asosiy tushuncha va tamoyillar nihoyatda sodda va tushunarli, ta'sirchan tilda, she'riy shaklda talqin qilinadi.

Navoiy – tarixiy-memuar ruhidagi qator asarlarning ham muallifi. Bu silsilaga «Vaqfiya», «Xamsat ul-mutahayyirin», «Holoti Sayyid Hasan Ardasher», «Holoti Pahlavon Muhammad» asarlari kiradi.

Alisher Navoiy ichki intizomga muntazam rioya qilar edi. Shuning uchun u hatto oʻz maktublarini ham tartib bilan saqlab qoʻygan. Natijada 1499-yilda «Munshaot» («Maktublar») degan kitobi tuzilgan edi. Maktublar turli kishilarga yozilgan. Xususan, Husayn Boyqaroning katta oʻgʻli Badiuzzamon mirzoga, oʻgʻilxoni Mir Ibrohimga yozilgan maktublar yuksak saviyasi, goʻzal badiiyati va katta tarbiyaviy jihatlari bilan e'tiborlidir.

## Alisher Navoiy haqida uning zamondoshlari

Abdurahmon Jomiy: «Kel, Jomiy, umr boʻyi mashaqqat tortib, koʻnglingdan shu «besh ganj»ni dunyoga chiqarding. Sening bu «Besh»ing («Xamsa»ng) shunday kuchli panja boʻldiki, daryokaflar qoʻli buralib ketdi... Biroq har xazina oʻlchovchi (ya'ni yetuk shoir) qalamidan bu oʻtar dunyo «Besh xazina» bilan boyigandir. U «Besh»liklarga sening «Besh»ing qachon tenglashardi? Ularning bir xazinasi sening yuz xazinangdan yaxshidir. Xususan, u panjaki, ganjadan sarpanja urganda Sher kabi oʻz sarpanjasini urdi, turkiy tilda bir ajoyib qoʻshiq kuyladiki, jodu nafaslilar ogʻzi muhrlandi. Bu qalamga falakdan ofarinlar yogʻilsin! Chunki bu yoqimli naqshni oʻsha qalam yaratdi va forsiy til egalari, forscha

nazm durlarini tuzuvchilarga rahm qildi: u ham shu forsiy tilda yozganda boshqalarga soʻz aytishga majol qolmasdi. Bu moʻjizakor nazm tarozisi qarshisida Nizomiy kim-u, Xusrav kim boʻldi? U boshqa tilda soʻz yuritganidan aqlga oradagi farqni ajratish uchun yoʻl qolmadi. Ey (Navoiy), sening tab'ing soʻz ustodidir. Qalaming ochqichi bilan soʻz eshigini ochding. Ravnaqdan qolib ketgan va xorlik burchagidan oʻrin olgan (turkiy) soʻzga sen yangidan obroʻ berding. Uni ijod maydoniga olib chiqding. U sening ra'ying nuridan safoli boʻldi, lutfing navosi (boyligi)dan navoli (bahramand) boʻldi».

Rashidiy: «U (Alisher Navoiy)ning kelib chiqishi bax-shilarga borib taqaladi. Otasini «Kichkina baxshi» deyishgan, u saroyda amaldor boʻlgan. Mir Alisher bolalikdan Sulton Husayn mirzo bilan doʻstlashgan. Sulton Husayn mirzo pod-shoh boʻlgach, Alisher Navoiy uning xizmatiga kelgan, mirzo uni behad qadrlab, gʻamxoʻrliklar koʻrsatgan, Mir Alisher esa xalqqa xuddi shunday gʻamxoʻrlik qilgan».

Hakimshoh Qazviniy: «Hech kim turkiy she'rni undan yaxshiroq ayta olmagan va nazm durlarini undan yaxshiroq socha olmagan».

Xondamir: «874-yilning boshlarida Mirzo Yodgor Muhammad Hasanbek turkman yordami bilan Xurosonni qo'lga kiritish payiga tushdi. Sultoni Sohibqiron (Husayn Boygaro) esa bir to'da amir va qo'shinni dushmanga qarshi yuborib, ular orgasidan o'zi ham jo'nadi. Nusrat nishonli bayroglar Mashhaddan o'tganda, dushmanning yaqinlashgan xabari ilg'or askar boshliqlariga ketma-ket eshitildi. Shu sababdan zafar bayroqli podsho dushman tomonga tezlik bilan harakat qilish xohishini bildirdi. Ammo uning muborak tiliga vaqt belgilash uchun munajjim chaqirilsin degan so'z keldi. Bu vaqtda ulug' martaba egasi va hazrat sultonning yaqin do'sti (Alisher Navoiy) arz qildiki, munajjim chaqirib, paytning yaxshi-yomonligini hozirda tekshirishning foydasi yoʻq. Chunki payt muvofiq bo'lsa vo bo'lmasa ham ishini kechiktirish mumkin emas va tezlik bilan harakat qilish lozim»... Biroz yurilgandan keyin ishni boshlash uchun otlanib chiqishning maqsadga g'oyatda muvofiq ekanligi aniq ma'lum bo'ldi».

«Garchi oliy hazratga oʻzidagi tab' quvvati va qobiliyati koʻpligi jihatidan har ikki nav, ya'ni turkiy va forsiy she'rlar muyassar boʻlsa-da, uning oʻtkir tab'i (ning moyilligi) forsiy-chadan koʻra turkiychaga ortiqroq edi».

#### **G'AZALLAR**

## «Ko'zung ne balo qaro bo'lubtur...»

Koʻzung ne balo qaro boʻlubtur Kim, jongʻa qaro balo boʻlubtur.

Majmu'i davoni dard qildi, Dardingki, manga davo boʻlubtur.

Ishq ichra oning fidosi yuz jon, Har jonki, sango fido boʻlubtur.

Begona boʻlubtur oshnodin, Begonagʻa oshno boʻlubtur.

To qildi yuzung havosi jonim, Yuz sari anga havo boʻlubtur.

Boqiy topar ulki, boʻldi foniy, Rahravgʻa baqo fano boʻlubtur.

To tuzdi Navoyi oyati ishq, Ishq ahli aro navo boʻlubtur.

– – V / V – V – / V – – maf'uvlu / mafoilun / faiylun Hazaji musaddasi axrabi maqbuzi mahzuf

Navoiyning qalami ostidan chiqqan soʻz shunchalik ma'no tovlanishlari bilan namoyon boʻladiki, ularni oʻqib hayratingiz ortadi, qalbingiz huzur topadi. «Koʻzung ne balo qaro boʻlubtur» deb boshlanadigan gʻazaldagi soʻzlar ham shu xilda:

Koʻzung ne balo qaro boʻlubtur Kim, jongʻa qaro balo boʻlubtur.

Oddiygina koʻz tasviriga bagʻishlangan shu misralarda soʻzlarning jilvasini koʻrish mumkin. Gap birinchi misrada koʻzning qoraligi haqida, keyingisida shu qoralikdan koʻngilga (aniqrogʻi, jonga) tushgan gʻulgʻula ustida ketmoqda. «Ne balo», «koʻz koʻrib, quloq eshitmagan», «hayrat va taajjub uygʻotadigan darajada» degan ma'nolarga ega. Keyingi misrada «balo» va «qora» soʻzlarining oʻrni almashib qoʻllangan. Shu almashish natijasida esa mutlaqo boshqa — yangi ma'no yuzaga chiqqan. «Qaro balo» balolarning haddi a'losidir. Koʻrinib turibdiki, birinchi misradagi ikki soʻz keyingi misrada oʻrinlari almashingan holda qoʻllanmoqda. Mazkur gʻazal boshdan oyoq shu san'atga tayanadi. Uning nomi tardi aksdir.

Ayni paytda, keyingi «qaro»ning fe'l so'z turkumiga oid «qara» o'rnida qo'llangani ham seziladi (Bunday holatda iyhom san'ati yuzaga keladi). Bunda u «qaragin», «ko'rgin» ma'nolarini anglatadi («qaragin, jonga balo bo'lubdi»).

Majmu'i davoni dard qildi, Dardingki, manga davo boʻlubtur.

Bu yerda soʻzlarning oʻrni oddiygina tarzda almashib kelayotgani yoʻq. Bu almashishlar natijasida yangi soʻz oʻyinlari hosil boʻlmoqda. Dastlabki misrada «davo» va «dard» soʻzlari shu ketma-ketlikda qoʻllangan edi. Dard qilmoq, qiyinchilikka roʻpara kelmoq, qiyinchilikni roʻpara qilmoq ma'nolarini beradi. Bunda muayyan qiyinchilikning kuchayishi nazarda tutiladi. «Dard ustiga dard boʻldi», «Dard ustiga chipqon» singari iboralarni ham esga olish mumkin. Ularda shu ma'no yanada kuchaytirilgan holda namoyon boʻladi. Keyingi misrada ularning oʻrni almashgan holda kelmoqda. Garchi shaklan «dard» soʻzi oʻzgarishsiz qoʻllanayotgan boʻlsa-da, bu yerda u ishq, oʻy, orzu singari ma'nolarni anglatib turibdi.

Ishq ichra oning fidosi yuz jon, Har jonki, sango fido boʻlubtur. Baytda yana soʻz oʻyinlari koʻzni qamashtiradi. Ayniqsa, «yuz jon» ifodasiga e'tibor bering. U metonimiya sifatida yuzta odam, ya'ni oshiqni anglatadi. Albatta, uning «oshiqning barcha joni» shakli ifodalaydigan ma'nosi ham mavjud.

Begona bo'lubtur oshnodin, Begonag'a oshno bo'lubtur.

Mumtoz adabiyotdagi ma'shuqa qahri qattiqligi va vafosizligi bilan «mashhur». Baytda shu ma'noga urgʻu berilgan. Ular ham yana oʻsha soʻzlarning oʻrnini almashtirish evaziga hosil qilingan.

> To qildi yuzung havosi jonim, Yuz sari anga havo boʻlubtur.

Birinchi misra ma'shuqa ishqiga mubtalolik dardining e'tirofidan iborat. Buning uchun «yuzung havosi» ifodasi imkon bergan. Ayni paytda u «yuzungning havasi» tarzida ham tushunilishi mumkin. Keyingi misrada esa «yuz»ning «havo» soʻzidan oldinga oʻtkazilishi bilan yangi-yangi ma'nolar paydo boʻlgan. Unda «yorning yuzi tomon», «yanada» («borgan sari» degan ifodani eslang) kabi ma'nolar koʻzga tashlanadi.

Boqiy topar ulki, boʻldi foniy, Rahravgʻa baqo fano boʻlubtur.

Endi gal zid ma'noli soʻzlarni qoʻllashga keladi. «Boqiy» va «foniy» soʻzlari sof tasavvufiy ma'noga ega. Moddiy dunyo orzu havasidan ustun kelsagina, inson haqiqiy olam sirlarini anglash imkoniga ega boʻladi. Bu yerdagi «rahrav» obrazi ham e'tiborlidir. U «yoʻl yuruvchi», ya'ni «solik» demakdir. Solikning asl maqsadi baqo-boqiylik, mangulikdir. Mangulik esa fanoda, ya'ni yoʻqlikdadir. Bu, albatta, moddiy olam hoyu havaslarini emas, ma'naviyatning oʻziga xos qadriyatlarini nazarda tutadi.

To tuzdi Navoiy oyati ishq, Ishq ahli aro navo boʻlubtur.

Yakunlovchi bayt ham tardi aksni saqlab qolgan. Endi navo va ishq soʻzlariga urgʻu beriladi. Keyingi misradagi soʻzlarning ma'no tovlanishi diqqatga sazovor. «Ishq ahli aro navo boʻlubtur» degandagi «navo» koʻp ma'noli. Uning «ovoza», «shon-shuhrat», «boylik», «navo boʻlmoq» — ovozasi yoyilmoq, «Navo» kuyi vositasida kuylamoq» singari ma'nolari koʻzga tashlanadi.

### «Meni men istagan...»

Meni men istagan oʻz suhbatigʻa arjumand¹ etmas, Meni istar kishining suhbatin koʻnglum pisand etmas.

Ne bahra topqamen andinki, mendin istagay bahra, Chu ulkim, bahrayi andin tilarmen, bahramand etmas.

Netay hur-u pari bazminki, qatlim yo hayotimgʻa Ayon ul zahr chashm² aylab, nihon bu noʻshxand³ etmas.

Kerakmas oy ila kun shaklikim, husn-u malohatdin Ichim ul chok-chok etmas, tanim bu band-band etmas.

Kerak oʻz chobuki qotilvashi Majnunshiorimkim, Buzugʻ koʻnglumdin oʻzga yerda javloni samand<sup>4</sup> etmas.

Koʻngul uz charx zolidin, firibin yemakim, oxir Ajal sarishtasidin oʻzga boʻynungʻa kamand etmas.

Ul oy oʻtlugʻ yuzin ochsa, Navoiy, tegmasin deb koʻz, Muhabbat tuxmidin oʻzga ul oʻt uzra sipand<sup>5</sup> etmas.

V - - - / V - - - / V - - - / V - - - mafoiylun / mafoiylun / mafoiylun / mafoiylun Hazaji musammani solim

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Arjumand – aziz, izzatli, qadrli.

 $<sup>^{2}</sup>$  Ch a sh m - ko'z.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> No'sh x a n d - shirin va chiroyli kulgi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Samand – saman ot, tezyurar va chiroyli ot.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sipand – isiriq, isiriq urugʻi.

Ushbu gʻazal «Badoye' ul-vasat» devoniga kiritilgan boʻlib, Navoiyning falsafiy-didaktik qarashlarini ancha yorqin ifodalashi bilan ajralib turadi. Olam turfa hodisotlarga boy. Shulardan biri kishi koʻnglining nozikligi bilan bogʻliq. Jumladan, hammaga hamma har doim yoqavermaydi, ma'qul kelavermaydi.

Meni men istagan o'z suhbatig'a arjumand etmas, Meni istar kishining suhbatin ko'nglum pisand etmas.

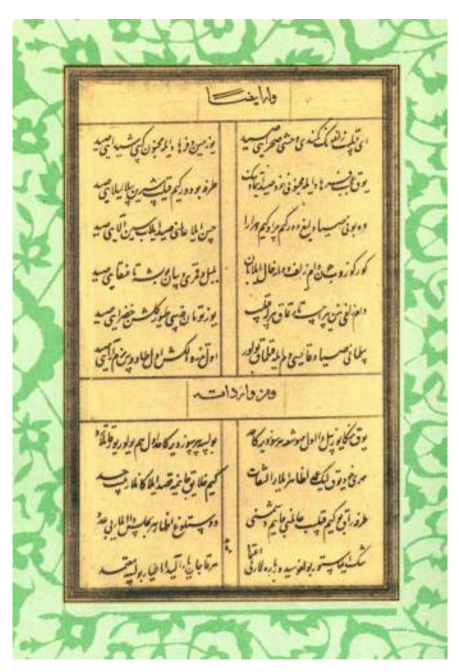
Navoiy nihoyatda hayotiy muammoni, yechimi ogʻir, qiyin masalalarni kun tartibiga qoʻyar ekan, ularning poetik ifodasini juda sodda va yengil tarzda hal qiladi. Mazkur baytda biz soʻzlar takrori zimmasidagi vazifalarni koʻrib turibmiz. Baytda «men» olmoshi uch marta, «istamoq» fe'li ikki marta, ot soʻz turkumidagi «suhbat» ikki marta, «etmas» yordamchi fe'li ikki marta qoʻllangan. Ammo bu yerda soʻzlar takrori emas, balki ma'nolarning ajoyib tovlanishi kishini mahliyo etadi. Soʻzlar takrori ma'nolar jilvasinig yuzaga chiqishi uchun imkon hozirlab beradi. A hamda *i* unlilarining faolligi, radifning ishtiroki bayt ohangdorligiga oʻzlarining munosib hissalarini qoʻshib turibdi.

Nega kishi oʻziga ma'qul kishilar bilan hamsuhbat boʻlish uchun ham koʻp qiyinchiliklarga duch kelishi kerak? Buning sabablari koʻp. Shulardan biri, inson oʻziga ma'naviy oziq berishi mumkin boʻlganlarga intiladi. Ammo intiltiruvchining imkoniyatlari intiluvchi istagan darajada boʻlmasligi mumkin:

Ne bahra topqamen andinki, mendin istagay bahra, Chu ulkim, bahrayi andin tilarmen, bahramand etmas.

Boshqalarga bahra yetkazish imkoniga ega boʻlmagan kishiga koʻz tutish oʻrinli boʻlmaydi, imkoni borning esa menga nisbatan ragʻbati mavjud emas, demoqda shoir. Soʻzlar takrori bu yerda ham asosiy mavqeni egallab turibdi.

Shunga koʻra, lirik qahramonni hur-u parilarning bazmlari ham oʻziga tortmaydi, qiziqtirmaydi.



Alisher Navoiyning «Ilk devon»i sahifasi

Netay hur-u pari bazminki, qatlim yo hayotimg'a Ayon ul zahr chashm aylab, nihon bu no'shxand etmas.

Bu yerda jam'u taqsim degan she'riy san'atning san'atkorona tatbiqi ko'zga tashlanadi. U «hur-u pari» so'zlari hamda «ul» va «bu» olmoshlari ishtirokida sodir bo'lmoqda. Olmoshlar ularning barchasiga ham daxldor. Buni shunday ifodalashimiz ham mumkin:

Ayon ul (hur) zahr chashm aylab, nihon bu (pari) no'shxand etmas.

Yoki:

Ayon ul (pari) zahr chashm aylab, nihon bu (hur) no'shxand etmas.

Ayni paytda «qatlim yo hayotimgʻa»ning hurga ham, pariga ham bir xil darajada aloqadorligini e'tirof etish joiz.

Jam'u taqsim san'ati navbatdagi bayt uchun ham xosdir.

Kerakmas oy ila kun shaklikim, husn-u malohatdin Ichim ul chok-chok etmas, tanim bu band-band etmas.

Bu yerda istiora, jam'u taqsim, ta'did va takroriy soʻzlar shoir koʻzda tutgan ma'nolarning yuzaga chiqishida asosiy vosita vazifasini ado etmoqda.

Demak, hozirgacha mavjud sharoit va shaxslar orasida munosib do'st topilmadi. Yoki bunday do'stning o'zi yo'qmi? Bunday emas, bunday shaxs bor. U – yordir. Ammo u ham ancha-muncha «xislatlarga» ega. Xususan, u qotilvash, majnunshior, shuning uchun ham uning joyi lirik qahramonning «buzugʻ koʻngli»dir:

Kerak oʻz chobuki qotilvashi majnunshiorimkim, Buzugʻ koʻnglumdin oʻzga yerda javloni samand etmas.

Bularning barchasi koʻngil tufayli sodir boʻladi.

Koʻngul uz charx zolidin, firibin yema kim, oxir Ajal sarishtasidin oʻzga boʻynungʻa kamand etmas. Kunlardan bir kun yorning iliq mehr koʻrsatib qolishi ehtimoli («Ul oy oʻtlugʻ yuzin ochsa») ham yoʻq emas. Ana shunda koʻz tegmasligi uchun lirik qaramon isiriq solishga tayyor. Ammo bu isiriq donachalari muhabbat urugʻlari boʻlishi shart:

Ul oy o'tlug' yuzin ochsa, Navoiy, tegmasin deb ko'z, Muhabbat tuxmidin o'zga ul o't uzra sipand etmas.

Ushbu gʻazal faqat mazmuni bilangina emas, balki shu mazmunga xos va muvofiq boʻlgan shakliy jihatlari, tasvir vositalari bilan ham e'tiborga molik. Xuddi shuning uchun ham mazkur gʻazal hozir ham barchamizning e'tiborimizni tortadi, koʻngillarga zavq-u huzur beraveradi.

## «Ey sabo...»

Ey sabo<sup>1</sup>, holim borib sarvi xiromonimg'a<sup>2</sup> ayt, Yig'larimning shiddatin gulbargi xandonimg'a<sup>3</sup> ayt.

Buki aning ahd-u paymonida men oʻlsam dagʻi<sup>4</sup> Yaxshi fursat topsang, ul bad<sup>5</sup> ahd-u paymonimgʻa ayt.

Buki aning zulfi<sup>6</sup> zunnorida<sup>7</sup> dinim hosili Kufr<sup>8</sup> ila boʻlmish mubaddal<sup>9</sup>, nomusulmonimgʻa ayt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S a b o – mayin, yoqimli, sahar paytida esadigan shabada.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sarvi xiromon – sarv – toʻgʻri, tik oʻsadigan, qishin-yozin koʻkarib turadigan, hidi va koʻrinishi yoqimli boʻlgan daraxt; xiromon – oʻzini har tomonga tashlab noz bilan yuruvchi; *koʻchma ma'noda* goʻzal yurishli nozanin, ma'shuqa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gulbargi xandon – ochilib turgan atirgul; *koʻchma ma'noda* shod-xurram yuruvchi ma'shuqa

 $<sup>^4\,</sup>$  D a g' i  $\,-\,$  yana, tag'in; ham, hamda.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> B a d – yomon.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Z u l f – soch, soch oʻrimi.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Zunnor − but, sanam; xristian diniga mansub boʻlganlarning beliga bogʻlanadigan chilviri, belbogʻi; zulfi zunnori − koʻchma ma'noda ma'shuqaning soch oʻrimlari.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> K u f r – kofirlik, islomni tanimaslik.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mubaddal – almashingan, oʻzgartirilgan.

Buki qilmishmen jahon-u jonni aning sadqasi, Yuz tuman jon-u jahondin yaxshi jononimgʻa ayt.

Buki yuz jon sadqasi qilsam pushaymon boʻlmagʻum, Vasligʻa bir va'da qilgʻandin pushaymonimgʻa ayt.

Buki yuz ming fitnakoʻzluk boʻlsa paydo onsizin<sup>1</sup>, Qilmagʻum nazzora<sup>2</sup> hargiz koʻzi fattonimgʻa<sup>3</sup> ayt.

Buki chok aylab yoqa, usruk<sup>4</sup> chiqar el qasdigʻa, Men oʻlub el jon topar, beboki<sup>5</sup> nodonimgʻa ayt.

Dahr bogʻi<sup>6</sup> gullari husnin vafosiz erkanin, Yuzi gul, jismi suman<sup>7</sup>, koʻyi<sup>8</sup> gulistonimgʻa ayt.

Ey Navoiy, hech gulshanning seningdek xushnavo Bulbuli yoʻq erkanin shohi suxandonimgʻa<sup>9</sup> ayt.

- V - - / - V - - / - V - - / - V - foilotun / foilotun / foilotun / foilotun / foilon

Ramali musammani maqsur

Alisher Navoiyning «Ey sabo, ...» gʻazalida bir qarashda oshiqning dil izhoriga oid tuygʻular ifodasi aks etayotganday koʻrinsa-da, aslida, obyektiv voqelikka boʻlgan estetik munosabat ifodasi bosh oʻrinda turganligini payqash qiyin emas. Oshiq saboga murojaat qiladi:

Ey sabo, holim borib sarvi xiromonimg'a ayt, Yig'larimning shiddatin gulbargi xandonimg'a ayt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On s i z - usiz, uning yoʻqligida.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nazzora – garash, nazar tashlash, koʻz solish.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fatton – fitna giluvchi, maftunkor.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Usruk – mast, sarxush.

 $<sup>^5~{\</sup>rm B\,e\,b\,o\,k}$  – qoʻrqmaydigan, hayiqmaydigan, tortinmaydigan; hayosiz, parvosiz, bevosh.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dahr – dunyo, olam, zamon, davr; dahr bogʻi – *koʻchma ma'noda* olam, dunyo, tabiat.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Suman – yasmin soʻzining qisqargani: oq, sariq rangli xush isli gul.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> K o' y – ko'cha, yo'l; qishloq, mahalla.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Suxandon – soʻz ustasi, goʻzal va oʻrinli soʻzlashni uddalay oladigan.

Sabodan kutilayotgan iltifot bitta: oshiqning holatini, chekayotgan iztiroblarini ma'shuqaga yetkazish. Ammo ma'shuqa oddiylar qatorida turmaydi. Uning birinchi belgisi — «sarvi xiromon»ligida. Oshiqning «holi» uning «yigʻlarimning shiddati» ifodasida ochiq koʻrsatilgan. Ma'shuqa — «gulbargi xandon» sifatida buni anglasa, oshiq koʻngli tasalli topadi.

Yorning ezgu xislatlar bilan yodga olinishi tasodifiy emas. Buning real asoslari bor. Eng muhimi, dastlab yorning oʻzi ham oshiqqa beparvo va loqayd munosabatda boʻlgan emas, balki ahd-u paymon qilishga imkon yaratgan. Faqat bugun bu ahddan qaytgan holda namoyon boʻlmoqda. Shuning uchun ham yor «bad ahd-u paymon» sifatiga «musharraf» boʻlgan:

Buki aning ahd-u paymonida men o'lsam dag'i Yaxshi fursat topsang, ul bad ahd-u paymonimg'a ayt.

Yorning-ku ahd-u paymondan qaytganligi aniq. Oshiqda oʻlmakdan boshqa imkon yoʻq. Bu xabarni yorga yetkazish lozim boʻladi. Saboning yelkasiga yuklanayotgan vazifalardan biri ham shu. Ammo buni bajarish uchun istagan harakatni qilish mumkin emas. Buning uchun tegishli fursat topilishi kerak. Bu fursatning esa, albatta, «yaxshi» boʻlishi shartdir. Shundagina yomon («bad») ahd-u paymon egasining koʻngliga ozor yetmaydi. Shaxs kayfiyatidagi foje holatning bunday tiniq ifodasi, albatta, oʻquvchiga ta'sirsiz qolmaydi.

Buki aning zulfi zunnorida dinim hosili Kufr ila boʻlmish mubaddal, nomusulmonimgʻa ayt.

Ya'ni «Ey sabo, yorning zulfi zunnorida dinim hosili kufrga almashganini nomusulmonimga ayt». Oshiq aytmoqchiki, yor koʻyida men beliga zunnor bogʻlab but (xoch)ga topinuvchi (nasroniy)lar kabi ishlar qilgani bois savoblarim kufr (noshar'iy ish)ga aylandi. Mazkur bayt irfoniy ma'nolarga ham ega.

Baribir, ma'shuqa uchun oshiqning joni ham, jahoni ham sadaqa bo'ladi. Zero, oshiq uchun ma'shuqadan ko'ra «yaxshi jonon» mavjud emas:

Buki qilmishmen jahon-u jonni aning sadqasi, Yuz tuman jon-u jahondin yaxshi jononimgʻa ayt.

Oshiqning dil iztiroblari soʻngsiz, adoqsiz. U ma'shuqa uchun «yuz jon sadqa» qilsa ham achinmaydi, pushaymon boʻlmaydi. Ammo yorning subutsizligi, soʻzining ustidan chiqmasligi unga aziyat yetkazadi, pushaymonliklar beradi:

Buki yuz jon sadqasi qilsam pushaymon boʻlmagʻum, Vasligʻa bir va'da qilgʻandin pushaymonimgʻa ayt.

Mazkur gʻazaldagi oshiq mumtoz adabiyotimizdagi boshqa oshiqlar bilan bir nuqtada hamfikr va oʻxshash: u oʻz yoridan boshqa goʻzallarni tan olmaydi. Buning sababi ham yana yorning oʻzi – u goʻzallikda tengsiz, qiyossiz:

Buki yuz ming fitnakoʻzlug boʻlsa paydo onsizin, Qilmagʻum nazzora hargiz koʻzi fattonimgʻa ayt.

Koʻz tasviri keyingi baytda yana davom etadi. Endi u an'anaviy tarzda «usruk» deyiladi. Bu suzilgan koʻzning poetik ifodasi. Aslida, u lugʻaviy jihatdan «mast, sarxush» ma'nosiga ega. Bu koʻz egasi «el qasdiga», demakki, boshqaga qaragan koʻzdir. Oshiq uchun ham eng iztirobli jihati shu: bu usruk koʻzning oshiqqa emas, boshqalarga — «el»ga qarashidir:

Buki chok aylab yoqa, usruk chiqar el qasdigʻa, Men oʻlub el jon topar, beboki nodonimgʻa ayt.

Ma'shuqaning sharofati bilan oshiq, oʻz nazarida, «jon topishi», ya'ni hayot ma'nosini bilishga intilishi, hayot shodliklaridan, zavq-u sururidan bahra topishi lozim edi. Amalda bunday boʻlib chiqmadi. «Men oʻlub el jon topar» degan ifoda «beboki nodon» ma'shuqani «fosh etish»ga qaratilgan. Ammo bu yerda tahdid ham, tahqir ham yoʻq. Faqat, yumshoqqina e'tiroz mavjud, xolos. Bu yumshoqlik va, ta'bir joiz boʻlsa, oshiqning ma'shuqa oldidagi erkaligi -im egalik qoʻshimchasining ishtiroki bilan yanada ta'kidlanibroq yuzaga chiqmoqda.

Ma'shuqani insofga chaqirish mumkin. Shunday yoʻllardan biri umrning oʻtkinchi ekanligini, husnning abadiy qolmasligini eslatish. Buning uchun olamdagi, tabiatdagi boshqa bir hodisalar esga olinadi, qiyoslanadi:

Dahr bogʻi gullari husnin vafosiz erkanin, Yuzi gul, jismi suman, koʻyi gulistonimgʻa ayt.

Bu yerda «dahr bogʻi gullari»ning ham oʻz, ham koʻchma ma'noda qoʻllanganini qayd etish kerak. U oʻz ma'nosida olamdagi gul — oʻsimliklarni anglatadi hamda ularning goʻzalligi muvaqqatligini ta'kidlashga xizmat qiladi. Koʻchma ma'noda esa u goʻzallarni, umuman, tirik jonlarning barchasini ham anglatayotgani koʻrinib turibdi.

Nihoyat, oshiq koʻngil yorning ta'rifini yana bir pogʻonaga koʻtaradi. Endi u «shohi suxandon» sifatida ta'riflanadi. Birinchi marotaba shu oʻrinda oshiq ham oʻzining asl qiyofasini oshkor etishga jazm etadi, oʻzining «xushnavo bulbul» ekanligini bildirib oʻtishni lozim topadi:

Ey Navoiy, hech gulshanning seningdek xushnavo Bulbuli yoʻq erkanin shohi suxandonimgʻa ayt.

Ushbu gʻazalda qoʻllangan soʻzlar oshiq va ma'shuqa holatining oʻziga xosligi va darajasini baholashning mezoni boʻlib xizmat qilmoqda. Bu yerda ma'shuqaning oshiq uchun naqadar aziz va qadrli ekanligi obrazli tarzda aks etgan.

### **OIT'ALAR**

Qit'a Navoiy lirikasida alohida mavqega ega boʻlgan janrlardan biridir. U shakliga koʻra gʻazalga yaqin turadi. Undan faqat dastlabki bayt qofiyasining erkinligi bilan farqlanadi. Uning qofiyalanish tartibi  $a:a,\ d:a,\ e:a,\ f:a,\ \dots$  koʻrinishida boʻladi. Odatda, qit'aning eng kichik shakli ikki baytdan iborat boʻladi. Qit'aga aniq chegara qoʻyilmagan. U koʻproq falsafiy, ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-ma'naviy masalalar-

ni tilga olishi bilan ajralib turadi. Ma'lumki, mumtoz adabiyotda ayrim janrlar (masalan, ruboiy, tuyuq) uchun qat'iy vaznlar belgilab qoʻyilgan. Qit'a bu jihatdan ham erkindir. U aruzning istalgan vaznida yaratilishi mumkin.

## Haq taolo xoni in'omi-yu karami omi borida o'zgadin nima tilagonning tamayi xomi-yu zoti nofarjomi

Tengri xonin ochuq aqida qilib, Xalqdin roʻziy istagan gumroh Uyladurkim tengiz qirogʻinda Roʻza ochmoqqa kimsa qozgʻoy choh.

Eng avval sarlavha mohiyatini anglab olishga harakat qilamiz. Uni «yaratganning dasturxoni tuhfalari-yu umumiy, barchaga barobar karami boʻla turib, boshqa (kishi)lardan biror narsa tilagan (kishi)ning xom tamasi-yu oxiri yaxshilik bilan tugamagan zoti» haqida deb tabdil qilishimiz mumkin. Demak, qit'a ayrim bandalarning noshukurligi hamda behuda ta'magirligi haqida.

Qit'a mazmunini aniqroq tasavvur etish uchun har bir misra, har bir soʻz ustida bosh qotirishga toʻgʻri keladi. Bir qarashda unda begona, notanish va tushunarsiz soʻz yoʻqqa oʻxshaydi. Ammo Navoiy qoʻllagan soʻzlarning barchasi ham lugʻatlardagi izohlar doirasiga sigʻavermasligini, qolaversa, she'riyatda soʻzlarning oʻz lugʻaviy ma'nolaridan koʻra ancha kengroq mazmun qamroviga ega boʻlishini ham nazarda tutish lozim boʻladi.

Agar shu nuqtayi nazardan «aqida» soʻziga e'tibor qaratsak, uning «ishonch», «e'tiqod», «ixlos»; «tushuncha», «fikr», «bilim» ma'nolariga egaligi ma'lum boʻladi. Oʻz-oʻzidan «aqida qilmoq» ham «ishonch hosil qilmoq», «e'tiqodli boʻlmoq» ma'nolarini mujassamlashtiradi. Shu ma'nolarnigina nazarda tutib birinchi baytni oʻqisak, ma'noning yaxlit va butun tasavvur qilish qiyinroq ekanligi ayonlashadi. Agar iboraning «gumon qilmoq» ma'nosiga ham egaligini e'tiborga olsak, vaziyat oʻzgaradi. «Olloh dasturxonining har doim ochiqligiga gumon

keltirib (ya'niki, yaratganning har doim marhamatli ekanligiga shubhalanib)» tarzidagi talqin mazkur misraning keyingi misra bilan uzviy yaxlitligini koʻz oldimizga keltirishga koʻmaklashadi. Ya'ni haqning marhamatiga emas, balki oʻz rizq-u roʻzi oʻrniga xalq (boshqa bir inson)ning qoʻli bilan beradigan narsalariga umidvor boʻlgan, ta'magir, yoʻlini yoʻqotgan odam («gumroh») obrazini tasavvur qilish qiyin kechmaydi.

Ana shunday yaramas qiyofali kimsani kitobxonning koʻz oldiga yanada aniqroq keltirishi uchun bir qiyos tavsiya etiladi, uning oʻxshashi koʻrsatiladi: dengizning qirgʻogʻida boʻla turib, ogʻiz ochish uchun lozim boʻladigan suvni topishga intilayotgan, shu miqdordagi suvni topish ilinjida ayni mana shu yerdan quduq qaziyotgan odam timsoli shu vazifani ado etadi.

Uning gumrohligi shu darajadaki, oʻzi dengiz qirgʻogʻida turibdi, ya'ni yaratganning dasturxoni uning uchun ochiq. Buni Allohning chek-u chegara bilmaydigan inoyati, shafqat va marhamati sifatida tushunmoq joiz koʻrinadi. Agar u yoʻlini yoʻqotgan boʻlmasa, oyogʻi ostidagi shuncha narsalarni koʻrmasdan, ularga shukronalar qilmasdan oʻtib ketarmidi?!

Uning ustiga qit'ada bilinar-bilinmas kinoya ham mavjud: roʻzadorning ogʻzini ochishi uchun qancha suv kerak boʻladi? Bu bir tomondan, ikkinchidan esa, roʻzador boʻla turib shunchalik ogʻir va mashaqqatli, buning ustiga keraksiz ishga mashgʻul boʻlish oqil-u donolikka kiradimi? Faqat va faqat gumroh — yoʻlini tom ma'noda yoʻqotgan bechoragina shunday qilishi mumkin.

Qit'aning goʻzal shakli, teran ma'nosi, mutafakkir adib qalamidan chiqqan ifoda yoʻsini kishini oʻy va mushohadaga chorlaydi. Bu oʻy va mushohadalarning esa yanada yangi va munosib kuzatish va xulosalar sari yetaklashi shubhasizdir.

## Saxo-vu buxl bobida nukta surmak va arolarida ikki vosita kelturmak

Debon bergan kishi erdur, va lekin Demay berganga erlik bil musallam. Ne deb, ne bersa bilgil ani xotun, Debon bermasni xotundin dagʻi kam.

Bu yerda ham sarlavha asar haqidagi tasavvurlar uchun asos vazifasini ado etadi. Qit'a mavzusi sarlavhada oʻz aksini topgan. Unda gap «saxo» va «buxl» haqida boradi. «Saxo» – saxovat, saxiylik, qoʻli ochiqlikni, «buxl» esa baxillik, xasislik, qurumsoqlikni anglatadi. Shu yerda «musallam» soʻziga ham izoh berish zarurati bor. U qarshilik qilmay, inkor etmay ma'qullangan degan ma'noni bildiradi. Demak, muddao qoʻli ochiqlik va qurumsoqlik haqida mulohaza yuritishdan iborat.

Adib ikki xil xususiyatga ikki xil asos (vosita, ya'ni sabab) ni keltiradi. Ulardan birinchisi – saxovat. Dastlabki ikki misra shu fazilat tavsifi uchun xizmat qiladi.

Agar kishi bir soʻzni aytsa, soʻng unga amal qilsa, masalan, boshqalarga biror narsani berish haqidagi soʻzining ustidan chiqsa uni haqiqiy er, erkak deyish mumkin. Bu misrada xalqimizning ma'naviy bisotidagi «Yigit soʻzidan qaytmas, arslon izidan» maqolining mazmuni mujassamlashgan. Agar mulohaza shu bilan tugasa, albatta, katta bir poetik kashfiyot haqida gap ham boʻlishi mumkin emas edi. Shuning uchun ham Navoiy avval shu misrani keltiradi, keyingi misrada undan-da kuchliroq va muhimroq mulohazani oʻrtaga chiqaradi («Demay berganga erlik bil musallam»). Demak, aytmasdan (yoki ayttirmasdan) turib berish imkoniyati ham mavjud. Alisher Navoiy ayni mana shu imkoniyat haqida gapirmoqchi.

Muhtoj odamning biror narsa umidida kelganida, uning ehtiyojini qondirishning oʻzi ham insoniylik taomiliga toʻla mos va muvofiq keladi. Ammo muhtojning muhtojligini bila turib (eng muhimi, yordam berish imkoniyatiga ega boʻlib turib), unga nisbatan beparvo va loqayd boʻlish ham bor. Adib masalaning bu tomoniga daxl qilayotgani yoʻq. Aksincha, bu boradagi saxovat uchun yana bir boshqa imkoniyatni esga olmoqda. Muhtoj kishi soʻramasdan turib ham unga mol beradiganlar bor. Adib mana shu toifa haqida gapirmoqchi. Ular esa haqiqiy mard, haqiqiy saxovat egalaridir.

Qit'aning birinchi qismi shu bilan yakunlanadi. Demak, endi gap sarlavhada va'da berilgan ikkinchi qism ustida borishi kerak. Xuddi shunday bo'ladi ham.

Jamiyat ahli orasida biror himmat koʻrsatishdan oldin uni ta'kidlab, urgʻulab, «yaxshiligini pesh qilib» koʻrsatadiganlar ham topiladi. Alisher Navoiy nazarida bu xususiyat maqtovga loyiq emas. U qoralanishi kerak. Shunga koʻra, bu toifaga mansublarni erkaklar qatorida sanab boʻlmaydi. Ular ayollar qatorida sanalishga mahkumdir. Lekin bu ham hali hammasi emas ekan. Bundan ham pastkashroq toifalar mavjud: ular aytadilar-u, lekin bermaydilar, ya'ni va'da berishadi-yu, biroq ishlari va'dalariga xilof boʻladi. Ularni xotindan ham pastroq darajada baholash maqsadga muvofiq boʻladi. Har holda xalqimizda «xotindan xarob», «xotindan ham xarob» degan ifodalar bejiz paydo boʻlmagan ekan. Buning zamirida ayol kishini yerga urish ma'nosi yoʻq, aksincha, erkak (yigit) kishining bir soʻzli, mard boʻlishiga undov turibdi, xolos.

Mazkur qit'aning hajmi toʻrt misradan iborat. Qit'aning har bir misrasi bitta mulohaza ifodasiga bagʻishlangan. Ammo gap qoʻyilgan masalaning axloqiy-ma'naviy jihatlarigina emas, balki mana shu dolzarb va jiddiy mavzuning goʻzal badiiy ifoda tarzi ustida ham bormoqda. «Demoq» soʻzining barcha misralarda ishtirok etishi iltizomni yuzaga keltirgan. «Iltizom» – bir soʻzning ketma-ket kelgan bir necha misra yoki baytlarda ongli ravishda takrorlanishiga asoslanadi.

Uchta misraning bir xil tovush bilan boshlanishi alliteratsiyani hosil qiladi. Uning asosiy vazifasi bir xildagi tovushlar vositasida ohangdorlikni kuchaytirishdan iborat. *D* tovushining birinchi, ikkinchi hamda toʻrtinchi misralar boshida takrorlanib kelishi qofiya va vazn tufayli hosil boʻlgan ohangdorlikni kuchaytirishga xizmat qilgan. «Debon» bilan «demay»; «demoq» bilan «bermoq» ma'nolariga koʻra matn ichidagi mazmuniy ziddiyatni hosil qilmoqda. Bularning barchasi Hazrat Navoiy koʻzda tutgan ma'nolarning chiroyli va ta'sirchan tarzda shakllanishiga imkon tugʻdirgan. Demak, bu qit'aning hozirgacha ham elimiz ardogʻida yashab kelayotgani bejiz emas ekan.

# Ul bobdakim jahon ahli bevafodur va alardin vafo koʻz tutmoq xatodur

Alisher Navoiyning qit'alarida g'azalchilikdagi an'analarning yangi bir janr imkoniyati doirasidagi davomini koʻrish mumkin. Adib qit'alarining mavzu doirasi nihoyatda rang-barang. Adib bu yerda ham falsafiy, ijtimoiy, ma'naviy, axloq va odob yoʻnalishlariga ustuvorlik beradi. Qit'alardan biriga «Ul bobdakim jahon ahli bevafodur va alardin vafo koʻz tutmoq xatodur» sarlavhasi berilgan.

Qit'a matni quyidagicha:

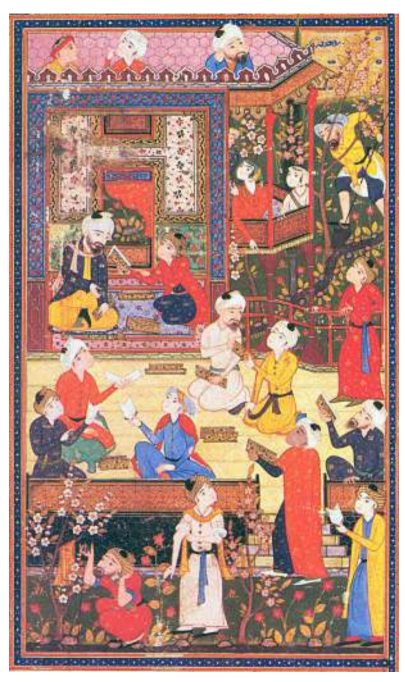
Agar oqil esang, uzgil jahon ahlidin ulfatkim, Alardin juz jafo kelmas, agar yuz yil vafo qilsang.

Biriga yuz Xito mulki xirojin aylasang isor, Xatosiz qasdi joning qilgʻusidur, gar xato qilsang.

Koʻrinadiki, sarlavha matn mazmuni bilan nihoyatda uygʻun. She'rning hajmi ham ixcham; bor-yoʻgʻi toʻrt misradan tashkil topgan. Tegishli talablarga koʻra, mazkur ikki baytning toq misralari ochiq qolgan hamda juft misralari oʻzaro qofiyalangan. Qofiyada «vafo» hamda «xato» soʻzlari ishtirok etgan. Bu qofiyalar radif («qilsang») bilan birga qoʻllangan. Agar radiflarda takrorlanayotgan soʻzning poetik mantiqni ta'kidlash vazifasiga egaligini nazarga oladigan boʻlsak, shoirning muddaosini anglash oson kechadi.

Albatta, she'rning inson hayotidagi oniy lahzalarning hassos koʻngillarga yetkazadigan beado zarblari, hayajon va iztiroblarining oʻziga xos ifodalari, aks-sadolari ekanligi ham bor haqiqat. Ammo har qanday oniy lahzalar emas, balki inson qalbiga muntazam huzur yoki ogʻriq berib turadigan hodisalarning favqulodda holatlardagi kuchli ta'sirigina shunday tuygʻular poʻrtanasiga sabab boʻlishi mumkin.

Eng avvalo, she'rning mavjud ijtimoiy muhitdagi alohida kishilarga moʻljallanganini e'tirof etish kerak. Bunday moʻljal tasodifiy emas. Gap olam va undagi odamlar ustida bormoqda.



Kitobxona. Alisher Navoiy «Devon»iga ishlangan miniatyura

Bu olamdagi odamlarning aksariyati bir xil xususiyatga ega. Ularni farqlash, ajratish uchun esa insondan boshqacharoq xislat va fazilatlar talab etiladi. Mutafakkir adabining nazarida bu «oqillik» bilan belgilanadi. Mutafakkir nazarida bu narsa «oqillik» sifati bilan belgilanadi. «Oqil» soʻzining kelib chiqishi «aql» bilan aloqador. Demak, uni «aql egasi», «aqli bor» deb tushunishimiz mumkin. Shuning uchun ham adib aynan mana shu toifadagi kishilarga murojaat etayotir.

Albatta, qit'ada shoirning o'ziga xos bir kayfiyati, ozurda qalbning iztirob chekayotgan lahzalari aks etgan. Shuning uchun ham u ko'ngilga ozor yetkazadigan ulfatlarning biri yoki ko'prog'i tufayli barchadan ham ko'ngli qolgan holatni tasvirga tortgan. Jahon ahli bilan ulfatchilikdan ko'ngil uzish kerakligi haqidagi xulosa jiddiy, qat'iy va shafqatsiz bir tus olgan.

Muayyan fikr va mulohaza tegishli tasdiq va asosga ega boʻlmas ekan, unga ishonish qiyin. Buni yaxshi bilgan shoir shu yerning oʻzidayoq «dalil»ini ham keltiradi: «Alardin juz jafo kelmas, agar yuz yil vafo qilsang». «Juz» — «boʻlak», «boshqa» degani, shunda misra mazmunini «yuz yil vafo qilganingda ham ulardan jafodan boshqa narsani koʻrmaysan» degan hukmni ifodalayotgani oshkor boʻladi. Dalilning kuchi shoirning oʻzi uchun pastroq koʻrinadi.

Eng yomoni, bu toifadagi zotlar yolgʻiz emas. Matnda uchinchi shaxs koʻplikdagi olmoshning qoʻllanayotgani bejiz emas.

Shuning uchun uni yana bir pogʻona yuqoriga koʻtaradi: ularning koʻnglini olish uchun bisotingdagi ayrim narsalarni berish bilan cheklanish mumkin emas, undan rozi boʻlishmaydi. Bu haqda gapirib oʻtirishning oʻzi ortiqcha. Adibning taklifi esa ularning faqat bittasiga «yuz Xito mulki»ning xirojini «isor ayla»mak. Ajabmaski, bunday peshkashlar bir emas, yuz, ming marta ham boʻlgandir. Matndan ularning koʻpligi, ularning har biriga shunday peshkashlar, sovgʻa va tuhfalar qilinganini ilgʻash mumkin. Ammo natija har doim bir xil boʻlgan, ya'ni ularning asl muddaosi kishiga ozor

berishdan, uni qiynashdan, hatto «qasdi jon qilish»dan iborat, xolos. Bularning barchasi hali sen ularga yaxshilik va vafo qoidalariga toʻla rioya etib kelayotgan holatingda roʻy berishi mumkin boʻlgan hodisalar. Agar inson sifatida biror xatoga yoʻl qoʻysang, nimalar boʻlishi mumkin?!

Bu yerda gap, albatta, jahon ahlining «nooqil» guruhi ustida borayotganini esda tutishimiz kerak.

Qit'adagi umumiy mazmunning poetik ifodasi ham goʻzal. Eng avvalo, baytdagi soʻz va tovushlarning alohida poetik jarang berishiga e'tibor berilgani diqqatni tortadi. «Agar», «xato», «qilmoq» soʻzlarining takrori baytdagi ma'no ta'kidi uchun tegishli «xizmat»larni ado etmoqda. Ayrim unli (a) va undoshlar (x) takrori esa uning vazni, qofiya va radiflari yuzaga keltirayotgan musiqiylikni oshirgan.

«Vafo», «jafo» soʻzlari tufayli yuzaga kelayotgan tazod san'ati zimmasiga esa baytdagi umumiy kontrast holat, ich-ki mantiqiy ziddiyatni boʻrttirib koʻrsatib berish yuklangan. «Juz» bilan «yuz» ham misradagi ohangdoshlikni kuchaytirishga hissa qoʻshgan. Ular orasida koʻzga koʻrinmas mantiqiy ziddiyat ham mavjud. «Juz» ayrimlikni, yakkalikni, kamlikni anglatadi, «yuz»da esa jamlik koʻplik, butunlik ma'nolari mujassamlashgan.

Xuddi shu hodisa keyingi baytdagi «biriga» hamda «yuz» soʻzlari bilan bogʻliq holda ham maydonga kelgan. «Xito» va «xato» soʻzlarining yozuvdagi yaqinliklari ularning tajnis sifatida namoyon boʻlishini ta'minlagan. Ular ma'noning tovlanishiga, yarq etib koʻrinishiga imkon hozirlagan.

Bularning barchasi «oqil» odamlarga nisbatan bir chaqiriq, da'vat yoʻsinida yuzaga kelgan. Mutafakkir adibning asl muddaosi shuki, oqillar nooqillardan oʻzini chetga olmogʻi, ta'ma va hirs domida yashaydiganlardan oʻzini asramogʻi lozim.

Buning natijasida esa oʻzi bildirmoqchi boʻlgan poetik fikrning takrorlanmas jarang va kuchli ta'siri hosil boʻlgan.

Navoiy qit'alari mavzu va shakliga koʻra rang-barang. Quyidagi qit'a komil inson haqidagi tasavvurlarga aniqlik kiritishi bilan e'tiborlidir: Tavozu' yaxshi, ammo yaxshiroqdur Agar da'b etsa ani ahli davlat.

Erur ham afv xoʻb-u, xoʻbroq ul – Ki, zohir boʻlgʻay el topqonda qudrat.

Ato ham turfa ishdur, turfaroq bil, Agar yoʻqdur aning yonida minnat.

Hakim insoni komil debtur ani Ki, boʻlgʻay zotida bu necha xislat.

Tavozu' – adablilik, oʻzini past va kamtar tutish degani. U, Navoiy talqinicha, hamma uchun ham yaxshi, ammo «ahli davlat», ya'ni qoʻli uzun kishilarning bu xususiyatni oʻzlarining doimiy fazilatiga aylantirishi yanada «yaxshiroqdir» («da'b»ning ma'nosi «odat», «qiliq», «xislat» demakdir).

Ikkinchi xislat kechirimlilik. Navoiy uni «afv» soʻzi bilan ifodalaydi. Bu xislat ham barchaga birdek taalluqli. Ammo kishining mavqei baland, imkoni koʻp boʻlganda («qudrat topqonda») shu xislatni koʻrsata olsa yanada yaxshiroq («xoʻbroq») boʻladi.

Boshqalarga xayr-ehson, tuhfalar qilish ham inson kamolotidan nishona boʻla oladi. Ammo himmat qilgandan keyin uni yuzga solmaslik, minnat qilmaslik lozim. Beruniy aytganidek, «minnat himmatni yoʻq qiladi».

Alisher Navoiyning xulosasi shu: kimda mazkur xislatlar mavjud boʻlsa, u «insoni komil»dir!

## Shohni ajdahoga nisbat qilib tururkim, ganj umidi ham andin boru ranj biymi (xavfi, vahimasi) ham

«Jahon ganjigʻa shoh erur ajdaho» Ki, oʻtlar sochar qahri hangomida. Aning komi birla tirilmak erur, Maosh aylamak ajdaho komida. Afsonalarga koʻra katta boylik va xazinalarni ajdaholar qoʻriqlar ekan. Xazina ilinjidagi odam, albatta, ajdahoga roʻpara keladi. Navoiy shu asosga tayanib, ajdahoni qahrga kirgan paytida ogʻzidan oʻt sochishini, ya'ni vahshatga aylanishini tasvirlaydi. Xulosa shuki, kimdakim ajdahoning yaqinida boʻlsa, uning tirikchiligi ajdaho sochgan oʻtlar, olovlar ichida yashashdan iborat boʻladi. Albatta, bu ramziy tasvirdir. Uning kaliti esa qit'aga qoʻyilgan sarlavhada berilgan: «Shohni ajdahoga nisbat qilib tururkim, ganj umidi ham andin boru ranj biymi (xavfi, vahimasi) ham».

Navoiy she'ri to'qquz bayt-u, o'n bir bayt, o'n uch bayt Ki, lavh uzra qalam ziynat berur ul durri maknundin¹. Bukim, albatta, yetti baytdin o'ksuk emas, ya'ni Tanazzul aylay olmas rutba ichra yetti gardundin.

Mazkur qit'ani shoirning faxriyalaridan biri deyish mumkin. Unda, birinchidan, shoirning barcha g'azallariga ixcham baho berilgan. Haqiqatda ham, shoir devonlaridan o'rin olgan g'azallardagi baytlarning barchasi adib ko'rsatgan son bilan uyg'un keladi.

Shoir o'z she'rlarini «durri maknun» deb baholaydi. Bu «yashirin dur», «yaxshi saqlangan dur» demakdir.

Yozuv taxtasi ustida(gi qogʻozda) yurayotgan qalam shu yashirin sirlardan xabar beradi. Demak, shoirning koʻplab gʻazallari toʻqqiz, oʻn bir va oʻn uch baytdan iborat. Ammo ular yetti baytdan kam («oʻksuk») emas. Buni shoir boshqa bir hodisa bilan qiyoslaydi. Modomiki, osmon (gardun) yetti qavatdan iborat ekan, ularning har bir qavati uchun shoirning gʻazallari oʻsha martabaga mos va munosibdir. Zero, ularning hozirgacha ham butun insoniyatni maftun etib kelayotgani buning isbotidir.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maknun – yashirilgan, maxfiy.

## ALISHER NAVOIY RUBOIYLARI HAQIDA

Shayx Ahmad bin Xudoydod Taroziy «Funun al-balogʻa» asarida (hijriy 840 — milodiy 1436—1437-yillar) oʻz davridagi oʻnta she'riy janrlarga tavsif beradi (qasida, gʻazal, qit'a, ruboiy, masnaviy, tarje', musammat, mustazod, mutavval, fard). Biz yaxshi bilamizki, Navoiy ijodida — «Xazoyin ulma'oniy»da she'riy janrlarning 16 ta xili mavjud. Ularning orasida eng barakalilaridan biri ruboiy ekanligini mutaxassislar koʻp marta ta'kidlashgan.

«Nazm ul-javohir» («Gavharlar tizmasi») asari, asosan, tasavvuf gʻoyalari targʻibiga bagʻishlangan. Unda tasavvufdagi asosiy tushuncha va tamoyillar nihoyatda sodda va tushunarli tilda talqin qilinadi. Masalan, «Roʻa aboka yuroʻuka» («Otangga rioyat qil — bolangdan qaytadi») hadisi uchun quyidagi ruboiy keltirilgan:

Farzand ato qulligʻin chu odat qilgʻay, Ul odat ila kasbi saodat qilgʻay, Har kimki atogʻa koʻp rioyat qilgʻay, Oʻgʻlidin anga bu ish siroyat<sup>1</sup> qilgʻay.

Adib otaga xizmat qilishning sharofatini birinchi ikki misrada koʻrsatib bermoqda. Keyingi misrada esa yana shu fikrga qaytilgandek koʻrinadi, ammo endi natijada ayirma bor. Har kim ekkanini oʻradi, deganlaridek, otaga qilingan hurmat va ehtirom, albatta, qaytadi, ammo uni qaytaruvchi odam mutlaqo boshqa boʻladi. Mana shu boshqa odam esa keyingi avlod vakili – otasiga yaxshi munosabatda boʻlgan oʻgʻilning farzandlaridir.

Yoki insoniy fazilatlar mavzusida boshqa bir toʻrtlik yaratiladi:

> El qochsa birovdin, el yomoni bil oni, Ahvolida idbor nishoni bil oni,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siroyat – ichiga oʻtish, ta'sir; yuqish.

Fe'l ichra ulus baloyi joni bil oni, Olam elining yamon yamoni bil oni.

Demak, koʻpchilik («el») bir fikr bildirar ekan, bu tasodifiy boʻlmaydi. Ular bir kishidan oʻzini olib qochsa, oʻsha odam elning yomoni boʻladi. Buning sababi esa oʻsha kishining fe'l-atvoridir («ahvolida idbor nishoni»). Bunday odamning yomonligi faqat oʻzi uchun emas, balki barcha uchun ham zararlidir. Adib uni «ulus baloyi joni», ya'ni «elning joniga bitgan balo» sifatida ta'riflamoqda. Tugal xulosa esa oxirgi misrada ifodalangan. Bunday odam oʻzining yoki oʻzi mansub boʻlgan elninggina emas, balki butun «olam elining yomoni»dir. Shoirning «yamon» soʻzini ikki marta qoʻllashi orqali aytmoqchi boʻlgan fikri alohida ta'kidlanyapti.

Navoiy lirikasida odam va olam, hayot va uning goʻzal-liklari madh etiladi. Adib lirikasida yuksak insonparvarlik, ezgulik gʻoyalari ruboiy orqali ham aks etgan. Navoiyning «Xazoyin ul-ma'oniy» asari, aslida, toʻrtta mustaqil devondan tashkil topgan. Shuning uchun ham u xalq orasida «Chor devon» — «Toʻrt devon» nomi bilan mashhur boʻlgan edi. Navoiy ijodini uzoq yillar davomida jiddiy oʻrgangan taniqli adabiyotshunos Abduqodir Hayitmetov shunday deb yozgan edi: «Mabodo Navoiy boshqa asar yozmasdan faqat «Xazoyin ul-ma'oniy»ni, hatto uning tarkibidagi bitta devon — «Gʻaroyib us-sigʻar» yoki «Navodir ush-shabob», yoxud «Favoyid ul-kibar»ni yaratganda ham adabiyotimiz tarixida eng ulugʻshoirlarimizdan biri boʻlib qola berar edi».

Bunga qoʻshimcha qilib aytish mumkinki, agar Navoiy boshqa janrlarda ijod qilmasdan, faqat ruboiylari tufayli ham mana shunday ulkan obroʻ va martabaga ega boʻlaverar edi.

«Xazoyin ul-ma'oniy»da Navoiy oʻz zamonasidagi deyarli barcha lirik janrlar namunasini bergan. Ular orasida gʻazal, qasida, ruboiy, tuyuq, qit'a, muxammas, musamman, tarji'band, tarkibband, mustahzod, masnaviy, soqiynoma, muammo, sevgi va sadoqat ulugʻlanadi. Ayni paytda adolatsizlik, jaholat, loqaydlik, e'tiqodsizlik qoralanadi.

Adib she'riyatining mavzu qamrovi nihoyatda keng. Ularda falsafiy, ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-ta'limiy fikr va mulohazalar yuksak badiiylik bilan ifoda etilgan.

Navoiy she'riyati bilan muloqot kitobxonlarning ichki olami, ma'naviyatining boyishiga katta hissa qoʻshadi.

Navoiyning vatan va vatanparvarlik haqidagi she'rlari faqat oʻsha davr kishisining kechinmalari sifatidagina emas, balki bugungi avlod, xususan, yoshlar uchun ham ibrat va namuna maktabi boʻlishi tabiiydir.

Gʻurbatda gʻarib shodmon boʻlmas emish, El anga shafiq-u mehribon boʻlmas emish. Oltun qafas ichra gar qizil gul bitsa, Bulbulgʻa tikandek oshiyon boʻlmas emish.

Navoiy ruboiylari tuygʻular va fikrlarning yetukligi, tabiiyligi, favqulodda goʻzal va ta'sirchanligi, soʻz ma'nolarining kamalakdek tovlanishi bilan ajralib turadi.

Navoiy she'riyati bilan muloqot kitobxonlarning ichki olami, ma'naviyatining boyishiga katta hissa qoʻshadi.

Navoiyning vatan va vatanparvarlik haqidagi she'rlari faqat oʻsha davr kishisining kechinmalari sifatidagina emas, balki bugungi avlod, xususan, yoshlar uchun ham ibrat va namuna maktabi boʻlishi tabiiydir.

Koʻz bila qoshing yaxshi, qabogʻing yaxshi, Yuz bila soʻzing yaxshi, dudogʻing yaxshi, Eng bila menging yaxshi, saqogʻing yaxshi. Bir-bir ne deyin, boshdin ayogʻing yaxshi.

Mazkur ruboiy turkiy tilning ichki imkoniyatlarini, har qanday hol va holatning, narsa va predmetning, hodisaning tasvirini ona tilida yaratib bera olish imkoniyatini yaqqol koʻrsatib berishi bilan ham e'tiborga molik. Unda ma'shuqa portretini chizib ko'rsatish asosiy maqsad sifatida namoyon bo'lgan.

Dastlab yuzning yuqori qismidagi uzvlar koʻz, qosh va qaboq qalamga olinadi. Ularning barchasi yor uchun mos va munosib. Bu hukm «yaxshi» soʻzi orqali ravshanlashadi. Bu soʻzning misra oxirida kelishi uning gapdagi vazifasi kesim ekanligini koʻrsatib turibdi. Odatda, gapdagi hukmning asosiy mazmun va mohiyati kesimda oʻz ifodasini topadi.

Keyingi qismda yuzning navbatdagi uzvlar: yuz bilan dudoq qoʻyiladi. Ayni paytda roʻyxatga yuz bilan bevosita bogʻlanmagan yana bir jumla («soʻz») ham jalb etiladi. Demak, shoir ma'shuqaning faqat tashqi koʻrinishini emas, balki uning ma'naviy olamini ham nazarda tutadi. Zero, inson ma'naviyati uning nima deyishida, nimani qanday aytishida ham oʻz aksini topadi.

Soʻng yana zohiriy belgilarga oʻtiladi: yuz, yuzdagi xol, iyaklarning mos va mutanosibligi qayd etiladi.

Oxirgi bayt ruboiyga yakun yasaydi. Bu yerda yana bir yangi soʻz oʻyiniga duch kelamiz. U «boshdin oyogʻing yaxshi» tarzida shakllantirilgan. Bu yerda ham soʻzlarning oʻz va koʻchma ma'nolari mujassamlashgan. Ya'ni, «boshing ham, oyogʻing ham yaxshi» degan sanoq va boshingdan oyogʻinggacha boʻlgan hamma uzvlaring goʻzal degan mulohaza oʻz ifodasini topgan.

### Savol va topshiriqlar

- 1. Alisher Navoiy zamonidagi tarixiy, ijtimoiy va madaniy hayot haqida nimalarni ayta olasiz?
- 2. «Alisher Navoiy qomusiy bilimlar egasi» degan hukmni qanday izohlaysiz?
- 3. Alisher Navoiyning adabiyot faniga qoʻshgan hissalari nimalarda oʻz aksini topgan?
- 4. Alisher Navoiy nima uchun tilshunos olim deyiladi?

- 5. Alisher Navoiy qoʻllagan adabiy janrlar sanogʻini aytib bera olasizmi?
- 6. Alisher Navoiyning «Nasoyim ul-muhabbat» asari qanday asar? Uning qanday tarixiy va ma'rifiy ahamiyati bor deb oʻylaysiz?
- 7. Ruboiy va qit'aning qanday oʻxshash va farqli jihatlari mavjud? Ularni ixcham tarzda izohlab bering.
- 8. Sizga Alisher Navoiy qit'a va ruboiylaridan qaysi biri koʻproq yoqdi? Buning sababini izohlay olasizmi?
- 9. «Koʻzing ne qaro balo boʻlubtur...» gʻazalidagi asosiy she'r san'atlarini koʻrsatib, ularning badiiy vazifalarini izohlab bering.
- 10. Internetdan mazkur she'r matniga bastalab ijro etilgan qo'shiqni toping. Uni tinglang va qo'shiq haqidagi mulohazalaringiz bilan o'rtoqlashing.
- 11. She'rni ifodali o'qish uchun nimalar qilish kerak deb o'ylay-siz? Uni amalda ko'rsatib berishga harakat qiling.
- 12. «Meni men istagan...» gʻazalida ifoda etilgan mazmunni tahlil qiling. Unda ifoda etilgan hodisaga siz oʻz hayotingizda duch kelganmisiz?
- 13. Navoiyni shu she'rni yozishga majbur qilgan narsa nima ekanligi haqida oʻz farazlaringizni ayta olasizmi?
- 14. She'rda Navoiy asosiy fikr-mulohazalari va tuyg'ularini ifodalash uchun qanday tasvir vositalaridan foydalangan?
- 15. She'rda Alisher Navoiyning mahorati qanday namoyon bo'lganini o'z so'zlaringiz bilan aytib bera olasizmi?
- 16. She'riyatda lirik qahramonning tabiat hodisalariga, jonivorlarga, har xil jonli va jonsiz narsalarga murojaati tez-tez uchrab turadigan hodisa. Siz Navoiy ijodidan shunday misollarni keltira olasizmi?
- 17. She'rda mahbubaning qanday ijobiy fazilatlari ko'rsatilgan?
- 18. Unda yorning salbiy xususiyatlari ham koʻrsatilganmi? Bunday xususiyatlar qanday ifodalangan?
- 19. Gʻazalda saboni ehtiyotkorlikka chorlagan oʻrin ham mavjud. Uni toping va izohlashga harakat qiling.
- 20. Navoiy qit'asidagi «gumroh» obraziga kengroq tavsif bering.

- 21. Alisher Navoiyning lirik merosi asosida «Navoiyning tasvirlash mahorati» mavzusida ixcham ijodiy ish yozing. Unda adib asarlaridan olingan fakt va koʻchirmalardan foydalanishga harakat qiling.
- 22. Qit'adagi «odam boʻlmoq» iborasi ikki ma'noda qoʻllangan. Ushbu ma'nolarni toping va izohlab berishga harakat qiling.
- 23. Toʻrtlikdagi ta'did san'atiga oid misollarni toping va izohlab bering.
- 24. Unda tazod uchraydimi? Agar uchrasa, uning qanday vazifa bajarayotganini izohlab bering.
- 25. Ruboiyda soʻz takrorlari ham uchraydi. Bu yaxshimi yoki yomonmi? Uni qanday izohlay olasiz?
- 26. Berilgan ruboiylarning qaysi turga mansubligini toping; fikringizni asoslang.
- 27. Ruboiylarda ifodalangan tuygʻular tavsifini izohlang.
- 28. Ruboiy mavzusi haqida soʻzlang.
- 29. Ruboiydagi ohangdorlikni ta'minlovchi soʻzlarni aniqlang.
- 30. «Navoiyning ilmiy merosi» mavzuida ixcham taqdimot tayyorlang.
- 31. Xuddi shunday taqdimotni adibning lirik merosi haqida ham tayyorlang.





# ZAHIRIDDIN MUHAMMAD BOBUR

(1483 - 1530)

Temuriy shahzoda Zahiriddin Muhammad Bobur 1483-yil 14-fevralda Andijonda tugʻildi. Bobur Vatanimiz tarixidagi takrorlanmas siymolardan biridir. U nafaqat yirik adib, buyuk tarixchi, ulkan olim, balki mohir sarkarda va davlat arbobi ham edi. Uning ijodi mana shu sohalar bilan chambarchas bogʻliq holda yuzaga keldi.

Uning mustaqil siyosiy faoliyati juda erta — otasi Umarshayx mirzoning kutilmaganda vafot etishi munosabati bilan boshlandi. Oʻshanda u bor-yoʻgʻi 12 yoshda edi.

Bobur bobosi Amir Temur davlatining poytaxti – Samarqand shahrini ishgʻol qilish uchun bir necha marta urinib koʻrdi. Dastlabki muvaffaqiyatlarni qoʻlga kiritdi. Shunga qaramay, uni qoʻlda tutib turishning imkonini topa olmadi. Keyinchalik u oʻz she'rlaridan birida shunday deydi:

Davron meni oʻtkardi sari somondin, Oyirdi meni bir yoʻli xonumondin, Gah boshima toj, gah baloyi ta'ma, Nelarki, boshima kelmadi davrondin.

Boburning yagona maqsadi yirik va mustahkam markazlashgan davlat tuzishdan iborat edi. Bu maqsad amalga oshdi. Biroq u oʻzi tugʻilib oʻsgan yurtda — Movarounnahrda emas, balki undan ancha olisda — Hindistonda amalga oshdi. Adibning oʻzi bu hodisadan doimo iztirobda boʻlganligi asarlarida juda yorqin tarzda aks etgan:

Tole yoʻqi jonimgʻa baloligʻ boʻldi, Har ishniki ayladim, xatoligʻ boʻldi. Oʻz yerni qoʻyub Hind sori yuzlandim, Yo rab, netayin, ne yuz qaroligʻ boʻldi.

Boburdan bizga uning devonlari, «Boburnoma»si, bir qator ilmiy, tarixiy, diniy-falsafiy va axloqiy-ta'limiy ruhdagi asarlaridan iborat meros qoldi. U Xoja Ubaydullohning «Risolayi volidiya»sini oʻzbekchalashtirdi, musulmon axloqiga oid «Mubayyin» nomli masnaviyni yaratdi, «Xatti Boburiy»ni ixtiro qildi.

Bir necha muddat oldin podsholikni Humoyunga topshirgan Bobur 1530-yil 26-dekabrda, 47 yoshida oʻzi asos solgan saltanat poytaxti Agrada vafot etdi va oʻsha yerda dafn etildi. Keyinchalik, 1539-yil, vasiyatiga muvofiq, xoki Kobulga keltirilib, oʻzi bunyod ettirgan «Bogʻi Bobur»ga qoʻyildi.

Bobur Oʻzbekiston mustaqillikka erishganidan soʻng oʻz yurtida haqiqiy qadr-qimmat topdi. Andijon shahrida Bobur

universitet. kutubxonomida teatr. na, milliy bogʻ («Bogʻi Bobur») bor. Bobur milliy bogʻi majmuasida «Bobur va jahon madaniyati» muzeyi, shoirning ramziy qabr-maqbarasi bunyod etilgan. Shahar markazida va Bobur bogʻidagi yodgorlik majmuyida shoirga haykal oʻrnatildi. Andijondagi markaziy ko'chalardan biriga, shuningdek, Toshkentdagi istirohat bogʻi va koʻchaga, Andijon viloyati, Xonobod shahridagi istirohat bogʻiga Bobur nomi berildi. O'zbekiston Fanlar akademiyasining Bobur nomidagi medali ta'sis etildi.



Boburning Kobuldagi maqbarasi



«Bobur va jahon madaniyati» muzeyi (Andijon)

1993-yil 23-dekabrda tashkil etilgan Xalqaro Bobur jamgʻarmasi Bobur ijodini oʻrganishda katta ishlarni amalga oshirdi. Jamgʻarmaning ilmiy ekspeditsiyasi 10 dan ortiq Sharq mamlakatlari boʻylab ilmiy safarlar uyushtirib, Bobur va boburiylar qadamjolari, ularning ilmiy merosiga oid yangi ma'lumotlar toʻplab, ularni ilmiy iste'molga kiritdi. Mazkur ma'lumotlar asosida 10 dan ziyod ilmiy, hujjatli, badiiy asarlar, 10 ga yaqin hujjatli, videofilmlar yaratildi. Jamgʻarmaning Lohur (Pokiston), Haydarobod (Hindiston), Abu Dabi (BAA), Moskva (RF), Oʻsh (Qirgʻiziston), Toshkent, Namangan shaharlarida boʻlimlari mavjud.

### Mashhur kishilarning Bobur haqidagi fikrlari

*«Tarixi Rashidiy»dan:* «U turli goʻzal fazilatlar, maqtovga loyiq sifatlarga ega podshoh edi. Barcha sifatlari ichida shijoat va muruvvatpeshaligi ustun kelar edi».

Hasanxo'ja Nisoriy: «Chig'atoy sultonlarining eng sarasi va zo'r shijoatlisi edi».

Javoharla'l Neru: «Bobur dilbar shaxs, Uygʻonish davrining tipik hukmdori, mard va tadbirkor odam boʻlgan, u san'atni, adabiyotni sevardi, hayotdan huzur olishni yaxshi koʻrardi. Uning nabirasi Akbar yana ham dilbarroq boʻlib, koʻp yaxshi fazilatlarga ega boʻlgan».

Monstyuart Elfinston: «Uning uslubi oddiy va mardona, jonli va obrazli. U oʻz zamondoshlarining qiyofalari, urf-odatlari va intilishlarini, qiliqlarini oynadek ravshan tasvirlaydi. Shu jihatdan bu asar Osiyoda yagona, chinakam tarixiy tasvir namunasidir».

Rumer Goden: «Bobur bunyod etgan davlat garchi bobolariniki singari bepoyon mintaqalarga yoyilmagan boʻlsa-da, u oʻz saltanatining sultoni, buyuk imperatori darajasiga koʻtarildi. Oʻz mulkida boshqaruv tizimini mahkam tutib, uni mohirlik bilan idora qildi. Bu oʻlkani 332 yil davomida mahorat bilan boshqargan buyuk sulolaga asos soldi».

Pirimqul Qodirov: «Bobur mirzo soʻz bilan jonli tasvir yaratish mahoratini mukammal egallagan adib edi. Buni oʻzi ham sezardi. Shuning uchun umrining oxirida oʻgʻli Humoyunga «Boburnoma»ni tugallab taqdim etganida unga bir ruboiy ilova qiladi:

Bu olam aro ajab alamlar koʻrdum, Olam elidin turfa sitamlar koʻrdum, Har kim bu «Vaqoyi'»ni oʻqir, bilgaykim, Ne ranj-u ne mashaqqat-u ne gʻamlar koʻrdum.

«Vaqoyi'» – «Boburnoma»ning dastlabki nomi edi. Bobur oʻz zamonasida boshdan kechirgan barcha koʻrguliklarni haqqoniy tasvirlashga intilganining sababi bu ruboiyda aniq koʻrsatiladi. Uning eng zoʻr istagi: «Vaqoyi'»ni oʻqiganlar haqiqatni bilsinlar, u qilgan xatolarni takrorlamasinlar.

«Boburnoma» ham «Temur tuzuklari» kabi avlodlarga ulkan hayotiy tajriba, saboq va qisman vasiyat tarzida yozilgan edi».

#### **BOBURNOMA**

(Asardan parcha)1

## To'qqiz yuz o'n ikkinchi (1506-1507) yil voqealari

Muharram oyi oʻzbakni² daf qilish maqsadida Xurosonga³ joʻnadik. Gʻurband⁴ va Shibartu⁵ yoʻli bilan ravona boʻldik. Jahongir mirzo⁶ u viloyatdan noxushlik bilan chiqqan edi. «U aymoqni oʻziga qoʻshib olsa, yana ne yomonliklar-u fitnalar sodir boʻlishi mumkin», deb oʻyladim. Shuning uchun Ushtur³ shahrida, uruqdan ayrilib, unga Vali xazinachini va Davlat Qadam qarovulni qoʻyib, aymoqni tezroq qoʻlga olaylik, deya shoshilinch joʻnadik. Oʻsha kuni Zahhok³ qal'asiga yetib keldik. Undan Gunbazakց dovonidan oʻtib, Kohmard¹² sayxonligiga tushildi.

Sayyid Afzal ta'birchiga Sulton Muhammad do'ldoyni qo'shib, Kobuldan<sup>13</sup> yo'lga tushganimiz haqida Sulton Husayn mirzoga<sup>14</sup> maktub yuborildi. Jahongir mirzo keyinroq qolgan ekan. Bomiyon<sup>15</sup> to'g'risiga yetgan chog'imiz ular

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zahiriddin Muhammad Bobur. Boburnoma. – Toshkent: Oʻqituvchi, 2008.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oʻzbaklar – Bobur bu yerda Muhammad Shayboniyxon boshchiligida oʻzbek ulusi, ya'ni Dashti Qipchoqning sharqiy qismidan XVI asr boshida Movarounnahr hududiga kirib kelgan koʻchmanchi urugʻ-qabilalarni nazarda tutmoqda.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Xuroson – jugʻrofiy jihatdan nisbatan umumlashgan nom boʻlib, turli davrlarda Hirotdan Gʻarbiy Erongacha boʻlgan hududlarni qamrab olgan. Hozirgi paytda u poytaxti Mashhad boʻlgan shimoli-sharqidagi viloyat boʻlib, Turkmaniston bilan chegaradosh.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> G'urband – Kobuldagi tumanlardan biri.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Shibartu – Hindukush togʻidagi dovonlardan birining nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jahongir mirzo – Umarshayx mirzoning oʻgʻli, Boburning ukasi.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ushtur – Kobulda joylashgan shaharlardan birining nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zahhok – Bomiyondagi qal'a nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Gunbazak – Xurosonda joylashgan dovon.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Soyqon – Xurosonda joylashgan yer.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Dandonshikan – Xurosonda joylashgan dovon.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Kohmard – Kobul bilan Balx oraligʻida joylashgan manzil nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Kobul – Xuroson (hozirgi Afgʻoniston)dagi viloyat va shahar nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sulton Husayn mirzo – temuriy hukmdor Husayn Boyqaro.

 $<sup>^{15}\</sup> B\,o\,m\,i\,y\,o\,n$  — hozirgi Afgʻonistonning markaziy qismidagi qadimiy shahar va viloyat nomi.

yigirma-oʻttiz kishi bilan Bomiyonga qarab kelayotgan ekan. Bomiyonga yaqin yetganlarida bizning ortda qolgan uruq chodirlarini koʻradilar. Ularni biz deb xayol qilib tezda, qaytadilar. Oʻrdalariga borib, hech narsaga qaramay koʻchadilar. Orqalariga qaramay oʻzlarini Yakka oʻlang yerlariga tortishadi.

Shayboniyxon¹ Balxni² qamal qilgan edi. Balxda Sulton Qulichoq qoʻrgʻonbegi edi. Shayboniyxon ikki-uch sultonni uch-toʻrt ming kishi bilan Badaxshonga³ hujum qilish uchun yubordi. U payti Muborakshoh va Zubayr⁴ kelib yana Nosir mirzoga⁵ qoʻshilgan edilar. Burunroq qasos va keklari bor edi. Kishmning pastida Shohidonda Kishm daryosining sharqiy tarafida lashkar tortib oʻtirganlarida oʻzbaklar tong otmayoq tungi qirgʻinga yopirilib kelib, Kishm daryosini kechib oʻtib, Nosir mirzoning ustiga yurdi. Nosir mirzo darhol oʻzini qirga tortdi. Qirdagi odamlarini yigʻishtirib, karnay chaldirib, olgʻa siljigancha oʻzbaklarni surib qochirdi. Kishm daryosi katta edi. Oʻzbaklar shu suvdan kechib kelgandilar. Ularning koʻpchiligi oʻq yedi, qilich ostida qoldi. Juda koʻp kishisi qoʻlga tushdi. Suvda ham koʻp kishi oʻldi.

Muborakshoh va Zubayr (Nosir) mirzodan yuqoriroqda – Kishm tarafida edilar. Ularning ustiga yuborilgan oʻzbaklar ularni qirga qochirdi. Nosir mirzo yovni qochirayotganida bundan xabar topib, oʻsha odamlar ustiga yurdi. Yuqoridan Koʻhiston<sup>6</sup> beklari (Muborakshoh va Zubayr) ham otliq-yayovini yigʻib jangga kirishlari bilan, oʻzbaklar turish bera olmadilar, qochdilar. Bu jamoatdan ham koʻp kishi qoʻlga tushdi, koʻp kishi oʻq yedi, qilichda chopildi va suvda oqdi. Chamasi ming-ming besh yuz oʻzbak oʻldi. Nosir mirzoning bir yaxshi zafari mana shu edi. Bu xabarni Kohmard sayxonligida ekanligimizda Nosir mirzoning kishisi keltirdi.

 $<sup>^1</sup>$  Shayboniya sulolasi asoschisi.

 $<sup>^2</sup>$  B a l x - Shimoliy Afgʻonistondagi koʻhna shahar, hozirgi Mozori Sharif shahrining gʻarbida joylashgan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B a d a x s h o n – Amudaryoning yuqori oqimida, daryoning har ikkala sohili boʻylab joylashgan togʻli oʻlka.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Muborakshoh va Zubayr – Koʻhiston beklari.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nosir mirzo – Umarshayx mirzoning oʻgʻli, Boburning ukasi.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Koʻhiston – Kishm daryosining yuqori qismidagi joy nomi.

Ushbu yurtda ekanda bizning lashkar borib, Oʻgʻriy va Dahonadan¹ don-dun olib keldilar. Bu yerda Xurosonga yuborilgan Sayyid Afzal bilan Sulton Muhammad doʻldoydan xatlar keldi. Bu – Sulton Husayn mirzo vafotining xabari edi. Ushbu xonadonning nomusini oʻylab Xurosonga qarab joʻnadik. Bu yurishda boshqa maqsadlar ham bor edi. Ajar darasining ichi bilan oʻtib, Toʻp Mandagʻon va Balxob bilan quyi tushib, Koʻhi Sofga² chiqildi. Oʻzbaklarning Son va Chahoryakni talon-toroj qilganidan xabar topib, Qosimbekni lashkar bilan talonchi oʻzbaklar ustiga yubordik. Borib, uchratib, yaxshi yengib, koʻp bosh kesib keltirdilar. Jahongir mirzoga va aymoqlarga kishilar yubordik. Ulardan xabar olguncha bir necha kun Koʻhi Sof yaylovida oʻtirdik.

Bu yerlarda kiyik juda koʻp boʻladi. Bir marotaba ovladik. Bir-ikki kundan soʻng aymoqlarning hammasi kelib mulozamat qildilar. Aymoqlarga Jahongir mirzo bir necha martaba kishilar yubordi. Bir safar Imodiddin Mas'udni yubordi. Bormadilar. Mening qoshimga keldilar. Oxiri Jahongir mirzoga zarurat boʻldiki, Koʻhi Sofdan Darayi Boyga tushganida kelib meni koʻrdi. Bizning niyatimiz Xurosonga borish boʻlganidan mirzoga qaramay, aymoqqa parvo qilmay, Gurzivon, Almor va Qaysor, Chechaktu bilan yurib, Faxriddin Oʻloʻmidan oʻtib, Bodgʻisga qarashli Darayi Bom degan yerga keldik.

Olam sergʻavgʻo edi. Shu sababli har kim viloyat va xalqdan iloji boricha biror narsa tortib olishga, nimadir undirishga harakat qilardi. Biz ham bir yoqdan u yerlardagi aymoq va turklarga soliq solib, narsalar olishga kirishdik. Shu bir-ikki oyning ichida uch yuz tuman³ kepakiy (pul) olindi, chamasi. Bizdan bir necha kun burunroq oʻzbakning talonchisini Xuroson ilgʻori (hujumchi qismi) va Zunnunbekning kishilari Pandi, Dah va Marvchoqda yengib, koʻp oʻzbakni oʻldiribdilar.

Badiuzzamon mirzo, Muzaffar mirzo, Muhammad Burunduq barlos, Zunnun arg'un o'g'li Shohbek Balxda Sul-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oʻgʻriy va Dahona – Xurosondagi joy nomlari.

 $<sup>^{2}</sup>$  K oʻh i S o f - togʻ nomi.

 $<sup>^3</sup>$  Tuman – oʻn ming.

ton Qulichoqni qamal qilgan Shayboniyxonning ustiga yurish maqsadida Sulton Husayn mirzoning barcha oʻgʻillariga kishilar yuborib chaqirtirdilar. Ushbu harakat bilan Hirotdan¹ ham chiqdilar. Ular Bodgʻisga yetganlarida, Childuxtaronda Abulmuhsin mirzo Marvdan² kelib qoʻshildi. Undan soʻng Ibn Husayn mirzo³ ham Toʻn va Qoyindan keldi. Kepak mirzo Mashhadda⁴ edi. Bir necha marta kishilar yuborsalarda, noma'qul soʻzlar aytib, nomardlik qilib kelmadi. Uning gina-kudurati Muzaffar mirzodan⁵ edi, ya'ni: «U podshoh boʻlganda, men qanday qilib uning qoshiga boraman?!» — derdi. Shunday bir paytda barcha ogʻa-ini bir yerda yigʻilib, ittifoq boʻlib, Shayboniyxondek gʻanim ustiga azm-u jazm qilib yurayotganida ana shunday bemaza ginaxonligini qilib kelmadi. Uning bu kelmaganini hozircha ginaxonlikka yoʻyarlar, holbuki, barcha buni nomardlik deb oʻyladi.

Bundan maqsad shuki, bu dunyoda kishidan ana shunday narsalar esda qoladi. Aql egasi boʻlgan har qanday odam ortidan yomon soʻz bilan eslanadigan ishlarga nega qoʻl urarkin, es-hushi joyida boʻlgan har bir kishi dunyodan oʻtgach tahsinlar bilan eslanadigan ishlarni qilishga nega urinmas ekan? Ismning yodga olinishini hakimlar ikkinchi umr deganlar.

Menga ham elchilar keldi. Soʻngra Muhammad Burunduq barlos ham keldi. Men nega bormayin?! Yuz-ikki yuz yigʻoch<sup>6</sup> yoʻlni shu maslahat uchun bosib oʻtibman. Men Muhammadbek bilanoq yoʻlga tushdim. U fursatda Badiuzzamon mirzo<sup>7</sup> va Muzaffar mirzo Murgʻobga<sup>8</sup> kelishgan edi. Dushanba kuni jumod ul-oxir oyining sakkizinchisida<sup>9</sup> mirzolar bilan muloqot

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hirot – Movarounnahr (hozirgi Afgʻoniston)dagi shahar va viloyat nomi.

 $<sup>^2</sup>$  M a r v - Oʻrta Osiyoning eng qadimiy shaharlaridan biri. Bayramali shahri (Turkmaniston) yaqinida joylashgan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibn Husayn mirzo – Husayn Boyqaroning oʻgʻillaridan biri.

 $<sup>^4\,</sup>$  M a sh h a d  $\,-\,$  Eronning shimoli-sharqiy qismidagi shahar.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Muzaffar mirzo – Husayn Boyqaroning oltinchi oʻgʻli.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Yigʻoch – uzunlik oʻlchovi. 1 yigʻoch – 6 km atrofida.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Badiuzzamon mirzo – Husayn Boyqaroning toʻngʻich oʻgʻli.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Murgʻob – hozirgi Afgʻoniston va Turkmanistondagi daryo nomi.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jumod ul-oxir oyining sakkizinchisi – 1506-yil 26-oktyabr.

boʻldi. Abulmuhsin mirzo¹ yarim kuroʻh² yoʻl bosib, mening istiqbolimga kelgandi, uchrashdik. Men bu tarafdan otdan tushdim, Abulmuhsin mirzo u tarafdan otdan tushdi. Borib, koʻrishib, yana otga chiqdik. Ilgari siljiganimizda oʻrdaning yaqiniga Muzaffar mirzo va Ibni Husayn mirzo keldilar. Ular Abulmuhsin mirzodan kichik edilar. Istiqbolimizga burunroq chiqishlari kerak edi. Chamasi, ular kechroq yoʻlga chiqishgan. Bu kechikish takabburlikdan emas, balki xumor tufayli ekan, bu gunoh quduratdan emas, aysh-ishrat sababidan ekan.

Muzaffar mirzo mubolagʻa qildi, ot ustida koʻrishdik. Ibni Husayn mirzo bilan ham ushbu nav koʻrishildi. Kelib Badiuzzamon mirzoning eshigiga tushdik. Odam behad koʻp toʻplangan, shunchalik toʻpolon ediki, tiqilinchda ba'zi kishining uch-toʻrt qadam yoʻlda oyogʻi yerga tegmas edi. Ba'zi birov ish-kuch uchun qaytmoqni xayol qilsa, beixtiyor toʻrtbesh qadam ortga surib borishar edi. Badiuzzamon mirzoning mahkama uyiga yetdik. Shunga qaror qilingan ediki, men uyga kirgach, ta'zim qilaman. Badiuzzamon mirzo oʻrnidan turib, poygakka keladi va koʻrishamiz. Men uyga kirgach, bir ta'zim qildim va toʻxtamay unga qarab yura boshladim. Badiuzzamon mirzo shoshilmay oʻrnidan turib, sustroq yurdi.

Qosimbek mening xayrixohim, mening nomusim uning nomusi edi, belbogʻimdan bir tortdi, hushyor tortdim. Sekinroq yurib, belgilangan yerda koʻrishildi. Bu katta oq uyda toʻrt toʻshak solgan edilar. Badiuzzamon mirzoning oq uylari (oq kigizdan ishlangan katta oʻtov, chodir), albatta, yon eshiklik boʻlardi. Mirzo doim shu eshikning yonida oʻtirardi. Bir toʻshakni shu eshik yoniga solgandilar. Badiuzzamon mirzo va Muzaffar mirzo shu toʻshakka oʻtirdilar. Yana bir toʻshakni oʻng tarafga solishgan edilar. Abulmuhsin mirzo va men oʻsha toʻshakda oʻtirdik. Badiuzzamon mirzoning toʻshagidan quyi chap yonda yana bir toʻshak solingan edi. Oʻzbak Shayboniy sultonlaridan Qosim Sulton (mirzoning kuyovi, Qosim Husayn Sultonning otasi edi) va Ibni Husayn mirzo ana shu toʻshakda oʻtirdilar. Menga solgan toʻshakdan quyi oʻng qoʻlimda

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abulmuhsin mirzo – Husayn Boyqaroning oʻgʻillaridan biri.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kuroʻx – uzunlik oʻlchovi. 1 kuroʻx – 2 km ga yaqin.

yana bir toʻshak solgandilar. Jahongir mirzo bilan Abdurazzoq mirzo<sup>1</sup> oʻsha toʻshakda oʻtirdi. Muhammad Burunduqbek, Zunnunbek va Qosimbek oʻng yonda Qosim Sulton bilan Ibni Husayn mirzodan biroz quyiroq oʻtirdilar.

Osh tortildi. Suhbat mavridi boʻlmasa-da, osh tortiladigan yerga xontaxta qoʻyib, oltin va kumush may koʻzachalarini uning ustiga terdilar. Burunlari bizning ota-bobolar Chingiz² odatini juda hurmat qilardilar. Bazm va mahkamada, toʻy va oshda, oʻtirish va turishda odatga xilof ish qilmasdilar. Chingizxonning odati oliy qat'iy hujjat emasdirki, albatta, kishi unga amal qilsin! Har kimdan yaxshi qoida qolgan boʻlsa, unga amal qilmoq kerak. Agar ota yomon ish qilgan boʻlsa, yaxshi ish bilan almashtirmoq kerak.

Oshdan soʻng otlanib, tushgan yerga keldim. Bizning oʻrda bilan mirzolar oʻrdasining orasi bir shar'iy kelardi. Ikkinchi safar kelganida Badiuzzamon mirzo burungidek ta'zim qilmadi. Muhammad Burunduqbekka va Zunnunbek orqali: «Garchi yoshim kichik boʻlsa-da, martabam ulugʻdir. Ota taxti, Samarqandni, ikki bora jang bilan olib oʻtiribman. Bu xonadon uchun yot-dushman boʻlganlar bilan qancha jang-u jadal qilganman, shu bois mening ta'zimimda boʻlmaslik asossizdir», – deb ayttirdim. Bu soʻz yetkazilgach, ma'qul boʻlgani uchun e'tirof etib, ta'zimni koʻngildagidek qildi.

Yana bir navbat Badiuzzamon qoshiga borganda peshin namozidan soʻng may bazmi boʻldi. Men u paytlari ichmasdim. Ajab orasta bazm edi. Dasturxonlarga turli-tuman gazaklar qoʻyilgan edi: tovuq kabobi, gʻoz kabobi, har xil taomlardan tortdilar. Badiuzzamon mirzoning bazmini koʻp ta'rif qilar edilar. Darhaqiqat, begʻash-u tashvishsiz, sokin bazm edi. Murgʻob yoqasida ekanda ikki-uch marotaba mirzoning may bazmida hozir boʻldim. Ichmasligimni bilganliklari uchun may taklif qilmadilar.

Muzaffar mirzoning bazmiga ham bir navbat bordim. Husayn Ali Jaloyir va Mir Badr Muzaffar mirzo qoshida edilar.

¹ Abdurazzoq mirzo – Barlos urugʻiga mansub Ulugʻbek Kobuliyning oʻgʻli.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chingiz – Moʻgʻullar davlati asoschisi, sarkarda.

U bazmda ham qatnashdilar. Kayf boʻlganida Mir Badr raqs tushdi, yaxshi raqs tushdi. Aftidan, u nav raqs Mir Badrning ixtirosidir. Mirzolar Hirotdan chiqib, ittifoq qilib, yigʻilib Murgʻobga kelgunlaricha uch-toʻrt oy oʻtdi.

Sulton Qulichoq tang qolib Balx qal'asini o'zbakka berdi. Oʻzbak Balxni olganidan soʻng bu jamiyatning xabarini eshitib, Samarqandga qaytib ketdi. Bu mirzolar garchi suhbat va suhbatorolikda, munosabat va mulozamatda mohir boʻlsalar-da, lekin sipohiylik rang-u boʻyogʻidan yiroq, mardonalik va jang-u jadaldan chetda edilar. Murgʻobda oʻtirgan paytlarimiz Hagnazar chapani toʻrt-besh yuz kishi bilan kelib, Chechaktu yerlarini talon-toroj qildi degan xabar keldi. Barcha mirzolar hozir bo'lib, ko'p urinib bu talonchilarning ustiga hujumchi lashkar yubora olmadilar. Murgʻob bilan Chechaktuning orasi o'n vig'och yo'ldir, bu ishni men qilmoqchi bo'ldim. Nomus qilib, menga ham ruxsat bermadilar. Shayboniyxon qaytganida, yil ham oxirlab qolgandi. Shunday qarorga kelindi: bu qish mirzolar har qaysisi oʻziga munosib yerda qishlab, erta bahor yigʻilishib gʻanimni daf etishga yoʻl oladilar. Menga ham Xuroson yerlarida qishlashni taklif qildilar.

Kobul va Gʻazni¹ toʻpolonchi va janjalkashlar makoni edi, turk, moʻgʻul, aymoq, afgʻon va hazoradan tashkil topgan xilma-xil el va ulus shu yerlarda yigʻilgan edilar. Yana Xuroson bilan Kobul orasida yaqinroq togʻ yoʻli bor edi, agar qor va muz kabi narsalar toʻsiq boʻlmasa, bir oychalik, tekis yoʻl bilan esa qirq-ellik kunlik yoʻl edi. Viloyatdan ham hanuz koʻngil xotirjam emasdi. Xayrixohlardan hech kim bizning u yerda qishlashimizni ma'qul koʻrishmadi. Mirzolarga uzr aytdik. Qabul qilmadilar, koʻproq taklif qildilar. Har qancha uzr aytsak-da, taklifni qat'iyroq qoʻydilar. Oxiri Badiuzzamon mirzo, Abulmuhsin mirzo² va Muzaffar mirzo otlanib, mening uyimga kelib, Xurosonda qishlamoq taklifini qildilar. Mirzolar yuzi uchun yoʻq deyolmadik. Bunday podshohlarning oʻzlari kelib, turmoq taklifini qildilar. Buning ustiga, dunyoda Hirotdek shahar yoʻqdir va Sulton Husayn mirzo zamonida uning

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gʻazni – hozirgi Afgʻonistonning janubi-sharqiy qismidagi shahar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abulmuhsin mirzo – Husayn Boyqaroning oʻgʻillaridan biri.



Boburning toj kiyib Fargʻona taxtiga chiqishi. «Boburnoma»ga ishlangan miniatyura

tasarrufi va takallufidan Hirotning zeb-ziynati birga oʻn, balki yigirma baravar taraqqiy qilgan edi, uni koʻrmoq orzusi ham ancha edi. Bu sabablarga koʻra taklifni qabul qildik.

Abulmuhsin mirzo oʻz viloyatiga, Marvga ketdi. Ibn Husayn mirzo ham Toʻn va Qoyinga joʻnadi. Badiuzzamon mirzo va Muzaffar mirzo Hirotga joʻnab ketdilar. Ikki-uch kun keyinroq Childuxtaron va Toshrabot yoʻli bilan men ham Hirotga yoʻl oldim.

Barcha begimlar, mening ammam Poyanda Sultonbegim, Xadichabegim, Ofoqbegim, yana Sulton Abusaid mirzoning<sup>1</sup> qizlari – amma begimlar hammasi Sulton Husayn mirzoning madrasasida yigʻildilar. Barcha begimlarni Sulton Husayn mirzoning magbarasida ekanliklarida borib koʻrdim. Avval Poyanda Sultonbegim bilan ta'zim qilib ko'rishdim. Undan so'ng Ofoqbegim bilan ta'zimsiz ko'rishdim. Keyin Xadichabegim bilan ta'zim gilib ko'rishdim. Bir zamon bunda o'tirib, gorilar Our'on o'qiganlaridan so'ng, Xadichabegimning chodiri tikilgan janubiy madrasaga bordik. Xadichabegim nomidan osh tortdilar. Osh tortilganidan soʻng Poyanda Sultonbegimning uviga bordim. O'sha kecha u yerda bo'ldim. Avval menga Bog'i Navda (yangi bog') qo'nimjoy tayin qilgan edilar. Ertasi ertalab kelib Bog'i Navda tushdim. Bog'i Navda bir kecha bo'ldim. Uni munosib ko'rmay, Alisherbekning uylarini tayin qildilar. Hirotdan ketguncha Alisherbekning uylarida edim...

Tarabxona bogʻchaning oʻrtasida bunyod topgan. Ixchamroq imoratdir. Ikki qavatlik. Lekin yoqimli imoratdir. Yuqorigi qavatiga koʻp bezak beribdilar. Toʻrt burchagida toʻrt hujrasi bor. Bu toʻrt hujraga olib kiradigan uy istirohat xonasidir. Bir uydirki, hujralarning oraligʻi toʻrt shahnishin² yoʻsinlik edi. Bu uyning har tomoniga suratlar solingan. Bu imoratni Bobur mirzo qurgan boʻlsa-da, lekin bu tasvirlarni Sulton Abusaid mirzo buyurgandir. Unda oʻzining saf tortishlari-yu janglari tasvirlangan. Shimol tarafdagi shahnishinga bir-biriga qaratib ikkita toʻshak soldilar, toʻshaklarning yonlari shimolga qara-

 $<sup>^1</sup>$  Sulton Abusaid mirzo – temuriylardan, Amir Temurning oʻgʻli Mironshoh mirzoning nabirasi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shahnishin – uylarning toʻridagi supasimon balandroq qism.

gan edi. Bir toʻshakda Muzaffar mirzo va men oʻtirdik. Yana bir toʻshakda Sulton Mas'ud mirzo¹ va Jahongir mirzo oʻtirdilar. Muzaffar mirzoning uyida mehmon boʻlganimiz uchun Muzaffar mirzo meni oʻzidan yuqoriga oʻtkazdi.

May qadahlarini toʻldirib, soqiylar yurib bazm ahliga tuta boshladilar. Tiniq sharoblarni bazm ahli obi hayotdek yuta boshladilar. Bazm qizidi. May boshga chiqdi. Menga ham may ichirish fikriga bordilar. Meni ham bu davraga kiritmoqchi bo'ldilar. Men bu choqqacha kayf bo'lgunimcha sharob ichmas, mastlik va sarxushlik kayfiyati va holatini tegishlicha bilmasdim. Lekin may ichmoqqa maylim bor edi va bu vodiyni bosib oʻtishni koʻnglim istardi. Yoshlikda maylim yoʻq edi, mayning nash'a va kayfini bilmas edim. Otam gohi may taklifi qilsalar ham, uzrlar aytib ichmasdim. Otamdan soʻng Xoja Qozining qadami sharofatidan zohid va taqvodor bo'ldim. Nafaqat may ichish, shubhali taomdan ham hazar qilardim. Soʻngralar yigitlik havasi va nafs taqozosidan mayga mayl paydo bo'ldi, taklif qiladigan kishi yo'q edi, balki mayga maylimni biladigan kishi yoʻq edi. Koʻnglim moyil bo'lsa-da, bunday qilmagan ishni o'zimcha qilishim mushkil edi. Xayolimdan kechdiki, shuncha taklif qilyaptilar, yana Hirotdek orasta shaharga kelib turibmiz, barcha aysh-ishrat asbob va uskunasi mukammal va muhayyo, bori takalluf va ne'matlar ashyo va asbobi tayyor va paydo bo'lsa, hozir ichmasam qachon ichaman deb ichmogqa azm qildim va bu vodiyni bosib oʻtmoqqa jazm etdim.

Biroq koʻnglimdan oʻtdiki, Badiuzzamon mirzo ogʻadir, uning qoʻlidan va uning uyida ichmay, inisining qoʻlidan va inisining uyida ichsam, xotiriga nima kelgay deb, bu ikkilanishimni aytdim. Bu uzrimni ma'qul deb, bu suhbatda may taklifi qilmadilar.

... Bazmda san'atkorlardan Hofiz hoji, Jaloliddin Mahmud noyi, G'ulom Shodiyning inisi Shodibacha bor edi. Chang chalardi. Hofiz hoji yaxshi qo'shiq aytardi. Hirot xalqi past ovozda, nozik va muloyim qilib (hamvor) aytadilar. Jahongir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sulton Mas'ud mirzo – Sulton Mahmud mirzoning o'g'illaridan biri.

mirzoning bir xonandasi bor edi. Mirjon ismli. Samarqandlik edi. Qoʻshiqni baland, qoʻpol va notekis aytardi. Jahongir mirzo kayf ustida unga ashula aytishni buyurdi. U gʻalati, baland, dagʻal va bemaza qilib aytdi. Xuroson eli hazil bilan tirik el. Uning bu qoʻshiq aytishidan birisi qulogʻini tutadimi, yana biri aftini bujmaytiradimi, mirzo tufayli hech kim man qilolmaydi. Shom namozidan soʻng Tarabxonadan Muzaffar mirzo solgan yangi qishloq uyiga keldik. Ushbu uyga kelgan-da, mast boʻlib qolgan Yusuf Ali koʻkaldosh turib raqqoslik qildi. Bu uyga kelganda suhbat ancha qizidi. Muzaffar mirzo menga bir kamar shamshir, bir qoʻzi poʻstin, bir boʻz toychoq berdi. Bu uyga kelganda Jonak oʻzbekcha qoʻshiq aytdi...

... Yigirma kundan beri Hirotda edim, har kuni otlanib koʻrmagan verlarni sayr qilardim. Bu sayrlarda boshlovchimiz Yusuf Ali ko'kaldosh edi. Har qaysi sayrgohga tushilganida, Yusuf Ali koʻkaldosh bir nav osh tortardi. Bu yigirma kunda mashhur sayrgohlardan birgina Sulton Husayn mirzoning xonaqohidan oʻzga koʻrilmagan yer qolmadi, shekilli. Gozurgoh, Alisherbekning bogʻchasi va Juvozi Kogʻaz va Taxti Ostona, Pulikoh, Kahdiston, Bog'i Nazargoh, Ne'matobod va Gozurgoh xiyoboni, Sulton Ahmad mirzoning hazirasi (maqbarasi) va Taxti Safar, Taxti Navoiy va Taxti Bargar, Taxti Hojibek va Shayx Bahovuddin Umar, Shayx Zayniddin, Mavlono Abdurahmon Jomiyning mozorot va maqbarasini, Namozgohi Muxtor va Havzi Mohiyon, Soqi Salmon va asli ismi Abdulvalid bo'lgan Billuriy, Imom Faxr va Bog'i Xiyobon, mirzoning madrasa va maqbarasini, Gavharshodbegimning madrasa va maqbarasini, Masjidi Jomeni, Bogʻi Zogʻon va Bogʻi Nav, Bogʻi Zubayda va Abusaid mirzo solgan Darvozayi Iroqning tashqarisidagi Oqsaroy, Puron va Sufayi Tirandozon (oʻq otuvchilar supasi), Chargʻolong va Mirvohid, Puli Molon va Xoja Toq, Bogʻi Safid va Tarabxona, Bogʻi Jahonoro va Koʻshk, Muqavviyxona va Savsaniyxona, Duvozdah burj va Jahonoroning shimol tarafidagi katta hovuz, toʻrt tarafidagi to'rt imorat va qal'aning besh darvozasi: Malik, Iroq, Feruzobod, Xush va Qipchoq, Bozori Malik va Chorsu darvozalarini, shayxulislom madrasasi va Maliklarning jome masjidi, Bogʻshahr va Badiuzzamon mirzoning Injil daryosi yoqasidagi madrasasi, Alisherbekning «Unsiya» atalmish yashaydigan uylarini, «Qudsiya» nomli maqbara va Masjidi Jomeni, «Xalosiya» va «Ixlosiya» nomli hammomlarini, madrasa va xonaqohni, «Safoiya» va «Shifoiya» atalmish shifoxonalarini oz fursatda aylanib chiqdim.

Sulton Ahmad mirzoning¹ kichik qizi Ma'suma Sultonbegimni onasi Habiba Sultonbegim bu toʻpolonlardan burunroq Xurosonga olib kelgan ekan. Bir kun akamni koʻrgani kelganimda onasi bilan kelib meni koʻrdi. Koʻrgan zahotiyoq menda xiyla mayl paydo boʻldi. Maxfiy kishilar borib akam va yangam bilan (Poyanda Sultonbegimni «aka», Habiba Sultonbegimni «yanga» der edim) soʻzlashib, shunga kelishildiki, yanga mening ortimdan qizini olib Kobulga boradigan boʻldi.

Menga shu yerda qishlang deb Muhammad Burunduqbek va Zunnunbek astoydil harakat qilar, lekin qishlov yeri va qishlamoq asbobini yaxshi ta'minlab bermas edilar. Oish boʻldi va oradagi togʻlarga qor yogʻdi. Kobul tarafidan hanuz xavotirlik koʻproq boʻldi. Bular na qishlovlik yerni muhayyo qildilar, na bir epaqadagi qishlov yerni koʻrsata oldilar. Oxiri zarurat bo'ldi, ochiq ayta olmadik. Qishlov bahonasi bilan Hirotdan sha'bon oyining yettinchisida chiqib, Bodg'is yerlarida, toki viloyatlarga narsa yigʻish va ish-kuch toʻplash uchun ketganlar kelib qoʻshilsinlar deb, har yurtda bir kun-ikki kun to'xtab ko'char edik. To'xtash va kutish shu darajada bo'ldiki, Langari Mirg'iyosdan ikki-uch ko'ch o'tganda ramazon oyi koʻrindi. Viloyatlarga ish-kuch uchun ketgan yigit-yalangdan ba'zisi kelib qo'shildi, ba'zisi yigirma kun, bir oydan so'ng Kobulga keldilar. Ba'zilari qolib mirzolarga navkar bo'ldilar. Shulardan biri Saydim Ali darbon edi, qolib Badiuzzamon mirzoga navkar boʻldi.

Xisravshoh navkarlaridan hech kimga uningdek hurmat-e'tibor qilmasdim. Jahongir mirzo G'aznini tashlab chiqqanida, G'azni Saydimga berilgandi. O'zining qaynisi Do'st esa Angu Shayxni G'azniga qo'yib, o'zi kelib lashkarga qo'shilgan edi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sulton Ahmad mirzo – Samarqand hokimi (1469–94), temuriylardan Abu Said mirzoning katta oʻgʻli.

Haqiqatan, Xisravshoh navkarlari orasida Saydim Ali darbon bilan Muhib Ali qoʻrchidan oʻzga yaxshiroq kishi yoʻq edi. Saydim yaxshi axloq va atvorlik kishi edi. Qilichni zoʻr chopardi. Uyida yigʻinsiz va suhbatsiz oʻtirmasdi, ancha saxovatli edi. Ajab kifoyatli va himmatli, zarofat va latofati goʻzal, munosabat va suhbati shirin, xushxulq, soʻzamol va hazilkash kishi edi. Aybi shu ediki, oʻta fosiq va mazhabida biroz chetga ogʻish bor ekan. Biroz ikkiyuzlamachi edi. Ba'zilar uning bu fe'lini hazilga yoʻyardilar, biroq uni bejiz ayblamas ekanlar. Badiuzzamon mirzo Hirotni Shayboqqa oldirib, Shohbekka kelganida, mirzo bilan Shohbekning orasiga nifoq solgani uchun uni oʻldirib, Hirmand daryosiga tashlatadi. Muhib Alining voqealari «Vaqoye'» davomida zikr etiladi.

Langari Mirg'iyosdan o'tib, Garjistonning<sup>1</sup> chekka kentlarini bosib, Chaxcharonga kelindi. Langardan oʻtib, Garjiston tuprogʻiga yetganda hammayoq qor edi. Qor borgan sari kattalashardi. Chaxcharonda ham qor otning tizzasidan yuqoriroqqa chiqardi. Chaxcharon yerlari Zunnunbekka tegishli edi. Uning oʻrnida Mirakjon Irdi ismli navkari turardi. Zunnunbekning g'allalarini pul berib oldik. Chaxcharondan ikki-uch ko'ch oʻtgach, qor juda koʻpaydi, uzangidan yuqorirogga chiqardi. Koʻp yerda otning oyogʻi yerga tegmasdi. Yana tinimsiz qor yogʻardi. Charoqdondan oʻtgach ham qor koʻp katta boʻldi. Yoʻlimiz ham noma'lum boʻldi. Langari Mirgʻiyos verida Kobulga qaysi yo'l bilan borishimizni kengashdik. Men va aksar odamlar shunday mulohazada edikki, hozir qish, togʻ yoʻli koʻp xavotirli, qiyinchiliklar boʻladi. Qandahor² yoʻli biroz virogrog bo'lsa-da, lekin betashvish va bexavotir borilardi. Qosimbek: «U yoʻl yiroq, mana shu yoʻl bilan boramiz», – deb turib oldi. Shu voʻlga tushdik. Pir Sulton peshovi<sup>3</sup> yo'l boshlovchi edi, qariligidanmi yo gangiradimi, yo qorning kattaligidanmi, yoʻlni yoʻqotdi, boshlay olmadi.

 $<sup>^1</sup>$  Garjiston — Xurosondagi viloyat nomi.

 $<sup>^2~</sup>Q~a~n~d~a~h~o~r~-~hozirgi~Afg'onistonning~janubiy~qismidagi~shahar~va~viloyatning~nomi.$ 

 $<sup>^3</sup>$  P e sh o y i  $\,-\,$  urugʻ-elat nomi.

Qosimbekning harakati bilan bu yoʻlga tushgandik. Qosimbek uyalganidan oʻzi va oʻz oʻgʻillari qor tepib, yoʻl topib, oldinda yurardilar. Keyingi kun ham qor koʻpaydi. Yoʻl ham noma'lum. Har qancha harakat qildik, yurolmadik. Chora topolmay qaytib, bir oʻtinlik yerga tushib, yetmish-sakson sara yigitlarni kelgan izimiz bilan qaytib, pastroqda qishlagan hazora-mazoradan topib, yoʻl boshlovchi keltirsinlar deb tayin qildik. U ketganlar kelguncha uch-toʻrt kun bu yurtdan koʻchilmadi. Borganlar ham yaxshi yoʻl boshlaydigan kishi olib kelmadilar. Tavakkal qilib, Sulton peshoyini ilgari solib, yoʻl topolmay qaytgan yoʻlimizga yana tushib joʻnadik. Bir necha kun koʻp tashvish va mashaqqatlar tortildi. Umr boʻyi buncha mashaqqat tortmagan edik. Bu matla' oʻsha fursatda aytildi:

Charxning men koʻrmagan javr-u jafosi qoldimu? Xasta koʻnglim chekmagan dard-u balosi qoldimu?

Bir haftaga yaqin qor tepib, kunda bir-bir yarim shar'iydan ortiq koʻchilmas edi. Qor tepar kishi men edim, oʻn-oʻn besh ichki yaqinlar va Qosimbek edi. Ikki o'g'li - Tangriberdi va Qanbar Ali bilan yana ikki-uch navkari ham bor edi. Ushbu kishilar yayov yurib, gor tepar edik. Har kishi yetti-sakkiz-o'n gari<sup>1</sup> ilgari yurib qor tepardi. Har qadam qoʻyganda beligacha, ko'ksigacha bota-bota qor tepar edi. Bir necha qadam borgandan soʻng ilgarigi kishi holdan toyib toʻxtar, yana bir kishi oldinga o'tardi. Bu o'n, o'n besh-yigirma kishi yayov borib gorni tepgach, bo'sh otni tortish imkoni bo'lardi. Bo'sh ot tortilar, uzangisigacha, qornigacha bota-bota bu bo'sh ot ham o'n-o'n besh qadamcha yo'l yurib toliqar edi. Bu otni chetga tortib, boshqa bir bo'sh ot ilgari tortilardi. Ushbu yo'sin bilan biz o'n, o'n besh-yigirma kishining otlarigina ilgari tortildi. Qolgan barcha yigitlar va bek atalganlar otlaridan ham tushmay, tayyor tepilgan va bosilgan yoʻlga kirib, boshlarini quyi solib kelishardilar. Kishiga biror narsa taklif qiladigan yoki

 $<sup>^1</sup>$  Qari — uzunlik o'lchovi. Taxminan 1 m ga teng.

zoʻrlik qilish payti emas edi. Har kimning himmat va jur'ati boʻlsa, bunday ishlarni oʻzi tilab qiladi.

Shu usul bilan qor tepib, yoʻl qilib Injukon degan yerdan uch-to'rt kunda Zarrin dovonining tubiga - Havoli Qutiy degan g'orga keldik. Ana shu kuni qattiq bo'ron bo'lib qor yogʻardi. Barcha oʻlim vahimasiga tushdi. U el togʻdagi gʻor va kovaklarni havol deydi. Shu gʻorga yetganda, qor quyuni tezlashdi. Ushbu gʻor qoshida toʻxtadik. Oor – koʻp, yoʻl – soʻqmoq, tepilgan-bosilgan yoʻl bilan ham ot zoʻrgʻa yuradi. Kunlar g'oyat qisqaligidan oldindagilar yorug' payti g'or oldiga keldilar, namozshom, xufton namozigacha boshqalar yetib keldi. Ulardan keyingilar toʻxtagan yeridayoq tushdi. Koʻplar ot ustida tong ottirdi, gʻor torroq koʻrindi. Men gʻorning ogʻzida kurak olib, qor kuradim, qorni koʻksimgacha qazidim, sira yerga yetmasdi. Biroz shamoldan pana boʻldi, o'sha yerda o'tirdim. Har qancha: «G'orga kiring» deyishsa ham kirmadim. Barcha el gorda va bo'ronda, men issig uyda va istirohatda o'tiramanmi deb o'yladim. Munda barcha el tashvish bilan mashaqqatda, men munda uygu bilan farogʻatda bo'laymi?! Bu muruvvat va hamjihatlikdan viroq ishdir. Men ham har tashvish va mashaqqat boʻlsa koʻrayin, har nechuk el togat gilib tursa, turayin. Bir forsiy magol bor: «Do'stlar bilan birga bo'lgan o'lim to'ydir». O'shanday qor quyunida oʻzim qazigan - yasagan chuqurda oʻtirdim. Xufton namozigacha qor shunday tez yogʻdiki, men engashib oʻtirgan edim, orgam, boshim va quloqlarim ustiga toʻrt enlik qor yogʻdi.

Oʻsha kecha qulogʻimga sovuq ta'sir qildi. Xufton namozi payti gʻor ichini yaxshi kuzatganlar «Gʻor juda kengdir. Bunda hammaga yetarli joy bor», — deb qichqirishdi. Buni eshitishim bilan, ustimdagi qor-morni silkib gʻorga kirdim. Gʻor yaqinidagi yigitlarni ham taklif qildim. Qirq-ellik kishiga yetadigan farogʻatli joy bor ekan. Yeguliklar: quritilgan et, qovurdoq, kimda nima boʻlsa borini keltirdilar. Shunday sovuq, qor va boʻronda ajab issiq, bexatar va farogʻatli yerga keldik.

Ertasi saharlab qor va boʻron turdi. Ertasiga koʻchib oʻsha yoʻsin bilan qor tepib, yoʻl yasab, dovon ustiga chiqdik. Yoʻl ham qirlab yuqoriga chiqarkan. Koʻtali Zarrin (Zarrin dovoni)

der ekanlar. Biz yuqoriga chiqmay dara ichi bilan pastga yoʻnaldik. Dovonning tubiga yetgunimizcha kun kech boʻldi. Dara ogʻzidayoq qoʻndik. Oʻsha kecha juda qattiq sovuq boʻldi. Koʻp mashaqqat va uqubat bilan u tunni oʻtkazdik. Koʻp kishining qoʻl-oyogʻini sovuq urdi. Kepakning oyogʻini, Suyunduk turkmanning qoʻlini, yana Axiyning oyogʻini oʻsha kecha sovuq oldi. Ertasiga dara quyisidan yurdik. Yoʻlning bu emasligini bilib, koʻrib, tavakkal qilib, dara quyisidan yurildi. Yomon uchma, sekirtma yerlardan tushildi. Namozshom paytida daraning ogʻziga chiqdik.

Bu dovonda buncha katta qor bor payti kishi undan oʻtganini, bu dovondan oshib oʻtmoq kishining koʻngliga kelganini bironta qari-yoshi ulugʻ eslayolmaydi. Garchi katta qordan bir necha kun anchagina tashvish koʻrgan boʻlsak-da, lekin oxiri ushbu katta qor tufayli oʻzimizni manzilga yetkizdik. Chunki bunday katta qor boʻlmasa, oʻshanday yoʻlsiz uchma va sekirtmadan kim oʻta olardi?! Ehtimol, katta qor boʻlmasa, avvalgi uchmadayoq barchaning ot va tuyasi batamom qolib ketgan boʻlardi.

Har nek-u badeki dar shumorast, To darnigari salohi korast.

(Mazmuni. Har bir yaxshi-yomonlikni mulohaza qilib koʻrsang, hayot uchun xayrli ishlarga sabab boʻladi.)

Xufton payti Yakka Oʻlangga¹ kelib tushdik. Yakka Oʻlang eli biz kelib tushgandayoq xabar topdilar. Issiq uylar, semiz qoʻylar, otga oʻt va pichan benihoya, oʻt yoqmoqqa oʻtin va tezak behad hisobsiz edi. Oʻshanday sovuq va qordan qutulib, bunday keng va issiq uylar topmoq, unday mashaqqat va balodan xalos boʻlib, buncha koʻp non va semiz qoʻylar topmoq bir huzurdirkim, buni bunday mashaqqatlarni koʻrganlar biladi, shunday bir farogʻatdirki, buni oʻshanday balolarni boshdan kechirganlar fahm qiladi. Xotirjam va koʻngil tinch holda bir kun Yakka Oʻlangda turdik...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yakka Oʻlang – Bomiyondagi joy nomi.

... Ertasi ertalab Langardan otlanib, Ushturshahr¹ toʻgʻrisida tushdik. Undan sahar otlanib, tushga yaqin Gʻurband tor togʻ oraligʻidan chiqib, koʻprik boshida tushdik. Ot sugʻorib, otni tindirib, peshin namozi chogʻi koʻprik boshidan otlandik. Tutqovulgacha qor yoʻq edi. Tutqovuldan oʻtib borganimiz sari qor kattaroq boʻldi. Zimma Yaxshi bilan Manor orasida shunday sovuq ediki, umr boʻyi muncha sovuqni koʻrmagan edik. Ahmad yasovul bilan Qora Ahmad yurtchi yana Kobuldagi beklarga yuborildi. Oʻsha va'da muddati oʻtib, togʻ etagida toʻxtab, sovuqdan betoqat boʻlib, oʻtlar yondirib isindik.

Oʻt yondirar vaqti boʻlmasa-da, sovuq zarbidan betoqat boʻlib, oʻt yondirildi. Tongga yaqin Manor togʻi etagidan otlandik. Manor bilan Kobulning orasida qor otning tizzasigacha kelardi. Qatqaloq boʻlgandi, yoʻldan chetga chiqqan kishi qiynalib yurar edi. Bu oraliqdan tizilishib keldik. Shu bois farz vaqtida Kobulga zoʻrgʻa yetdik. Bibimohroʻyga yetishimizdan burunroq arkdan katta oʻt chiqdi. Ma'lum boʻldiki, xabar topishibdi. Sayyid Qosimning koʻprigiga yeta solib, Shirim tagʻoyi bila hujumchi qism kishisini Mullo Boboning koʻprigi tomonga yubordik. Soʻl qanot va markaz Bobo Loʻli yoʻliga tushdik. U mahallar Xalifa bogʻining oʻrnida bir kichikroq bogʻcha boʻlardi. Ulugʻbek mirzo (Kobuliy) solgan edi. Langar yoʻsinlik. Daraxt-yogʻochi qolmagan boʻlsa-da, ihotalangan edi. U yerga Mirzoxon egalik qilardi.

Muhammad Husayn mirzo² Ulugʻbek mirzo solgan Bogʻi Bihishtda edi. Men Mullo Bobo bogʻining koʻcha tarafidagi qabristonga yetib edimki, shoshilib, ilgarilab ketganlarni urib, qaytarib bizga tomon haydadilar. Ilgari borib Mirzoxon oʻtirgan hovliga kirganlar toʻrt kishi edi. Biri — Sayyid Qosim eshikogʻa, ikkinchisi — Qanbar Ali Qosimbek, uchinchisi — Sherquli qorovul moʻgʻul, toʻrtinchisi Sherqulining jamoatidan Sulton Ahmad moʻgʻul edi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ushturshahr – Kobul yaqinidagi shahar nomi.

 $<sup>^2</sup>$  Muhammad Husayn mirzo — Husayn Boyqaroning oʻgʻillaridan biri.

Bu to'rt kishi boriboq, tortinmasdan Mirzoxon o'tirgan hovliga kiradilar, to's-to'polon boshlanadi. Mirzoxon bir otga minib qochib chiqadi. Abulhasan qoʻrbegining inisi Muhammad Husayn ham Mirzoxonga navkar bo'lgan edi. Bu to'rt kishidan Sherqulini chopib yiqitishadi. Boshini kesish paytida gutulib ketadi. Bu to'rt kishi gilich veb, o'g veb, varador bo'lib, o'sha yerda bizga qo'shildilar. Ko'chada otlik el tigilib, to'xtab goldi, na ilgari yura olardilar, na keyinga qayta oladilar. Men yaqinimdagi yigitlarga: «Otdan tushinglar, tashlaninglar!» – dedim. Do'st Nosir, Xoja Muhammad Ali kitobdor, Bobo Sherzod, Shoh Muhammad va vana bir necha yigit otdan tushib, borib, oʻq otdilar. Yov qochaverdi. Qoʻrgʻondagilarga koʻp koʻz tutdik. Urush payti yetib kelishmadi. Yovni qochirgandan soʻng birin-ketin chopib kela boshladilar. Hali Mirzoxon oʻtirgan chorbogʻga kirib ulgurmagan ham edimki, qoʻrgʻondagi eldan Ahmad Yusuf, Sayyid Yusuf keldi. Men bilan hamroh bo'lishdi. Mirzoxon o'tirgan bog'ga kirdik. Koʻrdim. Mirzoxon – yoʻq. Qochib ketibdi. Tezdanoq gaytdim. Ahmad Yusuf mening ortimda edi. Chorbog'ning eshigidan Do'st Saripuliy piyoda qilich yalang'ochlab kirib keldi. U Kobulda mardonaligi tufayli hurmat-e'tibor topgan, o'sha yerda Kobulda soqchi dasta boshlig'i mansabiga qo'yilgan edi. U menga tik qarab bostirib kelardi. Men sovut kiygan edim. Kamarband bogʻlamagandim. Dubulgʻa ham kiymagan edim. Bir necha marta: «Hay Do'st, hay Do'st!» - deb gichgirdim, Ahmad Yusuf ham gichgirdi. Sovuq va gorda yuraverib o'zgarganimdanmi, yo meni tanimadi, yo urush g'azabidan, tortinmay yalang bilagimga qilich soldi. Tangri inoyati edi. Qil uchicha ta'sir qilmadi.

> Agar tigʻi olam bijunbad zi joy, Naburrad rage to naxohad Xudoy.

(Mazmuni. Agar olam tigʻi qoʻzgʻalsa ham, Xudo xohlamasa biror tomirni kesolmaydi.)

Men ushbu duoni oʻqigan edim. Uning xosiyati boʻldi, Tangri taolo bu falokatni daf qildi va bu menga yoʻnalgan baloni bartaraf qildi...

U yerdin chiqib Muhammad Husayn mirzo oʻtirgan Bogʻi Bihishtga keldim. Muhammad Husayn mirzo qochib chiqib, yashirinibdi. Muhammad Husayn mirzo o'tirgan bog'chaning raxnasida yetti-sakkizta oʻq-yoylik kishi turibdi. Men bu kishilarning ustiga otimni niqtab bordim, toʻxtamay qochaberdilar. Men yetib, biriga qilich soldim. Shunday yumalab ketdiki, boshi uchib ketdimikan deb o'yladim. O'tib ketdim, men qilich solgan kishi Mirzoxonning ko'kaldoshi Tulak ko'kaldosh ekan. Qilich yelkasiga tushibdi. Muhammad Husayn mirzo o'tirgan uylarning eshigiga yetganimda tom ustidan bir mo'g'ul, mening navkarim edi, uni tanirdim, tik turgan holda yuzimga qarab yoy tortdi. U tarafdan, bu tarafdan: «Hay, hay, podshohdir!» – dedilar. Oʻqni qaytarib sadoqga solib qochdi. Oʻq otishdan ham ish oʻtgan edi. Mirzosi va sardorlaridan qochgani qochdi, qoʻlga tushgani tushdi. Ushbu verda kim uchun ham oʻq otardi? Men hurmat-e'tibor qilib Ningnahor<sup>1</sup> tumanini inoyat qilganim Sulton Sanjar barlos ham bu fitnada ular bilan sherik edi. Tutib, bo'ynini bog'lab keltirdilar. Iztirob bilan: «Hoy, menda ne gunoh?!» – deb gichgirardi.

«Gunoh bundan ortiq boʻladimi? Sulton Sanjar barlos bu jamoat bilan hamjihat va kengashdoshlardan bir ulugʻrogʻi sen boʻlsang!

Xon dodamning volidasi Shohbegimga jiyan boʻlar edi. Bunday sharmanda qilib sazoyi qilmang, bunga oʻlim yoʻqdir!» — deb buyurdim.

Bundan chiqib qoʻrgʻonda qolgan beklardan biri Ahmad Qosim koʻhburni² bir dasta yigitlar bilan Mirzoxonning ortidan yubordim. Ushbu Bogʻi Bihisht yonida Shohbegim va Xoʻb Nigorxonim chodirlar qurib oʻtirgan edilar. Bu bogʻdan chiqib, Shohbegimni va xonimni koʻrgani bordim. Shahar eli va sayoq-salpilar hujum qilib, burchak-burchakda elni tutmoq-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ningnahor – Kobuldagi tumanlardan birining nomi.

 $<sup>^{2}</sup>$  K oʻ h b u r – togʻkesar.

qa, mol talamoqqa yoʻl qoʻyibdilar. Kishilar qoʻyib, barcha talonchilarni urib-surib chiqardik.

Shohbegim va xonim bir uyda oʻtirgan edilar. Doimgi yerda tushib, borib burungidek adab va ta'zim bilan koʻrishdim. Shohbegim va xonim behad, beqiyos iztirobda, xijolatdan boshlari egik xijil edilar. Na ma'qul uzr ayta oladilar, na durustroq hol-ahvol soʻrashga botina oladilar. Bulardan umidim bunday emas edi. Bu fitnachi guruh har qanday badbaxtlik niyatida boʻlsalar ham, begimning, xonimning soʻzlariga quloq solar edilar! Mirzoxon ham, Shohbegimning tugʻishgan nevarasi, kecha va kunduz begim qoshida edi. Mirzoxon agar bularning soʻzlariga kirmasa, uni qoʻymay oʻzlarining qoshida saqlasa ham boʻlardi.

Necha martalab zamona notinchligidan va davron murosasizligidan, taxt va mamlakat, navkar va savdardan ayrilib, ularga iltijo etdim. Onam ham bordi, hech qanday hurmat-e'tibor va shafqat koʻrmadik. Mening ukam Mirzoxonning va onasi Sulton Nigorxonimning oʻz ma'mur viloyatlari bor edi. Men va onam, hali viloyat nari tursin, bir kent va bir necha qush egasi boʻla olmadik. Mening onam – Yunusxon qizi va men – nabirasi emasmidim? U tabaqadan kim mening dargohimga tushsa, qoʻlimdan kelgancha qarindoshlik va yaxshilikni joyiga keltirdim. Chunonchi, Shohbegim keldilar, Kobulning a'lo yerlaridan Pamgʻonni berdim. Yana har xil farzandlik burchi va xizmat koʻrsatishda kamchilikka yoʻl qoʻymadim.

Sulton Saidxon – Koshgʻar xoni besh-olti yayov-yalang bilan keldi. Tugʻishgan ukalarimdek koʻrib, Lamgʻon tumanlaridan Mandirovar tumanini berdim. Shoh Ismoil Shayboniyxonni Marvda yenggan mahali, Qunduzga oʻtganimda, Andijon viloyati men tomonga boqib, ba'zi qoʻrgʻonbegilarini quvib, ba'zi yerlarini berkitib, menga kishi yubordilar. Men Sulton Saidxonga barcha navkarimni topshirib, koʻmak qoʻshib, tugʻilib oʻsgan yerim Andijon viloyatini unga bagʻishlab, xon qilib yubordim.

Hozirgacha ham u tabaqadan kim kelmasin, oʻz tugʻishganlarimdek koʻrdim. Chunonchi, Chin Temur Sulton, Eson Temur Sulton, Toʻxta Sulton va Bobo Sulton shu paytlarda mening qoshimdadirlar. Barchani oʻz tugʻishganlarimdan yaxshiroq koʻrib, hurmat-e'tibor va shafqatlar qilganman.

Bu bitilganlardan maqsad shikoyat emas, rost voqealarni yozayotirman. Bu yozilganlardan maqsad oʻzimning ta'rifim emas, haqiqiy voqea bayonini tahrir etganman. Chunki bu paytlarda shunga qaror qilinganki, har soʻzning rosti bitilgay va har ishning haqiqiy voqeiy bayoni tahrir etilgay. Zotan, otaogʻadan har qanday yaxshilik va yomonlik koʻrgan boʻlsam yozdim. Qarindosh va begonada har qanday ayb va fazilatlar sodir boʻlgan boʻlsa, tahrir ayladim. Oʻquvchi ma'zur tutsin va eshituvchi e'tiroz qilmasin.

Bu yerdan turib Mirzoxon oʻtirgan chorbogʻga kelib, viloyatlarga, aymoqlarga va yaqin-yiroqlarga fathnomalar – zafar maktublari yuborildi. Undan soʻng otlanib arkka keldim. Muhammad Husayn mirzo qoʻrquvdan xonimning toʻshakxonasiga qochib kirib, toʻshakning boʻgʻjamasiga oʻzini bogʻlatipti. Qoʻrgʻondagilardan Mirim devon va yana ba'zilarni bu uylarni axtarib, Muhammad Husayn mirzoni topib kelish uchun yubordik. U xonimning eshigiga kelib, qoʻpolroq, odobsizroq soʻzlar aytibdi. Har holda, Muhammad Husayn mirzoni xonimning to'shakxonasidan topib, arkda mening qoshimga keltirdilar. Men burungidek ta'zim qilib o'rnimdan turdim, uncha qoʻpollikka bormadim. Muhammad Husayn mirzoni bunday xunuk va tuban harakatga qadam qoʻygani, bunday g'avg'o va fitna ishlarga bosh qo'shgani uchun burda-burda gilsam o'rinli edi. Orada, har holda, garindoshchilik bor edi: mening tugʻishgan xolam Xoʻb Nigorxonimdan oʻgʻil-qizlari bor edi. Bu huquqni eslab, Muhammad Husayn mirzoni ozod gildim. Xuroson sari ruxsat berildi. Bu muruvvatsiz va Hagni tanimaydigan kishi mening bunday yaxshiligimni, ya'ni jonini omon qoldirganimni butkul unutib, Shayboniyxon qoshida mendan g'iybat va shikoyatlar qilibdi. Oz fursat o'tmay Shayboniyxonning oʻziyoq uni oʻldirib, jazosiga yetkazdi.

> Tu bad kunandayi xudro ba roʻzgor supor, Ki roʻzgor turo chokarest kinaguzor.

(Mazmuni. Sen oʻzingga yomonlik qilganni hayot izmiga topshir. Bil: hayot qasoskor mulozimingdir.)

Mirzoxonning ortidan yuborilgan Ahmad Qosim koʻhbur va yana bir necha yigitlar Qargʻabuloq qirlarida Mirzoxonga yetadilar. U qocha ham olmasdi, qoʻl koʻtarishga ham quvvat va jur'ati yoʻq edi, olib keldilar. Men eski devonxonaning sharqi-shimoliy tomonidagi ayvonda oʻtirgandim. Men: «Kel, koʻrishaylik», — dedim.

Dovdiraganidan egilib kelguncha ikki marta yiqildi. Koʻrishganidan soʻng, yonimga oʻtqazib, koʻnglini koʻtardim. Sharbat keltirdilar. Mirzoxondan vahimani ketkizish uchun sharbatni avval oʻzim ichib, soʻng unga berdim. Mirzoxon tomoniga oʻtgan sipohiy va el, moʻgʻul va chigʻatoy vahimada, ham notinch edilar. Shu bois ehtiyot chorasi sifatida Mirzoxonni egachisining uyidagina boʻlishini buyurdik. Ushbu fitnaga bosh qoʻshgan el va ulusdan hanuz xavf va ikkilanish bor edi. Mirzoxonning Kobulda qolishini ma'qul koʻrmay, bir necha kundan soʻng u Xuroson tomonga joʻnatildi.

Ularga ruxsat bergandan soʻng Boron, Choshtuba va Gulbahor togʻ etaklari sayriga bordik. Bahorda Boron choʻli, Choshtuba dashti va Gulbahor etaklari juda fayzli boʻladi. Sabzasi Kobul viloyatining oʻzga yerlariga qaraganda xiyla yaxshi boʻladi: turli-tuman lolalar ochiladi. Bir marotaba lola navlarini sanashlarini buyurdim: oʻttiz toʻrt nav lola chiqdi. Chunonchi, bu yerlar ta'rifida bir bayt aytilgan edi:

Sabza-vu gullar bila jannat boʻlur Kobul bahor, Xossa bu mavsumda Boron yozisi-yu Gulbahor.

Ushbu sayrga kelganda, bu gʻazalni yozib tugatdim:

Mening koʻnglumki gulning gunchasidek tah-batah qondur. Agar yuz ming bahor oʻlsa, ochilmogʻi ne imkondur?

Darhaqiqat, bahorda sayr qilmoqqa, qush solmoqqa va qush otmoqqa bu yerlardek joylar kam uchraydi. Shuning uchun Kobul va Gʻazni viloyatining ta'rif va tavsifida biroz soʻz yuritildi.

Ushbu yili Nosir mirzo va uning qoʻlidagilar muomalasi va ishlaridan Muhammad qoʻrchi, Muborakshoh, Zubayr va Jahongir singari Badaxshon beklari ranjidilar, hatto yov boʻldilar. Barcha ittifoq boʻlib, lashkar tortib, Koʻkcha daryosining Yaftal va Rogʻ tomonidagi tekislik orqali otliq-yayovni yigʻib, saf tuzib qirlar boʻylab Hamchonning yaqiniga keldilar. Nosir mirzo va qoshidagi tajribasiz yigitlar andisha va mulohaza qilmay, bular bilan qirlarga kelib urush qiladilar. Yeri oʻydim-chuqur, piyodalari lashkar bir-ikki marta ot solganida toʻxtab urib qaytaradilar; biroq dosh bera olmay, qochadilar. Badaxshonliklar Nosir mirzoni yengib, bor narsalarini talontoroj qildilar.

Nosir mirzo yaqinidagilar bilan yengilib, talanib, Ishkamish va Norin bilan Kelogoyga borib, Qizilsuvning yuqorisidan oʻtib, Obdara yoʻli bilan kirib, Shibartu dovonidan oshib, Kobulga yetmish-saksonta talangan, oldirgan, och-yalangʻoch navkar-savdari bilan keldi.

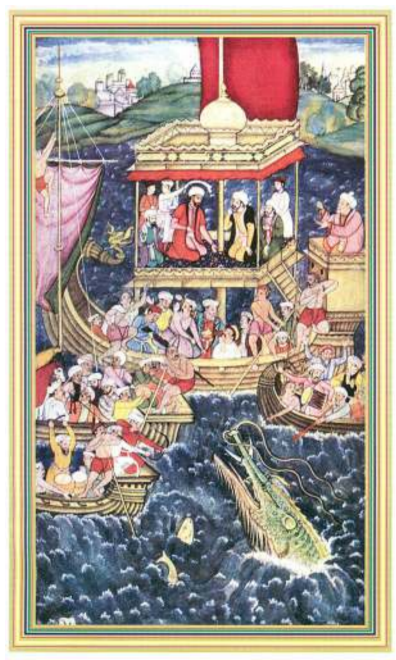
Qodir Ollohning ishini qarangki, bundan burun ikki-uch yil Nosir mirzo tamom el va ulusni koʻchirib, haydab, Kobuldan yovlashib chiqib, Badaxshonga borib, dara va qoʻrgʻonlarni berkitib, ne xayollar bilan yurardi. Burungi qilmishlaridan boshi quyi egilgan va xijil, oʻzining sotqinligidan sharmanda va xijolat boʻlibdi. Men ham hech narsani yuziga solmadim. Yaxshi soʻrashib-netib xijolatdan chiqardim.

## Toʻqqiz yuz oʻttiz oltinchi (1529) yil voqealari

Muharram oyining oʻn uchinchisida, seshanba kuni Shihobiddin Xisrav bilan Shayx Muhammad Gʻavs Gvaliyardan Rahimdodning gunohlarini soʻrab keldi. Darveshvash va aziz inson edi. Rahimdodning gunohini u kishiga bagʻishlab, Shayx Guran bilan Nurbek Gvaliyarga yuborildi. Gvaliyarni bularga topshirib...

... Bularni koʻmakka yubordik. Keyin Muhammad Ali Jangjang joʻnatildi. Ilgari borishi tayinlangan Mullo Muhib Ali

 $<sup>^{\</sup>scriptscriptstyle 1}$  G v a l i y a r  $\,-\,$  Hindistondagi joy nomi.



Boburning «Osoyish», «Oroyish», «Gunjoyish» va «Farmoyish» nomli qayiqlari. «Boburnoma»ga ishlangan miniatyura

askarlari yetib borgunicha, Abdulaziz ularni joyidan quvlab, bayrogʻini olib, Mullo Ne'mat, Mullo Dovud, Mullo Opoqning ukasi va yana bir necha kishini qoʻlga tushirib, shahid qilibdi. Bular yetib borishgach, Muhib Alining togʻasi Zohir Tabariy bostirib borib jang qiladi, lekin unga yordam yetib bormaydi, Zohirni oʻsha yerdayoq qoʻlga oladilar, Muhib Ali ham urush payti otdan yiqiladi. Boltu yon tarafdan kirib, Muhib Alini olib chiqadi. Bir kuroʻhgacha bularning ortidan quvib keladilar. Muhammad Ali jang-jangning qorasi koʻringach, toʻxtaydilar. Bizga dushmanning odamlari yaqin kelib qoldi degan xabarlar ketma-ket kela boshladi. Jiba¹ kiyib, otlarga kejim² solib, qurollanib jangga otlandik. Aravalarni tortib kelishlarini buyurdim. Bir kuroʻh yoʻl bosdik. Dushman odamlari orqaga qaytgan ekan.

Daryoyi Xoʻrd kattagina koʻl edi. Suvning tashvishini qilib shu yerda toʻxtadik. Aravalarni oldinga istehkom qilib, zanjirlar bilan ularning gir atrofini bogʻlab chiqdik. Raana Sangaa³ benihoya koʻp jangchilari va qoʻshini bilan oldinga yurish boshladi. Hinduston odatiga koʻra, yuz mingni bir lak⁴ va yuz lakni bir karoʻr⁵ deb aytadilar. Uning jangchilari va lashkari ikki mingga, viloyati oʻn karoʻrga yetgan ediki, unga bir lak otliq joylashib, yashashi mumkin edi. Hech bir urushda unga yordam qilmagan, itoat etmagan va va'dalashmagan bosh va boshliqlar unga qoʻshilib, uning hukm-u farmonlarini bajara boshladilar.

Uning lashkari tafsiloti mana bunday: Raay Sing va Sarangpur hukumatining egasi Salohiddinda oʻttiz ming otliqqa yetadigan yer va suv bor edi. Raval Uday Sing Bagariy oʻn ikki ming otliqqa ega edi. Mevatning hokimligi qoʻlida boʻlgan Hasanxon Mevatiyning oʻn ikki ming, Bahodir Hamloydariyning toʻrt ming va Satraviy Keychiyning olti ming,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jiba – metalldan toʻqib yasalgan qadimgi urush kiyimi, jeva, sovut.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kejim – urush vaqtida otga kiydiriladigan oʻq oʻtmas maxsus sovut.

 $<sup>^3</sup>$  R a a n a  $\,$  S a n g a a  $\,$  - rojput, Boburning Hindistondagi eng kuchli raqibi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lak – yuz ming.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Karo'r – bir million.

Jarmal Param Dev va Mevat hokimining toʻrt ming va Bir Sing Dev Chavhanning toʻrt ming otliqqa yetadigan yer-suvi bor edi. Sulton Iskandarning oʻgʻli Mahmudxonning, garchi viloyati boʻlmasa ham, sardorlikni havas qilib, oʻn ikki ming otliq lashkarni saqlardi. Bular hisoblab chiqilsa, dushman ikki ming lak kishiga yetib qoladi.

Dushmanning kelishini sezib, o'z qarorimizni qabul qilib, askarlarni shunday safladik. Markazga podshoh huzuridagi xos otliq askarlar qoʻyildi, markazning oʻng qanotiga Chin Temur Sulton, Mirzo Sulaymon, Xoja Do'st Hovand, Yunus Ali, Shoh Mansur barlos, Darvesh Muhammad sorbon, Abdullo kitobdor va Do'st eshikog'ani boshqa amirlar bilan qo'yishga qaror qildik. Chap qanotiga sulton Bahovuddin Bahlul Lo'diyning o'g'li Alovuddin, Shayx Zayn Xavofiy, Nizomiddin Ali xalifaning oʻgʻli Amir Muhib Ali, Qoʻchbekning ukasi Turdibek, Qo'chbekning o'g'li Sherafgan hamda Oroyishxon, Xoja Husavn va boshqa kishilarimizni safladik. Oʻng qanotga o'zimiz turib, Hinduston amirlaridan Xonixonon Dilovarxon, Malikdod Karaniy va Shayx Guran kabi kishilarni xizmatimizda ushlab turdik. Oʻng qanotga yana Qosim Husayn Sulton, Ahmad Yusuf oʻgʻloqchi, Hindubek qavchin, Xisrav koʻkaldosh, Qivombek, Oʻrdushoh, Vali xozin, Qaroqoʻzi va Marquli Siystoniy va Xoja Pahlavon Badaxshiy va Abdushukur hamda Malik Qosim Bobo Qashqa, uning ukasi boshqa moʻgʻul bahodirlari bilan tayinlandi. Ularning ortidan Mirhama, Muhammadiy ko'kaldosh, Xojagi Asad bir necha yigit bilan mo'ljallandi. Chap qanotning o'ng qo'li belgisi qilib Mahdiy Xoja, Muhammad Sulton mirzo, Mahdiy Sultonning oʻgʻli Odil Sulton, Abdulaziz miroxoʻr va Muhammad jangjang, Qutluqqadam qarovul, Shoh Husayn Yorakiy, Jonibek atka va Hinduston amirlaridan Sulton Alovuddinning oʻgʻillari Jalolxon va Kamolxon hamda Alixon, Shayxzoda Farmuliy, Nizomxon Bayana, Mo'min atka, Rustam turkman saroydagi xos amaldorlari bilan, boshqa bahodirlar, gʻoziylar ixlos bilan saflanib, urushga bel bogʻladilar.

Nizomiddin Ali Xalifaga Rum gʻazoti tartibida lashkarlarimiz oldida boradigan miltiqlilar va ra'dandozlarni¹ pana qilish uchun aravalarni keltirib zanjir bilan bogʻlashlarini buyurdik. Sulton Muhammad baxshiga yaqinimizda turish buyurildi. Zarur ish chiqib qolganida unga buyurishimizni, u esa yasovullar va tovachilarga aytishi, ular esa boshliqlariga yetkazishini tayinladik. Lashkarning yurishi tartibga solingach, boshliqlar oʻz qoʻli ostidagi askarlari bilan borib, joy-joylariga turdilar. Undan keyin biz: «Buyruq boʻlmagunicha oʻrnidan biror kishi qoʻzgʻalmasin va to ruxsat bermagunimizcha maydonga kirib jang boshlamasin», – deb farmon berdik.

Kunning birinchi posi² oʻtishi bilan chap va oʻng qanotlarda shunday urush boʻldiki, goʻyo zaminni zilzila va zamonni toʻpolon bosdi. Dushman bizning oʻng qanotimizdan kirib kelib, Xisrav koʻkaldosh va Malik Qosim Bobo Qashqaga qarshi hujumga oʻtdi. Chin Temur Sultonga ularga koʻmak berish uchun yetib borish buyurildi. U jasorat koʻrsatib, dushmanni quvib, qoʻriqchilari safini buzib, ularni markaz qoʻshini yaqiniga surib borib qoʻydi va bu gʻalabaning mukofotini uning nomi bilan atadik. Mustafo Rumiyga aravalarni markazdan oldinroqqa eltish buyurildi. Miltiq va zarbzan bilan dushman lashkarini toʻxtovsiz oʻqqa tutdilarki, bahodirlarning koʻngillari yorishdi. Dushmandan juda koʻpchiligining tanasi yer bilan bitta boʻldi – ularni fano yeli olib ketdi.

Lekin voqea shunday boʻlgan ediki, Raana Sangaaning lashkari saf-saf boʻlib kelaverardi. Men ham odamlarimdan yaxshilarini terib-terib olib, bir-birining ortidan yordamga yuborardim. Dastlab Qosim Husayn Sulton, Ahmad Yunus va Qivombekka farmon berdim. Undan keyin Hindubek qavchinga farmon berdim. Soʻngra Muhammad koʻkaldosh va Xojagi Asadga hukm qildim. Undan soʻng Yunus Ali, Shoh Mansur barlos va Abdullo kitobdor, ularning ortidan Doʻst eshikogʻa va Muhammad Xalil axtabegi koʻmakka yuborildi. Dushmanning oʻng qanotidagi askarlari bizning javongʻorga hujum qildi va har safar bizning ixlosi baland gʻoziylarimiz dushman-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ra'dandoz – olov otadigan qurolni boshqaruvchi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pos – kun (sutka)ning sakkizdan biri.

ning bir to'dasini o'q yomg'iri bilan yerga sanchardi. Qolgan qismini esa qilich va xanjar chaqmog'i bilan to'ppa-to'g'ri jahannamga ravona qilardi. Mo'min atka, Rustam turkman, Mullo Mahmud, Ali atka, Muhammad Sulton mirzo, Odil Sulton, Abdulaziz miroxoʻr, Qutluqqadam qarovul, Muhammad Ali jang-jang va Shoh Husayn Borakiy mo'g'ul g'onchi qo'l bilan urushga tushib, bir joyda qattiq olishdilar. Xoja Hasan devon devoniylar (mahkamadagilar) bilan koʻmakka ketdi. Barcha bahodirlar jon olib, jon berib kurashib, dushmandan qasos oldilar. Chunki dushmanning koʻpligidan urush uzoq choʻzildi. Xos xizmatkorlar aravalar ortida xuddi zanjirdagi sherdek turishardi. Ularga markazning oʻng va chap taraflaridan miltiqlilarni oʻrtaga olib jang qilishlarini buyurdim. Bu yigitlar xuddi zanjirni gʻajib, uzib chiqqan sherdek oʻz boshiga tushganini koʻrib, oʻzlarini kofirlar toʻdasiga urib, qo'llaridan nimaiki kelsa, qildilar. Nodir ul-asr Ali Quli qo'li ostidagilar bilan markaz oldida turdi, uning odamlari miltig, zarbzan va tosh otish bilan band edilar.

Oarasak, dushmanning vengilishi ancha choʻzildi. Markazdagi aravalarning oldinroqqa yurishiga buyruq berdik. Oʻzimiz ham uning ortidan yurdik. Qoʻriqchilarim oʻng va soʻl tarafdan o'ng va chap ganotlarga garab, oldinga intilib, dushmanga hamla qildilar. Shunday urush-jang boʻldiki, bizning oʻng va chap tomonlardagi qoʻshinimiz dushmanning oʻng va chap taraflaridagi qoʻshinini surib borib, bir joyda toʻxtab urushdilar. Dushman qoʻlidan hech ish kelmay, hayot iplarini kuydirib, bizning o'ng va chap qanotdagi jangchilarimizga hujum qilib, oʻzlariga juda yaqinlashtirdilar. Oyogʻimizda mustahkam turganimiz uchun dushmanning turishga majoli qolmay, beixtiyor qocha boshladi. Koʻpchiligi oʻsha maydonda jon berib, jahannamga ravona bo'ldi. Qolgan oz qismi sarosimaga tushib, qum sahrosiga qochdi. Hasanxon Mevatiyga oʻq tegib, fano gardiga aylandi. G'animning Raval Uday Sing, Manikchand Chavhan, Raay Chandarban, Dilpat Raay, Kangar va Karamsing kabi boshliqlari yoʻqlik yoʻlining gʻubori boʻldilar. Bir necha ming kishi askarlarimiz otlari tuyogʻi ostida poymol boʻldi. Muhammad koʻkaldosh, Abdulaziz miroxoʻr, Olamxon va yana bir necha amirlarga Raana Sangaaning ortidan ta'qib qilib borish buyurildi. Mening o'zim ham bir necha kuro'h quvlab bordim, Raana Sangaaning boshiga qorong'i kun tushdi.

To shu kecha kirgunicha dushmandan xotirjam boʻlib, maqsadimizga yetib qaytdik. Bir necha soatdan keyin manzilga yetib bordik. Taqdirda boʻlmagani uchunmi, u kofirni qoʻlga tushirolmadik. Ortidan yuborilgan kishilar gʻayrat qilmabdilar. Bularga ishonib oʻtirmay, oʻzimiz ta'qib qilishimiz kerak edi deb pushaymon boʻldik. Fozil bilimli kishilarimizdan Shayx Zayniddin bu gʻalabaga «podshohi islom» degan ta'rixni topdi. Kobuldan Mir Gisu ham shu ta'rixni bitib yuboribdi. Ilgarigi mana shunday gʻalabalarimizdan biri Dipalpur fathiga ikki kishi «vas'ati rabi ul-avval» degan ta'rixni topdi.

Bu fath mana shunday qoʻlga kirgach, Raana Sangaaning ortidan viloyatiga ta'qib qilib borishga sabab yoʻq edi. Lashkarni toʻxtatib, Mevatni zabt etishga himmat qildik. Muhammad Ali jang-jang, Ali Guran va Abdumalik qoʻrchini juda koʻp odam bilan Ilyosxonning ustiga yubordik. U ikki daryo orasida bosh koʻtarib, Koʻyil shaharchasini jang qilib egallagandi. Koʻyil shaharchasining hokimi Kichik Alini ushlab, bandi qilib qoʻygan ekan. Biz joʻnatgan qoʻshin yetib borganida dosh berolmay, qochibdi. Bir necha kundan keyin Ograga yetib bordik. U yerga kirishimiz bilan bu baxtiqaroni bogʻlab, chirmab olib keldilar. Jazosini oldi.

Undan keyin Mevat taraflarga borish kerak degan fikrga keldik. Rajab oyining oltinchisida, chorshanba kuni Mevat hokimligi joylashgan Alvarga bordik. Uning xazinasini osonlik bilan qoʻlga kiritdik. Bu viloyat ham himoyamizdagi mamlakatlar qatoriga oʻtgach, biz poytaxtga qarab yoʻl oldik. Muhammad Humoyunga Kobul va Badaxshonga ketishiga ruxsat berib, oʻzimiz markazga boradigan boʻldik.

Toʻqqiz yuz oʻttiz toʻrtinchi yili Xon mirzo olamdan oʻtdi. Badaxshon hukumatini koʻzimizning nuri Muhammad Humoyunga berib edik. Oʻsha yili rajab oyining toʻqqizinchisida Muhammad Humoyunga oʻsha mamlakatga borishga ruxsat berildi. Shu paytlari Biban afgʻon bosh koʻtargan edi. Qosim

Husayn Sulton, Muhammad Qosim Bobo Qashqa, Abdullamuhammad nayzador, Husaynxon hamda Hinduston amirlaridan Alixon Farmuliy, Malikdod Karaniy, Tatarxon va Xonijahonni Muhammad Sulton mirzoga yoʻldosh qilib yubordik. U badbaxt qoʻshin tayinlanganini eshitib, boshini qoʻliga olib dunyodan chiqib ketadi.

Oʻzimiz oʻsha yilning oxirlarida Fathpur va Bariyni aylanib, Ograga keldik. Toʻqqiz yuz oʻttiz toʻrtinchi yili Koʻyilni tomosha qilishga bordik. U yerdan Sanbalga ovga chiqdik. Koʻhistonni sayr qilib, dor ul-xilofaga keldik. Safar oyining yigirma sakkizinchisida Faxrijahonbegim va Xadicha Sultonbegim bola-chaqasi bilan Kobuldan keldilar. Biz kemaga tushib, ularni kutib oldik va vaqtni yaxshi oʻtkazdik.

Biroz vaqtdan soʻng Chanderiy hokimi Mediniy Rav va Raana lashkar yigʻayotgan emish degan xabar keldi. Bunday xabarlar yetib kelishi bilan olti-yetti ming yigitni Chin Temur Sultonga yoʻldosh qilib, Kalpiy hududidan Chanderiyga yuborildi.

Jumod ul-avval oyining yettinchisida, chorshanba kuni Chanderiy zabt etildi. Uning ta'rixini «dor ul-harb» deb topdilar. Chanderiy qoʻlga kirgach, uni Sulton Nosiriddinning nabirasi Ahmadshohga in'om qildik.

Jumod ul-avval oyining oʻn birinchisida, yakshanba kuni qaytib dor ul-xilofa — poytaxtga kirdik. Undan ilgariroq Chanderiyga boradigan edik, Raana lashkari bilan oldinga yurib, bizning xizmatimizdagilar turgan Irijga kelib, uni qamal qilmoqchi boʻladi. Oʻsha kecha ulugʻlardan biri uning tushiga kirib qoʻrqitadi. U uyqudan seskanib uygʻonib ketadi, uni isitma tuta boshlaydi. Oʻsha isitmada lashkarga ortga qaytishni buyuradi. Yoʻlda unga ajal hamroh boʻlib, jahannamga yuborgani ayon boʻldi.

Bizning qoʻshinimiz Burhonpur daryosidan oʻtayotganda shunday xabar keldi: Ma'ruf, Biban va Boyazid Qannoʻjdan qochib, Irijga kelib, Shamsobod qal'asini Abulmuhammad nayzabozdan kuch bilan tortib olibdilar. Shu bois jilovni oʻsha tarafga burib, bir necha yigitni oʻzimizdan oldinroq yubordik. Bu xabarni eshitganidan soʻng Ma'rufning oʻgli Qannoʻjdan

qochib qoladi. Biban, Boyazid, Ma'ruf ham Gangdan o'tib Qanno'jning to'g'risida Gangning kunchiqar tomonidan borib, kechikni to'sib qo'yish niyatida o'tiradilar.

Toʻqqiz yuz oʻttiz beshinchi yili, muharram oyining uchinchisida, juma kuni Mirzo Askariyni Moʻlton maslahati uchun chaqirtirgandik, Kobuldan yetib kelib, Gvaliyarda iltifot koʻrsatdi. Oʻsha kuni Raaja Bikramajit va Man Singning imoratlarini aylanib, poytaxtga joʻnab ketdik. Oʻsha oyning yigirma beshinchisida, payshanba kuni u yerga kirib bordik.

Rabi ul-avval oyining oʻninchisida, dushanba kuni Muhammad Humoyundan elchilar kelib, iltifot koʻrsatdilar, xat ham olib keldilar. Unda: «Tangri taolo bizga bir oʻgil bergan edi, otini Al'amon qoʻydik», – deb bitilgandi. Bu ism menga yoqmadi. Undan soʻng turk va hind amirlarini chorlatib, ziyofat berdik. Bu ziyofatda sharq tarafdagi viloyatlarga hokimiyat oʻrnatish kerak degan maslahatni kengashdik. Mirzo Askariy ogʻir lashkar bilan oldinda joʻnasin. Gang daryosining u tarafidagi amirlar unga yoʻldosh boʻlib, bu ishga jahd qilsinlar. Rabi ul-oxir oyining yettinchisida, dushanba kuni Mirzo Askariyga joʻnab ketishi uchun ruxsat berildi.

Oʻzimiz Dahpur tarafga ovga otlandik. Jumod ul-avval oyining uchinchisida Mahmud Iskandarning oʻgli Biharni olib, gʻavgʻo-toʻpolon koʻtarish niyatiga tushgan, degan xabar keldi. Ovdan qaytib, dor ul-xilofaga — poytaxtga tushdik.

Shu payti Badaxshondan Muhammad Humoyunning elchilari keldi. Maktubda bitilishicha, Muhammad Humoyun qirq-ellik ming askar yigʻib, Sulton Vaysni oʻziga yoʻldosh qilib, Samarqandga borish niyatiga tushibdi. Orada sulh soʻzi ham bor. Uning xatiga javobda: «Tangri taolodan umidvormizki, hademay Hinduston oʻlkasi qoʻlga kiradi, – deb yozdim, – xayrixoh va munosib kishilarimizni Hinduston oʻlkasiga qoʻyib, oʻzimizga meros oʻlkamizga boramiz. Bu yurishda butun xalqimiz Humoyunga yoʻldosh boʻlib, ixlos koʻrsatadilar».

Oʻsha oyning oʻn yettinchisida, payshanba kuni Juun daryosidan oʻtib, sharqqa qarab joʻnadik. Oʻsha kuni Bangola vorisi boʻlgan Nusratshohdan elchilar kelib, tortiqlar keltirib, qullik izhor qildilar.

Jumod ul-oxir oyining oʻn toʻqqizinchisida, dushanba kuni Mirzo Askariy kelib bizni koʻrdi. «Siz lashkaringiz bilan Gang daryosining narigi tarafida toʻxtang», — deb farmon berdik. Ogra yaqinida Iskandar Sultonning oʻgli Mahmud-xonning shikast topganligi haqida xabar yetib keldi. Gʻozipur yerlarigacha borib, Bajpoʻr va Bahatda toʻxtadik. Oʻsha yerda Bihar viloyatini Mirzo Muhammad Zamonga berdik.

... Muhammad Humoyun, bir yildirki, Badaxshonda, diydorimizdan ayro tushgandi. Bizni sogʻinib, Badaxshonni kuyovi Mirzo Sulaymonga topshirib, bir kunda Kobulga keladi. Mirzo Komron ham Qandahordan Kobulga kelgan ekan. Iydgohda uchrashib qolib, hayron boʻlib, kelishi sababini soʻrabdi. Muhammad Humoyun ham bizni sogʻinganini aytib, Mirzo Hindolni Kobuldan Badaxshonga yuborib, bizning tarafga kelaveribdi. Bir necha kunda dor ul-xilofa – Ograga yetib keladi. Biz uning onasi bilan otini aytib, soʻzlashib oʻtirgan edik hamki, kelib qoldi. Koʻngillar gul yangligʻ ochilib, koʻzlar chirogʻdek yorishdi. Har kuni ziyofat berilardi. Keyin uning oʻziga toʻy berib, xursandchilik qildik. Ancha paytgacha bir yerda boʻlib, bir-birimiz bilan doʻstona munosabatda boʻldik. Haqiqatda, suhbatda tengi yoʻq edi va agar komil inson deyish mumkin boʻlsa, u oʻsha edi.

Muhammad Humoyun Badaxshondan kelgan vaqtlari Koshgʻar xonlaridan va bizga qarindoshligi ham boʻlgan Sulton Saidxon Rashidxonni Yorkentga qoʻyib, xomxayollik qilib Badaxshon tomonga joʻnabdi. U Badaxshonga yetgunicha, undan ilgariroq Mirzo Hindol borib, Qal'ayi Zafarga kirgan ekan. Sulton Saidxon u yerni uch oy qamal qilib, qoʻlidan hech ish kelmay, ortiga qaytibdi.

Badaxshonni koshgʻariylar egalladilar degan xabar bizga yetib keldi. Biz Xoja Xalifaga Badaxshonga borib, qoʻlidan nima kelsa qilsin deb farmon berdik. U fahmsizlikdan qabul qilmadi. Muhammad Humoyunga: «Sen borsang qanday boʻladi?» – deb aytdik. U: «Farmonga chora yoʻq, lekin oʻz ixtiyorim bilan diydordan ayrilmayman deb ahd qilganman», – deya javob berdi. Shuning uchun Mirzo Sulaymonga Badaxshonga borishga ruxsat berildi. Shunday boʻlsa-da,

Sulton Saidga: «Bizda sizning qancha haqqingiz borki, siz bunday qildingiz? Juda gʻalati boʻldi», — deb yozdik. Darhol Mirzo Hindolni chaqirib, Mirzo Sulaymonni yubordik. «Agar huquqni nazarda tutib, Badaxshonni farzandimiz Sulaymon mirzoga bersangiz yaxshi boʻlardi», — dedik. Illo, biz gunohni oʻzimizdan soqit qilib, merosni merosxoʻrga topshirdik, bilsinlar.

Mirzo Sulaymon undan ilgari Kobulga yetib boradi. Badaxshonni dushman qoʻldan berib, u yerda omonlik boʻlgan ekan. Mirzo Sulaymon Badaxshonga borganidan soʻng, Mirzo Hindol Badaxshonni unga topshirib, oʻzi Hindustonga yoʻl oladi.

Muhammad Humoyunga oʻzi joylashgan yer - Sanbalga ketishi uchun ruxsat berildi. Olti oygacha o'sha yerda turdi. Koʻrinishicha, u joyning yer va suvi unga yoqmadi. Uni isitma tutar ekan, bora-bora uzoq choʻziladigan boʻlibdi. Buni eshitishim bilan Dehliga olib kelishlarini va «U yerdan kemaga solib olib kelsinlar, bu verda uni zivrak hakimlar koʻrib, dardiga da'vo qilsinlar» degan farmon berildi. Bir necha kunda uni daryo yoʻli bilan olib keldilar va tabiblar har qancha dori-darmon bermasin, yaxshi bo'lmadi. Ulug' kishilardan Mir Abdulqosim: «Bunday dardlarga biror yaxshi narsani sadaqa qilib berish kerak, shunda Tangri taolo shifo beradi», - deb aytdi. Mening koʻnglimga keldiki, «Muhammad Humoyunning mendan boshqa yaxshi narsasi yoʻq». «Men oʻzim unga tasadduq boʻlayin, Xudo qabul qilsin», - dedim. Xoja Xalifa va boshqa yaqinlar: «Muhammad Humoyun sihat topadi, siz nega bu soʻzni tilingizga keltirasiz?» - deyishdi. «Maqsad shuki, dunyo molidan yaxshisini sadaqa qilish kerak. Bas, oʻsha Ibrohim bilan boʻlgan urushda qoʻlga kiritilgan olmosni Muhammad Humoyunga in'om qilgan edingiz, o'sha olmosni sadaqa qilish kerak», - deyishdi. «Uning evaziga dunyo molini berish qanday bo'ladi, men unga o'zimni fido qilurmanki, u juda mushkul ahvolda qolibdi», – degan soʻzlar tilimga keldi. Undan nima o'tgan bo'lsa, o'zimga olaman, uning kuchiga kuch, bardoshiga bardosh bo'laman. O'sha holatga kirib, uch qatla boshidan aylanib: «Har qanday darding boʻlsa, men oldim», - dedim. O'sha zamon men og'ir bo'ldim, u vengil tortdi. U sogʻayib oʻrnidan turdi. Men noxush boʻlib yiqildim. Davlat a'yonlari va mamlakat arboblarini chorlab, bay'at (ahd-paymon) qoʻllarini Humoyunning qoʻliga topshirib, u oʻrnimda qoladigan valiahd ekanligini tayinladim. Taxtni unga topshirdim. Xoja Xalifa, Qanbar Alibek, Turdibek, Hindubek va boshqa kishilar ham bu nasihatlarimda bor edilar, hammasi qabul qilib, hech nima deyolmadilar.

\* \* \*

Varaqlarni qoralovchi – kotib aytadiki¹, toʻqqiz yuz oʻttiz yettinchi yili, jumod ul-avval oyining oltinchisida oʻsha podshoh oʻz qoʻli bilan obod qilgan Chahorbogʻda ahvoli oʻzgarib, bu bevafo olamni tark etdi.

Zamonning dono kishilari ta'rix, marsiya, qasida va tarkiblar bitdilar. Shu jumladan, Mavlono Shihob Muammoyi mana bu misradan ta'rix topdi: «Humoyun bud vorisi mulki vay»².

U qobil podshohning yaxshiliklarini aytib va yozib tugatish mahol. Lekin loʻnda qilib aytganda, uning asli zotida mana bu sakkiz sifat hamma vaqt mujassam edi: birinchisi shuki, muvaffaqiyatlari baland edi; ikkinchisi — himmati arjumand (aziz himmatli) edi; uchinchisi — viloyat olmoq; toʻrtinchisi — viloyat saqlamoq; beshinchisi — ma'murlik; oltinchisi — Tangri taolo bandalariga turmush kengchiligi (yaxshi ahvol) niyati; yettinchisi — lashkarning koʻnglini qoʻlga olish; sakkizinchisi — adolat qilmoqlik.

Fazilat bobida kamchiligi yoʻq edi, nazm va nasrni turkiy va forsiyda aytishda tengsiz edi. Xususan, turkiy devoni bor. Unda yangi ma'nolar ham topib, she'rlar aytgan. «Mubayyin» deb nomlangan masnaviy kitobi ham bor. Til biladigan dono kishilar orasida uningdek latif (goʻzal) soʻz aytuvchi yoʻq. Xoja Ahror aytgan «Volidiya» risolasini shu podshoh nazm qilibdi. Ushbu kitob «Boburiya»³ boʻlib, Bayramxon-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shu joydan boshlab asarda bayon etilgan voqealar «Boburnoma»ni koʻchirgan kotib tomonidan yozilgan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Humoyun bud vorisi mulki vay — Humoyun uning mulkining vorisi edi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Boburiya» – «Boburnoma»ning nomlaridan biri.

ning oʻgʻli Mirzoxonga turkiydan forsiyga tarjima qilishni buyurdilar, toki turkiy bilmagan kishilarga oson boʻlsin. Ul podshohning musiqa ilmidan ham xabari bor edi va mana bu ruboiyni forsiyda aytgan edilar:

Darveshonro agar na az xeshonem, Lek az dil-u jon mu'taqidi eshonem. Dur ast mago'y shohi zi darveshiy, Shohem, vale bandai darveshonem.

(Mazmuni: Garchi darveshlar bizlarga yaqin boʻlmasalar ham, biz ularga jon-dilimiz bilan muxlismiz. Shohlikni darveshlikdan uzoq dema, biz shoh boʻlsak ham, darveshlarning bandasi (quli)miz).

U podshohning aruz va qofiya ilmiga bagʻishlangan risolalari ham bor va, shu jumladan, «Mufassal» ushbu fanning sharhi boʻladi, koʻpdan koʻp yaxshi tasniflar qilibdilar.

U podshoga Tangri taolo toʻrt oʻgʻil va uch qiz karomat qilgan edi. Oʻgʻillari: Muhammad Humoyun podshoh, Mirzo Komron, Mirzo Askariy va Mirzo Hindol edilar. Qizlari: Gulrangbegim, Gulchehrabegim va Gulbadanbegim edilar. Bu uch qiz bir onadan edi.

Podshoh har doim bir necha tab' ahllari – shoir va san'at ahlining suhbatidan uzoqlashmasdi. Ular ushbulardir: ilmi hikmat bobida tengi yoʻq Abulbaqo, yana Zayniddin Xavofiyning nabirasi Shayx Zayn sadr boʻlib, juda oʻtkir tab'i bor edi, nazm va inshoda zavqi baland edi, Humoyun podshoh zamonida amirlik ham qildi. Yana Shayx Abulvohid Forigʻiy, u Shayx Zayn Xavofiyning otasi edi, xushtab' kishi edi, she'rni ham yaxshi aytardi. Yana biri – Sulton Muhammad koʻsa Mir Alisherning musohiblaridan ediki, podshoh suhbatida izzat topib, ulugʻ martabaga erishdi. Yana Mavlono Shihob Muammoyi, u «Faqiriy» taxallusini olgandi. Fazilatli va she'rdan xabari bor kishi edi. Yana Mavlono Yusufiy tabibki, uni Xurosondan chaqirib olgan edilar, tomirdan koʻrish va tashxis qoʻyish uning ishi edi. Yana Surx Vadoiyki, turkiy va forsiyda she'r aytardi. Yana Mullo Baqoiyning zavqi baland edi,

«Maxzan ul-asror» vaznida podshohga bagʻishlab masnaviy bitgandi...

«Vallohu bi kulli shay'in alim» («Hamma narsani bilguv-chi Allohdir»).

Omin.

# «BOBURNOMA» HAQIDA

«Boburnoma» – adabiy va tarixiy ahamiyatga molik asar. Unda oʻz davridagi koʻplab kishilarning turli vaziyatlardagi kechinmalari, Osiyoning koʻplab togʻlari, daryolari, oʻrmon va choʻllari, iqlimi, aholisi, ijtimoiy, iqtisodiy, siyosiy ahvoli haqidagi ma'lumotlar jamlangan.

«Boburnoma» – oʻzbek nasrining goʻzal namunasi. Ungacha Yusuf xos Hojibning «Qutadgʻu bilig» asari muqaddimasida, Rabgʻuziy ijodida nasr namunalari uchrar edi. Alisher Navoiy uni yuqori pogʻonaga olib chiqdi. Biroq «Boburnoma» bu borada oʻzbek nasrining oʻziga xos kashfiyoti sifatida yuz koʻrsatdi.

Asarda tarixning Bobur yashab oʻtgan davri voqelari ifodalangan. Bu voqealar Andijon, Samarqand, Xoʻjand, Hirotdan boshlab Kobul va Agragacha boʻlgan qamrovga ega. Ya'ni unda Oʻrta Osiyodan boshlab Hindistongacha boʻlgan masofadagi deyarli 50 yillik voqealar haqqoniy ifoda va bahosini topgan.

«Boburnoma»dagi voqealar bayoni aniq, ixcham va loʻnda, ta'sirchan, eng muhimi, hayotiy haqiqatga mos va muvofiqligi bilan e'tiborlidir. Muallif voqealar bayonida tabiat tasviriga, ayrim joylar tavsifiga, alohida kishilarning ta'riflariga jiddiy ahamiyat beradi.

Asarda oʻsha davr kishilarining haqqoniy, realistik tasviri berilgan. Bu narsa Boburning bergan ma'lumotlaridagi ishonchlilikni ta'minlagan.

Asar bilan yaxshi tanishish Bobur xarakterini, undagi fazilatlar manbalarni aniqlashga imkon beradi.

Bobur o'z otasi haqida shunday yozadi: «hanafiy mazhabliq, pokiza e'tiqodliq kishi edi... Ravon savodi bor edi. «Xamsatayn» va masnaviy kitoblarni va tarixlarni oʻqub edi. Aksar «Shohnoma» oʻqur edi. Tab'i nazmi bor edi, vale she'rga parvo qilmas edi.

Adolati bu martaba ediki, Xitoy karvoni keladurganda, Andijonning sharqiy tarafidagʻi togʻlarning tubida ming oʻyluk korvonni andogʻ qor bostikim, ikki kishi qutuldi. Xabar topib, muhassillar (xiroj oluvchilar) yiborib, korvonning jam'i jihotini (hamma yogʻini, butun atrofini) zabt qildi... Samarqand va Xurosondin vorislarini tilab kelturub, mollarini solim (omon, sogʻ-salomat) topshurdi.

Bisyor saxovati bor erdi. Xulqi dogʻi saxovaticha bor erdi, xushxulq va harrof (tez gapiradigan, soʻzamol) va fasih (yoqimli) va shirin zabon kishi erdi, shujoʻ (shijoatli) va mardona kishi edi».

Otasidagi bu xislatlarning koʻpi Boburning oʻzida ham mujassamlashganini qayd etish joiz.

Bobur koʻplab hukmdorlar, mamlakat boshliqlari haqidagi tarixiy faktlarni muhrlab qoldirgan. Amir Temur, Umarshayx, Mirzo Ulugʻbek, Husayn Boyqaro, Shayboniyxon, Badiuzzamon, Muzaffar mirzo singari davlat boshliqlarining siyosiy-ijtimoiy faoliyatlariga baho berilgan.

Boburning oʻzi har qanday holatda, hatto urush-taloshlar avj olib turganida ham adolat mezonini qattiq tutgan. Jumladan, 909 (1503–1504)-yillar voqealari bayonida shu holat kuzatiladi. Qunduz shahri atrofida Xisravshohning askarlari ancha betartiblikka, zulm va zoʻravonlikka oʻrgangan edilar. Ular Boburga qoʻshilganidan keyin ham bu odatlarini tashlamaydi. Bir navkar «birovning bir koʻza yogʻini tortib olgʻon uchun eshikka kelturub tayoqlattim, tayoq ostida oʻq joni chiqdi. El bu siyosattin tamom bosildilar», – deb ta'kidlaydi Boburning oʻzi.

Asarda oʻsimliklar va hayvonot olami haqidagi nodir ma'lumotlar ham jamlangan, jumladan, adib Afgʻonistondagi Dashti Shayxda oʻttiz uch xildagi bir-birini takrorlamaydigan lola turlari haqida gapiradi.

«Boburnoma»da adabiyot va san'at ahli, ilm-ma'rifat kishilariga ham munosib o'rin berilgan. Unda Abdurahmon Jomiy, Shayxim Suhayliy, Husayn Ali Tufayliy, Sayfiy Buxoriy, Mir Husayn Muammoiy, Mullo Muhammad Badaxshiy, Yusuf Badiiy, Ohiy, Muhammad Solih, Hiloliy, Ahliy, Alisher Navoiy, Binoiy va boshqa soʻz ustalari haqida maroqli hikoyalar mavjud.

Hasan Ya'qub haqida gapira turib: «... tab'i nazmi bor edi, devon tartib qilib edi, vale she'ri bisyor sust va bemaza edi. Andoq she'r aytqondin aytmogʻon yaxshiroqdur», — deydi.

Kotiblardan Sulton Ali Mashhadiy, musavvirlardan Kamoliddin Behzod, Shoh Muzaffar, musiqa ustalaridan Qul Muhammad Udiy, Shayxi Noyiy, Shohquli Gʻijjakiy va boshqalarni faxr va iftixor bilan tilga oladi.

Bu oʻrinda adibning Alisher Navoiy haqidagi ma'lumotlari alohida ahamiyat kasb etadi. Asarda Navoiy siymosiga bir necha marotaba murojaat qilinganini kuzatish mumkin.

Ular orasida Navoiy va Husayn Boyqaro munosabatlari, Navoiyning shaxsiyati, uning ijodi, adibning badiiy ijod va ijodkorlarga boʻlgan munosabati haqida koʻplab qimmatli kuzatishlar mavjud.

«Boburnoma»da adibning shaxsi, uning tarjimayi holi, xarakteri, qiziqishlari, kishilarga munosabati borasidagi qarashlari tegishli tarzda oʻz aksini topgan. Biz asar sahifalaridan Bobur shaxsiyatidagi rostgoʻylik, mardlik, adolatparvarlik, mehribonlik, qattiqqoʻllik, hassoslikning namoyon boʻlish holatlari bilan tanishamiz. Asarda Boburning ajdodlari, oilasi, avlodlari haqida ham birlamchi materiallar berilgan.

Unda ayrim asarlarning yaratilish tarixi haqidagi materiallar ham keltirilgan, jumladan, 906 (1500–1501)-yillar voqealari bayonida bir hukmdorning Boburga yaxshi iltifot koʻrsatmagani aytiladi va adib quyidagi misralarini eslatadi:

Kim koʻrubtur, ey koʻngul, ahli jahondin yaxshiliq? Kimki ondin yaxshi yoʻq, koʻz tutma ondin yaxshiliq.

907 (1501–1502)-yillar voqealari bayonida esa Toshkentga borib xon qoshida bir ruboiy oʻqigani eslanadi:

Yod etmas emish kishini mehnatda kishi, Shod etmas emish koʻngulni gʻurbatda kishi. Koʻnglum bu gʻaribliqta shod oʻlmadi hech, Gʻurbatda sevunmas emish, albatta, kishi.

Xuddi shu yil voqealari bayonida u:

Jonimdin oʻzga yori vafodor topmadim, Koʻnglumdin oʻzga mahrami asror topmadim, –

degan 7 baytli gʻazalini tugatganligini ham aytadi.

Kobul atrofidagi Gulbahor degan bir joydagi lolalarni sanatganda, u yerdan 34 xil lolani keltiradilar. Mana shu asnoda shoirning quyidagi gʻazali yaratiladi:

Mening koʻnglumki, gulning gʻunchasidek tah-batah qondur, Agar yuz ming bahor oʻlsa, ochilmoqi ne imkondur.

Asarda 1508–1520, 1525, 1530-yillardagi voqealar aks etmay qolgan.

# Savol va topshiriqlar

- 1. Boburning hayoti va ijodi haqida qanday ma'lumotlarni bilasiz?
- 2. Bobur haqida bildirilgan fikrlarga e'tibor bering. Ularda Bobur shaxsiga xos boʻlgan qaysi jihatlarni anglash mumkin?
- 3. Bobur ijodining ma'rifiy va tarbiyaviy ahamiyati haqida nima deya olasiz?
- 4. Tarix kitoblaridan Boburning Shayboniyxon bilan raqobati haqidagi ma'lumotlar bilan tanishib chiqing. Bobur Samarqandni dastlab ishgʻol qilganida necha yoshda boʻlgan?
- 5. «Bisyor saxovati bor erdi. Xulqi dogʻi saxovaticha bor erdi, xushxulq va harrof va fasih va shirin zabon kishi erdi,

- shujoʻ va mardona kishi edi». Ushbu koʻchirmadagi uslubga e'tibor bering. U hozirgi tilimizda mavjud uslublar bilan qanday oʻxshash va farqli jihatlarga ega deb oʻylaysiz? Izohlashga harakat qiling.
- 6. Irving Stoun biografik qissalar haqida gapirib, jumladan, bunday deydi: «Soddalikka erishmoq va soddalikni saqlab qolmoq. Faqat ma'nodor sahnalarni sur'atni tezlashtirib tasvirlamoq kerak... Fuqarolar urushi tarixini yaxlitligicha tasvirlash kerak emas... Ortiqcha nomlarni tilga olishdan qochish kerak. Biron tomonning yonini olishdan saqlanish kerak, biryoqlamalikdan va bagʻritoshlikdan qochish kerak. Nafrat emas, xayrixohlik va dardkashlik uygʻotmoq lozim. Gʻussani tasvirlaganda haddan oshib ketish yaramaydi, tuygʻular tasvirida lofga berilmang... Muallifni bir chetga chiqarib qoʻyish kerak, hikoya oʻz-oʻzicha oqaversin». Ana shu andoza bilan «Boburnoma» orasidagi oʻxshash va farqli jihatlar haqida nimalar deya olasiz?
- 8. «Boburnoma»dan olingan parchani diqqat bilan oʻqib chiqdingiz. Parchada Bobur shaxsiyatiga oid qaysi fazilatlarni qadrlaysiz?
- 9. Boburning otasi haqidagi qaydlardan qaysi bir fazilatlar e'tiboringizni tortdi. Ularni izohlab bering.
- 10. Boburning alohida shaxslar haqida fikr bildirish tarziga e'tibor bering. Uning oʻziga xosliklari nimalarda deb oʻylaysiz?
- 11. Bobur badiiy tasvir ustasi degan fikrni qanday izohlay olasiz?
- 12. Bobur merosining ilmiy, adabiy va tarbiyaviy ahamiyati nimalarda?
- 13. «Bobur dilbar shaxs» mavzusida insho yozing.





TURDI FAROG'IY (XVII asr o'rtalari–1699/1700)

Turdi Farogʻiyning hayoti va ijodi haqidagi ma'lumotlar, asosan, oʻz asarlaridir. U Buxoroda tavallud topgan. Uning tugʻilgan yili haqidagi aniq ma'lumotlar saqlanmagan, biroq ashtarxoniylardan Nodirmuhammad (1642–1645) hamda uning oʻgʻillari Abdulaziz (1645–1680) va Subhonqulixon (1681–1702) lar hukmronlik qilgan yillarda yashaganligi ma'lum. U Xoʻjandda vafot etgan.

1681-yilda Miyonkolda xalq hukumatga qarshi qoʻzgʻolon koʻtaradi. Turdi ham mana shu qoʻzgʻolonchilar orasida bor edi. Soʻng shoir Xoʻjand va Oʻratepa hokimi Rahimbiy otaliq panohida boʻladi. Rahimbiy vafot etgach, uning oʻgʻli Oqboʻtabiy huzurida qoladi. Biroq shoir ancha moddiy qiyinchiliklar bilan yashaydi. Adibning she'rlari shundan dalolat beradi.

Turdi ikki tilda ijod qilgan: uning oʻzbekcha asarlari qatorida tojikcha she'rlaridan ham ikkitasi bizgacha yetib kelgan. Bizga hozircha adibning 18 tagina she'ri ma'lum, xolos. Ular 5 ta muxammas, 12 ta gʻazal va bir dona farddan iborat. Ulardan shoirning tiyrak va bezovta ruhini, oʻtkir qalamining ta'sirchan kuchini, favqulodda jasoratini ilgʻab olish qiyin emas.

Turdi oʻzi zamondosh boʻlgan jamiyat illatlarini qattiq tanqid qildi, bu illatlarni mamlakat va millat fojiasi sifatida talqin qildi, millatdoshlarini uning oqibatlarini tezroq va toʻlaroq tasavvur qilishga undadi. Turdi adabiyotimiz tarixida satirik – tanqidiy yoʻnalishni ancha baland choʻqqilarga olib chiqqan ijodkor sifatida shuhrat qozondi.

### **G'AZALLAR**

# «Tor koʻngulluk beklar...»

Tor koʻngulluk beklar, man-man demang, kenglik qiling, Toʻqson ikki bovli<sup>1</sup> oʻzbak yurtidur, tenglik qiling.

Birni Qipchoq-u Xitoy-u, birni Yuz, Nayman demang, Qirq-u Yuz, Ming son boʻlub, bir xon oyinlik qiling.

Bir yaqodin bosh chiqorib, barcha bir toʻngʻa kirib, Bir oʻngurluk, bir tirizlik, bir yaqo, yenglik² qiling.

Kim qoʻyubdur, uhdayi oʻz mulkungizdin chiqmayin, Ikki, uch, toʻrt da'vosin etmakni koʻtahlik³ qiling.

Mardlar maydon chekib, rangin<sup>4</sup> koʻtarib zaxmlar, Sizga yoʻq ul javhar-u yuzga upo-englik qiling.

Turdi yashagan davrda, ya'ni XVII asrning ikkinchi yarmida ijtimoiy hayotidagi muammolar avj nuqtasiga chiqqan, mamlakatda ichki nizolar kuchayib, amaldorlar orasida ham kin-u nifoq nihoyatda kuchayib ketgan edi. Turdi barcha amaldorlarning kibr-u havolarni yigʻishtirib, oʻzaro ahil va hamjihat boʻlib yashashga undaydi:

Tor koʻngulluk beklar, man-man demang, kenglik qiling, Toʻqson ikki bovli oʻzbak yurtidur, tenglik qiling.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bov – boylam, dasta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> O'ngur, tiriz, yaqo, yeng – to'nning qismlari.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Koʻtah – kalta, qisqa.

 $<sup>^4</sup>$  R a n g i n - alvon, qizil.

Shu baytning oʻzidayoq beklarning «tor koʻngulluk», «manman», oʻzaro murosasiz ekanligi koʻrsatib oʻtilgan. Shuning uchun ularni biroz kengroq boʻlishga, ahil va hamjihat boʻlib yashashga undash ohanglari ustuvor darajaga koʻtarilgan.

Turdi oʻzbek urugʻlarini yaxshi biladi, ularning har biri alohida-alohida (92 ta) nom bilan yuritilsa-da, aslida, ularni «Oʻzbek» degan nom birlashtirib turishi kerak edi.

Keyingi baytda alohida-alohida urugʻ nomlarining oʻzaro ziddiyat va ayirmalarga asos boʻlmasligigi e'tibor tortiladi:

Birni Qipchoq-u Xitoy-u, birni Yuz, Nayman demang, Qirq-u Yuz, Ming son boʻlub, bir xon oyinlik qiling.

Bu yerda sanalgan nomlarning barchasi oʻzbek urugʻlarining qadimgi an'analarini koʻrsatadi, xolos. Shoir ta'did san'ati vositasida urugʻ nomlarining bir butun tizimini bir baytga sigʻdira oladi.

Turdi xalqona ibora va ifodalarning ustasi. Shuning uchun uning she'rlarida sodda, aniq ifodalar, ta'sirchan jumlalar juda faol iste'molda:

Bir yaqodin bosh chiqorib, barcha bir toʻngʻa kirib, Bir oʻngurluk, bir tirizlik, bir yaqo, yenglik qiling.

Koʻrinib turibdiki, mazkur baytda ahillik, hamjihatlikka chorlov xalqona iboralar tufayli juda jarangdor va ta'sirli chiqqan.

## «Turdiman...»

Qatrayam nochiz<sup>1</sup>, ammo zoti qulzum<sup>2</sup> Turdiman, Kelturan amvojgʻa<sup>3</sup> bahri<sup>4</sup> talotum<sup>5</sup> Turdiman.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nochiz – arzimas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Qulzum – dengiz.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Amvoj – mavjlar, toʻlqinlar.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bahr – dengiz.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Talotum – poʻrtana.

Qirq, Yuz, Ming aqrabolar etdilar mandin nufur<sup>1</sup>, Ne balo, baxti qaro-yu toliyi shum Turdiman.

Rishtadek ming pech-u tob² chashmi soʻzondin³ oʻtar, Bovujudi e'tibori chashmi mardum Turdiman.

Turdi oʻzbek adabiyotining hajviy yoʻnalishini juda yuqori darajalarga koʻtargan ijodkor sifatida ajralib turadi. Uning ijtimoiy-siyosiy, maishiy, madaniy hayotdagi illatlarni koʻradigan koʻzlari nihoyatda oʻtkir.

Turdining she'rlari real hayot manzaralari bilan uygʻun. Ularning asosiy qismi avtobiografik mazmun kasb etgan. «Turdiman» radifli gʻazal ham shu siraga mansub:

Qatrayam nochiz, ammo zoti qulzum Turdiman, Kelturan amvojgʻa bahri talotum Turdiman.

Bir qatragina suvning kuch va qudratini tasavvur qila olasizmi? Toʻgʻri, u hech qanday xavf va xatar solmasligi, hech kimni choʻchita olmasligi mumkin. Ammo uning «zoti qulzum» – dengizga taalluqli ekanligini ham unutmaslik lozim. Lirik qahramon mana shunga ishora qilmoqda. Zero, qatralarning yigʻilgani – jami hududsiz dengizlarda ham poʻrtanalarni hosil qila oladi. Bundan murod shuki, meni nazarga ilinmaydigan birgina ushoq odam deb oʻylash toʻgʻri emas, menga oʻxshaganlarning hammasi jamlansa, uyushsa, dengiz kabi olamni, ya'ni shu dunyoni, mavjud hayotni agʻdar-toʻntar qilib yuborishning ham uddasidan chiqadi deganidir.

Navbatdagi bandda Turdining hayotiga oid yana bir muhim hodisani ilgʻash mumkin:

Qirq, Yuz, Ming aqrabolar etdilar mandin nufur, Ne balo, baxti qaro-yu toliyi shum Turdiman.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nufur – nafrat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pech-u tob – buralgan, oʻralgan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chashmi soʻzon — igna koʻzi; soʻzon — kuygan, yonib turgan, yolqinli; alamli.

Ya'ni, (endilikda) Qirq, Yuz, Ming urug'ining boshliqlari mendan yuz o'girmoqdalar, buni qarang, men qanday baxti qora va toleyi past kishiman.

Demak, oldinroq uning oʻzi sanayotgan kishilar oldidagi obroʻ va e'tibori ancha baland boʻlgan. U oʻz umridan rozi va minnatdor boʻlib yashagan. Faqat keyingi paytlardagina vaziyat oʻzgargan. Mana shu holat shoirning oʻziga «baxti qaro», «toleyi shum» sifatlarini qoʻllashga majbur qilgan.

Hayot shoir uchun minglab sinovlarni, koʻplab qiyinchiliklarni roʻpara qilgan. Hozir u hatto ignaning teshigidan ham oʻtadigan darajaga yetib kelgan:

Rishtadek ming pech-u tob chashmi soʻzandin oʻtar, Bovujudi e'tibori chashmi mardum Turdiman.

Buni turlicha talqin qilish mumkin:

U shu darajada ozib-toʻzib ketganki, hozir ignaning teshigidan oʻtadigan ipga oʻxshab qolgan. Hayot qiyinchiliklari uni shu darajada pishitganki, u hatto hayotning har qanday toʻsiq va mashaqqatlaridan ham oʻtishni uddalay oladi.

## **MUXAMMAS**

Yod mandin kim berur: yaxshi zamonlar koʻrdiman, Rind sarxayli-yu¹ xush ayshi damo-dam surdiman, Halqayi ushshoqda² bazm-u majolis qurdiman, Mushti xokam³ davr-u davronlar(ni lekin) koʻrdiman, Xush dimogʻ etgan mayi sofi — hariflar⁴, durdiman⁵.

Qilmadim shukronayi, soldurdi tufroq oshima, Qolmadi juz<sup>6</sup> dard-u gʻam hamdam, musohib<sup>7</sup> qoshima,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rind sarxayli – rindlar sardori; mayparastlar davraboshisi.

 $<sup>^2\</sup> H\,a\,l\,q\,a\,y\,i\quad u\,sh\,sh\,o\,q\,-\,oshiqlar\,\,halqasi.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mushti xokam – bir siqim tuproqman.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Harif – do'st, ulfat.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durd – quyqa.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Juz – boʻlak, boshqa.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Musohib – suhbatdosh.

Haq oʻzi rahm aylagʻay ohi sahar koʻz yoshima, Tafriqa toshini yogʻdurdi zamona boshima, Xonumon ovora selobi havodis<sup>1</sup> surdiman.

Nozili² hukmi qazo hech kim rad-u man' etmadi, Barcha boʻyniga solan bu rishtani qat'³ etmadi, Ahli hole topmadim boshdin balo daf' etmadi, Kulfat-u gʻurbatni turluk sunnati raf' etmadi<sup>4</sup>, Xor-u beqadramki mundin ortinib, jabrandiman.

Voqife yoʻq<sup>5</sup>, bu musofirligʻda mandin ne oʻtar, Baski yuz koʻyi bila roʻzi<sup>6</sup> kelib, roʻzi ketar, Oʻzmagʻay mundin balo-yu boʻlmagay mundin batar, Aqrabolar suhbatimdin or etar, qoshin chatar, Salb dillarda<sup>7</sup>, nazarlarda karih<sup>8</sup> siprindiman.

Yaxshi vaqtlar yod etib, (undin ketib, mundin qolib), Harza<sup>9</sup> tifli<sup>10</sup> ashkdek<sup>11</sup> ayni nazarlardin solib, Nosara dirham sifatliq rad qilib, qoʻlga olib, Dasta farsuda<sup>12</sup>, yuzi qaytib, oyoqlarda qolib, Koʻhna tigʻi tah-batah gʻam zangi tutgʻon kundiman<sup>13</sup>.

Oh, bu umri kiromi<sup>14</sup> sarfi gʻaflat ayladim, Gʻussayi behuda asbobi nadomat ayladim, Bilmadim oʻz aybimi, xalqqa mazammat<sup>15</sup> ayladim.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Havodis – hodisalar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nozil – tushirilgan, yuborilgan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oat' etmadi – kesmadi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Raf' etmadi – o'rtadan ko'tarmadi, yo'qotmadi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Voqife yoʻq – xabardor yoʻq.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Roʻz – kunduz.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Salb dil – dildan tongan, inkor etgan.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Karih – jirkanch.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Harza – behuda.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Tifl – bola.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A sh k - ko'z yosh.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Farsuda – eskirgan; horg'in.

 $<sup>^{13}</sup>$  Kund – o'tmas.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Kirom – aziz.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Mazammat – yomonlash, tergash, uyaltirish.

Shukr shahdin bilmadim, kufroni ne'mat ayladim, Zaxmi nishi ro'zgor ahlini talx-u tundiman<sup>1</sup>.

Hukm jori<sup>2</sup>, soʻz qabuli, bir dun dargoʻsh<sup>3</sup> edim, Ahli davlatlar bilan yor-u harif, hamdoʻsh<sup>4</sup> edim, Hoy-hoyi bazmlarda shahd noʻsho-noʻsh<sup>5</sup> edim, Xush zamonlar yuz qazoni boshida sarpoʻsh<sup>6</sup> edim, Bu zamon yavgʻon qozon ostida qolgʻon yundiman<sup>7</sup>.

Charxi dun<sup>8</sup> qildi manga javr-u jafolar behisob, Gardishi davron berur har lahza yuz ming pech-u tob, Har sori yeldim-yugurdim suv sonib mavji sarob, Tashna lab, gardi kudurat<sup>9</sup> zeri poyinda<sup>10</sup> xarob, Bahri davlatdin yiroq gardanshikasta<sup>11</sup> moʻndiman.

Kasrati<sup>12</sup> yoʻqluq, tama' kettirdi qadr-u qiymatim, Yuz sarigʻliq yerga urdi obroʻ-yu izzatim. Gʻayrdin izhori matlab ayladi dun fitratim<sup>13</sup>, Aql zoyil<sup>14</sup>, umr kam, besh oʻldi dard-u mehnatim, Davlat urgan pushti po, baxti (qaro suprindiman).

Man kimam, gumnom-u<sup>15</sup> nokom-u<sup>16</sup> jahon ovorayi, Diyda namnok-u<sup>17</sup> giribon chok-u<sup>18</sup> bagʻri porayi,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Talx-u tundi – achchiq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jori – joriy; yuruvchi, oʻtuvchi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dargo'sh – quloqda.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hamdo'sh – yelkadosh.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> No sho - no sh - ichho-ich.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sarpo'sh – qopqoq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Yundi – yuyindi.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Charxi dun – teskari, tuban dunyo.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kudurat – g'am.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Zeri poy – oyog osti.

<sup>11</sup> Gardanshikasta – boʻyni egik.

<sup>12</sup> Kasrat – moʻllik.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Fitrat – tugʻma tabiat.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Zoyil – soʻnish.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> G u m n o m – nom-nishonsiz.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Nokom – nochor, baxtsiz.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Diyda namnok – koʻzi yoshli.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Giribon chok – yoqasi vayron.

Noqabuli marhami, nosur¹ bitmas yorayi, Bekasi, mushti xasi, bir bandayi bechorayi, Sobiram, roʻzi qazo, tiyri balogʻa² koʻndiman.

Xeshman, darvish miskin, mustahiq<sup>3</sup> devonadin, Bahramand et iltifot-u himmati mardonadin, San turub loyiqmidur, qilmoq tama' begonadin, Qiblagoho, mandin ikroh<sup>4</sup> etma er mayxonadin, Jo'sh pur xum sof maysan, man g'ubor-u durdiman.

Yuz farozidin<sup>5</sup> ozib, tushdum nishibi<sup>6</sup> qirqqa, Xavf-u biym-u vahm arosinda qaribi<sup>7</sup> qirqqa, Dona<sup>8</sup> deb pobast<sup>9</sup> oʻlub, domi<sup>10</sup> firibi qirqqa, Voy, yuz ming voy, yuz boʻldim firibi qirqqa, Hokimi Dizzax<sup>11</sup> muti'u payravi jurqundiman<sup>12</sup>.

Turdi ijodida uning muxammaslari alohida mavqega ega. Tanqidiy-satirik yoʻnalishiga qaramasdan, ularda avtobiografik unsurlar ham oz emas. U zamonasida sodir boʻlayotgan hodisalarni oʻz koʻzi bilan koʻrgan va kuzatayotgan kishi timsolida namoyon boʻladi.

Yod mandin kim berur: yaxshi zamonlar koʻrdiman, Rind sarxayli-yu xush ayshi damo-dam surdiman, Halqayi ushshoqda bazm-u majolis qurdiman, Mushti xokam davr-u davronlar(ni lekin) koʻrdiman, Xush dimogʻ etgan mayi sofi — hariflar, durdiman.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nosur – bitmaydigan yara.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tiyri balo – baloning oʻqi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mustahiq – loyiq.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ikroh – jirkanish.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Faroz – balandlik.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nishib – pastlik.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Qarib – yaqin.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dona – don, yemish.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pobast – oyogʻi bogʻlanmoq.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Dom – tuzoq.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Dizzax – Jizzax.

 $<sup>^{12}\,</sup>$  J u r q u n d i  $\,-\,$  anqov, lallaygan; gunohkor.

U toʻgʻridan toʻgʻri: «... yaxshi zamonlar koʻrdiman», – deb ta'kidlaydi. Ayni paytda, «rindlarning sarxayli», «xush aysh»larni «damo-dam» (muntazam, uzluksiz) koʻrganligi bilan faxr-u iftixor ham etadi. Oʻziga mehr koʻrsatganlarning davrasida «bazm-u majlis qurgan»ligini ham ta'kidlaydi.

E'tibor berilsa, Turdining tavsifidagi hayot o'tgan zamon bilan aloqadorligini his etish mumkin. Turdining tili xalqona, o'tkir, shuning uchun ta'sirchan hamdir. U qiynalib ketdim demaydi, balki: «Oshimga tufroq soldirdi», – deydi. Tushkunlikka tushgan, qiyinchiliklar girdobida yashayotgan shaxs fojiasining tasviri navbatdagi baytning asosiy mohiyatini tashkil etadi:

Qilmadim shukronayi, soldurdi tufroq oshima, Qolmadi juz dard-u gʻam hamdam, musohib qoshima, Haq oʻzi rahm aylagʻay ohi sahar koʻz yoshima, Tafriqa toshini yogʻdurdi zamona boshima, Xonumon ovora selobi havodis surdiman.

Turdi oʻz zamonasining kishisi sifatida bularning barchasini taqdir hukmi deb biladi. Ayni paytda, bularning barchasini oʻzgartirishi mumkin boʻlgan kishilarning mavjudligini ham inkor etmaydi. Faqat bu toifadagilarning istaklari boshqacharoq ekanligidan afsuslanadi:

Nozili hukmi qazo hech kim rad-u man' etmadi, Barcha bo'yniga solan bu rishtani qat' etmadi, Ahli hole topmadim boshdin balo daf' etmadi, Kulfat-u g'urbatni turluk sunnati raf' etmadi, Xor-u beqadramki mundin ortinib jabrandiman.

Turdi mazkur she'rni yozilayotgan paytda oʻz tugʻilgan joyida emas, boshqa oʻlkalarda yashashga majbur boʻlgan. Kunlarning qiyinligini, vaziyatning ogʻirligini «boʻlmagay mundin batar» ifodasi koʻrsatib turibdi.

Voqife yoʻq, bu musofirligʻda mandin ne oʻtar, Baski yuz koʻyi bila roʻzi kelib, roʻzi ketar, Oʻzmagʻay mundin balo-yu boʻlmagay mundin batar, Aqrabolar suhbatimdin or etar, qoshin chatar, Salb dillarda, nazarlarda karih siprindiman.

«Yaxshi vaqtlar yod»i Turdini bezovta qiladi:

Yaxshi vaqtlar yod etib, (undin ketib, mundin qolib), Harza tifli ashkdek ayni nazarlardin solib, Nosara dirham sifatliq rad qilib, qoʻlga olib, Dasta farsuda, yuzi qaytib, oyoqlarda qolib, Koʻhna tigʻi tah-batah gʻam zangi tutgʻon kundiman.

Koʻrinib turganidek, «tifli ashk» — koʻz yoshining eng kichik boʻlagi singari nazarlardan qolmoq inson uchun mazza emas. Bu holat amaliyot uchun yaroqsiz holatga kelib qolgan tanga pulga oʻxshaydi. Hech kimga kerakli joyi qolmagan kunda ham mana shu oʻxshatishlardan birini tashkil etadi.

Lirik qahramon oʻz umrining shunday oʻtayotganidan rozi emas. Uning nazarida, «umri kiromi» gʻaflatdagilargagina sarf boʻlib ketmoqda. «Gʻussayi behuda» afsus va nadomatlar bilan toʻlib-toshmoqda. Bularning barchasi band yakunidagi «Zaxmi nishi roʻzgor ahlini talx-u tundiman» degan xulosa uchun asos boʻlmoqda:

Oh, bu umri kiromi sarfi gʻaflat ayladim, Gʻussayi behuda asbobi nadomat ayladim, Bilmadim oʻz aybimi, xalqqa mazammat ayladim. Shukr shahdin bilmadim, kufroni ne'mat ayladim, Zaxmi nishi roʻzgor ahlini talx-u tundiman.

Xotiralar qa'riga kirgan sari alam va iztiroblar shiddati ham zoʻrayib, kuch olib boraveradi. Kechagi imkon va imtiyoz hamda bugungi imkonsizlik va mavhumiyat she'rxon koʻz oldida qiyoslab beriladi:

Hukm jori, soʻz qabuli, bir dun dargoʻsh edim, Ahli davlatlar bilan yor-u harif, hamdoʻsh edim, Hoy-hoyi bazmlarda shahd noʻsho-noʻsh edim, Xush zamonlar yuz qazoni boshida sarpo'sh edim, Bu zamon yavg'on qozon ostida qolg'on yundiman.

Keyingi bandda lirik qahramon iztiroblarining manbalarini kashf etish davom etadi. Ular orasida «charxi dun», «gardishi davron», shuningdek, taqdirning buqalamunliklari ajralib turadi. Bularning oqibati – ruhiy-ma'naviy iztiroblar ham shu banddan oʻrin olgan:

Charxi dun qildi manga javr-u jafolar behisob, Gardishi davron berur har lahza yuz ming pech-u tob, Har sori yeldim-yugurdim suv sonib mavji sarob, Tashna lab, gardi kudurat zeri poyinda xarob, Bahri davlatdin yiroq gardanshikasta moʻndiman.

Bunday balo-yu qazolarning shoir shaxsiyatiga ta'siri, bu fojialar mohiyatini tasvirlash, kitobxon koʻz oldida yanada yaqqolroq gavdalantirib berishga intilish davom etadi:

Kasrati yoʻqluq, tama' kettirdi qadr-u qiymatim, Yuz sarigʻliq yerga urdi obroʻ-yu izzatim. Gʻayrdin izhori matlab ayladi dun fitratim, Aql zoyil, umr kam, besh oʻldi dard-u mehnatim, Davlat urgan pushti po, baxti (qaro suprindiman).

Fojia jarayonlarining inkishofi, ularning aniqroq va kuchliroq tavsif va tasviri uchun yana yangi ranglar izlanadi. Bunda shaxs qiyofasida, ruhiyatida sodir boʻlayotgan oʻzgarishlarga e'tibor tortiladi:

Man kimam, gumnom-u nokom-u jahon ovorayi, Diyda namnok-u giribon chok-u bagʻri porayi, Noqabuli marhami, nosur bitmas yorayi, Bekasi, mushti xasi, bir bandayi bechorayi, Sobiram, roʻzi qazo, tiyri balogʻa koʻndiman.

Navbatdagi band Turdining iltijolari bilan boshlanadi. Aslida, uni Yaratganga murojaat deb izohlash ham mumkin:

Xeshman, darvish miskin, mustahiq devonadin, Bahramand et iltifot-u himmati mardonadin, San turub loyiqmidur, qilmoq tama' begonadin, Qiblagoho, mandin ikroh etma er mayxonadin, Jo'sh pur xum sof maysan, man g'ubor-u durdiman.

Yakunlovchi bandda hodisalarning sababi, asl mohiyati ochilgandek boʻladi. Bu mojarolarning ostida Qirq urugʻining boshliqlari turganligi ravshanlashadi.

Yuz farozidin ozib, tushdum nishibi qirqqa, Xavf-u biym-u vahm arosinda qaribi qirqqa, Dona deb pobast oʻlub, domi firibi qirqqa, Voy, yuz ming voy, yuz boʻldim firibi qirqqa, Hokimi Dizzax muti'u payravi jurqundiman.

Aytish kerakki, Turdi yashagan davrda ijtimoiy hayotdagi vaziyat nihoyatda ogʻir, inson uchun nomunosib va nomuvofiq edi. Uning qalbini larzaga solgan narsa shu ediki, bundan nomunosib hayot tarzining sababchisi ham begonalar emas, ayni bir millatga mansub boʻlgan jamiyat a'zolarining oʻzaro noittifoqligi, boshliqlarning manmanligi-yu, koʻpchilikning boshini birlashtirishdek ulugʻ va moʻtabar ishga noqobilligi edi.

# Savol va topshiriqlar

- 1. Turdi yashagan ijtimoiy-ma'naviy davr haqida nima deya olasiz?
- 2. Turdining ma'naviy jasorati haqida nima deya olasiz?
- 3. Turdigacha ikki tilda ijod qilgan qaysi adiblarni bilasiz? Turdining ulardan qanday farqli jihatlari mavjud?
- 4. Turdi asarlarida jamiyatdagi qaysi illatlar tanqid qilingan?
- 5. «Tor koʻngullik beklar...» gʻazalining har bir baytini ifodali oʻqing va izohlashga harakat qiling.
- 6. Oʻzaro hamjihatlikka undash mazmunidagi ma'nodosh soʻzlar qatorini belgilang va ularni izohlang.

- 7. Gʻazalda qaysi oʻzbek urugʻlarining nomlari keltirilgan? Siz yana qaysi oʻzbek urugʻlarini bilasiz?
- 8. Gʻazaldan toʻnning alohida qismlari sanab oʻtilgan baytni toping, ularning nima maqsadda qoʻllanilgani haqida fikr yuriting.
- 9. Gʻazalning qaysi jihatlari sizga yoqdi? Taassurotlaringizni yozma ravishda bayon qiling.
- 10. She'rga nima uchun «Turdiman» degan radif tanlangan?
- 11. Har bir baytdagi asosiy tasvir vositalarini toping va uning mohiyatini tushuntiring.
- 12. Gʻazallar va muxammas orasida qanday bogʻliqlik va tafovutlarni his etdingiz? Mulohazalaringizni matnlarga tayangan holda bayon eting.
- 13. Muxammasni kirish, asosiy qism va xulosa kabi tarkibiy qismlarga ajratish mumkinmi?
- 14. Muxammasdagi kinoya va qochirimlarni belgilang, ularning qanday ifodalanganini izohlang.
- 15. Turdi Farogʻiyning kuzatuvchanligi haqida nima deya olasiz, uning bu xislatlari qaysi ifodalarda yorqinroq namoyon boʻlgan?
- 16. Muxammasda «Yaxshi vaqtlar yod»i haqidagi xotiralar nima uchun keltirilgan?
- 17. Muxammasda istiora, tazod, tashbih, ta'did singari she'riy san'atlar ko'p qo'llangan. Tegishli misollar asosida ularni izohlang.
- 18. Turdi ijodining zamonamiz uchun ma'rifiy va tarbiyaviy ahamiyati haqida gapirib bering.



## NAZARIY MA'LUMOT

# SHE'RIY SAN'ATLARDAN NAMUNALAR

Adabiyot san'at turi sifatida insonga ta'sir ko'rsatadi. Bu ta'sir go'zallik vositasida amalga oshadi. Mazkur go'zallik esa badiiy adabiyotda so'z orqali namoyon bo'ladi. Biz badiiy adabiyot namunasi bilan tanishib o'zimiz uchun shu paytgacha bilgan yoki his etgan narsalarimizdan boshqacharoq bir holatga duch kelamiz, yangilikka duch kelamiz. U oldindan ma'lum bo'lmagani uchun bizda ichki bir qiziqish, ajablanish, hayratni uyg'otadi. Bular badiiy asarlarning ijodkorlari bo'lgan adib va shoirlarning mahorati tufayli sodir bo'ladi. Ularning bir qismi bevosita she'riy san'atlar bilan bog'liq. Quyida ularning ayrim namunalari bilan tanishmiz.

## **TASHBEH (O'XSHATISH)**

Tashbeh hozirgi adabiyotshunoslikda oʻxshatish deb yuritiladi. U shunday san'atki, unda soʻzlarda ifodalangan ikki yoki undan ortiq narsa va hodisa, xususiyatlar oʻrtasida mavjud boʻlgan oʻxshashlik, sifat va belgidagi umumiylik qiyoslanadi, oʻzaro solishtiriladi, tasvirlanayotgan narsa-hodisaning ayrim xususiyati yorqin, chuqurroq va ta'sirliroq ochib beriladi.

Adiblar tashbehdan oʻz gʻoyalari, fikr va istaklarini badiiy ta'sirchan ifodalash uchun foydalanishadi.

Tashbehning bir necha qismlari mavjud. Bular oʻxshatilgan narsa (mushabbah) oʻxshagan narsa (mushabbahbihi), oʻxshatish sababi (vajhi shaboh) hamda oʻxshatish vositasi (holati tashbeh)dan iborat.

Oʻxshatishlarning fazilati shundaki, ular koʻzda tutilgan har qanday fikrning aniqlashishida, shu obrazni toʻliq tasavvur etishda hal qiluvchi rol oʻynaydi.

Oʻxshatishlarning yana bir xususiyatini ta'kidlash zarur. Bu ma'lum bir oʻxshatishning turli obrazlarni yoritishda qoʻllanishidir. Masalan, yilqi (hayvon) obrazi qora xalqqa, nodon, bilimsiz, zakovatsiz, ochkoʻz va, umuman, yomon xulqli, yaramas odatli kimsaga nisbatan qoʻllanadi. Boʻri obrazini esa lashkarboshiga, yov-dushmanga, mard erga, oʻlimga ham nisbatan qoʻllanganini koʻrish mumkin. Lekin ularning hammasida ham boʻri oʻxshatishi aynan bir xil ma'noda kelmaydi.

Atoyining quyidagi misralarida ham tashbehning goʻzal namunasi yaratilgan:

Ul sanamkim, suv yaqosinda paritek oʻlturur, Gʻoyati nozukligidin suv bila yutsa boʻlur.

Koʻrinib turganidek, goʻzal yor (sanam) pariga oʻxshatilmoqda. Xalq tasavvurida pari suv yoqasida (daryo qirgʻogʻida, ariq boʻyida) boʻladi. Shoir ana shu xalqona tasavvurdan ham ustalik bilan foydalanmoqda.

## **ISTIORA**

Istiora arabcha soʻz boʻlib, «qarz olish» ma'nosida keladi. Istiora ikki narsa oʻrtasidagi oʻxshashlikka asoslanadi. Tashbehdan farqli ravishda, oʻxshatish vositasi va oʻxshatish sababi qoʻllanmaydi.

Tamanno qilgʻali la'lingni koʻnglum, Kishi bilmas oni kim, qoldi qanda.

(Atoyi)

«La'l» tabiatda uchraydigan qimmatbaho qizil tosh ayni paytda, yor labidan chiqadigan iliq soʻzni ham anglatadi. Yorning labi qon kabi qip-qizil boʻlgani uchun ham la'lga oʻxshatiladi. U koʻchma ma'noda soʻzni ham anglatadi. Modomiki, la'l qimmatbaho tosh ekan, u soʻzni anglatganida nihoyatda moʻtabar va qadrli soʻz nazarda tutiladi. Demak, bu yerda oʻzi ishlatilmagani holda soʻzning inson koʻngli uchun naqadar aziz va qadrli ekanligi ta'kidlanmoqda. Matnda lirik qahramon ayni mana shunday noyob va nodir qadr-qimmatga mushtoq kishi sifatida koʻrsatilgan. La'l — oshiq uchun kutil-

gan soʻzning qayerga ketib qolganini hech kim bilmaydi. Ehtimolki, «soʻz»ning oʻzi qoʻllanganida bayt bunchalik ta'sirli va yoqimli boʻlmagan boʻlar edi.

Tilar el mansabi oliy va lekin, Atoyi sarvi ozodinggʻa banda.

Ushbu baytdagi istora «sarvi ozod» birikmasi orqali aks etgan. U yor qaddini, qomatini nazarda tutadi. Mazkur ifoda yor qaddining goʻzalligini, oʻziga yarashib turishini toʻla va ta'sirchan ifoda etishi bilan kitobxon uchun ham manzur va ma'qul boʻlaveradi.

Alisher Navoiyning quyidagi misralarida qoʻllangan istiora yanada goʻzal va ta'sirchandir:

Ul oy o'tlug' yuzin ochsa, Navoiy, tegmasin de ko'z, Muhabbat tuxmidin o'zga ul o't uzra sipand etmas.

Aslida, bu baytda bir necha istioralarning ketma-ket qoʻllanganini kuzatishimiz mumkin: «oy», «muhabbat tuxmi», «oʻt» soʻzlari shu vazifani bajarib kelgan. Oy – yuzi oyga oʻxshaydigan yor timsoli. Faqat oʻxshatish qoʻshimchalari boʻlmagani uchun u dabdurustdan tushunilmasligi mumkin. Ammo «oy»ning osmon jismi emas, balki insonni, alohida shaxsni anglatib kelayotgani sezilib turibdi. Shuning uchun adabiyotshunoslar istiorani qisqartirilgan oʻxshatish deb ham aytishadi. «Muhabbat tuxmi» «muhabbat» degan abstrakt ot bilan «tuxum» («urugʻ donasi») konkret otining birikuvidan hosil boʻlgan. U insondagi nozik va qadrli bir tuygʻuni anglatib turibdi. Ammo shu holatida u «ishq» yoki «muhabbat» soʻzlariga qaraganda yoqimliroq va goʻzalroqdir.

«Oʻt» bu yerda «olov» soʻzi bilan sinonim tarzda qoʻllanmoqda. Uning asosiy vazifasi ma'shuqa yuzidagi rangni koʻrsatishdan iborat. Bu «olov rangi»dir. Yuzdagi qizillikning mana shu tarzdagi ifodasi goʻzallikning ham oʻziga xos ifodasi sifatida koʻzga tashlanadi.

### **TAZOD**

Tazod san'ati narsa-hodisalarni zidlash orqali hosil qilinadi. Atoyi she'rida yorning qop-qora sochini laylat ul-qadrga, oppoq yuzini esa subhi sodiqqa oʻxshatadi. Bir-birini inkor etuvchi ikki tushuncha ustalik bilan qoʻllangani uchun ham sanamning tengsiz chiroyini kitobxon koʻz oldida aniq va ta'sirchan tarzda tasavvur eta oladi:

Manga sensiz tirilgandin oʻlim yuz qatla ortuqdur, Bu soʻzda, haq bilur, koʻnglum tilim birla muvofiqtur.

Bu yerda «tirilmoq» va «oʻlmoq» soʻzlari oʻzaro zid qoʻyilgan.

Quyidagi baytdagi tazodlar «nasya» bilan «naqd» soʻzlari tufayli hosil boʻlgan:

Bu kun vaslingni tark ayla, tilar jannat zohidlar, Berurlar nasyagʻa naqdni, u ne nodon xaloyiqtur? (Atoyi)

She'riy san'atlarni qo'llashda ham Navoiy dahosiga qoyil qolmaslikning iloji yo'q. Quyidagi misolning har ikki misrasida ham tazod mavjud:

Mengizlari gul-gul, mijalari xor, Qaboqlari keng-keng, ogʻizlari tor. (Alisher Navoiy)

## **TALMEH**

Talmeh arabcha soʻz boʻlib, ma'nosi «chaqmoq chaqilishi», «bir nazar tashlash» demakdir. Badiiy san'at sifatida u tarixiy va afsonaviy voqea, masal, shaxs, mashhur asar va qahramonlar nomiga ishora qilish vositasida fikrni qisqa, ixcham tasvirlashdir.

Xorazmiyda shunday bayt mavjud:

# Sulaymon saltanatlik podshosen, Masih anfoslik, Yusufliqosen.

Ushbu baytda uchta shaxs nomi: Sulaymon, Masih va Yusuf tilga olingan. Ularning uchalasi haqida ham faqat oʻzbeklarda emas, turli xalqlarda juda koʻplab afsona, rivoyat, qoʻshiq, hatto dostonlar yaratilgan. Ular bilan bogʻliq rivoyatlar «Qur'on» da ham qayd etiladi. Ma'lumki, Sulaymon – Dovud paygʻambarning oʻgʻli edi, u oʻn toʻqqiz akauka orasida eng donishmandi boʻlgan. Shu tufayli u barcha yer yuzidagi odamlarnigina emas, qurt-u qumursqaga, qushlarga, hatto «ins-u jinslar»ga ham hukmronlik qilgan. «Sulaymon saltanatlik podshosen» misralari ana shu afsonaviy shaxs qudratini moʻjaz shaklda eslash orqali badiiy tasvir qahramonini tavsiflashga xizmat qilmoqda.

Masih ham paygʻambarlar silsilasidan oʻrin olgan. Unga xos xislatlardan biri oʻlikni tiriltira olish qudratidir. Masih anfoslik – Masih nafasiga ega boʻlishlik demakdir.

Yusuf esa goʻzallik ramziga aylangan obraz. U Ya'qub paygʻambarning oʻgʻli. «Yusuf va Zulayho» dostonidagi bosh qahramon, koʻplab shoirlar e'tiborini tortgan:

Solib borma meni, ey Yusufi husn, Bukun Ya'qubtek bayt ul-hazanda.

(Atoyi)

Bu yerdagi talmeh «Yusuf va Zulayxo» turkumidagi dostonlardan xabardor boʻlishni taqazo etadi. Ma'lumki, Yusuf Ya'qub paygʻambarning sevimli farzandi boʻlgan. Ammo taqdir ayni mana shu farzandidan muayyan muddat ayrilib yashashini ravo koʻradi. Natijada ota gʻam uyi (bayt ul-hazan) da yashashga majbur boʻladi. Yusuf oʻzining tashqi koʻrinishi— goʻzalligi bilan ham boshqalardan ajralib turar edi. Demak, lirik qahramonning oʻz mahbubasiga «Yusufi husn» deb murojaat etishi bejiz emas ekan.

## **TAJOHIL UL-ORIF**

Bu san'at mohiyatini bilib bilmaslikka olish tashkil etadi. Adib oʻzi bilgan narsani yana boshqalardan soʻrab turgandek boʻladi.

Atoyining:

Mengiz yo ravzai rizvonmudur bu? Ogʻiz yo gʻunchai xandonmidur bu?

bayti bilan boshlanadigan gʻazali boshdan-oyoq shu san'at bilan ziynatlangan.

Lutfiyning quyidagi baytida ham shu san'at qo'llangan:

Xoʻblarda seningdek bir mahbub qani nozuk? Boshdin oyoqi zebo, bel-u badani nozuk.

Aslida, bu she'r ma'shuqa madhiga bagʻishlangan. Lutfiy «mahbub» ning «xoʻblar» orasidagi eng a'lo mavqe tutishini biladi. Asl maqsad ham ana shu haqiqatni ta'kidlash. Bu maqsadga erishish uchun esa bilmaslikka olish, bilib turib yana soʻrash usuli qoʻl kelgan.

#### HUSNI TA'LIL

Husni ta'lil fikrni asoslash san'atidir. Ammo bu asoslash real, hayotiy bo'lmasdan faqat shoirona asoslash bo'ladi.

Quyosh oydek yuzungning xijlatidin Qochib, toʻrtinchi koʻk uzra chiqibdur.

Lutfiy bu oʻrinda yor — ma'shuqa yuzini ta'riflamoqda. Uning yuzi quyoshdan ham, oydan ham goʻzal. Biz oy va quyoshning yerdan tepada — koʻkda turishini bilamiz, ammo shoir bunga boshqacha izoh bermoqda. Uning nazarida quyosh yor yuzining goʻzalligi tufayli yer yuzidan qochib ketgan va toʻrtinchi koʻk (osmon)dan makon topgan.

Lutfiy yana bir she'rida yozadi:

Nozuklik ichra belicha yoʻq tori gesuyi, Oʻz haddini bilib belidin oʻlturur quyi.

Shoir yorning sochi uzunligini madh etadi, ayni paytda noziklik borasida bel va soch bahsida u (soch) magʻlub. Shuning uchun ham sochning oʻrni beldan pastda boʻlishi kerak degan shoirona asos aytilmoqda. Vaholanki, uzun sochning tabiiy ravishda beldan pastda boʻlishi hammaga yaxshi ma'lum.

Ibodat chogʻida boshni yerga qoʻyish odatdagi hol. Ammo shoir uni tamomila boshqacha izohlaydi.

Qutlugʻ oyogʻing yerga tegibdur, oning uchun, El yerga qoʻyub bosh, qilur barcha ibodat.

Koʻrinib turganiday, shoir elning yerga bosh qoʻyib ibodat qilishini yorning «qutlugʻ oyogʻi yerga tekkani» bilan asoslamoqda.

Yoki kishilarning qandni suvga solib eritishlari tabiiy holdir. Lutfiy esa uni shunday ta'riflaydi:

Labingdin chun suchuklik qand oʻgʻurlar, Solurlar el ani suvgʻa yalangʻoch.

Choyga qand solish hodisasi aks etayotgan bu tasvir badiiy asosning goʻzalligi bilan e'tiborga molik. Adib nazarida qand shirinlikni labdan «oʻgʻirlab olgan». Oʻgʻri esa jazolanishi kerak. Oʻgʻriga beriladigan jazo turlaridan biri uni suvga kiyimsiz yalangʻoch holda kiritishdir. Bu tasvir, albatta, kishida zavq uygʻotadi.

## **TAJNIS**

Tajnisni «jinos» ham deyishadi. «Tajnis» ning ma'nosi «biror narsa bilan oʻxshash boʻlmoq»dir. Jinos esa «hamjins» degan ma'noni bildiradi. Atama sifatida u talaffuz va shaklda

bir-biriga yaqin boʻlgan soʻzlarni turli ma'nolarda qoʻllashni anglatadi.

Boʻyung sarv-u sanubartek, beling qil, Vafo qilgʻon kishilarga vafo qil.

(Xorazmiy)

Xorazmiyning «Muhabbatnoma»sidan olingan ushbu bayt misralaridagi oxirgi soʻzlar shaklan bir xil. Ammo ular har ikki misrada boshqa-boshqa ma'noni anglatmoqda. Dastlabki «qil» — «ingichka, nozik» ma'nosini bildirsa, keyingisida u «qilmoq» fe'lini anglatadi.

Ey bagʻritosh, koʻnglum evin aylama xarob, Kim surating chizilmish aning ich-u toshinda.

Bu yerda «tosh» dastlab «bagʻir» bilan bogʻlanib mehrsizlikni ifodalasa, keyingi holatda u «ichkari» va «tashqari» ma'nosida kelmoqda.

Lutfiyning quyidagi baytida ham tajnisdan nihoyatda yuksak mahorat bilan foydalanilgan:

Yuz ochgʻil, koʻz seni toʻyguncha koʻrsin, Necha boʻlgʻay bu koʻzim muntazir, och.

Birinchi misradagi «och» – «koʻrsatmoq» ma'nosini beradi. Keyingisida esa u «tashna» oʻrnida kelyapti. Shakldosh soʻzlardagi ma'no tovlanishlari baytga oʻzgacha ruh berib turibdi.

Mumtoz adabiyotimizda tajnisga tayanadigan maxsus janr ham shakllangan. U tuyuqdir. Tuyuqning toʻrt misrasidan uchtasida tajnis qoʻllanadi:

> Koʻz yoshim tuproq ila gar qotila Kelmagayman javridin, haqqo, tila. Gʻamzasi oʻltirdi-yu, ul bexabar, Men agar oʻlsam, ne gʻam ul qotila.

(Lutfiy)

Bu tuyuqning birinchi misrasida koʻz yoshining tuproq bilan aralashish (qotilmoq) haqida soʻz bormoqda. Keyingi misrada esa javrning koʻpligidan tilga kelmaslik, ya'ni gapirolmaslik, oʻzini yoʻqotish holati qayd etilgan. Bu yerda tajnisni hosil qilish uchun ikkita soʻzdan: «haqqo soʻzining «qo» boʻgʻini hamda «tila» soʻzining yondosh turgan holatidagi shaklidan foydalanilgan. Oxirgi misrada esa goʻyo qotil — odamni qatl etgan kishi toʻgʻrisidagi fikr bor. Demak, bu oʻrinda tajnislar yanada boshqacha koʻrinishda namoyon boʻlmoqda. Birinchi va oxirgi misralarda «qotila» yozuv shakliga koʻra ham bir xil. Ammo ikkinchi misrada u «haqqo» soʻzining oxirgi boʻgʻini bilan «tila» soʻzining qoʻshilishidan soʻng oldingi shaklga uygʻunlashmoqda. Koʻrinib turganidek, bunday hollarda soʻzning talaffuz xususiyatlari asosiy oʻrin tutadi.

#### TA'DID

Ta'did to'g'risidagi ma'lumotlarni klassik poetika haqidagi manbalarning ko'plarida uchratish mumkin. Bu ma'lumotlarda u turli nomlar bilan yuritilgan. Masalan, siyoqat-ul a'dod («Aruzi Humoyun», «Badoye' us-sanoe'», «Latoyif at-tavoif», «Jamoi muxtasar», «Rahnamoyi adabiyoti forsiy»), ta'zil («Badoye' us-sanoe'»), shumur («San'athoyi bade'yi dar she'ri tojikiy»), e'dod, ta'did, te'dod («Ilmi bade' dar zaboni forsiy») shular jumlasidandir.

Bu usulning goʻzal namunalarini soʻz ustalarining deyarli barchasida uchratish mumkin. Jumladan, Ahmad Yassaviy oʻzining badiiy niyatini alohida ta'kidlash uchun shu san'atdan foydalanadi:

Dardga toʻlding, gʻamga toʻlding, telba boʻlding, Ishq dardini soʻrsang hargiz darmoni yoʻq.

Birinchi misraga e'tibor berilsa, xuddi *birinchidan*, *ik-kinchidan*, *uchinchidan* tarzidagi sanoq ohangi seziladi. Ayni mana shu tarz unga alohida ta'sirchanlik bag'ishlaydi.

Ta'didning muhim xususiyatlaridan biri shuki, u fikriy rivojni, ketma-ketlikni, tadrijiylikni anglatadi:

Oʻqi bu Lutfiy mungluq niyoznomasini, Savob-u olqish-u yuz ming duo kerak boʻlsa.

Bu oʻrinda Lutfiy savob, olqish, duo soʻzlarini ketma-ket sanash orqali ushbu san'atni hosil qilyapti.

Ta'didda, asosan, sanoq sonlar ishtirok etib, tartib sonlar nisbatan kam qo'llanadi, shuningdek, bu vazifani sanoq va tartibni ko'rsatuvchi son, olmosh va ravishlar ham bajaradi.

Ta'did grammatik o'zaro bog'lanishlarning bir xil turidan ketma-ket foydalanish orqali ham yuzaga chiqishi mumkin:

Ta'lim gulchehra nargis ko'zlilar bor, Shakar dudog'li, shirin so'zlilar bor.

(*Xorazmiy*)

Bugina emas, bir xil grammatik oʻzaro bogʻlanishlar takrori koʻpincha she'riy musiqani kuchaytirib yuboradi. Hozirgi misolimizda ham bu holat kuzatiladi. Unda toʻldiruvchilar tilingni, koʻzingni, boʻgʻuzni soʻzlari oʻziga xos ichki qofiyalarga yaqinlashadi, kesimlar esa (koʻdazgil) radif vazifasini ado etyapti. Bu ichki qofiya va radiflar baytning ritmik ohangdorligini yoki boshqacha qilib aytsak, musiqiy boʻyogʻini ta'minlayapti.

## **TANOSIB**

Aslida, koʻplab badiiy san'atlar soʻzlarning she'riyatdagi ma'naviy aloqadorligiga tayanadi. Shoirning mantiqan bir-biriga bogʻliq va bir-birini taqozo etadigan soʻzlardan foydalanishi tanosib deyiladi. Masalan, bir baytda «gul» soʻzi ishtirok etsa, u oʻz-oʻzidan «tikan», «guliston», «shabnam», «bulbul» kabi soʻzlarning boʻlishini taqozo etadi.

Olma yanoqing koʻrgach, men bandi nechuk oʻlmay? Bodom koʻzi fitna, pista dahani nozuk.

Lutfiy bu oʻrinda yanoq, koʻz, dahan kabi kishi tanasi qismlarini, shuningdek, olma, bodom, pista singari meva nomlarini bir baytga jamlagan. Ayni paytda olmadek yanoq, bodomdek koʻz, pistadek dahan tasvirlari bayt mazmuniga ta'sirchanlik ham berib turibdi.

Atoyining quyidagi misralarida ham tanosib mavjud:

Uzun sochingdin uzmasmen koʻngulni, Ayogʻing qanda boʻlsa boshim anda.

Bu yerda soch, koʻngil, oyogʻ, bosh soʻzlari oʻrtasida mutanosiblik bor. Quyidagi baytda esa Atoyi cherik (askar), mulk (mamlakat), oldi (bosib oldi), ittifoq (ikki mamlakatning oʻzaro kelishishi) kabi soʻzlarning ma'no yaqinligidan foydalangan:

Zulfung cheriki jamol mulkin Oldi koʻzung ittifoqi birla,

ya'ni sening zulfing cherigi (sochlaring askarlari – qo'shini) ko'zing bilan ittifoq tuzib jamol mulkin egallab oldi.

# SO'ZLAR TAKRORIGA ASOSLANGAN SAN'ATLAR

Soʻzlar takrori she'riyatda, ayniqsa, fikriy siqiqlik omilidir. Biroq oʻrni bilan takrorlangan soʻzlar koʻpincha badiiy ta'sirchanlikning, gʻoyaviy baquvvatlikning ham muhim sharti boʻla oladi. Sharq poetikasida shuning uchun ham soʻzlar takroriga oid bir qancha san'atlar vujudga kelgan. Bulardan eng muhimlari ishtiqoq, tasdir, tasbe, mukarrar (takrir), aks, tardi aks, rad san'atlaridir. Biz quyida shularning ayrimlariga toʻxtab oʻtmoqchimiz.

#### **TASDIR**

Tasdir – badiiy san'atning eng koʻp tarqalgan, soʻzlar takroriga asoslangan turi. Bu san'atning mohiyati shunday: baytni boshlagan soʻz, uning oxirida ham takrorlanadi. Baytning birinchi misrasidagi birinchi rukn (yoki shu ruknning boshlanishi) sadr, keyingi misraning oxirgi rukni (yoki shu ruknning oxiri) esa ajuz deb yuritiladi. Shunga koʻra tasdirni mumtoz badiiylik ilmida radd ul-sadri ilal-ajuz (sadrni ajuzda qaytarmoq) deb ham atashadi.

Bir qarashda tasdir juda sodda usul sifatida koʻrinsa-da, shoirlar uni turli maqsadlarda qoʻllar ekan, uning xilma-xil koʻrinishlarini va hatto aytish mumkinki, ancha murakkab turlarini ham kashf etishgan.

Tasdirlar, eng avvalo, tuzilishga koʻra ikki turga boʻlinadi: sodda va murakkab. Sodda tasdirlar birgina soʻzning takrorlanishiga asoslanadi. Sodda tasdirlarning bir necha koʻrinishlari mavjud: tasdir soʻzlar hech qanday oʻzgarishsiz qoʻllanadi, shakl jihatdan ham, ma'no jihatdan ham ayni soʻzning takroridangina iborat boʻladi:

Men bu yuz mushtoqidurmen, bogʻ-u boʻstonkim boʻlur, Boʻlmasin nasrin-u lola, argʻuvon sizsiz menga.

(Atoyi)

Tasdir soʻzlar bir xil shaklda qoʻllansa ham, ular mazmunan farq qiladi, ya'ni ular ifodalagan ma'no ayni bir narsani emas, balki boshqa-boshqa tushunchalarni ifodalaydi. Bunday holda tajnis – shakldoshlar yuzaga keladi.

## **TASBE**

Tasdirda birinchi misraning dastlabki soʻzi (yoki soʻzlari) ikkinchi misra oxirida takrorlansa, tasbeda birinchi misra oxiridagi soʻz keyingi misra boshida takrorlanadi.

Tasbening asosiy xususiyati shundaki, u kitobxon diqqatini

fikr yuritayotgan obyektga markazlashtiruvchi linza vazifasini bajaradi. Chunki birinchi misra oxiridagi soʻzning keyingi misrani boshlashi beixtiyor kitobxon ongida ta'sir qoʻzgʻatadi va bu ta'sir kitobxonni shu soʻz ustida oʻylashga majbur qiladi. Shuning uchun ham yetuk shoirlarning deyarli barchasi tasbe uchun baytdagi eng muhim soʻzlarni tanlaydi.

Kuchum yetguncha koʻp qildim vafolar, Vafoli qulni asrar podsholar.

(*Xorazmiy*)

### TARDI AKS

Tardi aks ham so'z takroriga bag'ishlangan lafziy san'atlardan hisoblanadi. Shuning uchun ham soʻzlar takroriga tayangan boshqa san'atlarga – tasdir, tasbe, ishtiqoqqa yagin turadi. Bu yaqinlik tardi aksda ham soʻzlarning takrorlanishidir. Biroq shunga qaramay bu san'at ulardan tubdan farq giladi. «Tard»ning ma'nosi «qaytarib berish», «qochirish», «uzoqlashtirish» demakdir. Aks esa «zid», «teskari», «chappa» ma'nolarini bildiradi. Yuqorida tasdir va tasbelarning xususiyatlari bilan tanishdik, shuning uchun ham bu yerda ularning tardi aksdan farqini izohlashga oʻrin yoʻq. Faqat bir narsani ta'kidlash muhimki, so'zlar takroriga asoslangan san'atlarning hammasida ham takrorlangan soʻzlar oldingi tartibni saqlab goladi. Faqat tardi aks va aks san'atlaridagina so'zlarning birinchi joylashish tartibi keyingi misrada almashib keladi. Tardi aksda takrorlangan soʻzlarning oʻrni qat'iy emas, unda takrorlanayotgan soʻzlarning miqdori ikki yoki undan ortiq bo'lib, ular o'rinlarini almashtirgan holda qo'llangan bo'lishlari shartdir:

> Menga dushvor erur sensiz tirilmoq, Senga men boʻlmasam, ey jon, ne gʻamdur.

> > (Atoyi)

## Alisher Navoiyning:

Koʻzung ne balo qaro boʻlubtur Kim, jongʻa qaro balo boʻlubtur.

Misralari bilan boshlanadigan gʻazali boshdan oyoq mana shu san'atning qoʻllangani bilan ajralib turadi. «Balo» va «qaro» soʻzlari dastlabki oddiy tartibida koʻzning qoraligini ta'kidlash uchun boʻysundirilgan. U «shunchalik», «nihoyatda» kabi soʻzlarning oʻrnida kelgan deyish mumkin. Ammo ularning oʻrni almashganidan keyin, ikkinchi misrada mutlaqo boshqa ma'no va mazmun yuzaga keladi. «Qaro balo» baloning rangini emas, balki uning darajasini, dahshatini ifodalaydi.

Quyidagi baytda tardi aks «davo»hamda «dard» soʻzlari vositasida yaratilgan:

Majmu'i davoni dard qildi, Dardingki, manga davo boʻlubtur. Ishq ichra oning fidosi yuz jon, Har jonki, sango fido boʻlubtur.

Baytda «fidosi», «jon» soʻzlari oʻrin almashtirib qoʻllangan. Shu tariqa shoir ma'noning yangi-yangi qirralarini kashf etishga muyassar boʻlgan. Birinchi misradagi «jon» «yuz» soʻzi bilan qoʻshilgan holatda ham «yuz kishi», ham «yuzta jon» ma'nolarini anglatadi. Keyingi misrada esa «jon», asosan, «shaxs», «kishi» ma'nosini anglatib kelgan.

Begona bo'lubtur oshnodin, Begonag'a oshno bo'lubtur.

Bu baytda «boʻlubtur» va «oshno» soʻzlari istifoda etilgan. Natijada ma'noda kutilmagan yangi bir qirra koʻzga tashlangan. Bu shoir uchun oʻzbek tilining oʻziga xos ifoda imkoniyatini koʻrsatishiga ham keng maydon ochib bergan.

#### **NIDO**

Nido boshqa she'riy san'atlardan bevosita inson qalbidagi his va hayajonlarni ochiq va kuchli tasvirlab bera olish imkoniyati bilan ajralib turadi. Insonning ichki tuygʻulari poʻrtana misoli junbushga kelganida lirik qahramon olamdagi har qanday narsa-hodisalarga, tabiatdagi istalgan narsaga, oʻzining qalbiga, suhbatdoshiga murojaat etishi mumkin. Masalan, «Rustamxon» dostonida Sultonxon Rustamga «qoʻzim» deb murojaat etadi:

Necha kun, necha tun orada oʻtdi, Rustamga Sultonxon u soʻzni aytdi: – Quloq solgin xon otangning tiliga, Qoʻzim, ketayik-da Oqtosh eliga,

Boshqa bir gʻazalida esa lirik qahramon yorga: «Ey Yusufi husn», – deya murojaat etadi.

Atoyining «Hajringda, begim, oh degumdur dagʻi oʻlgum» deb boshlanadigan gʻazali oshiqona boʻlib, unda suyuklisiga muhabbatni olamdagi hamma narsadan ortiq koʻradigan oshiq holati ifoda etilgan. Shoir oʻz dil izhorlarini, hurmat va ehtiromini «begim» soʻzida mujassamlashtira olgan.

Sensiz u jahon ayshi alamdur manga, ey do'st, Shodlig'i ham mehnat-u g'amdur manga, ey do'st. (Atoyi)

Alisher Navoiy lirik qahramonining ichiga sigʻmay ketgan ruhiy holatini aks ettirish uchun tabiatga, aniqrogʻi tabiat hodisalaridan boʻlgan saboga murojaat etadi:

Ey sabo, holim borib sarvi xiromonimg'a ayt, Yig'larimning shiddatin gulbargi xandonimg'a ayt.



# MUNDARIJA

| Adabiyot – ma'naviyatni yuksaltirish vositasi | 3   |
|-----------------------------------------------|-----|
| Xalq ogʻzaki ijodi                            |     |
| Rustamxon                                     | 8   |
| «Rustamxon» dostoni haqida                    | 24  |
| Doston va uning turlari                       |     |
| Qadimgi turkiy adabiyot                       |     |
| Oʻrxun-Enasoy obidalari                       | 29  |
| Toʻnyuquq bitiktoshi                          |     |
| Oʻrxun-Enasoy obidalari haqida                | 42  |
| Oʻzbek mumtoz adabiyoti                       |     |
| Ahmad Yassaviy                                | 49  |
| Hikmatlar                                     | 50  |
| Yassaviy hikmatlari haqida                    | 53  |
| Atoyi                                         | 58  |
| Gʻazallar                                     | 59  |
| Shoir lirikasi haqida                         | 61  |
| Alisher Navoiy                                | 72  |
| Gʻazallar                                     | 82  |
| Qit'alar                                      | 93  |
| Alisher Navoiy ruboiylari haqida              | 104 |
| Zahiriddin Muhammad Bobur                     | 110 |
| Boburnoma                                     | 114 |
| «Boburnoma» haqida                            | 149 |
| Turdi Farogʻiy                                | 154 |
| Gʻazallar                                     | 155 |
| Muxammas                                      | 158 |
| Nazariy ma'lumot                              |     |
| She'riy san'atlardan namunalar                | 167 |

#### Oʻquv nashri

# Boqijon Toʻxliyev, Bahodir Karimov, Komila Usmonova ADABIYOT

Oʻrta ta'lim muassasalarining 10-sinfi va oʻrta maxsus, kasb-hunar ta'limi muassasalarining oʻquvchilari uchun darslik-majmua

Birinchi nashr

Oʻzhek tilida

«Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi» Davlat ilmiy nashriyoti Toshkent–2017

Tahririyat mudiri Anvar Zulfiqorov
Muharrir Jahongir Qoʻnishev
Badiiy muharrir Asqar Yoqubjonov
Musahhihlar: Lola Fattoyeva
Laylo Hasanova
Sahifalovchi Akbar Qoʻnishev

Nashriyot litsenziyasi AI № 160, 14.08.2009-y.

Bosishga ruxsat etildi 14.08.2017. Bichimi 60 × 90 ¹/¹6. Ofset qogʻoziga bosildi. «Times New Roman» garniturasi. Shartli bosma tabogʻi 13,45. Nashr hisob-tabogʻi 12,00. Adadi 428 121 nusxa. Buyurtma № 17-588.

«Oʻzbekiston milliy ensiklopediyasi» Davlat ilmiy nashriyoti 100011, Toshkent shahri, Navoiy koʻchasi, 30-uy.

«Oʻzbekiston» nashriyot-matbaa ijodiy uyi bosmaxonasida chop etildi. 100011, Toshkent shahri, Navoiy koʻchasi, 30-uy.

# Ijaraga berilgan darslik holatini koʻrsatuvchi jadval

| № | Oʻquvchining<br>ismi, familiyasi | Oʻquv<br>yili | Darslikning<br>olingandagi<br>holati | Sinf<br>rahba-<br>rining<br>imzosi | Darslikning<br>topshiril-<br>gandagi<br>holati | Sinf<br>rahba-<br>rining<br>imzosi |
|---|----------------------------------|---------------|--------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------|
| 1 |                                  |               |                                      |                                    |                                                |                                    |
| 2 |                                  |               |                                      |                                    |                                                |                                    |
| 3 |                                  |               |                                      |                                    |                                                |                                    |
| 4 |                                  |               |                                      |                                    |                                                |                                    |

# Darslik ijaraga berilib, oʻquv yili yakunida qaytarib olinganda yuqoridagi jadval sinf rahbari tomonidan quyidagi baholash mezonlariga asosan toʻldiriladi

| Yangi      | Darslikning birinchi marotaba foydalanishga berilgandagi holati                                                                                                                                                                       |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Yaxshi     | Muqova butun, darslikning asosiy qismidan ajralmagan. Barcha varaqlari mavjud, yirtilmagan, koʻchmagan, betlarida yozuv va chiziqlar yoʻq                                                                                             |
| Qoniqarli  | Muqova ezilgan, birmuncha chizilib, chetlari yedirilgan, darslik-<br>ning asosiy qismidan ajralish holati bor, foydalanuvchi tomonidan<br>qoniqarli ta'mirlangan. Koʻchgan varaqlari qayta ta'mirlangan,<br>ayrim betlariga chizilgan |
| Qoniqarsiz | Muqova chizilgan, yirtilgan, asosiy qismidan ajralgan yoki butunlay yoʻq, qoniqarsiz ta'mirlangan. Betlari yirtilgan, varaqlari yetishmaydi, chizib, boʻyab tashlangan. Darslikni tiklab boʻlmaydi.                                   |