# 目 录

| 第 | - | ъ | - | + | ۶,         | 节 | 课 | <br>1   |
|---|---|---|---|---|------------|---|---|---------|
| 第 | _ | T | _ | + | Ł.         | 专 | 课 | <br>14  |
| 第 | _ | ъ | _ | + | ) »·       | 节 | 课 | <br>28  |
| 第 | _ | ъ | _ | + | 九          | 节 | 课 | <br>45  |
| 第 | _ | ъ | 二 | + | 节          | 课 |   | <br>57  |
| 第 | - | ъ | 二 | + | -          | 节 | 课 | <br>70  |
| 第 | _ | ъ | 二 | + | 二          | 专 | 课 | <br>85  |
| 第 | _ | ъ | 二 | + | 三          | 节 | 课 | <br>98  |
| 第 | - | ъ | 二 | + | 四          | 节 | 课 | <br>110 |
| 第 | - | ъ | 二 | + | 五          | 节 | 课 | <br>125 |
| 第 | - | ъ | 二 | + | <u>Ļ</u> , | 节 | 课 | <br>138 |
| 第 | - | ъ | 二 | + | Ł          | 节 | 课 | <br>153 |
| 第 | - | ъ | 二 | + | ) N        | 节 | 课 | <br>168 |
| 第 | - | ъ | 二 | + | 九          | 节 | 课 | <br>181 |
| 第 | _ | ъ | 三 | + | 节          | 课 |   | <br>197 |
| 第 | - | ъ | 三 | + | -          | 节 | 课 | <br>215 |
| 第 | - | ъ | 三 | + | 二          | 节 | 课 | <br>232 |
| 第 | - | ъ | 三 | + | 三          | 节 | 课 | <br>246 |
| 第 | - | ъ | 三 | + | 四          | 节 | 课 | <br>260 |
| 第 | _ | ъ | 三 | + | 五          | 节 | 课 | <br>278 |
| 第 | _ | ъ | 三 | + | <u>Ļ</u> , | 节 | 课 | <br>294 |
| 第 | _ | ъ | 三 | + | Ł          | 节 | 课 | <br>311 |
| 第 | _ | T | 产 | + | ) »·       | 专 | 课 | <br>327 |

# 第一百一十六爷课

#### 思考题

- 1. 前面讲菩萨要全力摄受众生,这里又说要舍弃凡愚,前后是不是自相矛盾?为什么?在此过程中,需要避免哪种误区?
- 2. 寂静处的友伴和处所分别指什么? 其具有哪些功德? 你是怎样创造寂静环境修行的?

现在是讲"断除贪无能为力之他利"。也就是说, 在利益众生的过程中,倘若自己无能为力,应在不舍 弃悲心的基础上,行为尽量远离恶友、恶知识,以保 护自己的悲心、智慧、信心等功德。因此一定要依靠 高僧大德的教言,结合自己的相续再行持。

如来曾宣示,凡愚若无利,郁郁终寡欢,故莫友凡愚。

佛陀在大乘经典中一再宣说:如果得不到自己的利益,凡夫愚者就会郁郁寡欢、闷闷不乐,做任何事情都没有兴趣。而一旦发现自己有利可图,就会欣喜若狂,争先恐后地去做。因此,切莫与这些凡夫交往。

这一点,恐怕很多人都深有感受。世间人的人生 哲理就是为今世、为自己,尽管口头上说为众生、为 人民、为社会事业,有各种各样好听的说辞,但真正 的目标就是要展现自己,实现自己的愿望。除此以外, 像大乘菩萨那样利益众生绝对不会有,即使有的话, 也是怀有种种目的。

前段时间,我在建"智悲学校"的时候,先要跟一个部门做些事情,当时他们好多领导特别开心,认为可以大赚一笔。后来更高的领导要求他们免费做,在领导面前,他们也不得不答应,但在做的时候,有这个条件、那个条件,弄得一塌糊涂。原因是什么呢,就是自己没有得利。得利的话,他们就会有能力、有办法,什么政策都比较宽松,怎么样都可以操作。一旦自己没有发财的机会,那时候就开始守规矩,处处严格要求、认真负责。后来我也没有办法,不得不再次用上面的领导来压他,这样也不得不起效果。

现在的社会中,若想成办事情的话,要么要有钱财,要么要有地位,如果既没有钱财,也没有地位,完全凭自觉的利他心,好多人根本不会去做。尽管也知道这是好事,他不反对,口头上也赞叹这对众生、对教育、对社会有利,做的话非常有必要,但若自己没有得利,他就不会无私地奉献。而大乘佛教并非如此,只要是对众生有利,绝对不会为个人考虑,倘若杂有私人目的,就已经背离菩提心的宗旨了。因此我深深感到:现在的社会中,非常需要大乘菩提心的君深深感到:现在的社会中,非常需要大乘菩提心的理念,如果有了这样的利他心,她所散发出来的气氛会非常祥和。否则,每个人都是为了自己而奋斗,生存空间会越来越缩小,人们之间的矛盾冲突也会日益增多。

佛陀在大乘经典里多处开示过, 切不可与凡夫人亲密交往。这里的凡夫人即凡愚, 指那些没有利他心、素质特别差、时刻以自我为中心的人, 如果他自己得

不到利益,便愁眉苦脸、伤心绝望,始终不会有任何快乐。我们作为大乘修行人,做任何一件事情时,应该向利他的方向迈步,这是所有传承上师赐予的殊胜教言。

《入诸善逝行境经》云:"如处猛兽中,永无欢喜心,如是依凡愚,亦永不欣乐。"修行人若与愚笨的凡夫共住,犹如呆在老虎等猛兽的巢穴中一样,不可能有安乐之时。同样,现在的世间人都是为了自己而拼搏,在这样的环境里,也得不到真实的快乐。佛陀在《三摩地王经》(即《月灯经》)中云:"虽久交近诸愚夫,后时仍复成疏远,凡愚体性既广知,智者于彼不依止。"假如长期与凡愚接触交往,关系迟早会破裂的,明白这个道理之后,智者们不应该依止凡愚。尤其我们讲大乘教义时,一切都是以利他为中心,没有利他心、不愿意度化众生的愚夫,还是少接触为好,应尽量地远离他们、舍弃他们。

有些人可能会想:"前面说菩萨要全力以赴地摄 受野蛮众生,这里又说修行受到影响时,要舍弃这些 人,去依止善知识,前后岂不是自相矛盾?"其实这并 不矛盾。以前的高僧大德也讲得非常清楚,如龙猛菩 萨在《菩提心释》里说:"虽无力利他,彼意乐恒行, 何者具彼心,彼实行利他。"虽然我们没有直接利他 的能力,但若具足一颗纯洁的利他心,实际上已经利 益众生了。

有些闭关的修行人,觉得现在的外境非常可怕,如果自己还没有成熟,就出来接触这些,很可能令道心退失,所以宁愿住在屋子里,不愿出来度化众生。

其实这一点也是开许的。自己还没有成熟之前,度化 众生确实有一定困难,这会不会与菩萨心相违呢?不 相违。因为你不管是早上起来、晚上睡觉,念诵、回 向、发心、闭关全部是为利益众生,而不是为了自己 成就,这种以利他的意乐奉行善法,实际上也没有舍 弃利他,因此并不相违。

我们作为凡夫人,直接利益众生是非常困难的。 《菩提道灯论》、《大圆满禅定休息》等大乘经论中也 讲得非常清楚,没有神通等超胜功德,而想亲自利益 他众,如同羽翼未丰的鸟儿想飞向蓝天一样,是根本 不现实的。因此很多大乘教典中说,倘若自己的能力 尚不具足,可以通过利他的发心来利益众生。

当然,大家也不要认为只发心就行了,即使自己有能力、有机会,也什么事情都不做,这是不应理的。假如会受到环境的污染,那可以暂时保护自己,但如果有了不为外境所扰的修证功德,那度化众生义不容辞。以前章嘉国师与道源法师,为了募化《大藏经》的经费,在台湾呆过一段时间。当时天气特别热,道源法师穿上最薄的衣服,也是满身大汗,不停地摇扇子,而章嘉国师穿着厚厚的皮衣,仍悠然安坐,似乎毫无炎热的感受。道源法师见状就问:"活佛,你穿这么厚,一点也不热吗?"章嘉国师淡淡地回答:"心静自然凉!"(去年在成都放生时,天气也特别热,我穿一件薄薄的衣服都大汗淋漓,有个藏地大德却穿着特别厚的羔儿皮。但跟章嘉国师不同的是,他自己也是热得要命。)

所以,外境再乱、再热、再恶劣也不会扰乱自己的心,有了这样的境界时,应该尽量去利益众生。或

者你长期受到佛法的熏习,有把握不随劣境而转,那也可以直接去利益众生。除此之外,《修心七要》、《开启修心门扉》中再三地提醒,初学者的境界一点也没有稳固,若马上到外面利益众生,很容易被环境同化了。因此,在这个问题上,大家应掌握自己的根性,了解度众生的时机。时机成熟以后,自己一定要做;各方面因缘没有成熟的话,就要先保护自己的菩提心。

辛二(从功德角度教诚依止静处)分三;一、于静处生欢喜;二、断除于彼不喜之因;三、教诲依止静处。

壬一(子静处生欢喜)分四;一、向往静处之友伴;二、向往静处之住所;三、向往静处之受用;四、向往心之功德。

### 癸一、向往静处之友伴:

林中鸟兽树,不出刺耳音,伴彼心常乐,何时共安居?

作为大乘修行人,首先要依止善知识,究竟闻思之后要圆满修行。颂词中说,森林里的鸟语花香、飞禽走兽,不会发出刺耳嘈杂的声音,全部是我们修行的助缘,与它们相依为伴,内心会非常欢喜宁静,什么时候才能与它们共同居住啊?

佛陀在《别解脱经》中说:"多闻于林中,居至老安乐。"我们先应依止善知识广闻博学,等自己老了以后,再去寂静的山林中修行。上师如意宝经常引用这个教证,再三地告诫我们:年轻时就去闭关的话,不一定会成功,最好先用长时间来闻思佛理,对佛法

的道理精通之后,相续中有了稳固的定解,再到清净的森林中去修行。

森林里不像社会上一样,那里非常清净,没有狡诈的言词和虚伪的吹捧,没有以贪嗔痴嫉妒等心态发出声音,也没有令人心烦意乱的噪音。郁郁葱葱的藤树、柏树、松树之间,喜鹊、麻雀、乌鸦等飞禽浅吟高歌,山兔、鹿子、獐子等走兽嬉戏竞奔,这些可爱的动物,都是修行人的友伴。(我们这里有些人特别喜欢养宠物,其实可以到森林里去,在那里养多少都不会有影响。你养小兔也可以,小猪也可以,什么动物都可以,那时候它们就成了你修行的助缘。)

我去泰国的时候,有一位法师叫阿迦曼,《阿迦曼· 者传》中有一段文字说:"傍晚时,森林里各种动物的叫声总是随处可闻,对一个头陀行的比丘而言,这种叫声总是令人感到宁静与悲悯……黄昏时我走回山洞,欣赏着各种动物成群地自由漫游在那片沃野上,气氛非常祥和。"在泰国,相当多的修行人住在山里,在他们的传记中,随处可见与鸟兽为伴的描写。生活在繁华城市里的人来到我们学院后,对此也有切身的体会。他们一到寂静的地方,就好像到了另一个世界,甚至不信佛教的人,感受也是非常好,说这种清净感在城市里是永远也找不到的。

寂静的地方虽然令人向往,但自己有没有缘分去也不好说。对我个人来讲,很早以前上师如意宝讲无 垢光尊者赞叹森林的一个教言时,当时就特别想去寂静的森林,可是没有成功;后来学了华智仁波切的《莲 苑歌舞》,里面描述了寂静地方的很多功德,听了以

后也想去,但也以失败告终。凡夫人的心总是随外境 改变,听到一个法就想去修,(现在有些人也是这样,听 到一个上师的功德后,就马上想去依止。)但始终没有这个 缘分。当时我正在写《密宗虹身成就略说》,就在结 文中用偈颂表达了自己的心情:"熙熙攘攘都市中, 迷迷糊糊世间众,忙忙碌碌逐名利,泛泛悠悠耗此生。 我心常念静山洞,鸟语花香水澄净,山果充饥草蔽体, 谛观自心证觉性。"

当时的心态,我自认为已经描述出来了,但现在可能陷得越来越深,不但是寂静地方不去,连寺院里面也不呆,反而到城市里面去,以度众生来耗尽自己的下半生,很有这个可能性。但如果对众生有利,身体劳累也好,没有什么境界也罢,怎么样都可以。但若对众生没有任何利益,自己的修行也没有保障,那么空耗这个人身,真是非常非常遗憾。我们发了大乘菩提心的人,哪怕能在一个众生的相续中,种下不退转的菩提善根,任何状况都应该愿意接受,这一点可能很多人也会有同感的。

不管是汉传佛教、藏传佛教,在高僧大德们的传记中有很多住山修行的经历。宋朝有位佛窟禅师,长年住在天台山。他用树叶和草结成茅棚,每天以清水滋润咽喉,采摘山中野果以充饥果腹。一天有个樵夫遇到他,好奇地问道:"你在此住多久了?"禅师回答:"大概四十多年了。""你一个人在此修行,难道没有朋友吗?"禅师道:"朋友很多,大地山河、树木花草、虫蛇野兽,都是法侣。"樵夫非常感动,自愿皈依作为弟子。

古大德在山里一呆就是四十年,以野果为食过生活,而现在的修行人有没有这样的呢?可能不多。据说终南山和有些清净的地方,还是有一部分修行人。拉萨那一带,像桑耶青浦等圣地,也有些修行人。但有些修行人跟以前的修行人完全不同,他们拿着一个大大的录音机,整天在山洞里面放音乐。有个大会说,汉地的茅棚里面,也有些和尚看电视。藏地的人真的完全变样了。我们这里的有些道友,以后若有机会到清净的山林中专修,千万不要把这些带去。在山洞里享受世间快乐,那还不如到城市里去,那里直接就能看到各种杂乱的事情,不需要看一些影像。

你们真想出家好好修行的话,就要像个出家人,像个真正的修行人,把外面乱七八糟的牵挂尽量断掉,不要经常跟他们联系。不然,心一边在这里,一边在那里,做任何事情都三心二意,那肯定不会成功的。所以希望大家在修行的过程中,应该好好地思维这些道理。

住在寂静的山林中,跟飞禽走兽一起生活,那种清净安乐的生活,除了去亲身感受外,谁也描述不出来。其实,我们的身体没什么可靠的,世间上该享受的已经享受了,有因缘的话,应该到寂静的山林里修行。我原来去五台山时,有些森林和山洞里真的有些老修行人,但五台山毕竟是个旅游胜地,要实修不一定非常适合。拉萨那边有些著名圣地也开放了,每天有无数的人给山洞里的修行人献哈达、供养食物,表面上他在装模作样地闭关禅修,但在那种环境中实

修,恐怕是非常困难的。真要实修的话,最好不要去 旅游胜地,还是找个比较寂静的地方,除了老虎声以 外什么都没有,很多女众都怕得要命是吧?

### 癸二、向往静处之任所;

何时住树下,岩洞无人寺,愿心不眷顾.断舍尘世贪?

什么时候才能住在树下、山洞里、无人寺院中, 心对什么都不牵挂,不贪执任何事物,完全断舍世间 的一切尘事啊?

寂静地方有一些非常殊胜的住处:

树下: 树对修行人来讲,有着不可思议的缘起。 因为我等大师释迦牟尼佛降生时,是在树下降生;成 道时,是在菩提树下成道;涅槃时,也是在树下涅槃。 因此,印度持头陀行的修行人,以前很多都是在树下 修行。

大家可能也有这种感受吧,有时候到森林里面去,看到一棵大树,心里就非常舒服,很想一直呆在那里。当然,这也许是前世的习气,我小时候不知道佛陀成道的故事时,经常到森林里面放牦牛,每次看到一棵特别大的树时,就想:"我在这棵树下过一生该多好啊!"这种念头的产生,也没有什么理由。

不知道我们以后成道或涅槃时,会不会也是在树下?也许不一定是树下,很多人显示涅槃时,是在医院里。其实最好不要在医院里涅槃。

岩洞: 藏传佛教的无垢光尊者、智悲光尊者、华智仁波切等很多大德, 都是住在山洞里, 而且住的时

间特别长。不像现在的有些人:"我在山洞里已经呆七天了!"七天不算什么,没有什么了不起,如果你能呆七年或几十年,修行才会有所上进。

以前广钦老和尚在 43 岁时,为进一步潜修,背着少量粮食和简单的衣物,前往泉州的清源山。他在半山腰发现一个山洞,将其作为修行之所,在里面安顿下来。没想到这是个老虎洞,黄昏时老虎回来,闻到有生人的气味,便在洞口猛吼几声。法师对它说:"你是旁生,对这里的山水比我熟悉,我是外来的修行人,不好找住处,请你把山洞让给我吧?"(可能他一边害怕一边告诉它。)老虎似乎听得懂人语,摇着尾巴就离开了。离开之后,法师在那里长期地安住修行。后来,老虎不时带它的母虎、小老虎来,温驯得犹如家畜,它们经常呆在洞口,法师对之传讲佛法。62岁时,法师又在山顶大石头旁边搭了一间茅棚,那里有时候会有大蟒蛇,有时候有猿猴献野果,有很多很多精彩的故事。

看了广钦老和尚的经历之后,我们后学者真的特别羡慕,在这样嘈杂繁乱的世间中,真不如到山洞里面去修行。昨前天西方国家的有些居士也是强烈提出:"我想出家,要到山洞里面去!"山洞确实是个好地方,我也想过很多次,但现在我的身体有很多风湿病,山洞里又特别潮湿——这里有些道友地板铺了一两层,还认为下面是地,肯定很潮湿。下面是地不一定潮湿,山洞里面绝不是这样,上面在滴水,下面在冒水,在那里面坐着,恐怕不是那么简单的事情。但你们若真有这样的因缘,我也是非常随喜的。

无人寺:指没有任何人的寺院。现在汉地有一些小茅棚、小精舍,这种寺院也很不错。在无人寺里面,方丈是自己,住持是自己,知客也是自己,什么旅游都没有,整个寺院当中,自己既是大上师,又是弟子。这样住着的话,那真的很好!

以前我们去朝山时,在一个寺院中,也只有一个老和尚,可是那个老和尚没有专修,每天一大早就把寺院的门大大地开着,但旅游的人很少很少。其实这没有多大意义,如果你真的要弘扬佛法,就把寺院办得非常圆满、金碧辉煌,每天游客络绎不绝,这样还是有一定的收入。否则,收入也没有,修行也没有,整天就是开着大门,不修行一直等着,那多累啊!

如果是修行场所,门就应该一直关着,现在有些地方就是这样,真的让人非常羡慕。对我自己而言,很想到山洞里去修行,可是身体不行,万一生病了也有一定的困难。原来我们学院里有个老管家,已经管了很多年,后来他觉得一定要实修,就到拉萨找了个山洞,外面用荆棘树围着,自己在里面闭关。一个多月以后,他身体开始不好,心想万一死了怎么办,于是决定下来看病。看完病以后,就没有再上去。

在我们藏地,确实有些非常好的山洞,但那里没有医疗条件,很多人的顾虑可能比较多。当然,噶当派的修行人,是病了也不管,死了也不管,就应该死在山洞里。米拉日巴尊者也说:"我死的时候没人哭,也没有人伤心,死在山洞里的话,我就心满意足了。"如果真有这么大的决心,那是上等修行人。倘若你要顾虑很多:"我生病时,哪里去找医生啊?有没有救

护车啊?"这恐怕是不现实的。所以,自己能不能住山洞,关键要看心相续坚强与否。

总的来讲,大家应该发愿到树下、山洞里、无人寺院中,将所学过的知识一一修行,在短暂的人生中,对来世应该有点把握。否则学过的知识从来也不修,也不依止寂静处,一直在大城市里游来晃去,临死时什么境界都没有,那来世变成什么样也很难说。光是听一听、说一说,在自相续中真正种下善根还是比较难,所以大家一定要串习,串习若没有环境的话,在大城市里恐怕有一定的困难。

在家居士到山洞里修行,对大多数人来讲是不现实的。可是不修肯定不行,那该怎么办呢?你们看能不能跟家人商量,造一个小山洞?现在的科技比较高,形状上应该没问题,但不知道有没有嘈杂声。有些条件不错的人,为了房子的装修,花了很多财力、精力、时间,这对今生来世根本没有利益。条件允许的话,应该在屋顶上造个小山洞,前面也是放些花,里面养一些小动物,算是山洞里的小老虎,平时除了特殊情况以外,在规定的时间中,跟家人一般不接触。其实自己完全有这种条件。

现在很多人花钱做些没有意义的事情,如果能往修行上转,完全可以创造一个寂静的环境。毕竟你离开家到山洞里去,这种机会非常小,包括在出家人中,很多人也不一定有这个缘分。所以自己应该创造条件,若没有这样,一直在散乱愦闹中度日,临死时学过的一点也没有享用,那是非常可惜的!

在家人学习佛法时应该实地修持, 要修持的话,

没有寂静环境是不行的,自己应该跟家人沟通一下,或者短期内到附近的森林中、寺庙里去禅修,这样之后,心肯定会有一定的收获。否则,我讲者天天在理论上说,一点都不观察自己是不合理的;你们听者听了以后没有消化,也是不行的,一定要在实际当中做一点,去享受一些寂静的氛围,这对心还是有很大的帮助。

自古以来,大成就者都提倡在静处修行,这种环境有特殊的缘起。千万不要认为"山上的修行人非常愚笨,没有前途的人才会到山上去,真正的修行人是在大城市里",也没有必要这样宣扬,一定要认真对待这些不得不承认的规律!

# 第一百一十七节课

### 思考题

- 1. 远离闹市而前往山林,这对修行有什么帮助?若不具备这个条件,那应该怎么办?
- 2. 有些人看到修行人苦行时,觉得他们非常可怜,对此你如何看待?请说明理由。
- 3. 在衣着方面,寂静山里的修行人与世间人有什么差别? 今 后你有什么打算?
- 4. 到尸陀林和坟墓处时, 怎么样观想才有意义?

现在还是讲第八品《静虑度》,继续宣讲向往寂静处的功德。修行人应该前往寂静的地方修学佛法,假如内心得以清净,所有的修行境界都会现前。《宝箧经》中云:"初学者为使自心寂静调顺,当居静处。"所以,我们一定要选择与修行相适应的环境,这样才能把内心的境界开发出来。

# 何时方移栖,天然辽阔地,不执为我所,无贪恣意行?

因缘具足时,一定要远离愦闹嘈杂的城市,到寂静辽阔的大自然中。在森林、山洞或山岩里,没有人与人之间的拥挤与竞争,也没有勾心斗角、尔虞我诈。翻开《高僧传》就可以看到,这样的环境,是历代传承上师都依止过的,他们来到寂静的山林后,通过精

进实修,终获得了无上成就。

当然,所有的人全部都去寂静地方,这恐怕不太现实,但即使条件不具足,自己也应该这样发愿。要知道,辽阔的自然环境,对修行有非常大的帮助,《宝云经》中说,为了摆脱合集怖、贪嗔痴怖等三十一种愦闹的过失,理当住于寂静的阿兰若。

我们的心就像一个顽童,它没有自己控制自己的能力,倘若没有良好的环境、上师的引导,一直让它放任自流,永远也不可能趋往解脱的光明大道。《中观四百论》里面说,大多数众生死后都会下堕,究其原因,就是自己没有自觉性,偶尔有一点,力量也极为薄弱。因此,我们一定要依止善知识,前往寂静的地方。

当然,大城市里的在家男女,马上舍弃家庭、工作而前往深山,这个因缘可能还不具足,但即便如此,每天也不能离开善知识的教言。世间上有个智者说:"人没有读书,思想便会停顿。"我们学佛也是同样,假如没有天天闻思,相续就会被各种杂乱所染污,善心、慈心、悲心等也会停滞不前,最后沦为一无所有的境地。因此,就算自己身陷红尘,也要以正知正念来摄持心相续。

有些居士真的非常不错, 昨前天我和丹增活佛闲谈时, 丹增活佛说:"现在外面的有些居士, 学习了这些论典以后, 正知、正念、信心等很不错。我们到城市里面, 有时候都混混绰绰的, 散乱心非常强。比较而言, 他们处于那样的环境中, 能自觉地学习佛法, 对佛法有信心, 还算比较可以。"

的确,我也有同感。有时候到了那边以后,觉得很多人有虔诚的信心,但遗憾的是,缺乏佛法的闻思,没有受过正规的教育,以致所作所为与佛法背道而驰。有些人即使学佛多年,自己认为自己是修行人,可是若以佛教的要求来衡量,不要说修行人,也许连佛教徒都算不上。其实你学习《入行论》,应该以行动来感化身边的人,不是口头上夸夸其谈,如果自己认为自己很了不起,说大话也非常可怕,对自他恐怕没什么利益。

若有缘去往天然广阔的山林,很容易远离我与我所的执著,心无贪执地自由修行。没有自由的人,一切修行都不会成功,佛经中也说:"一切自由极快乐,被他控制极痛苦。"有些人很想学佛,但始终被别人控制着、被生活控制着,永远都没有自由。若像寂静山里的修行人一样,自由自在地修行,这是人生中最快乐的事情。

当然,在深山里独自修行,因无人陪伴而感到孤独寂寞,这是不合理的。一位学者在道歌中唱道:"晴朗天空中的月轮是独立的,参天大树下的山兔是独立的,寂静山林里的修行人你不会孤独……"以前我翻看他的笔记本时,发现了这一句话,就问他:"你是不是很孤独啊?为什么这样写?"他开玩笑道:"诗人应该什么都可以写吧。"

世间上的观光景点、人造公园,全部是散乱的地方,而在静谧的山林里,有很多自然环境,若终年累月在那边修行,真是一生中最大的福报。在座这么多的修行人,抛弃一切,来到这样的山里修行,也是前

世修来的福吧。希望你们好好地珍惜,不要一直想着家里的人、想着城市里的事,这些你们已经感受过了,没有什么实在的意义。还没有这种缘分的人,也应该在心里发愿,发愿以后,很多因缘会逐渐成熟的。

一般来讲,修行人在山里修行时,除了衣食以外,不用考虑其他事物,而古代的修行人什么都不管,连衣食也不考虑。在藏传佛教中,有一位美隆多吉上师(也叫金刚镜),他在山里闭关九年,九年当中只靠吃拉刻树皮而修持正法,一直到成就为止。无垢光尊者在桑耶修行时,也是历尽了千辛万苦,他只有一个牛毛口袋,这个袋子既作衣服又当坐垫,故而人们称之为"口袋僧"。他仅以二十一颗水银丸维持生活,传记中说他还有少许糌粑粉,但《前行》等其他历史资料里,只提到了一些水银丸。

汉传佛教有位大梅禅师,当年他在马祖面前见性 开悟后,到浙江四明山隐居。多年以后,他的一个师 兄得知其下落,欣然派人迎请。禅师就写了几首诗以 示推辞,其中有一首是:"一池荷叶衣无尽,数树松 花食有余,刚被世人知住处,又移茅舍入深居。"意 思是说,本来他隐居在山里面,一池荷花的叶子足够 做衣服蔽体,好几棵松树的松花完全可以充饥,满以 为大家都不知道这个住处,自己可以清闲修道,没想 到还是让人找着了,不得不将茅棚又迁到更深的山里 去。以此婉言谢绝了师兄的邀请。

然而,有些修行人,师兄一打电话说:"我们寺院需要人,你可不可以下来当住持,给寺院里传传法?"自己就高兴得不得了,第二天马上收拾行李,

准备下山弘扬佛法。当然,如果真是弘法利生的心态,那倒是非常好,但如此斩断了自己在寂静处苦修的因缘,还是非常可惜。

唐代的懒瓒禅师,长年居住在山洞里,有一次,他写了一首诗表达自己的心境:"世事悠悠,不如山丘,卧藤萝下,块石枕头;不朝天子,岂羡王侯?生死无虑,更复何忧?"后来这首诗传到唐德宗的耳中,德宗很想见见这位禅师到底是怎样一个人物?于是就派大臣去迎请。

大臣拿了圣旨寻到了山洞,正好瞧见禅师在洞里烧火做饭,大臣便在洞口大叫:"圣旨到,下跪接旨!"洞口的懒瓒禅师,却装聋作哑地毫不理睬。大臣探头一瞧,只见禅师以牛粪升火(看来烧牛粪不仅仅是藏地的传统),火愈烧愈旺,洞里洞外烟雾缭绕,熏得禅师涕泗纵横。大臣忍不住叫道:"喂!禅师,你的鼻涕流下来了,快擦一擦吧。"禅师头也不回地答道:"我才没有闲空为俗人擦鼻涕呢?"

他烧的好像是地瓜,拿起就往嘴里送,连声赞道: "好吃!好吃!"大臣仔细一看,顿时目瞪口呆,因 为他看到的,明明是一块一块的石头。禅师顺手捡了 两块递给大臣,说:"趁热吃吧!三界唯心,万法唯 识,贫富贵贱、生熟软硬,心田识海中不要把它们分 在两边。"大臣见禅师这些奇异举动,说这些难懂的 佛法,不敢回答,只好赶回朝廷,据实禀报皇上。皇 上听后十分感叹地说:"国有如此禅师,实乃众生之 福!"

这些高僧大德的隐居苦行,确实让人十分佩服。

然而,有些人看见这种修行人时,会惋惜地叹道:"他多可怜啊! 衣服穿得破破烂烂,屋子里什么吃的都没有。" 其实不应该这样,他要是搞世间法的话,肯定比你成功,但是他对这方面没有兴趣,所以才前往寂静的地方。

前段时间,我们学院的一个修行人,遇到一个领导,那个领导一直教训他:"你们不要重视名声地位。" 法师则回答说:"我们对名声的确已经看破了。以前有一个州委书记,地位非常不错,但最近听说他退休了,每天都在成都的一个茶馆喝两元钱的茶,天天这样混日子。可见,任何地位都没有用,我们根本不希求这些。"

这番话真的很有意义。世间上的地位名声,很多人都觉得了不起,稍微有一点地位、财富,就喜欢在众人面前炫耀,并觉得山里的修行人对世间法一窍不通,做什么也不会成功。其实用正理来分析的话,抛弃一切在山里苦行的人,在人类历史上才是最伟大的。他们知道最有意义的是什么,完全明白解脱是值得追求的真理,此外,任何事情都没有多大意思。

《学集论》中也引用了《宝云经》、《宝积经》及《月灯经》等有关教证,详细阐述了寂静处的功德。有些人虽没有住在寂静处的缘分,但如果心里非常向往,发愿的功德也很大,《三摩地王经》中说:"发愿前往寂静处的功德,超胜于供养恒河沙数诸佛菩萨的功德。"佛陀在有关经典中也说:"若人无喜亦无忧,则彼恒常心安乐,比丘若喜住山林,即能享用此快乐。"所以,无喜无忧地安住在山林里,远远胜过世

间上的一切快乐。

我们看到寂静山里的修行人,一定要学会随喜。现在有些人并不是这样,他们看见寺院或者山里的修行人,就认为这些人很可怜,什么前途都没有。实际上这完全是颠倒的悲悯,这些修行人的境界,是他们根本无法企及的。以前米拉日巴尊者到白崖窟闭关,他于一个小小的坐垫上发誓:"我若不得殊胜成就,纵然饿死也不为觅食下山,冻死也不为求衣下山,病死也不为找药下山,决定舍弃今生的一切。倘若违背此誓,请护法众立刻断绝我的生命。"后来有一次他想出去散散步,正准备要走时,忽然想起了自己的誓言,于是唱了一首"自勉歌"来警策自己,马上又安住下来。

如是过了几年后,他的粮食全部吃完了,眼看着这样下去只有饿死,无奈之际,正好发现山洞前面长有很多荨麻,他大为欢喜,从此以后就以荨麻度日,继续修行下去。再过了一段时间,外面的衣服破烂得连一片布都不剩了。因为专吃荨麻而没有其他食物,身上只剩下一付骨架,头发和毛孔也都变成了绿色,但他的修行境界却越来越高。

有一天, 贡塘地方来了七位姑娘, 见到尊者枯瘦如柴的身体, 其中一个说:"这人真可怜, 我们要发愿, 生生世世不要得到这样一个人身!"另一个姑娘也附和:"是啊!这个样子, 谁见了都会伤心的。"尊者听后, 心想:"这些无知的众生才是可怜。"随即给

她们唱了一首道歌1。

有些修行人在山里苦行时,很多世间人看不惯,觉得他们有问题,甚至像刚才那样发恶愿:"千万不要变成这样的人!"这是极为愚痴之举。《三摩地王经》中说,修行人因不执著诸物为我所,犹如犀牛般独来独去,好似微风一样畅游虚空。这种生活多么自在、快乐。

我自己也经常发愿前往寂静处,但有时候也脱不 开,以后有没有这样的机会也难说。不管怎么样,自 己还是非常向往那种生活,尤其是看到山里的修行 人,心里就由衷地随喜。

## 癸三、向往静处之受用:

何时居无惧, 唯持钵等器, 匪盗不需衣, 乃至不蔽体?

什么时候我才能居住在寂静地方,只持有钵盂、 三衣、锡杖等几件必需的资具,身着土匪强盗也不要 的粪扫衣,乃至不遮掩身体也无所畏惧?

住在寂静山里的生活要求并不高,对衣物也没有什么贪执,跟现在人的要求完全不同。我们这里尽管不是山洞,但也毕竟是寂静的道场,很多道友一年只有一两件衣服,有换洗的就足够了,但若在大城市里的话,那要多少件衣服啊?

你如果每天只穿一件衣服,单位里的人或亲朋好 友就会觉得你有问题,只有今天穿白色的、明天穿黄 色的、后天穿绿色的,大家才认为比较正常。你们可

21

<sup>1</sup> 恶业所损诸众生,不见己过见人过……于诸真实修行人,弃置不顾如废石。

能在电视上也看过,有些国家领导出国访问时,他夫人的衣服一天要换一种颜色,去了七天的话,衣服要换七种颜色。这完全是为了迎合别人。以前我在师范学校读书时衣服很少,最苦恼的就是,星期天大家都换新衣服,我只有两三套,今天换这个、明天换那个,别人都已经认识了,但也没办法,没有其他的衣服。

所以世间人跟我们的要求不相同,住在山洞里的人,没有蔽体的衣服也可以。《大师在喜马拉雅山》一书里,很多修行人都是晚上出来,白天在山洞里隐居,连件像样的衣服也没有,其他的就更不用说了。他们从十二岁到九十多岁之间,一直都在那里修行,心中无有挂碍,也没有任何耽著,这种生活极其快乐。

我在《旅途脚印》中也讲过:元代的清珙禅师,在岩畔的三间石屋里苦修,方圆几十里,荒无人烟,柴门也是虚设的,从不关闭。因为除了自己,没有其他人出入,故而写下了"黄叶任从流水去,白云曾便入山来,寥寥岩畔三间屋,两片柴门竟日开"的诗句。在后人眼前,展现了一副美丽的画面:黄色的叶子任随清流而去,洁白的云朵从山顶上飘来,渺无人烟的山岩附近有三间石屋,两片柴门整天都是敞开的……你如果去过桑耶青浦或一些神山,在那里,自然而然会想起这些公案。

山里的修行人,身上穿的衣服非常简陋,一般连 小偷都不愿意要,但是有时候也有例外。汉地有位良 宽禅师,他平时除了弘法以外,就住在山脚下一间简 陋的茅棚里,屋里什么都没有,就像米拉日巴的山洞 一样。有一天晚上,他从外面讲经回来,刚好撞上一 个小偷正在光顾他的茅棚,小偷看到禅师回来了,慌 张得不知如何是好。

禅师看见双手空空的小偷,和悦地说:"找不到可偷的东西吗?想你这一趟是白跑了,这样吧,我身上只有一件衣服,你就拿去吧!"小偷抓起衣服就跑。禅师赤着身子,在月光下看着小偷的背影,无限感慨地说:"可惜我不能把这美丽的月亮送给他!"

泰国也有很多修行人,终年是住在森林中。我当年去看了一下,他们除了三衣和钵盂以外,什么资具都没有。有些人用几片芭蕉叶支起来,做一个简单的茅棚,有些人连茅棚都没有,终日在大树下坐禅。很多比丘以金刚跏趺坐的姿势圆寂,肉身也一直留在树下,让无数人来瞻仰膜拜。

汉地也有一个无瑕禅师,九华山肉身宫中,至今仍保存着他的肉身。禅师一生中远离尘俗,圆寂数十年后,才在他苦行的山洞中发现了他。他的肉身当时没有腐坏,人们就造殿供养,朝拜的人现在也络绎不绝。

不管是哪一个传承的上师,在历史上都留下了许 多超凡脱俗的事例,然而现在的修行人,真是一代不 如一代。说实话,不要说大城市里的在家男女,即使 寺院中的出家人,很多人也不愿意苦行,只喜欢天天 看电视、看电影,做乱七八糟的事情就极有兴趣,一 听说去寂静的山林中修行,马上就皱眉、摇头。我认 识一个非常富裕的老板,他不愿意呆在城市里,就喜 欢住在寂静的地方,一呆就是好几年。而个别的修行 人,偏要离开山沟往喧闹的城市里跑,这简直就是一 种颠倒。

有时候看到这些行为,不管是对自己,还是对别人,真的产生一种厌离心。正如无垢光尊者所言,别人的行为让人失望,自己的心态和行为也让人失望,这就是末法时代的一种象征。当然,我们也不能因世间太浊而不修行,应该忆念前辈大德们的事迹,自己也励力地发心,这是非常需要的。

总的来讲,我们一定要发愿到寂静的山里,像米拉日巴等大德那样,无忧无虑、无牵无挂地修行。如果经常这样发愿,有些境界也会出现的。

### 癸四、向往心之功德:

何时赴寒林,触景生此情: 他骨及吾体,悉皆坏灭法。

我什么时候才能赴往尸陀林,观看那里的惨景之后,深深体会到轮回的本性,依靠对比别人和自己的身体,真正认识到:不管是新的骨头,还是旧的残骸,拥有它们的人生前都相当执著,现在却不得不将之舍弃。同样,我自己的身体也不例外,都是最终坏灭的无常法。

大家到尸陀林时,不要光是忙着跟秃鹫拍照,嘻嘻哈哈的,觉得这是旅游的地方。我看到有些居士去尸陀林时,一点出离心和厌离心都没有:"哎,这个好漂亮啊!快给我跟秃鹫照一张相,再跟这个尸体也照一张!"开玩笑,这是我夸张的,跟尸体照相的人倒没有,但很多人有兴趣跟秃鹫照相。

其实这是不合理的, 尸陀林是修行的场所, 从历

史上看,嘎绕多吉、莲花生大士、布玛莫扎等,都是到了一定时候,去清净的尸陀林里修行,通过观察整个尸陀林的状况,然后反观自心,从中获得解脱成就。藏传佛教的"断法"中,也讲了如何前往尸陀林的一些修法。当然,现在的大城市里面,这种机会比较少,只有到坟墓或者太平间里,才能看到一些尸体。有机会的话,你们还是应该去尸陀林,见了那些碎骨、腐肉、尸体之后,收获真的非常大。

堪布根霍讲过:"看见死人的骨头时,自己应该 思维:这些人活着的时候,对自己的身体极其执著, 可是现在无一例外地变成了这样。我现在的身体也与 此相同,虽然天天爱护保养,一旦死去,也跟尸陀林 里的白骨没有任何差别,执著它又有什么意义呢?" 将众生的身体与自己的身体相对比,心里反反复复地 思索。

作为修行人,我们到寺院里应该发愿,到尸陀林里应该观厌离心。有一次,我和一个居士去我们喇荣的尸陀林,本想这个人还算不错,去看一下应该有收获。结果我看到遍地的骨骸和烂衣服、石头上的血污之后,那种厌离心非常强烈,觉得自己今天所执著的身体,再过一段时间,也跟那些尸体没有差别,当时内心的触动非常大。可是我旁边的那个居士,到处造托巴、捡石块,兴奋地大叫:"哇!这个石头好漂亮啊。"当时好几个出家人都在笑他。当然,刚开始初学时,有些问题不懂也情有可原,但你们以后看见尸体时,最好能以此来对照自己、观察自己。法王如意宝在《无常道歌》中说:如果会观的话,器世界和有

情世界全部是我们的善知识;不会观的话,即使上师天天滔滔不绝地讲多少遍,你也不一定有很大收益。

我曾先后去过很多尸陀林,如印度非常著名的清凉尸陀林、哈哈尸陀林;泰国的寿迈尸陀林,很多修行人都在那里修白骨观、四大源观等小乘的修法;汉地五台山的善财洞旁边,也有一个清凉尸陀林,当年我们在那里挖出很多骨头,可能都有几百年了,但也能想象出几百年前的人对自己的身体如何执著。

城市里的道友,不一定有去往尸陀林的机会,但你们也可以到坟墓或烈士园去看一看,反反复复地观察:这些人在生前是怎么样执著身体的?我们对身体的执著跟他们有什么差别?……这样对心相续定有很大帮助。佛陀在《正法念住经》等大乘经典中再三强调,修行人应该修白骨观;龙猛菩萨在《大智度论》中也讲:"若得不净观,此心自然无。"如果修成了不净观,对身体的贪执自然会消失。我们以此为基础,才能生起真实的出离心,否则,修行、念佛都是表面上的,自己活在世间上也特别累。

学习《入行论》这部论典,理论上没什么不懂的,但在实际行动中务必要修。哪怕你在路边看见别人送葬,心里也应该观想:"今天死了一个人,有些人觉得很惊讶,认为这是不可能的,但实际上每个人都在这条道上,犹如屠夫把所有的众生一个个杀掉一样,我自己也是其中之一,不值得什么大惊小怪。别人死了,我迟早也会死,用不着惊讶,也用不着伤心。"

泰国有一个佛使比丘,讲了很多关于前往尸陀林后如何观修、对身体怎样断除贪执的教言。还有阿

姜·查尊者,他的一些殊胜教言,我当时感触比较深, 回来时也带了很多书,建议有些道友好好看,不知道 他们看了没有?可能现在书也没有了。

我们学院旁边就有个尸陀林,你们有时间的话,今天下午要不要都到那边去? (也许不太方便!)其实这个很难得,别的地方都没有,但我希望你们去了以后,不要以拍照为主,应该想一想血淋淋的尸体、白森森的骨头、死人的衣服……我在《旅途脚印》中也写过一个牦牛尸体,当天我真的有一种体会,深深感到人身无常,一旦离开了世间,所执著的一切又有什么用呢?现在给身体打个针,感觉就非常痛苦;别人稍有一点不恭敬,便开始大发雷霆,其实这都是迷乱颠倒的,还没有了解世间的真相!

# 第一百一十八者课

### 思考题

- 1. 有些人不愿到山林里去修行,主要原因是什么?应该如何 断除?
- 2. 在修行的道路上,为什么说危害最大的就是亲友?对此你有哪些体会?
- 3. 当今世界上,人们极力歌颂爱情,认为两个人永远在一起 最幸福。这种论调正确吗?请说明你的理由。
- 4. 死亡来临之前,我们应该怎么做?在这方面,你有什么安排?

"于静处生欢喜"这一科判,分四个方面来宣说, 这四个问题已经讲完了。简言之,有些人不愿到山林 里去闭关,原因要么是贪执身体,要么是贪执亲友, 要么是贪执财产。作者通过一一破析,使我们醒悟过 来,明白这些无有实义。

### 壬二、断除于彼不喜之因;

吾身速腐朽,彼臭令狐狼, 不敢趋前尝,其变终至此。

我的身体终将死亡、腐朽,它会发出浓烈的臭气, 令贪食腐肉的狐狼都不敢趋前品尝,这种结局必定会 降临,因而身体不是该贪执的对境。

我们特别执著自己的身体,然而,不管这个身体

多么美丽,总有一天会死亡。尸体停放几天后,马上就会膨胀、腐烂,散发出恶臭,尤其在夏天,再美的身体也是臭气冲天,连饥饿的野狗、狐狸、豺狼、秃鹫都不敢去享用。若对身体的组成部分一一剖析,不管是骨头、腐肉,或者黄水、浓血,都无有少许精华,什么地方值得贪执呢?

贪执身体完全是一种迷乱习气。人死后过了几天,即使生前再好看,那时候也会深深体会到人身不净。《学集论》中引用《般若经》的教证说,佛陀告诉须菩提:初学菩萨理应前往尸陀林,第一天、第二天、第三天、第四天、第五天……观看尸体的不同腐坏状况,将尸体的不净与自身进行对比,了知自己的身体也是如此,生起二者本质无别的定解。

大城市里的道友,不一定有亲自去尸陀林的机会,而我们学院里的道友,离尸陀林只有两三公里,方便的时候,为了修行应该去一下。现在很多新闻记者或旅游观光的人,对藏地的尸陀林特别好奇,到了那里以后,举着摄像机、照相机到处拍。其实这没有任何意义,去尸陀林的目的,并不是为了猎奇,而是要观察自身跟死尸本质上有何差别,通过这样的串修,逐渐明白再怎么贪执身体也没有多大意义。

现在的人特别喜欢化妆打扮,在这方面,整天花的时间相当多。我认识一位居士,她对学佛比较虔诚,唯一有个毛病就是特别爱打扮,我说:"你是不是应该把时间用在学佛上,不要太执著外相了?"她回答说:"不行啊,堪布!没有化妆的话,我就像个魔女,而化妆了以后,我会变成天女。"但在我看来,人化

了妆之后,有一种虚假的感觉,一看就知道不是本来面目。其实你喜欢天女的话,还不如戴上天女的面具,这样可能更好看一点。

贪执身体根本没有意义,尤其为了身体造恶业更不应理。佛陀在大乘经典中说:"极其珍爱之自身,死时舍弃如破罐,俱生骨肉亦分离,独自随业而漂泊,切莫为身造恶业。"我们极其珍爱的身体,一旦死亡来临,就像被扔掉的破罐一样,根本没办法执为我所。那个时候,和俱生的骨头、血肉也不得不分离,独自一人漂泊于中阴界,唯有业力跟随着自己。因此,为了身体而造恶业,的的确确不合理。

很多人不能到寂静地方去,大多是害怕在深山老林中苦行时,自己的身体吃不消,生起贪执时放不下。 我遇到一个上海老居士,他对学佛特别有信心,但让他去山里修行的话,别的贪执倒是没有,唯独担心这个身体。其实,就算不敢去山里,也应该在其他寂静地方修行,否则,一直身陷于闹市中,修行的机会将大大减少。

断除贪执身体的方法,最好是将之观为如梦如幻,或者以小乘不净观的九种相<sup>2</sup>来观修,若能对身体断除贪执,那么很容易获得圣果。佛经中有一个公案说:摩竭陀国有座"观园",里面风光秀丽、景色宜人。一天,许多男女到那里去烧香拜佛,有个大臣的儿子叫畏间,有个漂亮的女人叫上金光首,二人彼此吸引,在拜佛时一直忍不住偷偷看着对方。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 一死想,二胀想,三青瘀想,四脓烂想,五坏想,六血涂想,七虫啖想,八骨锁想,九分散想。

突然间,上金光首仰翻在地上,四肢僵硬,只见她脸色发黑,眼睛、嘴角、鼻孔、耳朵开始流出脓血,一股恶臭扑鼻而来。畏间这才明白上金光首死了,而且在炎热的阳光下已经开始腐烂。转眼间,美丽的上金光首变成一具腐烂的女尸,臭不可闻,一群群苍蝇逐恶臭飞来,在尸体上吃喝那死肉败血。

畏间怎么也想不出上金光首的死因,不禁惊恐万分,准备拔腿跑掉。刚要跑的时候,身边的树神说起话来:"这个人只贪图她生前的美丽,不管她死后的凄惨,真是没有良心!"畏间感到万分惭愧,便从身上脱下外套,将那腐烂发臭的尸体盖住,搬到树林中埋起来。

他很想知道上金光首的死因,于是就去佛陀居住的精舍。顶礼之后,正打算询问佛陀,突然看见从外面走进两个女子,年长一点的正是上金光首。畏间大吃一惊,转头一看佛陀不见了,面前却站着文殊菩萨。畏间顿时明白,这一切都是文殊菩萨为了教化他而示现的,并体会到美丽如同泡沫一样,快乐也是瞬息的幻想,只有佛道才是永恒的依靠。后来他精进求道,成了德光耀菩萨,最后成佛。所以,自己因缘成熟时,佛菩萨便会显现于面前,幻化出各种形象来断除我们的贪执。

若始终贪著身体不放,打扮穿着、爱护保养…… 日日夜夜为它操劳,那修行肯定不会成功。诸佛菩萨 的这些教言,大家理应铭刻于心,反反复复观察这个 身体值不值得贪执。当然,学佛并不是一天就有明显 的效果,如果一天就有明显的效果,这不一定是很好 的征相。世间上的任何知识,都要依靠日积月累,我们学佛也不例外。

当今社会中,懂得佛法的真理很重要。观音上师在台湾开示时说:"我经常灌'时轮金刚'的顶,就是为了召集人们宣说佛法。因为佛法是万法的真理,有智慧的人不可能不接受。而没有智慧的人将其抛之脑后,这一点我也没办法,佛陀时代这种现象也比比皆是。"因此,大家应该多闻思佛法,并将所学的知识运用起来,以此对治自己的烦恼,尽量发愿前往寂静山林修行。

## 孑然此一身,生时骨肉连, 死后各分散,何况是他亲?

我们独自来到世间,从母胎里出生时,与骨肉本是连在一起,可是死后也得各自分离——在尸陀林中,头、四肢、身肉一一地割下来,骨头被全部砸碎,最后整个身体东离西散、四分五裂。既然与生俱来的骨肉尚且有支离破散的一天,个体相异的亲友就更不用说了。

很多人对感情非常执著,希望与喜欢的人永远不分开,生生世世都在一起,平时发愿也是:"不能同年同月同日生,但愿同年同月同日同时同秒死。"实际上,即使两人一起死,死后也会随各自业力而在中阴长道中分离。世间上的很多观念,都是颠倒的邪念,完全不符合实际真理。

在修行的道路上,危害最大的就是亲友。藏地有些大德说:"外面的魔并不可怕,家里的亲人才可怕。"

上师如意宝在讲《入行论》时也说过:"人与非人的外在袭击,可以通过念咒语、依止正知正念来遣除,然而亲朋好友的软言慰语,很多人都无力抵挡。"

对一个山里的修行人来说,怨敌来到面前,强迫他不准修行,必须离开这个道场,他不一定会言听计从。但若亲人打电话哭诉:"我身体痛得不行了,你可不可以回来照顾我?"他可能就不得不下山了。或者有些道友想出家时,父母好友竭力劝阻:"你千万不能出家啊!我们只有你一个孩子,你如果出了家,我们以后怎么办哪?你太不负责任了!"这样一劝说,有些人的心就软了,不得不随顺亲人了。所以,许多修行的违缘并不是外来的,而是身边亲人带来的。为什么印藏汉的高僧大德,出家后决心修行时,必须与亲人彻底隔离?他们还是有一定的密意,如果不离开,自己的修行不会成功。

因此,我们前往寂静地方时,首先要观察自己能不能割舍对亲友的耽执?不能的话,暂时还是应该在都市中随顺他们,否则,即使你跑到寺院里出家了,过段时间也抵不住他们的甜言蜜语,最后重新回到城市中去。

亲友对修行的障碍非常大,为了修行而跟他们断绝关系,这是上等修行人,也是最好的办法。当然,世间人可能不理解,觉得我们没良心、不孝顺、忘恩负义,这也情有可原,因为在某些问题上,世间与出世间的观点截然不同。

若想变成上等修行人,追寻印藏大德们的足迹,就要断绝世间的一切牵连。反之,如果想利益他们,

就要与之保持联系。上师如意宝讲过:"你有能力弘 法利生时,若以修行为借口,什么事情都不管,每天 都是闭目打坐,这是不合理的。你一个人呆在山洞里, 任何众生也见不到你,见不到的话,就听不到佛法, 这与大乘的精神相背离。所以,自己该怎么做,要根 据自己的境界、定力和因缘作决定。"

对初学者而言,刚开始的时候,弘法利生不是很重要,因为自己的境界还没有稳固,世间的诱惑力又相当强,倘若随顺世间,则无法抗拒强烈的吸引力,最后所有的修行会荡然无存。所以,到了一定的时候不能忘记度化众生,但在此之前,自己还是要学会取舍、抉择。

对每个人来讲,身体、受用、亲人只是暂时的,唯有自己的心才是永远的。佛经中有一个比喻说:从前有个商人娶了四个妻子:四夫人最得丈夫宠爱,丈夫对她言听计从;三夫人是经过一番辛苦才得到的,所以丈夫常带在身边,甜言蜜语;二夫人与丈夫天天见面,犹如一个推心置腹的朋友;大夫人像个女仆,毫无怨言地任由使唤,但在丈夫心目中没有地位。

一天,丈夫要远行,必须离开故乡,他问四个妻子谁愿意跟他去。四夫人说:"不论你怎么疼我,我也不想陪你去。"三夫人回答:"连你最爱的四夫人都不愿去,我为什么陪你去?"二夫人说:"我可以送你到城外,但不想陪你去那么远的地方。"只有大夫人说:"不管你去哪里、走多远,我一定陪着你!"

这个故事是什么意思呢? 最宠爱的四夫人,代表我们的身体,人活着的时候,对身体最为执著,可是

死了以后,肉体轰然倒地,没有办法跟随自己;三夫人是我们的财富,不论多么辛苦积累起来,死时也不能带走一分一厘;二夫人是世间的亲朋好友,他们最多在我们死时哭哭啼啼,把我们尸体埋到城外的坟墓里;大夫人则是人的心,它和我们的关系最密切,跟我们一起漂泊于轮回,但我们也最容易忽略它,反而将全部精力贯注于虚幻的色身上。

我们自己也有体会,人死的时候,亲友只能在一旁哭泣,除此以外也无计可施,不要说死的时候,即便是生病,他们也没办法代替。昨天我的身体很痛,旁边有个喇嘛说:"怎么办啊?我有没有办法帮帮你?"我说:"众生的业力各不相同,你再想帮也帮不上,只有自己承受自己的业力。"

世间人之所以贪恋异性,一方面因为无明愚痴迷惑着自己,另一方面,自己有无始以来的习气,再加上没有受过大乘佛法的引导,各方面因缘一聚合,他觉得最贪爱的对境就是自己的朋友。

很多人认为和爱人永远在一起,是世间上最幸福、最快乐的事情,实际上并非如此。为什么现在拍电影、拍电视时,大多将最后一幕的镜头,定格在他们没有成家之前,而不敢拍结婚以后?因为两个人长期生活在一起,彼此的业力不同、爱好不同、性格不同,经常会发生矛盾争执。现在很多的人,刚开始将幸福完全寄托在对方身上,希望对方能给自己带来快乐。但结婚久了以后,两个习气不同的人,关在一个屋子里极其痛苦,连做中午饭都意见不统一,一个说做稀饭,一个说做干饭,在这个问题上吵得不可开交。

因此,我们没有必要过于贪执,否则心里会产生很大的痛苦,修行佛法也绝对不会成功。

# 生既孤独生, 殁复独自亡, 苦痛无人摊, 亲眷有何益?

生时,自己孤零零地来到人间,死时,也没有任何陪伴而前往中阴。漫长的轮回生涯中,我们感受过各种各样难忍的痛苦,但自己的苦痛只有自己承受,他人根本无法取代。佛陀在《教王经》中说:"人在临死时,父母兄弟眷属不能代受丝毫苦痛。众生生也孤单,死也孤单。"既然我们独生独死、独来独去,一切都是随自己的业力而转,亲友眷属不能分担,那贪执他们有什么利益呢?

我们在遭受生老病死时,亲友们对解除痛苦毫无帮助,连一刹那的代受也无能为力。当然,高僧大德通过自他交换代众生受苦,这种现象倒是有,但这并不是此处叙述的内容,这里讲的主要是凡夫人。什么叫凡夫人呢?有关经典中说,在六道轮回中独自漂泊,自己没有任何陪伴,这就是所谓的凡夫。因此,我们没有必要为了贪执亲人而放弃修习善法,藕益大师说:"世情断得一分,佛法即有一分得力。"若能断除对世间情感的牵挂,定会产生修持佛法的境界。

我希望在座的道友,在没有特殊的情况下,跟外面的联系越少越好,自己有吃有穿就够了。我认识有些居士,以前世界各地的朋友非常多,后来自己通过学佛,基本上跟外面不怎么联系了。因为联系得越多,修行的障碍越大,每天都是接电话,不是陪这个一起

吃饭,就是跟那个一道喝茶,短暂的人生就这样虚度了,哪里有时间修行佛法?经论中常说:"断一分烦恼,证一分菩提。"作为修行人,世俗的琐事交往断除一分,就会在菩提道上前进一步,弘一大师也说过:"世情一定要看淡,要看破。"虽然完全看破有一定的困难,但也要尽量少联系。

移动公司在学院周围建了信号发射塔,但除了有些弘法利生的负责人以外,我们要求大家最好不要用手机。本来按照国家的法律法规,你拿三四个手机都可以,但这对修行非常有障碍,我们没必要跟国内外经常联系,个人的生活能解决就可以了,要尽量减少亲人的干扰、打扰、骚扰。假如有了清净的环境,自己就能空出很多时间来观心,对佛法自然而然会生起定解。

佛陀在《弥勒经》中说:"得到人身、值遇佛法、对佛法生信、发菩提心,这四种法在千百万劫中难以得到。"然而,我们很多人完全具足这四种缘分,人身已经有了,佛法遇到了,对佛法也生起信心了,(昨天有个道友到我家,说:"我需要您的《华严经》,可不可以给我看看?"当时我心里很高兴,觉得这个人至少对佛法有信心。)并且发了菩提心,这是千百万劫难以获得的,一定要把握、珍惜,不要错过!

对亲朋好友要少联系,但有些在家人也不能过于 极端:"堪布今天这样讲了,我从此以后不管孩子上 学了,也不给丈夫做饭了,家里的人也不照顾,马上 背起包前往寂静地方!"这是有点冲动了,既然自己 业力现前,已经落入这样的网当中,马上跳出来也有 困难。

其实,只要对佛法有信心,做在家人也不要紧。 现在很多虔诚的居士,有时候比我们还好,我们到大城市里去时,经常还有一些散乱,而他们从来都不看 电视,也不对亲朋好友请客,除了上班和家里该做的 事情外,全部的时间用于修习佛法。当这样的在家人 也很不错,因为佛陀时代并不是所有的人都出家,在 家人还是占大多数,佛陀在经典中对在家人的开示也 相当多。

所以,你们有些在家人,即生中如果没有出家的 因缘,我觉得也不要紧,自己应该当个很好的在家修 行人。刚才佛经中也讲了,假如得到了人身,遇到了 佛法,对佛法有信心,发了菩提心,四样全部具足的 话,那是相当难得的,对此理应生起欢喜心。

下面以比喻说明不应贪执亲朋好友: 如诸行路客,不执暂留舍, 如是行有道,岂应恋生家?

譬如,去远方的旅人,不会贪著暂时歇脚的旅舍, 毕竟那不是最终的归宿。打个比方说,我们从这里去 拉萨,今天到这个地方住一晚,明天到那个地方住一 晚,每晚都会跟来自各地的旅客集聚一处,但并不会 执著"这是我的旅客",对客栈也不可能执为"这是 我永远的处所"。同样,在三有中漂泊流浪的人,怎 么会留恋偶尔一遇的身体与亲友呢?

再过几年,我们这里所有的道友都会各奔东西,每个人随自己的业力而漂泊,有些造善业前往清净刹

土,有些造恶业堕入三恶趣,有些还是获得人身,各种各样的情况都有。所以大家聚在一起时,不应该造恶业,也不要过于贪执。

现在的世间人,喜欢一个人的时候,一直依依不舍,这种贪心太强烈了;对这个人不满时,就互相开始争斗,一定要杀死对方,这种嗔恨也太过分了。其实我们应该以不怨不亲的态度对待所有的人。上师如意宝经常说:"在座的金刚道友不要互相有矛盾,大家在上师身边求法,只是暂时住一段时间,应该珍惜彼此的缘分。但也没有必要过于贪执,众生的业力各自不同,缘合则聚、缘灭则散,所以与人交往要有一种分寸,这样才能掌握自己的行为。"

《佛子行》中云:"长伴亲友各分离,勤积之财留后世,识客终离身客店,舍弃今世佛子行。"我们相当于客人,而亲友好比是旅店中聚在一起的客人。印度的帕单巴说:"夫妻无常犹如集市客,切莫恶语争吵当热瓦。"有些家庭非常不和睦,吵架就是他们的专业,以前没有成家时,对对方的希望很大,一成家之后,每个人的想法和意乐不同,整天都处于一种敌对的关系。其实这也没有必要,真正懂佛教道理的人,家庭一定要和合。

前不久开法会时,一个居士对我说:"非常感谢您!您讲了《入行论》以后,我们好几个居士的家庭重新和睦相处。"对我来讲,这种话是好听还是不好听也不好说,但不管怎么样,作为佛教徒,还是应该和睦相处。不仅是家庭要和睦,人与人之间、金刚道友与金刚道友之间、佛教徒与非佛教徒之间,也要和

睦。一位国外的上师说:"我们佛教徒与非佛教徒之间,应该彼此学习、彼此恭敬、彼此尊重,但不一定要学别人的宗派,学外道,或者学非宗教徒的论典。" 这番话确有甚深密意,大家应该仔细体会。

尽管彼此要和睦,但也要尽量断除贪心,不然的话,即生中不一定有修行的因缘。在明朝嘉靖年间,有一个人叫祩宏,他不到两年时间,就送走了两个亲人:先是不到一岁的儿子死了,接着妻子因为忧郁过度,不到一年也死了。他对世间产生了强烈的厌离心,但后来在父母的催促下,不得已又娶汤氏进门。汤氏是一个贫家之女,对于嫁给祩宏这样的大户人家,总有挥之不去的自卑感,经常在丈夫面前低眉顺目、小心翼翼。

一个大年三十的晚上,祩宏正在看《金刚经》,汤氏为丈夫泡了一杯热茶,轻轻放在桌子上。突然茶杯自己碎裂,汤氏吓得手足无措,觉得不吉祥,害怕丈夫不高兴。没想到祩宏抬起头来笑笑说:"没关系,世上没有不碎的茶杯,世上也没有不散的因缘。"他终于将自己的意愿表达出来,然后等着汤氏的号天抢地。而令他意外的是,汤氏平静地回答说:"我懂,我不耽误你。君请先行,妾随后就去。"说完,走进好不耽误你。君请先行,妾随后就去。"说完,走进勾》,一笔勾销了红尘俗世的一切因缘,后来到西山寺出家,成为莲宗八祖——莲池大师。祩宏出家不久,汤氏也削发为尼,为孝义庵主。

有些人说:"丈夫出家,妻子出家,孩子也出家, 这对佛教会不会不庄严?"其实这没有什么,上师如 意宝也讲过,在佛陀时代就有这种情况,而且他们出家以后,各自守持清净的戒律,互不干扰。我们学院就有这种现象,夫妻俩出完家以后,在守戒方面非常不错。自古以来,有些夫妻在家时虽造过恶业,但修行因缘成熟时,也有一起出家的。即使不能一起出家,也可以一个先出家,另一个后出家。那天有个广东人说:"我先把妻子送到这里来,一定要让她出家。她剃完光头后我就看一下,然后回去挣钱三年,三年之后我准备出家。"说是这样说,但三年之后,他是出家还是成家?我有点怀疑。

#### 壬三、教诲依止静处:

迨及众亲友,伤痛及哀泣, 四人掮吾体,届时赴林间。

此颂教诫我们在还没有死之前,趁早趋往寂静的森林中,独自一人修行。等到死亡来临之时,四个人 扛起我的尸体,送到尸陀林就可以了,没必要有很多 亲朋好友围着大哭。

人死之后,尸体的处理方法,各个国家和民族的传统不同,但除了土葬、火葬、天葬、水葬以外,基本上没有别的方式了。这里是按照印度的传统——天葬来讲的,人死了以后,把尸体放在担架上,四个人掮着前往尸陀林,亲朋好友则跟在后面哭。藏地也有这种传统,人死时如果自己不哭,说明对死者根本不关心。其实这是世间的说法,从佛教的角度而言,人死时最好不要哭,尽量控制住自己的情绪。昨前天一位施主的母亲死了,她内心虽然很悲伤,但跟世间俗

人完全不同,她觉得母亲能遇到佛法,有佛菩萨的加持,已经很满足了。

既然人人难逃此结局,我们就应该发愿在死亡来临之前,尽早前往寂静的林间,这样的话,好像你已经死了一样,亲友对你不会太执著,就算你真死了,他们也不会很伤心。有些修行人在山里死了,家里人很多年都不知道,后来得知这个消息时,也没有什么感觉,因为他离家太久了,大家早把他淡忘了。

我认识一个道友,他在山里闭关修行,一年只给家里打一个电话。刚开始家人接受不了,后来慢慢就习惯了,他打电话时,他们都很惊奇:"啊,这么快又是一年了!"这样彼此也不会互相耽著。所以,我们还没有死之前,应当主动舍弃亲眷,到山林里面去修行,如《寂静语》中云:"乃至四人以担架,抬举吾身未临前,一直迈向寂静处,修行寂灭之等持。"

从前,释迦牟尼佛转生为一国王之王子。因以前的王子尽皆夭折,为防止此王子遭非人伤害,就将其置于珍宝装饰的铁室中,依吠陀论典作护身仪轨,众人因此称之为"铁室"。铁室长大后,有一次正逢"睡莲花节",他身着绸缎妙衣,由众多眷属围绕,一同赴往庆典之地。目睹欢乐场面后,铁室以其宿世善缘牵引,对种种狂欢场面毫无兴趣。(就像舍利子和目犍连的前世——涅甲和邦那杰一样。有善根的人,看电视、看电影时,会觉得世间人的贪嗔痴非常可怕,马上产生修行的境界。但若善业的习气比较薄弱,一看就会入迷了,再也不想看书了。现在个别学《入行论》的居士,整天借一些二三十集的连续片看,我听了以后特别害怕,本来学《入行论》那

么紧张,还看这么多的连续片,那已经完蛋了!)

当时铁室王子看后,马上生起厌离心,返回王宫,在父王前竭力请求前往森林中出家。国王不同意,问他为什么这样做,王子回答说:"我因惧怕死亡,所以才决定出家。"国王非常不解:"死亡根本无法避免,你前往森林又有何用?难道躲在林中就不会死吗?"王子解释说:"虽然呆在哪里同样都会死,这一点无有差别。但有一点大为不同:于寂静森林中,有行持佛法的机会,如此临终之时无有痛苦,死后也能转生安乐净土;而在家中,则会遭遇违缘,很难修持正法,死到临头必有大痛苦,死后亦难免堕落地狱。"王子死到临头必有大痛苦,死后亦难免堕落地狱。"王子陈则将有关情况广述一番,国王还是比较明智,终于陈则将有关情况广述一番,国王还是比较明智,终于态应他出家。(不像现在的有些家庭,通过各方面来调解,也没办法说服对方。)铁室遂将众人羡慕的王位,如丢弃杂草一般舍弃,到森林中苦行修法,终获成就。

所以,人没有死亡之前,到寂静处去出家很重要。 听说有个年轻人,他一直说"我退休以后再修行", 结果还没有到退休,他就死了。有些人常说退休以后 再出家、孩子找到对象后再修行,有时候我听到这些 话,心里就想:"时间会不会等你啊?即使你现在不 能出家,学佛也不需要那些条件,你现在为什么不学 佛?"有些人光是学佛也要等孩子工作成家才开始, 这是一种愚痴的行为,学习佛法要马上学,自己有了 善缘和善念时,一定要当下决定。

当然,到寂静地方的缘分,可能大城市里的人不 太具足,但是你有空的时候,应该到寺院去参观参观, 看一看你跟他们的生活有没有本质上的差别。如果有 的话,他们是人,你也是人,为什么他们修得那么清净,对佛法真正生起信心,而你每天忙着一大堆琐事?经常这样反观,自己的因缘也会逐渐成熟的。

其实城市里的有些条件也不错,假如你身体实在不行,也不一定非到寂静地方去。我遇到学院的一个修行人,他说:"现在在城市里闭关是最好的,卫生间也有,水也有,吃的也有,所以最好是租一间房子,在城市里面闭关。"他的话也言之有理,纵然你身处闹市中暂时无法脱身,也应该给自己创造一个寂静的环境,精进地修行。

## 第一百一十九节课

#### 思考题

- 1. 亲友临终时,我们为什么不能哭?按照世间传统,不哭的话,大家会觉得你不近人情,这时候你应该怎么办?
- 2. 请以教证说明,为什么临终时随念佛陀非常重要?除此以外,还可以随念哪些对境?
- 3. 假如你没有机会住在寂静处修行,那你平时怎样安排时间?请具体说明。
- 4. 为什么说贪欲的过患相当可怕?请引用其他公案说明你对此问题的理解。

作者教诫我们理当依止寂静地方,时间是还没有 死亡之前,如果你已经被四个人抬到尸陀林,那时候 已经迟了。倘若能死在山洞里、森林间或寺院中,这 是最好的一种选择,自己死时也会很安详、很宁静。

> 无亲亦无怨,只身隐山林, 先若视同死,殁已无人忧。

我在大限来临之前,应及早前往寂静的地方,独自一人精进修持。在那里,没有亲人的挂念,也没有怨敌的危害,亲朋好友认为我早已不在人世,那么纵然真正死亡,也不会有人为我哀伤痛苦。

米拉日巴尊者在《山居满意歌》中说:"既无亲 朋为挂念,亦无仇怨相牵缠,如是死于崖洞里,无悔 无恨心满意。"又云:"洞内死尸无血痕,洞外杳然绝 人迹,如是死于崖洞里,无悔无恨心满意。"的确, 死在寂静地方非常吉祥,没有其他的干扰,修行也会 圆满成功。

以前学院有一个沃色多吉喇嘛 (光明金刚),当时他生了一场大病,但在生病期间也从来不断传承。有一次他听完课回来,坐在自己的床上,背后没有靠任何东西,身体端坐而安详圆寂了。那种死相非常吉祥,如果在一些城市里,可能有很多新闻记者前来报道。当时很多道友都看见了,他圆寂之后,一直端直地坐在那里,头都没有垂下来。

汉地也有这种情况。五代后周时期,有一位行因 大师,隐居在庐山佛手岩。每天夜深时,就有一只麋 鹿、一只山鸡来睡在他石屋的旁边,一点也不惊怕。 大师平生不收弟子,但附近寺庙的僧人自动供养他、 服侍他。有一天大师对他们说:"把窗帘卷上,我要 走了。"窗帘才刚卷起钩上,大师下床走了几步,就 站立着圆寂了。

莲池大师对此大加赞叹道:"贪欲多的人,临终时更加厉害,甚至争夺遗产,对世上的财物人事眷念不已。不但是在家人如此,连出家人也有这样的。如果每个出家人都能像行因大师一样,一辈子清高凛然,圆寂像游戏般轻松愉悦,不是很好吗?"

当然,大城市里的人,全部能死在寂静山里面,恐怕也是不太现实。即使没有这种缘分,死亡来临时,也应该有一点修行的把握,不然,到时候发现自己得了绝症,手忙脚乱也没有必要。如果没有活着的希望了,还是应该死在寺院里,或者回到家里面。藏人一

般有种说法:"啊,某某人得了绝症,该去寺院了。" 死在寺院里跟死在家里完全不同,尤其死在医院里更麻烦,他们形式上的抢救工作也不得不做,一做的话, 作为修行人,恐怕还是受很大的影响。所以,大家平 时在修行过程中,对死亡应该有所准备。

# 四周既无人, 哀伤或为害, 故修随念佛, 无人扰令散。

如果死在寂静的山里,四周根本不会有人哭,自 己可随念佛陀等一切善法,不会有人干扰而令心散 乱。

临死时,若有人在旁边一直哭,对亡者还是有一定的影响。藏地某些地方也有这种风俗,人死时你必须哭,没哭的话,说明你不孝顺,或者对这个人不重视。当然,藏地比较大,安多与卫藏的传统完全不相同。现在有些人到了藏地某个地方,看到一个风俗习惯后,马上写成书或者在新闻媒体上打广告,说西藏的风俗如何如何,其实这是很片面的。比如汉地东北的传统和南方的传统有天壤之别,假如一个藏族记者到东北去,看到某些偏僻地方的传统后,就在媒体上说汉地的传统如何如何,那南方人看后,肯定觉得自己没有这种传统。

现在外面的有些宣传非常奇怪,但藏地个别地方的确有这种传统,人死以后你必须要哭,哪家死了人的话,你去看他不能微笑,也不能有欢喜的姿态,否则对他不恭敬。这种传统,在我们家乡也有,以前一些亲朋好友死了,我父亲不敢去看,因为他有点怪,

一想起这个亲人就想笑, 所以特别不敢去。

我们那边还有个笑话:有一家死了一个人,按照他们的传统,天还没有亮之前,尸体必须抬出去,抬走时所有的亲人必须哭。但有个人实在哭不出来,他就假装呜呜呜地干哭,但害怕没有眼泪,大家要笑他,于是他左看右看,发现旁边有个桶,桶里面是一些液体,他用手蘸了一下,好像是水,就赶紧把它摸在眼上。天亮了以后,尸体抬走了,大家可以吃饭了。吃饭时,有个人知道他的情况,就故意说:"你今天很伤心啊,血都哭出来了!"大家一看他的脸,果然满脸都是血。原来那个桶里不是水,而是牦牛死后的血。

其实,不管在家人、出家人,别人死时,自己最好不要哭。《法句喻经》有这样的故事:佛陀时代有一个虔诚居士,平时上供下施、行持善法、念经持戒,非常精进。后来他临死时,妻子在旁边大哭大叫,非常痛苦。听到妻子一声声呼唤他的名字,他顿时生起贪恋之心,魂神不去,在妻子鼻内化作一虫。

他妻子哭得涕泪交出,鼻内之虫也随鼻涕流出来,掉在地上。(有些湿生的众生,业力不可思议,马上转生为虫,身体也长得特别快,甚至大到能看得见。)妻子见后,觉得在别人面前很不好意思,就要抬脚踩死虫子。正在此时,旁边有个具神通的修行人,急忙告诉她:"不可不可!不能杀它,它是你丈夫!"妻子非常惊讶,说:"我丈夫生前奉经持戒,非常精进,怎么可能变成虫子?"那个人说:"因为你在他临终时哭泣,牵动他的恋慕,故而堕为虫身。"随后他为虫说法,虫闻后忏悔,命终生天。这也是一个真实的公案。

所以,人死后最好在旁边不要哭,如果你实在忍不住,那就离得远一点,自己去悄悄哭。现在藏族有些地方,一听说人死了,就哇哇一直大哭,在医院里面也是这样,这是一种世间的做法,有些人因为伤心而大哭,有些人不伤心也大声哭。

但如果住在寂静的地方,死时就不会有亲友的哀号,也不会有怨敌争夺自己的财产,使自己生嗔心堕入恶趣。在那样清净的环境中,临终者可以不受干扰,保持清净的信心,明白"我一生将要完结了,只有一心随念三宝,现在才是最有利的"。随念的对境,可以是佛陀、法宝、僧众,也可以是菩提心。因为没有其他的散乱,心非常专注,在这样的状态中,很容易往生清净刹土。

以前洛若寺有一个金旺堪布,他也给我传过法,后来他病得比较严重,医院里面不能救,他就回来了。我们去看他时,堪布说:"我这个病不能治了,死在医院里没有必要,还是回来吧,死在寺院里比较吉祥。"不久后他就安详示寂了,我在《密宗虹身成就略说》中,也介绍过他圆寂后的一些征相<sup>3</sup>。

在死亡那一刹那随念佛,这个功德非常大,佛陀在《宝灯经》中说:"临终随念佛,指向佛陀像,赞颂皈依偈,此人获佛光。"假如临终时想着佛陀,或者看着佛像皈依、赞颂,此人定能获得佛的加持,不会堕入三恶趣。尤其是戒律清净、修行精进的人,死

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1996 年藏历 9 月 25 日圆寂于色达县洛若寺,临终前他曾说,我一辈子学佛,如今对死亡已经无有丝毫畏惧等等。圆寂前披好法衣,作吉祥卧,让侍从退出,并嘱七天内不准开门探视。七天后,生前一米八的身体已缩小到一米一二,火化时出现彩虹等瑞相,后得数十粒舍利。

时能忆念佛的话,一定会获得往生,如《别解脱经》中云:"恒持清净戒,精进修行者,临终无忧愁,如火中解脱。"《月灯经》中也说:"一旦受病危,或遭死亡苦,不失忆念佛,痛苦不被夺。"因此,临终时再怎么痛苦,只要一心向佛,所有的痛苦便会消失无余。

大家在面对死亡时,关键要看自己能不能观想佛,不能观想的话,也应在看得见的地方摆一张佛像,一心一意地祈祷,唯有这样,才能获得解脱。临死的时候非常关键,如果旁边的人特别多,观想起来也比较困难。

我们在座的人,若能死在寂静地方,当然是最好的,实在不能,死在医院里或城市中的话,当时也要尽量地观想佛陀,没有必要想着亲人、想着财产,务必要万缘放下,一心只念阿弥陀佛。尽管每个人的死因不同,但无论如何,希望大家一心念佛,这一点非常重要!

最后讲依止寂静处之摄义:

故当独自栖,事少易安乐, 灵秀宜人林,止息众散乱。

总之,我们应当安住在环境清幽、琐事鲜少、极 其安宁、风光秀丽、景色宜人、止息一切散乱的森林 中。

真正寻求解脱的人,应该没有任何陪伴,一个人 住在山里修行。假如做不到这一点,那也应当居住在 清净的寺院里,周围全部是信仰佛教、没有邪见的金 刚道友。《经庄严论》中讲了寂静处应具足五种条件<sup>4</sup>, 住在这样的地方,远离一切散乱和琐事,心很容易得 以调伏,对修持静虑有莫大的帮助。

唐代的通慧禅师,三十岁左右出家,出家后独自前往太白山修行。他什么粮食都没有带,饿了就吃树皮和野果,渴了就喝山里的清泉,困了就靠在树下睡觉,这样的日子过了五年。有一天他用木棒打土块,土块破了不成形,以此因缘而豁然开悟。(以前的禅师和大圆满瑜伽士,依靠一些很简单的因缘,马上就能开悟。)他开悟以后,继续在山里住了二十年,在此期间,他穿的只有一条裙子,盖的只是一床棉被,脚下只有一双草鞋,其余什么资具都没有,衣服缝缝补补的,冬天夏天都没两样。

相比之下,现在大城市里的人,有没有一件衣服穿二十年的? 古时候布的质量不是特别好,一件衣服穿了二十年,肯定是破破烂烂的,上面缀满了补丁。而现在布的质量很不错,许多人也要每个星期天去商店买衣服。在座的出家人,你们以前当在家人时,稍微有条件的话,可能也会没事就往商店里跑。有些人的衣服琳琅满目,人住一间房子,专门挂衣服也要一间房子。但以前的禅师,没这么多衣服也照样生活,最后的境界跟我们完全不同。现在很多人借口说没时间修行,其实并不是没时间,而是自己心力不够。你去买一件衣服的话,坐车要两三个小时,逛商店也要两三个小时,那么修行肯定没有时间。

<sup>4</sup> 论云:"智者修行处,易活宜居处,友贤风水好,寂静心易调。"

白居易依止过道林禅师,有一天他去拜访禅师时,看见禅师坐在喜鹊窝旁边,就说:"禅师住在树上,太危险了!"禅师回答:"官场浮沉,勾心斗角,你的处境更危险!"白居易似乎有些领悟,转个话题又问道:"如何是佛法大意?"禅师答道:"诸恶莫作,众善奉行!"白居易听了,感到很失望地说:"这是三岁孩童也知道的呀!"禅师道:"三岁孩童虽知道,八十老翁行不得。"

在藏地的圣地神山,像喜马拉雅山、桑耶青浦,也有许多这样的修行人,他们或在树下,或在山洞里,或在岩石下,远离人群的喧嚣,精进修行而一生成就,如《三摩地王经》中云:"远离诸尘垢,依止寂静林,如同犀牛住,速时得等持。"然而现在的人并不是这样,他们整天处于繁杂的尘世中,全是一种迷迷糊糊的状态,怎么能速时得等持?很多人说:"我为什么总修不成?心很乱啊!"在那种环境中,心不乱是不可能的,如果没有驱开的话,修行肯定很难以成就。

即使没有机会去寂静森林修行,我劝请大城市里的居士们,尽量一天中抽出短暂的时间,比如下午或晚上的几个小时,把手机全部关掉,把电话全部拔掉,专心在佛堂里看书修行。有个拥有几亿美金的大老板,每天的日程非常忙,但即便如此,他也会安排一段时间学佛。他事先给员工都打过招呼了,在那个时间里,任何人不准给他打电话,打电话他也不接。他上班时间和下班时间分得很清楚,在下班的时间中专门抽出一部分看书和修行,多年以来他一直安排得很不错。

印度有一位大成就者,也是非常了不起的高僧大德,他在国内外的知名度很高,所以不管是政治上还是佛法上,日常事物非常繁多。我们去拜见他老人家时,他说:"像我这种身份的人,每天的事情特别多,但我会安排好时间的,什么时候修行,什么时候闻思,什么时候接待,什么时候到办公室里做事情……"

所以很多人并不是没有时间,只是自己没有安排好。当然,有些人在家里可能没有自由,像个仆人一样,只要"主人"一声令下,自己就得规规矩矩去做。但不管怎么样,自己仍要尽力安排时间,不然死亡来临时,你有什么理由也说不过去。

## 庚二 (弃妄愈) 分二,一、略说,二、广说。 辛一、略说,

尽弃俗虑已,吾心当专一, 为令入等至,制惑而精进。

真正修习佛法时,断除一切妄念很重要。当然,作为初学者,一下子将所有的贪嗔痴等分别念全部断除,恐怕也是做不到的,但首先应该依止寂静的地方,心系一缘,不要胡思乱想,否则,人住于静地而心游荡于闹市,这也没有多大意义。佛陀在《郁伽请问经》中说:"修行人住在寂静处,应该反复观察自身,不然就会像林中的猛兽一样,虽然长期住在寂静地方,却不具足任何功德,这样住再久也毫无意义。"

在寂静的地方,我们应斩断对世间的贪恋,一心专注于修持菩提心。如果你有大圆满和禅宗的更高境界,那也可以直接安住,但若没有的话,则应在行住

坐卧中,念念不忘世俗菩提心,像禅宗参话头一样,随时想着"我已经发了菩提心,我要利益众生",勉励自己精进地修持,这样的话,自己的行为也会逐渐变好。

为了使自心安住于止观双运的境界,或者安住于菩提心,须以妙观察智断除自己的烦恼。比如明朝四大高僧之一的紫柏禅师,有一次听见有僧人念张拙的《见道偈》5,当到"断除妄想重增病,趣向真如亦是邪"时,禅师说:"错了!应该是'断除妄想方无病,趣向真如不是邪'。"僧云:"你错他不错。"禅师大疑,从此以后,每到一个地方,就把这两句话写下来,挂在墙壁上,行住坐卧都在参究这个问题,最后参至头面俱肿。一日吃完斋饭后,禅师突然开悟,头面之肿立消。

究竟来讲,不管是断除妄想,还是趋向真如,在 胜义中都是不存在的,因而张拙说得一点也没错,"断 除妄想重增病,趋向真如亦是邪",真正到了这种境 界时,既没有真如,也没有妄想,既没有断,也没有 不断,凡是分别均为戏论。就像《金刚经》中讲的那 样,最后所要安住的境界,完全没有丝毫执著,如果 一直妄念纷飞,给自他都会带来危害。

辛二 (广说) 分二;一、于欲妙生起厌烦;二、于静处生起欢喜。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 《五灯会元》: 张拙秀才,因禅月大师指参石霜。霜问:"秀才何姓?"曰:"姓张名拙。"霜曰:"觅巧尚不可得,拙自何来?"公忽有省,乃呈偈曰:"光明寂照遍河沙,凡圣含灵共我家。一念不生全体现,六根才动被云遮。断除烦恼重增病,趣向真如亦是邪。随顺世缘无挂碍,涅槃生死等空花。"

壬一 (予欲眇生起厌烦) 分三; 一、观察果报可怕; 二、观察存体不净; 三、观察因有害。

癸一、观察果报可怕:

现世及来世,诸欲引灾祸,今生砍杀缚,来世入地狱。

贪欲的过患相当可怕,有了贪欲,给今生来世都会带来莫大的灾难:今生会遭受砍杀、捆缚等痛苦, 来世则会堕入地狱等处。

《本师传》中云:"贪欲如嗔蛇,毁坏今来世, 智者不应依。"其他佛经中也说:"欲妙之奴遭剖剁, 砍头挖眼断手足,贪欲令堕众生狱,令转饿鬼与旁 生。"所以,贪欲能招致今生来世的一切痛苦。

当今社会中,有些人贪执美色,有些人贪执地位,有些人贪执财产,以致遭受种种灾祸,贪欲增上时,有些人甚至无恶不作。大概在 1994 年,台湾有一姓黄的人家,兄弟三人。三弟对大嫂生起贪心,有不正当的关系。为了得到大嫂,三弟放火烧死了大哥及大嫂的子女。大嫂见到儿女被烧得面目全非,心痛万分,哪里有心情与三弟再续孽缘? 三弟因为自己的贪欲,烧死了数条人命,最后也难逃法律的制裁。

佛陀时代,也有很多这方面的公案,当一个人贪欲增长时,什么惭愧心都没有,正知正念也没办法摄持。为什么现在那么多的人感到痛苦?原因就是贪欲所致。因此,佛陀在《方广庄严经》中,用毒叶、宝剑、火焰等比喻阐述了贪欲的危害,《中观四百论》当中,这方面的比喻和意义也讲得非常多。

当然,从根本上断除所有的贪欲,我们作为凡夫

人也有一定的困难,但是要深刻明白,如果贪心增长, 一切苦恼都会出现;若对名声、地位、财产,乃至自 己的身体,没有特别大的贪执,那自己会过得很快乐。

修行中最可怕的违缘就是贪欲,依靠贪欲而毁坏自他的现象,自古以来也是非常非常多。作为出家人,应该经常祈祷上师三宝,加持自己的戒律永远清净;在家人也要尽量知足少欲,对人财物不应过于贪执,否则将如萨局哈巴所说:"贪执犹如芝麻许,竟引痛苦无边际。"其实不仅仅是人,包括牦牛在内的旁生,也会因贪欲而招来连续不断的痛苦,如果没有贪欲的话,任何众生都会活得很快乐。

断除贪欲最好的方法,即是不执著对境,不管是对人也好,对财物也好,对名声也好,都不要有太大的执著,应该看得淡、看得破。住在寂静地方的人,理当把贪著外境的心慢慢放下,如此一来,就像水中沉淀杂质一样,心自然而然会澄清,本来面目也很容易现前。

非常希望大家时常祈祷传承上师和佛菩萨,过去自己以贪心造作的恶业,在圣者面前竭力忏悔,认清心的本性,以后尽量不要被贪欲蒙蔽,这样,来世才不会堕入地狱、饿鬼、旁生当中。否则今生中一直贪得无厌,肆无忌惮地造恶业,来世不堕落是绝不可能的。人身真的很难得,大家既然得到了如意宝般的珍贵人身,就应该按照殊胜的窍诀和教言去做,不然的话,一直随着世间行为和自己的分别念,永远也不会得到解脱!

### 第一百二十岁课

#### 思考题

- 1. 佛经中宣说了女人的种种过患,所以有些男众一见到女人 就特别恨,这种做法正确吗?为什么?
- 2. 异性的身体为什么不值得贪执? 对此, 你有哪些体会?
- 3. 在与异性交往的过程中, 你应该怎样守护清净的戒律?

第八品《静虑品》主要讲"离俗世"和"弃妄念"。 弃妄念分为略说和广说,在广说当中,又分观察果报 可怕、观察本体不净、观察因有害三方面,其中第二 个是讲:

癸二 (观察存体不净) 分二; 一、以同离命故观彼不净; 二、观察具命而观彼不净。

了一(心同离命故观彼不净)分点;一、无有所贪之法;二、心贪而视不应理;三、心嫉妒保护不应理;四、恭敬供养不应理;五、欣喜接触不应理;二、心贪拥抱不应理。

#### 丑一、无有所贪之法:

我们所喜爱的他人之身,真正用智慧来观察的话,和离开了生命的尸体一样不清净,没有什么可贪执的。

这一品主要讲断除贪心。众生相续中有贪嗔痴三种烦恼,《入行论》用了三品分别对治:以《安忍品》

对治嗔心;以《静虑品》对治贪心;以《智慧品》对治痴心。因此,这部论典非常殊胜,嗔恨心比较重的人,应该常看一下《安忍品》;贪心比较重的人,不管是男众女众,需要多看第八品;对很多道理懵懵懂的人,应该学习《智慧品》。

这一品主要是分析女人的身体,下文也会经常提到女身不净,在学习的过程中,希望女众不要有其他的心态。听说西方人一听到女人的过失,就特别不服、不高兴。当然,我倒不害怕你们反抗,这种情况一般也没有,如果你们要反抗,我以理说服也没有问题。

按照佛经的观点,女人不管从世间法的角度,还是从佛法的角度,的的确确有不共的过失。比如女人的烦恼比较严重,做事的能力没有男人强,世界上的国家领导、各部门主要负责人,女人占了百分之多少?你们也可以看一下。一方面这是前世业力所感,另一方面,也是自己的发愿力不够。《药师经》等有关经典中说,女人要想将来变成男身,也有一些殊胜的方法。因此,女众不要太自卑,只要发愿,今后都有成就的机会。当然,也没有必要认为自己非常了不起,但却受到佛陀和上师的蔑视,你们应该反观自己。

作为男众,不要因经论中对女人身体的有些剖析,就口口声声说"你们女人的身体不清净,你们如何如何低劣",始终以蔑视的眼光来看待。其实喜欢说这些的人,内心的贪欲之火非常强烈,在世间上也经常看得到。要知道,佛陀剖析女人的身体,是为了对治男人的贪心,让你不要贪执这样的不净物。如果男人的身体不是骨肉组成,而全部是钢筋水泥,或者

清净的原料,那你可以嫌弃女人的身体,说女人不清净也有道理。但实际上并不是这样,下面也会讲到,不了解别人的身体不净,倒不值得大惊小怪,但连自己的身体都不知道不净,这简直太稀有了。所以每个人应该反反复复地观察,不管是自己的身体、别人的身体,都没有什么可贪的。

上师如意宝讲过:"女众学习《入行论》等大乘经典时,一提到女身不净、女人如何不好,就应该把名词换一下,把女人全部换成男人,以此断除自己对男人的贪执。除了个别颂词是针对女人讲的,大多数内容都可以互用。"

我们欲界众生,对财物的贪执比较厉害,但最严重的就是对异性的贪执。尤其是受了戒律的人,假如不知道别人身体不净,始终认为对方非常清净、非常漂亮,很容易在迷惑中犯戒律、造罪业,发生各种不愉快的事情。

当然,我刚才也讲了,在修学过程中不能走极端。 以前藏传佛教中有些男众刚出家时,看见女人就满怀 仇恨,刚开始是这样的话,不久以后很容易毁坏戒律、 成家生子。所谓的女众,毕竟也是众生,对众生不能 过于嗔恨。现在有些出家人或者居士,对女众始终看 不惯,这是非常不合理的。然而还有另一种极端:只 要女众一发话,就规规矩矩地听从命令,男众说一百 遍也不可动摇,这也不太公平。

而作为女众,有些人特别傲慢,对男众出家人不恭敬,认为自己和他们平起平坐。实际上按照《毗奈耶经》的说法,比丘尼即使有一百年的戒腊,对刚受

戒的沙弥也要恭敬。佛陀在小乘经典中讲过,因为女众的出家,佛法住世期减少了五百年。所以女众没必要认为自己非常了不起,但也不能特别自卑,这方面大家要掌握分寸,和睦相处。同时明白守戒的违缘,以传承上师们的教言要求自己。

### 月老媒婆前,何故屡恳求? 为何全不忌,诸罪或恶名?

按照印度的传统,男人若对某个女人生起了贪爱,往往恳求媒婆牵线搭桥、撮合因缘。媒婆相当于现在的婚姻介绍人,她们的身份原本非常低贱,但有些高贵的男人为得到所贪爱的女人,甚至跪在她们面前,低三下四地再三乞求。只要能得到那个女人,他们不顾名声,不惮造罪,不惜花费一切钱财。

现在也有很多人为了一个女人,宁愿花很多钱,做各种可怜的事,因为自己被贪心控制,丝毫不顾别人说什么,即使犯了极大的罪业,如杀父母、害他人、说妄语等,有些人也是心甘情愿。弥勒菩萨云:"欲者趋入大怖畏。"这些贪欲强烈的人,已经趋入非常可怕的境地,自己造了什么业都不知道,为了获得女人的欢心,恶名远扬也全然不顾。就像美国前总统,为了一个女人,闹得声名狼藉、身败名裂;阿拉法特在和平方面也做了很大贡献,但后来为了女人,钱财和名声上受到什么样的损失,大家也应该清楚。

据说很多年轻人不顾名声,为了找朋友,把自己的照片贴在网上,拼命地自我介绍、自我宣传。这是非常可悲的! 把照片挂在网上,让全世界都知道你实

在找不到人喜欢,在贪欲的束缚下,所做的行为极其可怜。甚至有些人犯了弥天大罪,自己也根本不知道。而有正知正念、品行高尚的人,肯定不愿意这样做。因此,作为真正的修行人,应当远离修行或持戒的一切违品,《月灯经》中也说:"犹如嗔恨之毒蛇,智者应当远女身。"

怎么样远离呢?在日常生活中,首先不要与女人经常交往,否则戒律受到损害时,那时候就没有自由了。麦彭仁波切在对小僧人的教言中也讲过:"女人是很厉害的,天王都无法战胜的人,往往被女人踩在脚下。"自古以来的帝王将相,很多因女人而亡国丧命;一些声名显赫的出家人,也是因为女人而毁坏戒律,趋入极其可怕的境地。这些都是贪欲的过患,大家务必要牢记于心!

纵险吾亦投,资财愿耗尽, 只为女入怀,销魂获至乐。

为了得到女人,哪怕危机重重,自己也愿冒险尝试;就算为此荡尽财产,自己也是心甘情愿,只因为女人的投怀送抱,能带来莫大的销魂喜乐。

贪欲强烈的人,不管是什么身份,为了女身,可以付出地位、财产等一切代价。现在的社会上,有些腐败分子为了女人开始贪污,最后自己被判刑、枪毙,许多悲剧的发生,无不来源于贪欲。《法华经》云:"诸苦所因,贪欲为本。"佛陀在《楞严经》中也说:"此等众生,不识本心,受此轮回,经无量劫,不得真净,皆由随顺杀盗淫。"这些人不认识贪心的本质,

不了解贪心的过患, 为了女人造下各种罪业。

当今社会极其腐败,了解某些内幕的话,就会觉得特别可厌。不仅现代如此,从历史上看,为了女人而毁坏国政、身绝命亡的故事也非常多。比如夏朝的君主桀,他在位时,广集天下美女供自己淫乱,传说后宫有美女三万人。(当时的人口并不是很多,三万美女不是一个小数目。)他最为宠爱妹喜,为了让她开心,聚集全国上下的粮食来酿酒,蓄酒为池,大如湖泊,日夜同妹喜饮酒取乐。妹喜特别爱听撕裂丝帛的声音,桀马上令各地每天进贡丝绸一百匹,让人轮流撕给妹喜听。由于他的荒淫无道,致使百姓无以生存,四方诸侯群起,最后导致夏朝灭亡。

商朝最后一个君主——纣王,也是一味沉迷于花 天酒地,他特别宠爱妲己,为她建造"酒池肉林", 男男女女赤身裸体,在酒池里划船、吃肉,通宵达旦 地狂欢。有些忠臣看不惯,表示反对,就被纣王用"炮 烙"处死,以取悦妲己。纣王生活奢侈,纵欲无度, 再加上残忍的暴政,最终将商朝的江山断送在自己手 里。

周幽王也是烽火戏诸侯,以博褒姒一笑的昏君。 他宠幸褒姒,但褒姒不爱笑,平时愁眉苦脸的,幽王 为了讨她欢喜,令士兵点燃烽火台上的狼烟,诸侯们 率兵火速赶来,却不见敌人,褒姒见此果然微笑。(真 是业力现前!)幽王喜欢她的笑,觉得这是世界上最美 丽的,于是屡次点燃烽火,最后诸侯们再也不来了。 后来真正有外敌入侵,幽王点狼烟以召唤援兵,但诸 侯都不派兵,最后幽王被杀。 现在也有为女人而送命的公案: 前几年四川乐山有个副市长,一次在一个公共场合中,看上一位 16岁的小女孩,为了把她弄到自己身边,他谎称是新加坡商人,花费六十多万给她购置一套豪宅,还买了一辆新款轿车。为了女人,贪心是无有止境的,最后他被发现贪污后,也是被判死刑。当时他的岁数,足以当那个女孩的父亲,但那个女孩为了享受,根本不会考虑这些。

世间上有许许多多的人,因为没有将自己的贪心转为道用,招致各种各样可怕的后果。因此作为修行人,要随时忆念佛陀关于女身不净的教言,反反复复去磨练自己。凡夫人没有贪心的极其鲜少,但通过这样的教诲甘露来对治,应该可以慢慢减轻。历来有无数的大德依此窍诀,最后彻底断除了贪欲,看见什么样的女人都不会产生贪心,我们若经常观察贪欲的过患,这样的境界肯定能达到!

# 除骨更无余,与其苦贪执,非我自主躯,何如趣涅槃?

对于女人的身体,大多数男人特别喜欢,这是未经详细观察所致,如果用自己的妙观察智进行剖析,便会得出正确的结论——实际上这些女人只是一堆骨架而已,全身由三百六十块骨头组成,骨肉和皮肤相连,中间充满不净物,里里外外没有一分干净的。这样肮脏的身体,男人们却要拥入怀抱、贪恋不舍,完全是无始以来的串习不能放下,其实你所贪执的对境,不管是自己的妻子还是别人的妻子,都不是你能

自由主宰的。

社会上有三种话题经常听到:一种是哪个领导贪污了多少钱,入监狱或者判死刑;一种是某人在医院里检查,诊断为绝症,现在已经无药可救;第三种就是,某某人离婚了,因为感情不好。这三种消息,不管是新闻媒体中,还是茶余饭后,都是人们津津乐道的话题。因此,女人并不是你能完全拥有的,两个人的感情好几天,过一段时间就破裂了,如果把花在女人身上的精力和时间,全部用于希求解脱、希求佛果,早就已经成就了。

那天我听一个人说,她在中国找不到对象,然后就去了美国,在美国一直找,到目前为止将近二十年了,还没有找到满意的。(其实,到了这种境地,不管是满意的、不满意的,能找一个人就可以了。)试想,如果她在二十年中一直希求正法、寻求善知识,自己的信心应该到了一定境界。但世间人的贪执极其可怕,放不下来的话,永远得不到自在和快乐。

汉传佛教中有一个故事:一个老和尚和一个小和尚外出云游,走到河边没有桥,只能淌过去。河边一美貌女子恰巧也要过河,请求老和尚帮助,老和尚没说什么,顺便把她背过河。过了河与女子分别后,两个和尚继续赶路。一路上小和尚一直嘀咕:"师父怎么能这样呢?太不像话了!……"走了二十里地,他终于忍不住了,上前问老和尚:"师父,出家人不近女色,你怎么能背那个女子过河?"老和尚笑了笑说:"我早就把她放下了,没想到你一直背着她走了二十里!"

可见,境界比较高的人,即使接触到女人,也不看作是贪执的对境。而有些人,虽然看作是贪执的对境,但也能通过对治来断除贪心。虚云老和尚的年谱中记载:在他38岁时,有一次坐船从宁波到杭州,当时天气特别热,船小人多,无奈要与一年轻女子卧铺相连。夜深熟睡,忽觉有人在抚摸自己的身体,他立即惊醒,见旁边的女子脱光了衣服,要来抱他。他不敢出声,马上起来跏趺坐,持楞严咒摄心。(汉传佛教中,常提到楞严咒对治贪心的力量很强,而在藏传佛教里,守戒律的人应该多祈祷作明佛母,持诵作明佛母的心咒,是对治贪心的殊胜窍诀。)女子亦不敢动,见他有如是正念,自己羞愧难当。

上师如意宝也讲过,他以前在石渠时,有次到外面去念七天经。那家的女人对他产生贪心,法王觉得如果继续呆下去,恐怕戒律不一定清净,所以虽没有满七天,他也马上离开了。当然,像法王如意宝这样的大德,可以说是在众生面前的显现,而我们一般人遇到如此违缘时,必须以正知正念来摄持。倘若你没有任何执著,稍微交往也没有大的过失,但是作为凡夫人,对异性的烦恼极其猛烈,真正能对治有一定的困难。因此,上师如意宝经常提醒大家:首先应当选择环境,若对戒律各方面有损害,应该火速离开,选择其他的地方。

现在的世界贪欲纵横,人们的良知几乎荡然无存,不仅是出家人要有正知正念,居士也应守持清净的戒律,除了自己的家眷以外,没有必要贪得无厌,毁坏一切人道和世道。因而,认识烦恼的本质和所贪

爱的对境非常重要。

这些道理,佛经中也有大量阐述。如《正法念住经》中云:"女人祸害因,毁今生来世,若欲利己者,故当弃女人。"假如贪执女色,今生来世都将毁坏无余。有些出家人破戒还俗后,今生连自己的生活都无法保障,来世堕入恶趣的痛苦就更不用说了。所以趁现在有殊胜的机缘,大家一定要以正知正念来对治烦恼,远离守戒的一切违品,这是最殊胜的教言!

#### 丑二、心贪而视不应理;

始则奋抬头,揭已羞垂视, 葬前见未见,悉以纱覆面。

按照印度中部和卓那城市的风俗,女人平常要用纱丽蒙面,在没有结婚之前,即便是自己的丈夫,也无法一睹芳容。有了这种神秘感,男人对自己所贪爱的女子,因无法见到面纱后的脸容,往往日思夜想、惆怅不已。初次见面时,男人揭开女人的面纱后,为了看清她的容颜,努力使她向上抬头,女人则娇羞地低头垂视,不敢抬头。

"葬前见未见"一句,在有些讲义中说,是指结婚之前,男人对女人见过或者没见过;而有些讲义中说,指没到尸陀林之前,男人对女人见过或者没见过。不管怎样解释,见过也好,没见过也好,印度女人一直用面纱覆着自己的脸。

现在也有这种传统,在印度,女人的衣装基本上 用纱丽,纱丽是一块约六米见方的绸缎,一般是从腰 部缠起,最后披在肩上或蒙在头上,中间不可经拼凑 而成。印度有一种外道,据说凡皈依此教的女子,不能看别人的脸,也不让别人看自己的脸,所以她们在外出时,就用黑纱丽蒙起自己的脸,这种现象在大街上非常多。以前我从印度回来后,写了一本《巡礼印度圣地记》,但只写了一半,后来一直没有出书,那里面也描述了她们不守戒律的有些状况,这在印度来讲比较普遍。

不仅是印度,中国古代也有类似的传统,印光大师曾讲过一个故事:从前有一家人姓罗,家境贫寒,无钱娶妻。罗母左思右想,只有自己改嫁,以换取银两为儿子定亲,实等于卖身娶媳。娶亲的那一天,新郎一直不进洞房去,新娘打听到事情的原委后,立即脱下簪珥衣服,叫丈夫拿去还给他们,迎回自己的婆婆。儿子听了大喜,急奔改嫁的江家去告诉母亲,当时天色已晚,儿子就宿在江家。

不料江家有人偷听到此事,连夜赶到罗家,冒充 罗某和新娘同床,之后骗走其余的珠宝财物。新娘也 不知道那是骗子,到天亮丈夫回来,才知道自己被骗 了,她悲痛、羞愧、愤恨,偷偷上吊自杀了。自杀之 后,丈夫很伤心,给她买棺葬殓。棺材抬到郊外,忽 然雷电大作,劈死一人,正是那个骗子,手捧衣饰路 过那里。棺材也被雷震开,新娘奇迹般地复活。丈夫 告诉她情况后,二人相拥大哭,扶着回家,终生过生 活。

过去的社会,夫妻在结婚前都未见过面,这种习俗不仅印度有,中国也有,只不过某些细节不同而已。

在新婚之夜,贪欲比较强烈的男人,渴望早点看 见自己所喜欢女人的身体或面容,但是这种欲望,详 细观察的话,根本没有任何意义。为什么呢?

> 昔隐惑君容, 今现明眼前, 鹫已去其纱, 既见何故逃?

往昔你非常渴望见到那张迷惑你的面孔,但是女人死了以后,尸体扔在尸陀林,秃鹫和豺狼已扯去了她的面纱,你为什么反而惊慌逃走呢?

到了尸陀林,不管是什么样的女人,都可以见到她的容颜。秃鹫将她的面纱、衣服全部撕去,那令人神魂颠倒的娇容明明摆在眼前,此时你为何要仓皇逃走,连看都不敢看?这个身体与昔日并无两样,同样都是骨肉皮肤组成,为什么现在你对它的态度截然不同?

反过来说,女人对男人生贪心时,也可以用这种方法观想。有些人为了贪执某个男人,不惜舍弃所有的财产、名誉,甚至愿意自杀。其实你所爱的男人身体,到尸陀林以后就面目全非了,没有一处值得贪恋。

以前一个老乡特别喜欢他妻子,但他妻子年轻时就死了,当时很多人劝他不要去尸陀林,但他非要看一下。他将尸体送到那里天葬,秃鹫一会儿就撕食光了。当时我也去帮忙念经,他先是一言不发地看着,呆了许久突然对我说:"佛经中说人身由不净物组成,确实是这样啊!以前我特别疼爱妻子,以为她非常好看,今天总算有了新的认识……"

其实,不仅死人的身体非常可怕,活人的身体也 是同样。西汉的开国皇帝刘邦,有一个吕皇后,她生

因此,再动人的身体,本质也是不净的,若能明白这个道理,肯定对修行有所帮助。泰国清迈府的有些佛教徒,看到邓丽君的尸体后,对人身有了重新的认识。实际上,不管是怎么漂亮的明星歌星,无一不是骨肉皮肤组成,到了一定的时候,就没有什么可贪的了。如果认识到这一点,对别人身体的执著也会逐渐消失。

### 第一百二十一者课

#### 思考题

- 1. 很多人对自己的妻子或丈夫特别执著,对方稍微跟异性说几句话,自己就妒火中烧、疑神疑鬼,怎样断除这种颠倒的嫉妒心?
- 2. 有些人花费极大的财力和精力来保养身体、化妆打扮, 你如何看待这种现象?请具体分析。
- 3. 佛经中说:"增上贪欲者,不知理非理。"对于这句教言,你有哪些深刻的体会?
- 4. 人们以贪心来拥抱所爱的人,作者是怎样剖析这种行为的? 你觉得合理吗?

下面讲的仍是舍弃妄念,现在是第三个问题:

#### 丑三、叱嫉妒保护不应理;

昨天已经讲了,女人的身体只不过是一堆骨锁血肉,无有任何可贪之处。现在成千上万的人不了解这一点,往往陷入迷茫的深渊中,而我们大乘修行人,懂得这些教言以后,对感情不要特别执著。

现在人对异性的执著,给自己带来了极大痛苦,作为修学佛法的人,我们的确非常有福报,为什么呢?因为佛法不仅是一种加持或者不可思议的境界,而且通过理论分析,所得出的结论任何智者也没办法推翻。这里虽然是剖析女人的身体,间接呵斥男人的

贪欲和不如法行为,但若真正了达这样的道理,对自己的生活有非常大的利益。

生活中的有些对境,修行人能看破,而世间人看不破,原因是什么呢?因为修行人明白佛教的甚深义理,世间人缘分不到,没有闻思的机会,即使有一些机会,佛法也没有深入内心,自己一直在迷茫徘徊着,找不到方向。所以,大家既要观外面的世界,又要观自己的内心,只有这样,修行境界才会越来越增上。

# 昔日他眼窥,汝即忙守护,今鹫食彼肉,吝汝何不护?

昔日,其他男人只是偷偷看一眼,你就以最快的速度将她遮掩起来。而如今,她死后被扔在尸陀林, 秃鹫正在撕食她的皮肉,吝啬的你为什么不去保护她 呢?

世间人对爱情特别执著,认为自己所爱的人,只为自己所独有。别的男人无意中看一眼,或者稍微与她接触、谈话,自己也会妒火中烧,生起极大的嗔恨心。

这个颂词,是说男人的嫉妒心非常强烈。以前我在课堂上经常批评女人的嫉妒心,不管对异性也好、同性也好,别人的很多行为自己无法容忍,什么事情都看不惯,但是在这里,男人的嫉妒心也特别强,二者没有多大差别。尤其在生活中,假如知道自己所执著的人,与其他人有关系,则会不惜一切地毁了对方。这种现象,古往今来也多不胜数。

我们家乡有个人,他对自己妻子说:"其他什么

事情都可以开许,唯独有件事情我不开许,你要注意啊!"现在他已经七八十岁了,但年轻时的这句话,一直被大家传诵着,"流传百世"。所以,很多人对妻子的守护心,跟对其他的事物完全不同。

《百业经》中有一个残忍的故事:从前有个国王叫丑陋者,性情十分残暴,嫉妒心极强,他对王妃制定了极其严格的禁令,尤其是带王妃出游时,街道两旁不能打开门窗,禁止别人仰望王妃的姿色。(现在来领导的话,街上不能通车,给他让个路,停几分钟也可以。但国王和王妃一起出门,要求两边的窗户全部关掉,这种行为真的过分!)若有人无意一瞥王妃,他会立即剜掉此人的眼睛。

一日,他与王妃们去森林游玩。(古代的国王和王妃可能没有其他的娱乐,在很多故事中,他们只要一有时间,就像猴子一样到森林里面去。)当时有位独觉在那里禅修,几个王妃见到独觉身相庄严,生起无比欢喜心,各自取下面纱,于他面前恭敬顶礼。国王闻知此事后,嗔心大起,立即命人剜去独觉的双目。

独觉因前世恶业感召,受害时没能显现神变,但 剜完眼睛之后,他飞入虚空示现种种神变。凡夫人对 神变有很大的信心,国王见此马上跪地忏悔。但因他 曾剜掉成千上万众生的眼睛,故其业力成熟时,仍无 法避免果报:他于五百世中生于地狱,受无量痛苦; 从地狱中解脱后,于五百世转生盲目饿鬼;次后又于 五百世转生为盲目的旁生;从三恶趣中解脱后,于五 百世中转生为盲人。佛陀在世时,他也是一个盲人。

因此,以嫉妒心伤害别人,所造的恶业相当可怕。

有些女众对自己的丈夫特别特别执著,见他与单位里的女同事说几句话,马上醋意大发,疑神疑鬼。现在社会上的恶行不断增长,听说在大城市里面,不管是男的、女的,对自己的家人都抱有怀疑,整天跟踪监视,甚至希望能监听对方的电话。由于自己的这些执著,无端引生了许多伤心和苦恼。

其实如果你对所爱的人百般守护,他死后送到尸陀林时,身体被鹫鹰、乌鸦、狐狸、野狗等不断撕扯着,那时候你为什么无动于衷?往昔别人看他一眼,你就妒火中烧,现在鸟兽把他身体撕成一块一块吃掉,你真有吝啬心的话,为何不去保护他?

不过,曾经有个老乡说:"别人看我的妻子有什么嘛?只要不带跑她都可以。带跑的话,我老了以后有点麻烦,其他什么我都想得开。"虽然众生的业力各不相同,有些人心胸狭窄,有些人心胸宽广,但不管怎么样,对异性的执著还是相当可怕。尤其在贪心增长时,什么事情都干得出来,佛经中也说:"增上贪欲者,不知理非理。"有些人生嫉妒心或贪心时,做事情根本不讲理,好像发疯了一样,过段时间冷静下来,也知道自己特别过分。

记得佛经中有一个公案:在某个节日,王子们穿上盛装,到城外去寻欢作乐。当时佛陀正好进城化缘,佛陀对僧众说:"看看这些王子,打扮得像三十三天的天人。"说着,就进城去了。在途中,王子们遇到一位美女,为了美女,他们争风吃醋、大打出手,最后都受了重伤,躺在担架上被抬回家。回来时,刚好佛陀化缘后要离开城市,众僧见到王子们的狼狈相,

对佛陀说:"世尊,王子们一大早盛装打扮出城,现在为了一个女人,落得如此下场。"佛陀对他们开示道:"忧患和怖畏的产生,都是因为贪欲。"

的确如此,不管是以前的皇宫,还是现在的家庭, 一切不平安、不和睦的根源就是贪欲,如果贪欲没有 得到对治,自己始终离不开恐惧和痛苦。我们若能认 识心的本性,很多问题容易解决,否则,不择手段地 看管自己的家人,就像对宫里的嫔妃一样,根本不让 离开皇宫,后宫中除了皇帝以外,所有的男人都要阉 割,这样的下场将会如何?你们应该比我清楚。

这些教言看起来是破除对女人的贪心,实则以正量观察时,对男人的身体也是同样。龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中言:"如女身不净,汝自身亦然。"就像女人的身体不清净那样,男人的身体也是一模一样。因此,在学习这部论典的过程中,女众不要有心理压力,对佛法不要不恭敬;男众也不能高高在上,轻视女众。

当然,我们这里的出家人,大多数对佛经有较深的领会,应该不会产生邪见,也不会互相蔑视。但我担心有些菩提学会的居士,学习这一品时,下课的时候——"你们女众的身体如是不清净,你们多低劣啊!"佛法的语言不能用来诬蔑别人,有些人为了与女众结缘,趁这个机会,表面上说她们过失,其实产生极大的贪心,想用这种方法来沟通,大家也要值得注意。

总之,通过上上下下的观察,我们应该明白身体 到底是什么样的。这方面的道理,以前所学的知识、 所依止的老师,可能并没有讲过。在学校中虽然学些知识,也算是增长各种见识,可是对身体、心理的分析,佛法才是至高无上的,它是世界上唯一的如意宝,大家理当以非常大的信心来对待!

#### 丑四、恭敬供养不应理;

很多人每天对上师不恭敬,对身体却非常恭敬, 这是不合理的,怎么不合理呢?

既见此聚尸, 鹫兽竞分食, 何苦以花饰, 殷献鸟兽食?

眼见这堆不净物所聚成的尸体,为众多鹰鹫、豺狼等竞相吞食,你又何苦以花鬘等装饰这些鸟兽的食物呢?

很多人特别喜欢打扮,其实所谓的时髦,再过几十年后,就会像一阵风或一股热气一样消失无余,现代人喜欢的装饰、颜色、形状,以后不一定觉得好看。老年人应该比较清楚,七八十年代时,男男女女所追求的衣服、服饰,在现代人的眼中早已过时。唐朝、明朝等当时最流行的各种装扮,现在很多人也觉得不伦不类。因此,如今特别流行的花样,过段时间一定会被淘汰的,每个时代中,人们凭自己的想象与受环境的影响,在无意义的事情上白白浪费了自己的生命、这是非常不合理的。

此处是说,我们到尸陀林时,会见到天葬师把尸体切成一块一块,成群的秃鹫扑上去,争前恐后地扯来扯去……不管这个身体以前如何漂亮,死后也唯一成了动物的食品。既然如此,你全力以赴用最贵重的

东西装扮它,又有什么用呢?

世界上各个民族的传统不同,比如藏族女人为了漂亮,身上要戴满各种石头——金子、银子、珊瑚、玛瑙等等,表面上看来是装饰品,实际完全是一堆累赘:脖子上垂一块"巨石",头发上的珊瑚和琥珀也特别重,头发被一根根拔下来,听说特别痛,但是为了好看,一定要受这个罪。印度女人的鼻子上,要穿一个大大的鼻环,环上有许多须须,鼻环跟耳环连在一起,好像是对人的一种惩罚。以前藏人也有这样的,现在可能比较少,当时男男女女都有特别大的银耳环,耳环下面串着珊瑚、松石、珍珠,再下面是五颜六色的丝绸须须,走路的时候一摇一晃,觉得自己是世上最好看的人。

虽然我们没有这种感觉,但若有女人喜欢这些,她的男人就会把财产全部换成金银,为自己的爱妻作装饰。这是一种愚痴的行为,现在很少人拿钱来帮助可怜的众生,却愿意花在没有用的打扮上,其实对这副身躯用再高级的化妆品,也阻挡不了岁月的无常。

以前唐玄宗在位时,整个国家繁荣昌盛,各国都喜欢到中国旅游,就像我们现在喜欢去美国一样。但玄宗的贪心非常强烈,他最宠爱的武惠妃去世后,觉得后宫嫔妃无一满意,见自己的儿媳妇杨玉环容貌出众,就用种种手段招入宫中,变成自己的女人,册封为贵妃。杨玉环的哥哥、姐姐也随之成为皇亲国戚,地位显赫,生活奢侈,日常开支非常浩大。

尤为过分的是,杨贵妃爱吃荔枝,一定要吃新鲜的。于是玄宗特设驿骑传送,跑数千里地,荔枝的味

道还没有变就送到了京城。(唐朝国都是西安,荔枝只有岭南出产,当时又没有冰箱,要想吃新鲜的,只有用快马一站一站地送来。)有诗云:"一骑红尘妃子笑,无人知是荔枝来。"专送荔枝的快马经过时,扬起滚滚的红尘,百姓都以为发生了重大战情,哪知是皇上为博贵妃一笑,专程为送新鲜荔枝而来。(这种做法真的特别可怕,那个时候飞机火车什么都没有,几千里的路程,一节一节地送过来,只为了满足女人的口腹之欲,也难怪佛陀在大乘经典中经常呵斥贪执女色的过患。历史上有许多这方面的事例,我这次讲《入行论》之所以用世间公案来阐述女人的过失,也有一定的原因。)

后来由于杨贵妃受宠,杨家一门气焰嚣张,导致安禄山以此为借口造反,玄宗携贵妃被迫外逃。在途中,将士们请求将杨贵妃处死,因为她是这场战争的祸根。玄宗为了平服军心,不得已赐死了贵妃,用简单的褥子一裹,随便埋在大路边。

当时埋的这具丑陋尸体,就是以前大家喜欢供养的身体,如果把她扔在尸陀林,可能秃鹫非常高兴,因为她是历史上有名的胖美女!有些尸体特别瘦,只是一堆骨架,老鹰都吃不饱,经常比较伤心。假如把她扔在尸陀林,很多人也应该想一想:以前倾国倾城、娇艳动人的这个身体,最后落到了什么下场?所以我们看见人死时,应该用无常观来好好观察,这对自己的修行很有帮助。

现在大城市里的很多年轻人,没有时间学《入行论》,那天我从年龄上分析了一下,大多数学员都是成年人,年轻人寥寥无几。本来他们非常有潜力,但

很多人耽著于感情美色,根本没有时间学。有些年轻人为了找朋友,天上天下都在寻觅,但始终也找不到。有个老太太说:"我孙子一直找不到合适的对象,我非常伤心。"这些老年人真的很糊涂,有时候看他们的表情、听他们的谈话,都纳闷他们为什么不念佛,每天都是想这些?自己一辈子迷迷糊糊过来了,一点后悔和惭愧都没有,还要给下一代的耳边也灌输这些非理教育,这些老人实在可怜!

我们应该观察自己的身体,也要观察别人的身体。其实人人特别喜欢的身体,除了给秃鹫当食物、给农民当肥料之外,没有任何价值。正如《中观四百论》中所说,它唯一的价值,就是能依之修持善法。因此,皈依佛门、行持善法的人,他们的身体才有价值!

**卫五、欣喜接触不应理**(以欢喜心来接触女人的身体不合理);

若汝见白骨,静卧犹惊怖,何不惧少女,灵动如活尸?

见到尸陀林的白骨时,即使它静卧不动,也会令你惊怖不安,那你为什么不怕现在被灵魂所带动的活尸呢?

古印度的尸陀林,跟藏地的尸陀林有点不同。在藏地,尸体放到尸陀林之后,很快的时间内,天葬师就把皮肉割开、骨头砸碎,当场喂给老鹰吃光,尸体马上就处理完了。而根据史书上记载,古印度的尸陀林没有天葬师,人死后只是把尸体送到那里,老人的

尸体、年轻人的尸体、小孩的尸体横七竖八地堆着, 有新的也有旧的,在那种场合中,呆一会儿也觉得非 常害怕。

去年有一个喇嘛,非要去尸陀林修断法,于是带了个小小的帐篷,打算在那里住下来。到了黄昏,他觉得阴风阵阵、毛骨耸立,晚上念了点经后,实在是受不了,拔腿就跑,帐篷也扔在那里,次日白天才敢去取。其实我们这个尸陀林还算是可以,天葬后就看不到尸体了,但印度尸陀林并不是这样,所有的尸体都会堆在那里,等鸟兽慢慢地吃光。

原来藏地有一个故事:某人吹嘘自己胆子特别 大,做什么事情都不怕,一个人对他说:"你真有本 事的话,到尸陀林去,把一根桩子结实地插在地上, 如果回来一点都不害怕,我给你一匹马。"那个人满 口答应下来,拿着桩子势在必得地去了。黄昏时他开 始有点怕,东看西看,一边看一边插桩子。因为藏装 比较长,他在插桩子时,把衣服的下摆也插在了地上。 插好以后,他转身正准备回去,突然觉得地下有人拉 着他不放,怎么样都走不动。他就大声哭着哀求:"请 放了我!求求你,请放了我!……"

所以, 尸陀林是特别可怕的地方, 为什么可怕的呢? 因为里面有很多尸体, 令人望而生畏, 尤其是看到他的面相, 觉得特别恐怖。其实米拉日巴尊者说, 我们活着的身体, 不管从结构上、本质上, 或者躯体上、容貌上, 跟死后的尸体没什么差别。有些人可能认为: "这二者完全不相同, 活着的身体有生命, 而死了以后没有生命。"这一点是对的, 但我们怕的不

是生命,就是尸体;我们贪执的也不是灵魂,而是身体。既然贪执的是身体,那么它放在尸陀林里时,你为什么如是害怕呢?以理观察的话,生前的身体跟死后的尸体,本质上没有任何差别,现在由风大带动的身体,就是"起尸"。

如果一个人在死后,尸体猛然站起,虽然容颜与往昔无异,但最爱她的男人也会吓得昏过去。《四百论广释》中有个故事说,有一国王对王妃(另有种说法是王子)极为宠爱,忽有一日王妃死了,群臣为了不让国王太悲伤,便启奏:"王妃没有死,她变成魔鬼了,尸体已经起来了!"国王一听特别害怕,立即下令将王妃碎尸万段。不久群臣又禀告:"王妃死了!"国王大喜,令眷属敲鼓庆贺。其实,如果害怕她死后的起尸,为何不怕活着的身体?《入行论》下面也会讲到:"岂乐活白骨,充塞寒林城。"我们现在所居住的世界,实际上就是充满活动白骨的寒林城。

在古代,人死后如果没有赶快处理,晚上半夜三更就可能起尸。有时候我们护尸体很害怕,晚上一边念经,一边要注意动静,大概两三点钟时要看一看尸体会不会起来。你们女众好像不害怕,还是挺厉害的,我们有些道友死了以后,很多人通宵为其念佛,一点恐惧都没有。但我们晚上真的有点怕,所以一般用个帘子隔着。听说有一个人晚上守尸体时,中间隔了一条帘子,有只老鼠在那儿动,他认为尸体起来了,结果吓跑了。第二天一看,才发现是老鼠在作怪。以前在西藏和马尔康一带,经常有起尸的现象,很多上师的传记里都有叙述。

我们若能经常观无常,剖析他人的身体跟尸体没有差别,将来很容易生起出离心。记得《开启修心门扉》中说,从前有一个人,偶然的机会看到一具开谜 破肚的女尸,恐惧厌恶之余,心中反复思量:"天何好!"他死后转生于印度,成为一位大国王的身体也不子,也死后转生于印度,成为一位大国王的王妃,当他与众妃尽情享乐之后,众妃都于百人,当他与众妃尽情享乐之后,众妃都是一个人,当他与众妃尽情享乐之后,众妃都是一个人,当他与众妃尽情享乐之后,众妃都是一个人,当他与众妃尽情享乐之后,众妃都是一个人,当他与众妃尽情。他还有,这位人里。此还有,成为一名叫"扎巴"的大阿罗汉。据说佛陀在初转法轮时,紧随身边的马胜等五比丘与扎巴等五近比丘中的扎巴,就是这位扎巴。

所以,前世若曾观过无常,今生对生活就会有所领悟。我们这里的有些修行人也讲过:"以前跟自己的爱人在一起时,觉得以后会幸福快乐,但成家之后,只要跟妻子睡在一块,就感觉身边有一具大尸体。最后也不得不出家,前往寂静的地方。"

我今天这样讲,你们会不会家庭不和?当然从显现上,与众生还是应和睦相处,但也要认识到身体的不净本质,否则一直执迷不悟,始终在贪欲的网罟中无法自拔,那会非常非常可怜!

### 丑点、以贪拥抱不应理;

昔衣汝亦贪, 今裸何不欲? 若谓厌不净, 何故拥着衣?

从前,你连穿着衣服的女身都要贪爱,而今为何不欲求那裸露的女尸?如果你厌恶不净的尸体,那为什么要拥抱衣服包裹的身体呢?

世间人的心真的很迷惑,听到有些歌星唱歌很好听,就莫名其妙对他生贪心。很多无聊可怜的人,为了追这些歌星,情愿倾家荡产,只要听到他的一首歌,不知道自己的鞋子掉在哪里,一直拼命地追。还有些人看到有的明星化妆很美,姿态非常美妙,也无缘无故生贪心。其实她的打扮、装饰、衣着,并不是她的身体,她真正的身体,跟尸体没有任何差别。然而人始终喜欢一种神秘感,如果没有神秘感,所贪执的对境根本没有什么,若用智慧的宝剑挑开神秘的面纱,他们只不过是一具具活尸体罢了。

穿着衣服的美女,很多人都特别喜欢,而尸陀林中赤裸裸摆在面前的女尸,即使是贪心最大的男人,不要说拥抱,连亲近都不敢。佛陀时代有个非常出名的妓女,她对三宝很有信心,每天供养八位僧人,很多僧人觉得她非常好看,都愿意去她家应供。有一位僧人觉得她非常好看,都愿意去她家应供。有一位僧人,都是多么漂亮,每天供养的食物如何美味。听了这番话,一位年轻的僧人,虽然没有见过她,但却爱上了她。隔天,他也随僧众了的战女家应供。不巧的是,正好那个妓女生病了,也去强烈的信心,仍在别人搀扶下出来拜见众僧。当此于强烈的信心,仍在别人搀扶下出来拜见众僧。当她走出来时,那年轻的僧人见到了她,非常吃惊,因为她虽在病中,却仍然那么美丽动人,他马上产生了强烈的爱欲。

好景不长,这位妓女不幸当天晚上死了。国王派

人把死讯告诉佛陀,佛陀请国王将尸体送到尸陀林,暂时保护起来,不要被秃鹫吃掉,让尸体在那里停三日。印度的气候非常炎热,三天之后,她的尸体不再美丽,苍蝇从她的九孔中飞进飞出。(有时候我念颇瓦时,就经常想:"听说这具尸体生前非常美,但死了好几天以后,再美的人,人们连看都不敢看,只有用布裹着放在那里。")

到了第四天, 佛陀带领众眷属、国王带着部下前 去观看尸体, 那年轻的僧人也跟着去了。在这么多人 面前,佛陀明知故问道:"国王,这女人是谁?"国 王说:"是大名鼎鼎的某某妓女。"(就像有些明星一样, 他们的名气人尽皆知, 年轻人在说, 老太太也在说。也许是 我看不来吧, 人们公认的美女俊男, 真的不好看, 没有毛病 的人始终找不到。如果换成动物来看人,会觉得人长得非常 奇怪。就像我们看猴子特别难看,不管是鼻子、嘴巴,什么 都怪怪的, 但若我们变成猴子来看人, 可能觉得更可怕。所 谓的好看,完全是分别念安立的,东方人和西方人的标准完 全不同。原来我在三亚治病时,那里正举行"世界选美大赛", 一百多个美女云集一处、但我深深地感觉到、各地对美的评 价有天壤之别。有时候一个国家选一个美女,他们觉得是最 好看的, 但在其他的民族看来, 不要说一个国家的美女, 连 一个村子的美女都算不上。因此,所谓的美,并不是真实存 在的。)

国王回答之后,佛陀紧接着说:"很好,国王请你宣布,谁要是肯出一千两银子,就可以占有她。"可是无人问津。国王一再把价钱降低,最后减到一个铜板……四分之一个铜板……八分之一个铜板,照样没有人要。国王干脆宣布:"谁要的话,就可以免费抬走。"但大家仍然没有兴趣。这时候,佛陀对众人开示道:"你们看,她活着时,有人肯花一千两银子、

只不过为了和她共度一个晚上; 现在连免费赠送都没有人要。实际上, 她原来的身体跟现在的身体只不过 放了三四天而已, 此外根本没有本质上的差别。"

以前目犍连尊者得阿罗汉果后,有一次去城市里面,有个女人见到他,贪心大起,故意穿上华丽的衣服来引诱他,尊者见此即说偈言:"汝身骨干立,皮肉相缠裹,不净内充满,无一是好物。我心如虚空,一切无所著,正使天欲来,不能染我心。"

达到这样的境界,确实非常困难,可是通过对人身的种种剖析,自己的贪心应该会减少。当然,感情上的问题,是凡夫无始以来的习气,懂得理论后马上就能断除,肯定也不太现实,但若从理论上先下手,强烈的贪欲就会逐渐息灭、消失。为什么很多出家人刚开始时对感情一直不舍,后经一番大乘佛法的闻思,终年住在山里,没有伴侣也能呆得下来?这就是因为大乘佛法的加持和威力不可思议!

# 第一百二十二者课

#### 思考题

- 1. 男人在拥抱亲吻女人时,对女人的口水也会生起贪执,对此应该如何破斥?
- 2. 女人细滑柔软的身体,会给男人带来乐受,为什么说这是一种颠倒执著?
- 3. 现在的社会贪欲纵横,在这种环境中,你应该怎样护持自己的正知正念?

本论正在观察所贪之对境,今天开始讲具有生命 的身体不值得贪执:

子二 (观察具命而观彼不净) 分三: 一、脏物现前; 二、以推理决定; 二、破被清净相。

丑一 (脏物现前) 分二; 一、贪分别之脏物不应理; 二、谴责具迷乱者。

寅一(贪分别之脏物不应理)分三,一、破贪口水,二、破贪所触,三、破贪身肉。

卯一、破贪口水,

粪便与口涎,悉从饮食生,何故贪口液,不乐臭粪便?

有些人喜爱异性的口水。其实粪便与口水都是由饮食消化产生的,你为何单单贪爱口水,却不贪爱臭粪便呢?

贪心强烈的人, 在与所爱的人拥抱接吻时, 对她

的口水也会生起贪执,毫无厌嫌,很多文章中这样写, 人们的行为也这样做。其实这是一种迷惑颠倒的执 著,若以智慧来详加观察,女人排出来的粪便,与口 水同样来自于饮食,女人吃饭喝水以后,能消化吸收 的部分变成血液、肌肉、口水,而不能被吸收的变成 大小便等。既然如此,对之一贪一恶是不合理的,毕 竟它们的因都是饮食,没有这个因的话,口水和粪便 都不会产生。比如有些人生病了,不能吃饭、喝东西, 那他一定会口干舌燥,大小便减少。所以口水和粪便 依靠饮食而来,在身体中都存留了一段时间,那为什 么口水与粪便排出来时,贪心最严重的男人,也不会 对女人的粪便生起贪执而吸吮呢?

对于这一点,我们先要从理论上明白,然后再在山里、寺院等寂静处,进行长期的串习,若能如此,心才会逐渐恢复原状,不会对女人盲目地贪执。麦彭仁波切也说:"非常愚笨且贪心强烈的人,于女人的口水如同甘露一样享用。"他老人家通过不同的教言,呵斥了这些人的不良行为。

因此,如果喜欢女人的口水,那也应该喜欢她的 大小便,而事实上,纵然是再迷人的美女,也没听说 过有人贪著她的粪便。既然二者的来源相同,人们对 它们的态度截然不同,这完全是长期的颠倒执著所 致,假如通达了心的本性,明白了身体的本质,则不 会有这样的妄执。

现在人真的特别可怜,不要说通达心性本具的自然光明,这是比较深奥的境界,眼睛看不见,手也摸不着,没有殊胜窍诀不可能证悟,但即便是从小到现

在的身体,他也认识不了,对自己或者对他人,始终不断地贪执。不但是在家人的贪欲难以对治,出家人也有这种障碍,所以,很多上师通过不同手段来教诫弟子,以认识女人的身体不净。

苏东坡的妹妹苏小妹,长得非常漂亮,有一次她去佛印禅师的寺院里,五百个修行人都动了心。(公案虽是这么说的,但五百个人全部动心应该不会吧,可能只有一部分人对她生贪心。不然,五百个人的业力各不相同,就算是最美的女人,也会有人认为很难看、很讨厌。)佛印禅师告诉苏小妹:"你真可怜啊,让五百个修行人动了心,来世要一一做他们的妻子偿还。"苏小妹非常害怕,忙问禅师有什么办法挽回。禅师让她吊死在禅堂门口,方能免去自己所造之业。

苏小妹还是深信因果,据说无奈之下,只好吊死在禅堂门口的一棵树上,禅师叫大家九天之内不要把尸体取下来。过了九天,在烈日的曝晒下,苏小妹的尸体开始腐烂,不断流下黄水脓血,臭不可闻,一群群苍蝇围着团团飞。五百个修行人见昔日所贪爱的美女,身体如此肮脏恶心,每个人都向她的尸体吐了一口唾沫,以此断绝了当五百人妻子的恶缘。

以前有一次,霍西曲恰堪布的寺院里,很多出家 人在外面集聚,好像搞什么娱乐活动。上师坐在法座 上时,来了一位藏族姑娘,听说长得非常不错,好多 僧人一直盯着看,上师给她摸顶加持,也加持了很长 很长时间。她下去以后,曲恰堪布就说:"你们感觉 怎么样?一直盯着她,有什么可贪的?……"当时也 开示了一些教言。 所以,不管是藏地汉地,人们特别贪执的对境就是俊男美女,这种贪心很容易生起,生起之后,一下子平息也很困难。但是懂道理的人,第一刹那生起贪念,(有些老年人也会这样,看见一个年轻人时——"啊,这个人多好看哪!"也许眼睛都看不清楚,但还想看到美色。)第二刹那马上会用正知正念摄持:"没有什么可贪的,她身体全部是不净物,只不过表面上会打扮而已。"若能做到这一点,尤其是出家人,则不会因此而毁坏戒律。

《涅槃经》云:"一切女人,皆是众恶之所住处。" 《宝积经·菩萨藏会》亦云:"所言妇者,名加重担。 何以故?能使众生,负于重担。"曾经也有个相声说, 妇女的力量很强,从文字上也看得出来,所谓的"妇", 是一个女人能推倒一座山,她们还是很厉害的。

当今社会上有很多贪官,将财产、精力、时间全部用在女人身上。尽管佛陀在经典中经常宣讲女人的过失,但从另一个角度而言,男人的过失似乎更大。自古以来,一两个女人根本不能满足男人的贪心,历代的国王皇帝,哪个不是嫔妃成群,这个有三千女人,那个有三万女人……而一些女皇、女教主,虽然身为凡夫人,难免也有贪心,可是她们有多少个男人?现在女贪污分子为某某男人花了多少钱,这方面的公案还是比较少。

因此,作为男众应该明白,尽管大乘经典中一再 地呵斥女众,让我们了解女身不净,但另一方面也要 知道佛陀为什么这样呵斥,原因就是男众不管是生理 上还是欲望上,始终有些不共的过失。

# 卯二、破贪所触;

嗜欲者不贪,柔软木棉枕,谓无女体臭。彼诚迷秽垢。

如果说:"我对女人的口水不是特别贪执,但我喜欢拥抱她、抚摸她,她身体的柔软光滑,能给我带来很大的快乐。"这也是不合理的,如果你非要贪执光滑柔软的东西,那不如贪著柔软的木棉枕。高级宾馆的靠垫或枕头非常舒服,它们比女人的身体更加清净。

他们反驳道:"木棉枕虽然很舒服,但没有女人身上的味道,女身有些不共的味道,所以我贪执她。"那你不是贪执所触,而是贪执味道,这也是不合理的。作者在《智慧品》中说:"彼等诚虚伪,如垢谓净等。"你这样的想法,完全是把不清净看作清净,痛苦看作快乐,纯属颠倒迷乱的分别念。

当然,有些人身上确实也有俱生的香味,如六世 达赖喇嘛仓央嘉措,传记中说他不管到哪里,身上都 会散发出芳香。有个修行人曾在他面前呆过一段时 间,比较熟悉这种味道,后来他离开了,自己住在寂 静的山里。有一次,他忽然又闻到这种香气,猜测达 赖喇嘛必定也在附近。经过一番找寻之后,终于发现 了他老人家。据说这是一种清净的戒律香,可是关于 六世达赖的生平,有些智者也有不同的分析方法。

还有"香香公主",你们很多人应该知道,她身上的俱生香味,连蜜蜂蝴蝶都能引来,围着她翩翩飞舞。当然,这也有一些夸张的成分。

有个居士曾给我打电话说:"我现在非常非常痛

苦,我的丈夫有其他女人?"我问:"你怎么看得出来?""呜——他衣服上有其他女人的味道,身上有其他女人的头发。""是不是啊?""那肯定不是他的味儿,应该是别人的,而且这个头发也是细细的、长的、红红的。"后来我只好说:"你再三地观察一吧,我也没办法,我不懂这些。你好好修行,多念一些观音心咒。"但这样说也解决不了她的痛苦,这些人如果没有调心的方法,往往会非常苦恼,此处也说了,就像猪狗贪执不净粪一样,这是一种颠倒执著。但是按照世间人的传统,他们可能无法了解,认为异性的身体很干净。实际上去观察的话,身体完全是不净的,不值得贪执!

### 迷劣欲者言:棉枕虽滑柔, 难成鸳鸯眠。于彼反生嗔。

不管是在家人、出家人,若整天沉溺于贪嗔痴当中,不希求真理智慧,不愿做对今生来世有意义的事情,这些人真的非常可怜,我们应从不同的角度来呵斥。世间上的很多人事业不成功、修行不成功,主要源于贪心相当强烈,因为整天都是贪执,已经挡住了前进的道路,只能给自己带来种种违缘。因此我们要遵循高僧大德们的教言,当自己生起贪欲时,应采取一些手段惩罚自己,知道它是不好的事情,这样,相续中的贪欲也容易断除。

此颂中, 痴迷愚笨的具贪者这样说道: "木棉枕 虽然光滑柔软, 可它毕竟是无情物, 放在床上的话, 不能与之作不净行, 难以交合成鸳鸯美眠, 不能满足 我的贪欲。所以这些无情物对我来讲无济于事。"甚至贪欲强烈的人,因得不到所爱的人,会讨厌憎恨木棉枕。

这里作者没有直接遮破对方观点,但在甲操杰的 注疏中以及印度一些论师的讲义里面,都对此作了简 单的回答: 愚人认为与女人交合能满足贪欲,完全是 一种颠倒执著,因为这种快乐始终不存在。

为什么呢? 首先女人的身体不清净,上上下下去观察,找不到一个清净的地方,故不可能从她们身上得到安乐;其二,若依靠女身来满足贪欲,也许会有瞬间的乐受,但这是不究竟的,不会像涅槃那样永恒不变。因此,这些都是颠倒分别,儒教也说:"万恶淫为首。"道教强调女人是红颜祸水。

当然,任何宗教和世间理论的分析,根本不如我们佛教,对今生来世的诸多细节,佛教中分析得最为透彻。大家应该认识到,女色是世间的枷锁、世间的重患,《诃欲经》中也说:"女色者,世间之重患,凡夫因之至死不免。"可是从历史上看,真正能战胜女色的高僧大德、世间名人比较少,很多人遇到这样的违缘时,不得不在其面前俯首称臣。

我们作为凡夫人,没有贪心是不可能的,但在面对某些对境时,自己应该有基本的原则。以前常听人说旧社会笑贫不笑娼,现在的新社会是多么多么美好,但有时候看来,现代人根本不如古人的道德,由于西方文化的大量冲击,很多糟粕纷纷来到我们国土,以致人们的贪欲越来越可怕,尤其是一些腐败分子,贪心真的是永无止境。

湖北省天门市原市委书记,在任职期间,不但长期包养情妇,而且嫖妓成性,无论到何地出差,都公开指使身边人员"到街上转转,有好的就带回来"。从1989—2001年,他竟与除妻子之外的107个女人有染。现在的社会表面上看来繁荣昌盛,人们安居乐业,但有些人有了钱的话,根本不知道女身不净,再加上自己没有道德观念,经常把钱花在不合理的地方,寻求刺激以满足欲望。

重庆市委原宣传部部长,也长期在外面寻花问柳,但他选女人的要求很高<sup>6</sup>,不像有些领导那样,不管老少,不分美丑<sup>7</sup>,正如佛陀在经典中所说:有些于老者生贪心,有些对少者生贪心。所以现在人的贪欲不断增长,某些行为实在骇人听闻。

我们作为修行人,尤其是学习《入行论》的道友们,经常要祈祷上师三宝,尽量克制自己的贪欲,做任何事情都要符合世间的正轨,否则,人心越来越可怕,行为越来越糟糕,最后这个世界将变成什么样,大家应该非常清楚。

# 若谓厌不净, 肌腱系骨架, 肉泥粉饰女, 何以拥入怀?

如果说, 你厌恶不清净的粪便等物, 那么女身哪 有干净的地方, 你为何要紧紧拥入怀中呢?

贪欲强烈的人认为,女人身体非常干净,将之拥入怀抱,是人生的一种快乐。其实如果详细观察,这

<sup>7</sup> 江苏省原建设厅厅长,在外面的女人,不管老少,不分美丑,不顾身份,既有公务员,还有卖淫女。

<sup>6</sup> 一要大学本科毕业,二要漂亮,三要没结婚。

也没有任何意义。大家都知道,人身的框架是三百多块骨头,骨头之间由肌腱像绳索一样相连,框架中间是五脏六腑,外面则饰以肌肉、皮肤、毛发等,就像以钢筋为骨,水泥沙石的混凝土敷在外面一样,细细看来,人身的整个结构,无一不是不净物,不管外表有没有装饰,都不值得我们贪恋。

对贪执的破析,佛教的道理相当有力量,不然,就算你整天分析,也不一定找得到答案。有些人以前也上过解剖课,对人体还是有一点了解,因为人体的肮脏不堪,甚至到了中午时,自己连饭都吃不下。但是他根本没有想到,别人的身体是那样,自己的身体又是怎么样?人的身体如此恶心,到底值不值得贪著?

很多人非常喜欢打扮,七八十岁的人也不甘落后。有个老太太特别爱打扮,看起来是个虔诚的佛教徒,但每年接触她的时候,她就开始虚报年龄,第一年说是43岁,第二年成了41岁。可能她说妄语自己都忘了,去年报了多少也不记得。今年我都觉得奇怪,过了一年以后,她怎么又年轻了两岁?但从皱纹来看,虽然脸上被各种药抹得看不清楚,一看到手的话,完全能推出她的真实年龄。现在很多女人为了拴住丈夫的心,整天挖空心思去打扮,希望自己的美色不退,其实无常谁也阻挡不了,这样白费力气,真的没有意义。而年轻人也是为了得到别人的赞美,全力以赴将财产全部用在这上面。

当然,佛菩萨也经常化现为女人来度化众生,此 处所讲的并不包括这些。汉地曾发生过一个家喻户晓

的鱼篮观音公案: 唐朝时观音菩萨为了度化某边地的 人们, 化身为一绝色女子, 在街上卖鱼。当地年轻人 都对她生起极大的贪心,一一向她求成家。(我也说不 来求什么,很多专用名词我不会用,望大家谅解。这方面, 你们可能比较专业。)那女子说:"若有人能一日内背诵 《普门品》,我便嫁给此人。"第二日居然有多人能背。 (不像这里的有些道友,背书背到中间就忘了,什么都想不 起来, 而他们在贪心的驱使下, 为了达到自己的目标, 背得 相当好。)大家互不相让,卖鱼女又说:"三日之内,如 果能背诵《金刚经》,此人可允婚嫁。"三日之后,又 有数人能诵此经。那位女子再答应以七日为期,能背 《法华经》者, 作为择婚对象。最后只有一位姓马的 青年,七日内熟诵了《法华经》,(他记性还是不一般哪,) 娶到了卖鱼的绝色佳人。在迎娶那天, 新娘子猝然逝 去,身体迅速腐烂。马郎悲痛之余,只好将妻子敛棺 埋葬。数日后来了一位梵僧,告诉马郎说:"你妻子并 非凡人, 而是观音大士示现, 不信的话, 你可开棺验 视。"开棺之后,马郎大吃一惊,见棺内只有一副黄金 锁子骨。梵僧遂以锡杖挑之,腾空而去。自此以后, 当地人都对佛法深信不疑。

在藏传佛教中,诸空行母现为女身的也非常多,但对凡夫人而言,谁是空行母,谁是"地行母",谁是观音菩萨的化现?恐怕也不一定能发现。但不管怎么样,作为初学者,一定要尽量断除淫欲。

从前,有个人对莲池大师说:"弟子看了您的《戒杀文》后,就一直守持长斋,唯有色心炽盛,不能灭除,乞请法师方便教诲,使我对色欲的厌弃心,犹如

对杀生一样。" 莲池大师答云:"杀生是苦事,生厌较易;色欲是乐事,生厌较难。今有一喻,杀生犹如当面将毒药置于劣食中,而色欲则是暗地将毒药放在美味里,对此,智者理当三思。"

作为凡夫人,对异性的贪爱根深蒂固,不管是出家在家,要彻底断除非常困难,但如果一直贪执不舍,对解脱必定大有障碍。佛陀在《妙法莲华经》中说:"诸淫女等,谨勿亲近。"对女人的身体,有智慧的人千万不要亲近,否则自心被贪欲左右,修行将会一败涂地。

我出去与在家居士接触时,那些贪心较少、有满足感的人,家庭很和合,修行也很成功。而有些人的贪心非常强烈,给自己带来了无尽的麻烦。所以龙猛菩萨对修行人,尤其是出家人再三要求:"宁以赤铁宛转眼中,不以散心邪视女色。"用烧红的热铁插入眼睛里,最多只是一辈子痛苦,而以贪心来邪视女色,将会带来生生世世的灾祸。作为守戒律的人,须将这一教言铭刻于心,在护戒的过程中,务必要依止正知正念!

# 汝自多不净,日用恒经历,岂贪不得足,犹图他垢囊?

你自己身体的不净物已经够多了,而且时刻都要伴着这个臭皮囊,下完课后要带它回家,用一些东西喂饱它,晚上还要用被子盖好,从小到大整天为它所拖累,难道这些脏东西还不够你享受吗?为何还要贪图其他女人的臭皮囊呢?

以前有个乞丐非常贫穷,吃不饱穿不暖,日子过得非常苦,但他似乎嫌穷得不够,又娶了一个乞丐老婆。周围的人都嘲笑他:"自己都快饿死了,还娶个乞丐女人,是不是要找个垫棺材的东西啊!"同样,我们身体的上上下下,由三十六种不净物组成,如果还嫌不足,又要寻找她人的屎尿袋子相伴,臭上加臭,这种行为真是难以理喻。龙猛菩萨说,世人对自己和他人的身体拼命贪著,如同猪狗喜欢屎尿、呕吐物一样,非常愚痴可怜。

无始以来,我们的贪心串习得如是顽固,假如再不去观察它、制止它,永远都不可能出离轮回。现在有些人发心出家,誓要断除一切贪执,这种行为非常殊胜。有些人即使没有这个机会,也要经常闻思《中观宝鬘论》、《中观四百论》(第三品)。《中观四百论》主要是运用理证来宣讲,《中观宝鬘论》则是以教言性的窍诀进行阐述。另外,《诃欲经》、《楞严经》等有关经典中,对这方面也有细致的剖析,大家通过学习之后,应该会得到不同程度的利益。

藏传佛教中有一种说法,出家人刚开始守戒特别 困难,等到听了《入行论》和一些戒律之后,思想上 完全有改变,守戒律一点也不难。因为,如果认为女 人很好,其价值在自己心目中越来越高,贪心肯定难 以克制,但若认识到她没什么可贪的,她是非常肮脏 的东西,那就不会贪执了。

我们欲界的男男女女,贪心可能特别强烈,尤其 当今社会中,贪执色欲似乎已成为一种势不可挡的潮 流。在此大环境的影响下,在家人应该规范自己,随 时用正知正念来摄持,千万不要做非法和不如法的行为,否则,一方面自己会受到良心的谴责,另一方面,修行也将受到极大的危害!

# 第一百二十三者课

#### 思考题

- 1. 世间人将一生的幸福寄托在伴侣身上,认为对方可带给自己永恒不变的关怀,所以拼命地追求真正的爱情。这种做法正确吗?为什么?
- 2. 如果一个不信佛教的人贪爱异性,怎样引导其走出这种颠倒执著? 对此道理, 你能生起稳固的定解吗?
- 3. 有些人虽然知道人身不净,但却迷恋异性的肤色、气味、身材, 应如何去除这种妄执?

这一品主要剖析所贪对境的身体。前面也讲了,不管是男人的身体、女人的身体,本质上没有任何不同,只是在分析的方式上,有一定的差别。所以,你们女众在辅导或者串习时,可以将里面的"女人"改为"男人"。因为众生对男女的概念,有一种根深蒂固的习气,比如说女人不好时,很多女人心里不舒服;说男人不好时,很多男人心里不痛快,这种现象在轮回中普遍存在。为了制止自己的贪心,也为了对论典的内容有进一步认识,大家在学习的过程中,可以用不同的性别进行代换。

# 卯三、破贪身内:

昨天说了,有些人认为:"我不喜欢木棉枕,因 为它不是女人的身体,我对女人的细皮嫩肉才有兴 趣,不喜欢拥抱那些无情物。"这种说法也不合理, 怎么不合理呢?

若谓喜彼肉,欲观并摸触,则汝何不欲,无心尸肉躯?

如果有些人不喜欢木棉枕,只贪爱异性的身体, 对于这种身体,不仅想接触、拥抱、抚摸,而且要经 常看到,哪怕短短地看一眼也心满意足。假如暂时没 见到所爱的人,自己就实在受不了,这完全是一种爱 别离苦。所以感情的确是一种执著,但这种执著不是 那么容易断掉的,应该从方方面面来剖析。

作者在分析这种观点时说:你一定要搞清楚,你 所贪执的对境,无非是骨肉组成,如果你喜欢女人的 细嫩肌肤,所以要看到并抚摸,那你为什么不贪求那 已离开神识、躺在尸陀林或棺材里的无心尸肉呢?

比如你所贪爱的人刚死不久,如果天气不太热,十来天之内,身体的肢分会完好无损,秃鹫还没有吃掉,也没有被火烧成灰或者做水葬。既然你喜欢她的皮肉,想要抚摸、接触,那现在为什么不去拥抱她呢?躺在棺材里的身体,以前不一定能经常得到,现在她也比较有空,没有事情做,那你应该把棺材做大一点,跟她一起躺在里面,同时要记得在棺壁上凿一个缝,以方便自己透气。这样的生活多么惬意,既没有人干扰,也不会有人跟你争,机缘如此殊胜,你为何不好好把握,在棺材里抱着她享受呢?然而那个时候,很多人不要说看着她、拥抱她,连靠近都不愿意。

有些人的爱人死了以后,刚开始抱着尸体痛哭失 声,但一会儿就放下来了,根本不愿意永远抱着,原 因是什么呢?就是自己的贪心在作怪。若真正用智慧来观察,不管是活着的身体、死了的身体,除了皮肤、血肉、骨架、五脏六腑及粪尿等以外,里里外外找不到一处干净的地方,你到底在贪执什么呢?

阿罗汉莲花色比丘尼,曾于追求自己的少年前,以神通节节肢解她那美丽的身体,可是除了三十六种不净物外,她身体没有任何精华可言。我们现在虽然没有神通,但也可以借助 X 光、CT 等科学仪器,通过从里到外的观察,不管是美人还是丑人,身体都没有可贪的地方。

但是,众生由于无始以来的串习,颠倒执著自他的身体为干净、美丽,用很多虚假的语言冲击自己的大脑,始终认为对方真的好看。其实懂得这些道理之后,所谓的贪执在对境上并不存在,正因为不存在,所以男女感情是不可靠的。

月称论师讲过一个故事:以前有对夫妻,开始时感情不错,一些男人找他妻子调笑时,她立即回到丈夫身边,说自己很讨厌那些人,以后他们再来的话,自己会立刻喊叫,让丈夫速来解围。但日子稍久,她与那些男人勾搭上了,并跟他们发生了关系。自此以后,她经常花言巧语地欺骗丈夫,偷偷出去与别人鬼混。后来她丈夫发现了,想起她以前所说的话,明白所谓的感情极其虚伪,由此生起极大厌离心。

现在的世界上,不管是东方人、西方人,最初对自己的伴侣抱有很大希望,希望将一生的幸福建立在对方身上,但因为每个人的业力不同,再加上爱的本体根本不存在,所以往往是大失所望。要知道,爱如

果是真实存在,那它永远也不会退失。《释量论·成量品》中说,比如你喜欢漂亮的异性,这种漂亮如果在本质上存在,那不可能随因缘而改变,任何一个人看见他,都会产生贪心。而实际上,不要说别人,就算是自己,可能也会今天爱他,明天恨他,对他的感情反复无常,无数人的经验足以证明这一点。

因此在分析的过程中,大家应该好好思维,无始以来,我们的贪爱之心非常可怕,有时候自己都不知道自己在想什么。这是一种虚无缥缈的执著,但能通达这点的人极为罕见,除了具有修证的智者以外,大多数人都是随着各种迷恋一直在追。

现在的那些明星歌星,很多人哪怕看一眼,也觉得特别幸福,若能接触他的手,可能永远也忘不了,觉得自己已获得了"圆满正等觉果位"。这些追星族特别疯狂,所作所为也非常可怜,然而,这种可怜在我们身上也很容易发现——不该贪爱的,偏偏执著不放;值得追求的解脱妙法,却兴趣索然。大家若能从道理上认识到这一点,修行才会逐渐走上正轨。

有些人说: "尸体没有生命力, 死完以后谁去贪执? 我喜欢的是有心的身体。" 对此论调, 下面也进行破析:

所欲妇女心,无从观与触,可触非心识,空拥何所为?

前面已经分析过,你喜欢的不应该是身体,否则, 刚死不久的尸体与生前无有两样,放在棺材里对之敷 酒、化妆,因为长时间没到外面"打工",尸体可能 更漂亮白皙,但你根本不会对之生贪,既然如此,那你所喜欢的,肯定是她的心。但是所谓的心,你看不见,也摸不着,如《弥勒请问经》云:"心者无形无色无住,犹如虚空。"《华严经》也讲过:"心不在内外,心亦无所有。"这样一来,身体也不是,心也不是,除此二者以外,你贪恋的究竟是什么呢?除了石头、木头、瓶子,你想拥抱接触的事物绝对不可能存在。

通过这种分析,我们应该知道,所谓的美色虚幻不实,如梦幻泡影,统统是分别念的妄计执著。世间人所喜欢的,没有任何实义,反而依靠这些分别念,给今生来世造了很多恶业。龙猛菩萨说过:"佛说世上圆满事,难信如同木鳖果。"世间上的一切,看起来像木鳖果一样鲜艳欲滴,但吃后方知是毒药,如果不断地享用、不断地追求,自相续一定会毁坏的。

所以,若用智慧来观察,人们生贪爱的对境,除了身体和心是不存在的,既然身体你不喜欢看、不喜欢摸,那肯定是心,可是心没有颜色、形状、来源、住处,纵然你有通天的本领,也不可能见到、摸到。除非具有他心通的人,知道心是怎么样的,但这并不是我们所贪的对境,不可能依靠这种心来满足欲望。如此一来,自己也完全了知:贪心没有丝毫实质。

不管是在家人、出家人,现在最可怕的就是贪心, 很多人因为贪心,家庭不和合、生活不快乐,被贪心 束缚而没有自由。所以我们应该通过寂天菩萨的殊胜 窍诀来以理观察,这样的道理,任何智者也没办法推 翻,即使你在不信佛教的人面前,也可以问他:"你 是不是喜欢女人?如果是的话,你喜欢她的身体还是她的心?"假如他说喜欢"身体",那为什么不喜欢尸陀林的尸体?他若改口说喜欢"具有心的身体",那么身体和心是别别他体的,不喜欢身体刚才已经承认了,现在你是不是喜欢她的心?

通过这种分析,对方再怎么聪明、有超胜的智慧,恐怕也无法回答,最后他自己也知道:"我以前认为世间情爱是存在的,因此一直迷恋着,现在终于发现,这只不过是自己的分别执著而已。"

# 寅二、谴责具迷乱者;

不明他不净, 犹非稀奇事, 不知自不净, 此则太稀奇!

我们不明白别人的身体不清净,这倒不值得大惊小怪。毕竟每个人的相续不同、身体不同,接触的时间也不长。对于别人的身体,很多人没有专门研究过、分析过,以至于迷迷糊糊地爱上了对方。但若连自己身体不干净都不知道,那就太稀奇了!

从小到大,身体与我们朝夕相伴,我们对它是最熟悉的。人贵有自知之明,自己应该明白自己的一切, 既然这样,我们对不净的身体为什么如此贪执呢?

《四百论广释》中有一个故事说,以前有个男人, 与一富人的妻子行邪淫,结果被发现,富人将他抓住, 扔进一个大粪坑中。那个男人陷在粪坑中,无法爬出 来,只有像蛆虫一样以不净粪维生,在粪坑中生活了 很久。后来有一天下暴雨,粪坑被冲垮,他才侥幸逃 了出来。亲友们为他又洗又涂抹香料,过了很长时间 才将身上的臭气减轻。情况稍微好转一些后,他去街上闲逛,被一个身著破衣的乞丐不小心碰了一下,于是他大发雷霆,骂乞丐将他干净的身体弄脏了。其实,他自身刚刚从粪坑中出来,满肚子还是不净粪,这种身体又有何理由执为洁净而骄傲呢?

这样的道理,2500 多年前大慈大悲的佛陀已经宣说过,后来群星般的高僧大德也一再教诚过,可是世间上的芸芸众生根本不知道,还在不断地贪执自他的身体而装饰打扮。《岗波请问经》云:"此身不净如腐尸,九孔之中流垢液,犹如蚊蝇喜不净,愚者贪身亦复然。"我们身体犹如腐烂的尸体,九个孔道流着不净的垢液,所以,就像苍蝇蚊子贪爱不净物一样,愚者贪执自己的身体也是如此。

假如没有认识到身体的本质,修行再好也没有用,对身体有执著的话,肯定会产生情爱淫欲,如果不能断除这些,智慧和禅定再殊胜也无法获得解脱。佛陀在《楞严经》中说:"纵有多智,禅定现前,若不断淫,必落魔道。"

现在的高僧大德也好,世间领导也罢,倘若自己的贪欲无法克制,行为不可能如理如法,方方面面会出现漏洞,最后连性命也很难保住。因此,我们要时刻不离正知正念,尽量去除自相续的贪心,《无量寿经》亦云:"善护意业,无垢清净。"

其实,人的身体有什么可贪的呢?一个人提着一桶不净粪,刚从厕所里出来时,大家都觉得特别肮脏,实际上这桶不净粪跟我们的身体比起来,应该说身体更脏,粪桶还算好一点。因为粪桶不管是什么材料制

成,毕竟这部分不是不净物,而我们的身体,里里外 外没有一处干净的。

这个时候,有些人可能想:"身体虽然具有不清净的部分,但颜色、形状、味道等各方面俱全,因此还是有可贪的地方。"这种想法也不合理:

汝执不净心,何故舍晨曦,初启嫩莲花,反着垢秽囊?

假如你喜爱色香味俱全的东西,那在晨曦中刚刚 开启的香洁莲花,你为什么不去爱乐,反而贪著充满 污秽的臭皮囊呢?

莲花跟女人的身体相比,无论从形状、颜色、气味哪一方面,都远远超胜。然而古往今来,除了印藏汉的高僧大德以外,世间人都愿意竭力赞美女身,说她有美丽动人的姿态、芬芳爽洁的香气,用极华丽的辞藻来加以修饰。其实,这些赞叹完全是未加观察的虚妄之词,女人的身体不管是味道也好、结构也好,没有任何可贪之处。这一点,你观察自己的身体就会了解,观察别人的身体也会知道。

月称菩萨说: "有如猪狗等,乐于不净粪,愚者贪欲乐,智者谁喜彼?"如同猪狗特别爱吃不净粪一样,愚笨的人非常迷恋异性的身体,妄图从中获得快乐,而有智慧的人谁会喜欢这些呢? 《华严经》也阐述了女人身体不值得贪执,如云: "能了女人身内外,种种不净之所生,如何境动思欲火,焚烧累劫诸善根。"

诗人喜欢用美妙的词汇来赞叹女身,《中观宝鬘

论》说,这种行为极其愚笨,相当于把大便放在盘子里,描绘它的形状如何如何好、颜色如何如何美、味道如何如何鲜一样,别人会觉得他精神有问题,明明不净粪没有干净的地方,为什么拼命去赞叹呢?印光大师也说过:"芙蓉白面,须知带肉骷髅;美貌红妆,不过蒙衣漏厕。"

汉地常把美女的脸比作芙蓉,我们藏地也喜欢用鲜花来形容。那天我去参加学校的六一儿童节,有个小女孩出来唱民歌,其中有一句歌词是:"美丽的姑娘是湖泊里的莲花,在毛毛细雨下,显得更为动人;英俊的男孩是……;奔驰的骏马在微风和云雾下,跑得越来越快。"但当时她把歌词忘记了,情急之下就开始乱编:"英俊的男孩,在毛毛细雨下,跑得越来越快。"后来我就笑她说:"英俊的男孩是不是因为下大雨了,自己特别害怕,往家里跑得越来越快?"世间人说美丽的姑娘在细雨的滋润下,显得越来越动人,实际上就是不净粪越来越动人,但这样说的话,人们可能也不一定认可。

现在的社会中,不明白这些道理,为女人而毁坏自己的现象越来越多。有资料表明,深圳有位姓邓的腐败分子,三年中挪用公款 2.3 亿人民币,全部用于女人身上。他包养了除妻子以外的四个情妇,尤其第五个情妇,是他的"重点供养对象",仅仅在 800 天的时间里,花在她身上的钱多达 1840 万元,平均每天 2.3 万元! 这种人真是特别可怕,没有正知正念的摄持,觉得对境求之不得,自己云里雾里的,取舍全部颠倒,最后也会后悔莫及的。

我们作为修行人,尤其是出家人,应该知道自己 生存在什么样的环境中,以前没有受过这种教育,做 错事也情有可原,但现在明白这些道理之后,应当经 常祈祷上师三宝,减少自己的迷乱执著,过去的罪业 尽量忏悔,今后的行为应该用佛法摆正过来!

丑二(叫推理决定)分三:一、叫因果决定不净; 二、叫作用决定不净;三、叫比喻决定不净。

寅一 (以因果决定不净) 分二;一、真实宣说; 二、呵责贪彼。

卯一、真实宣说,

若汝不欲触,粪便所涂地, 云何反欲抚,泄垢体私处<sup>8</sup>?

如果你不愿意接触粪便等涂过的地方,那为什么 反而乐意触摸排泄粪秽的身体呢?

世界上再好看的明星,所排出来的大小便撒在地上的话,贪心再大的人也不愿意接触,甚至在那里坐一会儿也受不了。其实不净粪的来源,就是他的身体,如果身体干净、不净粪不干净,那么接触身体也可以,但通过前面的观察,身体除了三十六种不净物之外,没有丝毫可取之处。尤其是人的血肉,谁都不愿意去享用,只不过这些不净物合为一体时,人们觉得这是值得贪执的对境,但若一一分开来观察,对人身的哪一个部分,都会因厌恶而远离。

龙猛菩萨说:"汝见屎尿等,一一为不净,于彼合集身,如何生悦意?"倘若对屎尿等物,一一都不

107

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 如石法师翻译的是"私处",但在藏文讲义中,只是说"身体",故下面按照藏文讲义的意思进行讲解。

愿意接触,那对这些粪秽聚成的身体,为什么要生起贪爱呢? 大便、小便、肉、血、骨头、头发、手指、脚趾,这些东西摆在你前面时,你会生起贪欲吗? 人的眼睛只是一个水泡,耳朵就是两片皮,所有身体的组成成分,没有一点精华可言。

而且,任何一种干净的物品,若与身体相触,即会变成不净。比如特别漂亮的人死后,把他的身体剖开,流下的血和不净粪,会染污整个干净的地面。所以圣天论师说:"若一切净物,触后成不净,智人谁能说,彼中有净性?"如果一切原本为干净的物品,与身体接触后变成污秽不堪,那么有智慧的人,谁能说这种身体中有清净性呢?这么肮脏的身体,只有愚者才愿意接触。

以前有个富人,家中有一名仆女,因其颇具姿色,许多男人都见之生贪,并乐于追求她。但她毕竟是个仆女,有一次,男人们见她端着粪桶,觉得非常臭秽,马上退失了贪心,都远远地避开她。其实这是非常可笑的,男人所厌恶的粪桶不是特别脏,最脏的应该是她的身体。因此,《中观宝鬘论》将人身喻为装满不净物的瓶子<sup>9</sup>,确实是非常甚深的一个教言。

然而,现在很多人不但不明白这些道理,听了之后反而不高兴。有个法师在西方国家讲女身不净时, 下面有一堆女人站起来抗议,他从此再也不敢讲女人 的过失了,一定要极力赞叹她们。我听到这个消息后, 觉得这个法师应该辩论,如果她们真有功德,那也可

<sup>9</sup> 装满粪便瓶,外饰亦厌弃,不净自性身,脏满何不厌?

以讲一讲,但事实上并不是这样。要知道,我们破析女人的身体,是为了对治男人的贪心,并不是侮辱哪一个人,佛陀肯定比我们懂得多,此举定有其深远意义。

贪执异性是迷乱的行为,但这一点,千千万万的 人都不知道。尤其是城市里的人,从出生到老死之间, 都在寻求一种情爱,以贪欲做事情认为非常如法。但 学了这样的大乘教言后,很多人的心应该会平息下 来。以前为了自己的追求,始终相当苦恼,有些年轻 人在失恋时,旁边人怎么劝也听不进去,据说不仅是 身体痛苦、心里痛苦,连骨髓里面都在痛苦。但如果 通达了这些道理,应该能减少这些特别不好的执著。

## 第一百二十四号课

#### 思考题

- 1. 请从各方面阐述人身的不净,并以比喻破析贪爱异性身体的妄执。
- 2. 为什么说人体是加工不净物的机器?请用你自己的体会进 行说明。
- 3. 假如你去过尸陀林,当时有什么感受?如果你没去过尸陀林,那通过什么方式让自己对身体不净产生定解?

以推理决定身体是不清净的,分三个方面。第一 是以因和果来观察,这也分为两种,首先是"真实宣 说"。

昨天已经讲了,世间上最脏的应该是不净粪,而不净粪的来源就是身体,所以从因的角度来观察,身体没有什么可贪的。那么今天从果方面来讲,身体也是不清净的,因为它是不净物中所产生的果。

## 若谓厌不净, 垢种所孕育, 秽处所出生, 何以搂入怀?

有些人特别讨厌不清净的东西,如果是这样的话,那么你所贪爱的人,身体是清净还是不清净?

众所周知,从最初的因来讲,人的身体是父精母血、精卵结合,由不净种子中孕育出来的;入胎之后,于住胎九个月间,在母亲的腹腔内,周围的环境不外

乎是污秽不堪的膀胱、大肠、小肠; 最后降生的地方, 也是从产门出来。从始至终, 不管是哪一个环节, 都 是又腥又臭, 没有丝毫的清净可言。

如果你学过一点生理知识,或者上过卫校及医学院,对人体的结构和组成部分,应该非常清楚。我们不是像莲花生大师那样化生,大多数都是胎生的,而胎中的来源去观察时,的确没有一点清净的部分。既然如此,你为什么要将不清净物形成的身体搂入怀中呢?

清朝的《欲海回狂》一书中,也通过几个方面,用教理阐述了人身不净:一切凡夫,皆从情欲生,是"种子"不净;本为精血和合,是"受生"不净;住腹中生藏之下、熟藏之上,是"居处"不净;在胎唯饮母血,是"所食"不净;足月之后,从阴道出,是"初生"不净;身内脓血,九窍常流,是"举体"不净。月称菩萨说:"此身从出胎,皆为不净性,无法令彼净,如同不净粪。"因而,无论从果方面或因方面来观察,整个身体没有一个干净的地方。

身体如此不净,那是不是要舍弃它呢?不能堕入这种极端。以前佛陀让很多比丘修不净观,后来有些比丘修得太好了,纷纷自杀或者杀他人,这种现象在《毗奈耶经》中也有。当然,也不能过于贪执身体,每天把时间和精力都用在打扮上。现在的世间人,尤其是稍微有点条件的年轻男女,时间基本上都花在这方面了。我们有些出家师父,年轻的时候是在家人,老了以后才出家,过去天天在装饰这个"不净粪",现在回过头一看,自己的修行一无所成,人生目标也

是一片空白,这完全是愚痴所导致的。如果从小就受到佛教的良好教育,可能也不至于变成这样。

所以,现在大家遇到这么好的机会,希望你们像 盲人抓住大象的尾巴一样,千万不要放弃。修行法中 有这样的教言,上师如意宝也经常讲,比如一个盲人 好不容易找到大象,如果丢失了,在茫茫的世间中, 再找到也很困难。同样,我们现在好不容易因缘聚合, 遇到了这么殊胜的佛法,假如对佛法不希求、生邪见、 随便舍弃,那是极为可惜的。

前段时间,有个美国留学的道友(我认识她很多年了),在我们这里听了一段时间的课,她觉得回到那里去没有多大意义,最后发愿将《入行论广解》全部译成英文。她说如果这样的话,自己活着有一点意义,否则一点意义都没有。当时我也开许了,假如真正能完成,还是对众生有一些利益。尽管我讲得不好,能也有胡说八道的地方,但也有很多圣者们的公案、能也有胡说八道的地方,但也有很多圣者们的公案、公认的。前不久,一位韩国的法师,将《入行论广释》全部译成了韩文,虽然我也看不懂,但还是比较随喜。不管怎么样,有一本书的话,对部分人可能有些许利益。其实《入行论》的教理是不分民族的,无论你是美国人、韩国人,一说到人的身体不干净,谁都不得不承认。

如今很多人一直在研究人体,但他们的研究角度,与我们这里的完全不同。有些解剖学的老师,天 天在学生面前说:"人体特别不干净,肚子剖开以后, 里面是什么什么成分……"但讲完了以后,自己仍继 续化妆打扮。既然明知道人身这么不净,何必如此徒 劳无益呢?

有时候看来,这些行为非常可笑,但是天底下的 芸芸众生,都被愚痴颠倒的邪见蒙蔽着,有几个明白 这些道理呢?现在很多其他宗教,在提倡慈善事业、 赞扬高尚人格等方面,做得相当不错,但在用教理抉 择万法实相方面,这种窍诀比较少。世间上的书就更 不用提了,你们很多人也受过高等教育,哪个高等学 校有如此甚深的窍诀?即便是举世公认的宗教典籍、 古代文献,恐怕也找不到这样殊胜的教言。

所以,大家遇到这些教言之后,尽量不要放弃。 现在的学习条件比较方便,我用你们的语言来传法, 虽然表达能力非常差,但大概的意思应该能说出来。 你们依照这个来理解的话,以前不知道的一些佛教观 念,现在会有重新的认识,这对你们学佛应该有帮助。

下面用比喻对人身的本体进行剖析: 粪便所生蛆, 虽小尚不欲,

云何汝反欲, 垢生不净躯?

粪便中长出来的蛆虫,虽然很小很小,但你也不愿去触碰它,那为什么反而特别贪爱不净胎中所生、 本体恶露不净的躯体呢?

厕所里的蛆虫尽管很小,但谁也不愿意去碰它,如果一大盆食物中,出现了一条蛆虫,人们就会很恶心,马上将食物倒掉。记得我在读书的时候,有个同学吃饭时,在碗里发现一只小虫,然后辗转相告,所有的学生全都不吃饭了,在那儿集体罢课。厨师们气

得不得了:"这么好吃的东西,就一个小小的虫,凭什么不吃了?你们的嘴巴里面灰灰红地倒!"嘴巴里面灰灰红地倒,"嘴巴里面灰灰红地倒,是藏地骂人的一种方法,意思是往你嘴里倒红色的灰,那个厨师的汉语不太好,说话总是顺序颠倒,惹得大家经常笑他。当时他特别不高兴,但不高兴也没办法,全学校的人都出来了。

不要说在碗里面,听说几个年轻人到一个地方去,那里是非常殊胜的地方,但他们去厕所时,发现里里外外都是蛆虫,那些虫也特别长,一想起来就恶心呕吐,饭都吃不下去,于是当天就离开了。讨厌蛆虫是常人都有的习惯,然而回过头来看我们自己,人比小蛆虫更严重,人是白白胖胖的大蛆虫!

有些人可能想:"虽然我们出生的来源不清净,但从母胎里出来后,体表的血污已洗掉了,并且涂抹了很多香脂,应该是比较干净的。"如果这样认为的话,那么反过来说,我们从厕所里捞上一条蛆虫,把它用清水洗干净,然后喷上香水,这样以后,你愿不愿意接触它?

现在的人特别喜欢吃一些虫,但是吃厕所里的蛆虫,好像没有听说过。以后可能会有的,因为人什么都敢吃,也许会把粪便里的蛆虫,洗得干干净净的,盛在精致的盘子里,津津有味地品尝着,到时候不知道是什么感觉?

粪坑里长出来的蛆虫,人们对它充满厌恶,但实际上人的自身也是如此,只不过相比之下,蛆虫只是小小的不净虫,而人却是大大的不净虫。《中观四百论》云:"于彼不净虫,愚故生骄傲。"人是不清净的

一只虫,因为特别愚痴,才认为自己非常干净,整天对着镜子打扮,觉得世界上自己最好看。有些年轻人看见自己的皮肤后心满意足:"我如是的漂亮、如是的美啊!夏天的鲜花不算很美,天上的月亮也不算很美,整个世间上,我才是最美的。"其实你不知道自己体内多么脏,就跟厕所里的蛆虫一样,肚子里全部是不净粪。你的来源不清净,身体里出来的东西也不清净,从果方面、因方面、本体方面来观察,人完全是一个臭皮囊。

以前嘎西美男<sup>10</sup>遇到一个人非人美女时,美女一见到他,立即就被其相好端严所吸引。为了引诱他,她假装说其他的人非人美女看上了他,让她来转达爱意。嘎西美男因前世修持之串习,对美女、王位等毫无贪执。(不像现在人一样,疯狂地追求自己所爱的对境。)他问:"这位美女与你相比,是比你更漂亮,还是与你一样?"美女答道:"当然比我更漂亮,天人见了她都会生贪心,要不要给你介绍呢?"他平静地回答:"不论你或那位美女,所拥有的美色均会瞬间消失。而且众生的躯体,无一不是储藏不净物的臭皮囊。若贪执于它,将来必定会受无量痛苦。"通过这三种原因教诚之后,美女也顿然熄灭了贪心欲火。

有些人的贪欲可能非常非常大,但是依靠一些教言,应该是可以对治的。其实现在的环境非常不好, 人们把贪欲作为赞叹的对境,有些人本来对感情不是 特别执著,但在身不由己的情况下,被迫要受这种教

<sup>10</sup> 嘎西美男: 释尊的因地, 为一国王之太子。

育。前段时间,有位居士在电话里哭诉:"我原本过着非常清净的生活,一辈子就是想好好修行,除此之外没有什么追求。但是母亲天天逼我,说你马上 30岁了,这么大的年龄,为什么不去寻找工作?"(师言:这个工作是什么工作<sup>11</sup>,知道吗?)所以,现在很多人在无奈的情况下,不得不希求一些贪爱对境,在这种环境和氛围下,他们善良纯洁的心,要保护下来也有一定的困难。

如今世间人对感情特别执著,好像已经步入了疯狂境地,他们的有些语言,在我们修行人看来太没有意义,但他们却习以为常了。什么"天若有情天亦老",哪会有这样的情况? 无为法本来无有生老病死的现象,难道它也像你一样整天执著对境吗? 世间人的这些论调,若凭借诸佛菩萨的智慧来观察,真的非常可怜!

## 卯二、呵责贪彼;

汝自不净身,非仅不轻弃,反因贪不净,图彼臭皮囊。

明知自己身体不净,却不但不轻视、厌弃,反而欲求别人的臭皮囊,这是何等愚痴啊!

了解自己的身体结构,然后通达世间的万法规律,这无疑是智者的选择。可是现在大多数人,根本不知道身体是什么物质组成的,整天追求所谓的美丽、干净、纯洁,一直不嫌弃自己的身体。本来一个臭皮囊就足够了,但他仍觉得不满足,还要孜孜不倦

<sup>11</sup> 指找对象。

地贪求其他的臭皮囊, 这是非常不合理的。

这些道理虽然比较容易理解,不像胜义空性、心性光明那么难懂,但如果没有佛教的教言,很多人都不了解整天拖着的这个身体。有些人自己的身体如是不干净,可一点厌离心都没有,别人的身体也照样不干净,还要不择手段地去希求,实在是愚痴至极!

尤其在诸佛菩萨等圣者的眼里,见到人道众生之间的贪爱,会感到很可笑、也很可怜,就像我们人看旁生作不净行、互相追求一样,觉得这些行为引人怜悯。1993年法王在美国旧金山时,我们去了一个动物园,动物园里有一个大水池,池中有很多怪模怪样的癞蛤蟆,看起来很恶心,就像一个个大肉团,然而它们在水池中,还自由自在地追逐、交合、寻欢作乐。在它们的境界中,似乎世界上唯有自己的对象最美妙,最值得贪爱。同样,人对异性的贪恋不舍,在天人、仙人及不净观的修行人看来,也是非常可笑、可怜。

平时大家应该以这些教言来对照自己,否则很多 人在贪欲的粪坑里始终爬不出来。龙猛菩萨说:"如 于自或他,粪便皆厌恶,自他不净身,为何不生厌?" 无论是自己还是他人的粪便洒在地上,大家都不愿意 接触,觉得非常恶心,同样,自他的身体都是如此不 净,为什么不生厌恶心呢?

然而,因无始以来的强烈串习,有些人明明知道 这个道理,却在对境现前时,无法克制自己的贪欲, 陷入了疯狂贪爱的欲望坑中,难以自拔。有些人不仅 对活人的臭皮囊特别执著,对死人的身体也不放弃。 《释迦牟尼佛广传》中有个医生叫革夏巴,也是释尊的一个前世。有一次在某地方,有个女人在丈夫去世后,心生极大痛苦,她精神癫狂错乱,一天到晚抱着丈夫尸体倾诉,把尸体认作真正丈夫。久而久之,尸体腐烂只剩一副骨架,但她依然对它珍爱异常:白天用鲜花装饰骨架;晚上抱着骨架,睡在尸陀林里面。(当我看到这个公案时,眼泪自然而然流下来了。)

華夏巴了知女人境况后,生起强烈的悲心,到处寻找她,后来发现她在河边,正给"丈夫"洗脸。華夏巴顺手在尸陀林捡起一具女尸,扛起它就来到那里。華夏巴故意一见她就跑,女人问他为什么跑,革夏巴说:"我妻子非常漂亮,如果她看见你的丈夫,我害怕他们俩一起跑了。"女人安慰道:"我丈夫人品很好,不会爱上其他女人,你可以放心和我们在一起。"華夏巴就答应了。后来女人入睡时,華夏巴帮两副骨架以绳子捆在一起,好像两个骨架互相拥抱的样子,然后扔进河中,同时大声惊叫:"你丈夫将我妻子拐走了!"女人醒来后,确实见到骨架紧紧相拥,被急流冲走。他们边叫边哭,追了一段时间,结果没有追上。

革夏巴回来就开始算账:"你还说你丈夫不喜欢 其他女人,没想到他竟将我最可爱的妻子拐走,我现 在什么都没有了,你马上赔我的妻子,否则我用大石 头砸死你。"女人战战兢兢,跪在他脚下顶礼忏悔, 求他不要杀自己。革夏巴立即抓住机会,开导她舍弃 抱丈夫尸身的恶念,一切均无常,众生都会死,贪执 亲友只会引生痛苦,并致人堕落,希望她能从情欲中 清醒过来。说完后,女人如梦初醒,心态当下恢复正常。

我以前见过一个人,她丈夫去世十几年了,但仍把丈夫当年给的定情信物贴身戴着,有时间就看一看、哭一哭,算是一种加持物。但这种加持不是三宝的加持,而是贪心的加持。听说西方有些人的爱人死了以后,把尸体用冰箱保存起来,现在中国也有各种情况,比如把头发全部存起来,衣服作为自己一生的加持物。其实用智慧来观察的话,两个人在一起,只是暂时的因缘聚合,到了一定的时候,谁都帮不了谁,如果放下这些执著,自己修行才能成功,很多痛苦也容易解决。

现在在家人的痛苦,大多数是来自贪心,也有一部分来自嗔心,如果国际上去调查统计,70%可能源于男女感情和家庭不和,跟贪执身体有着密切关系。而大慈大悲的佛陀,不仅对身体的剖析圆满究竟,对心理方面,也说所有的烦恼包括在贪嗔痴当中,其中贪心是最根本的。

#### 寅二、叱作用决定不净;

宜人冰片等,米饭或蔬菜,食已复排出,大地亦染污。

从作用上来讲,人体也是不清净的。怎么不清净呢?无论是宜人的冰片、红花等香料,还是可口美味的米饭、蔬菜和水果,吃进身体之后,经过火大的腐烂作用,精华部分被身体吸收,而无法吸收的糟粕,则变成粪便排泄出来。这样的不净粪不管洒在哪里,

整个地方都被熏臭染污了。你是美女也好、俊男也好,倘若拉肚子,在院子里到处染上不净粪,最后连自己都不愿意呆在那里,一定要搬出去。

我们的身体,完全是加工不净物的机器。如果这个身体很清净,那么食物经过它以后,应该变得更鲜美,但事实恰恰相反,即使是再干净、再好吃的东西,一旦经过身体的加工,颜色、形状和本质彻底改头换面,完全变成了臭不可闻的不净物。这是什么原因呢?就是因为身体具有不净性。

月称论师云:"若人无过失,世人应贪彼,以身有过故,智者远离彼。"倘若身体没有过失,我们没必要这样呵责,应该可以尽情地贪执,然正因为身体有诸多过患,有智慧的人,务必要摆脱贪身的迷网束缚。否则,这种过患相当大,完全超过了怨敌的危害,龙猛菩萨在《大智度论》中说:"执剑向敌,是犹可胜。女贼害人,是不可禁。"面对手持宝剑的敌人,英雄好汉可以胜伏,而面对楚楚动人的美女,很多人都无力抵挡,只有在她面前乖乖投降,在她的脚下任由践踏。

有些论典中说,具有八功德的恒河水,当它流入 大海,与海水相融时,原来甘甜的味道马上变成又成 又苦。同样,任何一种清净的食物,若进入身体,即 会变成不净,由此可知,身体绝无洁净性存在。《宝 蕴经》中也说,黑色的炭再怎么洗,也不可能变成白 色,同理,如同不净粪般的身体,再怎么沐浴擦拭, 永远也不可能变为清净的物质。

对于身体的本质,通过学习这部论典,大家应该

有重新的认识。以前很多人跟我讲: "其他什么事情 我都放得下,唯有感情放不下。" 其实,放不下就是 因为你的执著,而执著的原因是认为对方好看。好看 的人在身边呆一会儿,自己也好像很快乐,如果不好 看的人呆在身边,自己就觉得特别苦恼。这跟习气有 不可分割的关系,若能了解对境的本质,虽不一定能 立即消除贪心,可是逐渐逐渐,还是会有不可思议的 效果。

现在不管是藏传佛教、南传佛教,成千上万的出家人,住在寂静的山里或者寺院中,虽然没有人陪伴,也能克制自己的烦恼。而世间上的有些人,不要说长期没有所爱的对境,就算只有短短的一两年,他也是度日如年、非常难受。原因是什么呢?就是没有认识贪欲的本性,所以跟潮流随顺附和,不得不受痛苦煎熬。

总而言之,就像火的作用是燃烧事物一样,而身体的作用,就是将清净的东西变成不清净。

#### 寅三、以比喻决定不净;

垢身浊如此, 亲见若复疑, 应观寒尸林, 腐身不净景。

通过因、果、本体、作用等方面的分析,身体的 污浊是显而易见的,只要是正常人,对人体的不净, 确实可以现量了知。所以,在某些地方宣讲女人身体 不净时,女人根本没有理由反抗。

虽然这里的角度不同, 剖析的主要是女人身体, 但佛经中并没有说男人全部是用清净的冰片做的,因 此,你们女众在学习或辅导时,完全可以把"女人"换成"男人"。不然有些道友在考试时,不愿意说"女人"两个字,只是说"可爱的对境"、"不可爱的对境",这样倒也可以,但你们按自己的角度,把里面的内容换成男人,这是佛陀也开许的。

通过上述分析观察,不管是自己的身体、他人的身体,确实是不清净的。如果有人仍有怀疑,觉得:"虽然佛陀这样说,理论上也过得去,但我喜欢的人的身体,应该有一部分干净的地方吧?"这样想的话,那建议你去尸陀林看看。

在座的道友不知道有没有这种怀疑,如果有,明 天也好、后天也好,应该去一下尸陀林,学院里几乎 每天有十来具尸体,基本上从不间断,你们去的话, 对人体应该会有新的认识。到了那里以后,也不要远 远地看,应该勇往直前,天葬师在那里砍,你就站在 旁边一直看。有些人不敢接近,一直捂着鼻子,躲得 远远的,但回去后却对人贪执得不得了,这是不合理 的。那个时候你越近越好,有胆量的话,拥抱也是最 好不过的。

藏传佛教和南传佛教,修不净观的环境相当不错。泰国、缅甸等国家中,在一些山洞里、岩石旁,或者寂静的寺院里、森林中,陈列着许多新旧不一的骨架、尸体。很多人每天都去那里观修,他们的观修,不像有些人观光旅游一样,而是依照佛教的九种观想方法,或不净观的各种窍诀。因此,你们去尸陀林的时候,也不要用好奇心来看,不然对修行没有什么帮助。

现在很多医生整天给病人做手术,整天都是接触人体,但在他们看来,人体只是工作的对象,下班后照样追求异性,对自己的贪心一点都没有克制作用。不应该这样!应该把所认识的知识用在自己身上,看对境到底该不该贪。如果从小就有这样的培养,很多人的贪心也不至于像现在一样极度疯狂,可是正因为缺少这方面教育,现在的年轻人变成了什么样子,大家应该心中有数。

《佛的 100 个哲理故事》中有一个公案说,某地有一位长者,他儿子娶了一个相貌出众的妻子,简直挑不出一点缺陷,儿子与她整日形影不离,宁死也不愿离开半步。多年后,长者在邻国找到一宗生意,让儿子去那里做买卖。儿子特别不情愿,一直发牢骚,但也不得不离开妻子,垂头丧气地前往邻国。他不论走到哪里,脑海中都是妻子的身影,于是匆匆做完生意,立即赶回家去。

一踏进家门,没有见到妻子,他就问:"我妻子在哪儿?"下人说:"她已搬到侧房去了。"原来,妻子自丈夫离家后,思念成疾,全身长疮,流脓不止。家人都不愿意见到她,她只好独自睡在侧房,身边围着一大群苍蝇。他忙跑去一看,美丽的妻子竟然全身浮肿、变色,面目丑陋,惨不忍睹,以往的恩爱和欲情,一下子凉了下来。刹那间,他感悟到了世间的无常。

有些人也是一看别人的美色退失,就再也不愿意 见到了,但由于没有断除执著,即使懂得一些教言, 贪心还是难以对治。所以,大家平时要祈祷上师三宝, 以生起不贪著对境的正见,有了这种正见,对什么对境都不会有任何贪求。这样一来,作为出家人,一生中守持净戒不会出现违缘;作为在家人,自己的生活也会过得很清净。

当然,我并不要求在家居士对自己的妻子或丈夫 生起厌离心,马上离婚,这是我不提倡的。但是佛陀 所说的人体不净,大家一定要有重新认识,否则,很 多人为了贪求美色,造下很多很多恶业,假如即生中 不烧毁贪爱的种子,来世不一定有机会了。因此,大 家遇到这么殊胜的大乘佛法,应该在阿赖耶上种下摧 毁贪欲的善根,这对每个修行人来讲至关重要!

## 第一百二十五者课

#### 思考题

- 1. 修安忍的果报是感得来世相貌庄严,令人见而生喜,这与破除对身体的贪执相违吗?为什么?
- 2. 了解身体的不净后,为什么不能彻底根除贪心?怎样才能根除?对此你有哪些体会?
- 3. 请具体分析身体与香味的关系,以破除因香味而贪爱异性身体的执著。
- 4. 明白身体的本性之后, 你怎样做才不至于堕入两边?

# 今天接着剖析所贪对境的身体不清净: 皮表迸裂尸,见者生大畏, 知已复何能,好色生欢喜?

前面也讲了,通过几方面的观察,身体全是不清净的物质组成,如果对此仍有怀疑,那可以到尸陀林去看看。然而有些人虽然去了尸陀林,看见了死人的身体,结果不但没有对治贪心,反而生起了更强烈的贪心,那应该怎么办呢?

作者回答说:去了尸陀林以后,光是外表上看一看不行,一定要让天葬师把身体划开。否则,有些尸体依靠装饰化妆,也不见得那么恶心,但是真正剖开身体,让内脏流出来后,身体里除了尿屎、脓血、脂肪、黄水等以外,找不到一丝一毫清净的东西。这样一来,你定会生起强烈的厌恶、怖畏之心,觉得人身

没有什么可贪执的。

佛经中说,身体的初因不清净,是父母的不净种子形成;后因也不清净,依靠饮食而得到各种不清净肢分。因此,身体完全是不清净的,了解到它的真相以后,怎么会对美色产生贪欲之心呢?

有些人可能想:"佛经中说,诸佛菩萨在众生面前显为庄严之人,所以对别人的身体生欢喜心,过失不是那么大吧?"昨前天也有位道友给我打电话说: "人的身体不好看,我觉得这种说法不对。修安忍波罗蜜多的果报,不是相貌端严吗?为什么不能喜欢美色?"

其实"喜欢"跟"贪执"还是有一定的差别。如果去"贪执",依靠贪心会造很多恶业,其他烦恼也随之而生,最后让自己堕入三恶趣。而仅仅是对诸佛菩萨或众生有"欢喜"心,也没什么不对的。佛经有关公案中说,佛菩萨的化现,除了极个别以外,一般都显为庄严的身相,这也是非常合理的。但是在这里,作者主要是破除众生无始以来的贪执。如龙猛菩萨云:"内腐外皮包,烂尸此自性,显现极丑恶,如何未曾见?"人的体内腐臭不堪,外表用一层薄皮包裹着,显现上极为丑恶,可是很多人并不了解这一真相。

大多数人对外在的美丽很着迷,岂不知美丽的心灵比美丽的相貌更重要。三国时期的诸葛亮,相貌堂堂、潇洒倜傥,而他娶的妻子特别丑。他妻子姓黄,未出嫁时叫"黄阿丑",但她相貌虽丑,心地却极为善良,知书达理、性格豪爽,辅助丈夫成就一番大业。两人终成百年之好,传为千古佳话。

然而现在的人们,不断贪执外表的美色,媒体上也尽是宣传如何保养皮肤,对内在的品德与智慧毫不关心。很多人一直接受这种教育,认为贪著美色理所当然,于是人格沦丧的现象,在世间上层出不穷,将来的趋势可能更为可怕。

福建省一位姓林的县委书记,先后和 22 个女人 长期保持不正当的关系。看着自己在这群女人之间游 刃有余,没有谁为此争风吃醋,他心中很是得意,遂 于一星级宾馆中举办"群芳会",让 22 位身着华服、 美丽妖娆的女人,在包房里彼此见面。席间他还宣布: 今后每隔一年就举行一次群芳会……<sup>12</sup>

还有一个姓金的贪官,在很多人面前毫无惭愧地说:"像我这种级别的领导干部,谁没有几个情人?这不仅是生理的需要,更是身份的象征,否则,别人会打心眼里瞧不起你。"如今,世人都认为美色值得追求,永无止境地乐此不疲,然而"多行不义必自毙",最后达到无可救药的境地时,想后悔也来不及了。

对异性的贪心难以克制,不仅是在家人,甚至出家人当中也存在这种问题。但以理论去详细观察时, 人的肉不能吃,血不能喝,外表再怎么美,里面也没有可贪的精华。莲花、明月等事物,尚且没有不净的部分,可是我们所贪爱的对境到底如何,望大家再三观察。

以前我们上学校时,老师从来没有讲过这方面的知识,现在学了大乘佛教以后,终于认清了这一实相。

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> 并以 30 万设"年度佳丽奖",奖给当年最让自己满意的女人。他的这一荒唐建议,竟然赢得了众情人的热烈掌声。

当然,佛教并不是蔑视美人的身体,只是原原本本将身体真相解释得非常透彻、非常圆满,对此,任何智者也无力反驳,所以佛法并不是以教条的方式强加于人。

我们知道了身体的不净后,能否彻底断除贪心呢?从究竟来讲,有一定的困难,因此《入中论》说不净观是颠倒作意<sup>13</sup>,原因也在于此。其实最有效的办法,就是认识心的本性,依靠上师的窍诀,通达所有的烦恼和分别念,全是无明愚痴幻变的,若能如此,一切执著均会迎刃而解。如果做不到,那么依靠本论的剖析,过去特别爱打扮的人,这方面的执著也会减轻。这一点,从某些道友的行为上也能表现出来。

丑三(破彼清净相)分三;一、心他功德贪身不合理;二、身体牵性不应贪执;三、喜彼不应理。 寅一、心他功德贪身不合理;

如果说:"尽管身体的内在臭恶不堪,但是经过 妙香的薰染,身上会散发微妙的香气,贪执身体有什 么不合理的?"

涂身微妙香,旃檀非她身,何以因异香,贪著她身躯?

若在身体上涂抹妙香,如旃檀香、沉香、麝香,或者法国香水、茉莉花香水等,(男人可能不会涂吧?好多人说有有有。很香是吧?不说话了。)女人涂在身上,男人也涂在身上,这种扑鼻的芳香,闻起来很惬意宜人。但实际上去观察,香水并不是真正的身体,身体是血

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 修不净观而见恶露之识,只是压制粗大贪欲心的强力观修法,不仅胜义中不成立,连真世俗中也不成立,因而是一种颠倒作意。

肉、骨架等物质组成, 而香水是另外一种物质, 既然如此, 为何因不相干的香气而贪著异性的身体呢?

有些人特别贪著女人,一闻到她身上有香味,贪欲心马上就会被引发。所以,很多女人为了博得男人的爱,拼命在身上酒好多斤香水。前面也讲过,香妃的身体有香味,但也有人说,她的香味不是俱生的,而是后天常使用具有妙香的药,食用具有芳香的食物,在香水里经常沐浴,通过种种的造作,身体才发出奇特妙香。"香妃墓"好像在新疆,到了那里以后,很多人都说:"我们这个地方有香妃墓,虽然那里埋了七十多个人,但乾隆皇帝的妃子是最香的,至今她的香味还在飘荡着。"但她真正的尸体有没有埋在那里也不知道,据说在河北这边,也有一个"香妃墓"。但不管怎么样,从古代的历史来看,人们对香味还是特别重视。

龙猛菩萨的传记中,也有关于香味的故事:有一次,龙猛菩萨给大众讲经说法,闻法行列有两位年轻人。令人惊奇的是,在他们周围,弥漫着一股浓郁而沁人心脾的芬芳,但到了龙猛菩萨面前,可能因龙猛菩萨的威力或是加持吧,香味忽然消失。龙猛菩萨问其原委,两人回答道:"我们是龙王的儿子,来到人间就要用果协喀檀香<sup>14</sup>护身。"龙猛菩萨说:"能给我一些这种檀香吗?"龙子道:"待我们请示父王之后,才能答复您。"

随后,二位龙子返回龙宫向龙王禀报。龙王说:

<sup>14</sup> 果协喀檀香:马拉雅山所产的一种白旃檀。

"如果龙猛菩萨能来龙宫传法,我们将予以供奉,不来就不给。"(现在有些人也是这样:"上师您到我们这里来的话,我可以供养;不能来的话,那我就有别的发心。")得知龙王的条件之后,龙猛菩萨考虑了一下,一方面需要这种檀香,另一方面也可给龙宫的龙族培植善根,及迎请《般若十万颂》等诸多经典,于是他应邀前往龙宫。

一个人身上若有香味,别人在旁边闻到时,也会觉得:"啊,这个人好香啊!"前段时间我过路时,一个人擦肩而过,这个人特别香,最后我也不得不停下脚步,往后看了一眼。所以,身上喷太多香水的话,还是给大家带来一种"快乐"。

记得我原来读书时,有一天上美术课,有个女孩子特别调皮,整天跟社会上不三不四的人跑到外面去玩。当天到了中间的时候,她就敲门进来,进来以后身上特别香,全班的同学都闻到了,大家都"哇,好香哦",她的座位在后面,同学们纷纷往后看。老师说:"今天非常感谢某某同学,给我们带来如是的芳香。好!同学们,不要看了,还是继续上课吧。"过了二十年,那天我们同学聚会时,大家在讲很多事情,她就开始摸自己的头发。当时我就想:"她这么爱漂亮,是不是还在继续涂香水啊?"

现在许多人喜欢涂香水, 贪心炽盛的异性闻到后, 就想入非非、心猿意马。其实有头脑的人可用智慧进行观察: 身体和香味是一体还是他体? 如果是一体, 那每个人不用买香水了, 只要身体存在, 就会自然发出芳香, 但这是不可能的, 因此肯定是他体。既

然是他体,身体和香味是截然不同的两种物质,为什么因喜欢香味而贪爱身体呢?你既然如此喜欢檀香、沉香等香味,那将它涂在蛆虫、猪、狗等身上,你为什么不生贪心?这是什么样的执著在作怪啊?所以,大家应该经常反思、经常观察。很多人平时的耽著,完全是颠倒的分别念,可怜的是,到目前为止,很多人还没有意识到。

### 身味若本臭,不贪岂非善? 贪俗无聊辈,为何身涂香?

从因、果、本体等方面剖析后,身体非常肮脏、 臭恶不堪,不贪恋它就不会有嫉妒心、傲慢心、嗔恨 心,这是最好不过的。现在家庭不和的来源,大多是 因为贪心强烈,自然也就带来了其他烦恼。

现在很多人特别耽著身体,每天除了打扮以外,别无目的,如果你天天如此这般,那么死了以后,很可能堕落为恶趣众生。以前萨巴施主的妻子长得十分漂亮,她与其他商人一起去大海取宝时,命绝身亡。死后因贪执自己肉身的美色,而转生为一条蛇,在她尸体的口鼻中钻来钻去,不愿意离开。这是目犍连尊者亲眼所见,佛经中也有详细记载。还有些女人特别爱打扮,天天想着自己的身体,来世则会变成飞蛾,一见到美丽的灯火,就拼了命地扑过去。

那些无聊的庸俗之辈,整天为了打扮身体,花了 无数的精力、财力、人力,有没有这个必要啊?当然, 我也并不是说,学习大乘佛法后,什么个人卫生都不 用搞。应该如何掌握分寸? 戒律里有明确规定,自己 也不能太过分了。

从医学角度来讲,很多化妆品对人体有害,所以那些喜欢化妆的人,没化妆就特别难看,面容异常恐怖。听说宋美龄也特别爱化妆,美国的陈香美女士,赞叹她是智慧与才华双全的人,但听她的侍者说,她从成年到死亡<sup>15</sup>,从来没有间断过化妆,不化妆的话,她就像魔女一样难看,而且她平时必须要化浓妆。

现在有些女人也是如此,整天就像要表演节目一样,在脸上画得五颜六色,自己也是特别累。与其这样,还不如拿这些钱去做有意义的事,譬如帮助可怜众生、上供下施、放生、作功德,把这些时间用于修学佛法、观想人身难得等方面。可是,现在有成千上万的迷惑者,根本不知自己的方向。

当然,学习了本论之后,也没必要特别厌弃自己的身体,从此再也不洗脸刷牙,这样太过偏激了,但也不要像以前那样特别执著。有些老修行人为什么现在特别笨?因为自己在年轻时,没有把时间用来学习、思维佛法的真理,完全浪费在一些无聊的事情上了,现在醒过来,恐怕也已经迟了。所以有智慧的人,应通过智慧来作如理抉择。

我也不要求你们把化妆品全部扔在尸陀林或者厕所里,你要化妆的话,也可以相应做一点。但如果以前你化妆两个小时,现在能不能减到一小时?这也算是闻法起到一点作用,否则,最后自己也会迷失方向的。

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> 她死于 2003 年,享年 106 岁。

了解佛法相当重要,现在很多人在这方面非常欠缺,这样一来,自己活在世上相当痛苦,别人也因为你而趋入邪道,极其可怜,所以大家理应引起重视。

# 若香属旃檀,身出乃异味,何以因异香,贪爱女身躯?

妙香来自于旃檀,身体的味道与此完全不同,何 必为了不相干的香气,而贪爱女人的身躯呢?

譬如,猫对酥油很喜欢,而不愿意吃无油的饭团。若将酥油抹在它鼻子上,然后再放上无油的食物,猫即会傻乎乎地认为这是很可口的油饭,于是津津有味地吞食。同样,有些人虽然不喜欢遍体不净的身体,然而通过香水、花鬘打扮之后,即认为这是清净可爱的身体,由此而生贪著,这实际上如同傻猫一样非常愚痴。月称论师也说:"愚人极贪著,香花鬘所饰,污秽不净身。"

可是对这一点,很多人根本不知道。尤其在当今社会中,一打开电视,大多数广告都是化妆品,或怎么样让头发飘。那天我跟一个人说:"现在的电视没什么可看的,除了宣传牙膏、洗发水以外,对今生来世没有任何教育意义。"在泰国、斯里兰卡等国家,打开电视以后,主持人首先向佛顶礼,顶礼之后经常出现人体不清净、不应该贪执的佛教内容,小孩从小就有这方面观念。而在我们这里,整天都是宣传皮肤光滑、牙齿洁白,这能给观众带来什么利益呢?有时候我确实觉得,现在已成了疯狂世界。

《四百论广释》中说,以前有个婆罗门夜观星相

后,告诉国王几天后要下一场雨,如果喝了雨水,肯定会精神疯癫。几天后果然降下暴雨,整个国家的人都因此而发疯,只有国王记住婆罗门的预言,没有喝雨水,因而保持正常。但是,他的臣民见国王与他们不一样,便纷纷指责国王是疯子。在众人呵毁下,国王最后不得不喝了雨水,真的变成了疯子。同样,我们极少数人认为人体不清净,不应该贪执,大家都会觉得"这个人发疯了",最后在公众的压力下,我们佛教徒也不得不"发疯"。

在世间上,最鲜艳的蛇往往是毒蛇,最绚丽的蘑菇常常是毒蕈,最美丽的女人大多是祸水。所以,一切表面美好的东西,我们不要为之迷惑,要透过现象看本质。根登群佩也说过:"若详细观察,世上的一切所为都是痛苦的事,能熄灭其因的唯有佛法。只要深深地思维,定能感受到其中滋味。"

遗憾的是,现在很多人不学佛,他们不但自己不学,见到别人去接触,马上站起来强烈反对,说这是封建迷信。在这样的氛围中,真正了解人身的人还是非常少。

要知道,人身跟不净粪没什么差别,龙猛菩萨说: "粪团虽色美,崭新及形妙,于彼不应贪,女色亦如 是。"对于厕所里的不净粪,即使赞叹它的颜色很美、 形状不错、味道新鲜,也不会有人愿意贪执,同样, 人的身体也是如此。不过听说在日本个别地方,有些 人特别爱吃不净粪,尤其是小孩的不净粪,认为对身 体极有营养,有些书里一直打广告。现在社会真的不 知道是什么样子,好像头不是头、尾巴不是尾巴! 其实人的身体涂上香水后,有一种"挂羊头卖狗肉"的感觉。外面是香水,里面全是不净物,这是不是迷惑很多人呢?但大多数人非常愚痴,觉得所贪的对境特别香,于是殚精竭虑去追求。

### 寅二、身体奉性不应贪执;

长发污修爪,黄牙泥臭味,皆令人怖畏,躯体自本性,如伤己利刃,何故勤擦拭?

假若对身体的本来面目丝毫不做修改,任其自然生长,那就会变成蓬散脏乱的长发、又长又尖的指甲。不过现在人觉得指甲越长越好,在外面的城市里,有些人的十个指甲,就像演魔女一样长长的,有些人只是小指的指甲特别特别长,以后跟丈夫吵架时,抓胸口可能很不错……开玩笑!也许说到某些人了,很抱歉,对不起啊,我真的害怕得罪很多人。

如果对身体不作任何装饰,披头散发、蓬头垢面,确实特别难看。有时候我们在路上看见一些精神不正常的人,身上没有衣服,全身粘满泥垢,头发也是乱乱的,在垃圾桶里捡东西吃,看了以后特别可怕。其实也没什么可怕的,只不过他这几天没洗脸、没洗澡而已,荣获世界冠军的那些美女,倘若一两年中不加装饰,身上也不穿衣服,也会变成这幅模样,到时候谁还会对之生贪心呢?

身体的本性若是清净,即使长期没有清洗打扮, 也应该依然美丽动人。但实际上并不是这样,不管是 头发、指甲、牙齿,如果任其自然,过不了多久,那 种臭味会令人闻而生畏,谁都不敢靠近。 中国古代的美女,纵然能沉鱼、落雁、闭月、羞花,其身体的本性也是如此可怖。以前西施在河边浣沙时,鱼儿看到她的美貌后,羞愧得沉入水底;王昭君出塞的途中,拨动琵琶,倾诉离乡之情,天上的大雁见此情景,竟忘了扇翅膀而跌落在地上;三国的貂蝉,晚上在花园拜月时,月亮见其倾国倾城的容貌后,不好意思地躲到云后去了;杨贵妃到花园赏花散心,牡丹花含羞地低下了头,后人赞她有"羞花"之貌。当然,这是诗学的夸张手法,其实她们也不一定特别好看。我们很多道友来的时候,前面的牦牛也是不好意思,跑了;老鼠见到后,也是马上躲了,以后我们也可以这样来修饰。(众笑)

此处还说,装饰打扮自身、涂香抹粉, 唯是伤害 自己的愚蠢举动。人们越是努力去做,就相当于将伤 害自己的武器磨得越锋利,这样的后果也就可想而 知。

明白上述之理后,我们怎样对待这个身体,完全掌握在自己手中。有寓言说,一个年轻人跟睿智的老人打赌,他手里握着一小雏鸟问:"既然你能洞悉一切,现在请告诉我,我手中的鸟是死是活?"年轻人认为他胜券在握,老人若说是活的,他手指轻轻一动,就把小鸟捏死;如果说是死的,他手心一张,小鸟就会飞走,不管怎么样,老人一定会输。没想到,老人微微一笑,说了一句话:"生命在你手中!"

同样,我们修行人选择什么样的道路,让人生过得有意义,也掌握在自己手中。以前上学时老师苦口婆心地讲,但还是要自己掌握自己的命运:愿意学习

的人,一生会得到不可言说的利益;而整天混日子的人,不可能有任何前途。

总而言之,大家对身体的本质需要了解,但也不能堕入极端,否则对家庭、生活都不利,我们应该过比较正常的生活,这样谁都能接受。现在的社会有一种疯狂的味道,大家不能同流合污,拼命去追求那种生活,而要以正知正念来摄持,尽量把时间和精力用于对今生来世有利的佛法方面!

## 第一百二十六者课

#### 思考题

- 1. "自迷痴狂徒,呜呼满天下",对这句话你有哪些感受?请以具体事例进行说明。
- 2. 为什么说死人的城市和活人的城市一样?明白这个道理后,对自己有什么帮助?
- 3. 从因方面而言,为什么不应该贪执异性?
- 4. 在家人没有清规戒律的约束,可以随意享受欲乐,为什么 作者说他们享用欲妙的机会很少?对此你有哪些体会?

# **寅三、春彼不应理**(对身体不应生欢喜心); 自迷痴狂徒,呜呼满天下!

作者看到世间上很多可怜人,饮用无明烦恼的毒水,陶醉其中不能醒悟,以致被实执、贪心等魔王控制着,全部都是精神癫狂者,从而发出了"呜呼"的悲叹。

众生以四颠倒——常乐我净而遭束缚,他们把无常执为常有、痛苦执为快乐、不净执为清净、无我执为有我。正如《中观四百论》所言,四颠倒一直迷惑着众生,使他们执迷不悟,不识万法真相。《四百论》云:"若识不正住,世说为癫狂,则住三有者,智谁说非狂?"心识不正常安住的话,世人称之为精神癫狂者,那么以颠倒实执而住于三有中的有情众生,智者谁不说他们精神有问题呢?

有些人认为这种说法太过分了,其实一点也不过 分,我们只要慢慢观察,就会发现自己的行为与真理 完全背道而驰,甚至很多人认为自己正常,而学习佛 法、认识真理的人不正常。唐朝有个牛头山智岩禅师, 他在家时多次出征打仗,屡立战功,后对整个轮回生 起厌离心,到寂静的地方出家修行。两个曾与禅师一 起从军的人,听说禅师隐居山中,便一同入山找他。 见面后,他们对禅师说:"莫非你是发疯了吗?怎么 到这个荒无人烟的地方来,过如此凄凉的生活?"禅 师平静地答道:"我的疯狂即将清醒,而你们的疯狂 正在发作,整日沉湎于声色中,贪图享受荣宠,陷入 生死轮回,你们如何自拔啊?"两人闻后似有感悟, 叹息着离去。

对于看破红尘的人,很多人觉得他们精神有问题,但如果用智慧来剖析,恐怕有问题的不是别人,正是他自己。修行人了悟到世间的迷乱颠倒,才彻底绝俗离世,无贪恣意而行,这种超胜行为与世人的疯狂迥然不同,如同济公和尚所说:"说我疯来我就疯,疯癫之病不相同。"藏传佛教中的华智仁波切,行持瑜伽禁行时,别人见他一动不动地躺在地上,以为他得了精神病,华智仁波切就对他们说:"你们不用害怕,我的这种'精神病'不会传染,即使在我的弟子中,除了纽西隆多以外,别人也是不会染上的。"

现在的社会中,若有人修行境界比较高,对家庭、 生活毫无兴趣,一心在寂静地方精进修行,大家就会 认为他不正常。你到大城市去以后,会看到他们希求 的是什么?最后得到的是什么?没有被四颠倒束缚 的人有多少?通过各方面分析,最后能完全了解到, 我们处于什么样的环境中。当今的物质特别发达,但 没有取舍智慧的话,很容易受到环境的染污。有些人 的心本来很纯洁,但在那种环境中呆久了以后,自己 都不知道方向在哪里。

这个偈颂,以前上师如意宝也引用过。当时我刚来学院一两年,一位印度的出家人到学院找法王辩论。那天黄昏,我们也在外面听着,那人觉得自己很有智慧,但跟法王辩论时,他说了好半天,法王一句话就推翻了,他没办法抬起头来。记得当时有一段是:"你认为我精神有问题吗?"法王说:"应该有吧。寂天菩萨不是说了嘛,自迷痴狂徒,呜呼满天下,天下众生的精神都有问题,难道你能找出一个例外吗?"他动一动嘴,不说话了。将近二十年了,那个时候学院只有一两百所房子……好,不说了!

# 寒林唯见骨, 意若生厌离, 岂乐活白骨, 充塞寒林城?

在尸陀林里,只是见到不动的骨架,就会使人害怕而心生厌离。汉地居士去往尸陀林的机会较少,但也能经常看到死人的尸体。每当看到这些尸体时,除了个别人以外,大家都觉得恶心可怕,希望尽快远离,不要接近。其实既然你害怕不动的骨架,那怎么会喜欢住在充满活动白骨的城市里呢?

大大小小的城镇、村落、都市中,有千千万万的 人密居在一起,从某一方面看,每个人就像起尸一样, 拖着令人生畏的尸体,与尸陀林里的身体相比,只是 暂时拥有心识而已。这样的身体,难道你不害怕吗?

索甲仁波切曾说,敦珠法王去法国时,首先看了繁华的城市,然后看了整齐的公墓园,当时敦珠法王说:"这里的死尸与活动尸体,都有很好的住处啊!"的确,这两者没有多大差别。有时候我们去尸陀林,觉得尸体秽垢不堪,特别生恐惧心。可是拥抱那些活尸时,很多人觉得理所当然、天经地义,实际上如果多加思维,二者除了是否有生命之外,本质上无有任何差别。

也许有些人一下子接受不了,这是可以理解的,但只要经过长期磨练,无疑会对此生起稳固的定解。从前在一个寺院中,有一座很出名的花岗石佛像,每天有很多人去膜拜它。而通往佛像的台阶,也是同样材质的花岗石做成的,每次人们都踩着这些台阶到佛像那里去。终于有一天,台阶们开始不服气了,于是对佛像说:"我们本是一座山的石头,凭什么你就受大家的敬仰,而我们却被踩在脚下?"佛像淡淡地说:"那是因为,你们只挨了四刀,即变成现在的样子,而我是经过了千刀万剐,才得到这个位置的。"由此,磨练的重要性可见一斑。

死人的城市和活人的城市,对有些初学者而言, 刚开始会认为二者不能相提并论。可是当他逐渐深入 佛法,在寂静地方禅修一段时间后,这种境界是完全 可以理解的。

所以说,学习佛法必须要努力,没有下一定工夫的话,要想得到感悟,恐怕是很困难的。如果你对人身越来越熟悉,即使没有很高的境界,贪心也会减弱

的。如龙树菩萨云:"汝若如是观,虽未成离欲,然 由欲渐薄,于女不起贪。"倘若你如是修不净观,对 女身不断地剖析,纵然凡夫人无法从根本上断除贪 欲,但对异性的贪心也会生不起来。

明白了这些教言后,大家一定要长期修行。现在有些人想得特别简单,只修了一天不净观,就想永远根除贪心。要知道,世间人搞企业,一两年都看不出来效果,必须经过很多年,世间法尚且如此,出世间法就更不用说了。

癸三 (观察因有害) 分二;一、略说;二、广说。 子一、略说;

> 复次女垢身,无酬不可得, 今生逐尘劳,彼世遭狱难。

如此污浊不堪的女人, 无有资本也是得不到的, 为了她要奔波积财, 即生中忙得团团转, 来世还要遭 受地狱、饿鬼、旁生等痛苦。

不管是什么人的身体,都是三十六种不净物组成,本质上没有可贪的地方,但由于无始以来的习气和恶劣环境的影响,很多人盲目地贪求异性,并为此付出极大的代价。

一个人要娶妻生子、组建家庭的话,没有经济来源,是不可能轻易成办的。有钱人为了美人入怀,不惜一掷千金,即使没有这么多钱,农村人要娶一个妻子,没有几万块也拿不下来,这是一个"大工程"。学院里的有些工人,为了给孩子创造一个家庭,日夜都在奔波劳碌,藏地和汉地基本上一样,想找妻子的

话,没有钱是万万不行的,就算最后找到了,开支也非常非常大。

尤其是当今社会中,光是一个婚礼仪式,要花多少钱,很多人应该心里有数。这纯粹是一种浪费,而且是在造恶业。不说别的,单单是在饭店里办酒席,一顿饭要杀多少众生?你们结过婚的人,不管当时条件好不好,应该都造过这种可怕的罪业。

经济实力雄厚的人,婚礼开销更是惊人。今年一月份,四川的一个环球小姐,办的婚事据说接近 100万,仅鲜花就花费 5万元,从厦门直接空运过来,买这么多花不知道要供谁?在我们修行人看来,这一天的开支非常浪费,特别特别可惜。但世间人没有这一套好像过不去,有了的话,觉得自己非常有成就感,这就是所谓的"潮流"。

有人问:"你们出家人,为什么如是了解在家人的状况?"其实这没有什么,不要说寂天菩萨那样遍知万法的人,一般的修行人也容易了解这些。作为修行人,对超越世俗的空性境界,尚有一定的研究,在家人的状况就更没有什么难懂的了。当然,我们了解这些的目的,与在家人的截然不同,他们是为了自己获得快乐,而我们,则是研究这些到底有没有价值。所以,在家人的痛苦与快乐,分析起来并不是特别困难,以前汉地的一些高僧大德知道在家人的状况,有些在家人很不理解,实际上这并不值得大惊小怪,应该说是很容易的事情。

前面已经讲了,不付出代价是得不到女人的,对 女人来说,得到男人也是同样,他们是非常珍贵的无 价之宝。为了获得他,自己要付出很多很多,包括地位、权力,乃至修行。

麦彭仁波切在《诗学善说海》中,讲过孟光王的一个公案。孟光王与一位大臣率兵降伏一个国家后,见到当地有个满脸疮疱的小女孩,孟光王觉得她非常丑陋,便对大臣说:"她很可怜,长得这么难看!"聪明的大臣对国王说:"不一定,现在她只不过是穷困,才成了这副模样,也许以后很多男人会喜欢她,她甚至可以叫男人趴在地上当马骑……"孟光王根本不相信,于是大臣悄悄地将女孩带回家中,叫医生精心治疗,使她恢复了健康。在优裕的生活环境中,那女孩日渐长大,成了一名绝色佳人。

一日,孟光王看到了那位女孩,果然生起极大的贪欲,非要娶她作为王妃。(以前的国王,跟现在的腐败分子差不多相同,见一个就要一个。)大臣对女孩暗授计谋,于是女孩对国王说:"你若真想娶我,那让我骑在你身上,你学马嘶叫,这样我才愿意。"在贪心的驱使下,孟光王果然上当,女孩还要求有乐师伴奏,孟光王也百依百顺,将一名乐师蒙上双眼,带到王宫演奏乐曲,他自己驮着妃子趴在地上,还声嘶力竭地学马叫。那乐师一听,便知道国王受了女人的蒙骗,他原来也曾为了一个妓女,鬼迷心窍地去吃不净粪。像这样的公案,世间上不胜枚举。

龙猛菩萨在《大智度论》中说:"诸欲乐甚少, 忧苦毒甚多,为之失生命,如蛾赴灯火。"那些贪恋 女人的人,如同飞蛾扑火,一生劳苦忧恼不休,最终 也只是悲惨死去,毫无所得。所以,真正的修行人, 对女色看得特别淡,因为他们知道,这对修行有很大祸害,没有祸害的话,佛陀也不会再再呵斥这些对境。

我相信大家学了《入行论》以后,贪心、嗔心会 大大减少。在藏传佛教中,寺院里讲完这部论典后, 一方面因为寂天菩萨不可思议的加持,另一方面,自 己也明白了这些道理,所以无形当中,烦恼逐渐消失 无迹。

尤其是男众修行人,应该像历代大德一样,尽量远离女色。以前阿底峡尊者一般不接受女人供养。唐朝大兴国寺的道琳法师,35岁出家,他认为女色是产生欲染的祸根,终生不和女人见面,不为女人说法,不接受女人供养,不让女人进入他的禅房。当时有些人就议论说:"道琳法师对女众太不公平了,连见都不敢见。"尤其是一些女居士特别不满。但莲池大师却极为赞叹,他说:"道琳法师不接触女人,似乎太过严格,然而末法时期人心不古、戒律衰微,根本不必担心没有出家人为女人说法,只怕他们为女人说法而迷爱染著,毁坏自他。像道老这种作风,大可做后来学人的借鉴。"

作为出家人,应该多看看这些教言,以此对治自己的贪心。贪心真的非常可怕,有些人因为没办法对治,最后就在烦恼面前倒了下去。而作为在家人,现在的社会极其污浊,你们除了自己的配偶以外,应该守持清净的戒律,这样才会给社会和家庭增上和谐的气氛。

子二 (广说) 分二:一、无有享用欲眇之机会;

#### 二、与他罪相联。

#### 丑一、无有享用欲眇之机会;

少无生财力,及长怎享乐? 财积寿渐近,衰老欲何为?

孩提时代,自己没有能力赚钱,所以不具享乐的 条件; 壮年之时,为了积聚钱财而忙碌,故没有享乐 的时间; 老态龙钟的时候,精力不充足,因此没有享 乐的能力。

大家都知道,人在尚未成年时,一直忙着读书,再加上年龄没有成熟,无有积聚财富的能力,在财力不允许的情况下,怎么会有享乐的机会呢?刚才也说了"无酬不可得",学生哪里有很多钱啊?

在《论语》中,孔夫子把人从十五岁到七十岁之间,分了几个不同阶段<sup>16</sup>,比如十五而志于学,三十而立,四十而不惑,七十而从心所欲等等。人在 15岁左右,要一心立志于学习; 30 岁要安身立命,做各种事业;到了 40 岁,会不为世间所诱惑; 70 岁的时候,心比较宽容,做任何事情都会圆满。

说是这样说,但实际上,现在人有这样的精力、智力、体力也很困难。许多人在少年时,身体还没有成熟,想享受一些欲乐也不可能;成年后虽然有了钱财,但是没有时间,天天为了事业而操劳;到了老年,自己筋疲力尽,已经没有力气了。人们执著于幸福美满的生活,但这种生活有没有快乐可言呢?成过家的人恐怕最清楚。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 子曰: "吾十有五而志于学,三十而立,四十而不惑,五十而知天命,六十而耳顺,七十而从心所欲,不逾矩。"

人还没有结婚时,认为结婚最快乐,如同往生极 乐世界一样,但真正结了婚之后,每个人的脸色上, 好像写满了痛苦和无奈。尤其是女人生了孩子后,几 十年中要为之服务,不但成了丈夫的仆人,而且成了 孩子的仆人。同时还要应酬亲戚朋友,今天这家的人 死了,明天那家的人要结婚……一个月的工资安排下 来,所剩的寥寥无几。尽管自己很不想去,但不去的 话,大家说你不近人情;去的话,诸多苦恼由此而生。 所以回顾自己的一生,有多少时间在享受欲乐,多少 时间在饱尝痛苦?

圣天论师说:"壮年自所作,老时不乐彼。"年轻时所追求的感情,老了以后不会再有兴趣了。当然,这是就大多数人而言,也有极个别的人,人老心不老,正如藏地俗话所说:"白发苍苍的老人也会发疯的。"南京有一个车管所长,虽已年近花甲<sup>17</sup>,居然包养了13个情妇。有如此光耀的情场资本,使得他自豪不已,常在熟人面前情不自禁地自我炫耀:"《红楼梦》有金陵十二钗,我呢,有金陵十三钗……"得意之情溢于言表。

最近有一位著名的科学家,以82岁的高龄,娶了一个28岁的妻子,人们对此褒贬不一。不过我觉得这个年龄很凑巧,一个是82,反过来就是28,这样也挺好的。

总之,世间人的生活非常痛苦,为了赚钱,从早 到晚忙忙碌碌、四处奔波,如宣化上人所说:"在家

<sup>17</sup> 年满六十为花甲。

人很可怜,整天为贪欲而奔波,正是所谓的风餐露宿,披星戴月。"在这里,也不是说在家人不好,而是提醒他们,应将佛法的道理融入生活的点点滴滴,仔细体会佛陀所说的"一切感受皆为痛苦"。如果经常思维佛陀及高僧大德们留下来的殊胜教言,自己一定会得到不可言说的受益。

## 多欲卑下人,白日劳力竭, 夜归精气散,身如死尸眠。

那些欲望强烈的卑下之人,白天忙着工作,疲惫 不堪,晚上回家时困顿至极,身体就像死尸般倒在那 里,根本无法享受欲乐。

世间很多贪欲炽盛、地位低下的人,为了积累钱财维持家庭,不得不做各种重活。他们起早摸黑,白天在烈日下、雨水中不停劳作,竭尽了自己的体力。晚上拖着疲惫的身体回到家中,连吃饭的力气都没有,一头倒在床上,衣服都来不及脱就睡着了。这种情形下,对贪欲不会有享受的能力。当然,脑力劳动也好不到哪儿去,他们几个小时坐在办公室里,脑子高速运转,一下班就像虚脱一样,疲惫不堪。尤其是搞生意的人,连晚上睡觉的时间都没有,一直盘算着怎么样赚钱。

很多人以为在家人有宽裕的时间,可以随心所欲 地享受欲乐,日子过得很自由快乐。实际上并不是那 样,世间生活的艰辛苦楚,大家看看成过家的人,问 问他们就可以了知。

所以在出家人当中,从小出家和半路出家有一定

的差别。如果从小就出家,没有享受过世间欲乐,很可能认为在家人的生活快乐,这种恶念爆发后,宁愿放弃出家、舍戒还俗,离开快乐的宫殿而沦为乞丐。反之,假如经历了风风雨雨后才出家,对很多事情不会那么执著,感到出家有一种舒适感、安全感,比较容易守持清净的戒律。

当然,也有个别人的善根深厚,从小就对出家生活非常向往,对在家生活没有兴趣,一看到世间的繁杂,就不愿意去接受。但是善根不好的人,经常受到外境的诱惑,这时候就应该运用上这些教言。

我们过去经常受教育说,男人和女人在一起,有天堂般的快乐生活,但这种快乐建立在什么层面上,大家一定要观察清楚。现在很多人成家以后,不久就开始闹离婚,那个时候怨天尤人,互相不满攻击,生嗔心造恶业,这样值不值得呢?生活的本性即是如此,在这上面是得不到快乐的,即使获得一点也微乎其微,严格来讲,这种快乐的本质即是痛苦。然而,很多人不明白这一点,为了瞬间的乐受而感受痛苦,这些痛苦也极为强烈,刺入骨髓。

学习这些大乘教言后,无论遇到什么状况,快乐也好、痛苦也好,家庭和合也好、不和合也好,你们应该有一定的把握,知道自己的人生方向。若能从心里解开种困扰,行为上也比较容易面对,否则很多人钻入死胡同后,实在出不来就自杀、危害对方,各种悲剧不断地上演。

或需赴他乡,长途历辛劳,

#### 虽欲会娇妻,终年不相见。

有些人为了生计,要长途跋涉地远赴他乡,尽管 渴望与娇妻欢聚,朝朝暮暮在一起,却一年也难得见 上一面,更何况说享受欲乐了。

以前我看过一本书,是印度一位诗人写的,名字叫《白云的召唤》,里面阐述了一对夫妻离别 12 年的痛苦历程,看后使人油然生悲。还有一本西方作家写的《离别的痛苦》,也反映了在家人的生活,时时处在爱别离之中。无论在古代还是现代,一家人两地分居的情况特别多。

孟姜女哭长城,在中国可谓家喻户晓。当时她成亲才两三天,丈夫被秦始皇抓去修长城,结果死在那里,尸骨被填进城墙里。孟姜女苦苦等待丈夫归来,结果半年过去了,一点消息也没有。于是她万里寻夫,一路上经历了无数苦难,才来到长城脚下。谁知修长城的民工告诉她,她丈夫已经死了,听到这个令人心碎的消息,孟姜女哭得天昏地暗、日月无光,把长城哭倒了一大片。(现在有些搬迁公司,见到好多老百姓不想搬,就希望负责人变成孟姜女,把他们的房子统统哭倒,自然省去很多麻烦。)后来她也投海自尽了。

现在有些在家人经常哭诉,说丈夫在美国,妻子在中国,或者丈夫在那个城市,妻子在这个城市,很长时间都无法团聚。我有空时经常跟学院里的工人聊天,通过这种接触,对生活的感触还是比较大。他们说:"我们夏天六七个月在藏地打工,藏地不能打工的时候,就到广东那边找活干,过年才回家一次,住了七天又要出来。"表面上看是一家人,实际上这些

工人在外面一起住的时间, 比跟家人住的时间还长。

杜甫有传世佳作"三吏三别<sup>18</sup>",在《新婚别》中, 一对夫妻第一天结婚,第二天丈夫就要去战场,作者 将他们离别的痛苦场面,描写得特别感人。还有《垂 老别》中的一个老太太,儿子死在了战场上,丈夫又 必须要去战场,萧瑟的寒风中,她的棉衣极其破烂, 在路边哭着,一直苦苦地等待……

藏地也有一首出名的民间诗歌,叫《果洛妇女的悲歌》,歌词的大意是:一个女人的丈夫死在战场上,村里的其他男人都回来了,唯独她的丈夫杳无音讯。她一直等,一直哭,后来启程上路,亲自去寻找。到了战场上,她看到了丈夫的尸体——她以前最喜欢丈夫的白色皮肤,现在正被秃鹫不断撕扯着;丈夫特别好看的头发,也被风吹动着……当时她的所见所感,被后人编成了诗歌,藏民们经常以此来观无常。

这种离别的现象,在世间中相当相当多,但很多人根本不知用佛法来思维。若能通过佛法洞彻世间欲妙的本质,不管出现什么状况,自己都能够接受。苏东坡说:"月有阴晴圆缺,人有悲欢离合,此事古难全,但愿人长久,千里共婵娟。"世间的一切原本无常,明白此理之后,凡事就比较放得下了,秦观也说:"两情若是久长时,又岂在朝朝暮暮?"

因此,如果以佛教的道理来剖析生活,对人们的帮助应该很大。遗憾的是,现在学佛的人非常少,他们整日沉迷于声色当中,再这样下去,来世的下场可

151

<sup>18</sup> 三吏:《石壕吏》、《新安吏》、《潼关吏》。三别:《新婚别》、《无家别》、《垂老别》。

想而知。所以佛教徒应通过各种途径,在力所能及的范围内,把佛法在人间传播开,让那些人清醒过来,这也是度化众生的一种行为。其实世间人还是有智慧的,真正有道理的事物,他们也愿意接受,只不过很多人还没有理解佛法而已。因此,我们佛教徒当以利他心尽量地帮助众生,在所有的方法中,最好的方法就是把佛教的精神传达给世人,让他们的心里少一分痛苦,多一分快乐!

# 第一百二十七节课

#### 思考题

- 1. 如果贪著异性的身体,会给自己的身体等带来哪些痛苦?
- 2. 当今社会上,刑事案件、贪污分子层出不穷,其来源是什么?若想从根本上解决,需要采用什么方法?对此你有何感想?
- 3. 有些在家人认为自己跟出家人完全一样,甚至自己更胜一 筹,这种想法正确吗?为什么?

《入行论》正在讲贪欲的过患,现在讲的是第二个问题"与他罪相联",即贪执异性的身体还连着很多罪业。

丑二 (与他罪相联) 分点;一、获得身苦;二、阻碍解脱机会;三、以比喻说明过患;四、空耗暇满;五、痛苦无效; 点、痛苦无法比拟。

**寅一、获得身苦**(贪著别人的身体,会给自己的身体、 事业等方面带来很多痛苦);

或人为谋利,因愚卖身讫,然利犹未得,空随业风去。

有些人为了妻子、生计等出卖自己的身体,本想 谋求一些利益,但最后得到了什么呢?可以说是空手 而归,一无所得,只有随业风不由自主地漂泊在轮回 中,今生来世都极为痛苦。

古往今来,很多人为了养家糊口,以及满足自己

的欲望,不惜将自身卖给他人,以换取一点可怜的财利。成为他人的奴仆后,自己些许自由都没有,完全要听从主人的吩咐,什么事情都愿意做。本来正如麦彭仁波切所说:"广大无垠大地上,谁成谁人之奴仆?"每个众生都有自主权,可是遇到贪欲的对境时,很多人没有控制能力。如《君规教言论》云:"若为贪欲铁钩缚,虽是君主无自在。"倘若被贪欲的铁钩束缚着,纵然是有智慧、有才华的大君主,也一点自由都没有。

《吃亏是福》一书中,讲了这样一个公案:上海 某学校的一个女孩子,长得天姿国色,追求者非常多, 但她谁也看不上,一心要嫁给有钱的老外。在一次舞 会上,她认识了一个叫吉田的日本人,(不是寂天菩萨, 不过寂天菩萨也是个老外。)他自称在日本开了一家肉类 加工厂。他们认识后,吉田出手大方,送给姑娘的项 链、耳环、戒指等首饰一应俱全。定婚那天,气势更 是不凡,在五星级宾馆订了 10 桌酒席,每桌的标准 不下 5000 元。(那个年代,5000 元还是比较多的。)大家都 羡慕她找了一个有钱的丈夫。

(现在人的眼光就是这样,交友恋爱时不看人格,也不看内心,唯一以金钱作为择偶标准。很多父母从小就给孩子灌输这种观念,希望孩子长大后找一个有钱人。所谓的钱,就是他们追求的偶像、希求的目标,至于获得解脱,他们提也不会提,假如即生中只有一种成就,那一定是人民币。)

不久,姑娘随丈夫前往日本。当飞机快要在东京机场降落时,她看着窗外繁华的都市,心里一阵阵激动,觉得已经往生到"极乐世界"了。可是他们在东

京停留片刻后,即转火车、乘汽车,去的地方越来越偏僻,窗外的景色也越来越荒凉。(在我们的心目中,整个日本非常有钱,那天我问一个佛教徒:"你们日本有特别穷的吗?"他们说:"有有有。")姑娘一次次问吉田家在哪里,吉田默默不言。

终于,汽车载着他们在一座农舍前停了下来,这 是一所木质结构的简单房子。姑娘气愤地问:"你的 肉类加工厂呢?"吉田指着一排排猪圈说:"那不就 是吗?"姑娘这才知道自己上当了,但身在异国,想 走也走不了。就这样,她从大学生变成了一个养猪女。 姑娘每天以泪洗面,有一次打算卖了金首饰偷偷回 国,但找人一看,所有的首饰都是镀金的,根本不值 钱,最后她彻底绝望了。

现在的社会中,这种现象相当多,很多人为了钱财、女人或者地位,落入不能自拔的网当中,一辈子都毁坏了,来世就更不用说了。对此圣者们早就洞察到了,可是世间上的迷乱众生,一直贪执眼前的利益,结果吃了大亏,误了终身。

现在的环境非常不好,就像一个医院中,很多精神病住在一起一样,大家都没有自主,迷迷糊糊地随顺环境,别人怎么样追求,自己也如是拼命地追求,但大多数目标完全不符合实际,自己也无力扭转过来。

因此,大家应该有一种控制能力和选择能力,否则所追求的目标,就像乾闼婆城一样虚无缥缈,再怎么努力也徒劳无益,到头来只能是毁坏自己。通过闻思修行这样的论典,我们应该从迷茫中清醒过来,人

生很短暂,若能清醒过来的话,还有机会重新做人,行持善法,对将来会有一定的利益。

# 或人自售身,任随他指使,妻妾纵临产,荒郊树下生。

有些人的身体出卖给别人当奴仆后,自己一点自 主权也没有,服服帖帖地任由役使,如同主人手中的 工具一样。

不仅奴仆的生活有这种痛苦,现在有些公务员也不例外。前段时间我遇到一个地位很不错的领导,但他每天晚上都睡不着,要担心下面的人,又要担心上面的人,还要担心自己的地位。他说妻子生孩子时,他在医院里一天也没有呆,因为担心工作,马上就回去了。仆人都有一两天陪妻子的时间,而这些领导或者大公司的老总,连稍微休息的时间都没有,始终随着外境和他人转,就好像是机器一样,这边转起来的话,那边也不得不转起来。但他们自己并没有觉察到,反而认为获得了很高的地位。这种可怜的人,在社会上比比皆是。

在古代,没有自由的仆人或丫鬟,要生孩子时,不能呆在主人家中,只有到荒郊野外、树下或山洞里,将孩子生下来。以前的藏地这种情况非常多,那些富人家中的丫鬟仆人,一到临产时,必须离开主人家,而她自己又没有家,女人生孩子既痛苦又肮脏,谁的家里也不愿意接受,最后只有到树下生子。

佛陀时代的微妙比丘尼,在家时也是怀孕满月 后,和丈夫回娘家,途中临产,宿于树下。她一生的 经历非常凄惨,《贤愚经》中也有她的公案。也许印度有这种传统吧,不仅是乞丐仆人,甚至皇室贵族也有这种情况,比如我等大师释迦牟尼佛,当时就是在蓝毗尼花园树下降生的。

蓝毗尼花园,位于尼泊尔境内,现在那里仍有一棵大树,树下有一块大石头,摩耶夫人生释迦牟尼佛的经过,原原本本地刻在上面,令人见后生起极大的欢喜心。旁边有一座阿育王立的石碑,碑文是用梵文写的,根登群佩大师说,文字的意思是:我等大师释迦牟尼佛最初降生于此。至今已经2500多年了,这个石碑仍然保存完好。我们以前去印度时,首先拜了其他很多圣地,回来路经尼泊尔,在一个下午,朝拜了这座蓝毗尼花园。

言归正传,世间上许多人因为贪欲,落得非常凄凉的下场。我熟悉的一个人,以前是出家人,人品和智慧相当不错,后来他喜欢一个女的,就还俗成家了,两人漂泊到拉萨、青海等地,生活条件非常非常差。他妻子生孩子时,只租了一个月租30块的房子,里面极其破烂,布满蜘蛛网,是一个补鞋人的隔壁。他们没有钱去医院,旁边有些老太太说,生孩子要吃有营养的东西,他就给妻子吃了一碗面,里面加了生活的强蛋,除此之外什么都没有。想起当初的出家生活,鸡蛋到非常痛苦和后悔。我听到这种状况后,也觉得他特别可怜,原本出家过得自在快乐,但变成在家人之后,真的跟仆人没有任何差别,完全成了生活的奴隶。

然而,即便是在家人,生活也不见得尽如人意,

毕竟兴旺与衰败是无常的。以前汉地的慈禧太后,每 天吃饭时有100多道菜肴、点心。为了庆贺自己的生 日,她不惜动用海军经费修建颐和园。后来英法等八 国联军打入北京,慈禧只得抛弃一切,化装成农妇, 从北京城逃走。从北京到西安,她像讨饭的乞丐似的, 一路上狼狈不堪。你们看过电影的人,应该知道当时 的情况。

所以,我们学习佛法的人,对世间欲妙不要过于希求,如果因缘具足,该得到的自然会得到。那时候也不必太过欢喜,有些人稍微有点钱财、地位、名声,就高兴得无法抑制,一旦掉落下来,又痛苦得无法面对,甚至想到了自杀。实际上,世间上的沧桑荣华,犹如秋天的白云时而显现、时而不现,没有丝毫稳固性,懂得这个道理之后,在漫长的人生路途中,自己会坦然面对一切得失。

昨天晚上,我一个同学来电话说:"我的父亲马上要死了,给……我……加持……"听她的声音,好像也马上要死了。放下电话以后,我想:"作为出家人,遇到家人去世肯定也会痛苦,但跟那些表面上学佛,却对无常一无所知的人比起来,差距还是比较大。"我当时觉得她也快死了,我得好好超度这两个。(众笑)

欲欺凡夫谓:求活谋生故, 虑丧赴疆场,为利成佣奴。

被贪欲所欺惑的愚夫,口口声声说:"为了生存,我必须要去战争,这样才能养家糊口。"于是一边担

忧送命,一边赴往战场。还有些人为了谋利,情愿去做他人的奴仆。

不论是古代还是现代,到战场上从军的人,发心保卫国家的非常少,为自己获得地位的比较多。我们附近的有些国家,男人到了一定的年龄,必须要服兵役,到军队里去当兵,就像义务教育一样。在他们当中,不是为了自己而是为国家的人屈指可数。即使是为了国家而消灭敌人,这种行为也没有功德可言,不像为了佛法和众生而牺牲自己。

仅为得到一点蝇头小利,这些人虽然贪生怕死,但仍然披甲从戎,赴入战场与敌人拼命。("如果我死在战场上,你把我埋在高高的山岗上,啊!朋友再见……"南斯拉夫的《桥》,以前是对我们影响最大的一部电影。)表面上说来很漂亮,"当兵如何光荣"、"军人是人民心里的支柱",实际上就是把生命作抵押,而在那里为自己奋斗。

《法华经》云:"汝等莫贪欲,贪如木鳖果。"世间上的所贪对境,其实跟木鳖果没有什么差别<sup>19</sup>,唯有愚者才会对它有兴趣。圣天论师也说:"犬等亦所共,恶慧汝何贪?"以习气而选择异性为生贪境,甚至猪、狗等旁生也会,所以除了极其低劣的人以外,智者谁会贪执这些呢?

当然,有些人为业力所迫,有了家庭以后,生活压力特别大,既要供孩子,又要照顾老人,有时候不得不在外面当仆人。现在不像以前那样,因为实行计

<sup>19</sup> 木鳖果表面鲜艳欲滴,实则剧毒无比。

划生育,孩子还是比较少,这无疑给夫妻双方带来沉重的负担——要养孩子,还要照顾两边的父母。有时候看来以前倒好一点,一家有好多孩子的话,大儿子养父亲,小女儿养母亲,从个人来讲,生活压力不太大。但就整个国家而言,现在稍微好一点吧。过去在汉地、藏地,每家的孩子特别多,当时在我的同学中,有些人家里有十个孩子,有些有五六个孩子。

那天有个道友去一个居士家,发现他们有四个孩子,认为特别可怕。其实这也不算多,康熙年间,江南有一个姓郑的小吏,虽然收入不菲,却破衣烂衫,显得穷困潦倒。一日,长官见他衣冠不整,说他有意装穷,有辱脸面,将他训斥了一顿。他委屈地辩解道:"小人实在因家境贫寒,并非有意装穷。"上司问其故,他说出一番惊人的话来:"小人有子女 36 人,每月的俸禄连穿衣吃饭都非常勉强。"

长官大惊,转又训斥道:"你一个小吏,为什么娶那么多小妾?""回大人话,小人只娶妻一人,并无小妾,小人子女都是妻子所生。""胡说,一个人哪能生 36 个孩子?""小人 18 岁娶妻,每年均生双胞胎,如今小人 36 岁,故有子女 36 人。"长官有点不相信,到他家一看,不得了!家里像一个大杂院,男男女女,大大小小,一屋子孩子。此事在当地极为轰动,后来禀告皇上,称太平盛世方有如此奇观。

所以,见到四个孩子就啧啧称奇,这可能是少见 多怪。青海也有一个女人,生了 20 个孩子,许多记 者从很远的地方专程到那里去采访。其实这也没什么 可采访的,众生的业力不可思议,一个众生生很多众 生是正常现象。我讲什么呀?我也不知道自己在讲什么。

好,下一个颂词。

为欲或丧身,或竖利戈尖,或遭短矛刺,乃至火焚烧。

有些人为了自己的贪欲,或被杀身亡;或被穿在 利戈的尖端上;或遭到短矛的刺杀;或被投入火中活 活烧死。

《中观四百论》也有关于这方面的描述,世间上的很多人,为了达到自己的目标,在贪欲的支配下,不惜采用偷盗、抢劫等非法手段。现在很多刑事案件,真正找来源的话,不在于外境的事物上,而在于人的贪心上。我们平时看报纸、看电视,新闻中报道的国与国之间、人与人之间、部落与部落之间的战争冲突,无一不是因追逐财利女色所致。今天这个领导贪污了多少万,判了死刑;明天那个老总因为某种原因而跳楼自杀;后天某公司发生了什么事情……这些悲剧的来源去观察,全部是贪心在作梗。

现在很多贪污分子,本来贪心的种子没有断,面前又摆着特别喜欢的人民币、美金,这个时候,就像在贪吃的小孩面前放很多糖一样,周围没有人的话,小孩不知道后果会怎么样,就悄悄地吃吃吃,最后被父母发现了,开始狠狠地打。若能早点知道贪欲的来源及过患,这些人应该会有一种控制能力。

因此, 判死刑是解决不了问题的, 我们应该从教育上抓, 从小就要了解贪欲的过患、知足少欲的功德,

如果从这方面下手,那么社会稳定、治安管理会非常容易。否则,众生的欲望不断在增长,有多少个公安武警也无法根除各种非法行,毕竟根没有断的话,果会不断地生出来。

《赞戒论》中说:"以贪漂泊大地如饿狗,多数不成反而冻饿死。"愚者为了取悦女人,想方设法求得财物,以强烈的贪心漂泊在广阔无垠的大地上,犹如饿狗般虚度人生,多数人不仅不能成办一切所愿,反而最终冻死、饿死、判死刑、关监狱。为什么现在很多国家的监狱不够用,每年都要新修一个?因为腐败分子、贪官污吏越来越多,多的原因就是教育上没有爱的传播,没有人性道德的弘扬。

刚才有个道友说:"您以前赞叹鲁迅等是不合理的,他们的文章,对人类的伦理道德无有任何促进, 反而有退化的作用。"我说:"我的赞叹,并不是对他们的一切全盘接受、盲目崇拜,只是说他们对人类的 贡献,对佛教的研究,在某个层面上还算不错,但这 不代表他们与释迦牟尼佛或者大成就者等同。"

其实别人说的也对,因为比较著名的人说出来的话,相当有权威性,可以带动很多人。比如有些领导把自己的欲望说出来后,大家都觉得这种道理值得借鉴,自己也就拼命地追求,根本不知取舍方向。甚至有些人为贪欲所蒙蔽,不仅毁坏了自己的今生(本颂讲的只是今生果报),来世的痛苦也在等着他。

曾经有一个船夫,经常在江上接送来往客人。某 日他遇到一个巨商,因为觊觎他的财产,便趁狂风大 浪之时,将他推入江中,此事谁都不知道。后来这个 船夫成了大富翁,开始娶妻生子,可是儿子从小就视他如仇人,关系一直不好。有一次他去问乩仙,乩仙判说他于某年某月某日,在什么样的环境中,所做的事情理当扪心自问。他大惊失色,才知道儿子原来就是那巨商的转世。后来他以各种因缘离开家乡,死的时候极为凄惨。有些智者在分析时说:"他夺人钱财不能自用,今生中不得好死,死后阴司的帐还没有算呢。"

所以,大家有一点控制能力的话,希望不要特别贪。我遇到很多很多居士,他们给老板、领导做事时,上级强迫自己干坏事,明明知道那是非法,如果陷进去,对今生来世都不利,但在他的手下也身不由己,不干的话就会被开除。这种现象非常多。但不管怎么样,懂得这些道理后,生活还是要过得简单一点,不要随顺五浊恶世的潮流,行为越来越不如法。

#### 寅二、阻碍解脱机会:

积护耗尽苦,应知财多祸,贪金涣散人,脱苦遥无期。

积累财产、守护财产、耗尽财产的过程中,充满着痛苦及苦因<sup>20</sup>。《亲友书释》中说:"被称为寂静调柔、财物丰足的诸位智者,因积累、守护、毁尽这些财产,也历经同样多的辛酸。"为此,我们一定要认识到,财产是无边祸害的根源。

当今社会中,人们对财产的执著相当可怕,包括 很多大学生,不管是男孩子、女孩子,几乎没有想过

-

<sup>20</sup> 这里阐述的是财产,其实对人的贪执也是如此。

以后把所学的知识用于社会,为人类造福。而是快要接近毕业时,成天考虑"我能不能找到有钱的工作"、"会不会找一个好看的对象"、"我怎么样发财"、"哪个人有钱"……一直都是需求这些。老师也根本不考虑怎样培养人才,而是终日以打麻将、赌博打发时光。

前不久我接触了一些老师,确实看到了当今教育界的某些状况。很多老师整天混日子,随随便便得过且过,只要把工资拿到手以后,对孩子、对人类一点也不负责任。这样一来,现在孩子成长的氛围是:父母从小就灌输要发财,老师鼓励的是赚钱,领导也是赚钱赚钱……我们人活在世上,除了赚钱难道没有其他目标吗?我觉得并不是这样。有良知、有智慧的人,希求的绝不是自己的利益,而是帮助所有众生。

要知道,财富从开头到结束都充满痛苦,华智仁波切也说:"有一匹马,就有一匹马的痛苦;有一只羊,就有一只羊的痛苦;有一条茶叶,就有一条茶叶的痛苦。财富越多,痛苦越大。"前两天,一个著名的相声演员死了,他的几千万家产现在还不知道怎么处理,因为他没想到这么快就离开人间,所以没来得及写遗嘱。其实一个人不管有没有名声,积财、护财时肯定痛苦,不是担心被别人偷了抢了,就是一直舍不得用,但死了以后什么都带不走,一生中几乎没有享用的机会。

现在提倡两个文明一起抓,但物质文明是有一点 进展,精神文明却毫无起色,二者完全处于失衡状态。 这样的话,社会到底有没有发展呢?换一个角度来 看,物质生活虽然大幅度改善,但人们的欲望却越来 越强,如果缺乏知足少欲和断除贪欲的佛教理念,恐怕会越来越不择手段地追求所欲。

如今有些状况已经病入膏肓,我们在小范围中传授佛法,不一定能扭转过来,但大家至少应该明白这些道理,不然的话,自己也可能落入这种可怕的陷阱中。米拉日巴尊者说过:"财初自乐他羡慕,虽有许多不知足;中被吝啬结束缚,不舍用于善方面,乃着敌魔之根源,自己积累他人用;最后财为送命魔,希求敌财刺痛心,应断轮回之诱饵,我不希求魔之财。"

因此,解决人们的欲望和贪婪别无他法,一定要靠佛教的教育。希望很多居士在教育孩子时,从小不要让他重视钱财,在他脑海中种下不好的种子。当然,让他出家,有这样的因缘倒很好,其实出家人在这方面还是做得不错。唐代有位智则法师,他身上只披一件破僧衲,屋里只有一张床、一个钵盂、一把勺子,其他再也没有东西了。他出门时根本不用关门,他常说:"出门时门要锁,箱子要盖紧,这样既浪费时间,又扰乱道业,整日忙碌而散乱人生,没有任何意义。"这种修行人真的非常洒脱。

出家人在吃住穿方面根本不愁,从这方面讲,我觉得出家还是非常自在。那天我们同学二十年后聚会,大概有三十九个人,其中只有两个人出家。我们出家时,老师和同学都担心我们吃不好、穿不暖,有些人好心劝我们,有些人也给一点钱,说留着以后补身体用。但不知不觉过了二十年,大家再次相会时,他们有些在家人过得虽然比较可以,但都没有我们两个自在。我们在二十年中没有受过任何刺激、痛苦,

过得平平淡淡,从脸色各方面看,我自己感觉有一定的差别,很多人也是这样说,我们老师当时由衷地赞叹:"出家真的很伟大!"

佛陀在律藏中说:"出家人如住净室,在家人如住火宅。"《法苑珠林》亦云:"出家修道易为,如海中泛舟;在家修道实难,如陆地行船。"然而现在有些人声称:"出家、在家一模一样,在家也可以好好学佛,我对出家非常反对,因为每个众生都有佛性,不需要出家。"倘若正如你所说,出家、在家都一样,那么以释迦牟尼佛为主的贤劫千佛,为什么全部以出家身份而成就?有些在家人不要认为自己跟出家人完全一样,甚至好像自己更胜一筹。释迦牟尼佛在经典中说过,只要披上袈裟,就有超越在家人的功德,对他们理应值得恭敬。

当然,在末法时代,也有个别出家人不护戒规、贪得无厌,整天奔着大城市和大施主去。诚如《正法念住经》所言:"贪执财物之比丘,内心恒时外散乱,彼等日夜皆无修行之机会。"贪执财物的这些比丘,白天晚上都在想着财物,修行不可能有丝毫进展,就像米拉日巴的一个故事中所阐述的一样。但是,真正的出家人相当伟大,他的生活也非常快乐,在家人考虑得比较多,而出了家以后没有这些痛苦,故大家应该随喜出家的功德。

那么作为出家人,既然已经出了家,一生中就要 发愿善始善终,假如你业力深重,有些行为不如法, 则应该好好地忏悔,发誓以后变成很好的出家人来度 过一生。寂天菩萨这部论典所讲的这些道理,真的是 非常珍贵,大家要尽量融入自相续,这样,修行肯定有很大的进步!

# 第一百二十八者课

#### 思考题

- 1. 请以教证、比喻和公案说明: 贪执财色弊多利少、得不偿 失。
- 2. 为什么说为贪欲所受的痛苦毫无意义?
- 当今社会上,色情暴力等的影音资料随处可见,你如何看待这种现象?
- 4. 请具体剖析贪欲所招致的痛苦,远远超过其他的痛苦。你 对此能产生定解吗?

#### 寅三、以比喻说明过惠;

贪欲生众苦, 害多福利少, 如彼拖车牲, 唯得数口草。

此处用比喻来说明,贪欲的危害相当多,利益相当少,就像正在拉车的牲畜,吃几口路旁的草一样得不偿失。

现在的人们"今朝有酒今朝醉",为了暂时的快乐,拼命追逐世间八法。其实我们活在世上,应该活得有价值,不应该鼠目寸光,像现世美那样只承认今世,认为死后一了百了,不惜一切追求暂时的欲乐。

贪欲的祸害非常大,不管贪著什么东西,女色也好、财物也罢,都是百害而无一利的。打个比方说, 牛马拉着沉重的车向前行进时,看见路旁绿油油的青草,禁不住停下来享用,结果立即招来车夫的鞭打, 甚至车轮以惯性冲过来,将它撞伤、压死。为了数口青草,而遭致狠狠的抽打,乃至受伤送命,这是何等的不值得。同样,人们拼命地追求所贪对境,下场比这些旁生更可怜。他们为了瞬间的欲妙之乐,毁坏长远的解脱命根,将今生来世的一切安乐葬送无余。所以,《八大人觉经》中说:"生死疲劳,从贪欲起;少欲无为,身心自在。"

很多人非常愚痴,为了眼前的一点薄利,宁愿舍弃来世的幸福,《因缘品》云:"愚者为财毁,不寻求来世。"尤其是临死时如果贪恋某物,死后会转生为特别可怕的众生。从前舍卫城有个穷人,他对自己的牛特别贪执。死了以后,他转生为牛背伤口中的一只小虫,蚀食伤口中的脓血,每天都要经历七次生死。律藏中也记载着一个人,因贪恋自己的金瓶,死后转生为毒蛇,寸步不移地守护着金瓶<sup>21</sup>。

还有一个小孩夭折之后,请一位具证上师为他作佛事,但小孩的神识一直往酥油桶里跑。上师对眷属说:"看看桶里有什么?"原来有一个别人给小孩的烧饼。于是上师把烧饼用来作烟供烧施,回向以后才超度了他。因此,正如萨局哈巴尊者所说:"相续中有芝麻许的执著,也会带来无边的痛苦。"

贪欲确实非常可怕,大家理论上说得来,道理上 也明白,但自己生起烈火般的贪心时,可能也是无法 控制。对修行人来说,这是正常现象,但只要懂得这 个道理,时时以正知正念摄持,逐渐调伏自己的习气,

169

<sup>21</sup> 有说毒蛇在金瓶外面,也有说在金瓶里面。

终有一天也会加入诸佛菩萨等离贪者的行列中,真正能利益众生,自己不被烦恼左右。

但是,现在大多数人不知道这一点,把痛苦当作快乐的源泉,快乐也认为是实有存在的。前段时间我路过色达,看见有个宾馆里正在举行婚礼,我熟悉的很多年轻人在那儿高兴得不得了,蹦蹦跳跳。我当时就想:"他们只看到了今天的快乐,却没有想到以后的痛苦。现在人的生活压力、感情痛苦非常重,大家都认为今天是快乐的开端,但到底是快乐的开端,还是痛苦的开端呢?"你们经历过这段历程的人,应该非常清楚,从此以后,你是获得了人生的快乐,还是增加了担忧和痛苦呢?

当然,人活在世上,有些传统也不得不随顺,但 是世间人的愚痴和盲目,还是值得好好探究。否则漫 无目的地一直往前奔,到时候会达到什么样的境地, 恐怕自己也无法觉知。

#### 寅四、空耗煅满,

彼利极微薄,虽畜不难得, 为彼勤苦众,竟毁暇满身。

依靠钱财、不净行而带来的快乐微乎其微,轻而 易举即可成办,不要说具有高超智慧的人,连低等旁 生也不难办到。可是,无知的人们竟然为了这些而奔 波受苦,糟蹋了如意宝般难得的暇满人身。

财利女色等带来的利乐,实际上非常少,世间上 所有的有漏快乐,远远比不上瑜伽士在短暂的时间 中,坐禅所获无漏安乐的千分之一。很多人把积累财 产、追求异性作为人生目标,其实这并非明智之举。 《开启修心门扉》中讲了很多动物的本领,如乌鸦向 猫头鹰追讨命债的方式<sup>22</sup>,相比之下,旁生比人类有 过之而无不及。在积累财产方面,不说别的,我的院 子里有好多地鼠,到了夏天它们到处采集草根、人参 果,然后搬到地洞里藏起来,其数量之多,可能一两 年都吃不完。在打扮方面,昨前天我看见对面山上有 一群鹅,它们在河里洗澡时,不停地用喙来梳理羽毛, 跟人比起来,它们只不过不会照镜子而已。至于作不 净行,麻雀、喜鹊、饿狗、老猪等等,根本不需要培 训、天生就会。

所以,人活在世间上,如果只是追求这些,就跟旁生不分轩轾了。萨迦班智达说过:"整天谈论财与食,此即双足之畜生。""唯寻自己之吃喝,岂非牲畜亦能行?"我以前放牦牛时,牦牛饿了,一定要去找草吃,口干了,看见远方有清清的河流,就不顾一切往前冲,任谁也挡不住。所以吃喝玩乐,连愚笨的旁生都会,难道我们也唯一追求这些吗?很多人有了钱以后,整天在吃喝玩乐中消磨时光,这跟动物又有什么差别,动物在快乐的时候,也有属于自己的游戏。

作为一个人,不管具不具足菩提心,都应该力所能及地去帮助众生。暂时来说,社会上有许多爱心人士,竭力帮助可怜的众生,自私自利的心很小,所作所为令人赞叹。如果你有远大的理想,那应该为了天下无边的众生而考虑自己的来世,考虑众生三世的一

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 猫头鹰杀害了乌鸦的幼崽,并将它们吞食。乌鸦于是衔着猫头鹰的雏仔,到以前自己孩子被杀害吞食的地方,以同样的行为报仇雪耻。

切利益。有了这样的善心善愿,人身才会发挥其应有 的价值,否则,整天都是围着小利小惠转,一生就白 白虚度了。

《贤愚经》有一个公案说,某地的婆罗门在三四个月中举办盛大的宴会,凡是参加宴会者,会提前收到一封请帖,请帖上有糖脂盖的印信。一个婆罗门也受邀参加宴会,在去的路上,他特别贪吃,忍不住将糖脂印信给舔食了。结果到了宴会会场的外面,守门人见请帖上没有印信,而不让他进去。为了一点点糖脂,婆罗门失去了一场盛宴。世间上很多人也是如此,贪执眼前小小的欲乐"糖脂",而愚昧地毁掉暇满人身,失去了解脱安乐"盛宴",在轮回中不断地流转漂泊。所以有智之士应该好好考虑,自己应该怎样度过一生,才对自他都有利益?

## 寅五、痛苦无义,

诸欲终坏灭,贪彼易堕狱, 为此瞬息乐,须久历艰困。

一切贪欲之乐最终必将坏灭,并具有使人堕落等 过患,为了那瞬间的享乐,要在千百万劫中于地狱里 受折磨。

不管你拥有什么样的快乐,即使是转轮王的快乐,最后也会毁灭的。龙猛菩萨云:"世间一切乐,唯苦被变坏。"《阿含经》也说:"积聚终散裂,崇高必堕落,会和终散离,有生无不死。"一切快乐都将变成痛苦,而贪执它的结果,却是让我们堕入三恶趣中受苦,付出长久而艰辛的代价。

人们认为的快乐,真正剖析它的本体时,没有任何可靠性,而为它所造的恶业,却会使我们在轮回中遭受无量痛苦。不管是异性之间的乐受、财富名声所带来的快乐,只是分别念一瞬间的颠倒执著,按照《中观宝鬘论》和《中观四百论》的观点,所谓的享受快乐,不过是痛苦稍微减轻了而已,根本不存在真正的快乐。

然而为了一瞬间的错觉,很多人不惜造下极大的恶业,在生死轮回中不能解脱,甚至千百万劫中在恶趣里面无力自拔。三国时期的曹操,可谓奸恶一世,但他刚死不久,王位被篡,妻妾被夺。而且在 1400年后,于清朝乾隆年间,苏州某屠夫宰了一头猪,取出猪的肝脏,上有"曹操"二字。(在此之前,他很有可能在地狱、饿鬼中受苦。)当时有个年轻人见后,惊惧因果无常,马上出家修行,法名为"佛安"。

为什么猪的肝脏上有"曹操"的名字呢? 月称论师在《中观四百论大疏》中,也曾举过一个比喻来说明这种不共的缘起<sup>23</sup>,这就是前世不可思议的因缘,反映在今生的身体上面。如果用科学来解释,肯定没有办法,但这毕竟是人们亲眼所见,猪的肚子本来没有剖开,剖开以后才发现上面有字,这种奥秘任何科学家也无法解释。但在佛教中确有这样的因果规律,即使造了一瞬间的恶业,果报也会无穷无尽。因此,大家不要为了暂时的欲乐而毁坏来世,否则后果是相

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 譬喻,一间茅草房顶上有一只灰白色的鸽子,茅草房中如果放上一碗酸奶,鸽 子的足印即会在酸奶中显现。虽然鸽子并没有到房中踩酸奶,然而因缘聚合时, 这种事件仍会显现。同样,因缘具足后,猪肝上出现"曹操"的名字也是如此。

当可怕的。

贪心是非常大的怨敌,它对我们的危害非同小可,大家一定要认清它的面目,一旦生起贪心,当下就要制止。这样通过慢慢的串习,自相续肯定会有改变。为什么历史上有那么多出家人能毫不费力地对治贪欲,而世间人却不能轻松面对,就是因为前者通达了道理,而后者却对此一无所知。

## 彼困千万分,便足成佛道, 欲者较菩萨,苦多无菩提。

世间的妙欲一点意义都没有,若把为它付出辛劳的千万分之一,用在修持正法上,足以成就无上佛道,即便没有成佛,最低限度也不会堕入三恶趣。然可惜的是,人们日日夜夜、兢兢业业地寻求世间快乐,用于学佛的时间微不足道。

我去上海的时候,在一次演讲上也讲过,菩提学会的有些道友,每个星期天共学一次、共修一次,就觉得自己太精进了,到处给别人炫耀。可是你们算过没有,倘若一年有360天,所有的星期天加起来,最多也只有52天,剩下的308天都在搞世间法,所以你们学佛并没有用很多时间。可是,还有些人连一个星期天都抽不出来,所有时间都用在家庭上、工作上、琐事上了。即使能抽出一天的话,听两堂课只有两个小时,很多人听课时无精打采、奄奄一息,下完课后精神就出来了,说东道西,既开心又有活力。现在很多人就是这样,把时间花在世间琐事上,一年一年都无所谓,而稍微学一点佛法,就觉得花了很长时间。

有些人一周听两三节课,花了两个小时就觉得好多啊,而把时间用在睡觉上、无聊的事情上,从来没有抱怨过多。且不说无始以来,就算今生的时间全部用在学佛上,至少也获得了不堕恶趣的把握。但我们有没有做到呢?

好多人认为自己学了《入行论》后,懂得很多很多的知识,其实你们学的时间太少了,而且经常以"我不空"、"我太忙"为借口,自己给自己开绿灯。要知道,在佛法上花的时间越长,下的工夫越多,自己的大人没有把精力和时间越长,下的工夫越多,自己心障深重。不说是自己业障深重。不说三大的,原因主要就是自己业障深重。不说三大的一个人没有把精力和时间,你行也会有一定的成效。可是无始以来,我们把时间全部用在贪嗔痴和敌人,也以来,我们把时间全部用在贪嗔痴和敌人,也以来,我们把时间,我们,我们的花样相当多,但这些对我们来讲不是很重要,最重要的是以佛教的如意宝,解决生生世的饥贫,满足自他一切所愿。

这里也说了,世间人为了无义琐事所耗费的时间和精力,如果用在佛法上,现在也不至于落到这种地步。有些人智慧和文笔非常好,人格也不错,但绞尽脑汁研究一些世间法。他下的工夫和所做的事情,表面上众人交口称赞,觉得他很有成就,但以因果来衡量的话,不仅对人类有损害,对自己也有很大的损害。

譬如,中国四大名著之一《水浒传》的作者施耐 庵,他笔下的一百零八好汉,个个栩栩如生,他无论

描述何种场景,都会令读者有身临其境之感。法王如意宝也看过藏文版的《水浒传》,有时候还给我们讲里面的故事。其中人物刻画得非常生动,每个人的长相、特点、性格,让人感到呼之欲出,大家都特别喜欢看。但由于作者在书中写了许多助长杀生、邪淫和偷盗的情节,极尽诲盗诲淫,后人效仿则无恶不作,结果他的儿子、孙子、曾孙三代,生下来全都是哑巴。

还有《西厢记》的作者王实甫,善于描写男女偷情私会的情形,导致许多人看了《西厢记》,就起了邪思淫念。结果书还没有完成,王实甫自己就无法克制烦恼,嚼舌而死。

唐代诗人元稹<sup>24</sup>,见表妹崔莺莺美若天仙,就想娶她为妻,却遭到拒绝。元稹因为愤怒而写了《会真记》,虚构崔莺莺和人偷情,毁谤她的名节,致使崔莺莺蒙垢千秋,而且导致后世的读者学习偷情私会。最后元稹死的时候痛苦万分,死了之后,尸体还惨遭雷火焚烧的报应。相反,如果写一本好书的话,会给自他带来千秋万代的利益。不说别的,《大圆满前行》和《入菩萨行论》这两本书,救了多少世间中的迷茫众生?

跟过去相比,现在人的造业更可怕。过去人通过 看书来想象情节,慢慢生起贪嗔烦恼。而现在呢,光 盘上、网络上处处都有真人表演,原原本本地展现在 你面前。尤其小孩看了以后,人生马上就改完了。因 为小孩没有取舍的能力,也没有辨别的智慧,看到一

\_

<sup>24</sup> 他的诗"曾经沧海难为水,除却巫山不是云",至今仍脍炙人口。

种行为就开始模仿,从此之后人生会有翻天覆地的变化,长大以后很容易变坏。

所以现在的社会跟古代完全不相同。古代人本来就比较纯洁,又懂得做人的道德准则,虽然佛教传播得不是很广,但对儒教和道教比较重视,行为言谈掌握一种分寸。而现代人视古文化为糟粕,基本上已经全部淘汰了,在他们的心目中,觉得这些跟不上时代,而疯狂追求那些迷惑性特别强的理念和文化,并在全世界不断地宣传、不断地弘扬,吸引无数的愚痴者趋之若鹜,这样之后,是人类自己毁坏了自己。

如今的修行人,不要说得到佛陀的果位,连声闻 阿罗汉的无我境界也可能望尘莫及。若把所有的时间 用来享受欲乐,整天浑浑噩噩地过日子,那肯定觉得 修行很苦,百分之一都不愿意接受。这样一来,自己 始终漂泊在轮回苦海中,解脱遥遥无期,非常非常可 怜!

**寅六、痛苦无法比拟**(贪欲所招致的痛苦,远远超过 其他的痛苦);

思维地狱苦,始知诸欲患,非毒兵器火,险地所能拟。

如果细细思维贪心的果报,它所带来的地狱、饿鬼、旁生之痛苦,时间极其漫长,程度也极其惨烈。如《亲友书》所言,一日之中不断感受三百短矛猛刺的痛苦,与地狱中最轻微的痛苦相比,连它的一分也不及。因此,贪欲所带来的伤害,是任何灾难、祸害都无法相比的。

世间上的毒药、战争、猛火、险地、天灾等,人们认为这是最大的灾难。但如果用智慧来观察,这些违缘最大的危害限度,只不过在短短的一生中,让我们受痛苦而已,充其量是毁坏了今生。而贪心在自相续中蔓延的话,不仅是今生中非常痛苦,如同发疯了一样,(尤其是在公务员中,有些年轻人在感情上出了问题,自己都无法控制自己,旁边人也觉得他精神有问题。一个人心里的烦恼,很难以外面的物质享受或别人的劝告而遣除。)并且还会让我们来世堕入恶趣受苦。

佛陀在《父子相会经》中,将贪欲喻为毒叶、宝剑、兵戈、猛火等,讲了很多比喻。《方广庄严经》中也有诸如此类的阐述。古代的大修行人经常说:"世间诸苦患,皆由贪心生。"无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中也讲了贪欲的六种过患<sup>25</sup>:今生中身心不得自在;来世漂泊于轮回苦海,甚至堕落恶趣;人与人之间经常争论;自然增上诸多不善业;减灭一切善法功德;经常受到圣者们的呵斥。

其实《窍诀宝藏论》讲了很多实修教言,希望大家平时多背一些教证,多记一些公案,脑子里多装一点佛教知识。当然,全部都如理如实地行持,对凡夫人来说也有一定的困难,但至少应该记在心里面。比如电脑专业的人懂很多电脑常识,遇到某些问题时,即使自己不会操作,道理上也比较明白。懂道理与不懂道理还是有很大差别,作为一个佛教徒,既然已经皈依了佛门,满脑子除了乱七八糟、肮脏不堪的东西

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 《窍诀宝藏论》云:"了知贪欲过患之六法:具贪今生身心受痛苦,来世永漂轮回堕恶趣,与众争论自然增不善,减灭善法故受圣者呵。"

以外,一个教证也背不了,一个公案也记不住,整天都是讲打仗、爱情,讲的时候表情也非常不错,而一听到佛教的教理就打瞌睡,这种现象是不合理的。

像我们上师如意宝,一张口就全部是教证,字字 句句都是智慧的流露。现在很多人学习佛法,兴趣是 很淡薄的,即使有一点兴趣,也只是敷衍了事,根本 没有心入于法。前代的那些大德们,如金旺堪布、德 巴堪布、曲恰堪布,随时都可以拿一个教证来引用, 随时都能想起一个佛教的公案,那些教证和公案,对 对治烦恼非常有力,而无有意义的世间话题和名词, 他们记都不愿意记。真正的修行人就要变成这样。但 是在末法时代,很多人学过的论典都忘了,学过的知 识也不在乎,心里没有重视的话,智慧不可能平白无 故浮现在你的脑海中。

总之,在整个世间中,贪欲的危害性是最大的,我们要像对待猛兽、毒药、刀刃、怨敌、烈火那样厌恶欲乐,《亲友书》云:"犹如猛兽毒刀刃,怨敌烈火厌欲乐。"对传染病和战争,大家觉得特别可怕,"两伊战争爆发了"、"第二次世界大战出现了",或者"禽流感来了"、"非典出现了",尤其是核武器,人们均谈之变色,其实这些并不可怕。最可怕的是什么?就是依靠贪欲烦恼,生生世世堕在三恶趣中不能解脱。

然可怜的是,愚昧无知的人对此根本不知,还把 贪心最大的人当作明星,把嗔心最大的人视为英雄。 不过现在时代已经变了,七八十年代人们崇拜嗔心最 大的人,现在却羡慕贪心强烈的人。某个国家有一个 人裸体表演,大家都觉得她非常非常了不起,因为她 只穿"虚空"的衣服,这种表演特别精彩,有些人甚至昏厥过去——不知道什么原因,医生正在诊断当中,开玩笑!如果人们能用佛教的智慧来剖析,这些迷乱的现象会慢慢得以控制,逐渐调整过来。

学习了本论以后,如果你的信心有所增上,这也是诸佛菩萨的加持。因此,大家一边要励力地祈祷上师和诸佛菩萨,一边要用这些殊胜教言来经常对照自己,只有这样,修行才会成功!

## 第一百二十九节课

### 思考题

- 1. 前面已讲过寂静地方的功德,此处又再次宣说,是否有重 复的过失?为什么?
- 2. 请简述很多在家人虽然没有机会前往阿兰若,但在城市里修行仍可解脱之理。
- 3. 修行人是怎样看待死亡的? 他与一般的世间人有何不同?
- 4. 有些人说:"修行必须要在闹市,这样才能得到真实的磨练, 去寂静处是一种逃避。"他的观点正确吗?为什么?
- 5. 如何区别洪福与清福? 你向往哪一种? 为什么?
- 6. 请以实际生活来说明知足少欲的功德。为什么说这样的人 是真正的富翁?

## 壬二(于静处生起欢喜)分二;一、略说连接文; 二、广说。

前面已经讲了寂静地方的功德,此处又宣说寂静地方的优点,这有没有重复的过失呢?并没有。因为前面是总说,这里是分说;前面让初学者对寂静地方产生向往之心,这里是到了寂静地方以后,断除内外一切贪执,精进修行,且在修行的过程中不能离开寂静地方。或者还可解释为,前面是"身体"远离闹市而前往静处,这里是"心"依靠静处修持菩提心的真义。因此、寂天菩萨的教言前后并不重复、这方面大

家应该清楚。

### 癸一、略说连接文:

故当厌诸欲, 欣乐阿兰若。

综上所述,凡夫对美色、财物、名声等,很容易 生起贪心,以此引生嗔心、嫉妒、傲慢等其他烦恼, 所以我们必须对色声香味等五欲,生起坚定的厌离之 心。

前面已用大篇幅详细叙述了贪欲的过失,并告诫 修行人如何把握自己的内心,这样之后,大家应从内 心深处有一种体会,确实觉得世间妙欲没有实在的意 义。尤其是现在的年轻人,对感情、名色相当执著, 认为追求这些是来到人间的头等大事,其实这都是虚 妄分别念假立的,如果观察它的真相,对人的贪爱也 好,对财物的执著也罢,根本没有可取之处。倘若你 生起了这样的正念,这就是所谓的修行。

对喧闹的城市、诱人的欲妙心生厌离后,便会欣乐于前往阿兰若。"阿兰若"是梵语,义为寂静处。自古以来成千上万的高僧大德,均是依靠寂静处而获得成就的,博朵瓦格西在教言中说过:"抛弃故乡、远离亲友、断除愦闹、如理修法之人,离解脱不远了。"观察这其中的含义,就会明白他的意思无非是说我们修持佛法的人,一定要远离故乡亲友等各种散乱。

有些在家人可能想:"现在我离不开故乡亲友, 也摆脱不了城市的散乱,按照这种说法,我是不是没 有解脱的缘分呢?"也不是这样。像住山瑜伽士那样 的修行机会,在家人恐怕是谈不上,但如果能把握自 己的时间,对身心重新作一番调整,命运也会掌握在自己手中。现在很多居士通过修行之后,从来不看电视,也不到处去应酬,除了亲人重要的请客以外,根本不与不三不四的人来往,以前的恶友全部断交。而且平时也不逛商店,该做的事情做完后,就到佛堂去看书、听光盘、修行,把佛堂当作阿兰若,这就是城市里依止寂静的一种方法,这样也是可以的,佛陀并没有说非要到山里去。

当然,有机会前往山林里面,功德还是非常大。《月灯经》中说:"有人以希求心向静处仅迈七步,也比恒沙数劫中供养十方诸佛的功德大。"对于这个教言,华智仁波切曾再再宣说过。《学集论·阿兰若品》也引用《三摩地王经》的教证说:"住于寂静兰若者,心常厌离有为法,若人林居修解脱,此等功德自然生。"住在寂静处的修行人,对有为法生起极为强烈的厌离心,若能安住在森林中修行,那么增上善法、灭除烦恼、心得清净等功德,自然而然会产生。《窍诀宝藏论》、《大圆满心性休息》和《前行引导文》里面,也讲了很多依止静处可增长功德的教言。

我们真的需要在静处修行,没有这样的修行,恐怕在短暂的人生中不一定有解脱的缘分。如果你能身心寂静,即使患了不治之症,或者出现极大的违缘,也会有柳暗花明的机会。以前有一位喀局格西,不幸罹患了麻风病,想尽一切办法也无力回天。他认为自己一定会死,于是放下一切,远离人群、归隐山林,到节莫圣地专心专意地念观音心咒。后来他有一次做梦时,梦见一个白衣人加持自己,当他一觉醒来,麻

风病就不治而愈了。

以前汉地有个人也得了麻风病,他去寂静的山里坐以待毙,看着身体一块一块糜烂,内心特别痛苦。有一天,森林里来只老虎,他特别害怕,忽然想起《金刚经》的四句偈,便闭起眼睛一直念。老虎走到他跟前,用舌头舔他的伤口,他更加害怕,颤抖不已。过了一会儿,老虎走了,他睁眼一看,伤口完全痊愈了。当然,这跟个人的信心和因缘有关,有些人患了绝症,也不一定这样就能好。

无论古代还是现在,修行人都有一种传统:自己的病若实在治不好,就到寂静地方去圆寂。我觉得这非常好。有些人得了麻风病或癌症后,觉得特别特别可怕,深圳有个癌症患者曾问我该怎么办,当时我从自己的感受讲了一些,但说是这样说,到时候我真的得绝症时,能不能把握自己也不好说。

不过有些人还是可以,我们学院里有个道友,前段时间被诊断为癌症,但她自己很坦然。她学佛的时间并不长,来学院的时间也不长,可是她的心态比较正常,一心一意地祈祷三宝,这就是坚强修行人的做法。否则,刚开始说得天花乱坠,真正落到自己身上时,就面如死灰、哭天号地,这不是修行人的行为。如果在寂静地方死亡,身心都会非常寂静,依靠这样的寂静,自相续中的功德也会增上。

现在的唯物主义者,承认人只有一世,死后就什么都没有了,所以一听到死的消息就恐惧万分。但你学过一些佛法的话,就会明白死亡只不过是从一个地方前往另一个地方,没有什么可怕的。就好比我原来

在新疆做生意,后来生意不太好,准备搬到广州去,重新过另一种生活,但我临走的时候,不可能将房子等全部搬走,只有舍弃它们,随身带一个旅行包离开。同样,我们死的时候,房子、衣服、身体也无法带走,只有阿赖耶识上的善恶种子,才跟我们如影随形,前往后世去找新的"工作"。因此,从前后世的连续来看,死亡没什么可怕的。世间上那些名人巨匠,大限来临时,心情恐慌不安、极其害怕,在这种状态中撒手人寰,而我们修行人面对死亡的态度,跟一般的世间人完全不同。

大城市里人口密集,山林中与此有天壤之别,古人有云:"地宽天高,尚觉鹏程之窄小;云深松老,方知鹤梦之悠闲。"在寂静的地方,比比地的宽广、天的高远,能悟出大鹏的行程尚属窄小;看看云的幽深、松的苍老,才知仙鹤之梦确实悠闲。山中的悠闲自在洒脱,是人间任何一种快乐也无法比拟的。不仅世间人对大自然有诸般赞美,佛教中也俯仰即是,如无垢光尊者的《布谷鸟的妙音》、《林中仙人的实语》等中,有许多赞颂山林寂静功德的描述。

所以真正有智慧的人,应该放下争名夺利之心, 到一些寂静地方去。当然,有些居士完全摆脱家庭单位,到静处去的机会不一定有,但每个城市附近都有一些幽静的环境,如植物园、寺院、高山、河边,有空的时候,应该到那里去放下一切,看看天的高广、海的辽阔,心自然会宽广起来,烦恼痛苦也会逐渐消失,对佛教的真理容易生起信心。因而,到寂静处去修持正法,是非常好的一种选择! 癸二 (广说) 分二:一、圆满之特点;二、安乐之特点。

### 3一、圆满之特点:

离诤无烦恼,寂静山林中, 皎洁明月光,清凉似檀香。 倾泻平石上,如宫意生欢。

寂静的地方,远离一切烦恼争论,大自然的美和大自然的快乐,谁都有权去享用。俗话说:"江山风月,本无常主,闲者便是主人。"大江、高山、清风、明月,并非属于某人专有,谁有修行的机会,谁就是它的主人。

众生的业力不相同,有些人对自己的家庭、城市,始终有种不同的执著,怎么样也不愿意舍离,而有些人特别喜欢寂静的环境,到了那里以后,什么烦恼都没有了,自己好像已经融入了大自然。我看到有些旅游的年轻人,站在高山上,在蓝天白云下,开心得不得了,放声大喊,尽情释放内心的激动。在大城市里,天在熙熙攘攘中转来转去,突然出来以后,那种感觉无法用语言来形容,这也是寂静处所赐予的一种宁静。

寂静林间没有务农经商,也没有嘈杂喧嚷及各种争斗。从释迦牟尼佛开始,藏地历代的大成就者几乎都是依止静处而获得成就。汉传佛教净土宗、华严宗、禅宗的很多大德,也是依靠静处而证悟了心性。因此,自然环境对修行人来讲,还是有很大的意义。有些人说:"寂静地方和家里一模一样,没有必要到那里去,在城市里修行就行了。"这种说法对初学者而言,恐怕不太合理。无垢光尊者和华智仁波切都讲过,初学

者很容易被环境染污自己的心,假如首先没有依止寂静处,相续中不可能生起禅定的境界。

在这里,作者还描写了寂静地方的景色:修行人住在山洞、茅棚里,到了晚上,碧蓝的虚空中,皎洁的明月酒下银色光华,给世间增添了一种美,修行结的明月酒下银色光华,给世间增添了一种美,修行酷欢。古印度的诗人,常把烦恼的出里也极为清凉。古印度的诗人,常把烦恼都会荡然无序。在月光的,为毒火,月光的清凉,任何烦恼都会荡然无存,处人的心与大自然相适应,终年都在山里修行,因是此的生活条件再好,也不愿意前往城市中,原对是他的生活条件再好,也不愿意前往城市中,原对是地的生活条件再好的人,烦恼逐渐减轻,善根自然可以,依止寂静处的人,烦恼逐渐减轻,善良是不审议。尤其是诸佛菩萨加持过的圣地,功德更是不审义。尤其是诸佛菩萨加持过的圣地,功德更是不审义。大其是诸佛菩萨加持过的圣地,功德更是不可以处外,我本人确有深深的体会,一到大城市里跟各种各样的人交往,每天就迷迷糊糊地度过了,从各种各样的人交往,每天就迷迷糊糊地度过了,从早晚上,除了吃饭以外,好像什么事也没有做,在寂静地方效果是完全不同的。

此处月光的清凉,相当于一种栴檀香露,在这种清爽怡人的气氛下,心会格外的惬意,格外的快乐。 大家有时间应该去大自然感受一下,尤其是喇荣山沟 的夏天,我觉得相当美。昨天我到山顶去看了一下, 也许是个人的分别念吧,别人见仁见智,不一定有这 种感觉,但是在我的眼里,这样寂静的环境,即使是 五星级宾馆、皇宫、总统府也比不上,什么环境都无 法带来这种快乐,这确实是我的一种心声。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 《佛子行》云:"离恶境故惑渐轻,无散乱故善自增,净心于法生定解,居于静处佛子行。"

修行人坐在石板上或者岩洞里,月光柔柔地倾泻下来,那种宁静的感觉,天上的尊胜宫或人间的皇宫也难比。古人对这种意境有绝妙的描述,如《菜根谭》云:"宠辱不惊,闲看庭前花开花落;去留无意,漫随天外云卷云舒。"人到了寂静地方以后,对荣辱的执著烟消云散,眼看着花开花落、云聚云散,感悟着诸法无常的亘古规律,又是何等的自在与逍遥?

有些人认为: "佛教整天叫人躲到山沟里去,完全是一种消极避世。" 其实这种思想并非佛教独有,战国时期的庄子,也对寂静山林情有独钟。大家都知道,庄子学识渊博,但一辈子都是过清贫的生活,在于着补丁,鞋子上也有几个破洞,有时还要靠借度日,但即便如此,他也不为物欲所累,一些会贫乐道。有一次,他去探望幼时的好友、当时已智慧德行高过自己的庄子,会威胁到自己的地位,所以明清他视官位如腐鼠,根本不屑一顾。当楚国的国君知说自己的才德双全后,出重金聘请他辅政,庄子以讽刺庄子的才德双全后,出重金聘请他辅政,庄子以讽刺的水来只是一个可怜的牺牲品而已。"一口回绝了邀请,依然过虚己游世乐逍遥的生活。

现在的人却恰恰相反,通过贿赂拼命巴结讨好上司:"可不可以让我当个副局长,你想一想办法,如果我当了副局长,到时候我把你女儿安排到什么什么地方去。"然后开始各种各样的狡诈行为。目的是什么呢?就是自己要做官。做官为了什么呢?要赚钱,

自己获得快乐,而从不考虑周围的人。如果你做官后想帮助别人,那倒也可以,但实际上并不是这样。

所以有些人认为佛教才喜欢寂静,其实也不是这样,其他宗教和古文化都特别提倡这一点。因为寂静的生活有很多利益,可以带来意想不到的快乐。我们喇荣山沟有很多道友,原本在城市里的条件非常不错,但他们就是不愿意呆,舍弃一切的一切,来到这里过清贫的生活。个中滋味,应该只有自己才体会得到。

# 林风无声息,徐徐默吹送。有福瑜伽士,踱步思利他。

在森林里,悄无声息的微风徐徐吹拂,鸟语花香的生活,对修行人来讲极其快乐。具有福报的修行人,才可以呆在这里。没有福报的话,在城市里不一定走得开,即使走得开,在那里也呆不住,呆个一两天,把行李一放,自己就跑了。

世间上的福报,分为洪福和清福两种。所谓的洪福,指在红尘里当大官、赚大钱,比如当局长、书记、大老板,钱包里的钱很多,银行里的存款也多,还有好多轿车别墅,在世间人眼里,觉得他的福报很大,特别羡慕。还有一种清福,就是在山里面终年累月地修行,虽然吃得一般般,穿得也很单薄,但他的心情很快乐。所以洪福与清福相比起来,我们修行人应该选择后者。

我有时候看到山洞里的修行人,真的特别特别羡慕,但我们学院的修行人,在外面的人看来也很羡慕,

住在简陋的木屋里,每天过着简单的生活,心里没有压力和痛苦,非常开心。

在桑耶青浦的一个山洞里,听说有个年轻的姑娘在修行,她大概二三十岁,长得特别好。许多人问她:"你是什么民族?"她说:"我是藏族。""你在这里呆多少年了?""三四年了。"她虽然很年轻,但通过简单的交谈,很多人发现她的智慧非常不错,可是为什么在那里过特别简单的生活呢?有些人就是想不开。其实这些人真的有点笨,总认为住在山里的人,就是无有前途、走投无路的人,被业力的风吹到山沟里去了。实际上并不是这样,真正有福报的人,才能在寂静的地方修持。

我以前在泰国看过一本书,是阿迦曼尊者的传记,其中有一段的描写与本颂很相似:"黄昏的时候,微风徐徐吹来,尊者坐在宽阔的石板上,静静思维缘起空性和利他的道理。到了半夜,月轮挂在天空,给安静的森林平添了几许凉爽和舒适,那种快乐无法用语言来表达。"在他的著作或传记中,经常有对森林的不同叙述,阐述心与自然相结合的道理,看了以后特别特别羡慕。

我一方面来看,跟我的同学比起来,我的生活比较清净,从出家到现在,我从来也没有后悔过,更没有羡慕过在家人的生活,在学院里这样呆下去,觉得自己很有福报。可是跟山林里的修行人相比,我就自叹不如了。有时候去朝拜圣地时,看到那里的修行人,我觉得自己散乱太多了,要是能一个人住在那里多好啊,但晚年有没有这个福报也很难说。确实修行需要

福报,没有福报的话,不一定有这种缘分,即使有缘分,也不一定呆得下去。

修行人在月光下、森林中,有种特别快乐的境界,这种境界可能世间人不一定能了解。李白说:"床前明月光,疑是地上霜,举头望明月,低头思故乡。"他是比较悲观,看见床头的月光,就一直思念故乡。而我们作为修行人,应该是"举头望明月,低头思利他",没有必要特别想家乡,应该好好地思维利益众生。

在寂静处的修行人,修菩提心非常重要。有些人整天住在山洞里,可能是没有遇到善知识吧,我以前去五台山、九华山,还有藏地的部分地方,见过很多修行人,也问了他们,但他们的修行好像与菩提心没有相联,这样不太好。住在寂静地方的话,应该像无著菩萨、乔美仁波切、麦彭仁波切、华智仁波切那样,精进修持利他的菩提心。大家以后有机会住山洞的话,应以修菩提心为主,这一点千万不能忘!

然而,我们大多数的人,很难有住山的机会,如果没有的话,稍微有空闲时,把自己的佛堂当作山洞,修利他的菩提心也很有必要。否则,一直等辞职、等离婚、等……临死之前有没有机会也不好说。所以大家应该把握当下,从现在开始,对自己的生活作一番调整,以前应酬特别多、散乱特别厉害,那么现在需要调整过来,为修行创造一种寂静的氛围。

现在有些城市里的修行人,比山洞里的修行人还好。因为在山洞里没有别人的影响,有些人天天睡懒觉。而城市里的某些修行人,早上起得早,晚上睡得

晚,每天都是特别精进。当然,如果在山洞里非常精进,功德也确实不可思议,依靠寂静处的加持力,行住坐卧等一切威仪,全部都会成为善妙,《月灯经》云:"山中空闲殊胜处,一切威仪皆为善。"但如果没有运用起来,恐怕在寂静地方的散乱也比较多。

现在藏地的很多山洞不是很好,周围都有信号发射塔,在山洞里也可以打电话、发短信。1997年我随法王去鸡足山时,华首门那里就有信号,当时北方的城市还没有这些。而现在,桑耶青浦、无垢光尊者和华智仁波切的山洞都有信号,有些人整天用手机发信息,这可能不太像个闭关的人。大家以后如果真的要闭关,还是应该像闭关的样子!

## 子二、安乐之特点:

空舍岩洞树,随时任意住, 尽舍护持苦,无忌恣意行。

空无一人的山洞里、大树下、岩洞中,是往昔大德们获得成就的地方,我们随时都可任意安住。在那里,远离守护财产的痛苦,没有"你的房子"、"我的房子"的执著。(但现在藏地的有些山洞,洞口上写着自己的名字,声称任何人都不准入住,但他也不住在那里,听说已经六个月了,那个修行人还没有回来。其实山洞是天然的修行地,并不属于某一个人,你走后就不是你的了,其他修行人都可以住。) 这样安住的话,能舍弃世间的各种妙欲,远离一切顾虑,无忧无虑、悠然自在地修行。

山里的修行人犹如日月运行一样,非常洒脱自在。莲池大师曾说:"草食胜空腹,茅堂过露宿,人生解知足,烦恼一时除。"在寂静的山里,用野菜水

果充腹,随便搭个茅棚就可以挡风遮雨,人生只要知足少欲,贪嗔痴烦恼会一时摈除。以前在云栖山,莲池大师住了很多年,调化了山中的很多猛虎。当时有一只老虎,时刻依随在他身边,莲池大师到山下化缘时,老虎也紧随在后,城中的人一看,吓得纷纷逃窜。大师告诉老虎:"你赶快回去吧,如果你一直跟着,影响我们的化缘,我们回去吃啥呢?"老虎也非常听话,规规矩矩地回山等着。

可是,现在有些修行人与之完全不同。那天有个大老板说:"某某修行人说要在寂静的地方建寺院,我就供养他二十多万,没想到,他用这笔钱在某城市买了一套房子,我特别苦恼……"他一边说一边说一头皱眉头,好像那种难受实在没办法表达出来。有些修行也来了好像那种难受实在没办法表达出来。有些修行也有家人的影响相当不好。其实在家觉马上供养,只不然有人,又开始后悔,要也要不成一个上师,就是一个人,跟以前比起来,差距还是比较大。在实人供养或者依止善知识时,还是应该谨慎为妙,否的钱份也无济于事,打官司也有一定的麻烦。在家人的钱也无济于事,打官司也有一定的麻烦。在家人的钱的危害。

不仅修行人应远离守护的痛苦,世间人若能做到这一点,对自己也非常有利益。唐朝大将军郭子仪,因护国有功而被封王进爵,当他的王府建好后,每天都是府门大开,任人进进出出,郭子仪不允许府里的人对此加以干涉。不仅外面如此,内宅也是毫无禁忌。

有一次,郭子仪的妻子和女儿在梳妆打扮,郭子仪站在旁边,像个仆人一样,一会儿递手巾,一会儿去端水……刚好被他帐下的一个将官看见了。他回去之后,把这一幕告诉家人听,于是一传十,十传百,整个京城的人都把这当成茶余饭后的一种笑料。(现在有些领导也是这样,当众讲话时衣装笔挺,气度不凡。但回家后马上到厨房里去,围着一个围裙,帮老婆做菜。)

郭子仪的几个儿子觉得很丢面子,就一起去找父亲,求他下令关起大门。郭子仪语重心长地说:"我这样做,不是为了求虚名,完全是为了保住我们全家的性命……<sup>27</sup>"正因为他深知官场险恶,为了保全一家人的安乐,才牺牲了局部的利益。

所以门不一定非要关着,敞开的话,别人也容易接受,自己也没有太大的约束。我原来为了学院的有些事情,见过一个比较大的官员,他外面有三层警卫,每个人持枪,一直站着。我当时就想:"外面的侵略可能没有,但这样好像监狱一样,他会不会有约束啊?"当然,每个人的理解不同,也许有些人觉得这有安全感,但不管怎么样,心的宽阔非常重要。

### 离贪自在行,谁亦不相干, 王侯亦难享,知足闲居欢。

远离一切贪欲执著,随心所欲、自由自在地行持, 与谁都没有牵连纠缠,这样的快乐即使王侯也难以享 受,因此,知足少欲在世间中非常需要。

《佛遗教经》云:"行少欲者,心则坦然,无有

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 郭子仪功高振主,如果禁闭大门,不与外面来往,只要有人无中生有,造谣说他想造反,他全家老小都要死无葬身之地了。

忧畏。知足之人,虽卧地上,犹为安乐。"知足少欲的人,心很坦然,远离担忧、痛苦、畏惧;知足少欲的人,即使睡在地上,没有盖的也没有垫的,他的心仍非常快乐。

只要心有满足,就是最大的财富。龙猛菩萨在《亲友书》中言:"佛说一切财产中,知足乃为最殊胜,是故应当常知足,知足无财真富翁。"佛陀告诉我们,在世间一切财产中,知足少欲是最为殊胜的,只要有了知足少欲,纵然自己身无分文,也是真正的富翁。以此推知,假如怎么样都不满足,即使拥有一亿美金,也是欲壑难填,非常非常痛苦。

不仅佛教赞叹这一点,世间上有些名人也将之奉为信条。比如说苏东坡,他的有些行为很值得赞叹。他最初在杭州当太守,跟佛印禅师比较合得来,他们经常在那儿看西湖,一起坐在船里参禅悟道,研究研究东坡肉,日子过得挺好。(佛印禅师还是吃一点肉。现在汉传佛教有些和尚说:"藏传佛教吃肉,坏得很!"其实不能这样妄下定论,佛印禅师跟苏东坡交往的过程中,有时候也会享用鱼肉、东坡肉。)

接着他被贬官了,贬到南方去了,当时的南方偏僻荒凉,不像现在这样经济发达。(那时候的天涯海角,被认为是最可怜的地方,已经到天边了。原来法王也说:"我们念遣魔仪轨时,给魔王布施的食子,扔到天涯海角就可以了。而现在南方的有些城市,虽然环境很美,却是把魔王食子扔到那里的一个地方。")那些苦地方没有东坡肉吃了,人家说"日啖荔枝三百颗,不辞长作岭南人",天天有荔枝吃,他就不走了,挺高兴。(不过有人说吃这么多荔枝会上火,可能苏东坡的消化能力不错吧。)

后来他不当官了,没有人送礼了,但觉得"菊花 开时乃重阳,凉天佳月即中秋",菊花开了,即是重 阳节;天上有明月,就当中秋节。天天都是良辰佳节, 没有家人团聚也很开心。他是多大的福都能享,多大 的罪都能受,而且不以其苦,所以林语堂先生管他叫 "不可救药的乐观主义者"。

我们修行人里面,如果有一些不可救药的乐观主义者多好啊!他在木屋里也可以,山洞也可以,生病也可以,没有吃的也可以,始终都处于开心的状态中,那真是个好修行人。可是很多人恐怕不是这样,平时什么都看不惯,在城市里也痛苦得不得了,背书也不行,看书也不行,吃饭也不行……我那天不是讲了嘛,这种人一直盯着纸上的小黑点,永远也发现不了大片的白纸。

其实,这种乐观主义来源于知足少欲,所以法王如意宝常说:"凡是我的传承弟子,应该过知足少欲的生活,这样心里会很快乐,有没有财产都可以。人生是无常的,什么事情都要经历,如果你最大的快乐可以享受,最大的痛苦能够面对,这就是人生的一大快乐。"

因此,我们作为修行人,在城市里的话,尽量帮助那些密密麻麻像蚂蚁一样的可怜众生;住在山里面的话,应充分利用自然环境来好好修行;住在人不多不少的地方,要与大家和睦相处,与人为善。无论到什么样的环境中,自己都应该过得很开心,其乐融融!

## 第一百三十爷课

#### 思考题

- 1. 修行的方法有哪两种?《入行论》是哪一种?这对我们来 讲有什么必要?
- 2. 菩提心与世间的善心有何区别? 你属于哪一种?
- 3. 修世俗菩提心时,首先需要修什么?应该怎么样修?请以教证进行说明。
- 4. 请以你周围的事例加以分析,为什么说自己与众生是相同的?明白这个道理之后,自己应该怎样做?
- 5. 三界的众生那么多,每个众生的习气爱好都不同,而我只有一个,应该如何将他们全部执为我所呢?
- 6. 有人提出疑问:"道理上可以将别人与自己一起执著为 '我',但他的痛苦是他的,我的痛苦是我的,二者互不相 干,怎么能除他苦如自苦呢?"请对此以理作答。

戊三 (谨持对治) 分三,一、总说连接文,二、修世俗菩提心,三、修胜义菩提心。

己一、总说连接文:

这里主要讲了一些菩提心的修法。

大乘佛法极其深奥,很多人刚开始无法接受,这一点别说世间人,从历史上看,以前的世亲论师,五百世中都当过班智达,但最初仍不接受大乘佛法,甚至对无著菩萨和大乘经论做过诽谤。之后通过善知识

的引导,他知道大乘的殊胜之后,开始励力忏悔,每 天读诵大乘经典,并造了很多大乘论典,只有做到这 样,下一世才能见到弥勒菩萨。

有些学净土宗的人,以前学过小乘佛法,现在听到大乘乃至密宗的教言后,自己不能接受。这一点我们也理解,但佛法是圆融无违、融会贯通的,没有必要去排斥,否则一定会堕入恶趣,自己也不能得到解脱。现在汉地的净土宗非常兴盛,但个别修行人也有一些问题,希望大家要思想开阔,不要局限在狭小的范围里,随意毁谤大乘显宗和密宗。倘若念佛唯求自我解脱,这种自私自利完全属于小乘,虽然你不愿意这样承认,但如果只考虑自己、不考虑众生,一点大乘的味道也没有。

不管是修密宗,还是修显宗,首要前提就是具足大乘菩提心。阿底峡尊者说过:"大小乘之间的差别,以慈依来辨别。"这一句话非常重要。很多人自称是成就者、开悟者,却连大小乘都分不清楚。所以大家对大乘要有信心,经常串习,没有串习的话,现在是末法时代,我们不一定能通达它的意义,即使通达了表面意义,内心中若没有长期串习,遇到违缘或者不同的环境时,自己的修行也没办法用上,因此,大家平时要多观察自己的心。

远离诸尘缘,思彼具功德,尽息诸分别,观修菩提心。

以上引用了大量的教证、理证、教诫我们要远离

一切尘缘和分别妄念。禅宗中也说要"放下万缘",修行的时候,首先要舍弃对亲朋好友的耽著,然后尽量抛开纷繁的分别妄念,如果你没有这样,整天护持亲友、贪恋故乡,为了世间八法而奔波,那么会离成就越来越远。

若要舍弃这些外缘,选择清净的环境很重要。我们密宗中修禅定的话,之前必须选择适当的环境,断除各种散乱的因缘,莲花生大师在《密咒宝鬘论》中,讲了很多如何选择环境的窍诀。而禅宗和净土宗,我也去过不少寺院、道场,过去的高僧大德选择的环境非常寂静,对修行者比较适合。这一点,自古以来没有什么不同的。

个别人说:"修行人躲到山谷里,是一种逃避、一种消极。"对此,我们也没有必要去管,如果自己真想修行,最好是远离尘世,前往寂静的地方。倘若因缘不具足,我昨天也再三地讲了,自己在城市里面,应尽量减少修行的违缘和没有意义的事情。否则,现在的世界形形色色,诱人堕落的花样相当多,凡夫人的分别念本来就不可靠,见到好的色法、听到动听的声音,马上就会生贪心,给修行带来种种危害。因此,初学者先要选择寂静的地方,原因就在这里。

远离尘世、分别妄念之后,应当思维静处的功德和禅修的利益。佛陀在《劝发增上意乐经》中说,初发心菩萨要调伏自心,必须远离二十种尘缘——身所有之束缚、口所有之束缚、意所有之束缚、烦恼炽燃等等,如果远离了这些散乱干扰,屡屡思维禅定的利益,相续中自然会生起功德。因此,初学者一定要依

止寂静。

冈波巴曾问米拉日巴尊者: "您为什么一辈子总 呆在寂静的地方?"尊者回答说: "对我自己而言, 住在寂静处和城市里没有差别,但是为了让后代修行 者了解寂静处的功德,我才一直呆在山林里。"对真 正获得证悟、通达法界清净的瑜伽士而言,城市和阿 兰若没什么差别,即使在城市里度化众生,也不会因 分别妄念而夺去自己的智慧财产,行为放任自流也没 有问题。但是我们初学者完全不行,在寂静处自己很 清净,而繁杂的城市里、人群中,心实在没办法堪能。 很多人应该有这种亲身体会,自己心比较清净的话, 背诵也可以,安住也可以,思维法义也没问题,但如 果心比较乱或者环境比较嘈杂,修行增上有一定的困 难。

当然,断除一切分别念需要外缘和内缘,内缘是 具足正知正念,经常提醒自己:"我是大乘修行人, 不应该在外面散乱。"而最根本的外缘,则是要依止 善知识,依靠善知识的教导和诸佛菩萨的经论,心逐 渐逐渐趋入正法。否则,让我们自觉去修持,除了前 世对佛法有缘的少数人以外,恐怕是不太现实的。

息灭分别念一定要观修胜义菩提心和世俗菩提心,这里主要讲了世俗菩提心。它的观修方法,在藏传佛教中,有阿底峡尊者的知母念恩报恩等七种教授、寂天菩萨的自他平等和自他相换这两种修法,如此具次第性的系统修法,在汉传佛教和其他传承中,到目前为止几乎没有。当然,个别大德通过自己对大乘经论的领悟和觉受,利益众生的现象也非常多,但

给后人留下的著作中,像藏传佛教这样的修行次第,确实寥寥无几。因此,大家能遇到如此殊胜的菩提心修法,应该说非常有福报。

修行的方法有两种,一是安住修,一是观察修。 《入行论》讲的菩提心修法,主要是观察修。观察修 对我们来讲很有必要,因为很多人的分别念非常重, 邪知邪见也比较多,一定要凭自己的智慧进行破析, 道理上想开了、明白了,心才会自然而然趋入正道。 否则很多人的习气根深蒂固,一下子扭转过来,也不 是轻而易举的事情。

大家一定要思维寂天菩萨讲的法义,经常忆念这些道理,这也是菩提心的一种修法。所谓的修行不一定要闭目打坐,什么都不想的话,是不是修行也不好说。麦彭仁波切在有些修法中,再三讲了观察修和安住修,刚开始的时候,与我们最相应的就是观察修,通过如理的观察,再猛厉的分别念也不堪一击。我们的心就像调皮的小孩,一下子让它安住非常困难,但如果让它自然放松、观一观,它就比较听话了。当今时代的人,乱七八糟的分别念特别多,这些分别念当中,真正有价值的很少很少,若能依靠这种观察,分别念就找到了真正的价值。

在座的很多道友,认为自己已经生起了菩提心, 因为有时候看来,愿一切众生离苦得乐好像比较容易。现在社会上的很多人,做一点慈善事业、帮助一 些众生,就认为自己是菩萨,很了不起。尤其是听了 《入菩萨行论》以后,很多人都跟我反映:"我现在 已经成了菩萨了,非常感谢啊!以前我没有菩提心, 现在有菩提心了。"当然,心情好一点的时候,可能觉得自己的菩提心存在,但若遇到怨恨的对境,或者发生不开心的事情,菩提心在你相续中有没有,这个时候应该好好观察。

菩提心的条件要缘一切众生,令其获得无上圆满正等觉的果位,这两个条件不能离开。如果离开了,你光是希望这个众生快乐一点,有吃有穿,这只是世间的一种善心。现在有些慈善家和具善心的人,看见可怜的众生时,也愿意布施钱财,甚至捐献自己的器官,但这种行为属不属于菩提心的范围呢?关键要看他的发心,他有没有希望这个众生暂时离开痛苦,究竟一定要超离三界轮回,获得圆满正等觉佛果,度化无量的众生?没有这种心态的话,不能包括在菩提心当中。

有些法师和个别居士,对菩提心的本质、分类、界限等道理一窍不通,却敢在别人面前信口开河地说"我已经成了菩萨了"。要知道,成菩萨不是很容易的,如果成了菩萨,我们当然非常随喜,世界上多一个菩萨、少一个凡夫,大家都是求之不得。但实际上,具备菩提心是比较困难的,所以我们空话应该少说一点,行为应该多做一点,如果真正感受到了大乘佛教的加持和温暖,度化众生和断除烦恼才不会停留在口头上。

现在的世间中, 知足少欲非常重要。如今无数的人没有满足感, 为了自己的目标而不停奔波, 尤其是学院里的修行人, 有了一定条件的时候, 不要特别地贪求, 今年修一个房子, 明年修一个房子, 里面装修

得像天堂一样,这没有多大必要。有些人在这里只是修房子,没有修菩提心,有时候看起来也是特别累。我们欲界众生,没有基本的生存条件是不行的,但现在很多世间人,稍微有条件的话,就要买房子、买轿车,买这个、买那个,分别念一直不断地增长,贪心永远也没有间断。《亲友书》里面怎么讲的,萨迦班智达怎么讲的?在有些道理上,大家应该仔细想一想。

我们在这个世间上,没有饭吃、没有衣服穿,生存恐怕有一定的困难,除此之外,其余的追求都是多余的。我看到一个人的房子,几千个人住在里面都可以,但只住了他一个人。他既没有妻子,也没有儿女,可是房子特别特别大,每一间都装修得特别豪华。一层楼、二层楼、三层楼、四层楼……我每上一层,心里就有种空空的感觉,想起很多很多来,真的有各种不同的分别念。

以前的古代人并不是这样,他们看的不多,想的也不多,大家都过得比较快乐,对智慧道德等内在功德非常重视,对外在的形象不太需求。而现在的方向完全相反,伦理道德不但没有进展,反而退化得相当严重,人们不断希求外面的物质,对内心的功德弃如敝屣,这种社会不管给它加上什么美名,可实际上人们处于什么样的状态中,大家需要值得观察。

作为修行人,假如有一种知足感,你住在什么样的房子里,修行都会有所进步;如果你没有满足感,整天好像没有事情做,拿个锤子"砰砰砰"到处敲,那就不是修行人了,自己也应该观察自己的身心。

己二 (修世俗菩提心) 分三,一、自他平等,二、 自他相换,三、共同之事宜。

庚一 (自他平等) 分三:一、教诚修自他平等; 二、广说修法;三、摄义。

辛一、教诚修自他平等;

首当勤观修, 自他本平等。

修世俗菩提心时,首先要集中精力、全力以赴地 修自他平等心,如果自他平等心没有修好,自他交换 等其他境界就没办法现前。

众生无始以来的串习中,自他是不平等的,我就是我,他就是他,我是值得保护重视的对境,而其他众生是除我以外的他体法,每个众生都有这样的分别念。然而依照大乘佛教的不共窍诀,自他完全是平等的,只有懂得这个道理,菩提心才可以修出来。如《学集论》云:"自他平等熟习已,能生坚固菩提心。"

《前行》等大乘经论中说,修菩提心先要修四无量心。按照自宗传承上师的教言,慈悲喜舍四无量心中,先修自他平等的舍心,即我怎么样,众生也是如此,我喜欢安乐,众生也不喜欢痛苦。有了这种平起平坐的概念,其他修行也可以修成。所以,菩提心修法的开端,就是要观修自他平等。

自他平等的道理非常多,最根本的是什么呢?即自己想怎么样,众生也想怎么样。以前有个大修行人仲巴司那坚,他问单巴桑吉尊者:"我要一句可概括所有佛教要点的教言,你必须给我讲。"(有些弟子还是比较厉害,所有佛教的要点,只用一句话来概括,上师也不得不传。)尊者对他教诚道:"你自己希望怎样,其他

众生也希望那样,就这样修推己及人吧!"这是非常殊胜的教言。过去的弟子有很大信心,上师的修行境界也相当不错,依靠这样的因缘,后来仲巴司那坚彻底断除了如毒药般的我执,趋入真正的菩提妙道。

我们作为修行人,平时没有好好修持的话,真的 是特别惭愧。我口口声声说菩提心,实际上众生和自 己平等的道理,确实修得不多,正因为修得不多,有 时候做的事情也很惭愧。像我这样的众生,现在恐怕 也比较多,所以从今天开始,我们要尽量爱护所有的 众生,依靠这些窍诀,一定要去修持大乘菩提心。

遇到这么好的法,确实是大家的福报,这一点,你们也许知道,也许不知道。如今在这个社会上,无数的人没有信仰,有些人虽然有信仰,但那种宗教不能圆满解决暂时究竟的一切痛苦。我们能遇到这么好的佛法,对自他平等的殊胜窍诀,千万不要置若罔闻,如果只是听一堂课就可以了,这种学习态度对自己不利!

辛二 (广说修法) 分二;一、真实宣说修法;二、功德。

壬一 (真实宣说修法) 分三; 一、略说; 二、广说; 三、摄义。

癸一、略说:

避苦求乐同, 护他如护己。

避开痛苦、希求安乐,是我与众生共同的需求,所以应该像爱护自己一样,爱护其他众生。

任何一个众生,下至蚂蚁、虱子,上至大象、狮

子,只要有生命,对苦乐都有共同的感受。按照《俱舍论》的观点,受蕴包括三种受,所有的众生都希求乐受,而不愿接受苦受,不苦不乐的舍受不明显,我们在这里不宣说。

佛陀的教言真的很殊胜,把众生的分别念归摄得相当好。尽管六道众生的爱好、性格不同,有些喜欢吃甜的,有些喜欢年轻人、有些喜欢生喜欢生喜欢生喜欢自色、有些喜欢黑色,有些牦牛吃那种草……但都有一个共同的特点,就是喜欢快乐。不喜欢快乐、喜欢痛苦的凡夫众生,我们没有见过,也没有听过,但在色声香味方面,不喜欢甜的、喜欢酸的,不喜欢穿白的、喜欢穿黑的,这样的众生比比皆是。不仅是我们人类,乃至最微小的含生也不例外。因此,快乐对身心有助益,痛苦对身心有损害,三界轮回中的无量众生完全相同。

对其他的众生,我们没有他心通观察不出来,但是作为人类,任何一个心理学家都承认所有的人皆喜欢快乐,文学家也喜欢快乐,科学家也喜欢快乐,乞丐仆人也喜欢快乐,只不过有些众生达不到目标而已。麦彭仁波切在《君规教言论》中说:"欲得安乐不欲苦,此点诸众皆相同。"想获得快乐,不愿意接受痛苦,这一点,世上的芸芸众生全部相同。

这样一来,我们应该像保护自己那样,凡是有生命的众生,都要尽心尽力地去保护。如果伤害了它们,不说前后世的因果关系,从人规道德的角度来衡量,这个罪过也相当大。因为谁都不愿意接受痛苦,你非

要害它的话,它会不会痛苦啊?所以,这样的修行,应该从点点滴滴做起,佛教的加持不可思议,依靠这种不共的窍诀,每个人的我执一定会渐渐淡薄,执著众生的心越来越强。

《大师在喜马拉雅山》中, 讲了一个老上师和一 个小弟子尊哲,他们住在山上,生活比较贫困,一天 只有一顿午饭、午饭成了尊哲一天中最快乐的时光。 (我读小学时也是这样,一到11点钟左右,就开始想:"今天 中午一定要吃好!"回去的路上,心里也特别快乐。不知道是 因为小时候的生活, 还是个人的执著, 或者身体的原因, 那 时候的饭特别特别好吃,找到一颗糖也像找到如意宝一样。) 一天老上师告诉他:"今天来了一个老和尚,你要将 自己的食物让给他。""不行!我也很饿,就算出家人, 也不能剥夺我吃饭的权利,我今天只有这一点食物。" "你不会饿死的,应该把食物让给他。""可是我很 饿!""你必须给!"就这样, 尊哲心爱的午饭属于了 别人,后来他才知道那人已经三四天没吃饭了。从此 以后,他学会了忘我,无论多么珍爱的东西,他都能 轻而易举地布施。在以后的人生旅程中,他非常感谢 自己的上师, 从那个缘起开始, 忘我的信念在他心里 开始萌芽。所以, 真正有善根的人, 通过一个小小的 行为或者点滴的教言,对自相续起到的作用非常大, 从而自己也会成为非常了不起的世间人,或者出世间 的修行人。

大家一定要想到,众生和自己是平等的,求乐避苦方面没有差别。我们经常提倡不要杀害众生,其实原因非常简单,因为世间上最珍贵的就是生命,不管

是什么样的众生,老鼠也好,蟑螂也好,蜜蜂也好, 它们的生命都非常宝贵,不能随随便便践踏。有了这 种概念的话,应该如何对待众生,自己一定会明白的。

如果没有这样的概念,从小就认为"我们是人类, 其它众生是上帝赐给的食物"。看见一个众生,第一 个念头就是:"它可不可以吃,肉肥不肥,对身体有 没有好处?"这样的话,你的一切都完蛋了,基本的 慈悲心已经毁坏了。我们人活在世间上,不仅仅是按 照传统过日子,更应该活得有意义,对众生用一种智 慧的眼光来看待!

癸二 (广说) 分二: 一、能生起平等心; 二、理 当生起。

另一、能生起平等心:

手足肢虽众,护如身相同, 众生苦乐殊,求乐与我同。

有些人可能想:"将所有众生如我一样对待,恐怕这是做不到的。三界的众生有那么多,而我只有一个,要我如同爱护自身一样去爱护他们,这个众生是我的,那个众生也是我的,哪有这么多的我来摄持呢?"这种说法是不合理的,下面就用世间的常识来说明。

为什么现在西方国家特别喜欢《入行论》?因为对大乘的爱护众生、自他交换这方面道理,没有一个人能像寂天论师分析得这么透彻。西方国家的有些人,知识水平非常不错,没有一定道理的话,有些教言他不会接受,让他修也不一定去修。而寂天菩萨的

这部论典,现在西方很多国家非常认可,原因也在于它以理服人。就像观察胜义谛时,之所以说一切万法不存在,《中论》是依靠智慧来分析的,即使一百个科学家说柱子不空,也举不出来不空的理由。同样,此处也是对世俗菩提心的一种研究,通过种种分析和探索,看众生值不值得爱护,众生跟我之间有什么差别,我产生的烦恼通过什么方式来对治……不管是前面对治贪心、嗔心,还是后面对治嫉妒心,对治每一种烦恼时,并不是一种教条主义,全部都是讲道理的。因此,学习《入行论》,对分别念比较重的人来讲,应该说有很大的利益。

为了破斥上述观点,作者回答说:将众多有情等同自身去爱护,完全是可以做到的,因为我与我所的范围可以扩大或缩小。比如我们凡夫执爱的身体,是由双手、双脚、头、眼睛、肩膀、内脏、胸口等不同部分组成,头又可分为鼻子、眼睛等,所谓的一个身体,不过是一种假立的概念,因明中称之为"分别念的总相"。在凡夫的心目中,因将这些同等地执著为身体,所以能对它们平等爱护。既然如此,我们为什么不能对众多有情如自身般护持呢?三界的众生虽然很多,每个众生的性格、爱好、根基等各不相同,但如果平等地执取爱护,认为他们都是"我"的部分,这跟执著身体的不同部分有什么差别?

所谓的我和众生,本来就是凭分别念假立的,在事物的本质上根本没有分。如同"此"与"彼"一样,假如它们真正存在,永远也不会改变,但其实只要换一个角度,此就是彼,彼就是此了。所以凭什么不能

把众生当作"我"?这个众生是"我",那个众生也是"我",所有众生皆由"我"的执著来摄持,没有什么不可以的,毕竟自他都是平等的。堪布根霍在讲义中也说:"什么时候证悟了无我,什么时候就会对自他平等生起信心,明白自和他不过是我们的分别念而已,实际上并不存在。"

然而,我们这些可怜的众生,无始以来都执著有一个"我",如果"我"是切实存在,那么在五蕴的哪一处呢?如果"我"是切实存在,为什么圣者的根本慧定无法照见呢?因此,"我"是一种不合理的执著,若要转为道用的话,本来你执著五蕴为我,现在就应执著一切众生为我。如果懂得了这种假合,证悟空性也并非难事。

以前有一个离婆多尊者,他的公案在佛教中非常出名。这位尊者是佛的弟子,有一天他到别处去,晚上路过荒野,发现在路旁有一小亭,天色已晚,他不得不在那里过夜,但心中战战兢兢在想:"荒郊野外,会不会有鬼呢?"(就像有些女众一样,胆子比较小,连上厕所都害怕,看见一头牦牛,就大叫鬼来了。)

果然不出所料,半夜里来了一个特别可怕的鬼,手里拖着一具尸体。(我一讲鬼的故事,很多人都特别紧张。我在小的时候,晚上跟很多小孩子睡在一起,他讲一个鬼故事,我也讲一个鬼故事,讲完了以后,谁也不敢出去。但现在是白天,没事!)这时离婆多吓得全身发抖、毛骨悚然,悄悄地躲在一旁,连气都不敢喘。当然,鬼肯定看得见他,因为鬼眼什么都能通察。过了一会儿,又来一个不讲道理的厉鬼,说那是他的尸体,两鬼互相

争论,各不相让。离婆多躲在那里特别害怕。(不知道他祈祷了没有?)

后来两个鬼商量:"我们不要争了,还是让那个人来评判,这具尸体究竟该属于谁?"这时,离婆多早已被吓得魂不附体,心想:"我到底说真话还是说假话?如果照实说来,后来的鬼一定发脾气,加害我;假设不说真话,先来的鬼也会发脾气,对我不利。无论说真说假,都会被害,我今天可能没有出路了。"正在左右为难时,他下了决心:"出家人不打妄语,干脆说真话算了。"于是把实情说了出来。

后来的厉鬼果然大发脾气,暴跳如雷,把离婆多的四肢全部吃了。离婆多特别痛,忍不住发出哀号。 先来的鬼听到后,生出慈悲心,安慰说:"你忍耐一下,让我想办法,使你的四肢恢复原状。"说完之后,将尸体的四肢取下来,装在离婆多的四肢部位上,使他的四肢完好如初,行动如常。

次日天亮以后,离婆多再三看了自己的四肢,百 思不得其解:"死尸的四肢怎能和我身体合而为一 呢?"他去请问佛是什么道理,佛对他说:"人的身 体,是由四大假合而成,五蕴非有,不是真实的。" 听了这番道理之后,离婆多豁然大悟,顿证阿罗汉果, 所以他的名字译为"假和合"。

实际上,通过胜义和世俗进行观察,真实的"我"是不存在的。既然能将五蕴假合执著为我,为什么不能将所有众生执著为我呢?只要慢慢去串习,到一定的时候、肯定可以生起这种信念来。

虽我所受苦,不伤他人身, 此苦亦当除,执我难忍故, 如是他诸苦,虽不临吾身, 彼苦仍应除,执我难忍故。

如果有人问:"道理上可以将别人与自己一起执 著为'我',但他的痛苦是他的,我的痛苦是我的, 每个人的痛苦各不相干,我怎么能除他苦如自苦 呢?"

作者答曰:虽然自己所感受的痛苦,不会伤及别人,比如我今天生病了,身体痛苦得不得了,可是我身旁的人一点感受也没有。但我还是要打针、输液或针灸,解除这些痛苦。为什么呢?因为我对这个身体有执著,当它生病时,就觉得很难以忍受,一定要去除这些痛苦。同样,别的众生感受痛苦时,尽管我自己没有感觉,但如果将他执为我,他的痛苦就是我的痛苦,我也会因之而觉得难忍<sup>28</sup>。

当然,这个道理没有修的话,很多人认为我受的苦,别人体会不到,别人受的苦,我也体会不到,没有理由去执著为我所。但如果长期串习这样的理念,将众生执著为我,到一定的时候,自己也可以代受众生之苦。如阿底峡尊者的上师,别人在打狗时,自己代狗感受痛苦;提婆达多射杀天鹅时,佛陀也接受了它的痛苦。所以,"断法"的创始人玛吉拉准说,我执著为我所的厉鬼等可怜众生,将来修相似断法的人去残杀它们,这是非常不合理的<sup>29</sup>。

28 在这个过程中,其关键就在于内心所持的观念,而不在于外境身体不同。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 玛吉拉准说:"对于从无始以来以恶业为因、被恶缘之风所吹,接连不断处在迷乱显现之中感受痛苦,死后也将立即堕入恶趣深渊的那些凶猛残暴的鬼神,我是

任何一个修行人,若把众生当作自己,当众生感受痛苦时,自己也会感受到痛苦。世上没有不关心自己的人, 麦彭仁波切也说过:"细心观察全世界, 胜过爱己未曾见。"因此, 我们应该像爱护自己那样爱护众生, 这是最殊胜的一个教言。

为什么要把众生执为自己呢?因为若把众生当作自己,你就愿意帮助他、爱护他;如果把众生当成外人,他再痛苦你也会漠不关心。打个比方说,你有一匹马的话,你会认为"这是我的",当马生病时,那你肯定很心疼,想方设法医治它。一旦把马卖给别人了,从此以后无论马生什么病,自己也不会难受了。我们很多人也是这样,朋友亲人遭受痛苦时,因为有了我所的执著,自己闷闷不乐,心里很不舒服;而不相干的人受苦时,再怎么苦他也无所谓。所以,我们要像爱自己一样,爱护一切众生。

这种大乘的理念,纵是世间上最了不起的人物,也不一定做得到。2005年中国评选了十位最令人感动的老师,其中有一位叫殷雪梅。她像妈妈一样爱自己的学生,每天骑自行车上班的途中,遇到自己班上的学生,总要抱起一个,放在后座上推着走。班里的学生若生活困难,她则不遗余力地帮助他们。最感人的是,有一天学生队伍过马路,一辆小轿车飞驰而来,危急中,殷雪梅奋力将路中央的6名学生推到路边,而自己却被车子撞飞到25米外……这件事在当时极

以大悲的铁钩勾召它们,以自己的温热血肉布施它们,以慈悲菩提心转变它们的心,并将它们摄受为自己的眷属。可是未来那些'伟大的断法者',却认为断法就是残杀、驱逐、殴打我以大悲铁钩勾召的凶神恶煞,这完全是邪断法,也是魔教兴盛的标志。"

为轰动,人们都号召向她学习,因为她不顾生命保护学生,对学生的爱不是一般的。江苏省教育厅王厅长也评价说:"殷雪梅对学生的爱,有些亲生父母也难以做到。"

但是,这种行为跟大乘菩提心比起来,恐怕还 是有一定的距离。毕竟她执著的只是自己的学生,对 一切众生有没有这样的爱也很难说。所以大乘菩提心 的范围,远远超出了世间人的想象!

# 第一百三十一者课

### 思考题

- 1. 请背诵"吾应除他苦,他苦如自苦;吾当利乐他,有情如吾身",并具体解释其中的两个推理。你觉得这种推理方式 合理吗?为什么?
- 2. 有些人声称:"旁生可以随便杀害,因为它们比人类低级。" 这种说法正确吗?请以理驳斥。
- 3. 有些人在利益众生的过程中, 耽误了自己的修行和成就, 对这种情况应当如何看待? 你自己有什么打算?
- 4. 虽然他人的痛苦很难受,但他的痛苦毕竟无法伤害到我, 我一点也感受不到,我凭什么要去保护呢?
- 5. 为什么说现在的我和未来的我不是一个相续?请以教证、理证进行分析。
- 6. 你认为《入行论》简单吗?请说说你的体会。

我们继续宣讲自他平等的修法,今天是说对自他 平等的道理应当生起定解。

多二 (理当生起) 分二;一、安立因;二、成立周遍。

丑一 (安立因) 分二;一、对境苦乐相同;二、有境意愿相同。

寅一、对境苦乐相同/ 吾应除他苦,他苦如自苦,

### 吾当利乐他,有情如吾身。

这个偈颂,每个大乘佛教徒一定要重视,要背诵, 记在心里面,平时的言行举止应该以这样的教言来摄 持。否则,我们自以为是大乘修行人,可是不要说在 实际行动中利益众生,有时候连名称上也算不上大乘 佛教徒。

此颂的意思是, 我应该解除一切众生的痛苦, 因为这些众生不喜欢痛苦, 如同我的痛苦一般; 我应该尽力饶益一切众生, 因为这些众生都是有情之故, 如同我的身体一般。(利益众生的方式有两种, 一是暂时的利益众生, 一是究竟的利益众生, 这两种都应该去做。)

按照因明的三相推理,可以这样说:"我应该解除众生的痛苦,因为无意义的痛苦之故,如同我身上所遭受的无意义之苦。"当然,有些痛苦是有意义的,比如为求法而苦行,或者为帮助众生而受苦,这些看起来是痛苦,实际上功德非常大,对今生来世都有利益,所以这种痛苦不包括在这里。而世间人每天为了自己的生活、自己的利益而奔波忙碌,这些痛苦一点意义都没有。我们作为大乘佛教,最可怕的就是自私自利,对一切众生来讲,最可怕的就是俱生我执,这是我、那是他,这些狭隘执著没有消除之前,利益众生和解除众生的痛苦始终不会付诸予行动。

昨天也讲了,众生的痛苦虽然没有降临到我的头上,但也应该解除,因为众生难忍之故。其实偈颂的意思是:只要我把众生执为我所,我的心里就会很难忍。为什么呢?因为本来五蕴不是我,但我偏偏以我执把它执为我,只要五蕴受到损害,我心里就会很痛

苦。既然如此,如果将三界所有的众生执著为我,当 众生遭受痛苦时,我心里照样会痛苦。

在座的各位,你们从小受到的教育就是:这是别人,是怨恨的敌人,与我毫不相干;这是我的亲人,一定要帮助。再加上无始以来被俱生无明紧紧缠缚,所以长大以后亲怨分明,这是非常可怜的。昨天我资助的一名学生考取了深圳某某大学,他来的时候很开心,我们谈了一会儿,最后他离开时,让我多加持一下他的父母亲友,让他们不要遭受任何痛苦,他去上学也许两三年不能回来,所以一定要加持他们。

虽然这是一种世间传统,但如果严格一点,以我们学习的大乘精神来衡量,这种说法非常非常不合理。天下无边的一切众生,都可以执为我所,何必把几个人当作唯一的父母?而对其他的众生,一方面根本不关心,另一方面也不愿意关爱他们,这些与我们的教育、我们的障碍有着密切联系。因此,从现在开始,大家能不能将以前的传统和习惯改过来?没有改过来的话,始终以自私自利的心为出发点,离解脱确实相当遥远。

这种推理真的非常非常尖锐,我们看到任何一个 众生受苦时,必须要想法解除他的痛苦,为什么呢? 他毕竟是众生,对他来讲肯定痛苦。就像如果有人用 刀来砍你,你感觉怎么样?不要说真正将你的肉一块 块地割下来,看到那种架势,你也会吓得全身发抖。 所以只要是有生命的众生,用刀砍他肯定会痛。然而, 有些人为了满足自己的快乐而杀害别人,或者为了短 暂的口腹之欲而杀害众生,这种行为多么愚痴啊! 大家一定要从内心中去思维,这是不可推翻的一种推理。我昨天也讲了,每个众生的爱好不相同,习惯不相同,习气不相同,但是唯一有一点相同:只要是众生的话,都会避苦求乐,对自己的生命有执著。我们如果肆意去摧毁它,这个众生一定会痛苦。

有些人认为,旁生可以杀害,人类不能这样。这是极其不合理的,旁生只不过不能说人的语言而已,实际上它的苦乐与人完全相同。有时候牦牛遇到下冰雹或者豺狼来了,它就拼命地跑,拼命地躲,为了什么?就是自己的生命不要遭到威胁,想获得快乐。自己大大小小的众生,都有一个共同特点,就是喜欢快乐而不喜欢痛苦。因此,我们作为佛教徒,始终要观自他平等,自己是怎么样的,其他众生也如是。如果有人说旁生可以杀害,那你可以用这种推理方法:"你不能害这个众生,它是有情的缘故,只要是有情就不能害,如同你自己的身体一样。"倘若在一个家庭里,有些人信佛教,有些人不信,那信佛教的人可以用因明的论式进行辩论。

现在有些人口头上说是居士,但实际行为经常损害众生,一点佛教的味道都没有。不管你是成就者也好,修行人也罢,只要危害众生的话,连小乘的沙门四法都不具足。因此,"宁可众生杀我,我也不要伤害众生",平时我们一定要这样发愿。《中观宝鬘论》的后面也讲了很多发愿文,如观音菩萨的发愿<sup>30</sup>、文殊菩萨的发愿<sup>31</sup>,提醒我们念念不忘利益众生,时时

<sup>30</sup> 犹如圣者观自在, 摄受数多苦难众, 出世除老病贪嗔。

<sup>31</sup> 纵有一含识,未得解脱间,我虽得佛果,誓愿住三有。

刻刻发下殊胜大愿。其实佛教的教言全部归纳起来,就是对上师三宝起信心,认识自己心的本性;对可怜的众生起悲心,超离三界轮回,这样的理念永远也不能离开。

《善说海》的作者无著菩萨,就是利益众生最典型的例子。他老人家的传记中说:有一次,无著菩萨门口来了一位得严重畜癞病<sup>32</sup>的乞丐,他的身躯早已失去光泽,其坐垫等物密密麻麻遍满了小虱子,大小便也完全失禁。众人见后不禁恶心、呕吐,纷纷要求他不要在此地久留。

无著菩萨目睹之后,大悲心顿时油然而生,眼泪簌簌落下。他把那又脏又臭的乞丐领进屋,还把那些沾满虱子的坐垫、衣服等物拿进来,将自己好一点的衣服马上送给他。接着,尊者开始用身体给小虱子们作布施——在虱子窝里一住就是两三天,以致浑身上下到处爬满虱子。

很多道友看见之后,觉得非常不忍心,祈请尊者停止此种行为,但尊者并未听从他们的苦劝,依然在行自他相换。无奈之下,他们把尊者的一位上师蒋阳顿有请来,劝尊者放弃此举,否则对身体有诸多不利。无著菩萨闻言,即以《本师传》中的一首偈颂作答:"仅依此肉身,亦能饶益他,我发如此愿,当具广大果。"他老人家经常用这些教言勉励自己。<sup>33</sup>

我们也可以想一想,自己遇到可怜肮脏的乞丐时,是怎么样对待的?可能很多人嗤之以鼻,根本没

<sup>32</sup> 畜癫病:症状为浑身发痒、体生小虱子,具有传染性。

<sup>33</sup> 后来尊者仍坚持如是作为,不久,所有虱子自然消散无遗。

有想这是众生、这是痛苦,自己应该去解除众生的痛苦。很多人认为这是大菩萨的行为,跟自己没有什么关系。如果与自己的修行、成就、名声有关,很多人就争先恐后,而默默无闻地牺牲自己、帮助众生,现在很多佛教徒极不情愿,发心与行为背道而驰。华智仁波切说,三界众生虽然不想受苦,欲求安乐,可是因为无明愚痴,根本不知道快乐的因——行持十善业,反而行持痛苦的因——造各种恶业而抛弃自己永恒的幸福。所以,有些人的行为特别可怜,对今生来世都没有意义。

话说回来,藏传佛教中无著菩萨的行为,无独有偶,汉传佛教也有一位唐代的昙韵法师,常年居于五台山木瓜寺,独自一人住在瓦窑里。衣服破旧不堪,遍满跳蚤和虱子,法师一任它们吸咬,寄生在自己身上。当地土蚤很多,附在身上,他也不排除,一直用身体的血肉作布施,长达四十多年。

我家乡也有一个罗西喇嘛,他一到夏天,就每天 到森林里面去,脱下上身的衣服,一边坐禅,一边用 身血布施蚊子。太阳落山以后,他才回到寺院。你们 可能也知道,藏地的蚊子在七八月份特别大,不像汉 地的蚊子那么小。去年我们去草地上,很多道友身上 有蚊子时,使劲用披单赶,赶完了以后,还用恶狠狠 的目光盯着。尽管可能没有打死,但那种态度根本不 把它看作生命。其实那种蚊子在藏地比较多,修行人 在对待众生方面,还是应该跟其他人有所不同。

现在有些所谓的佛教徒,看见老鼠就打,看见蚂蚁、蟑螂,就倒开水或喷杀虫剂,这是非常可怕的。

前段时间,深圳有一位居士很苦恼,他问我说:"我这里有很多白蚁,怎么办?"我告诉他:"不管怎么样,都不能杀害!有些大德说杀害也可以,念个咒语就行,但这绝对不可以,它们是有生命的,如果这样杀害,根本不是佛教徒。"昨前天他又给我打电话说,依靠诸佛菩萨的加持,他虽然没有杀害众生,但白蚁都已经不见了,现在屋子里也比较舒服。

确实,现在汉地类似的情况比较多,但这些众生毕竟也是生命,我们应该想办法。如果是真正的佛教徒,那暂时可以不住在那里,想办法在外面住几天,通过其他方式来解决。人不至于愚痴到除了杀生以外,没有别的办法了吧。所以,今后在生活过程中,只要牵涉到众生的痛苦,自己务必要注意,否则,大乘的名称和意义都已经失去了。

总之,只要是众生,我们就要帮助,不能伤害,这两个原则务必要掌握。有些菩提学会的道友,以前没受过系统的佛教教育,光是口头上说"我是大乘佛教徒",这是绝对不行的。行为一定要尽心尽力去做,否则一边吃活的生命,一边说自己是佛教徒,真的各别可怕。尤其是现在的南方人,吃众生好像没什么的人,好多人认为非常正常,因为自己从小就在海边一直吃,现在继续吃下去,是天经地义的事情。很多一直这种概念,看起来特别特别可怕,他们虽然牙齿很有这种概念,看起来特别特别可怕,跟魔王、魔女没有什么差别。我们都觉得魔王魔女好可怕,有长长的爪子、尖尖的獠牙,其实到餐厅或菜市场时,有些人甚至比魔王还厉害。魔王害众生的话,还要经过一段

时间, 我原来也讲过这个故事, 但人却从水里直接拿来就吞下去。这些行为完全缺少悲心, 缺少悲心的话, 所作所为不会入于大乘之道。

### 寅二、有境意愿相同:

自与他双方, 求乐既相同, 自他何差殊? 何故求独乐?

既然自己和别人两方面,都同样追求快乐,一点 差别都没有,那为何我只求一个人快乐,而将自己的 快乐建立在伤害他众的基础上呢?

不管是什么样的众生,大至梵天、大自在天,小至蚊子蚂蚁等虫类,上至总统、总理、帝王、将相,下至乞丐、妓女、仆人、屠夫,不同层次、不同级别的人,都有共同的愿望,就是想获得快乐。不愿意快乐的而愿意痛苦的,在众生当中绝对没有。不仅是人类,旁生、饿鬼、地狱乃至阿修罗、天界的众生,都是日日夜夜希求快乐。可是这种快乐,如果没有一些修行境界,也是特别难以得到。

既然所有的众生都希求快乐,不愿意遭受痛苦,我与众生的目的一样、想法一样、感受一样,那我抛弃众生而自己获得快乐,从大乘理念来讲,这是不合理的。甚至抛弃众生而自己成佛,也是不成立的。阿底峡尊者在《菩提道灯论》中说:"自不乐疾速,取证大菩提,愿为一有情,住到最后际。"我们不应为自己而迅速取证菩提,而是要发愿即使为了救度一个有情,也要在千百万劫中住于世间。这亦是文殊菩萨的大愿,大乘经典中记载,文殊菩萨因地时发愿:"乃

至一个众生尚未解脱而留在轮回中,我也宁可住世度化,不愿意自己先去成佛。"

所以,只要是能帮助众生,舍弃自己的成就和修行也合理。我们这里有些发心人员跟我讲:"我现在闻思修行确实已经耽误了,但就算今生不成就,只要能够帮助众生,我也情愿继续做下去。"这些人虽然现在不是文殊菩萨,但跟文殊菩萨的发愿确实相同,他们内心中真的想:"只要对众生有一点利益,无论在轮回中住多长时间、受什么苦都愿意。众生如是希求快乐而得不到,我现在有这么好的机会,应该给别人多创造一点条件。"所以,有些人的发心非常非不强。作为修行人,千万不要有为了自己的如毒般自私自利的心,不抛弃众生、帮助众生的心态很重要,友彭仁波切也说:"宁可舍弃自性命,切莫抛弃诸众生。"

虽然不舍弃众生是大乘菩萨戒的最根本,但更重要的是什么?就是不能损害众生。现在有些人,今天发了菩提心,再过一段时间,别人说他几句,他马上用石头来砸别人,大乘佛子怎么会如此"坚强"啊?世间英雄的话,可能天不怕、地不怕,杀害众生也不眨眼,但我们发了菩提心的人,理当视一切众生为自己,看见众生而不想度化,甚至想打他、杀他,这种念头真的值得惭愧!

大幻化网中说,我们现在的一些颠倒行为,犹如一个人裸体奔跑,精神恢复了以后,一回忆起来就特别不好意思。同样,我们在凡夫地时将不净执为清净、 无常执为常有、无我执为有我、痛苦执为快乐,一旦 证悟了圣谛,获得了圣者果位,对于以前的四种颠倒,自己也会觉得非常羞愧。比如有些人以前不知道生命的珍贵,经常在饭店里点杀很多众生,我跟有些道友聊天的过程中,他们觉得自己以前跟疯子没有差别,直到遇到大乘佛法以后,才明白自己精神失常过,成了严重的精神病患者,多亏大乘佛法把自己救了出来,否则如果还在继续发疯,那多可怕啊!很多人都有这种感觉。确实也是,他们若一直这样下去,不知道一辈子会造多少业。有些人觉得太晚了,其实也不晚,噩梦早一点醒过来,也是你的福报。

我们这里有些人,虽然修行方面比较惭愧,早上经常断传承,散乱的事情比较多,背书也背不下去,考试也是马马虎虎,有很多很多烦恼,但总的原则上遇到了佛法、遇到了善知识,再怎么样也不会像以前那样,看见众生就吞下去,整天的行为疯疯颠颠,这也是一个大的进步!

帮助众生真的很重要,《释尊广传》中说,久远之前,释尊转生为一商主,名为得善,他天性善良,只要看见可怜的众生,就不顾一切去帮助。有一次,他从大海取宝回来,遇到刽子手正欲处死一人,他决定要将此人救下来,但刽子手无权释放,他便到国王面前求情。国王回答说:"此人严重违犯律法,你若真欲救他,必须将全部财产上缴,且你自己要代那人受死。"得善听罢,高兴万分,于是把财产全部献给至死。"得善听罢,高兴万分,于是把财产全部献给国王,自己欣然代那人受死。所以大菩萨看见一个众生遭杀,宁愿以自己的生命为代价,把他救过来。我们虽然还没有达到这种境界,但也要想去尽量帮他,

不要害他。

可能是我的性格不好吧,跟别人打电话时,如果话不投机或者心里不舒服,就不想说话,把电话撂了。这种情况出现过好多次,其实这种行为还是害众生,所以我今天在所有僧众和诸佛菩萨面前发愿:以后不撂电话了。

当然,我们学院的修行人,按规定在这里不能有电话,但希望你们以后也能这样发愿。外面的很多居士,两个人吵架时,吵吵吵最后把电话撂了。所以大家也要共同发愿,不然连这一点都做不到的话,口头上说帮助众生、不害众生,实则以各种方式伤害众生的身体和心,这种行为非常糟糕。

我个人来讲,真的修得特别差,在你们面前讲这些大乘论典,特别不好意思。自己很多方面没有做到帮助众生,但心里面确实愿意做众生的奴仆。尽管像无著菩萨和得善那样的精神,我是没有,今天看见一个麻风病人,让我全部放下来,我现在还达不到,但只要对别人有一点帮助,我少睡一点、让身体受一点痛苦、愿意早一点死去,这一点还是能发愿。因此,我们应该从行为上多考虑老母有情,只要对众生有利益,就愿意放下自己,这样的发心是需要的!

# 自与他双方,恶苦既相同, 自他何差殊?何故唯自护?

既然自己与他众都同样厌恶痛苦,他众不愿意接受身心折磨,我也是一模一样,那为什么我不愿意帮助别人而只爱护自己呢?

佛教中有一个众所周知的故事:鬼子母有一千个儿子,她最疼爱最小的儿子。但她偏偏爱吃小孩肉,所以常到人间抓小孩,活生生地当食物吃。人们受不了这种痛苦,纷纷向佛陀求救。佛陀于是通过神变,将鬼子母最小的儿子捉来,扣在自己的钵里。鬼子母回来发现小儿子失踪了,她特别着急,不吃、不喝、不睡,上天入地到处找,整整找了七天,也没有找到。后来她听说佛陀无所不知,就到佛陀那里去哭诉。

佛陀说:"你有一千个儿子,才丢一个就这样难过,别的百姓只有两三个孩子,甚至是独生子,却被你吃掉了。你想想人家的心情,是不是比你更痛苦?"听到这番话,她当下就醒过来了,在佛陀面前忏悔道:"我错了,只要能让我找到小儿子,我再也不吃别人的孩子了。"

佛陀就把她小儿子从钵里放出来,还给鬼子母。 鬼子母问:"我若不吃小孩,那没有东西可吃,我岂 不是饿死了?"(就像某些坏老板一样,除了吃活的海鲜以外,什么都吃不下去。我遇到一个人就是这样,三顿饭就要 活的动物,别的东西他不想吃,觉得没有味道。)佛说:"不 要紧,我以后让我的弟子每逢用斋时,分出一部分给 你吃。"所以汉地寺院在吃饭时,专门有对鬼子母的 回向偈<sup>34</sup>,我们藏地也有这样的偈颂,通过这种方式 加持,让它们获得快乐。

很多众生对与自己有关的人,觉得他们的生命很 宝贵,对不相干的人则不会这样。其实这是不合理的,

<sup>34</sup> 大鹏金翅鸟,旷野鬼神众,罗刹鬼子母,甘露悉充满。

从生命的价值上、感受的苦乐上,任何众生都没有差别,古人言:"己所不欲,勿施于人。"自己不愿接受的痛苦,千万不要强加于人,因为别的众生也照样不愿意。

现在有些道友,只考虑自己,根本不考虑别人,连修房子、砌水道,也只想到自己的院子,一点都不考虑别的院子。这种人真的跟旁生没什么差别,根本不具足人的法相。作为人,应当具备慈悲、高尚的品格,大家通过学习这部论典,要从心里对大乘佛教有种不共的认识,这一点非常重要!

丑二(成立周遍)分二,一、真实宣说成立周遍, 二、断罪之答辩。

寅一 (真实宣说成立周遍) 分二; 一、一异无实故至不护持之过; 二、故当断除我执。

卯一 (一异无实故至不护持之过) 分二; 一、时间相异之苦不护之过; 二、对境相异之苦不护之过。

一、时间相异之苦不护之过;

谓彼不伤吾,故不护他苦, 后苦不害今,何故汝防护?

有些人认为:"我自己的痛苦很难以忍受,所以一定要保护,但其他众生的痛苦是自作自受,与我毫不相干,我凭什么要去保护呢?"

现在很多人就是这样,只要自己快乐就行,帮助别人的话,也仅限于自己的亲属,其他众生没必要去帮助。"谓彼不伤吾,故不护他苦",因为这些痛苦对我一点损害都没有,又何必去防范它呢?

针对这种论调,作者下面回答说:如果因其他众

生的痛苦不会伤害你,所以你不需要保护他,那么未来的恶趣痛苦也没有损害到今生,你为何要保护呢?比如你现在造恶业,来世会转生到地狱里受寒热之苦,这些痛苦你现在并没有感受,既然是不能害自身的法,那为何要拼命地积累善法去防护呢?或者说,很多人年轻时积累财产,目的是为了在老年时不受苦,还有一些人为了明天快乐,现在做很多事情,这些都是不合理的,因为痛苦现在你也没有感受到。

如果懂得这些道理,众生的痛苦应该当作自己的痛苦,若能视他苦如己苦,正法的价值和利益才可以修出来。敦珠仁波切有一个教言说:"犹如除病良药之正法,若未听闻无法知取舍。"如同除病妙药般的正法,假如没有去听闻,很难了知其中的道理。自己以前的想法,跟佛教的教义比起来,真的是非常愚痴。确实,我们若不愿意遣除众生的痛苦,自己以后的痛苦也不应该考虑。然而,没听过这些大乘教言的话,有些人恐怕不能接受,如果通过长期的闻思修行,一定会慢慢明白其中的道理。

# 若谓当受苦,此诚邪思维,亡者他体故,生者亦复然。

有些人辩护说:"未来所受的痛苦,这是我要关心的,毕竟我是一个相续,为了使未来的自己不受痛苦,做一些事情还是有必要。而其他众生与我的相续完全不同,他的痛苦与我没有关系,所以我不应该去帮助。"

这种说法不合理。"若谓当受苦",如果说这种痛

苦将来会让我感受,必然会发生在我身上,所以我应该避免这些痛苦,而其他众生所感受的法,无论什么时候,我都感受不到,所以我不必管别人的痛苦。作者呵斥道"此诚邪思维",这种想法是莫大的邪见。为什么呢?"亡者他体故",因为现在的你死了以后,来世转到恶趣的话,那时候的你实已变成另一个众生,与活着的你完全是他体的。

如果把时间缩短一点,年轻的你和年老的你不是一个,今天的你和明天的你也是别别他体。因为前后的相续有异,如果是一体,则有诸多过失。比如说,我今年34岁,明年35岁,那么35岁的我是不是34岁的我呢?如果是,我就越活越年轻了,今年是34岁,明年还是34岁,因为一体的缘故,永远也不会变成他体,但这是不合理的。所以,《入中论》里面说:"如依慈氏近密法,由是他故非一续。所有自相各异法,是一相续不应理。"慈氏与近密二人的相续,是各别的他体,不可能安立为同一相续,因此,凡是自相各异的法(如今天的我和明天的我),说为一相续极不应理。

再譬如,山谷后面有一条河,去年我淌过河,今年也淌过河,就认为这是同一条河,其实这是特别大的妄执,这不仅在胜义中不成立,世俗中也不成立。正如我刚才所言,如果34岁的我和35岁的我是一体,那么我34岁的时候,已经变成35岁了。或者50岁的我和100岁的我若是一体,我到100岁时,已经年轻50岁了。或者我今生是人,来世变成地狱的众生,假如二者是一体,则人间也有地狱的众生了……有很

多的过失。有些人认为,今天的我为了不受明天的苦, 奋发努力是理所应当,而对其他众生的痛苦,竭力去 制止就不合理,其实懂道理的人用正理来观察的话, 二者没有任何差别。

《入行论》每个颂词的道理,大家一定要通达。 很多人觉得《入行论》很简单,我觉得这有点愚痴, 让你解释的话,连三分钟都解释不了,说明你对颂词 并没有了解。如果真正了解,这里面有很甚深的意义, 这种意义并不是凡夫人随便说的胡言乱语,而是与正 理完全相合的。包括在座的有些道友,也觉得这些颂 词很简单,其实不管你是讲考还是笔考,对它内容的 90%都没有了解,只是明白了10%以后,就自以为得、 心满意足了。这是非常大的一种邪见,希望你们不要 认为《入行论》很容易,以前也听过,现在也听过, 大概的意思知道就可以了。

当然,我讲得也不好,我经常想:"现在我虽然给你们讲,但能不能讲到50%啊?"里面可能也有一些讲错的。实际上真正的义理越思维越甚深,因此你们不要小看《入行论》,否则智慧是不会增上的。好多道友表面上好像懂一点,其实里面的推理和思维方式,自己完全没有接受,而是以另一种方式来解释,这是非常不合理的。

对于科判和颂词的内容,大家要再三地看,光看一两遍肯定不行。像华智仁波切那么有智慧的人,也是随身带着《入行论》,原因是什么呢?这里面的甚深内容,经常要与我们相续结合起来串习,这样修行才会变好。不然的话,有些居士一边坐车,一边马马

虎虎地听 Mp3,"哎,我已经听过了,《入行论》比较简单响!"一说简单,我就有点生气。不简单,真的不简单!佛法不是像看电影、听新闻、看报纸,意思只有那么一点,看完以后就没有了。诸佛菩萨金刚语的加持,跟世间的语言截然不相同。铁铝等金属有什么样的价值?黄金和金刚钻石有什么样的价值?这方面大家应该非常清楚。切记:形象上的闻思起不到什么作用,务必要对其内容反反复复地思维!

# 第一百三十二者课

### 思考题

- 1. 有人说:"如同肚子饿,只能由自己吃饭解决一样,自己的 痛苦应由自己遣除,没必要替别人解除痛苦。"你如何破斥 这种说法?
- 2. 凡夫人从哪两个方面执著"我"的?请以理分析其颠倒性。
- 3. 为什么说只要是痛苦,不分自他一定要遣除? 你明白此理 后有何打算?

《静虑品》中有自他平等和自他相换,现在讲的 是自他平等。

前面通过因明的三相推理建立了,凡是众生的苦,我们必须要解除。有些人从来没有听过这些佛教逻辑,一提起三相推理和周遍、能立、所立,不一定特别懂。希望在座的佛教徒,包括在家居士,一定要学习五部大论,不要将佛法停留在简单的法门上,很多人既年轻又聪明,如果学完了五部大论,肯定会对佛教有全面的认识。

我们学院今年讲了因明,尽管很多道友觉得有点难,但是系统学习一部大论以后,在任何地方遇到能立、所立、周遍等法语,理解起来不会有任何问题。 所以大家应该广闻博学,很多人对世间法学得不错, 出世间的佛陀教言,有生之年也需要花一定的精力。

现在的网络比较方便, 外面的有些居士, 将我们

讲的戒律、俱舍、因明、中观一一在听。人的自觉性还是有差别,学院中极少数的出家人,今天断传承,明天断传承,但大城市里从事各项工作的人,依靠自己的精进,上班、下班、开车时,把这些传承一个一个在补上。这样的人,据我了解也相当多。这非常有必要,否则,光是办一个皈依证,取一个好听的名字,那没有什么用,实际行动中应当身体力行。

要知道,断除障碍并非轻而易举,上师加持一下、灌顶一下,烦恼马上就荡然无存,没有那么容易。大家应该长期学习,这样才有明显的成果。不然的话,偶尔做个仪式,作用也不是很大。有些刚皈依佛门的人,把佛教看成一种妙药,吃完以后包治百病。这种现象有是有,毕竟佛法的加持不可思议,但从根本上解决的话,还是要靠长期的精进努力。

### 二、对境相异之苦不护之过;

若谓自身苦,应由自防护, 足苦非手苦,何故手护足?

对方又说:"任何时候,自身的痛苦应由自己来保护,不是他者来保护。所以别人的痛苦由我来解除, 完全没有道理。"

具体来说,我自己或亲友的痛苦以自己来遣除,对每个人来讲,是义不容辞的责任,但与我毫不关系的众生的痛苦,由我来遣除,这是多此一举,有点说不过去。尤其是没有入大乘佛教的人,认为对家庭负责、对自己负责是应该的,而帮助没有关系的人,简直不可理喻。包括我的有些亲人,也对我帮助大学生、

放生等行为不能接受, 邪见比较重的人觉得: "那些人跟你一点都不亲, 为什么把那么多钱花在他们身上, 太可惜了!"还有些非佛教徒, 认为放生非常浪费, 不如把钱给家人修房子, 毕竟他们跟自己有关, 为了鱼鸟花那么多的钱, 实在是不合理。

从传统上看,他们的想法似乎也有道理,但真正去分析,这经不起任何观察。假如自身苦应由自身防护,那你的脚被刺伤或不小心扭了,根本不属于手的痛苦,手又何必多管闲事,忙着去保护脚呢?或者你耳朵的痛苦,应该是耳朵自己来保护,为什么冬天比较冷时,你用双手捂着耳朵呢?那天有人问我:"你为什么天天抓痒?"如果自己管自己就可以了,为何我左手这边用右手来抓,右手这边用左手来抓?(全身上下只有手比较灵活,它对好多部位都可以帮助,鼻子、脚的话,帮不了自己,也都不了别的,好像特别笨。)

而且,你也应该只帮助自己,不应该去帮你的弟弟、妹妹、弟媳等。刚才有个出家二十多年的道友,一直让我加持,保佑她家里生个孩子。假如你关心自己就行了,那不应该关心家里生孩子,而且非要是男孩,不能是女孩,这样也没有必要吧。可是我们的习惯和实执并非如此,在行为上,往往都要借助他者来帮助自己。

世间人有这样的习惯,不属于自己的,始终不愿意帮助,只要是属于自己,绝对不能伤害,即使人已经死了,也要尽量去饶益。现在菜市场里卖的肉比较多,如果人人像大乘佛教所讲的那样,对众生有一种父母之感,那肯定不敢吃它的肉。毕竟这是母亲的肉,

不管前生或是来世,它都当过我的母亲,吃母亲的肉, 真的特别特别可怕。可惜的是,无数众生并不知道这 一点,一旦知道的话,决不会像现在这样。

《广仁录》中有一个故事说,在四川蓬溪有一个人,原来在那里当县官,后来辞职回乡。回去的途中,在朋友秦先生家里借住一宿。当晚他做了一个梦,梦见一妇女对他哭诉说:"我是秦先生的妻子,生前曾谋杀我先生的姨太太,因而死后堕落为母羊,现于羊栏中。明天秦先生要杀我来招待你,我死不足惜,可是我腹中的小羊,若因我被杀而同死,那么我的罪过更加重了。"

那人早上醒来,天都已经亮了,(就像现在有些学佛的人一样,特别爱睡懒觉,)他把夜间的梦告诉秦先生。可是不巧得很,那只母羊刚已宰杀。秦先生大为悲恸,抱着母羊的尸体失声痛哭。(以前上师如意宝在许多地方劝大家不要杀生时,也说:"我们附近的很多旁生,以及自己家里的宠物,很可能是前世或今生亲人的转世。")后来他们全家和那个客人,再也不忍吃那羊肉,就把死羊连同胎中小羊,一同葬在旷野。

所以,我们若知道周围的旁生,前世今生跟自己是什么关系,根本不敢吃它的肉。原因是什么呢?就是因为有我执和我所执。其实我执和我所执并非实有,圣天论师说:"我若实有性,不应思无我。"如果"我"有真实的自性,那修行人没有必要去观无我。但众生由于俱生我执在作怪,本来"我"不存在,反而执著有"我","我所"也不存在,反而执著有"我","我所"也不存在,反而执著有"我所"。有了我和我所之后,自然就有了他和他所,于

是便如《入中论》所言,最初将五蕴妄执为我,进而依之产生我所,颠倒执著诸法为实有,以致漂泊在轮回中、始终无有自在<sup>35</sup>。

也正因为如此,我们菩提心很难生得起来。因为菩提心的范围相当广,她普及的是一切众生,并不局限于我和我所。有了菩提心的话,凡是有生命的众生,一定都会帮助,但在世间上,纵是举世闻名的慈善家,所做的善事也有一定的限度——对自己的家乡或有关系的人,就愿意去帮助,而其他众生,则不轻易伸出援助之手。

现在也有一部分人,当旁生遇到生命威胁时,让他花钱来放生,他不愿意;而把钱捐给学校或慈善机构做一些善事,他很愿意。尽管他的我所范围稍微扩大了,愿意把钱捐给社会,但这只包括在人类群体中,并没有把天边无际的众生作为我所。

我们每个人从无始以来,一直都是这样串习,即生中若没有受过大乘教育,执著"我"的习气很难改变。作为大乘佛教徒,每天应该观察自己,看在一天当中,不管是发心也好,做事情也好,为自己考虑了多少,为众生考虑了多少?这样一统计下来,我们的过失会暴露无遗。我们凡夫人真的很坏,如果认真观察,几乎天天都在想着自己,为众生的寥寥无几、屈指可数。

# 卯二、故当断除我执: 若谓此非理,执我故如此,

<sup>35</sup> 论云:"最初说我而执我,次言我所则著法,如水车转无自在。"

### 执自他非理, 唯当极力断。

刚才说如果自己只能帮助自己,不能帮助别的,那么用手帮助脚不合理。对此质难,对方回答道:"从道理上观察,的确手只应该帮助手,不应帮助脚和其他部位。但由于众生的我执和我所执非常强烈,只要是属于自己的,不管脚也好,腰也好,腹部也好,出现一些问题时,其他的手、眼睛等肯定要去帮助。比如腰腿很痛的话,手会给它们按摩,这就是我所执导致的。因此,道理上虽然站不住脚,但众生有了我执和我所执后,不得不这样做。《释量论》也讲过:'诸过之根本,彼即坏聚见。'一切过失的根本,就是执著我与我所的坏聚见。所以我也没办法。"

答言: 这就对了, 我们也认为这种执著不合理。 众生先执著"我", 后执著"他", 如果没有自他的执 著, 很多见解都是正确的。但正因为有了"我", 所 以就不愿意关心"他", 这确实是不合理的。

古来圣者剖析自我、证悟无我的窍诀非常多,我们也应通过各种方式,将自相续中的这些执著抛开。 否则,始终都是维护自己、排斥他众,这是一种颠倒 作意。正如前面所说,手帮助脚是我执引起的,本来 没有任何理由说是"我",但就是因为有实执,故将 身体执著为我。其实通过智慧,这完全是可以遣除的。

佛教中就有这样的故事:南印度有一位出家人,他吃的、穿的非常讲究,每天必须用香水沐浴,沐浴后还要用香油抹身。他在山中住了好几年,但由于太过执著身体,修行一点进步也没有。(现在也是如此,有些年轻人特别执著自己的身体,每天对它做各种装饰、保

养,以致修行的时间都耽误了。)

他不明白自己为什么不能证果,就去问优婆鞠多尊者。尊者知道他的来意后,对他说:"我有办法,可以教导你,但你必须要听我的。""我绝对服从您!" "好,跟我来。"

尊者带他到了一座山上,用神通幻化了一棵很高的树,让他爬上去,到了树顶,他战战兢兢、特别害怕。(我小时候也常爬树,上去以后不敢下来,整天都呆在那里,特别痛苦。有些小孩不能下来,就一直在树上哭。)尊者在树下又化一个非常深的大坑,然后让他先放下两只脚,再放开一只手,又让他放开最后那只手。他在树上大声抗议:"那样我会摔死的!"于是抓得更紧了。

尊者严肃地说:"你不是说什么都听我的吗?怎么现在又反悔了?"他想想此行的目的,索性闭上眼睛,将最后那只手放开……当他断除贪爱我的执著后,刹那间,树和坑都不见了,他好好地站在尊者身边。他顿时恍然大悟,知道色身幻化无常、虚妄不实,从此他不再执著,放下一切,很快就证悟了无我的境界。

历史上经常有些大德,依靠棒喝等不共的窍诀, 让弟子突然对身心有不同的认识。包括我们最近讲 《静虑品》和《安忍品》,也有些道友有一种前所未 有的感悟,这是非常重要的。大家在修行过程中,必 须要精进,不精进的话,每个人都有"我"的执著, 始终陷在这样的坑里爬不出来,这是非常可怕的。

总而言之,帮助别人并不是不合理,既然可以帮助自己,为什么不能帮助别人?这两个都是虚假的执

著,帮助自己是虚假的执著,帮助众生也是虚假的执著。因此,只帮助自己而不帮助别人,这是说不过去的。

### 寅二、断罪之答辩;

相续与蕴聚,假名如军鬘,本无受苦者,谁复感彼苦? 既无受苦者,诸苦无分别。

对方辩驳道:"虽然我和我所并不存在,但是把身体的各个部分执为我,以及昨天、明天、来世的我执为我,这两种执著是存在的。这种我的存在,跟别人的存在不相同,所以帮助自己是理所当然的。"

他们的理由是,手和脚均为身体的附属,是同一个蕴聚;明天的我、后天的我,乃至地狱中的我,是同一个相续,由于感受者是一个,所以理当全力保护。而其他众生与我的相续不同,他是他的相续,我是我的相续;与我的蕴聚也不同,他有他的身体蕴聚,我有我的身体蕴聚,因而不能与我混为一谈。

这种想法并不合理,如同军队和珠鬘一样,蕴聚和相续没有成实的本性。相续不存在,可用鬘来比喻;聚合不存在,可用军队来比喻。《释量论·成量品》中也专门用长和串,宣说了聚合和相续不存在之理。

具体而言, 我昨天心相续的刹那、今天心相续的刹那, 乃至老年时心相续的刹那, 全部是连在一起的, 似乎有一个长长的东西, 但其实这是一种笼统的妄执。或者从总体上看军队是存在的, 但如果好好分析, 除了一个个军人之外, 并没有一个叫"军队"的法。

同样,身体也是由各种微尘组成,真实的本体并不存在。世间上任何一法,用智慧来剖析都是如此,所以龙猛菩萨在《大智度论》中说:"诸法如芭蕉,一切从心生,若知法无实,是心亦复尽。"万法如芭蕉树一样,皆从分别念而生,若能了知诸法无实,那么心也不可能存在。

这些道理,我讲《金刚经》时也讲过,《金刚经》中云:"若世界实有者,即是一合相<sup>36</sup>。"世间上的诸法,如身体、家庭、单位、森林、江河等,人们认为实有存在,实则全是假合之相。如《四百论》云:"于相续假法,恶见谓真常。积集假法中,邪执言实有。"对相续假立的诸法,凡夫以恶见说为真常;在积集的假法中,凡夫以邪执言为实有。

月称论师在《入中论》中,也用观察车的七相推理来证明此理。《自释》中还引用《宝积经》的教证说:"世间与我诤,我不与世诤。"佛陀虽已彻达一切都是假的,但如果世人说它存在,佛陀也不会与之争辩。论中还用了"瓶衣帐军林鬘树"等比喻,说明瓶子、衣服、帐篷、森林、军队、树木等法,实际上并不存在,这个道理讲得非常清楚。

因此,我们认为实有的东西,要去详细观察,否则沉溺在分别妄念的网当中,自己也不知道会变成什么样。尤其是龙猛菩萨和月称菩萨的殊胜教言,大家一定要学习,他们是大乘佛教公认的圣者,没有人能

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 一合相,是指对总体相状的一种执著。比如瓶子本来是由微尘组成,但人们有一个总体的概念,把这些微尘的聚合称为"瓶子";五蕴中本来没有我,众生也因为有了一合相,就把五蕴的聚合执为"我",对其产生实执。

驳倒他们的观点。

如果蕴聚的我不存在,相续的我也不存在,那么谁在感受这一痛苦呢?很多人认为一定要保护自己及亲友,不让其遭受痛苦,但用智慧来观察,(《智慧品》也会讲很多这方面的教言,)所谓的我根本不存在,胜义中不存在,名言中也不存在,只不过名言中有一个假立的存在,但假立的并不等于真实的。所以,我不存在的话,我所感受的痛苦怎么会存在呢?"既无受苦者,诸苦无分别。"既然没有真实的受苦者,自他的痛苦也就没有什么分别了。

《学集论》中也讲过,我和他如同此岸和彼岸, 是互相观待而安立的。在河的这边,可以说这是此岸, 那是彼岸,而坐船到了那边,角度就换过来了。同样, 我们现在认为"这是我",但学习到了一定的境界, 根本不会觉得蕴聚是自己,反而会把别人当作自己。 真的,菩提心修得比较好的时候,很多人对自己根本 不在乎,再怎么生病受苦也无所谓,而看到别人,甚 至是怨恨的敌人受痛苦,心里就特别难忍,恨不得以 自身代受。

当然,每个人的根基不同,行为上也是迥然有异。 前段时间,杭州有一个潘居士,在我家乡帮我建学校。 其实他的条件特别好,但在那里已住了五六个月,一 直打地铺,房子也很简陋。他看见那里的小孩没有机 会读书,条件也很差,就发心在那边监工建学校,自 已再怎么苦也不在乎。说实话,我都非常佩服,虽然 他是一个居士,却能将国内外的好多企业全部放下 来,在那里帮助众生做事情。我接触他的时间比较长, 大概有五六年了,知道这个人不是搞名的,也不是搞 财的,没有任何企图,就是想一心一意帮助那些可怜 的孩子。

而我家乡的几个老师,却千方百计地想吃一点回 扣。按理来讲,当地老师看到身边的孩子有受教育的 条件,不应该在那上面找机会。可是恰恰相反,不相 干的人一直很心疼,想帮助,而有个别的老师……我 那天特别不理解,这些人一方面是素质问题,一方面 也是没有受过大乘教育。他们做些不如法的行为时, 我一直在想通过什么方式来惩罚?确实,别人无条件 地这样受苦,想帮助你这个地方,你自己也应该想: "我毕竟是老师,有一定的责任。"可是他们却在这 个时候搞很多小动作,实在让人难以理解。

我们这里也有些道友,帮助别人的话,什么都愿意,帮助自己什么都不愿意。但有些人完全相反,只要是跟自己有关,马上去如何如何,如果是别人,就事不关己、高高挂起。去年有座房子起火了,某人听说是他的房子,拎了一桶水拼命地跑,到了跟前,别人说不是你的房子,"噢——",嘘了一口气,掉头就回去了。

作为凡夫人,这也是大家都有的毛病,但如果能放下我执,就会如同《维摩诘经》所言:"以一切众生病,是故我病。"以众生之苦为自苦,是大乘菩萨的境界。我们有很多发心人员,只要对众生有利,自己再苦再累也愿意,这就是因为"我"的范围制定得不同。

《入行论》的有些颂词并不好解释,希望你们不

要觉得《入行论》简单。我昨天也讲了很多道理,如果你真懂得这些颂词,那么其中的甚深道理,你讲也讲得出来,想也想得出来。但若没有深入体会,表面上的囫囵吞枣,对自相续根本不起什么作用。

癸三 (摄义) 分二,一、真实宣说摄义,二、遣除诤论。

### 子一、真实宣说摄义:

苦故即当除,何须强区分? 不应有此诤,何须除他苦? 欲除悉应除,否则自如他。

因此,只要是痛苦,我们就应尽力遣除,何必非要分自他呢?是亲朋好友的痛苦,就两肋插刀、义不容辞,而其他众生的痛苦,则置若罔闻;是人类的痛苦就要解除,而旁生的痛苦,则无动于衷。由于无明实执,人们只求自己快乐,不管他人痛苦,这是非常愚痴的行为。诚如此处所说,只要是痛苦,不分自他一定要遣除。

大家以后在路上也好,房间里也好,看见大大小小什么样的众生,当它遭受痛苦时,务必要去帮助它,这是我们佛教徒基本的原则。尤其是大乘佛教徒,不仅不能损害众生,而且还要去帮助众生。你们不要争辩说:"这是别人的痛苦,跟我没有任何关系,为什么要遣除?"以这种相似的理由为自己辩驳,非常不合理。只要是痛苦,就一定要遣除。虽然在胜义中,众生的痛苦不存在,我的痛苦也存在;而世俗当中,众生的痛苦也存在,我的痛苦也存在。凡是痛苦就特别难忍,所以不能只维护自己,不维护他人。

世间上有很多奥秘,大家一定要去探索。医学、营养学、生物学只能解决人类的基本问题,更深的道理无法触及,而天文、地理、电子力学,虽然涉及的领域比较深广,却无法揭示心的秘密、前世后世、胜义空性、如来藏光明等。我们学习大乘佛法,一定要懂得二谛的道理。龙猛菩萨云:"若人不能知,分别于二谛,则于深佛法,不知真实义。"如果不能区分胜义谛和世俗谛,则无法通达佛法之义。而若明白万法在胜义中如何存在、世俗中如何存在,这是最无上的一种学问。

同时还要具足强烈的大悲心,不具足的话,大乘佛教只是一种虚名而已。有时候看来,世间一些慈善家的行为特别感人,许多大乘行人都自叹不如。阿根廷有个著名的高尔夫球运动员温森,有一次他赢得一场比赛,拿到奖金的支票后,正准备驱车回俱乐部。就在这时,一个年轻女子走到他面前,悲痛地说,她的孩子不幸得了重病,因为无钱医治正面临死亡。温森二话没说,在支票上签上自己的名字,将它送给了年轻女子,并祝福她的孩子早日康复。

一个礼拜以后,温森的朋友告诉他,那个女人是骗子,不要说没有病重的孩子,她甚至还没有结婚呢。温森听后再三地问:"你这个消息是不是很可靠?"朋友做了肯定的回答。温森长长出了一口气,微笑道:"这是我一个星期以来听到的最好的消息。"温森从那天起,就一直在为那病重的孩子祈祷,所以,他没有因自己受骗而懊恼,倒是为没有孩子遭遇不幸这件事而庆幸。(若换作是我们,首先不一定舍得给,即使

给了她,到时候也可能怨天尤人,或者想找她要回来。)

特蕾萨修女的故事中也说,她曾在某地为无处容身的酗酒者专门建了一个收容所。有一次,一个人被严重殴伤,警察问:"是谁打伤你的?"那人不愿说出真相,一直在不断地捏造谎言。警察拿他没办法,只好离去。特蕾萨问他:"你为什么不揭发凶手?"他说:"就是要他受苦,也无法减轻我的痛楚。"

可是有些佛教徒并不是这样,自己稍微受到一点 损害,"一定要告状"、"一定要报警",有些行为连世 间的善人也比不上。尽管那些人没有更高的境界,不 知道众生皆具佛性,应将菩提心遍及一切众生,但他 们那种善良的心,我们学了这么殊胜论典的大乘佛教 徒,应该值得效仿,甚至超越他们。

当然,我在法座上给大家讲经,确实觉得特别内 疾,自己平时的所作所为,自己非常清楚:自私自利 的心非常重,利他的心很微薄,虽然依靠上师的加持, 在寂静山呆了很长时间,也学过大乘各种论典,道理 上明白要帮助众生,但在实际行动中,往往是心有余 而力不足。真正要帮一点关系都没有的众生,或者害 自己的众生,无条件,不求名利,愿意在他面前失去 自己的一切,能不能做到呢?我经常受到良心谴责, 不得不承认自己是特别不好的大乘修行人。

# 第一百三十三者课

#### 思考题

- 1. 既然一切痛苦都应遣除,为何缘众生而生悲心的痛苦不遣除?为什么说这种痛苦很有意义?
- 2. 为什么说大悲心是成佛的根本?请以具体事例说明,你通过学习本论,在这方面有哪些改变。
- 3. 现在学习佛法是什么样的时代? 对此你有哪些体会?
- 4. 如何看待现在的"人间佛教"? 在学习佛法的过程中, 求 人天福报应摆在什么样的位置上? 怎样将之转为大乘修 法? 请谈谈你的理解。

### 子二、遣除争论;

悲心引众苦,何苦强催生?若愍众生苦,自苦云何增?

有人问:"以悲心将其他众生的痛苦作为我所,如此一来,我不是具有许多痛苦了吗?尤其是发了大乘菩提心的人,在大悲心的催动下,知道众生在受苦,心里就极其难忍。比如听到地狱、饿鬼的痛苦,看见人间地水火风的灾难,或者听说道友生病的情况,心情就会非常沉重。自己的悲心越增上,这种痛苦也就随之而增多。而大乘论典中一再提倡发大悲心,似乎这种痛苦值得接受。既然所有的痛苦都该遣除,那么依靠悲心而引发的痛苦为什么不遣除呢?"

对方说得也对,这是一种痛苦,但并不是无意义

的痛苦。前面也讲过了,如果众生所受的痛苦,对今 生不利、对来世不利、对自己不利、对众生不利,那 我们一定要遣除。但是也有个别情况,表面上看来是 一种痛苦,实际上是断除痛苦的根本。

如果一心悲愍众生之苦,自己生起难忍苦受,这种痛苦与地狱的寒热之苦、饿鬼的饥渴之苦等相比,可以说是微乎其微、不值一提,即使为了众生而割下身肉,对真正的大乘菩萨来讲,也不算是什么痛苦。月称论师在《入中论》中言:"观他地狱等众苦,了知自苦极轻微,为断他苦而精勤。"观待地狱、饿鬼、旁生的剧烈苦受,就会明白自己的苦非常轻微,所以为了断除其它众生的痛苦,我们一定要精勤努力。

从另一方面而言,大悲心是一种智慧,它的本质根本不是痛苦。《大涅槃经》中云:"大慈大悲名为佛性。"大悲心好像给我们带来了痛苦,实际上这是如来藏的妙用,是智慧的体现,并不是所应舍弃的无义之苦。所谓的大慈大悲,是让众生在痛苦中解脱的心,藏传佛教讲四无量心的教言中都有,《大智度论》也说:"大慈予一切众生乐,大悲拔一切众生苦。"慈无量心让众生获得暂时、究竟的快乐,悲无量心让众生离开暂时、究竟的病苦。表面上看来在受苦,实则与"愿芸芸众生脱离苦海,得到各自所需的果位"之发心相合,这怎么会属于痛苦呢?

修行的三个阶段——最初的发心、中间的修道、 最后的成佛,大悲心都必不可缺。月称论师说:"悲 性于佛广大果,初犹种子长如水,常时受用若成熟, 故我先赞大悲心。"于广大圆满的佛果,初时要有大

悲心,才能引发菩提心的种子;中间要有大悲水的滋 润, 菩提种子才不会枯萎, 且日日增长; 最后要由大 悲心示现报化身, 让众生获得真实受用。大悲心在成 佛的初中后三个阶段不可缺少,因而月称论师造《入 中论》时,并没有先赞诸佛菩萨,而是"先赞大悲心"。

这样的大悲心,又怎么会是痛苦呢? 我们为了可 怜的众生流泪,望其早日获得快乐,是智慧的泪水、 悲心的泪水;缘诸佛菩萨的功德生信,流下的泪水也 很值钱; 但为自己的感情、生活而哭泣, 这种泪水一 点价值也没有。可是,我们有价值的泪流得很少,悲 心、信心的泪水,在大城市里几乎看不见,人们哭往 往就是因为感情。

所以,学习这部论典以后,我们应把执著转化为 智慧, 转化为悲心。《入行论大疏》也说了, 前面所 讲的痛苦,都是自相的痛苦37,而后面所讲的大悲心 之苦, 只不过名称上叫痛苦, 实际上它是根除我们无 始以来苦果和苦因的正因。

作为修行人,不管是出家在家,一定要具足两点: 一是对众生的悲心,它是佛法的根本,佛经中说:"一 切解脱依赖于一法,何为一法?即大悲心。"没有大 悲心的话,解脱肯定没有希望。二要有信心,对佛陀、 佛法有信心。现在很多居士和出家人行为不如法,就 是因为对佛陀没有信心,对众生没有悲心,两大根本 失去了,形象上再怎么装模作样,也起不到什么作用。

所谓的出家,并不是剃除须发、穿上袈裟就可以

<sup>37</sup> 自相的痛苦: 指心相续中生起很难忍的苦受。

了,内心中应该对佛有向往之情。有些人得过且过, 当一天和尚撞一天钟,这样的行为非常不好,既然你 穿上出家的衣服,就要对解脱道业有信心、有精进。 如果你是一个居士,没有皈依之前就另当别论,皈依 完了以后,佛教徒到底要做什么事情,这些没有希求 的话,那是不合理的。

有些人刚开始学佛很有热情,过一段时间,好像瓶子里的水一样,全部都凉了,自己的上上下下找不到一分功德,完全都是过失充满。若是这样,那没必要住在出家人或修行人的群体中,整天享用三宝的财产。现在是末法时代,很多人特别欠缺悲心,我们若真的有了悲心的痛苦,那是多么高兴的事啊!

下面从意义和公案两方面进一步说明,首先是讲 它的意义:

## 一苦若能除,众多他人苦, 为利自他故,慈者乐彼苦。

即便大悲心会为自己带来稍许痛苦,但是以一个人的有限痛苦,能取代众生的无边痛苦。我们也看得出来,如果一个人的悲心非常强烈,那在他一辈子当中,所作所为会利益无量众生。不说大乘修行人,就算是有悲心善心的世间人,影响力是什么样的?大家也是有目共睹。一个领导若有相似的悲心,他管辖范围内的百姓,定会非常快乐。我们出家人也不例外,我看到法王的很多弟子,悲心真的特别强烈,在社会上的影响也很不错,对弘法利生起到的作用非常大。其实他们应该会有一种悲心的痛苦,看见众生特别可

怜时,在悲心的催动下,宁愿放弃名闻、利养、快乐, 付出自己一切的一切,到各个地方去弘扬佛法。所以, 一个人的悲心痛苦,能遣除无量众生的痛苦,为了利 益他众,也为了自己的解脱,生起这样的悲心有什么 不合理呢? 作为大慈大悲的菩萨,必会心甘情愿承受 这一切。

大悲心能灭尽无始以来的一切罪障。《入中论》云:"既许彼苦能永尽,往昔所作恶业果。"佛陀也说: "若发菩提心,大难天须救。"发了菩提心的人,即使遇到困难违缘,十方天尊、白法护神也会鼎力相助。在弘法利生过程中,自己一个人遭受痛苦,但能拔除众生的一切痛苦,这也是非常值得的。有个居士前段时间说,她身体非常不好,但经常在想:"但愿众生的痛苦成熟在我的身上。"这样慢慢串习下来,好像生病也有价值了。确实,学习大乘佛法的人应该这样想。

噶当派的《断除希疑祈祷文》中讲过:"如果我生病对众生有利,祈求加持我生病;如果我病愈能更有利,祈求加持我能痊愈;如果死亡对众生更有利,祈求加持让我死亡。"我们也要发这三大愿。很多人不愿意生病,不愿意死,临死时一边呼唤一边祈祷:"能不能让我活下来啊,哪怕一天也可以,你可不可以告诉阎罗死主,我还是愿意呆在这个世界上?世界多么美好,我不要死!"作为大乘修行人,不应该这样想,若是为了自己,活也不好、无病也不好、健康也不好;若对众生有利,生病也可以、没有病也可以、死掉也可以,这是非常甚深的一个教言。所以,自己

的痛苦若能遣除众生痛苦,那么一定要接受,以这种 轻微的苦遣除最大的苦。就好比吃很苦的药,吃起来 有点不舒服,但这个药效很不错,若能制止永恒的病, 你愿不愿意接受呢?

大乘修行人看见众生很可怜,心里真的不舒服, 不说大菩萨的悲心,就算我有时候也有这种感觉。前 段时间我到几个特别穷的牧民家里,看到他们的生活 后,一下午都特别不舒服,"他们过这样的生活,真 的好可怜哪!他们的孩子也比较多,到底吃什么、穿 什么啊?"自己也是多管闲事吧,我又不是他们的家 长,他们的吃穿跟我也没有关系,但是看见别人痛苦, 心里确实不舒服。这样的不舒服其实也很好,如果没 有这一点,你不一定去帮助众生。

现在汉地的很多人,不愿意看不好的对境,只愿意看美好的花园、漂亮的对象、金碧辉煌的寺院,全部都是悦意的对境。悦意的对境也许能让你生起信心,但出离心和悲心不容易生起。因此作为佛教徒,有时候应该特意去肮脏不堪的环境中,看一下特别可怜的众生,这对自己培养菩提心、大悲心有非常大的利益。

没有大悲心的话,成佛的根本就没有了。佛陀在经中说:"诸佛以菩提心为正因,大悲心为根本。"其他经典中也说:"大悲心是一切诸佛功德之根本。"失去了大悲心,就不愿意帮助众生,从而堕入声闻缘觉之道,甚至堕入世间道,这样就惨了,学大乘已经白学了!

你们入了大乘以后,心里应该有一种改变,这种

改变不要只是一两天。很多居士说"我学《入行论》有很大改变",希望你们是永恒的改变,两三天的改变、一两年的改变,对自己解脱也起不到作用。我们每个人都应该发愿:"我利益众生的心,乃至成佛之前不要退。"不仅要发愿,实际行动中,从现在开始,也要尽心尽力、力所能及地去帮助众生,利益众生,这是我们不可推卸的责任!

# 妙花月虽知,国王有害意, 然为尽众苦,不惜殉自命。

大悲心特别强烈的菩萨,愿意牺牲自己的身体生命,这出自于大乘经典《三摩地王经》(又名《月灯经》)。 经中记载:比丘妙花月菩萨,虽然知道到皇宫去弘法 利生,国王会杀害他,但是为了使众多有情获得解脱, 他毅然前往该国。

在久远以前,宝莲月如来出世转法轮,最后示现圆寂。他的教法要隐没时,有个国家叫具宝国,由勇施国王持政。勇施国王禀性粗暴、秉持邪见,对佛法不具信心,将国中七千名菩萨全部驱逐出境。七千位菩萨来到普贤林,依止妙花月菩萨精勤修习,妙花月菩萨为他们传授佛法。

某一天菩萨以神通观察,发现具宝国皇宫附近有许多众生因缘成熟,自己若去传讲佛法,可使他们证得不退转果位。(前世不退转的种子,今生引发出来的话,需要一个传法或者出家的因缘。)如果自己没有去成,这些众生的解脱会耽误下去,这次无法获得不退转果位。

他把情况告诉所有的眷属,眷属们都知道这种做法必须以生命为代价,于是哭着劝阻菩萨不要去。妙花月菩萨说:"如果为了保全自己的生命,而放弃利益他众,那绝不是大乘的佛子。"然后不顾他们的请求,前往皇宫去了。

在七天之中,妙花月菩萨不进饮食,晚上转绕如来指甲之佛塔,白天为有缘众生转法轮,正如他神通所观的一样,无量无边的众生都获得了不退转果位。勇施国王得知之后,生起极大嗔怒,派一位叫能乐的刽子手,将菩萨四肢砍断、双眼挖出,以残忍的方式把他处死。

当时菩萨身体没有出血,而是流出了白色乳汁, 天空中彩虹缭绕,响起各种吉祥的声音,瑞相纷纷呈 现。刽子手见此,生起后悔之心。消息传到宫中,国 王也是追悔莫及,命人将菩萨的法体作塔供养,自己 经常在塔前忏悔。

现在世间上有些人,为了集体或国家的利益,尚且不顾一切,最后英勇牺牲。我们大乘修行人,看见对众生有利时,也应该付出自己的生命,当然生命都不在乎的话,财产、名声、地位等身外之物,更是不会顾及的。真正利益众生的人,根本不会炫耀自己,也不会时时想着自己的利益,如果不能利益众生,他们连往生极乐世界,享受清净刹土的妙欲都不贪求。(因为六道众生这么苦,要解救他们的话,不可能有心情去享受。)那么人们追求的美色地位,在菩萨的眼中更是像不净粪一样,一点价值都没有。

《修心七要》的讲义中曾说,为了自私自利而修

行,叫做"俗人";为了利益众生而修行,称为"修行人"。我们是不是修行人,自己应该最清楚。有些人自称是大修行者、大活佛,而我们在这里,就算是活佛、法师,很多人也不敢这样叫。为什么呢?因为自己连大乘修行人都算不上,整天都被自私自利缠缚着,即使偶尔有利他的心,也像云间的太阳一样,一会儿又被贪色恋财、自我维护的不清净心覆盖了。所以凡夫人不值得宣扬自己,自己没什么了不起的。

作为佛教徒,我们的目光应该摆正,如果你一直 盯着特别高的法,希望自己成就神通,能够发光,真 的没有必要。有些人说:"上师,您肯定是大成就者, 您头上开始冒烟了。"(可能上师着火了。)其实发光并不 重要,灯泡也可以发光,冒烟也不值得歌功颂德,假 如上师真的了不起,那要看他具不具足大悲心。《大 圆满前行》讲了很多上师的法相,最后华智仁波切总 结道:"概括而言,观察上师归根到底可以包含在观 察他是否具备菩提心这一条件当中。"

现在的社会有时候有点不好说,真正听闻、传讲正法的地方,很多人嗤之以鼻,觉得没有加持力。而一些骗财骗色的骗子来了,大家都争先恐后去供养。正法没兴趣,邪法特别希求,还觉得非常荣幸能遇到一个邪知识,平时连走路和说话都鼻孔朝天。

其实就像噶当派大德所说,现在末法时代,不是宣扬的时代,而是观察自心的时代;不是说一些大话的时代,而是要老老实实帮助众生的时代;不是说自己开悟、宣扬自己境界的时代,而是对治烦恼的时代。倘若自己的烦恼都无法对治,贪嗔痴等极其旺盛,连

压伏都力不从心,还说成就了神通神变,那可能有点谈不上。

现在汉地的很多城市,由于以前学气功的影响,经常追求感应感觉。其实感应感觉不重要,如果你想要感觉,把刀子戳在身上,马上就会有感觉。应该说利益众生的菩提心最重要,若能生起这一颗心,即可摧毁无始以来的萨迦耶见,以后做什么事情都不会痛苦了。我们现在的一切痛苦,统统建立在自我维护上面,不信你可以观察一下,你痛苦的时候,是为了自己和亲友,还是为了众生?若为众生而流泪痛苦,那是非常荣幸的,但事实上呢?

像妙花月菩萨那样的精神,对我们凡夫人而言有一定的困难,但大家毕竟发了大乘菩提心,有些行为不要随顺世间,否则自己也会觉得非常惭愧。

#### 壬二、功德:

如是修自心,则乐灭他苦, 恶狱亦乐往, 如鹅趣莲池。

如是串修自他平等的人,定会乐于灭除他人的痛苦,纵是地狱也愿意前往,如同天鹅欢喜地趣入莲花池一样。

我们在生活中可以感受得到,只要自己心里愿意,再怎么痛苦也不觉得,反而觉得是一种快乐。所以,修自他平等的菩提心非常重要,一定要想:"众生怎么样,我也是怎么样;我怎么样,众生也是怎么样。"苦和乐方面互相交换、互相对比,这样以后,大乘佛法的加持力是很强的,自然会生起"乐灭他苦"

的大悲心。

我学了这么多年佛法,现在什么境界都没有,除了灯泡的光,什么光都看不到,有时候也有点伤心。但转念一想,不要紧,自己刚来学院时的利他心,和现在的利他心相比,还是有一点差别。刚来时自己有很多想法,当时在文字上都记下来了,现在看的时候,确实觉得大乘佛法不可能白学。

在座的道友,有些学了半年、一年,有些学了几十年,在利他方面,都有不同程度的感受。这些利他的菩提心,要么是来自阿底峡尊者的七种教言,要么来自寂天菩萨的这些教言。作为真正有菩提心的人,自己再怎么苦、再怎么累,只要对众生有利,到地狱里去也毫无怨言。弥勒菩萨在《经庄严论》中云:"勤于利他大悲性,入阿鼻狱甘如饴。"假如具足精勤利益众生的大悲心,往赴地狱都心甘情愿,世间的灾难就更不在话下了。有些人认为:"你们佛教徒很厉害,愿意到有传染病的地方去,愿意到有灾难的地方去。"其实这并不是最了不起的佛教徒,那些对人间来讲是可怕的禁地,但跟地狱比起来,差距还是有一点大。

如果你乐于代众生受苦,就不会觉得那叫痛苦。 前天我和慈诚罗珠去放生牦牛,早上七点钟去的,放 的牦牛特别多,我们当时很高兴,觉得它们一辈子都 远离杀害了。这些牦牛可能要几千万,但我们也没有 花钱,只是通过佛法的说服,让他们自己发愿。那里 的人最多有两百头牦牛,(三百头可能没有,我们那边比 较穷,不像红原和若尔盖——在无边无垠的草原上有成群结 队的牛羊,而是在小小的草原上,有几百头牛。)当地的牧 民虽然很穷,但是愿意把牦牛全部放生,终生不杀,心情也非常激动。我们午饭都没有吃,到了晚上十点钟左右晚饭和午饭一起吃,但也没有饿的感觉。

作为我,不是说什么谦虚的话,只是有一个相似的菩提心,本来平时走路做事都觉得累,但在相似悲心的驱动下,看见众生不遭杀,自己受苦也愿意。包括我们一起去的道友,都没有饿的感觉,也没有累的感觉。但晚上睡觉时,我全身好像变成尸体一样。

看见可怜的众生愿意付出,应该要有这样的悲心,成佛并不是一生一世的问题,现在慢慢培养的话, 今后一定会成就这种果位的。

《菩提心释》也说:"若人修悲已坚固,愍诸众生所受苦……欣然往赴无间狱。"我们的菩提心若已坚固,则会不惜一切代价救众生,即使去往无间地狱,也如同入禅定一样快乐。藏传佛教有一个金厄瓦格西,他生前一直发愿死后到地狱去度众生,后来接近圆寂时,面前显现了清净刹土的境界,他特别失望地喊:"不!我要去的是地狱……"

尽管我们做不到他那样,但也应该默默发愿:"只要能利益众生,即使我被判无期徒刑,终生关在监狱里也愿意。"世间上最残忍的除了判死刑,就应该是监狱了,但若能度化一个众生,哪怕到监狱里去,也应该甘之如饴。大家有没有这样的发心?自己应该衡量一下。刚开始的时候可能没有,但逐渐应该会好一点的。

以前我习气也是特别严重,尤其在中学期间,同学里面好像没有一个我没打过架的,但现在不管他们

怎么惹我,我也不会打架,这一点是敢保证的。这不 是什么修行境界,而是受了很多大乘教育以后,心态 确实有所改变。

前段时间我想:如果有一天,摩托车或汽车故意把我撞死了,假如我还有一口气,最后一句话就是: "不要害他!"因为他故意撞死我,可能会被判死刑、我的家人告他,倘若以怨报怨,这不是修行人的行为。 我不是说大话,心中真的这样发愿,最后只想在人间留下这句话,除此之外没有别的希求。

大乘菩提心,口头上谁都会讲,这个很简单,不像因明和《现观庄严论》那么难,但真正做起来的话,并不是像想的那么容易。鸠摩罗什来中土之前,他母亲就曾告诉他:"大乘甚深教法要传扬到东土,全得仰赖你的力量。但是这件宏伟的事,对你而言,却没有丝毫利益,怎么办呢?"

(他母亲据说非常了不起,最后获得三果,她的因缘也比较奇妙。鸠摩罗什的父亲原来是个出家人,后来为了娶她而还俗,过了一段时间,她又开始生起出离心,非要出家。她丈夫说:"我本来是好好的出家人,你不让,非要我还俗,现在你要出家,我怎么办呢?"于是坚决不答应。她就绝食抗议,到了第七天,气若游丝,她丈夫只好忍痛答应。然而她比较聪明,在没有落发前,坚决不吃任何食物。她丈夫也没办法,为了保住她的性命,即刻命人给她剃度出家。)

鸠摩罗什回答说:"大乘菩萨之道,要利益别人而忘却自己。假如我能使佛陀的教化流传,使迷蒙的众生醒悟,即使遭受赴汤蹈火的苦楚,我也没有丝毫怨言。"

从历史上看,过去很多大乘修行人,为了众生愿

意牺牲自己,我们后学者有没有这种悲心和弘法的志愿呢?你说的话不一定要多,关键是内心要想:"我生生世世一定要利益众生,暂时解除他们的身心困扰,究竟让他们获得无上圆满正等觉的果位。"有了这样一种信心,才算是大乘菩提心。否则,表面上声称"我要利益众生",实际上把他们引入世间道,这是不合理的。

《楞严经》的一个讲义中说、现在的人间佛教也 叫"人乘"佛教,因为已经落入了世间法,根本没有 提倡出世道。当然,也不能将所有的人间佛教全部定 位是人乘佛教, 但可能是有这种现象。 无垢光尊者的 教言中讲了,没有入小乘和大乘之前叫人天乘,是指 让人们行持善法,获得人间或天界的福报。现在很多 人,包括佛教徒特别喜欢求福报,有些法师也是反复 强调:"福报应该很大,有了福报可以发财,找到好 的对象……"仅此而已,这是不合理的!人天乘只是 佛陀引导众生的善巧方便,以使他们趋入佛道,但不 能把这当作最究竟的妙梯、最究竟的解脱。人天福报 是有漏之果,享用完以后就没有了,尽管三宝的加持 不可思议, 是能让众生得到福报, 持诵密咒也可以发 财,但最终的目的不是这个,而是让众生离苦得乐, 获得断证圆满的佛果。没有这种发心的话,将会把众 生引入什么样的领域中去? 大家应该值得深思!

## 第一百三十四岁课

#### 思考题

- 1. 为什么菩萨利益众生时,纵然是无间地狱也愿意欣然前 往? 此举与小乘行人有什么差别?
- 2. 强迫出家人把僧衣脱掉,会有什么过患?懂得这个道理后,你有哪些感触?
- 3. 在讲经说法时,为什么需要引用教证?对此你有什么体 会?
- 4. 你如何看待藏传佛教?如果你周围有人毁谤藏传佛教,你 会怎么样做?
- 5. 作为父母,应该怎样培养下一代?为什么?
- 6. 请以公案、教证说明:一切世间事,串习无不成。并谈谈 你对此有哪些感受?
- 7. 在依止善知识时,一定要注意什么?原因何在?请以你所见闻的事例进行剖析。

现在讲的还是自他平等的修法。昨天说发了大乘菩提心的人,看见可怜众生就愿意去度化,甚至前往地狱也如同天鹅入莲池一样欢喜。为什么呢?下面讲这个道理。

有情若解脱,心喜如大海, 此喜宁不足?云何唯自度?

如果众生在业和烦恼的束缚中获得解脱,超越生

死轮回的大海,得到暂时究竟的无量妙乐,大乘行人的欢喜心无法用语言来表达,就像深不可测的大海一样广大。各位可能也有这种感觉吧,假如你菩提心发得比较成功,只要看到众生快乐,内心深处的欢喜会极为强烈。这样的喜悦难道还不满足吗?

人的欢喜心若到了极点,是很难控制的。有些表彰大会上的得奖者,好像坐也坐不下,站也站不稳,在短暂的时间中,整个人的形象已经变完了。甚至去年的电视上,有几个出家人得了"爱国奖",我看了一下他们的表情,他们兴奋得就像获得圆满正等觉果位一样。如果利益众生方面有这样的欢喜心多好啊,但他们这方面有没有做事也不好说,只不过给政府帮些忙而已。现在很多人自己生意成功、名声大振、获得利益,就欣喜若狂,但是让众生解脱、获得法利,情不自禁的欢悦并不常见。

有些人自称是大乘修行人,甚至大乘修行人还不满足,一定要说是密宗修行人,有一种超越世间的称呼,自己才有欣慰感。但是我觉得作为一个佛教徒,应该实事求是、实实在在,假如内心对佛有信心、对众生有悲心,不管你有没有名声都可以;如果没有这两种功德,纵然你再有名声、再有财产,也是一种虚设而已,没有多大的意义。所以你为什么不愿意去度众生,而要追求声缘等独自寂灭的小乘之乐呢?《学集论》中云:"乏味解脱有何用?"这种舍弃利他的解脱,没有任何味道可言。

当然,从个人来讲,自我的寂灭、自我的解脱可令自己断除烦恼,脱离轮回,是有一定的利益。但从

大乘佛教的宗旨而言,自私自利在修行中是极大的障碍。弥勒菩萨在《经庄严论》中云:"智者虽常处地狱,不障清净大菩提;二乘清凉自利益,得乐虽妙障菩提。"菩萨即使长期处于地狱,由于利他心极为强烈,根本不会障碍取证菩提;而声闻和缘觉二乘行人,就算住在寂静的地方饶益自己,也对解脱有很大的障碍。

我们不管学汉传佛教,还是藏传佛教,一定要看自己修的是大乘还是小乘?如果念佛参禅是为了自己解脱,那纯粹是小乘宗法。口头上再怎么说也没有用,关键要看自己的发心。有些净土宗的老太太,每天念佛非常措进,这一点值得随喜,但什么叫利益众生根本不知道,发心上有很大问题。净土宗有小别法师和居士,口口声声说密宗不好,但密宗自古以来特别强满,有相当一部分修行人以利益众生为目标。而在有些宗派中,法师只是提一下菩提心,对自标。而在有些宗派中,法师只是提一下菩提心,对自然菩提心怎么修、菩提心的利益是什么、没有发菩提心有哪些过患,几乎从来不强调,以致下面的人都不知道。

一般来讲,有智慧的人很少,《水木格言》云: "百人有一勇士,千人有一智者。"一百个人当中, 勇敢的人只有一个;一千个人当中,有智慧的人只有 一个。可能万人当中,大乘修行人也只有一个。很多 人修行的目的,或是为了自己今生的利益,或是为了 来世往生到极乐世界,那里的待遇、享受如何如何优 越……心里一直惦记着这些,这种修行不太好。 要知道,菩提心是最重要的,藏传佛教有很多修菩提心的窍诀,这些窍诀即使你从徒弟那里得来,也应该接受。名义上你是他的剃度师或传戒师,但是他到藏地求得菩提心的教言,你跟他学也没什么不好意思的。

藏传佛教中互为师徒的人非常非常多,汉传佛教中也不乏这样的例子。鸠摩罗什的传记中记载,鸠摩罗什有一个小乘师父,叫盘头达多,对他的恩德比较大。后来鸠摩罗什在龟兹国翻阅大乘经论,因为智慧非凡,完全通达了大乘的殊胜教义,很想能为自己的师父解说。不久,盘头达多正好来到龟兹国,鸠摩罗什就为他讲说《德女问经》,首先师父不同意人无我和法无我的观点,鸠摩罗什便运用种种比喻,深入浅出地进行剖析,终于说服了盘头达多。最后盘头达多赞叹道:"和尚是我大乘的师父,我是和尚小乘的师父。"两人大小乘互为师徒,这一佳话流传至今。

因此,不管哪里有殊胜的教言,自己都应该接受。 但现在有些人水平比较低,认为"我是你的师父,就 永远是你的师父",所以徒弟有什么样的功德和智慧, 都不愿意去求,求的话,好像面子上过不去。其实不 应该这样,我们藏传佛教的一些大德,不论哪个人有 清净的传承、殊胜的教言,只要对方是真正的善知识, 就愿意虚心请教。今后佛教界的思想若能进一步发 展,过去保守派的观点,应随着时代的变化而逐渐开 放,这样只有利益,没有损害。

在这里, 寂天论师讲了很多忘我的功德、利他的教言, 这方面在其他论典中恐怕没办法获得。尤其是

利益他众的功德,用我们世间的语言很难以描述,《入行论大疏》中说:"情难自禁利他大悲德,诗人妙笔难能赞少许。"古代大名鼎鼎的诗学家,像唐代的三大诗人,只能描述西湖的秀丽、泰山的巍峨,而对于菩提心的功德,即使用最好的笔墨,也无法尽致其万一。

所以,修行人应该先从理论上懂得菩提心的功德。平时不管你是生活还是工作,如果有了菩提心,将会带来极大的利益。我们修行也是如此,假如没有菩提心,那么修行不一定成功。在这些问题上,大家平时应该多观察,看自己在众生获得快乐时,有没有喜悦的心情?没有的话,说明你菩提心修得不成功;如果众生获得快乐,你就像中了大彩一样,这才是大乘菩提心的标志。

## 故虽谋他利,然无骄矜气, 一心乐利他,不望得善报。

因此,菩萨虽以种种方法来饶益他众,却没有骄傲自满、自以为是的心态。现在有些大德,真是名副其实的大乘修行人,不说他的一生当中,即使一天的行为也难以想象,弘法利生的事业极其广大。以前上师老人家在世时,我们身边的人经常有感而发:"一个人竟然有这么大的发心,这么大的威力!"尤其是开法会的时候人山人海,一个大菩萨能给成千上万的众生,种下了菩提的种子。

这些有大乘菩提心的人,绝不可能有傲慢心,在 别人面前炫耀:"我的眷属如是众多,我的事业如是 广大,我一个人度了这么多众生,难道你们不觉得稀有吗?我是不是登地菩萨啊?我现在是多少地呢?"除了有调化弟子的特殊必要外,(这是经论中也开许的,)诸如此类的话,不可能从他们口中说出。对高僧大德而言,利益众生是一种责任,任何丰功伟绩都不值得声张,言行举止还是跟普通人一样,自己不会高高在上。

现在有些人恐怕不是这样,为众生没有做什么事情,却喜欢用各种方式来宣传自己:"我修了什么塔,建了什么寺院,我在人们心目中的影响如何如何……"我遇到过很多所谓的高僧大德,也许是在众生面前的显现吧,看起来特别傲慢,好像世界上只有他一个人,做点区区小事就要昭告天下,生怕别人不知道。这不是很好!真正的大乘菩萨,一是没有骄傲心,二是一心一意愿意付出,帮助众生、利益众生没有任何条件,不图任何回报。在《释尊广传》中,佛陀因地时布施身体财产、妻子儿女,帝释天问他是为了什么,他说:"唯一想让众生获得快乐,此外没有其他希求。"这句话的含义,大家理当深深地思维。

现在很多人学佛也好、念佛也好,都是求福报,但无论是求来世的福报、今生的福报,发财也好,升官也罢,都属于人天乘的修法,根本不是大乘佛教。因此,我们一定要观察自己的心,心很清净,所修的法也会圆满的;如果心不清净,被自私自利的毒药染污了,纵然表面上做很多功德,那也不是成佛的因,只是随福德分善,而没有成为随解脱分善。

如今有些人的世间知识相当丰富,但对藏传佛

教、汉传佛教的知识比较欠缺。要知道,世间知识几年就要更新换代,六七十年代的大学生,所学的现在根本用不上。可是佛陀的真实语,千百万年也不会改变,只要按照这个原则去做,任何时代的变化都可以印持。

可是有些佛教徒并不懂这一点。前段时间,听说藏地有些寺院进行整顿:所有的出家人要么守戒律,要么强迫把僧衣脱掉。事后很多人问我怎么看,我说:"这个可能有点麻烦,他自己愿意的话,那是可以,我们有时候也强调:'你这样不如法的出家人,不如当在家人好。'这是佛陀也开许的。但强迫让他脱僧衣,过失还是非常大。佛陀在《地藏十轮经》中讲过,如果强迫出家人把僧衣脱掉,则是毁灭了我的佛法、毁坏了三宝、比五无间罪还严重<sup>38</sup>。"

乔美仁波切在《山法》中讲过一个公案:有个居士的境界很高,常到布扎拉刹土<sup>39</sup>面见圣尊。有一次,他在路上看见一个居士,穿着出家僧衣在驱牛耕耘,旁边有好几个孩子,树上挂着钵盂,耕耘时杀了无数小虫,鲜血染红了工具。那居士一看,特别心痛,觉得他故意玷污佛教,于是把他痛斥一顿:"你如果要做出家人,为什么娶妻生子?把僧衣脱掉,穿你在家

<sup>38 《</sup>地藏十轮经》云: "于彼无量诸佛出家弟子,或是法器或非法器,退令还俗,脱其袈裟,课税役使,由此恶业障故,经无量劫堕诸恶趣……此恼乱佛弟子罪,亦过前说五无间罪无量倍数。所以者何?若诸比丘毁破禁戒、作诸恶法,犹能示导无量百千俱服那庾多众生善趣涅槃无颠倒路,与诸众生作大功德珍宝伏藏如前

可见是自一供风が便多欢生音趣往案光飘倒路, 与诸欢生作人功德步玉仏藏如前 广说, 况持禁戒修善法者。以是义故, 若有恼乱佛弟子众诸出家人, 当知则为断 三宝种, 亦则名为挑坏一切众生法眼, 亦为毁灭我久勤苦所得正法, 与诸众生作 大衰损。是故恼乱佛弟子罪, 过前所说五无间罪无量倍数。"

<sup>39</sup> 布扎拉刹土: 观音菩萨的刹土。

人的衣服去!"然后把僧衣、钵盂全部拿走,放在一个清净的地方。

但从此以后,他到清净刹土去,再也见不到圣尊的面了。他励力忏悔了很长时间,最后才开了一个宫殿的门,但里面的圣尊还是见不到。后来另一圣尊告诉他:"因为你脱掉了出家人的衣服,所以才见不到圣尊。"他特别后悔,赶紧把衣服还给那人,还是让他继续不伦不类地穿着。

现在有些居士也是这样,不同意自己的家人出家,就强迫他换在家衣服。其实这个过失非常非常大, 比五无间罪还严重。不信的话,汉文的《地藏十轮经》 中也有,你们可以看看佛陀是怎么讲的。

有些人根本不懂佛教,说话从来没有教证,甚至 个别高僧大德讲法时,也全部是自己的分别念。当然, 他若是大成就者,说出来的话会比较可靠,但有时候 好像也不是这样,因为他有地位、有财产,很多人就 恭敬万分,把他的话当成金刚语。不说像他们那样的 大德,即便是我说几句,暂时与我有关系的人也会认 为千真万确,但如果没有佛经的依据,确实不应该随 便说。我讲《入行论》的时候,基本上都是围绕着颂 词发挥,问题可能不是特别大,也不可能太离谱,但 若有时候没有经教的依据,自己很怕偏离轨道,所以 尽量引用一些教证。

有些汉地的大德和藏地的上师,开示时对因果好像不太懂,随随便便就下定论,然后自己的语言成了弟子永远的依靠处。如果你是大成就者,说得完全对,那倒是非常好,否则,将无数人引入无明之道,过失

是很大的。所以,大家应当值得注意。

藏传佛教中历来有很多大德,不顾一切利益众生,从来没有一丝一毫慢心。如第二世多哲仁波切,年轻时显现上行为不太如法,被寺院迁单。他到了另外一个地方,成为当地的国师,以大慈大悲度化了很多众生。后来一场可怕的天花袭卷该地,他以菩提心和自他交换的力量,自己承担了这一疾病。当他濒临死亡之际,他以前寺院的一些弟子到来,要求他临终时不要示现神迹,这样才不致损害寺院的名声,毕竟他们曾把他赶出寺院大门。多哲仁波切同意了。(如果是世间人,恐怕不会这样,自己有一点境界的话,"你原来开除我,我一定要在你面前示现一个大神变!")

几天后,多哲仁波切屈服于天花的摧残,跟普通人一样痛苦地离世了。寺院那些僧人感到很欣慰,他们的任务达成了。但就在那一天,大成就者钦则益西多吉(多哲仁波切的一位上师)突然出现,一如往昔穿着猎人的装扮。

(我原来也翻译过他的传记<sup>40</sup>, 里面有很多精彩的故事。 这些大成就者超凡入圣的境界, 凡夫人不一定能够接受, 但 修行人至少要知道一些。对有信心的人来讲, 利益当然会非 常大。最近我也在翻译第一世敦珠法王的传记, 里面也有很 多感人的故事。好, 不说了, 偏题了。)

他看见多哲仁波切的尸体躺在地上,痛骂道:"难道你一点都不懂吗?大圆满上师怎么能这般死法? 起来!坐起来,显示你骄傲的传承。"在这个时候, 尸体在无人扶持下,突然腾空而起,结双跏趺坐的姿

. .

<sup>40</sup> 现收录于《显密宝库 18》之《圣行集萃》。

势,毫无支撑地坐于空中,出现彩虹、天乐各种瑞相……在藏地,这是家喻户晓的事实,当时有很多人亲眼目睹了这一经过。

藏传佛教的这种故事非常多,很多人可能不知道,尤其是有极个别的人,并不了解藏传佛教的殊胜性,随随便便就开始诋毁。分析其来源,大概在明末清初和现代,有一些老和尚在佛教界相当有名望,他们对藏传佛教有过片面的评价,以致下面的弟子纷纷效仿。藏传佛教中大成就者的殊胜行为,有些人根本不知道,清净戒律的一面也不了解,只不过听别人说藏族的喇嘛吃肉、娶妻子,就在不同的场合公开谴责藏传佛教。

我看到汉地一些很有名的大德,对藏传佛教一点都不了解,说出来的话,听了以后就想笑:"这么大的大德说这种话,确实对自己的身份有害。"他的弟子也不断用师父的话来毁谤藏传佛教。其实现在世界的距离拉近了,藏地到底是什么状况,通过各种方式都可以了解,即使你不能了解,也可以亲自到藏地研究一番。到时候你也许会迷惑的,你诽谤的时候很厉害,但真正到藏地学习中观、密法以后,可能连基本的道理好几年也学不会,在那个时候,你批评或诽谤的勇气全部会消失的。

有些大德说话不太注意,尤其是五六十年代,藏地的交通不方便,消息也比较闭塞,汉地很多人一听说密咒,就认为是自己念的《楞严咒》,喇嘛念的就是密咒,至于藏传佛教的真相,根本一无所知。有些台湾和大陆对密宗有看法的人,肆无忌惮地造了一些

论典,但这些论典经不起任何观察,有些人连名字都不敢写出来,我想除了愚笨之人外,谁也不会相信的,因为里面很多都不是藏传佛教。若想了解真相,大家不妨来藏地看看,如今交通这么方便,这并不是很困难。因此,某些人在引用自己上师教言的时候,应该稍微观察一下,现在学藏传佛教的人这么多,随便信口开河的话,会不会给自己的事业带来不良影响?

## 辛三、摄义,

微如言不逊,吾亦慎防护,如是于众生,当习悲护心。

对于自身,别人稍微有点出言不逊,说"你的亲戚不好"、"你朋友不好"、"你很难看"、"你学习没有进步"等,自己就特别不高兴,马上竭力去辩护。同样,对于任何一个众生,当他受到别人的谴责毁谤时,你也应该修习这种悲悯心与爱护心。

然而,凡夫人自私自利的心非常强烈,利益他众的心很微薄。当众生遭到毁谤时,自己无动于衷,甚至人云亦云、随声附和。而自己呢,华智仁波切说:"小虱子叮咬的痛苦都无法忍受,会立即做防护。"身上溅了一个小火星,也会觉得痛苦难挡。既然如此,众生都是一样不喜欢痛苦,为什么你看见旁生遭杀时,什么感觉都没有呢?这算不上大乘行人!

有些念佛的老太太,旁边有众生遭杀时,不但没有感觉,甚至边看边放声大笑。出家人也有这种情况,别人在杀牦牛时,就像在做其他工作一样,自己根本不觉得众生在受苦。但如果是杀人,他会觉得多么残

忍啊;如果是杀他父亲,感觉会比较强烈;如果是杀他自己,那就更不用说了。但是心态若转到别的人或旁生身上,自己就没有执著了,这说明他菩提心修得不好。

从道理上讲,我们自己怎么样,众生也是怎么样, 自己对小小的危害毁谤都不愿意接受,众生也是一模 一样。因此,以后看见其他众生受到毁谤、痛苦时, 应该像保护自己一样。大家在实际行动中能不能做到 这一点?如果能,那真的算是一个佛教徒。

那天我去我的家乡,正好看见一个学校放学。天 气比较炎热,水池里的好多小虫快干死了,当时大概 是一点钟,小学生的午饭还没有吃,但一直在那边救 小虫。藏地的很多地方,小孩从小就有这样的悲心。 我当时在想:汉地的小孩会不会也这样啊?恐怕有一 定的困难。原因是什么呢?跟父母对小孩的悲心培养 有关。

作为父母,不仅要让孩子学一点知识,最关键的是让孩子有悲心。如果没有悲心,他长大以后读完大学、博士,会盘算着怎么样贪污,一直想着自己,根本不想这是众生的血汗,随便享用不合理。现在学校非常缺乏悲心的教育,如此一来,社会不安定因素将不断地出现,因而,以慈心和悲心的理念来调整人心势在必行!

如亲精卵聚,本非吾自身, 串习故执取,精卵聚为我。 如是于他身,何不执为我? 有些人想: "众生与我完全不同,怎么可能把众 生当作自己呢? 这是很困难的!"

作者驳斥道:这种想法不成立,有些东西虽然不属于自己,但只要习惯了,就会成为我所执著的法。比如说现在的身体,凡夫人认为"这是我",但用智慧来观察,众生在中阴身阶段,并没有真实的色身;后来以前世业力所吹,父母的精卵不净种子交合之后,自己的意识开始入胎,昏厥在里面,依靠母体的温暖、养分成长,降生后就成了一种躯体。这种躯体只是暂时的因缘聚合,但由于众生的俱生无明,将本来不属于我的东西,偏偏执著为我。

不属于我的原因,一是所谓的我,通过上上下下的观察,在身体上根本不存在;再加上身体并非实有,唯是外界不净种子所引发的。通过这两方面的义理分析,父母不净种子形成的骨肉之躯绝对不是我,但是因为颠倒串习,众生反而将它执著为我。既然这种习惯能串习成熟,那么其他众生同样具足四大假合的身体,你凭什么不能将之执为"我"呢?这在道理上完全说得过去。

我有时候想:"你们若能从小学开始,一直对大乘佛法不断串习,现在很多人的心,不会这么自私自利。"毕竟习惯成自然,俗话也说:"一切世间事,串习无不成。"就像舞蹈演员,开始什么动作都不会,但逐渐经过训练,最后跳得那么精彩。还有杂技团的小孩,经过长年累月的串习,身体怎么样动都可以,好像没有骨头一样。跳高、跳水的运动员也是同样,都是依靠串习而来。你们很多人非常聪明,若把所有

的精力用在摧毀我执、修菩提心方面,所作所为除了利益众生不想其他,应该是可以做到的。佛陀在经中说:"是故无论真或假,凡事若经久串习,串习力达圆满时,不思亦能生是心。"不管是真是假,只要串习到量,根本不用思维,轻而易举即可达到目标。修菩提心也不例外。

《胜莲经》中有一个故事说:有个婆罗门女,经常受人欺负。后来她听说一切万法唯心造,为了吓唬那帮人,她就天天观想自己是老虎。果然真的变成老虎,把当地的人全部吓跑了,最后城市都空了。

以前龙猛菩萨让一个弟子观头上长角,弟子在山洞里按上师的教言一直修,最初他的角摸得到、看不到,后来也能看得到了,卡在山洞里出不来了。他托人捎口信问龙猛菩萨怎么办,龙猛菩萨教他再继续观没有角,然后他不断地观修,角慢慢就没有了。心的力量真的非常大,这些都是事实。

现在也有这样的例子。某医学院曾有一位教授, 发给每个学生一颗药, 说这颗药可使血压上升。服药不久后测量血压, 果然都上升了。其实那仅仅是一颗糖而已。

还有一个故事说,某病人因感冒咳嗽到医院看病,经 X 光检查,说是得了肺癌。病人知道这个消息,病情更加严重,几乎没办法下床。后来隔了一个星期,医院打电话来道歉说,重新检视原来的 X 光片,发现他得的病仅是普通的感冒,而非肺癌。那病人一听,立刻从床上跳起来,病马上就好了。

这种经历我也有。以前我在马尔康拍片子, 医生

说是肺炎,肺部有很严重的问题。当天下午我就感觉肺部特别痛,觉得医生诊断得确实没错,不仅仅是肺炎,可能是肺癌吧。后来到大城市里一检查,根本不是肺方面的毛病,顿时就感觉轻松了。

听说汉地也有两个人,同时去检查身体,一个是感冒,一个是癌症。但医生把化验单搞错了,癌症患者认为自己只是感冒,结果就好了;感冒的人认为自己得了癌症,最后就死了。心的力量的的确确非常大,如果真的去串习,正如佛经中所说,不管真的假的,一定会熟能生巧,没有任何问题。

在这里,我顺便给大家讲一下,据说最近在汉地, 出现很多很多假修行人在欺骗信众。前段时间我在课 堂上也稍微提了,今天再次重申一下:如今"活佛" 骗钱的现象比较严重,汉地道友不要认为这是真正的 藏传佛教。在藏传佛教中,历来活佛制度和认定方法 特别严格,而现在这方面确实存在一些问题。

有些人本来自己就是假活佛,然后又认定很多假活佛,这样对佛教有非常大的危害。还有些藏地的小喇嘛,什么功德都没有,别人给他取上活佛的名字,说是某某寺院的住持,然后带到很多地方去。他灌顶也不会,传法也不会,什么道理都不懂,但汉地的很多信众就开始盲目起信心,大量地供养。

当然,你有信心,怎么样供养都可以,可是大多数人最后都会后悔,有些甚至倾家荡产。尤其是一些女众,讲起来特别可怜,跟丈夫也离婚了,结果那人原来不是活佛,而且不仅有她一个女人,还有很多很多女人。知道这个真相后,自己的一切希望都落空了,

财产也没有,地位也没有,结果什么都没有,只留下什么呢?就是对佛教的邪见,认为凡是穿这种衣服的出家人都是如此,于是就开始四处毁谤。

这种现象值得引起注意,怎么样注意呢?来一个出家人或者活佛时,不要盲目去依止,应该多打听、多了解。我们买东西时,也要看它有没有合格证,厂家的信誉如何,到底是不是伪劣产品?汉族人买货物非常聪明,但是在佛法方面并不聪明。

我都知道,包括学院附近的有些人,根本不是活佛,也不是出家人,纯粹是打工的在家人。为了挣钱就到汉地去,随便剃个光头,穿上出家僧衣,过一段时间变成"活佛"了,带着很多弟子上来,拿着照相机、摄像机,觉得特别了不起。他在外面说自己是佛学院的,我们在学院呆了这么久的人,到外面都不说是佛学院的,这些人却敢到处说。他们连基本的佛教知识都没有,但到外面去了以后,就成了大活佛、大成就者、大瑜伽士,什么样的身份都被认定出来了。这些人无恶不作,绝不是藏传佛教的修行人,可是在很多人的眼中:"他就是我的金刚上师,跟普贤王如来无二无别。"这种现象非常可悲!

也许有些人对我不高兴、不满意,如果他们当面 跟我理论,我会有更严重的话要说他们。在这里我也 没有指名点姓,所以也不过分。但这种现象不仅仅是 一两个人,现在是非常普遍,所以我经常提醒菩提学 会的道友,不要盲目去依止,主要是学习佛法,懂得 佛教的道理之后,真假区分会有能力的。现在很多人 学佛不知道佛教到底是人还是法,遇到一个就崇拜得 不得了, 过段时间就生邪见, 最后也毁坏了佛教。

大家一定要注意,现在有很多假修行人,口口声声说是佛学院的。也许他们是来过,但我们学院就像拉萨大昭寺一样,每天都有几百个人上来下去,来过佛学院的人不一定就是货真价实。如同清华北大,虽然学校很了不起,但里面出来的也有贪官,最后被判死刑,不可能全部是精英。同样,有些人即使在学院呆过,也不一定是十全十美。所以你们一定要观察了解,不了解就去盲目依止,后来又四处诽谤,有些人不愿意诽谤,还执迷不悟地一直跟着,真的非常可怜!

要知道,得到人身、遇到佛法非常难得,那些骗子人格很不好,不要说出家人、修行人,连当一般的工人也没有资格。但他们摇身一变,就成了了不起的"高僧大德",在他们的相续中,自己都没有佛法的境界,能给别人传授,让别人获得利益吗?

当然,这些人跟我没有任何过节,我今天讲这一番话,发心纯粹是怕你们上当,害怕你们的财产全部用完了,信心全部用完了,最后信心也没有,财产也没有,甚至家人也不理你了,那个时候只有流下眼泪了,这样没有必要。

作为大乘佛教徒,利益众生的欢喜心哪怕生起一刹那,价值也是非常昂贵,不一定天天追求外在的事物。你们学习佛法时,一定要懂得取舍,先好好地观察,然后再去依止。那天有个人跟我说:"我现在来不及了!你说他是真的还是假的,快给我说啊!马上要灌顶了,我来不及观察啊!"以前法王如意宝也常说,就像饿狗遇到一大块肥肉一样,来不及等马上要

吞下去。

依止上师是终生大事,不能随随便便去依止一个人,不然到时候对双方都不利。你们在依止善知识时,一定要观察,《如意宝藏论》中有两品专门讲依止善知识和舍弃恶友,讲得非常殊胜,应该要学这些道理。没有学的话,很多人的行为听了以后,感到非常可怜:这些人怎么这么笨啊,听说不是大学本科的吗,为什么会这样?什么本科啊,连——不说了,不说了,嗡班匝,萨埵吽……

# 第一百三十五者课

#### 思考题

- 1. 自他相换包括哪几个方面?请一一解释,并说明修自他相 换有何必要。
- 2. 三界众生无有边际,全部执为自己而取受痛苦,有些人一想到这里就被吓坏了,无法发起自他相换的勇气。你应该用什么方法一步一步说服他?
- 3. 菩萨是怎样观一切有情如同自己的?请以比喻进行说明。
- 4. 我们怎样像爱护自己一样爱护众生? 你对此有哪些感触?

第八品已经讲完了"自他平等"的修法,现在开始讲"自他相换"。

庚二 (自他相换) 分二:一、略说;二、广说。 辛一、略说;

> 自身换他身,是故亦无难, 自身过患多,他身功德广, 知已当修习,爱他弃我执。

前面讲了自己与他人应该平等:自己喜欢快乐, 众生也喜欢;自己不喜欢痛苦,众生也不喜欢。从平 等的角度讲,我们应该爱护众生,不能伤害众生。那 么现在,寂天论师又讲一个特殊修法,即自己的快乐 与众生的痛苦相交换,对自己的执著与对众生的执著 相交换,有了自他平等为基础,这个修法实际上并不 困难。

印度和藏地的高僧大德,对本颂属于自他平等还 是自他相换,有一些不同的观点。这一点以前在《广 释》中讲过,所以这里不广说。

颂词中的自身与他身,不仅仅是身口意中的身体,而是泛指自己和他众。一些大德在解释时说,自他相换包括几个方面:身体方面、感受苦乐方面、爱执方面、善恶方面。比如说,身体方面的交换是指他人身体上的痛苦,由自己的身体来承受。有些上师的传记中说,别人打狗时,本应在狗身上出现的伤痕,却出现在了上师身上。

感受苦乐方面的交换,就像朗日塘巴尊者所言, 我们应默默地承受众生的一切痛苦,把自己的一切快 乐直接或间接奉献给众生。《修心七要》的修法中也 讲,呼气的时候应该观想,将自己的快乐送给众生, 吸气的时候则将他人的痛苦自己代受。还有《中观宝 鬘论》中说:"众罪成熟我,我乐予众生。"

爱执方面的交换,本论颂词明显地说过,我们无始以来对众生漠不关心,对自己极其关爱,但从现在 开始,执著应该互相交换,对众生非常的关爱,对自己的耽著逐渐淡化。

懂得这些教义之后,自他交换并不困难。许多人对佛教的教义不太了解,一说自他交换,就感觉很神秘。那天我在杭州还是上海,有个老太太问问题,她说生病时不愿意让上师加持,因为上师喜欢修自他交换,一加持的话,她的痛苦就会跑到上师身上,所以害怕上师生病。很多人对佛教的道理只知其一不知其

二,只知道苦乐要互相交换,但不了解真正的甚深含义,这样之后,影响了自己的一些修法,始终生不起 殊胜的境界来。

所以大家要先了解佛经。我不管到哪里去,第一个就是劝他们多学习,没有学习的话,修行没办法,闻思没办法,行持善法也没办法。如果有了一些基础,做什么事情都好办,就像世间上的知识分子,有了学问的话,干什么都轻而易举。不然,任何知识都没有,就连琐事也做不来。

自身和他身应该交换,倘若长期去训练串习,实际上也并不困难。就像前面所讲的,首先要道理上明白,知道执著众生的功德、执著自己的过失,在此基础上,自他交换不是天方夜谭,作为一个薄地凡夫,也可以直接修持的。佛经中说:"是故不论真或假,凡事若经久串习,串习到达圆满时,不思亦能生是心。"不管是任何一件事,真的也好、假的也好,经过长期串习之后,到达圆满境界时,不用故意去思维,这种心也会自然现前的。

我们从无始以来,一直把自己放在第一,众生放在第二。对自己特别执著、爱惜,不管有什么样的快乐,首先要想自己获得,什么样的痛苦不要发生在自己身上,尽量地回避。那么从现在开始,应该互相交换位置,不管是什么样的众生,要像自己一样来保护,对自己则像对众生一样,保护越来越减少。如果不断修持这些窍诀,到了一定的时候,就像高僧大德和成就者一样,菩提心会逐渐达到圆满的。

那么,为什么要这样修呢?因为自身的过失很

大,无始以来到现在,众生漂泊在轮回中不得解脱,原因就是一直耽执自己、爱惜自己,别人毁谤我、赞叹我,就生起剧烈的嗔恨心和贪心,依靠自身造了很多恶业。上至国与国之间的战争,下至家庭与家庭之间、人与人之间的不和睦,统统是耽著自己所致。因此,《学集论》中说:"谓一切我爱,第一之苦本。"

大家也不妨观察一下,今天如果心里不舒服,是跟别人有关,还是跟自己有关?有些事情好像发生在别人身上,但自己没有去执著分别的话,痛苦也不会出现的。因此一定要记住,自己是一切祸害与痛苦的根源,而他众是一切功德和快乐的来源。为什么这样讲呢?前面也剖析过六波罗蜜多,每个波罗蜜多要圆满的话,一定要依赖众生,假如一个众生也没有,那么六度万行根本没办法行持。因而众生是一切功德的源泉,恰卡瓦格西也说:"自己是一切过失之来源,他人是一切功德之来源。"

明白利他的重要性之后,从现在开始一定要断除我执、帮助众生,也就是"爱他"、"弃我执"。世间上的芸芸众生,每天的所作所为都是维护自己,只要是凡夫人,即使非常了不起的大人物,也是为自己而奋斗的。这种观念,看我们能不能交换一下?若能真的生起帮助众生、利益众生的心,那你可以说是菩萨;假如还是依然执著自己,对众生的事情漠不关心,那大悲菩提心绝对没有真实生起来。

其实,这种心生起来的话,纵然对小乘行人而言, 也是非常了不起的。汉地有个家喻户晓的公案说,从 前有位阿罗汉,带着新收的弟子去云游。这个弟子一 路上背着行李,心想:"行菩萨道是最无上的,我一定要发心修菩萨道,度一切众生。"他这么一想,阿罗汉立刻就知道了:"啊!弟子现在发菩提心了,而我只是个阿罗汉,我应该来背行李。"于是把弟子背的行李全都自己背。

走了一段路,弟子又起另一种分别念:"舍利弗 行菩萨道时,有人向他化眼睛,挖出左眼,人家反而 不要,说要的是右眼。唉!菩萨道真是难行难忍,我 干脆不要修菩萨道,还是去做个阿罗汉算了。"师父 知道他的心念从大退小,故又把行李交还他背。(发小乘心的话,弟子是凡夫,师父已获得了圣者果位,所以应该 让弟子背。)

这弟子背着行李没多久,又想学菩萨道,又要发心,(就像有些道友一样,可能分别念特别重,)阿罗汉知道后,又把行李抢回来了。这么翻来覆去,把弟子弄得莫名其妙,问道:"师父,您一下子要背,一下子又交给我,这是为什么呀?"师父说:"谁叫你一会儿发大乘心,一会儿发小乘心的?"据说后来弟子还是发了大乘心,可能他不愿意背行李吧。(众笑)

不过这个公案也说明了,即使是凡夫人,一刹那间生起了利他的菩提心,已获得阿罗汉果位的圣者也佩服得五体投地。所以我们虽然是业力深重的凡夫人,连小乘的预流果都没有获得,大乘的资粮道和加行道也是遥遥无期,但只要生起"我要利益众生"的念头,愿意抛弃自我,帮助天边无际的众生,希望他们获得佛果。那么,所有的天龙八部、人非人以及诸佛菩萨,都会经常散吉祥的鲜花,不断地赞叹。

所以,我们平时应该尽量地舍弃自己,利益众生,这就是所谓的自他交换。很多大德在解释自他交换时也说:"以前对自己特别重视,以后把位置换了,自他交换就是这样。"我们以前对家人朋友,凡是自己所认识的人,都很愿意帮助,而素不相识、毫无关系的人,则会置之不理,旁生等其它有生命的众生,更是不管不顾。这种心态完全大错特错,无始以来我们因耽执自我而深陷轮回,从今以后务必要扭转这种观念,对一切众生就像关心自己一样关心,而凡是自己的事情,则像对待怨敌一样毫不理会。这样一来,自他相换的修法也不是很困难。

辛二 (广说) 分二: 一、宣说法相; 二、宣说事宜。

壬一(宣说法相)分五;一、代受他苦;二、舍弃自己;三、自他为主之功过;四、自他不相换之过患;五、摄义。

癸一 (代受他苦) 分三,一、代受他苦应理,二、 退失不应理,三、摄义。

子一(代受他苦应理)分四;一、理当代受;二、能够代受;三、彼之功德;四、教诚代受。

丑一、理当代受,

寂天菩萨讲的这些道理,并非单单依靠教证来说明,还通过理证智慧来剖析。这种剖析方法,不管你信不信佛教,在道理上谁也没办法推翻。因此,《入行论》在古代也好、现在也好,之所以如此受欢迎,原因就在这里。

# 众人皆认许, 手足是身肢, 如是何不许, 有情众生分?

每个人都会把手脚等肢体执著为身体的一部分, 那么为何不同样把每一位有情,都当成自己的一部分 而保护呢?

前面说了应该把众生当作自己,把自己当作别人,这时候有人就怀疑:"众生那么多,不要说其他的,光是人类就六十多亿,都当作自己是不可能的。那么多众生,这个也是我的、那个也是我的,这是不现实的!"

下面作者就通过易懂的比喻来分析:

大家都清楚,我们的身体并非是一样东西,而是由手、脚、胸、肩、头等众多支分组成,即使是腿,也包括了皮肤、肌肉、骨头、骨髓,仅仅是一节骨头,也是由上节骨头、下节骨头、中间骨头等结合而成。尽管各自之间有很大差异,然而人们以一种习惯,将这些不同的个体全部执为"我的身体"。耳朵是我的身体,眼睛是我的身体,手是我的身体,脚是我的身体,头是我的身体……以此统统加以保护爱执。

既然如此,众生数目虽然很多,为什么不可以同样执著为"我的众生"呢?人的执著是可以扩大的,先是执著家里的人,稍微扩大一点,执著我的单位、我的学校乃至我的国家,再扩大的话,执著我的地球……因此从总体来讲,六道众生都可以执为"我的众生",分别来讲,人类当中,不管是怨敌、亲人,也可以执著是"我的人"。

可是这种习惯, 我们以前是没有的, 虽然把手、

脚执为我的身体,但从来没有这样去执著众生。其实 真正去观察的话,众生与自己的身体没有什么差别。 比如儿子在刑场上被斩首时,母亲看都不敢看,因为 他从小就是"我的孩子",有这样的执著。但屠宰场 里的牦牛或猪,被屠夫用刀宰杀时,自己好像没什么 感觉。假如长期修习大悲心,对一切众生都有我的执 著,那么遇到任何众生被砍杀时,自己根本不敢看。

从这个层面上,《大藏经》有个教证说得好,"观一切有情,自他无别,同体大悲。"一切有情从感受上讲,真的没有任何差别。台湾的很多法师也经常讲,大家要修同体大悲,自己和他众的身体、亲人和仇敌的身体,都是一样的。如果能这样不断地串习,到了一定的程度,肯定会对所有众生都产生"我"的执著。

人的心念是很奇怪的,只要经常串习,什么都可以成真。宋朝有个叫赵子昂的画家,非常擅长画马, 天天对马的姿态、马的动作冥思苦想。有一天他在屋 里睡觉,夫人给他端茶,帘子一掀开,看见一匹白马 躺在床上,大惊之下,把茶杯摔在地上。响声惊醒了 赵子昂,一问缘由,才知道自己天天想马,样子都变 成马了。于是他不敢再想,觉得想马不如想佛,画马 不如画佛,从此之后改画佛像。(有些净土宗的法师说是 画阿弥陀佛,但历史上好像没有这样记载,可能他们对阿弥 陀佛的信心大,才这么说的吧。我讲经的话,也许要说释迦 牟尼佛。但到底是不是画阿弥陀佛,我也不敢确定。)

前面还讲过龙猛菩萨弟子的公案,因此我们关键 缺少这种串习,看到蚂蚁,看到流浪狗,看到任何一 个众生时,根本没想过"这是我的父母,这是我的众 生"。如果有了我的执著,不但自己不会杀害它,而 且当它受苦时,心里也会非常疼痛,在实际行动中会 去帮助它。但若没有这样的长期训练,偶尔想想"《入 行论》里说这是我的众生",那根本起不到什么作用。

所以从现在开始,大家应该尽量舍掉自己、帮助 众生。帮助众生的理由是什么?因为他是"我的众 生"。凡夫人对"我"非常重视,倘若有了这个执著, 一定会竭力帮助众生、不会轻易伤害他的。

#### 丑二、能够代受:

把众生的痛苦或者把众生当作自己,这是可以 的,并不是绝对不可能的事情。

于此无我躯,串习成我所,如是于他身,何不生我觉?

若想: "虽然从道理上讲,众多支分叫身体,众多众生可以叫我,但生起这样的心还是有点困难。"有些人对中国人,认为是"我的中国人",但是对美国人,不可能生起我的执著,甚至心比较黑的人认为,美国人遭到恐怖袭击是应该的。今天是多少号啊?9月10号,明天是9·11纪念日。前不久本·拉登又出来了,威胁美国人若不统统皈依伊斯兰教,他以后还要作一个表示,许多人都比较害怕。以前有人说本·拉登已经死了,但没想到他还没死,花胡子染成了黑胡子,在不同的镜头上出现。其实众生的业力真的不可思议,美国这样具有高技术和军事力量的国家,有时候却降伏不了一个人。

我们看到别的国家或民族遭受痛苦时,能不能生

起"不应该这样,这是我的人"的念头?以前9·11 发生时,个别年轻人一个劲儿地幸灾乐祸:"该死, 值得,报应!"对非佛教徒来讲,这是情有可原,但 如果是一个大乘佛教徒,看到别人遭受痛苦,自己却 产生随喜之心,那你也得到了同等的罪业。我们讲戒 律时也说过,别人杀人,我去随喜,自己也破根本戒。

有些人认为不可能将所有的人都执为我,但颂词 否定了这种观点,为什么呢?因为五蕴假合的身体本 来不是我,但由于长久串习,每个众生都对之生起 "我"的念头。既然如此,"如是于他身,何不生我 觉?"为什么不能对其他众生也生起我的念头呢?

若有了这样的理念,看见其他众生受苦时,一定会去帮忙的。其实这种念头也不难生起,只要经常串习,无论是什么事物都可以执为我。以前阿底峡尊者的上师美德嘉那,他母亲转生到藏地的孤独地狱,变成了灶,当时这位上师亲自来度化她。汉传佛教中也有一个破灶堕和尚的公案:有个鬼魂附在一个破灶下,把破灶执著为自己,以灶为身,使灶显灵。很多当地人供养它,希望能帮忙解决种种问题。这个鬼好食血腥之物,也就随乡人的要求,大显神通。顿时一传十、十传百,大家都杀牛宰羊供养这个破灶。

有位禅师(慧安国师的弟子)恰好路过此地,看到当地人这么愚痴,附在灶上的鬼杀生害命如此可怜,大悲心油然生起。他拿起禅杖在灶上敲了三下,说道:"此灶只是泥瓦合成,圣从何来?灵从何起?为什么烹宰物命!"通过这种禅宗的直指,这个鬼当下大悟,明白泥瓦和合的无我之理,灶一下子就倒塌了。此时

鬼现身,给禅师顶礼,感谢说:"我本此庙灶神,久 受业报。今日蒙师说无生法,得脱此处,生于天界, 特来致谢。"

泥瓦和合不是我,同样,五蕴假合也不是我。有些孤独地狱里的众生,执著灶、门槛、柱子为我,甚至爱珊瑚、爱玛瑙、爱水晶念珠的人,死后也可能变成这些东西。本来这些是无情物,不可能是有情物所化,但是众生业力现前时,什么样的事物都可以变。因此从道理上看,真实的我是绝对没有的,完全是无明在作怪,《入中论》的讲义中也引用教证说:"因有无明故,而有我我所。"此论还通过车的七种推理,从方方面面剖析了蕴的聚合不是我。

五蕴不是我,却可以执著为我,那对其他的众生,为什么不能同样生起我的念头呢?这种我所执对修行是有帮助、有利益的,暂时不用抛弃。最可怕的不是这个,而是将身体和亲友等执为我与我所,中间划一条界限,认为中国是我的,除了中国以外,新加坡不是我的,美国更不是我的;除了人类以外,动物不但不是我的,而且是我该吃的。这种理念从小就有的话,那整个地球接近毁灭了。反之,假如从小就学习《入行论》,知道所有的众生,乃至小蚂蚁和小蚯蚓以上,全部是我的众生,有这样的一种执著,那么关爱心、菩提心会自然增长,人类之间的关系会逐渐和吸念、是非常有意义的!

下面再分析把众生当作我有很大的功德。

#### 丑三、彼之功德;

故虽谋他利,然无骄矜气, 如人自喂食,未曾盼回报。

若对其他众生起了我的概念,那么虽然行持利他 之事,也不会产生自以为是的傲气,就像自己喂自己 吃饭一样,不会希求回报。

菩萨观一切有情如自身众生,在这种心态的摄持下,即使每时每刻都在帮助众生、利益众生,自己也没有丝毫傲慢心,完全当成了本分事,觉得度化众生和帮助众生,就是我的责任,就是我的义务,除此之外,自己的利益和自己的事情没什么可想的,也没什么可做的。

国内外有很多高僧大德,所作所为完全是随利益 众生而转,就连梦中也没有其他想法,只要众生获得 快乐,自己就非常欢喜。在这个过程中,纵然获得了 诺贝尔奖,也没觉得有什么了不起,认为作为一个发 了菩提心的人,这些都是应该做的。学过《释尊广传》 的人都知道,佛陀在因地时,每一次帮助众生都不求 回报,没有想过"我今天帮他,他明天要帮我",也 不希求来世有什么异熟果报,任何条件都没有,只是 一心一意地利益众生,只要众生获得快乐,就是对他 的一种回报。

所以,对菩萨而言,众生的事跟自己的事没有差别,甚至已经胜过了自己,如《经庄严论》云:"他自心平等,爱则于彼胜,如是有胜相,二利何差别?"菩萨的心中自他完全平等,甚至爱执众生的心更为超

胜,如是超胜的这种想法<sup>41</sup>,主要是因为众生与自己 无有差别。弥勒菩萨在《经庄严论》中一会儿说这种 行为很稀奇,是世间人根本做不到的,一会儿说这不 稀奇,这是菩萨应该做的本分事。

世间上的很多好人,与菩萨的行为比起来相差甚 远,但不管怎么样,不受回报是众人一致赞叹的。法 国的科学家居里夫人,一生中获得了诺贝尔物理奖和 化学奖, 她关于镭的发现, 引发了一场科学革命。在 提取镭的实验中,她经历了千辛万苦,当时生活非常 贫苦,没有做实验的很多条件,而且镭的辐射对人体 相当有害,但她从来没有放弃过研究。在镭提炼成功 以后,她先是获得了诺贝尔物理奖,有人劝她申请专 利,垄断镭的制造以此发大财,居里夫人回答说:"镭 对病人有好处,我们不应当借此来赚钱。"她无私地 公开了提炼纯镭的方法,却不要任何专利所带来的物 质财富, 还把自己的诺贝尔奖金无偿地赠送给人们。 她有一句话说得非常好:"人们的快乐,就是我的报 酬。"(可惜她只说"人们",而不是"众生",要不要我去改 一下呢? 跟法国人谈判。世间上了不起的这些人经常不提"众 生",对我们大乘佛教徒而言,这个范围还需要扩大。但这也 情有可原, 毕竟跟自己所受的教育有关。)

作为一个真正的菩萨,无论为众生做了多少事情,也没有什么可值得傲慢的。就像用自己的手喂自己吃饭一样,怎么会对手表示感谢呢?菩萨利益众生不需要感谢,只要众生获得快乐就可以。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 颂词中是"相",藏文中是"想"。以前讲《金刚经》时的无我相、无人相等,藏文中也是无我想、无人想等,但意思应该是一样的。

# **丑四、教诚代受**(教诚一定要代受众生的痛苦); 微如言不逊,吾亦慎防护, 如是于众生,当习悲护心。

这个颂词在讲"自他平等"时也讲过,只不过这 里的意思不同,词句完全是一样的。

在日常生活中,纵然是微乎其微如出言不逊的小事,比如说我鼻子有点大、眼睛有点小、身体不好看等等,我马上产生一个不欢喜心,开始进行反驳。对每个凡夫人来讲,一说自己就特别痛苦,一说别人,尤其是跟自己毫无关系的人,心里就比较好受,甚至说自己怨敌不好的话,更是开心得不得了,跟着别人一起讲。然而作为发了菩提心的人,应该把众生当作自己,自己稍微受一点欺负或者不好的待遇,就暴发雷霆,非要报仇不可,同样,其他众生遭到危害时,也应该像自己一样来对待。

听说我们这里有出家的两姊妹,以前在读书的时候,妹妹经常受男孩子的欺负,姐姐比较厉害,动不动就找男孩子打架,为自己的妹妹出气。她对妹妹很执著,对其他弱小的同学可能不关心,但现在学了这部论典以后,不管是妹妹还是其他同学,凡是弱小的众生遭到痛苦,我们都应该有悲心,把他当作自己的众生,这也是所谓的同体大悲。

只要长期串习"这是我的",对什么样的对境都可以产生执著心。我熟悉的有个开车的人,他那个车的底盘比较低,藏地的路跟汉地不相同,有时候凹凸不平,开车经常刮到底盘。一刮底盘,他就"哇——",好像把心脏划开了一样,说明他对车有我所的执著。

如果没有这种执著,底盘刮了,对心脏有什么损害呢?但因为你特别执著"这是我的车",一旦底盘接触地面,就"哇——",好像把你的心划成两半一样。

假如能把这种我所执扩至一切众生,那么即使对一些弱小的旁生也不忍伤害,它们受苦,自己也会感觉不舒服。苏东坡有一句话很感人,他说:"扫地惜蝼蚁,怜蛾纱罩灯。"这就是具有慈悲心的一种象征。《摩诃止观》里面也说:"起大慈悲,爱同一子。"生起大慈大悲心的时候,所有的众生就像是自己的独子,这才是真正的同体大悲。否则,光会说同体大悲,但根本不知道哪些众生是与自己同体,这是不合理的。

所以当任何众生受到痛苦时,我们都要尽量保护,替他们说话。前段时间慈诚罗珠堪布替牦牛说话,哭了,我很高兴。以前我在课堂上想上师就流泪,他不太赞叹,经常说:"哎,在大众场合哭,这是很不好的。"但听说他在红原的一个寺院开法会,讲起很多可怜的牦牛时,也哭了,我就很高兴。如果这是真的,那我有理由说他了。我打电话问:"听说你哭吗的,那我有理由说他了。我打电话问:"听说你哭啊,不是真的?""没有、没有、哪里会哭啊,不可能的!"后来我向红原的诺尔巴堪布打听,好候,不可能的!"后来我向红原的诺尔巴堪布打听,不容易找到了磁带,之后我确实听了,他开法会的的说"为个么要无故杀害这些众生……这些牦牛被你们杀了,对当地老百姓很不满,前后后一直骂他们,说"为什么要无故杀害这些众生……这些牦牛被你们杀了我今天只是帮它们说说话而已……"这时候他就说不下去了,哭了很长时间。当然,这个意义很深远的,

牦牛也好, 蚂蚁也好, 或者屠宰场里的可怜众生, 我们都应该帮它们说话, 作为发了大乘心的菩萨, 这样做是应该的。

总而言之,怎样保护自己,就要怎样保护所有的 众生。我们对自己的保护是什么样的,每个人都心中 有数,稍微有点冷了,马上披衣服,稍微有点不舒服, 马上要吃药。但是别人生病了、寒冷了、受苦了,我 们会不会像保护自己一样马上去帮助他呢?很多人 都是有条件的——你是我的亲戚、你对我有恩的话, 我去帮助你;你对我没有恩德、跟我没有任何关系, 我就不管,甚至会践踏你、杀害你。这样的理念一直 串习到今天,如果还不改过来,那根本不能列入大乘 修行人的行列当中。

实际上,观想这个很重要。若能长期这样观想,获得圣者的果位时,众生痛苦,自己也会感受到的。《大般涅槃经》中说,就像父母有一个孩子,当孩子受痛苦时,他们心里很忧愁一样,对得地的菩萨来讲,看到众生受苦,自己的毛孔都会出血的。可是我们有没有呢?我看甘肃那边的屠宰场,牦牛被刀割脖子时,我们看都不敢看,但是旁边有些出家人还在笑,没有任何感觉,好像在那边割萝卜白菜一样。当然,屠夫们已经习以为常了,他的事业就是这样,他的宗教也是这样。可是穿着出家衣服的佛教徒,看到众生如此痛苦,还有心情说说笑笑,那真的是不应理。所以,我们现在的大悲心特别微薄,以后应该转变过来!

## 第一百三十六者课

#### 思考题

- 1. 观世音菩萨的名号,有哪些不可思议的加持力? 你对观世音菩萨有信心吗? 为什么?
- 2. 怎么样才能真正与诸佛菩萨相应?这跟你以前的想法有何不同?
- 3. 在学习《入行论》的过程中, 你是怎样付出一定的时间、 精力、资源的? 今后有何打算?
- 4. 为什么说自他交换是秘密的窍诀、甚深的窍诀?对此你是 怎样修持的?
- 5. 现在社会上的知识跟古代文化有何不同? 你是如何看待这种现象的?

下面继续讲代受众生痛苦的教言。 怙主观世音,为除众怖畏, 涌现大悲心,加持自圣号。

昨天已经讲了,发菩提心修自他交换的人,应该像爱护自己一样爱护众生,自己平时连一点小危害都不愿接受,尽量地去防止,那么众生也是同样。甚至观世音菩萨为了消除众生的畏惧,以大悲心加持自己的名号,使仅仅听闻此名号者也能得到庇护。

观世音菩萨是三世诸佛大悲心的总集,三世诸佛的大悲心幻化成了观世音的形象。在藏传佛教,观世音大多数是男相,而汉传佛教中,几乎都是女相。当

然,观世音的相没有固定,上至国王、婆罗门,下至 乞丐,乃至非人、植物等,可依各种身相时时刻刻利 益众生。同时菩萨还慈悲地加持自己的名号,令称念 圣号者获得平安宁静。

其实我们也可以这样发愿: "凡是听到我名字的人,愿他相续中生起菩提心,遣除一切恐怖。" 通过这样的祈祷,总有一天我们也可以像观世音菩萨那样,令见闻接触的众生得到利益,佛陀在《法华经》中云: "若有无量百千万亿众生受诸苦恼,闻是观世音,一心称名,观世音菩萨即时观其音声皆得解脱。"

观世音菩萨无量劫以来为利益一切众生,加持了自己的名号,就像一颗药通过加工之后具有药效,病人吃后马上会起作用一样,观世音名号跟普通人的名称截然不同,忆念的时候,千万个众生的烦恼、恐怖、痛苦同一个时间都会无余遣除。即使在众人当中产生一些怖畏,或者遇到地水火风的灾难、怨敌的危害、邪魔外道的侵损、重病降临、恐怖袭击,忆念观世音菩萨的圣号也能遣除。《华严经》云:"忆念三次我之名号者,愿彼于轮回中无有恐怖感。"

或者,让你发言、讲考,有些人胆子很小,特别害怕,这时候也可以忆念观世音菩萨。记得在20年前,我们讲考功德光的戒律,法王面前大家都特别害怕,轮到我的时候,我一直发抖,当时法王知道了,就让我好好地忆念观世音菩萨。后来我有没有忆念也不清楚了,可能已经来不及了。所以有些道友胆子比较小的话,讲考发言或者做一些事情时特别害怕,好像没有勇气,那个时候你就默ي地念"南无观世音菩

萨、南无观世音菩萨",这样恐怖会全部消除的。《学集论》中引用《观音解脱经》也讲了很多功德,比如令诸众生离堕落怖,令诸众生离众威怖,消除堕入三恶趣的命运,遣除世间的十八种灾难等。

观世音菩萨的化身有各种各样,譬如中国残疾人 表演的"千手观音",本是非常平常的舞蹈,但由于 表演者是二十一位聋哑人,所以引起了全世界的瞩 目。尽管每个人的评价不一定相同,但从佛教的角度 来看,这就是观世音菩萨的加持,因为观世音菩萨始 终加持非常可怜的人、烦恼深重的人,甚至极其下贱 的妓女屠夫。因此,这些人的表演让世界上许多人感 动震撼,应该是观世音以不同的显现来度化众生。

千手观音的历史非常多,大家应该很清楚,菩萨 看见众生的烦恼特别深重,于是化出了一千只手和一 千只眼睛,千手表示经常帮助众生,千眼则是昼夜六 时观照每一个众生。当然,观世音菩萨有一只眼睛也 能照见世界,有一只手也能帮助众生,只不过按照世 人的感觉,一千只眼睛比一只眼睛要多,应该看得比 较清楚,因而随顺世间的习惯,观音菩萨也就显现为 这么多。

残疾人的导演张继刚曾说:"一个人心中有爱、心地善良,自然有一千只手来帮助你。一个人心地善良、心中有爱,他会伸出一千只手去帮助众生。(帮助众生倒没有说,他说帮助他人。)"他这番话是从艺术的角度说的,但《千手观音》能让那么多人感动,还是有一种大悲心的加持力。尤其是聋哑人没有听力,不能说话,就算日常生活也非常困难,能够做到这一点,

真的是观世音菩萨的加持。

菩萨的加持,随时随地会以不同形象出现。有时候出现在聋哑人的舞蹈上,有时候出现在高僧大德的言语中,有时候变成水声鸟声……不断地利益众生。有些大德还以电视剧的形式表演观世音菩萨度化众生的事迹,如《观音妙缘》、《鱼篮观音》、《观音老母》,每一个都吻合现代人的心理,通过这种善巧方便,让大家了解佛教的真理,感悟观世音菩萨的大慈大悲。若从小就有这样的观念,一辈子也会很圆满的。

我一生中能依止善知识,遇到这么殊胜的密法,观音菩萨和度母还是有非常殊胜的因缘。也许是受父母和有些老师的影响吧,我从小就念观音心咒,大概六七岁放牦牛时,一个人去的话,走几步路就特别害怕,然后跑回来,一边跑一边念观音心咒"嗡玛呢贝美吽",看到自己的影子或者一堆灌木,也觉得是魔鬼来了。

有时候在山上遇到一群领导,因为我脖子上有金刚带和佛像,那个年代宗教还没有完全开放,我就默默地念观音心咒、观音名号,希望他们不要拉开我衣服,不然看见以后,我倒不要紧,当时很小,但是我家人肯定会糟了。后来那些领导跟我聊了一会儿,没有说什么就走了,我心里非常高兴。通过许多小事情,我觉得观世音菩萨的加持不可思议。长大之后,不管是在哪一个学校,始终对观世音菩萨有非常强烈的信心,一直到现在也是这样。

以前不管是学院总的修行违缘,还是个人的一些违缘,上师如意宝都要求大家念观音心咒、观音名号,

很多的违缘也以此消于法界。所以大家在修行、生活的过程中,遇到一些恐怖违缘时,一定要祈祷观世音菩萨。还有释迦牟尼佛的名号,念诵也有非常大的功德,《胜幢经》中说:"诸比丘,汝等若住树下、山洞、兰若……若时心生怖畏,当忆念佛陀名号,即可遣除一切违缘。"有些学佛的人经常出现违缘,这时候念"南无释迦牟尼佛"或者"南无观世音菩萨",真的功德非常大。

大家对佛菩萨的祈祷时刻不能忘,如果像某些文学家一样,虽然对佛教不反对,但是没有信心,这种行为非常可怕。现在有些大学生,对佛教还是很认可,又有一定的信仰,但平时什么心咒、名号都不念,最多看一看《入行论》或者其他上师的教言,理论上愿意去研究,但念仪轨、念心咒,觉得是老太婆或净土宗的事情,自己根本不用做。这种人并没有真正进入佛门,否则行为上一定会与诸佛菩萨相应的。

当然,与诸佛菩萨相应的方式多种多样,通过理论了解佛法的奥义,这样虽然有必要,但也要以虔诚心、恭敬心在诸佛菩萨面前祈祷。像我们这样业力深重的人,时时刻刻都需要上师的指点和加持,离不开诸佛菩萨的无形加持。有些人可能因为无神论等教育的影响吧,听别人讲感应篇、因果报应,始终有种怀疑的心态,这一点是孤陋寡闻的象征,不接受的就全部否认,也是一种愚者的行为。所以大家既要懂理论知识,也要有信仰信心,这是非常重要的。

据各大经典所述,对观世音菩萨有虔诚信心的话,肯定修行会圆满成功。诸佛菩萨的加持不可思议,

有些出家人尽管希望不要还俗,但偶尔的违缘来到面前时,心好像发疯了一样,自己都无法控制。在这种情况下,依靠诸佛菩萨的加持,马上就能把这种心念转变过来,让你变成一个正常人,有了正知正念以后,一般不会被违缘毁坏的。所以这些问题上,大家一定要听受上师们的教言,自己励力地修持。

#### 子二、退失不应理;

对于大乘菩萨行为,尤其是自他交换这些非常殊 胜的修法,千万不能退失。

闻名昔丧胆,因久习近故,失彼竟寡欢,知难应莫退。

颂词有两种解释方法,从比喻方面讲也可以,从意义方面讲也可以。各大讲义的解释各有千秋,但这在《广释》中说过,我在这里不分析,今天主要是以窍诀方式给大家解释。(我倒没有什么窍诀,但是依靠一些讲义,也有一些窍诀。)

世间上有些特别可怕的人,令人闻名丧胆,但与他接触久了以后,觉得这个人也很随和,他不在身边时,自己就会郁郁寡欢、闷闷不乐。同样,修持慈悲菩提心的话,初学者刚开始觉得有一点困难,但只要信心不退、不断去修学,串习纯熟以后,一旦离开了大乘菩提,自己心里还会不快乐。

我在上小学时有个同学叫康忠,他天天欺负我, 我听到他的名字就躲到院子那边,特别害怕。后来到 中学的时候,我有点长高了,跟他打过几次架,反而 关系就好了。我到廿孜去了以后经常想他,没有他的 话,心里不快乐,于是专门写信叫他来看我。他来了 以后,给我一块走私表,我当时觉得特别珍贵。

过去我家乡也有一个长官,听说特别吓人,很多人都怕他。但后来大家与他接触后,发现并不是这样,他最后离开的时候,许多人都特别伤心。类似的现象,世间上有许许多多,你原来听到他的名字、看见他的样子,就很讨厌,特别恨他,但后来通过不同的因缘,逐渐与之结上不同的关系后,即使一刹那他不在身边,好像自己也非常伤心。

同样,学大乘要度化无量众生,布施身体财产,还要拿自己的快乐跟他人的痛苦相交换,这样的行为,乍听之下胆战心惊,很多人感到恐慌不安:"我怎么能做得到呢?独自一人求解脱不行,还要度化无量众生,不要说无量众生,度一个众生也困难,行持大乘佛法太麻烦了!"当然万事开头难,刚开始会有这样的顾虑和恐惧,但是经过善知识和大乘论典的引导,在心里串习久了之后,到了一定的时候也不难。千里之行,始于足下,一定要慢慢来,不可能一步登天,没有打好基础的话,那就成了空中楼阁。只有打好扎实稳固的基础,一步一步按修法的次第来,才能真正体会到大乘的妙味。

我们学院里有很多高僧大德也是这样。刚来学院的时候,很多人自私自利的心特别强,自己有利益就愿意做,没有利益的话,根本不愿意参与。但学了一段时间后,发现一味希求自己的利益是不合理的,不要说今生的吃喝玩乐,就连来世独自解脱也没有意义,一定要帮助众生,只要对众生有利,宁可将自己的一切赐给别人。如果对众生没有利益,心里就会闷

闷不乐。这一点,菩提心修得比较圆满的人都会感受得到。在这个时候,自己的快乐愿意施给众生,别人的痛苦愿意自己代受,就像阿底峡尊者所说:"所生快乐皆施他,所生痛苦皆自受。"一切痛苦要统统归在自己身上,《修心七要》云:"报应皆归一,于众修大恩。"一切危害、不对的全部归于自己,一切恩德、对的全部归于众生。明白这个道理后,就愿意走这条路去帮助别人了,这个时候,让你像阿罗汉一样好好享受寂灭果位,或者像皇帝一样很快乐,你也不愿意。只要对众生有利,你宁可当乞丐,宁可当妓女。

在座的有些道友,因为以前的环境等原因所致, 最初对大乘佛教信心不那么大,觉得自己好好修行就 可以。但这种心态慢慢可以转变的, 到一定的时候, 你会认为利益众生就是你的工作,不是利益众生的事 情你不愿意做,这种发心可以成为生生世世的行为准 则。真的, 我现在算不上菩提心, 也没什么证悟, 但 跟刚来学院比起来,自己能明显地感觉到利他心。刚 开始的时候, 我只想自己修一个大圆满, 显示一个大 神通,即使无法超过其他人,也应该胜过侮辱我的那 些同学。(当时米拉日巴去学咒术,也是只有这种发心。)因 为我出家的时候,好多同学和亲人都嘲笑我:"你这 样剃光头,真是没出息、没智慧,多愚痴啊!"所以 我想,再怎么样也应该变成一个大上师,有一点钱财、 有一点势力,那个时候就超过他们了。当时有很多很 多的心态。但是现在,这些心态确实都没有了,只想 帮助一点众生,心里就非常欢喜,好像过得很有意义、 很充实。如果一个人呆在家里,没有帮助到什么众生,

就觉得很郁闷。当然,境界高一点的话,可以行为上直接利益众生,也可以发菩提心来帮助众生。但像我,完全依靠禅定力和智慧力来帮助众生,还没有达到这种境界。然而不管怎么样,跟刚开始比起来,现在的利他心还是有所进步。

你们每位道友的利他心,应该也是通过闻思这样的大乘经论带来的,同时也来源于传承上师们的再三叮嘱。我们上师如意宝的每一个行为都很感人,有时候翻开他老人家的著作,每部论典都是讲菩提心的功德,比如说《忠言心之明点》,里面就狠狠地呵斥了自私自利的心。当时我可能比较年轻,也没有感觉到什么,但现在一个人翻开上师的著作或传承上师们的著作,才明白:"哦,全部的意义就是这样,上师们早就懂得了这个道理,可我现在才醒过来。"

所以大家还是要认认真真地观察,观察之后要多串习,如果功夫没有到位,就像蜻蜓点水般地暂时听一堂课,那解决不了什么问题。有些学《入行论》的道友不花时间、不花精力,也不花任何资源,随随便便学一点,就想得到很大的利益,这是不可能的。要知道,投入大的话,产出才会大,世间人也说:"如果没有付出一定的时间、精力、资源,做事情是不可能成功的。"这句话确实很有道理。

时间上,每天24小时,你要大量地花在这上面,如果没有花时间,你再聪明恐怕也有困难。前辈大德的智慧肯定超越我们,但他们修持也经历了千辛万苦,花了那么多时间,我们就更不用说了。精力上,有些人听课三心二意,根本不专心,那是不行的,一

定要全神贯注,将内容逐字逐句融入自心。资源上,比如说《入行论》的推广,书费、光碟费等全部都免了,但有些人特别吝啬,搭车、打电话的钱都不愿意出,在某处集中学习,要跟对方联系的话,舍不得花电话费,从这里到那里要坐车,这个钱也不愿意掏。如果是这样,那你学习不会有真实效果的。

功夫到位的人,获得的效益会很不错,但若方方面面都不愿投入,恐怕不会有什么希望。假如农民一点活都不干,却希望秋天有个好收成,这可不可能呢?学习世间知识都要付出很多很多代价,最后才有一定的收获,何况是更深奥的大乘菩提心了。因此,大家应该花时间、花精力,只有花了一定的人力、财力,才会换来真正有价值的如意宝。

总之,大家还是要多串习。不串习的话,以前你很害怕菩提心,一听自他交换就觉得恐怖,假如很长时间没有串习,再过十年听到自他交换还是照样害怕,不敢接近。你永远都不接近可怕的人的话,他永远都是你的敌人,不可能变成密友。因此还是应该想尽办法"搞关系",这样一来,最后那人也变成特别慈悲,天天一直笑,眼睛都睁不开,就像以前的大管家一样。

很多人都说学院的局桑管家很可怕,我最初也有这种感觉,走路的时候与他迎面碰上了,赶紧看自己衣服穿得怎么样。但后来上师要求我们两个负责修坛城宾馆,将近一年的接触后,我觉得他好像特别慈悲。前段时间我有点想他,拿了一尊文殊菩萨专门去看他:"很长时间没有见了,你现在身体怎么样?"他

说:"我也好长时间没见你了,再坐一会儿,喝一点茶、吃一点糌粑,我没有什么其他吃的。"

不过对上师如意宝,我真的是很害怕,无论是到 国内外还是在学院,跟上师近二十年了,但好像越接 近越害怕。其他的高僧大德、政府官员、知名人士, 我接触了很多很多,感觉都不是这样的。我刚来的时 候也特别害怕,很多话在上师面前都说不成,本来准 备得好好的,可是一去就说错了,回来后不知道刚才 说了什么,这可能是一种特殊的加持吧。

其他的人经过长期交往以后,慢慢就不害怕了。 同样,修大乘菩提心也应该如此,你们不要认为大乘 太可怕,"不要去学密宗、不要去学大乘佛法",不能 这样劝别人,只要慢慢接触的话,久而久之一定会离 不开它的。

#### 子三、摄义:

若人欲速疾,救护自与他, 当修自他换,胜妙秘密诀。

若想迅速救护自他众生脱离三界轮回的一切痛苦,唯一的窍诀是什么?就是要修自他交换——将他人的痛苦自己代受,自己的快乐施予众生,或者像保护自己那样保护众生,像讨厌众生一样讨厌自己。这就是最殊胜秘密的成佛妙诀,也是所谓的"密法"。有些道友常说:"您可不可以在我耳边传一个秘密的窍诀?"那我小声地跟他说:"你自他交换!不要告诉别人。"(众笑)

真的是这样, 讲义里面也说, 这是对非法器保密

的胜妙窍诀。所谓的非法器,指强调自私自利的小乘行人,他们只想自己获得阿罗汉果,听到这个法之后,肯定会特别害怕。以前有两位比丘,听到《心经》就捂着耳朵跑了,对大乘的空性法门极其畏惧。同样,大乘的自他交换对小乘行人尤其是没皈依佛门的人而言,也无法接受,有些人连基本的因果都不懂,更何况这么甚深的无上妙法了。这种法真的非常甚深,《大圆满前行》中说:"哪怕相续中生起一次这样的自他交换菩提心,也能清净多生累劫的罪障,圆满广大福德、智慧资粮,从恶趣、邪见之处获得解脱。"

对一些高僧大德来讲,这种自他交换不但能在心里修,而且可以直接代受众生的痛苦。记得法王传记里有个叫根洛的出家人,一次上师在洛若那里搭帐篷给大家传法,有天晚上,一条毒蛇钻进根洛喇嘛的被窝,在他的脚上咬了两口。(原来喇荣沟里蛇比较多,我还没有来的时候,有个喇嘛就说:"啊,喇荣的蛇特别多!不管阳山、阴山,只要太阳一出来,到处都是毒蛇。"我当时特别害怕,觉得这里好像是毒蛇窝一样。但来了以后也不是这样,他的话还是有点夸张。这几年基本上都没有看见蛇了。)第二天早上,法王得知此事后,立刻让人吹海螺,集中僧众为他念度母救脱蛇难的仪轨。(当时僧众不是很少,嘎多堪布他们都在。)但没有明显的效果,他痛得越来越厉害。

当天晚上,上师如意宝修自他交换,当下根洛喇 嘛的脚一点儿也不痛了,伤口全然消失,没有留下丝 毫痕迹。可是,上师的右脚却肿得很高,正是在根洛 喇嘛被蛇咬的位置上,并且也有毒蛇咬的伤口。上师 显现上连续病了好几天,当时许多喇嘛都在场,觉得真是不可思议。我们事后问上师是不是修自他交换了,上师说:"看那个喇嘛痛得实在忍不了,我就念了一些自他交换的偈颂。"

上师如意宝在 50 岁左右时,藏地出现了特别严重的心脏病,他老人家也是发愿自己代受。这些情况跟世间人说的话,他们肯定不相信。为什么叫它是秘密的窍诀? 因为很多方面的教言,别人没办法理解。但就算不理解,这也是千真万确的,即使能够面见本尊,这也是最甚深的窍诀。有一个色拉寺的龙多喇嘛,修行非常好,经常见到度母本尊,有一次度母告诉他:"你如果想证悟空性,就要修持自他交换。"现在有些人希望很快就证悟空性、获得解脱,那修自他交换是最方便的了,在阿底峡尊者的传记中,这种公案也非常非常多。

甚至当你遇到病魔、违缘,或者身体不好、无药可治时,修自他交换也能遣除。以前藏地有个非常了不起的国王,他得了很严重的疾病,各地名医对此束手无策。后来布达拉宫旁边有个老喇嘛却吉江村,他在国王面前修了自他交换,顿时国王的疾病就痊愈了。所以我们身体不好的话,假如整天都看病,逐渐对医院就没有信心了,对医生也没有信心了。有些医生对我很不满:"所有的高僧大德都对我有信心,第一次是对我很不满:"所有的高僧大德都对我有信心,也不是没有信心,为什么啊?"也不是没有信心,生病可以修自他交换,多病一点也是可以的。观想众生的病自己代受,自己暂时的快乐奉献给众生,有时候也是一种顺缘,如果没有被疾病缠绕的话,

不一定有这种修自他交换的机会。所以有些病人不舍得治疗,不想吃药,不想看医生。

大家还是要多修自他交换,这个窍诀不能随随便便告诉别人。真的,这是甚深的密法,藏地在金厄瓦和恰卡瓦之前,寂天菩萨和阿底峡尊者修菩提心的教言,并不是很广泛地流传,这种法不能传给没有信心的人、具有邪见的人,否则他们不但不生信心,反而会因诽谤而造下恶业。只有前世具因缘的大乘根基者,看到这些法之后才会得利的。

这些法本,一般也不能随便给人看。原来有个堪布不借我《开启修心门扉》,说这些甚深教言不能随随便便给人看。我有点生气,说:"难道你认为我是非法器吗?我是密宗大圆满的法器,何况是这个格鲁派的前行法要了。"同样,《入行论》的大乘菩提心教言,也是最殊胜的密法,大家还是要好好地珍惜,不要随便舍弃。

现在跟古代不同,现在是信息时代、知识爆炸的时代,什么学问都可以轻而易举得到,这样以后,人们反而对知识不珍惜了。古人为了求法,翻山越岭、立雪断臂,经历无数苦行,而现在呢,不管是经典也好、论典也好,只要打开电脑上网,什么都能一览无余。可惜的是,很多人的相续中堆满垃圾,该学的、有价值的道理根本不屑一顾,对今生来世没有任何实义的学问,反而趋之若鹜、津津乐道。

现在世间上的一些知识,就是为了短暂的吃喝玩 乐,长远的目标是没有的,这是一种目光短浅。如今 这个时代越来越可怕,很多人已经发疯了,你们也许 没有发觉,但是到了外面的话,真的是触目惊心。那天有个道友说,中国的传统文化已经泯灭了,反而南韩去继承了。他说得确实对。现在不要说佛教,连传统文化基本上都断层了,这一代的年轻人,孝顺、人道什么都没有,而贪污腐败、乱七八糟的学问,他们有的是。

香港凤凰卫视的主持人王鲁湘,也有这种感觉。他去韩国跟朋友喝咖啡时,几个朋友经常用余光看大门,后来走进一个中年人,两位马上起来向他敬礼:"老师好!"老师坐下之后,他们两个才坐下。通过这种行为可以看出,他们对师长相当恭敬,这本来是中国的传统文化,但现在中国人对师长是什么样的?大家应该非常清楚。前段时间,有一个人当了县委书记,他老师抱着很大的希望去见他,结果他把老师狠狠地批评一顿。他一直讲些大口号,说现在国家的政策如何如何,最后老师特别地失望,以前辛辛苦苦地教导他,他的知识跟自己是离不开的,没想到一当上大官,就如此忘恩负义。

汉地文化的现状,大家都是有目共睹的,我作为外来民族的人,确实有一种痛心。其实包括我们藏地,传统思想也受到很大的打击,这一方面是众生的业力所感,另一方面就是我们的头脑太容易改变了。以前有个歌手唱道:"不是我不明白,只是世界变化太快。"我们并不是没有智慧,但外面的世界变得太快了,心一直跟不上这个步伐,只能每天跟着时代跑,把传统思想、优良文化、品德良心、人伦道德统统抛弃,甚至随意践踏。但人类最终得到的是什么?全部是假的

学说,没有什么宝贵的智慧。

尤其是现在很多人不懂因果,不承认前世后世,再加上没有任何信仰,有时候看这个世界生起很大的厌烦心,这些人为了短暂的享乐天天奋斗、不择手段,真的特别可怕。他们觉得佛教的理念过时了,跟不上时代的需要,其实科学越是发达,人心就越需要这些。上师如意宝 1993 年去美国时,大多数人都学基督教,也有一些学佛教的,他们觉得没有信仰的人特别可怕。1994 年美国曾作过一项全国统计,信仰宗教的人场信仰又不信仰,其余的是没有信仰者。像美国这样的超级大国,科学军事各方通遥领先,尚且需要一定的信仰约束,有些国家却认为科学发展跟人的思想没有关系,只要科学、经济发展了,思想也会随之进步,这种想法是完全错的。如果精神没有跟得上物质,追求物质会永无止境,烦恼也会越来越大。

为什么现在有这么多贪官,有这么多非法行为,怎么制裁也制裁不了?原因就是人心太恶了。现在的社会真的不可救药,可以说已经到了癌症晚期,上上下的人心一看,不顾来世也不顾今生,不要说佛教的甚深道理,就连孔孟思想也荡然无存,在文革期间被完全推翻。(现在有些德高望重的人想尽力恢复,但还是非常困难。)这样之后,道德行为没有约束,盲目地跟着潮流跑,真的很可怜!因此,我们一定要把殊胜的大乘论典和具有价值的传统思想捡起来,麦彭仁波切在《二规教言论》中说:"虽此大地满恶人,然自当持高尚行。"这是每一个修行人的责任。

我非常希望不管是出家人、在家人,不要无头脑 地跟着别人跑,别人上网、我也上网,别人买新产品、 我也买新产品,发疯似的往前头冲。现在有些高等学 校的教授,无论是自己的穿着还是思想,仍保持着非 常保守的传统,这是相当有见识的人。倘若每天换一 件衣服,到处寻找新的信息,头脑中全是垃圾知识, 那如意宝般的菩提心教言是不会存留的。

所以大家一定要全力以赴学习古大德的论典,假如这方面实在没兴趣,那也可以看先贤们留下来的教言,起码做人有个很好的约束。现在的社会知识泛滥、信息泛滥、媒体泛滥,如果一直随波逐流,最后自己也不可收拾。人身这么难得,在短暂的人生中,云里雾里找不到方向,把今生来世都毁坏了,那太可惜了!

我有时候想:"在这个时代,幸好我有出家的机会,跟外面的世界没有太多联系,即使联系也是一些佛教徒。如果没有这样,整天跟在家人混在一起,现在不知道变成什么样了。可能也是白天黑夜地打麻将、过些无聊的生活,最后是什么样的状态,自己都说不清楚。"在座的出家人今生有身披袈裟的机缘,真是不幸中的万幸,你们一定要懂得珍惜,千万不要失去这种机会,不然到时候想重新获得的话,恐怕也是不现实的。

总之,大家应该经常修自他交换,成千上万的大成就者都是通过这种修法获得了成就。哪怕能修一天,你一天的生活也是有意义的,如果一千个人能修,对社会安定、对人类和谐等方面的利益无法言说。可是,这样的知识现在又有多少人能接受呢?

# 第一百三十七节课

#### 思考题

- 1. 为什么要舍弃对自我的贪执?请从今生、来世两方面具体剖析。
- 2. 很多人认为来世看不见,所以不存在;或者说佛教是迷信,因为用科学解释不了。这些说法正确吗?如何一一破斥?
- 3. 有些人说:"人吃动物天经地义,但在杀它的时候,方式要温和一点。"对此论调,你有何看法?为什么?
- 4. 现在的教育与古代有何不同?对于各种不良现象,你有哪些感触?
- 5. 什么叫三宝物?为什么说盗取三宝物有极大的过患?为避免这类事情的发生,寺院、居士林等佛教团体应该怎么做?
- 6. 世间的聪明与佛教的智慧之间有什么差别? 你属于哪一 种?

《入行论》在讲自他交换的道理,今天的内容主要是舍弃自己。

癸二 (舍弃自己) 分二,一、现世生怖畏故当舍弃,二、后世生痛苦故当舍弃。

3一、现世生饰畏故当舍弃;

贪著自身故,小怖亦生畏。 于此生惧身,谁不似敌嗔?

为什么要舍弃对自我的贪执呢? 因为如果没有

舍弃贪执自己,不仅来世会堕入三恶趣遭受无量痛苦,甚至今生中,纵然遭受微不足道、极为渺小的危害,如蚊子咬你、身上有虱子,或者别人说你有一点缺陷等,也会产生极大的恐惧之心。

按理来讲,身体如是的庞大,被一个小虫咬或者别人说点诽谤之词,不应该那么恐惧痛苦,但是因为有了我执和我所执,对自己有强烈的贪执,故而很快就会生起极大的畏惧。有些人身上爬一个小虫,就"哇——",特别害怕。其实这个虫这么小,肯定不会把你咬死,又不是毒蛇狮子来到你窝里,用不着这么紧张。(可以说"窝"吧。有些道友的家,就像金窝银窝不如自己的那个窝一样,所以应该没有说错,广义上说得过去。)

藏地曾有一位大德,他在山里闭关。有一天黄昏出去,回来时看见床上盘了一条特别大的毒蛇,他当时非常害怕,但转念一想:"不对,这是执著自身的一种表现。"于是不加理睬,在毒蛇上坐了下去,但也没有什么反应。第二天早上一看,原来不是毒蛇,而是自己的念珠。没有执著的修行人、大瑜伽士,即使面对毒蛇猛兽也不害怕,但我们很多人并不是这样,不要说面临死时的四大分离、阎罗卒的残害、地狱的寒热等大的痛苦,就算一个小火星溅到身上,或者冬天衣服穿少了,也是无法忍受。

既然每个人都害怕痛苦,那么牦牛山羊等旁生也是如此。我看到有些人特别惨无人道,把动物的皮活生生地扒下来,扒完后扔在地上,没有皮的动物痛苦得辗转反侧。前两天讲"自他平等"时也说了,旁生和我们没有任何差别,它们也害怕痛苦、喜欢快乐。

试想,假如我们是这只动物,皮被剥下来却没有死, 那该是什么样的感受?

从大的方面来讲,众生特别贪执"我",一切祸害痛苦的根源,就是执著自己的身体。无垢光尊者在《大圆满心性休息》中说:"一切痛苦不乐根,此身极大烦恼源。"这个身体是一切烦恼的根源,有智慧的人怎么会不当作怨敌一样嗔恨呢?我们稍微有一点头痛脑热就非常执著,这些执著的来源就是耽著身体,如果没有这个身体,不可能有这么多痛苦。"无有建碍故无有恐怖",倘若心没有挂碍,达到般若没罗蜜多的境界,就不会有什么痛苦了。所以身体是一切痛苦的根源,佛经中说:"近取五蕴乃有漏法,故为诸苦之处、诸苦之所依、诸苦之器、诸苦之源。"这个教证,在《大圆满心性休息》中也引用过。

总之,大家在剖析自身时,应该清楚它到底有功德还是有过失。倘若不知道它的本性,一味地保养身体、贪爱身体,那不得不造种种恶业。如此一来,不说来世的果报,即生中也难免遭受惩罚。尤其是现在的某些贪官,欲望不断增长、无有满足,有时候看来,这个时代确实需要佛教尤其是无常、无我的教育,否则一直想着自己的利益,肯定会贪得无厌的。

我听说有一些贪官分子,当他们被判死刑时,有的说:"这个社会的风气不好,查到我,算我运气差。"怪整个社会,因为从小就受这种教育,最后不得不贪。有的认为这是理所当然的事情,四川原来有一个副省长,贪污非常厉害,最后被查出来时,他说:"我这是换一种方式为人民服务。"还有一位贪官,给妻子

买了两栋房子、一些轿车。后来派出所问他妻子一个 月八千块是怎么花的,她回答说:"我穿的都是名牌, 哪像你们呀!"平时除了接送孩子以外,她成天就是 打扮化妆、上网聊天,做一些无聊的事情。据说这个 贪官每月给她两万元当零花钱。

在这种社会风气下,大多数有钱人不懂因果、不想来世,平时要么逛街,要么美容,一点有意义的事情都不做,甚至为了满足自己的欲望,连法律的惩罚都不在乎。这一点,城市里的人应该深有体会。在这个时候,我们一定要头脑清醒,明白一切祸害的根源就是耽著身体。作为大乘修行人,什么时候把身体看作怨敌,什么时候你的修行就有了进步。夏吾瓦格西说:"乃至未视自身如怨敌之前,即便上师也无法饶益。"假如没有把自己的身体视为怨敌,纵然具法相的善知识整天给你开示佛法,你的相续也不一定改变。一旦对身体像仇敌一样来看待,那时候一切外境都会变为修行的助缘。

大家从小到现在为身体造了无数恶业,从现在开始,为什么不换一种方式来对待它呢? 我昨前天也说了,在座的出家人很荣幸,没有出家的话,自己的定力特别差,在红尘浊浪中绝对不会有自主的能力,一定会随波逐流,每时每刻造恶业的。所以,我对出家人从内心中有一个希望——今生最好不要还俗!短暂的人生中,穿个在家衣服,再跟别人成家,那太可惜了。当然,有些人也不一定找得到,毕竟有财富、有智慧、有才华的人,有时候都不好找那些"造恶业的对象",更何况是还俗的人了。但话又说回来,即使

是找到了, 也没有任何实义。

对外面的居士而言,信仰佛教是很不容易的。世界上的宗教大大小小有两千多个,在这么多宗教中,好不容易找到了如意宝般的佛教,千万不要轻易舍弃,说"我现在不学了,我要学什么什么功法",跟着外道的上师跑。这样的话,就像扔掉摩尼宝,却捡起石头当珍宝一样,非常可惜,也非常可笑!

获得人身、值遇佛教来之不易,有了这种机会时, 一定要用智慧观察,懂得珍惜。现在的人造恶业太可怕了,我看见监狱里的一些人,很年轻,特别可怜。 他们没有知识,找不到生路,就到社会上去做坏事, 要么抢,要么盗,要么做其他不如法的事,最后不得 不受到法律的制裁。所以大家具有自由自在的时候, 为了今生来世的快乐,不应该退失自己的道心,如果 对佛法有一种珍惜感,自己也会变成一个很好的修行人。

## 子二、后世生痛苦故当舍弃;

千般需疗除,饥渴身疾者,捕杀鱼鸟兽,伺机劫道途。

贪爱自身的人,为来世也会造下诸多恶业:为了 遣除疾病缠身、饥寒交迫、口干舌燥等身体上的痛苦, 他们不惜捕杀鱼类与飞禽走兽,甚至埋伏在路途中拦 路抢劫。即生造的这些恶业,不一定马上有明显的果 报,但因果是丝毫不爽的,来世定会遭受恶趣的痛苦。

有些人认为看不见来世,就不相信"善有善报、 恶有恶报"。当然,信不信是你的自由,但因果是绝 对不会错谬的。善业和恶业就像农民种下的青稞,刚开始虽然看不到苗芽,可是只要种下去了,因缘具足、没有遭到违缘,一定会长出苗芽的。同样,杀害众生不一定当下就能现前果报,然而再过几年或者再过几世,因缘成熟时,一定会感受痛苦的。这就是业因果的一种自然规律。

现在很多人不承认佛教,理由是佛教无法用科学来解释,这种说法完全是愚痴所限。科学根本没有观察佛教的能力,就像对摩尼宝、珊瑚、金刚钻石等珍宝,不知道它的组成元素,就一口否认它的存在,这样合不合理呢?佛教所讲的一切道理,世间人根本没有驳斥它的能力,却偏偏矢口否认因果的存在。当然,承不承认是你的事,别人无权干涉,但不管你承不承认,只要造了恶业,就必定会感受苦果,这一点毫无疑问。不仅佛法如此,世间法也不例外,假如你犯了法,绝对会受到良心的谴责,不可能产生一个善果。

现在的人不顾后世,为了自己的吃住穿,造了很多很多恶业。甚至为了满足一时的口腹之欲,滥杀水里的动物、山上的动物、空中的动物,认为这些统统忍,你们如果了解了,可能一口肉也不敢吃。有些报道里说:"人吃动物天经地义,但在杀害它的时候,方式要温和一点。"这种说法根本不合理。不管是哪一种杀法,用刀也好、枪也罢,都不可能是快乐的。我有时候想:"倘若有人今天要杀我,让我选择一种死法,闭气、割脖子这些手段,我一个比一个害怕。可能电击好一点,一下子就昏过去了,想不起来怎么

死的,除此之外,任何手段都特别特别可怕。"

人们残杀动物的原因,如《亲友书》中所说,或是贪著它的肉,或是贪著它的骨头或贝壳,或是贪著它的皮。其实穿动物皮真的非常不好,尤其是佛教徒,应该逐渐杜绝这种习惯。不穿皮衣的话,现在有那么多人造革,比较保暖的衣服可以找得到。这样以后,吃肉的人越来越少,穿皮的人越来越少,就可以减少一些血腥,国外许多保护动物的协会在这方面也起到了非常大的作用。以前藏地有种特别不好的习俗,把豹皮、水獭皮、老虎皮、狐狸皮等作为装饰品。如今许多高僧大德也是一一地谴责,让大家知道这是野蛮的行为、猎人的丑恶行为,如此一来,现在也慢慢有所改变。

作为出家人和在家居士,吃的食物、穿的衣服, 最好不要直接与生命有关,若能如此,对今生来世都 有利,否则造的业特别可怕。尤其是杀生的果报,不 用我多讲,相信大家也听过很多。比如说异熟果报, 一次目犍连和华杰施主到大海边去,看见一个众生, 身体是人,头是野兽,无数众生遍满它的身体,一直 啃噬着。目犍连说这个人以前当过猎人,杀了不计其 数的众生,这是以此恶业而现前的果报。

至于杀生的现世报,现在有,古代也有。唐代的 封元则在皇宫里负责膳食,有次来了一批西蕃的客 人,招待他们之后,剩下大概有一千只羊,要求封元 则放到寺院去。结果这个人很坏,在路上把羊全部宰 杀了,把肉卖了,自己赚了很多钱。没过几年,他在 路上走的时候,突然被雷霹死,脖子折断,就像以前 他所杀的羊一样。当时围观的人无数,大家胆战心惊、议论纷纷,说这就是现世现报。

我们懂得了因果道理以后,尽量不要杀害众生, 其他善业做不到的话,这一点应该是可以的。藏地有 一种说法是:"我儿子去寺院里出家,即使没当成一 个合格的出家人,不杀牦牛也算是很好的。"因为穿 着僧衣不可能去杀牦牛,所以有些人戒规守得不不人 很好,闻思也不一定很成功,但一辈子穿着出家, 衣服,就不会去杀害众生。有些父母让孩子出家了的 衣服,就不会去杀害众生。有些父母让孩子出家, 根:"我这一辈子多亏出家了,否则,会像我的同龄 想:"我这一辈子多亏出家了,否则,会像我的同龄 人一样,现在算起来,杀的众生可能相当相当多。经》 中说:"戏笑杀他命,悲号入地狱。亿载苦万端,伤 心不可录。"欢欢喜喜地杀害众生,最后定会悲鸣号 叫地堕入地狱,千百万劫中所感受的痛苦,实在无法 用笔墨来描述。

不说地狱,就算在人间,即生中也会特别痛苦。 所以大家在有生之年,一定不能杀害众生。佛经云: "杀生之上无余罪,十不善中邪见重。" 汉地的大德 也说过:"万物皆有痛感,微如虫蚁也不能杀害,因 为它们也贪执身体。" 我们生病了,马上就去医院, 特别怕死,愿意活在人间,其它众生也是如此。但我 们人类太可怕,很多人从小没有培养慈悲心,认为虐 待动物、残杀动物是英雄之举,这样之后,恶业越来 越增上,最后变成特别可怕的人。

因此,大家应当从这种恶习中摆脱出来,以慈悲

心来对待万物,走路也要看看地上有没有小虫,平常经常发誓纵遇生命危险也不害众生。其实我们的生活不一定非要建立在别人的痛苦之上,世界上有许许多多的谋生手段,没必要非得像屠夫一样造恶业。今天听课的各位道友,大家应该从内心里想:"我以前为了这个身体造了无数恶业,从现在开始,即使不造其他善业,在有生之年也要尽量不害众生,尤其是不故意杀害众生。"发这个愿的话,功德也非常大!

# 或为求利敬,乃至杀父母, 盗取三宝物,以是焚无间。

现在人求的特别特别多,有些专家说这种贪心太过分了,欲壑难填,甚至天人也无法满足。这些人为了求名、求利、求地位,不要说杀动物如割草,就算杀人也不眨眼,若不是害怕法律的话,把亲朋好友全部杀掉都无所谓。甚至世间上恩德最大、从小抚养自己的父母,杀害他们也毫不手软,一点都不顾忌。

在佛教历史上,未生怨王杀害自己的父亲,勒行 王以贪心增长而杀害母亲,这样造五无间罪的现象有 是有,但实际生活中还是比较少。然而在当今社会, 杀父母的现象比比皆是,我在这里顺便举两个例子:

第一个,前几年有个案子在巴西轰动一时,某富翁的女儿苏珊,爱上一个穷小子丹尼尔,他们的感情遭到父母的强烈反对。于是二人产生杀心,趁父母在熟睡时,用铁棒砸碎了父母的头,并制造歹徒入室抢劫的假象。结果在2006年被查出来后,她和丹尼尔互相指责对方是该案的主谋,一段恋情就此告吹。

古代的教育与现在完全不同,《朱子格言》中说"读书志在圣贤",但现在的教育是"读书志在赚钱",或者"读书志在找朋友",这样一来,从小就受到不好的教育,许多孩子根本不知道恭敬师长、孝顺父母,这种读书到底有利无利也很难说。老师们教学生,也是在课本上走马观花就过了,除此之外,根本不教他们从小怎么样对待环境、怎么样爱护动物、怎么样恭敬父母。办学校是为了什么?就是为了赚钱,一个人能赚几万块,依靠学校来发大财。很多父母只是把孩子送到那里,对老师教什么根本不管。老师也是天天打麻将、天天干坏事,学生学不到什么优良品质。如此一来,社会治安也好,管理秩序也好,到处都是一

片混乱,杀害父母、造五无间罪的现象数不胜数。

更可怕的,就是盗取三宝财物。十种不善业当中,本来偷盗就相当可怕,但是盗三宝物更可怕,因为对境非常严厉之故,所以佛陀在《宝梁经》里说:"宁自噉身肉,不得盗三宝物。"所谓的三宝物,造佛像、造佛塔等方面的叫佛宝财物,印经书、造论典方面的叫法宝财物,供养僧众的叫僧宝财物。实际上,供养僧众的财物也可以叫三宝物,因为从广义上讲,僧众的身口意代表三宝,因此如果乱用供养僧众的钱,果报是相当可怕的。

现在有些居士,打着供养上师、供养寺院、印经书、放生等旗号募捐,但钱召集完了以后,就开始自己乱用。这样的话,那还不如到社会上去做强盗,否则,对境是三宝物的话,来世必定会堕入恶趣,感受无量的痛苦,如同成都某寺院当家师变牛和五台山人皮鼓的故事那样。

如今不仅是在家人,出家人也有私用三宝财产的现象。前几年四川有一个寺院,有个和尚负责管理寺院的财物,他喜欢上一个漂亮的尼姑,(听说这个和尚长得比较难看,)于是挪用寺院的大量财物,给那个尼姑在贫穷的家乡盖房子、买轿车,两人多年保持不正当的关系。后来尼姑又喜欢上另一个和尚,据说他是教务长,长得也稍微好一点。但由于第一个和尚在自己身上付出了很多,不可能轻易放过自己,于是他们就想办法把那个和尚杀了。杀完了之后,公安局通过

手机破了案<sup>42</sup>。可能那几年手机比较贵重,不像现在这样泛滥。最后教务长和那个尼姑都被判死刑,据说她判死刑时,肚子里还有小孩。

从世间上看这是特别大的案子,而从佛教的角度来看,这几个人不断享用僧众的财产,所造的业比五无间罪还严重。佛经中说:"五逆四重,我亦能救,盗僧物者,我所不救。"五逆四重的罪业通过忏悔可得以清净,但是盗取僧众的财物,纵然一针一线,佛陀也没有能力救护。

因此,各个寺院管理财物的人一定要注意,否则不小心就会造下可怕的果报。有些人虽然很注意,但容易遭别人毁谤,其实也是有原因的。凡是管财物的,不管是放生钱、三宝物,都应该三四个人以上把账目弄得清楚楚,不然的话,就算你自己再清白,也不会偷了一定有人会相信。比如我这个堪布,饿死也不会偷下宝尤其是僧众的财物,法王如意宝讲《百业经》时,张目不清楚的话,别人可能对我议论纷纷:"会计,账目不清楚的话,别人可能对我议论纷治:"会计是他自己,负责人也是他自己,全部都是一个人在管!"这样的话,我再清净,在众人的别念前也不好解释。所以我希望凡是负责三宝物的人,应该三四个人以上把账算得清清楚楚,这一点务必要做到。

国家比较正规的部门,财务制度都井然有条,而 佛教的有些寺院、团体、居士林弄得很糟糕,全部是

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 教务长把他杀了以后,看到他有手机,就顺便拿走了。后来公安局通过打那个 号码,找到了他。

一个人在负责。自己相信自己,但别人不一定相信你,如果想让大家相信,应该几个人把这件事情弄得清清楚楚,每个月定期、不定期地进行公布,这样大家才不会怀疑,自己的心里也很舒服。

所以我要求学院各部门管理财务的人,每个月要公开查账,这是非常有必要的。希望你们以后弘法利生时,不管在哪个寺院、哪个道场,都应该建立健全财务制度,这样一方面可以约束自己,一方面也不会遭别人诽谤。

## 下一个是总结文:

有谁聪智者, 欲护供此身? 谁不视如仇, 谁不轻蔑彼?

通过以上的分析大家应该明白,假如贪执自己的身体,即生会遭受无量痛苦,来世也是堕入无间地狱。 既然如此,哪个有智慧的人,会愿意守护这样的臭皮囊呢?哪位智者会不愿意视之如仇敌呢?

从小到现在,我们依靠这个身体造了许多恶业, 我有时候想:"山上的牦牛多好啊,每天除了吃草喝 水以外,无记中可能踩死一些虫,此外造的恶业并不 多。可是有些大城市的人,活一天也造很多业,真不 如早点死掉好。"我看到有些富人一到餐厅,就问老 板有没有蛇、有没有青蛙、有没有猴脑,一张口就特 别可怕,这种人的一生,杀害了多少众生啊!

现在真正有智慧的人很少,很多人对哪些是智慧、哪些是小聪明根本分不清楚,他们平时就是要保养身体、打扮化妆,为了这个身体,杀牛宰羊、炖鸡

炖鸭,什么恶业都可以造。包括在座的出家人,你们也可以反思一下,以前在小的时候,爸爸妈妈为了你身体成长,杀过多少众生?不说其他的恶业,光从杀生这个层面来分析,从幼儿园一直到大学,再加上在不同岗位中工作,你为了身体杀过众生没有?山上的牦牛有没有造这样的业?

有时候看来,我们真的不如牦牛,它们虽然又愚笨又可怜,但愚笨也有愚笨的好处,至少不会随随便便造业。而现在有些人的聪明才智,完全是毁坏自他的一种因,永嘉玄觉禅师曾说:"二乘精进无道心,外道聪明无智慧。"声闻缘觉白天不休息、晚上不道觉,表面上非常精进,但他的目标没有搞清楚,没有成佛的向往,算不上是真正的道心。而外道看起来特别聪明,什么都算得清清楚楚、说得明明白白,但像佛教四法印或四谛这样的道理,他们根本不懂,再聪明也不叫有智慧。

有些博士生、硕士生,自认为非常了不起,有了好听的名称就洋洋自得,实际上他们连基本的人生观、价值观、宇宙观都没有,根本不知道万事万物的真相,他们的聪明只是一种世智辩聪,小聪明,在佛教中,不能称为大智慧。现在有些电脑高手特别聪明,一瞬间就能做很多事情,但正如清凉国师所说,这种人对三宝不承认,对高僧大德、三宝、父母不恭敬,肆无忌惮地造恶业,最终只能成为增长邪见之因。

因此,佛教的智慧跟世间的聪明有着很大差别。 佛教方面有智慧的话,不管是什么样的人,我都会全 力以赴地支持,而世间上的小聪明,有了也没有多大 意义。前段时间我资助了一个中央民院的大学生,这个学生特别贫穷,但一年将近一万块学费。他到各个部门去要钱,结果才要了两千多,后来到我这里一直哭,我也不忍心,就发心资助了他八千块。(当时我也比较心痛,但不管怎么样,还是给他了。)后来有人说,他虽然聪明,但人格很坏,有些小孩用卡打电话,他扫一眼马上就记得住号码,然后偷这些卡号自己顺便用。我听到这个消息之后,心想:"这次已经给完了,下次一定要注意,如果是真的,那培养这样的人没有什么用!"这些财富虽不是我去背石头做工得来的,但也是别人通过体力劳动、脑力劳动辛辛苦赚的,不能就这样浪费了。

其实赚钱并不是那么容易,有些大老板也是整天 绞尽脑汁,连晚上睡觉都在想怎么样赚钱,倘若这些 钱随便用在无意义的地方,那真的非常不值得。有些 人没有读书的机会,永远都是文盲,好可怜,我只要 有一分力量,就很想帮助他们,这时候的人民币就有 "生命"了,但若成为增长他们邪知邪见的因,那就 没有意义了。

那天我遇到一个资助的大学生,问及他的学习情况时,他说有时候到网吧去。我说:"去网吧干什么?你现在不是读书吗?""噢,不是不是!我去查一些资料。""查资料为什么到网吧去查?你现在是学生,需要查什么资料?……"后来我也产生怀疑。所以有时候自己也很矛盾,如果学习知识有用,以后变成心地善良、具有正见的人,就算培养出来一个人,也能影响许多人。比如一个州委书记、县委书记心地善良

的话,对老百姓也好,对社会也好,会起到相当大的 作用。但如果适得其反,那真的没有什么用。

作为一个凡夫人,我没有神通神变,肉眼也看不出来,刚开始觉得他们非常非常老实,但以后怎么样也不好说。今天我又约了一个大学生,也许表面上会很老实,但到底是什么样的人也不知道。无论如何,我们不要追求世间的聪明才智,一定要具足佛教的无我智慧!

## 第一百三十八者课

## 思考题

- 为什么说藏传佛教不是婆罗门教的支分,而是正统的佛教?释迦佛已经断证圆满,为什么说莲花生大师比佛还要殊胜?
- 2. 请以教证和比喻说明,藏传佛教各宗各派圆融无违,各派 祖师都是一个化现。
- 3. 为什么说净土宗的人排斥藏传佛教的话,自己的宗教也无法建立?
- 4. 重视他众与重视自己有何差别?害他众与害自己各有什么 果报?在现实生活中,你对这个道理有哪些体会?
- 5. 自己高高在上役使他人,以及将高位让与他人、当他人的 奴仆,分别将导致什么样的后果?由此你可以得出什么结论?

在学习《入行论》之前,有件事情顺便讲一下。 最近好几个地方给我寄来两本书,一本是《西藏 密宗的秘密》,还有一本是《藏密真相之研究》,这两 本书对藏传佛教有一些驳斥和毁谤,很多佛教徒的意 思是让我们跟他们进行辩论。我看了一下,觉得没什 么值得辩论的。因为里面的很多内容,并不是佛教徒 写的,可能有其他的政治目的,或者与自身利益有冲 突,对藏传佛教一无所知的人以各种原因,然后编辑 出这些书。而且书上面没有正式落款,一本书上写了 个怪怪的名字,不像藏族人,也不像汉族人,另一本书上连名字都没有写。所以这些人肯定不是真正的佛教徒,只不过假装以汉传佛教或其他宗派的名义写的,实际上没有任何价值,我们也不可能无缘无故向空中射箭。

自古以来,智者们互相辩论的话,并不是自己偷偷发传单去诋毁别的宗派。以前有些净土宗大德对密宗有误解时,我写过一些辩论书,个别人对藏传佛教驳斥时,我也写过一些辩论书,但是这次不写,不写他们也会不攻自破的。那里面的很多历史和说法,全是一种大肆宣扬,没有丝毫可靠性和依据,刚开始学佛或者对藏密不了解的人,可能觉得藏传佛教像那么坏,但稍微了知藏密真相的人,绝对不会生邪见的。

你们如果有这些书,烧了就可以,也没有什么作用,它不会起到任何的危害,密宗并不是这样几本书就能摧毀得了的。假如他想对密宗的见修行果进行驳斥,那应该到藏地来,从拼音学起,进入闻思修行的正规道场,然后跟大家进行辩论。那个时候,看自己还有没有驳斥藏传佛教的能力和勇气。但我想,看这些人的语气和目标,跟佛教没有特别大的关系,应该主要是政治或经济方面的原因,所以这个我不回答,有点智慧、来过藏地、对藏密教义稍有了解的人,一看就知道他们的个人色彩特别重,根本没有合理的依据。

但这里也要强调一下,对藏传佛教不了解的话, 一定要通过各种途径来学习,明白藏传佛教的殊胜 性,不要轻易去毁谤。所谓的藏传佛教,在藏地存在 了这么多年,而且如今成了整个世界的如意宝,东欧国家和西方国家把藏地看作神圣的净土,把藏传佛教视为世界文库,许许多多的高僧大德将藏传佛教弘扬全球,有智之士都是认可的,孤陋寡闻的人不接受也改变不了什么。

我非常希望学习《入行论》的道友,一定要了解藏传佛教,不要轻易跟在别人后面毁谤,造下非常可怕的罪业。有些人没有取舍的智慧,听人说藏传佛教不对,就"对对对,你说得没错",这是相当愚痴的。要知道,藏传佛教的加持非常大,我们每次传密法,无数人的信心远远超过显宗;藏地不管什么样的高僧大德到城市里去,成千上万居士的信心完全是不同的,所以有些显宗的师父对藏传佛教排斥也情有可原。

尤其是藏传佛教创始人——莲花生大师,是佛陀亲自在经典中授记的,并不是藏地自己认定的一位瑜伽士。藏文的《涅槃经》中说:"我已灭度后,汝等莫忧伤,无垢彩湖中,较我胜士夫。"释迦牟尼佛说:"我涅槃之后,你们众弟子不要忧伤,在无垢的彩湖中(现在阿富汗的邬金湖),会出世比我更殊胜的士夫。"《诸佛未来授记经》中也说:"我已灭度后,一百十二年,较我甚殊胜,名为莲花生。"在佛陀灭度一百一十二年后(也有说一百二十年),胜过释迦佛的士夫会来到人间,他的名字叫莲花生。

有人可能会问:"佛陀已经断证圆满,难道还有 胜过他的士夫吗?"喇拉曲智仁波切等大德在解释时 说,莲花生大师比释迦佛殊胜,主要有几方面的原因: 从降生方式来看,莲花生大师是化生,在清净的莲花中降生,显现上没有父母的垢污;从弘扬密法来看,释迦佛只讲了极少数的密宗法要,而是授记未来广弘,莲花生大师则直接宣讲了殊胜的密宗……

莲花生大师来到藏地之后,将邪魔外道一一降伏,在这里奠定了密宗的基础,现在有藏地这么一块净土,全是依靠莲花生大师的恩赐。印度很多大德在讲经时,不直接称呼莲花生大师,而是说"大恩怙主、根本上师、对雪域恩德无与伦比的大阿阇黎莲花生大师"。所以我们对莲师方方面面的功德要了解,不要认为藏传佛教是突然冒出来的,或者像有些哲学家所说的那样,是婆罗门教的一个支分。大家应当依靠自己的智慧,与佛经论典进行对照,看看藏传佛教到底是什么样的。

在座的有些道友,在藏地闻思了很多年,我个人在二十多年中也是精心地闻思过、研究过、对比过,最终对密宗法要生起不共的信心,觉得在这个世界上遇到这么殊胜的密法,真的是很荣幸。麦彭仁波切在《快乐歌》中说:"如今的芸芸众生遇到邪知识,堕入恶趣,与他们相比,自己遇到莲花生大师的教法,遇到这么好的传承上师,真是不幸中的万幸,多快乐啊!"在座的很多道友,若没遇到这么殊胜的即身成就的密法,可能很多人今后仍在轮回中不断地漂泊。当然,个别孤陋寡闻或闻思不究竟的人,可能对密法不接受,但不接受也无法扭曲密宗的真相。

藏传佛教的教派是圆融无违的,大家千万不要毁谤任何一个教派,我以前写过《藏传佛教互不相违》

在大成就者的眼里,各大教派的祖师全是莲花生大师的化身。在一些论典中也说过,藏传佛教的轨范师、阿阇黎、堪布,都是莲花生大师和静命论师的化现。藏地看起来有各大教派,但在莲花生大师的伏藏品中说,萨迦派的萨迦班智达、觉囊派的达热那他、噶举派的塔波仁波切,全部都是他的化身。如果说宁玛派的莲花生大师如何不合理,那直接或间接也诽谤了自己宗派的祖师。因此,大家对藏传密法一定要有信心,这种信心应该是全面的信心,不要是"我上师特别了不起,除了我上师以外,其他都是假的"。

作为在家人,辨别宗派不是很容易的,不要说你

<sup>43</sup> 又名《略说佛教各派互不相违》。

们在家人,我们在寂静地方闻思了这么多年的出家人,要把汉传佛教和藏传佛教从见修行果方面辨别开来,或者宁玛巴和噶举派之间的观点让我分析,我还是迷迷糊糊的。有些在家居士说"我是学格鲁派的,你是学宁玛派的",然后就诽谤别的宗派,这是完全不合理的。纯洁的宗派和纯洁的佛法要一视同仁,必须要以清净心来观待。

学净土宗的人,对藏传佛教排斥也不应理,因为 莲花生大师和阿弥陀佛、观世音菩萨是一体的。有些 伏藏品中说:"昔日极乐阿弥陀,普陀怙主观世音, 达纳郭夏莲花生,纵然示现三化身,实则无二也无 别。"极乐世界的阿弥陀佛、普陀山的怙主观世音菩 萨、达纳郭夏降生的莲花生大师,虽然示现为三个化 身,实际上是无二无别的。

大家都知道,极乐世界的阿弥陀佛从心间射出第二个"舍"字,在达纳郭夏的湖里变成莲花生大师, 邬金国王恩扎布德来到湖边后,把他封为太子带到人间,然后大师经过印度,来藏地弘扬佛法。尽管表面上化现不同,实则是一味一体的,莲花生大师就是阿弥陀佛。

有些净土宗的人,对莲花生大师极力排斥,甚至 个别人学习《入行论》之前,虽然感兴趣,但到处打 听这是不是密宗的,不是的话就去学,是密宗就不敢 学,好像密宗会把他吃掉一样。该怕的地方不怕,不 该怕的地方害怕,这是素质问题,也是佛教的智慧问 题,自己没有辨别的能力,听一些老和尚说密宗如何 如何,自己于是人云亦云,这是不合理的。如果密宗 不好、莲花生大师不好,那净土宗的阿弥陀佛也没办法建立。甚至释迦牟尼佛也与莲花生大师是无二无别的,伏藏品中有这样一个教证说:"清净刹土普贤王,密严刹土金刚持,金刚座处大能仁,与我莲师无别成。"法身普贤王如来、报身金刚持、化身释迦牟尼佛,这三者与莲师是无别的,也就是说,化身释迦牟尼佛再次化现为莲花生大师。

可是许许多多的人根本不知道,他们一心一意学 释迦牟尼佛的法,却对莲花生大师的法嗤之以鼻,这 是非常愚痴的,也是一种邪见。尤其是学《入行论》 的很多人,以前若对藏传密宗不是特别了解,那么现 在,应该逐渐去了解一下。其实在整个世界上,最完 整的佛法就是密宗。这一点并不是我学密宗就这样 扬,我们学理论的人,说什么话都要站在公平正直的 立场上,我确实经过多年的学习,从内心中感到回 大乘、显宗密宗所有的佛法,在藏传佛教中都是固的 大乘、显宗密宗所有的佛法,在藏传佛教中都是区区 无违的,这样的佛法是最完整的。这不仅是我区区小 人的见解,世界上公认的高僧大德,对密宗的弘扬和 是如此。现在汉传佛教的个别法师,对密宗的弘扬和 了解还是非常不错的,这也能体现出他们的智慧。

所以大家千万不要毁谤密宗,如果你毁谤了,想往生极乐世界获得解脱绝对是不可能的。因此,你旁边若有人对密宗有看法、有成见,应该尽量去解释。 当然,我并不是说密宗所有的修行人都十全十美,这一点我也不敢保证,但是密宗的法要千真万确,犹如经过多次提炼的纯金一般,没有任何垢染。所以大家要对密宗有不共的信心,千万不要去毁谤。 刚才这两本书,有些人看后可能认为密宗不好,有这种想法的话,应该立即忏悔。如果你实在有怀疑,那最好亲自来藏地,跟我们学密宗的人进行辩论,在我们面前,什么样的疑问都可以提出来。现在来藏地也很方便,不管是哪个城市,几天就可以到了。这么重大的事情你真有怀疑的话,应该亲自跟藏地的高僧大德交流,看密宗到底是不是那么坏。当然,有缘分的话,你也可以系统地学习藏传佛教,如今在佛教里面,最系统的闻思修行唯一在密宗当中,这一点并不是我自卖自夸,而是大家都公认的。

所以我今天也劝大家,不要因为看了一些不好的书,或者听到一些成见比较重的人的话,自己的信心马上改变。当然,你不学密宗去学显宗,这个我们没有任何意见,佛法的哪个宗派都是一样的。现在有些大德通过五个手指比喻世界上五大宗教,以此表觉"根"是一个,从团结的角度可以这么说,但我觉得用来形容佛教各派更为贴切。各宗各派虽然见解不同,但"根"全是释迦牟尼佛。释迦牟尼佛开了八万四千法门,不同的众生都在弘扬,融入不同的民族文化中以后,各民族都有它的弘扬方式、接受方式,这一点是不相违的。因此,对于所有纯洁的佛教,大家不要去毁谤,一定要乐于接受。

尤其是在家人,分辨宗派很不容易的,我们研究 了这么多年,现在要辨别有些宗派问题,也许都分不 清楚。你们什么闻思都没有,随随便便判定这是真的、 那是假的,是不容易的。市场上的假冒伪劣商品,你 们有时候都分不出真假,《宝性论》中所说的更甚深 的佛法,凡夫用肉眼和分别念来辨别,更是不可能的。 因此,大家对所有的佛法要观清净心,这样自己有一 定的功德,对别人也没有任何危害!

癸三 (自他为主之功过) 分二; 一、相之差别; 二、果之差别。

**3一、相之差别**(重视他众和重视自己的差别很大):若施何能享?自利饿鬼道,自享何所施?利他人天法。

在布施的时候,很多人顾虑到:"如果布施了,那我自己享用什么?"这种自私自利心是吝啬的饿鬼道。"如果自己享用了,给众生布施什么?"这种利他的菩萨心肠,则是人天善道之法,将来可转生于人中当转轮王,或生于天界获得自在天、帝释天等天王的果位。

在修行时,我们要把自己放在低位,把别人看得很重。来了一个乞丐的话,应像米拉日巴尊者所说:"当取出口中之食而作布施。"在饭馆里吃饭时,把最好吃的东西给乞丐一块,这才是真实作布施的行为。但是很多人非常吝啬,害怕把东西给了别人,自己享受什么,所以就舍不得布施。

吝啬的人可麻烦了,吃饭的时候也不掏钱。我听说有两个吝啬的人,吃饭时都认为对方掏钱,一直等等等,不愿意出钱。如果特别悭吝、不愿意布施,这是堕落饿鬼道的主因。以前莎士比亚描写过夏洛克,巴尔扎克描写过葛朗台,欧洲文学史上有四大吝啬鬼,被刻画得栩栩如生、特别吝啬,一点点都舍不得

享用,假如我们也变成葛朗台的话,那是非常可悲的。古代有个人特别吝啬,临死时盯着油灯的两根灯芯,死不下去,他小妾告诉众人:"我知道老爷在想什么。"然后把灯芯取了一根,他就安心地咽气了。之所以如此,是因为他害怕油用得太多。

作为大乘佛教徒,倘若也是这样吝啬,对生生世世都不利。佛陀时代有个人特别吝啬,口口声声说"给我",从来没有说过"我不要"。一次有人供养佛陀拉达水果,他见后立即飞跑过来说:"给我、给我!"佛陀说:"你先说'我不要',我再给你。"他迫不及待地照说了,给孤独长者见状,劝他不要接受施主供养佛的食物,给了他五百嘎夏巴作为交换。后来佛陀说:"我今日让他说一句'我不要',待山王如来出世时,他将以此善根得到解脱。"

所以我们一生中应该种下一个善缘,有些大老板、有钱人,钱多得不得了,但让他上供下施作功德的话,一点都舍不得。我遇到过一些人,钱是非常非常多,但自己舍不得用,也不布施给别人,一直包着、藏着,这种行为将来定会堕入恶趣,感受饿鬼的果报。反过来说,假如有一些资财受用,就马上布施给众生,而放弃自己享用,如同母亲一样,自己舍不得用,全部都留给孩子,那这个功德非常大。佛陀在经中说:"若能行布施,菩提不难得。"如果真能行持布施,菩提果位也不是很难得。

释尊的公案中记载,他在因地当梵施国王时,他 的国家有12年旱灾,国库里的粮食都布施了,只剩 下3斗给国王自己享用。(具体数目,各个历史的说法不 同。)后来有一位独觉来乞食,国王对他生起很大的信心,心想:"如果我自己享用了,给独觉供养什么?"便将仅有的食品全部供养给独觉。以此发心力和独觉的加持力,顿时天降珍宝雨,解除了饥荒,使人们摆脱了困境,国家繁荣昌盛。

哪怕是一个小小的布施,以菩提心来摄持的话,不管你是什么身份,功德也非常非常大。你们还记得吧,米拉日巴尊者和惹琼巴在康区时,因为惹琼巴相貌端严,当地的姑娘们都愿意供养他。惹琼巴的处境非常尴尬,觉得上师功德那么大,却没有人供养,反而东西堆到自己身上,如果继续留在上师身边,对他老人家纳受供养成了障碍,因此一定要离开上师。米拉日巴不同意,一再挽留他,拉着他的衣服告诉他不要走,可是他挣脱了。(惹琼巴的性格,从传记中也看得出来,是比较刚强难化的那种人。)尊者说:"你现在违背了上师的教言,以后肯定会遭受违缘的。"

后来他到了拉萨,确实出现违缘,还俗与一个拉萨姑娘成家了。二人生活极为贫困,姑娘有一颗珍贵的松耳石交给惹琼巴保管,她天天到外面去"打工"。一日,米拉日巴尊者想知道惹琼巴在做什么,就幻化成乞丐去看望他。(其实作为上师,就算弟子还俗了、离开了,有时候也会想他的。)正巧妻子出去了,惹琼巴见乞丐可怜兮兮的,不知是上师的化身,对之生起了大悲心,家里无他物可施,就把那颗松耳石施给他了。当时米拉日巴心想:"我的这个弟子虽然身体还俗了,但是悲心没有退失。"

阿吉拉<sup>44</sup>回来后不见松石,与惹琼巴大闹了一场, (现在人吵架不需要说太多,一句"你很穷"就可以离婚。 前段时间藏地有两个人,刚刚结婚,马上要离婚,为什么呢? 很多"专家"分析,只因为一句话——"你家很穷!"可能他 们吵架时,阿吉拉也说:"你惹琼巴很穷,乞丐来到这里,凭 什么把我的松石给他?")为此惹琼巴生起了极大的厌离 心,重新跑回上师身边。

当时,米拉日巴尊者准备给弟子灌大顶,要求每个弟子必须供养一个珍贵的财物,没有供养不许参加灌顶。惹琼巴很苦恼:"我原来财富非常多的时候,上师从来没向我要过供养,而今天什么东西都没有,上师却偏偏要我供养,现在怎么办哪?"正当他痛苦不堪之时,尊者从曼茶盘里拿了一块松石说:"如果像惹琼巴这样供养的话就可以。你们看,惹琼巴供然大悟,对上师生起了不共的信心。灌顶后,尊者让他马上返回拉萨,取中生起。惹琼巴很不愿意,他在一支道歌中唱道:"我原来不愿意呆在上师身边时,上师又不让我在身边;我现在愿意呆在上师身边时,上师又不让我不自边;我现在愿意呆在上师身边时,上师又不让我不自边。"据说他去拉萨以后,把那个姑娘也度化了。可见,有些人即使身体还俗了,大悲心也不会舍弃,愿意给众生作布施。

智悲光尊者的大弟子无畏盔甲,来到藏地时因违缘也还了俗。很多人不知其密意而作各种诽谤,但他以在家人的形象,度众事业也非常广大。其实真正有无伪的大悲菩提心的话,纵然还俗了也能够利益众

<sup>44</sup> 阿吉拉: 拉萨人对姑娘的称呼。

生。不管处境怎么样,只要能利益他众作布施,这就是菩萨的行为。

子二 (果之差别) 分三;一、分别宣说;二、摄义;三、以实例说明。

**丑一、分别宣说**(害自己与害他众之间的功过差别); 为自而害他,将受地狱苦, 损己以利他,一切圆满成。

若为了自己的生活、地位、工作等而伤害众生,即生中肯定会感受不良的后果,来世也会堕入三恶趣;如果为了利益他众而损害自己,就像《释迦牟尼佛广传》中所说,一定会圆满一切利乐,暂时享受人天福报(利),究竟获得声闻缘觉、菩萨、佛陀的三大解脱(乐)。

我们时时刻刻应该利益众生,否则获得人身也是 白活。现在的社会特别乱,偷盗、抢劫等害众生的方 法非常多,市场上尽是假冒伪劣产品来欺骗众生,商 场上也是勾心斗角、狡诈虚伪,甚至工地上也是偷工 减料,根本不顾人们的生命安全。很多人的心地特别 坏,不交往的时候不知道,一交往以后,才发现原来 跟我们佛教徒完全不同。这些人口头上说得特别漂 亮,实际上都是藏着自己的利益,杀害众生或危害众 生的现象非常多。

在所有的罪业当中,杀害众生是最严重的,佛陀在经中说:"杀生入恶趣,受苦三涂毕。"杀生一定会堕入恶趣受苦,但现在许多人根本不知道,看见一个众生就想吃。前段时间,听说有些人到阿拉伯去旅游,

那边有个著名的七星级宾馆,在海洋里面,要依靠潜艇在水里到那边去。光是去那边参观,就要 50 元美金。在水里过去的时候,看见各种颜色的鱼类,服务员就给旅客们介绍,说你喜欢哪一个,觉得哪一个好看,我们马上给你抓来吃。很多旅客就说:"这个鱼很好看,我要吃这个!"然后他们马上潜水把它抓过来,烹调给他吃掉。一般来讲,那么好看的话,我们舍不得吃,但是他们却觉得:"这个很好看,应该把它吃下去。"

人的这种行为,有时候连动物都不如。以前亚马逊河岸边有很多树虎,人们在砍伐树木时,发现所有的动物都逃离了,唯独树虎没有走。原来在一千棵树中,就有一两只树虎被粘在那里,于是其它树虎冒着生命危险喂它们,即使人们来了也不愿离去。45

还有南非沙漠里生活的沙龙兔,那里两年才下一次雨,每次下雨的时候,总有一只沙龙兔到处找水源。它不吃不喝,跑了几十公里找到水源后,为了赶时间,它会拼命地奔跑,返回去带上同类到那里。到了那里以后,带路的沙龙兔往往都累死了。46

动物尚且有这样的利他心,可是人类呢,看见一个众生就把它杀掉,前途肯定是黑暗的。《亲友书》中讲了四种前途——黑暗趋入黑暗、黑暗趋入光明、光明趋入光明、光明趋入黑暗,如果一味地贪著自利,

45 多少年后,树虎还是灭绝了。因为它的皮毛非常昂贵,于是人们先将一只树虎固定在树上,等其它树虎前来喂食。 就这样,善良的树虎纷纷落入猎人的圈套。

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 人类利用沙龙兔的这一特点,故意设置假水源,引诱它们的到来。当大批的沙龙兔到达后,因为无水,又累又渴而死去, 捕猎者不费吹灰之力地把它们装入口袋。

必定要付出惨重的代价。因此,圆满利他非常重要, 憨山大师说:"人既重其生,物亦爱其命,放生合天 心,放生顺佛令。"人类既然喜欢自己长寿,那么所 有的动物也是如此,放生可以增上大自然的和谐、世 间的吉祥快乐,这样做的话,诸佛菩萨也会生起欢喜 心的。所以我们应尽量地帮助众生、利益众生,这样 的人,在任何道场中都可以圆满一切功德。

## 欲求自高者, 卑愚堕恶趣, 回此举荐他, 受敬上善道。

这里是讲自己的位置和他人的位置在高低方面 的差别。如果只求自己高高在上,凌驾于他人,那么 来世一定会变成卑劣之人,甚至堕落恶趣。反之,假 如将高位让与他人,自己情愿居于卑位,那么,乃至 生生世世都会在人天善趣中备受恭敬。

只求自己凌驾于他人之上的人,来世定会沦为种姓低贱、相貌丑陋、愚笨之辈,甚至堕入恶趣长期受苦。反过来说,若把自己的高位、财富、名声推之于人,那么生生世世都不会受人欺负。这一点,前面也引用过一个教证说:"以慢增上故,愚痴堕恶趣。"博朵瓦尊者也说:"修持大乘佛法的人,一定要遣除傲慢,居于卑位。世界上没有像阿底峡尊者那样了不起的人了,但他也对所有的众生一视同仁,甚至看到野狗时,都以慈悲的目光来对待。"

然而现在很多人恐怕不是这样,尤其是稍微有点 官职、财产、才华时,特别目中无人,对所有的人都 看不惯、看不起,这是不合理的。在座的法师也好, 居士也罢,每个人的业力不同,才华、智慧、财产、 能力等方面,可能是有高低之别,但自己应该谦虚恭 敬地看待别人,如果很傲慢的话,那不是一个修行人。

《史记》有个故事说,齐国的宰相晏子有一个车夫,这个车夫相貌堂堂、身材魁梧,整天给宰相驾车很风光。大家都知道,晏子的个子可能像邓小平一样,矮矮的,相貌也不是那么出众,天天坐在后面的车棚里,谁也看不见,而那个车夫始终坐在前面,觉得自己很了不起,所以非常傲慢。

有一次车夫回家,看见夫人收拾东西要回娘家。他很疑惑地问为什么,夫人说:"我觉得和你在一起特别丢人,很耻辱!""我现在给齐宰相'开车',你不觉得光荣吗?""你一点学问都没有,却傲气冲天、趾高气扬,宰相有那么好的修养和学问,但一点也不炫耀自己。令人遗憾的是,你整天跟那么好的人在一起,却越来越傲慢,根本得不到任何学问和功德。"后来他们吵了半天,结果夫人也没有回去。(很多夫人只不过是准备而已,真让她回去的话,她也去不了。让她不要去,她就非要去。"去去去,你去娘家吧。""嗯,我考虑考虑、不去啦!")

现在很多人稍有一点佛教知识或世间知识,自己就非常傲慢。我经常特别害怕,不知道自己是不是很傲慢,大家对我看法怎么样,我觉得自己没什么了不起的,来到这里也没做什么利益众生的事情。许多真正有学问、非常了不起的大德,一点都不傲慢,但现在什么学问都没有的有些领导,傲慢全部挂在脸上。所以作为佛教徒,应该尽量不要傲慢,这样的话,做

事情对众生有利, 自己的功德也可以增上。

为己役他者,终遭仆役苦, 劳自以利他,当封王侯爵。

如果为了自己而役使他人,总有一天会感受被奴役的苦果;如果为了利益他众而自己劳作,即生定能获得殊胜的官爵地位,不受役使之苦。

大家应该观察自己,假如生活能自理,就不要天 天靠别人,把别人当奴仆。以前耶输陀罗胎怀罗睺罗 时,受了六年的怀胎之苦,原因就是她在前世曾役使 别人提过一桶水<sup>47</sup>。所以说,平时生活能自理的话, 尽量不要麻烦别人。格玛旺波·丹增诺若随身不带任 何侍者,58 岁前一直是自己烧茶做饭。但如果身体 实在不行或者有些特殊情况,那让别人照顾也是可以 的。

现在有些居士家里有佣人、保姆,但对这些人一点都不好,把他看作是很下劣的人,甚至称呼也是"佣人",这样是不合理的。那天我们在学校里面,有个人说:"扫地的人,你算了没有?"另一个佛教徒说:"不能说扫地的人,应该叫生活老师。"后来我非常赞叹,对人的称呼应该有种恭敬。比如在盲人面前,叫他"残疾人"的话,他心里会特别难受,所以称呼别人时应该有一种尊重。否则,即生中你成了他的老板,随随便便下命令:"你给我扫地,你给我做事情。"下世很可能变成他的下属,对他唯命是从。因果循环非常可笑也非常可怕、这一点大家务必要注意。

<sup>47</sup> 虽然说法不同,但有些经典是这样说的,堪布根霍的讲义也是这样讲的。

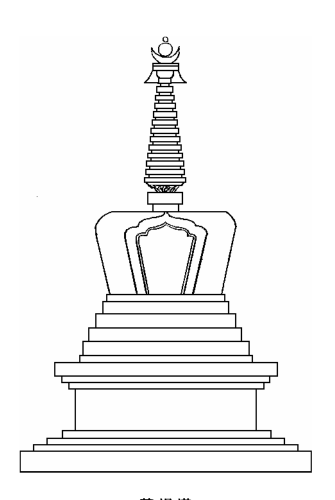
《现代因果实录》里讲了一个事情,我觉得非常好。作者到国外旅游时,他朋友邀请他到某地有名的娱乐园观光。娱乐园门口有一辆古典式的豪华马车,有一匹纯白色的马,体态非常健美,沿着固定路线拉游客,饱览迷人的风光。作者早上去的时候,看见马的精神非常不错,到了黄昏时,见它依旧在拉送游客,的精神非常不错,到了黄昏时,见它依旧在拉送游客,此时的它已没有了神采,耷拉着脑袋,显得疲惫不堪。当时他算了一下,从早晨到现在至少十二个小时完竟一个不会人人的债吗?"(我去年在昆明种了什么因,生得这么俊美,却在此整天地拉游客,种了什么因,生得这么俊美,却在此整天地拉游客,种了什么因,生得这么俊美,却在此整天地拉游客,时间这些马被车夫用鞭子狠狠地抽,特别残忍。不知道这马的前世是什么?也许它是车夫,车夫是马,这辈子又恰好调过来了。")

作者对马生起极大的悲心,回国后特地为此事请 教妙法老和尚,(大家也清楚,妙法老和尚并不是随便说神 通的,但有时候看到有些事情后,为了教化后人,也会通过 宿命通说出来。)老和尚说:"这匹马过去世曾经是一个 白人奴隶主,在他的庄园里有一百多黑人奴隶为他工 作,受尽了他的欺凌压榨。他死后堕入地狱受报,地 狱报尽,现在又沦为旁生。他罪孽深重,不知还要当 牛做马多少次,就是将来转生为人,也是贫穷卑下, 苦不堪言。"

业因果真的非常可怕,有些人可能问,为什么现在看不见?其实现在肯定看不见——农民在春天播种时,肯定看不见它的苗芽,但因果终究是不虚的,

早晚都会成熟它的果报。有些人抱怨自己善事做得越多,生意越不顺利,越来越吃亏。实际上并不是这样的,这相当于农民正在播种时,说自己没有收获,越来越贫穷一样。即生的贫穷、快乐,跟前世的种子有关,下世的苦乐跟即生的种子有关。当然遇到特殊的对境时,有可能上半年造业,下半年就感受,但总的来讲,业因果丝毫也不虚。

因此,在修持佛法的时候,大家应尽量帮助他人,为他人考虑。以前我讲过尧舜的公案,只有做什么事都身先士卒,宁肯自己受苦受累也要让别人减少劳累,才会获得真正的快乐。前段时间,智悲学校需要两个打工的人,我就安排了两个。他们是我的亲戚,一个利他心特别重,一个自私心特别强,他们都非要到那边打工,我就把他们派去了,心想一个人可能呆的时间长,一个人呆的时间不会长。结果没到十五天,所有的老师和管理人员都说,那个利他心比较重的人,不要留下来继续发心;而另一个人,人都说:"不要不要,他很懒惰,自私自利心太强!"跟我的想法完全吻合。没有利他心的人,在哪个场合都跟别人合不拢,因而居士也好,出家人也好,有一颗利他心的话,做什么事情都方便,否则你显再大的神通神变也不会长久的。



菩提塔