# 目 录

| 第 | _ | ъ | 乏  | + | 九     | 节 | 课 |   | 1    |
|---|---|---|----|---|-------|---|---|---|------|
| 第 | _ | ъ | 四  | + | 专     | 课 |   |   | . 19 |
| 第 | _ | ъ | 四  | + |       | 爷 | 课 |   | . 37 |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | ے     | 节 | 课 |   | . 54 |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | 三     | 爷 | 课 |   | . 70 |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | 四     | 节 | 课 |   | . 86 |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | 五     | 节 | 课 |   | 101  |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | ٤,    | 爷 | 课 |   | 115  |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | ょ     | 节 | 课 |   | 133  |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | . , , | 爷 | 课 |   | 149  |
| 第 | _ | ъ | 四  | + | 九     | 爷 | 课 |   | 165  |
| 第 | _ | Т | 五  | + | 节     | 课 |   |   | 180  |
| 第 | _ | ъ | 五  | + | -     | 爷 | 课 |   | 193  |
| 第 | _ | ъ | 五  | + | ے     | 节 | 课 |   | 207  |
| 第 | _ | ъ | 五  | + | 三     | 节 | 课 |   | 222  |
| 第 | _ | ъ | 五  | + | 四     | 节 | 课 |   | 239  |
| 第 | _ | Т | 五  | + | 五     | 节 | 课 |   | 252  |
| 第 | _ | Т | 五  | + | ٤,    | 节 | 课 |   | 266  |
| 第 | _ | Т | 五  | + | ょ     | 节 | 课 |   | 282  |
| 第 | _ | Т | 五  | + | . , , | 节 | 课 |   | 291  |
| 第 | _ | Т | 五  | + | 九     | 爷 | 课 | , | 304  |
| 第 | _ | Т | ٤, | + | 节     | 课 |   | , | 317  |
| 第 | _ | T | ٤, | + | _     | 书 | 课 |   | 334  |

## 第一百三十九节课

#### 思考题

- "所有世间乐,悉从利他生;一切世间苦,咸由自利成。" 你对这个颂词有什么感触?请以发生在你身边的事例说明。
- 2. 请以实例剖析: 利他与利己所生的苦乐之理。
- 3. 如果不修持自他相换,将会有什么过患?请从两方面进行分析。
- 4. 有些人认为自己应该先修行,暂时把众生的死活置之不顾,等自己成就了以后再度他们。这种想法正确吗?请说明理由。

现在讲自他相换里面, 果之差别中的摄义。

#### 丑二、摄义:

所有世间乐,悉从利他生, 一切世间苦,咸由自利成。

分析了地位的高低、损害自他的功过等之后,总 而言之,世间所有的安乐,全部是从利他产生,世间 中所有的痛苦,都是从利益自己而形成。

世间上有大大小小的快乐,比如说遇到欢喜的对境,丰衣足食、样样齐全、所求如愿,乃至夏天有一丝凉风、冬天有一缕阳光,从微不足道的快乐至佛菩萨、声闻缘觉的无漏快乐,肯定是有因有缘,并不是

平白无故出现的。那它来源于什么呢?来源于我们在 漫长的轮回中帮助过众生、利益过众生,从发心方面 发了善心,行为上面也真正去做过。以这样的因缘, 产生了大大小小的快乐,这就像妙药的种子产生妙药 的茎叶花果一样,它是一种自然规律。同样,我们所 感受的一切痛苦,比如身体的痛苦、心理的创伤、情 绪的不安等,也不是无缘无故产生的,而是无始以来 自己对自己强烈耽著,从这样的因缘里面产生的,就 像毒药的种子产生的茎果全是毒药,不可能产生妙药 一样。

明白这个道理后,我们应当学会正视苦乐,如果今天很快乐,身体没什么病,心里很舒服,吃得也不错,那都是从利益他人的善法而生的。我昨天觉得很快乐,但今天早上头痛,假如我是个很好的修行人,就应该想:"昨天的快乐,是我曾帮助过众生这个因缘产生的,今天头痛牙痛、心里不舒服,全身都有点痛,是我以自私自利心害过众生所导致的。"若能懂得这种因缘,那它的价值无法用金钱来衡量。

你们学得不一定很多,但是务必要踏实。学一个 颂词或一个教义,就要把它牢牢记在心里。以前噶当 派有个大德,他记不住《入行论》的所有偈颂,就专 门记一个偈颂,一辈子修持的是这个法,给别人弘扬 的也是这个法。他对其他法门和其他教言不是特别 懂,只懂一个偈颂,后来在他的一生中,弘法利生的 事业非常广大。

现在世间熙熙攘攘的众生、来来往往的行人那么多,如果一个人能记住哪怕一个颂词,自己行持,给

别人也宣讲,这样的话,功德非常大。当然,记住《入行论》所有的颂词,对其内容通达无障,并且《入行论》不离开你身体,就更不用说了,这是大菩萨的境界。华智仁波切的传记中说,有个弟子想见华智仁波切,但被华智仁波切拒绝了。侍者问他为什么不见,他说:"我又没有特殊的境界,也没什么好看的,见了有什么用呢?"侍者有点怀疑说:"您真的没有任何境界?"华智仁波切笑笑,"不过也有一点。""是什么?""《入行论》从来没离开过我身体,这就是我的境界。"

在座的道友中,如果不离开《入行论》,经常以这里的教言要求自己、衡量自己,功德应该很大,作用也会非常大。现在东北和南方很多居士传出这样的话:没有学《入行论》或者学得不踏实的个别居士,脾气不好,经常对道友生嗔心,做些不如法的事情,大家都说这是他不听《入行论》的后果。所以,一个人真能学好这部论典的话,性格、行为以及思想会有天翻地覆的变化。藏传佛教寺院的出家人都觉得,学了这部论典和没有学之间有天壤之别。

当然,我口口声声在这里说,有时候扪心自问,的的确确非常惭愧。这里所讲的教言,自己并没有身体力行,不要说诸佛菩萨的境界,就连凡夫人的利他心也没有。但幸运的是,即生遇到这么殊胜的佛法,我在道理上是明白的,如果道理上明白了,我们也是诸佛菩萨的追循者,肯定会精勤努力的。

佛陀的所作所为全都是利他, 月称论师说: "具智慧世尊, 一切身语意, 无有为自利, 唯行利他众。"

对我而言,现在所作所为都是利益众生,的确是做不到,但也没有像世间人那样特别地求名求财。只是每天有很多小的分别念,认为自己的事业成功很好,别人的事业和自己的事业比起来,好像更重视自己的事业,有很多自私自利的心。

其实这些自私自利的心是痛苦之根,没有断除的话,很难以获得解脱。法王如意宝的《忠言心之明点》讲得非常殊胜¹,跟这里的颂词基本上吻合,中云:"自欲乐生三界苦,利他心生诸善乐,故随人天之导师,应发无上菩提心。"三界的一切痛苦,都是希求自己快乐产生的,暂时和究竟的所有快乐,统统是利他所成的,因此,我们一定要追随人天导师释迦牟尼佛、文殊菩萨、传承上师等圣者的足迹,发起无上的菩提心,且永不退转。前段时间大家刚学了《佛子行》,里面也说:"诸苦由求自乐生,圆满正觉利他成。"(你们应该能背诵吧?要背诵啊!今天能背的人举手……不行,过段时间全部要背。)所有的快乐是利他而成,所有的痛苦来源于利益自己,这个一定要深信不疑。

大家应该尽心尽力地帮助众生,如果一味地想着自己,根本不管他人,那跟旁生没有什么差别。《格言宝藏论》云:"平时不为他人想,此人行为如牲畜。"平时根本不为别人想,日日夜夜追求自己的吃喝玩乐,这种人跟牦牛没什么差别。牦牛除了吃草喝水以外,帮助别人的想法是没有的。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 法王的《忠言心之明点》是《大圆满心性休息》的总集,《大圆满心性休息》所讲的一品,法王如意宝就用一个颂词归纳了。当时在五台山,法王用 23 分钟就写下来了。

作为一个人,一个修行人,尤其是一个大乘修行人,没有利他心的话,那是值得惭愧的。华智仁波切的教言中说:"没有菩提心摄持的生起次第和圆满次第,不要说成为大乘,就连佛教也算不上。"从修行的角度讲,生起次第、圆满次第、大圆满是至高无上的密法,但如果没有利他的菩提心,不要说大乘佛教,就连是不是佛教也很难说。

所以修行千万不能变成学术上的研究。 我接触过 很多信佛的博士、博士生导师,还有专门攻读宗教的 博士,他们一直潜心研究藏传佛教到底怎么说的、密 宗到底怎么说的,每天拿着电脑笔记本,逢人就问这 个原理是什么、来源如何,可是并没有真正的利他心, 也没有发愿要成佛度众生。以前法王去美国时, 我遇 到一些博士,他们一点信心都没有,在释迦牟尼佛的 佛像上跨来跨去, 但口里说的是密宗大圆满, 尤其是 生圆次第的脉络是什么样的, 风脉明点是什么样的。 他们看了很多很多书,也比较懂,有时候甚至超过我 们,一个人的身上有多少脉,每个脉的脉轮怎么样形 成的,这些过程他们讲得非常不错。但是心里没有信 心、没有悲心, 只是把佛教当作研究, 相当于国外有 些人一辈子拿着照相机拍动物,从小到老一直做这样 的事。虽然他的对境是密法、是大乘佛教,但没有信 心的话, 完全与佛教背道而驰。

作为凡夫人,尤其是末法时代的凡夫人,尽管根基有一定的限制,可是不管学到什么法,都要想到众生。哪怕是身上感受一点痛苦,也要想到:"这是我无始以来害众生的果报现前,活该!"今生中享受大

大小小的安乐,都要想到"这是上师诸佛菩萨的加持" 或者"这是我曾经利益众生的果报"。明白了因果道 理以后,你生生世世都不会害众生,行为一定会逐渐 如理如法的。

总之,大家在学习论典的时候,不要变成口头禅,不要成为哲学研究,否则对自己解脱毫无意义。甚至以那种智慧来看待佛教的内在修行时,自己很容易产生邪见,给别人宣说也有极大罪过。

#### 丑三、以实例说明:

何需更繁叙?凡愚求自利, 牟尼唯利他,且观此二别。

利他和利己产生苦乐之理,不用花费口舌笔墨作长篇大论,只要以浅显易懂的实例就可以说明。看看世间,自古以来的愚笨众生,一味希求自己的利益,为了吃喝、衣食、感情不断地忙碌,结果不但没有达到目标,反而永远沉溺在三界轮回的苦海中,非常可怜。无始以来是这样,现在仍有无数的凡夫前赴后继,今后还要在轮回中受苦,永无止境。反过来说,我等大师释迦牟尼佛因地时发心要利益众生,从此之后身体力行,确确实实在做。因为这个发心,他生生世世都成为利益众生者,不管是变成什么,国王也好、乞丐也好,或者动物里的鹿王、猴王、骏马,利他心一直没有舍弃过。

我们一定要发这个誓言,有了这样坚定的誓言, 轮回就可以告一段落。从前在轮回中一直漂泊到现 在,现在以这个为界限,这一辈子开始发心,虽然自 已是具一切烦恼的凡夫,但心的力量非常强,以后阿赖耶上的种子会苏醒的。华智仁波切说:"宁玛巴一些大德的教言讲过,身语的善根不重要,心的善根最重要。"释尊正因为有了心的善根,哪怕是变成飞禽走兽,善良的本性也不会舍弃,对周围的众生都有一颗善心。所以从今天开始,我们也这样发愿的话,生生世世这种善根都不会退的。

从前有善义、恶义两位王子(善义是释尊的因地),善义的心态跟恶义完全不同。还有佛陀曾转生为美丽的九色鹿王,一天它正在恒河边悠闲地散步,突然看到河里传来凄惨的呼救声,一个人就要被激流卷走了。九色鹿王见此,奋不顾身地跳进河里,把那人心色鹿王见此,奋不顾身地跳进河里,把那个个人就要被激鹿王的救命。那人一个人就要被激鹿王的救命,得救后非常感激鹿王的救命不遇别人透露我的行踪,就是对我的一种报恩。"当即发誓:"如果我出卖您,就叫我浑身长满足。"后来,国王如梦见九色鹿,为了得到它,国王重金悬赏求鹿。调达见利忘义,当时发誓:"如果我出卖您,请达见利忘义,肯里散发出恶臭。"后来,自王告密,并引人捕捉鹿王。最后正如他所发誓的人,其一些一个人,其是一个人。因此如果内心善良,即使变成了愚昧的动物,善心的本质也不会改变。

这些道理,希望大家不要停在口头上,不然的话,修行是不可能成功的。也不要是为了一些纪律,现在有个别听课的人,居士也有,出家人也有,星期六和星期天集中时,就是害怕不去的话,到时候得不到法本,被菩提学会开除了。但去了以后也是三心二意,

没有好好地学。这种现象不好。你要去的时候应该先发心,为了利益一切众生而去,到了那里以后,应该认认真真地听课,所有的内容不懂的话,再怎么笨,一个偈颂也可以弄明白。

在座各位一定要注意,听法不要变成像公务员上班一样,到了钟点就拿着包去听课,下课后就回来了。听法应该有种利益众生的心,时时刻刻想到利益众生。这也是大慈大悲佛陀的发心,正因为这样的发心,最后他得到的快乐,是无漏的快乐、如海的快乐。而凡夫人自私自利地希求快乐,结果不但得不到快乐,反而在轮回中遭受极大痛苦。弥勒菩萨在《经庄严论》中说:"世间求自乐,不乐恒极苦;菩萨勤乐他,二利成上乐。"凡夫人希求自己的快乐,可是不但得不到,反而在轮回中特别痛苦;发了大乘心的菩萨,没有想过自己的快乐,只是精勤地利益众生,最终众生得到很大的帮助,自己也超离轮回,获得了成就。

这种现象,从现在领导的行为中也看得出来,有些领导自私自利特别强,一味地贪污,想谋取更高的位置,结果就被单位开除了;有些领导无私地奉献自己,只要有机会利益众生,自己怎么样都可以,最后他的位置越来越高。所以,我们一定要懂得利害关系。《宝鬘论》中这方面的教言比较多,利他的功德、害他的危害这两个必须要搞清楚,若能辨明利害的话,自己肯定会利益众生的。龙猛菩萨在《菩提心释》中云:"利害出生故,如是分析已,彼等一刹那,岂贪自利益?"倘若懂得了利益众生的功德、伤害众生的过患,菩萨一刹那也不会贪执自利而损害众生,一定

会想到哪些对众生最有利。就像有些人搞生意一样, 明白什么途径最赚钱、什么方法最亏本后,定会选择 一条最好的路。

所以大家应该通过闻思,明白大乘佛法的要义和精华。我们对大乘佛教和五部大论,跟现在有些出家人相比,还算是比较精通的,这可能是傲慢心,不太好。在藏地来说,我们不敢说是智者,因为藏地出家人的水平普遍较高,但与汉地有些寺院的出家人比起来,自己真的觉得精通佛理方面还不错,但修行方面的确确很差。

不管是藏地、汉地任何一个修行人,对关键问题还是要掌握。尤其是汉传佛教的出家人,一定要强调闻思。《入行论》讲完五本以后,最近作了一个考试,但考试结果发现,汉地佛学院和出家人在学习经论方面,普遍不是特别令人满意,跟居士比较起来,有时候居士远远超过出家人,都不好意思把成绩公布出来。出家人你舍弃一切世间琐事,整天在寺院里研究佛法,为什么不好好地闻思修行?每天接待,每天开会,每天搞乱七八糟的世间法有什么用呢?相比之下,在家人在处理家庭单位琐事的同时,学得非常好,有时候看起来很感人,他们的有些境界想法相当不错。反而我们出家人,有时候成了佛教的败类一样,连基本的道理都不懂,这样的话,剃光头、穿袈裟对佛法是争光还是有害?大家应该好好想想。

汉传佛教的寺院一定要强调闻思,否则在有些在家人面前,自己也会不好意思。包括我们学院的出家人都给我说过,以后出去有点害怕,外面居士学得特

别好,很多问题问起来时,不好回答。因为我们这边的精力主要放在比较深的中观、因明上,《入菩萨行论》、《菩提道次第广论》比较好懂,有些道友可能没有专一。结果一出去以后,一大堆居士问这个问题、问那个问题,有些出家人就:"嗯,我不在这里了,明天马上买机票到什么城市去。"为什么去?要跑。

真的,出家人还是要闻思,弘法利生者就是出家人,而且出家人有时间、有精力。在家人要忙碌自己的琐事,家里的孩子、许多事情不照顾也不行。现在有些人对自己的家庭很生反感:"我不成家多好啊!这个孩子没生多好啊!我多讨厌我的丈夫和我的孩子啊!"但因缘已经把你系在这上面了,这辈子只有发个善愿,除此之外也没办法。我以前说过,也没有必要非出家不可,但要把学习佛法放在最重要的位置上。

这里讲得很清楚,看看诸佛菩萨怎么做的,我们 凡夫人怎么做的,假如还这样继续下去,吃亏的只有 自己。

癸四(自他不相换之过患)分二;一、真实宣说; 二、教诚断除彼因。

子一 (真实宣说) 分三:一、未见之过患;二、可见之过患;三、摄义。

**五一、未见之过患**(虽然现在看不见果报,但没有修自他交换的过失相当大);

若不以自乐,真实换他苦, 非仅不成佛,生死亦无乐。 如果不能以自身的安乐,真实相换别人的痛苦,那么不但获得断证圆满的佛果是天方夜谭,在生死轮回中也不会有善趣的快乐。

巧妇难为无米之炊,没有因的话,果是不可能产生的。那么成佛的唯一因是什么?就是精勤利他的菩提心,大悲心是菩提心的因,菩提心才是正等觉的因。《普贤行愿品》云:"因于众生而起大悲,因于大悲生菩提心,因菩提心成等正觉。"这么一个过程,大家要搞明白。菩提心在成佛的过程中,是唯一的、根本的因,谁的相续中没有大悲心、菩提心,再说自己有如何如何的境界,恐怕也是外道的境界,不是真正的成佛之因。

没有好好修自他交换的话,不要说成佛了,甚至在生死轮回中也不会有快乐,为什么?前面也讲了,一切快乐的来源就是利他,如果没有利他心,怎么会获得人天快乐呢?来世虽然现在眼睛看不见、耳朵听不到,但一定要相信这个自然规律,假如没有修利他心,未来的佛果根本得不到。有些人想:"我上师非常了不起,上师一加持,嘣——,我马上就成佛了。"你又不是气球,怎么可能呢?有些人想得太简单了,成佛并不是"嘣——",马上就开花结果了,它需要一种因缘,没有的话,肯定没办法。

当然,你不想利益自己、不想利益他众,就另当别论了,如果要真的利益自他,菩提心是不可缺少的。《菩提心释》云:"未持菩提心,永世不见佛,轮回利自他,亦无其余法。"在茫茫无际的轮回生涯中,想利益自己、利益他众,必须要一颗菩提心,如果没

有菩提心,修气功或者搞些乱七八糟的功法,是不可能如愿以偿的。

大家要深深了解到菩提心的重要性,这是藏传佛教很多大德最精华的修行。以前我在《旅途脚印》中讲过嘎秋喇嘛,他曾给学院全体僧众灌过顶,是非常了不起的修行人。他于 2000 年圆寂,接近圆寂的前一两天,他给眷属们讲述了自己一生的经历,并说:"我从小到现在,既处过卑地,也居过高位。现在死到临头,一切都没有用处,只有以自他相换的菩提心迎接死亡。"

我看过他的传记,确实很感人。在文革期间,准备批斗他时,他就事先发愿:"我今天要为度化一切众生而修忍辱,众生的痛苦由我来代受。"会场上有很多野蛮人对他拳打脚踢时,他不生一丝记恨,尽量安住于空性当中。批斗结束之后,有时间的话,他就默地念《普贤行愿品》,将一切功德回向给以批斗他的人为主的一切众生。有时候念不完就被拽出去了,他就心里默默地回向:"今天我幸好没有对任何人生嗔心,以此善根回向一切众生。"后来政策开放时他也说过,在那个时候,他的修行应该是很不错的。有些人平时跟道友交往时,为了一点蝇头小利,就吵得不可开交,这种行为真的非常可笑。要利他的话,你以生命和身体为代价,并不是讲各种条件、各种原因。

藏传佛教的很多大德一辈子就是修自他交换,最后离开人间的时候,也是以此作为自己最主要的修行。不仅是高僧大德,一般的修行人也有这种情况。

以前有个觉姆叫华措,法王在世时,她经常打扫我们的经堂。后来她生病了,病得很严重,临死的时候,她一直在发愿:"我今天痛得特别厉害,但愿所有众生的痛苦加在我的身上,以减轻他们的痛苦。"一边这样说,一边离开了人世。

法王如意宝得知这个消息之后,有一次课堂上也说过:"没想到她有这么高的境界,她也不是法师,只是一般的出家人,平时给僧众做点善事而已。"后来法王跟嘎多堪布开玩笑:"你有时候认为女众修行不好、境界不高,你看华措圆寂时怎么样修自他交换的。你作为一个戒律法师,天天传戒,天天讲大乘菩提心,但是你圆寂的时候,会不会也这样修持自他交换?"当时一边是开玩笑,一边也是提醒我们身边的人。有时候自己认为是法师,精通显宗密宗的教法,但连这一点境界都没有的话,确实非常惭愧。所以大家在临死时,或者遇到违缘时,一定不能忘记修自他交换的菩提心。

菩提心是最根本的修行,任何时候都不能忘,也不能放弃。华智仁波切在竹钦时,有个大磐石,他说:"这个大磐石是我菩提心的纪念品,每当看到它,我就会想起菩提心。"你们也有些乱七八糟的世间纪念品,以前自己最执著的,可以全部扔到大海里,现在唯一的纪念品就是要菩提心的纪念品。菩提心的纪念品。菩提心的纪念品。在我是醒你,自己应该想一想。现在的在家人大多数都离不开手机,可不可以把手机当作菩提心的纪念品?出家人的话,每天拿着的包或者什么,都可以当作菩提心的纪念品。反正每天看见这个东西

时,就要想到菩提心,想到利益众生。

如果能像华智仁波切那样,我们做任何事情都可以马上想起菩提心。否则,自己平时认为自己还可以,然而遇到死亡的恐怖或暂时的违缘时,菩提心马上就荡然无存了。我有时候遇到一些难以对治的对境,那个时候菩提心就不知道跑到哪儿去了,过一会儿想起自己发过菩提心,觉得非常惭愧。很多道友可能也有这种感觉。因此,没有修自他交换菩提心的话,获得成就是非常困难的。虽然现在看不见她的果报,但只要尽心地修持,绝对会功不唐捐。

### 丑二、可见之过患;

后世且莫论, 今生不为仆, 雇主不予酬, 难成现世利。

前面讲了菩提心的后世果报有不可估量的功德和利益,那么这个颂词中,暂且不论这些道理,因为这些对现在的世间人讲多了,他们反而生厌烦心,起不到什么作用。世间人只注重眼前的衣食住行,而对后世的深奥道理,因为看不见、听不见,所以他们嗤之以鼻。因此暂时不谈来世果报如何,只是拿主人和仆人的关系来比喻利他的重要性。

有些人没有吃的穿的,就到一些单位去打工,做事情。(仆人不一定非要扫地,其实为别人做事情,就是仆人。我们是众生的仆人,现在的领导、公务员常说自己是人民的公仆,是人民公仆的话,换一种方式为人民服务不太好。)他为什么给别人打工呢?就是为了自己谋求一点利益,不然不会无缘无故给别人做事的。但是仆人要有利他

心,这个很重要。作为主人的话,找一些人在下面做事,实际上就是想自己事业成功,要达到这个目的,也应该有利他心。

没有利他心会有什么损害呢?如果仆人一味地想着钱,根本不顾主人的事业,那他在工作中很可能偷盗,或者以狡诈的行为来骗取利益,结果一旦被发现,他自己的饭碗也丢了。作为主人的话,有些主人很吝啬,一直想着事情做圆满,却不愿意给别人支付薪水,用轻视的目光来对待他,这样之后,工人不可能愿意为你付出一切,到了一定的时候,他可能会做些手脚,最后主人的事业也不能成功。从两方面来看,假如主人没有利他心,自己的事业不能圆满;假如仆人没有利他心,自己的温饱不能解决。所以,我们应该了解利他心的重要性。

有时候我去汉地的城市,每到机场就喜欢看书,在那里买书。买书的时候,有一大堆书是讲企业家怎么搞企业、老板怎么对待下属、下属怎么应付老板……其实只讲一个就可以了,就是要互相负责任、互相帮助。如果仆人不仅是赚钱,还要帮助老板,对他负责任,老板也想"下面的人全是依靠我的,我应该尽量帮助他",彼此都会有圆满的结果。

我认识一个人,真的非常好。她办一个厂,并不完全是为了赚钱,而是看到很多下岗的人很可怜,就给他们找一条出路,让他们有饭吃,对他们的工资待遇等方面,也比其他厂的工人高,这样之后效益自然而然增上。她不是一味想赚钱,一方面是帮助别人,一方面也是得一点生活资本。但那些人也毕竟是人,

大家都知道:"老板对我们如是慈悲,别的地方没有这么好的待遇,我们应该一心一意地做。"因此即使她不在厂,他们还是很自觉地工作。

现在的社会就是缺少利他心,如果没有这颗心,就不可能有真正的幸福快乐。古人云:"积善之家必有余庆,积不善之家必有余殃。"行善积德、心地善良的人,处处都会有快乐,所以我们对身边的每一个众生,甚至一草一木,都要以利他心来对待。倘若有了利他心,即使修行没有很高的境界,但也是菩萨的行为。

以前喜马拉雅山有许多修行人,有个老喇嘛和道 友在那里修行了很长时间。老喇嘛打坐的岩石前面有 一清澈的湖泊,每天有很多小虫掉进去,老喇嘛一见 这种情景,就支撑起衰老的身躯,马上去把这些小生 命救起来,放在安全的地方。日复一日,他不断地这 样,根本没有修行的时间。

老喇嘛天天晃来晃去,终于有一天,他的道友看不下去了。

一个年轻人关心地说:"你不要天天救小虫,还 是打坐吧,如果你打坐开悟了,就可以度化更多的众 生。"

还有个年轻人说:"你闭着眼睛,就看不见了。" 另有一个人说:"你应该到别的地方去,这样对你修行好一点。"

老喇嘛听完他们的劝告后,说:"我已经发菩提心了,实在无法眼睁睁地看着这些众生被水淹死。你们说得虽然有道理,但是我想,不救一虫,何以救天

下?"

这句话真的特别感人,连一个小虫都不救的话,声称要救天下的众生,恐怕是不现实的。不管你闭着眼睛也好,到别处去也罢,或者口口声声说证悟以后度化天边无际的众生,这些都是一种空话。"不救一虫,何以救天下?"这个大家一定要记住,平时在路上看见一只小虫,或者有人找不到路了,问你某某地方在哪里,不要像有些道友那样——"不知道!你自己去找吧!"这样的行为不是特别如法,应该有个温和的态度。

当然,指路也要掌握分寸。在我们这里,有些人出家了,家里人来抓他时,跟你打听某某师父在不在,"在在在,你跟着我吧。"这样是很危险的。以前我们这里有人想出家,她丈夫跑过来了、他妻子跑过来了,巧言花语说:"听说他没有钱,我是来送钱的。你看我钱包里装的钱,你可不可以帮我找到他?"有些人就发善心,把他送到门口上,结果把想出家的人拽回去了,那个时候就不是送钱的了。

因此,具体问题要具体分析。尤其是在学院当中,有些人出家后有一些违缘,这方面我们要看那个人的眼色,是来送钱的还是来抓他的,先研究一下该不该指路。如果无利无害,问你坛城宾馆在哪里,你就可以把他带过去,顺便把行李送上去,但是要找某某道友的话,你一定要问清楚,让他盖手印,开玩笑!

总之,做善事和做恶事有很大差别,佛经中云: "从诸善业感安乐,得见无边诸佛土;从不善业感众 苦,堕诸恶趣燃烧处。"行持善法能感受快乐,甚至 现见诸佛菩萨的微妙境界; 行持不善则感召一切不顺, 来世堕入恶趣受无量燃烧之苦。这些现象, 其实在今世也看得出来。

## 第一百四十爷课

#### 思考题

- 1. 如果有人不敢修自他交换,因为害怕别人的痛苦、病魔真的出现在自己身上,那应该如何正确引导他?平时应当怎样修自他交换?
- 2. 对自我执著将会产生哪些危害? 最终可以得出什么结论?
- 3. 什么才是真正的大魔?它在哪里?依你的了解,有哪些方 法可以断除它?
- 4. 请以比喻说明, 断除我执的必要性。
- 5. 有些人问:"我本来不存在却生执爱,是一切痛苦之源,那 众生本来也是空性,执爱众生岂不也是一样吗?"对此你 该如何回答?

听讲的时候,大家不要忘记发心。做任何一件善事,修加行、放生、闻思等等,最初都要发菩提心,中间专心致志地行持善法,最后要作一个回向。串习了这样的大乘窍诀之后,无论做什么善事,都有非常大的功德。所以大家不要小看"三殊胜",包括我们这里为僧众、为众生发心的有些道友,刚开始也一定要发心。

前两天,我在录像上看到了加拿大菩提学会的考 试场面。考试的时候,很多地方设了摄控,看他们的 表情,可能不知道自己被录下来了。很多人发完卷子 之后,先是大概看了一下,接着是发心,合掌默默念了很长时间,然后就开始答试卷。完了之后,有相当一部分人闭着眼回向。

我当时确实很高兴,因为做一件善事,如果这样有头有尾,那就成了大乘佛法。大乘佛法的功德和利益,第一品已经讲过了,大家应该非常清楚。所以共同学习也好,私人修行也罢,三殊胜千万不能忘,假如凡事皆以三殊胜来摄持,功德无法以言语来描述。

#### 丑三、摄义,

利他能成乐,否则乐尽失,害他令受苦,愚者定遭殃。

前面讲了没有修自他交换的过失——今生遭受痛苦,来世也遭受痛苦,从两方面已经叙述了。反过来说,如果修持自他相换的菩提心,利益他众,今生来世有不可思议的利益和快乐。一切快乐是从利他而生,倘若从现在开始修自他交换,平时在生活中认认真真去行持,自然会带来许许多多的利益。

有些人可能想:"自他交换不能修太多,不然别人的痛苦、病魔出现在我身上,那多可怕呀!我现在还没有这种胆量。"其实根本不用担心,因为菩提心的本体不会让众生受苦,只要这样修,获得成就非常快,自己身心也不会有痛苦。菩萨修一下自他相换,并不是病人就马上好了,自己马上倒下了。除了极个别的事例外,一般来讲不一定有,但这种力量和成就的作用相当大。

如果你能修的话,每天可以按规定的时间修持;

如果没有这种条件,那随处随地都可以修。尤其是对 菩提心稍有体验的人,不一定非要独自住在寂静的地 方禅修,在人群中也可以修的。从阿底峡尊者的传记 中看,尊者有时候转绕佛塔,有时候跟大家一起,自 他交换的菩提心一直在心里修持。所以你们上街买东 西也好,上班跟人交往也好,出去逛花园也好,无论 在什么场合中,都可以修这样的自他交换。

那怎么修呢?外面有那么多芸芸众生,看到他们快乐就随喜,看到他们痛苦就想:"这个人很可怜,愿他的痛苦我来代受。"如果自己身体和心里感到快乐,马上想到:"我吃得特别好,今天真是过年了,多舒服啊!这个快乐不应该消失了,应该回向给众生,让他们也快乐。"古代修行特别好的人,认为痛苦和快乐不能浪费了,应该要用上。怎么用上呢?当我遭受痛苦,甚至有感冒头痛的小苦时,马上想众生无始以来的痛苦让我代受;稍微有点快乐,比如冬天晒太阳很舒服,立即把这种舒服回向给众生。

当然,这种心态平时要修,没有修的话,生病了才开始修自他交换,那个时候的目的是为了自己,不是真的想代众生受苦。现在有些人听说修自他交换可以治病,就把它当作药来对待,平时快乐或痛苦时从来没修过,一旦得了绝症、癌症,就观想一下自他交换,翻开书来修一修。那你的目的很明显,就是想给自己治病,并不是要利益众生,这样的话,干脆不要修了,没有多大意义。

大家在快乐舒适的时候,要多串习菩提心,菩提心是一切功德的来源,只要修的话,华智仁波切也说

了,一定会生起菩提心的,这就是一种自然规律。凡 夫人无始以来特别自私,因此先应该从理论上学习 《入行论》等大乘论典,然后反反复复地下功夫,不 然的话,菩提心不可能无缘无故在你相续中生起来。

我自己一点都不修, 光在这里要求你们也不合理。我从来到学院之后,一直不断地在修菩提心,尽管有时候身体不好、有时候法务繁忙,以各种原因耽误得很多,但始终把修行的重点放在大圆满和菩提心这两方面。以前一直精进地在修,以后也会如此,如果能真正生起菩提心,这在有生之年是最难得的。我对这方面兴趣非常大,也有一定的信心。

希望各位在菩提心上也要下一番功夫,平时通过 各种方式来修,或以坐禅的方式来安住,心里修自他 交换的菩提心;或在发心过程中、生活过程中,接触 任何外境时,不忘修自他交换的菩提心。若能如此, 菩提心会逐渐在你相续中生得起来,如果没有这样, 那所有的快乐迟早会消失殆尽,生生世世的快乐也不 一定获得。

世间上有千千万万的愚笨者,不但不修利益他众的慈悲菩提心,反而肆无忌惮地伤害众生,这种行为将给自己带来无量的痛苦。因此我们平时做任何事情,一定要小心翼翼,不要认为这是小小的罪业,杀死一个蚂蚁没什么,戒律犯一条轻罪没什么,若以这样的态度来行持,获得解脱非常困难。《贤愚经》中说得很清楚:"虽微小罪恶,勿轻谓无伤,余烬虽云小,能烧草山积。"尽管罪业非常小,但不要觉得无所谓,就好比火星虽然微不足道,但却可以焚尽如山

般的草堆。

在生死轮回中,大家对因果务必要谨慎,不然学佛就已经白学了。现在很多人造恶业好像无所谓,包括有些居士,杀害一些小蚂蚁、小虫,对他来讲一点执著都没有,这种行为非常普遍。如果是学习大乘论典的人,一定要对众生有爱悯心,这样的爱悯心不说能带来生生世世的大安乐,就算暂时对自己也有很大的帮助。

古时候有个楚庄王,一次在作战中大获全胜,为了庆功而大宴群臣,王妃们也出席助兴。到了晚上仍未尽兴,楚庄王乃命人点烛夜宴。忽然一阵疾风吹过,宴席上的蜡烛都被吹熄了,趁漆黑一片,有个将军对楚庄王最宠爱的王妃做了一点不如法的行为。(一方面他可能喝醉了,再加上作为凡夫人遇到对境,难免会产生贪心。)王妃受不了他的侮辱,扯下了那人的帽缨,以我出国王查看谁没有帽缨,以找出国王查看谁没有帽缨,以找出国王查看谁没有帽缨,以找出即战地等待处罚。没想到,楚庄王听完之后,却大声宣称:"寡人今日设宴让大家欢聚,诸位务必要尽欢而散。酒后失态也是人之常情,不足为怪,请大家全部去掉帽缨,尽兴饮酒。"并传命重新熄灭蜡烛。等众臣都把帽缨取下来后,才点上蜡烛。君臣尽兴而散。

后来楚国与他国发生战争,楚庄王带兵迎战时被 敌军围困,眼看就要被生擒活捉。正在这千钧一发之 际,有名大将奋不顾身地冲入敌营,过关斩将,勇猛 地将国王救了出来。楚庄王对他特别感激,一问之下, 得知此人就是当日那没有帽缨的将军。楚庄王一时的 忍让宽容, 无形中却救了自己一命。善待别人, 就是善待自己, 大家学习这部论典时, 一定要了解什么才让人最佩服。

一个人坑蒙拐骗、杀人抢劫、无恶不作,最后定会自食其果,果报苦不堪言。现在人真的有点愚痴,哪些事情对生生世世有利,哪些事情对今生来世不利,能分析思维的极其罕见。很多人为了快乐而奔波,一直盯着金钱和地位不放,可以说是鼠目寸光。有位上师就曾说过:"物质文明和精神文明比起来,精神文明更值得重视。我作为一个上师,如果唯一追求的就是钱,那在我的花园里、房屋里,不用摆其他东西,堆满钱就可以了。"但实际上并不是这样。如今很多富翁和领导,没有钱时觉得钱很重要,但有了钱以后,照样痛苦。所有痛苦的来源就是自私自利,所有快乐的来源就是利他心,利他心越来越强烈的话,痛苦会逐渐消失的。

这些教言在其他书籍中是得不到的,前面说修自他交换是秘密诀,这就是秘密诀的原因。上师如意宝也讲过,寂天菩萨《入行论》中自他交换的修法,是文殊菩萨亲自传下来的,这样的教言在印度圣地也非常非常难得,幸运的是,我们现在遇到了这么殊胜的秘密诀,应该从中获得一些利益。有信心的人,即使远在美国、加拿大等异国他乡,也会把《入行论》的词句牢牢记住心里,终生受益;没有信心的人,纵然天来到我身边,包括讲考班的个别人,因为没有信心、没有重视,这个法也不可能无缘无故地占据你的相续。

《入行论》的一字一句都相当难得,用金银财宝也买不到,这些教言对我们生生世世都非常重要。记得《处胎经》里有一个教言,迦叶尊者告诉阿难:"佛所说法,一言一字,汝勿使有缺漏。"也就是说,迦叶尊者接近圆寂的时候,前往鸡足山,在华首门那里示现圆寂,那个时候他告诉阿难尊者:"佛陀所说的教言,一言一字都相当难得、珍贵无比,你一定要慎重、千万不要令之缺失和遗漏。"

传承上师、高僧大德们的这些教言,确实是价值 连城,用金刚钻石都买不到,可是现在有些愚笨者并 不重视,觉得这些无所谓,这种现象在末法时代非常 多。所以我希望各位应该对法有种不共的信心,有了 这样的信心后,才会有一定的受益。越有信心,受益 越大!

# 子二、教诫断除彼因:

世间诸灾害, 怖畏及众苦, 悉由我执生, 此魔我何用?

世间上一切灾害、痛苦,地震、火灾、洪水等自然灾害,人与非人的恐怖,都是从我执而产生的。人的恐怖包括敌国发动战争,读书时厉害同学的危害,长大之后"恐怖分子"的袭击,(其实给自己制造违缘的人,都可以叫恐怖分子。)而非人的恐怖,包括病魔、鬼神,还有上课时来了一只小狗。刚才来了个小狗,大家都"哇——",特别害怕。其实小狗又不是老虎,小狗来了、小老鼠来了为什么也害怕呢?就是因为有了我执。如果没有我执,对这些是不会执著的。

生老病死,行苦、变苦、苦苦等三大痛苦,以及 大大小的轮回痛苦,譬如地狱有寒热之苦、饿鬼有 饥渴之苦、天人有死堕之苦,诸如此类的痛苦不可计 数,它的来源是什么?全部是我执产生的。如果没有 萨迦耶见——我执和我所执,绝对不会有轮回的痛 苦。正因为是如此,月称菩萨在《入中论》中说:"最 初说我而执我,次言我所则执法,如水车转无自在。" 众生首先有了我的执著,其次有了我所的执著,有了 我和我所之后,就有了法的执著,以此为缘在三界中 像水车一样不停地流转。《入中论自释》中有六种特 点来形容水车<sup>2</sup>,这些都是由我执所引发的。所以说, 一切痛苦危害的来源,就是我执和我所执。

烦恼过失与我执也连在一起。法称论师在《释量论》中云:"有我则知他,自他中执嗔,此等尽相系,而生诸过失。"意思是说,有了我的执著,势必出现他的执著,有了我和他的执著后,对自方就产生贪执、对他方产生嗔恨,与贪嗔紧密相联而生起了嫉妒傲慢等各种烦恼、生老死病等各种痛苦。

世间上最可怕的就是我执,虽然这样的我执不容 易断除,但至少应该先从道理上明白。现在许多修行 人不知道自己依靠什么因缘在轮回中受苦,而我们已 经抓着根了,一定要想尽办法断除我执。华智仁波切

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1、众生由烦恼业索系于生死轮回,如水车由绳子系紧。2、众生依实执分别心推动而流转不息,如水车靠人力及水力推动而旋转。3、众生于轮回中,上至有顶天,下至无间地狱,循环流转,如同水车中水桶上下旋转。4、众生欲生善趣,必须精勤修积资粮方可,然下堕时则很容易,如同水车将水引上来,必须很大的动力,下去时无需费力而自下。5、众生于轮回中各随自业,生无定处,如引水的车环于上中下皆无定处。6、众生在轮回中恒被三根本苦与八分支苦所迫,如同水滚滚而来,不断地冲击水桶。

说: "所有的修行中应该反观自心,所有的力量应该 用于断除我执上面。"

作为一个修行人,看到什么、听到什么并不重要, 现在有些人真的搞不懂什么叫修法,认为头上有光就 很了不起,甚至个别上师带弟子整天看虚空,看能不 能看到明点。如果我执一点没有减少、对空性一点没 有定解,即使说大圆满的明点,对你的相续也不一定 有利。因为按照大圆满的说法,众生最初之所以会迷 惑,就是心显现各种光和明点,众生却把它执为实有 的外境,以至于起心造业,漂泊轮回。所以若没有按 无垢光尊者所说的那样,缺少空性见解、没有断我执 的闻思、连加行都不修就让弟子看虚空的话,有时候 真的很危险。

因此大家要系统地学习,不要追求表面事物。有 些藏族人买东西只看外表,根本不知道哪些是真的、 哪些是假的。那天有个老乡看有件羽绒服很漂亮,35 块钱就买下来了,但回去穿一两天就全部烂了。有些 人的修行也是这样,表面上修的是大圆满、大威德, 似乎很厉害,但因为没有基础,过两天便对佛法生邪 见了。所以最可靠的、最保险的就是要修菩提心,有 了自他交换菩提心,修行肯定非常稳固,任何时间都 不会偏。

这里说我执是带来一切痛苦的大魔,我们留着这样的魔有什么用呢? 玛吉拉卓在教言中云: "有碍魔与无碍魔,喜乐魔与傲慢魔,此亦属傲慢魔。" 所谓的傲慢魔,就是无始以来执著我是存在的。本来不存在功德而认为有功德,这叫做傲慢;"我"通过中观

和密法来分析是不存在的,反而认为存在的话,这叫傲慢魔。这种魔在每个众生的相续中都存在。大乘佛法里专门有种"断法",即依靠般若法门来断除我执,与禅宗依靠《金刚经》来断除执著基本上相同。

以断法来断除我执非常重要,如果没有这样修持,认为外面有魔是不合理的。我们平时开玩笑说: "你是魔女,你是魔鬼。"别人可能气得要命。其实不应该生气,只要有我执的话,有我执的女人全是魔女,有我执的男人全是魔鬼。《闻解脱》中常说"三界大魔",三界大魔就是我执,三界众生被我执大魔紧紧束缚着,没有断除它之前,是不可能获得解脱的。

以前米拉日巴尊者在山洞里修行,一天他去外面捡柴火回来,发现魔王化现为五个丑角,坐在他的坐垫上,一个个的眼睛像碗那么大。米拉日巴先是有点害怕,一边发抖一边祈祷本尊,开玩笑!但起不到,"给工厂"。之后他开始念猛咒,不知道念的是什么,"嗡姐匠格勒格拉雅吽啪的"(金刚橛心咒),或者"嗡游者威者达那那,思且夏忠那夏雅,东巴雅,吽吽,始戚者达那那,忠且夏忠那夏雅,东巴雅,吽吽,始成者达那人大威德金刚心咒)。本来这些咒语威力很大,但是仍没有用处。后来米拉日巴心想:"上师对我自提过外界的一切现象都是心,心也是光明离戏的,假如执著实有的魔,这些魔是不会遣除的。"于是他安住在本来光明的境界中,勇猛地往山洞里走去。这时候五个丑角眼睛骨碌碌地环视四周,一会儿就消失得无踪无影了。

米拉日巴遇到山岩罗刹女时,山岩罗刹女说:"倘若你没有认识心的本性,不仅是我一个魔女,还有不

可胜数的魔女;如果认识了心的本性,那我马上会消失的。"魔女自己给米拉日巴讲窍诀,遇到这种魔女,我也不是很害怕。她提醒我好好安住在本性中,那我也听魔女的话,安住在本体当中,一会儿她就消失了。

魔鬼知道自己上当了,在瓶子里苦苦哀求:"你可不可以把我放了?我保证以后不会害你,还可以满你三个要求。"那人听后就把他放出来了。魔鬼出来后问他有什么要求。第一个,流浪者说:"我现在漂泊了很长时间,没有东西吃,你可不可以给我找吃的?"魔王就变出各种美味佳肴,让他吃个痛快。第二个,他说:"我现在没有钱,你可不可以给我找金银财宝?"魔鬼一化现,就有无数财富堆在他面前。那个人有点贪得无厌:"你这么有能力,第三个要求

就是你永远不能离开我,一直呆在我身边。"魔鬼生气地说:"你这个人太过分了!"最后把他吃掉了。我们小时候在学校里,经常讲这些世间故事,知道作为一个人不能太贪了,不然的话,魔鬼也接受不了。

很多世间人都认为魔在外面,自己在这里,并不懂得我执实际上是最可怕的魔。因此,米拉日巴说:"我的教法不像其他的教法,所有的理念就是集中精力断除我执。"大家不要认为外面降伏魔鬼、看见什么很重要,现在很多人真的是不懂修行。世间父母稍微有点知识的,觉得孩子读书很重要,因为没有知识寸步难行,同样,我们懂一点佛教的人,看见许多人皈依佛门却不懂什么是大乘佛法、什么是小乘佛法,特别希望让他们懂得佛法的真理。所以,大家应当让众生明白这个道理,尽量断除我执大魔。

下面用比喻来说明断除我执的理由: 我执未尽舍,苦必不能除, 如火未抛弃,不免受灼伤。

众生无始以来喜欢自己、爱护自己的执著,一定要通过中观、密法、大圆满的修行彻底断除,假如没有断除,不愿修自他交换,那么三界的痛苦绝对不可能消失。

现在很多人特别痛苦,就是因为没有断除我执, 以我执的束缚捆绑,痛苦不断地增上。《释量论》有 句话我非常喜欢,它说:"执我未灭除,彼将受折磨, 尔时苦增益,不住自性中。"意思是什么呢?如果没 有断除我执,将在生死轮回中不断地受折磨、受煎熬, 痛苦越来越增益(增益就是增上的意思),根本不可能安住在心性的自然光明中。很多人不能安住、不能坐禅,原因就是我执没有断,整天胡思乱想,痛苦得不得了。

打个比方说,一个人手里拿着火,整个手都在燃烧,即使他痛得大喊大叫,但不愿意放弃火的话,痛苦也不会离开。同样,我执实际上是三界的毒火,在没有远离它之前,痛苦不会无因无缘停息,什么时候断了我执,什么时候才会有无漏的快乐。

暂且不说彻底断除,仅对无我有所认识的话,这种功德也不可思议。在所有的修法中,修无我和修菩提心的功德最大,因为它揭示了诸法的实相。《四百论》云:"见境无我时,诸有种皆灭。"见到诸境无我时,三有的种子皆会息灭。《中论》云:"无我诸烦恼,有无亦不成。"倘若懂得了无我之理,烦恼的有无都不成立。

历史上成千上万的高僧大德通过观察、修持,真正通达了无我的境界,因此大家也不要整天执著外面有实相,尤其是没有闻思过大乘教法的个别人,整天把外境看作魔,这种行为是不合理的。自己有时间的时候,或者在行住坐卧的威仪中,应该多修一点菩提心、多修一点无我,如果没有自我的执著,利他的心很重,不仅生生世世对修行有利,暂时的恐怖痛苦也可以解除。

曾有个故事说,某地主有很多田地,村里有些人就想占为己有,打算把这个地主活埋,然后瓜分他的田地。有一天,他们把地主骗到了挖好的坑旁边,地主心地非常善良,他看了看,跟这些人说:"我有个

最后的要求,希望你们成全。我们村里某某人特别穷,连脚上穿的鞋都没有,反正我今天要死了,请你们把我这双鞋给他。"说完之后把鞋脱掉,很坦然地下了坑,说:"你们开始埋吧。"那些人你看我、我看你,都不忍心下手,后来纷纷地散了。他以一刹那的善念善行,最终避免了死亡。

我觉得这是一种菩萨的行为,凡夫人可能是不行的。那天有个癌症患者说:"我现在得了癌症,每天指标越来越高,但我女儿还小,怎么办啊?"我说:"你多修一点自他交换。"当然我也是比较笨,她从来没有修过自他交换,现在得癌症了让她修,肯定是不成功的。所以她说:"自他交换倒不要紧,但是我特别疼爱我的女儿。"以前快乐时没有修过的人,真正得癌症再修是不可能的。就像有些人从来没有训练过使用武器,到了战场上交给他武器的话,他用都用不来。所以,平时修自他交换菩提心非常关键,否则到时候是用不上的。

前面讲了代受痛苦、舍弃自己、自轻他重的功德、不修自他交换的过患四个方面,下面讲第五个摄义。

癸五(摄义)分二;一、意乐;二、行笱。 子一、意乐;

> 如为止自害,及灭他痛苦, 舍自尽施他,爱他如爱己。

为了制止自己所受的危害,也为了灭除他众的痛苦恐怖,我们应毫不留恋地舍弃自己的身体、善根、财产,施舍予三界的一切众生,爱护别人如同爱惜自

己一样。

我们以前一直觉得自己很重要,但现在发了菩提心之后,应该换个角度,想到自己拥有的名声、地位、财富等一切,只要能让众生快乐,让他们有种安全感,就尽心尽力地奉献给他。目的是什么呢?让我和一切众生从轮回苦海中得到解脱。

众生获得快乐、制止痛苦的唯一妙药,就是我们的菩提心,为了修持菩提心,一定要将自己的福乐全部给众生。做这样的事情,千百万劫也不能生厌烦心。《经庄严论》云:"佛子依胜进,成熟诸众生,为生一善心,千万劫不厌。"作为大乘佛子,依靠超胜的精进心来度化众生、成熟众生,哪怕让一个众生生起善心,千百万劫也不生厌烦心。这样的教言,世间上用金钱是买不到的,假如有信心、有因缘,纵然是圣者的一个教言,生生世世也会收获匪浅。

有些道友说: "我已经发心三年了,现在不修行不行了,可不可以退下来?好地发个菩提心,然后修持善法。"修持善法的目的是什么?就是要自己解脱,自己懒惰。古人有一种说法是: "懒惰的人喜欢住在寂静的山。"有些人说要闭关,并不是喜欢修行,就是懒惰。这些人集体学习的话,性格不太好,跟别人合不拢;跟大家共同发心的话,脾气不太好,经常对人发脾气,所以他就发心要闭关,自私自利特别强,就是自己想解脱,成就后在金刚道友面前显示神变降伏他们。这种想法真的不好。如果能利益众生的话,哪怕只有一个人,想办法让他生起一颗善心,我们千百万劫做他的仆人也可以。

有些人可能认为: "爱自己不对,爱众生对,但这两个都是执著,为什么一个对、一个不对? 在空性中,不是要断除所有的执著吗?"不错,胜义中有然的,但在世俗中一个有价值,一个没有价值。这一点,智作慧论师在《入行论大疏》中讲得觉好,他说: "灯光与珠光,误认为珠宝,错觉把无别,实义则悬殊。" 把珠宝的光误认为珠宝,这两种执著都是假的,但其结果,我们光为珠宝者一无所得,而误认珠光为珠宝者一大,我们在世俗修持的过程中,误以为珠宝。同样,我们在世俗修持的过程中,发入生则可以获得殊胜的菩提心。当然,爱众生并不是像世间人所说的我是的菩提心。当然,爱众生并不是像世间人所说的我是的体、你爱我,对个人的一种执著,而是爱所有的众生。依靠这样的菩提心,能得到圆满如来正等觉的果位。所以我们一定要爱众生,对众生比对自己还重视。

这样的爱心,一般世间人是没有的。把三界众生 当作儿女、当作父母,才可能有一种爱的执著,否则 恐怕有一定的困难。以前印度某地有个陋习,人老了 就被扔到深山里,让他自生自灭。有个儿子也想把母 亲丢掉,就背上母亲到山上去。母亲一路上不停地折 树叶,儿子心想:"她是在做记号以便到时候回来, 我应该把她送到更远的地方。"于是他继续往深山密 林中去。最后他累得筋疲力尽,就把母亲扔在那里, 说:"你虽然做了记号,但我把你弄到这么远的地方, 你是不可能回去的。"母亲说:"我做记号不是自己想 回去,而是害怕你到时候迷路。"同样,我们对于一 切众生,乃至关系不好的人、有意无意害自己的人, 也应该学这位母亲一样,不管别人做什么,就算他把 我弄死了,只要我有一口气在,也会以一颗爱心对待 他。

学习大乘佛法之后,内心中应该有种不舍众生的善念,无著菩萨说:"心中若舍众有情,得大乘法有何用?"小乘佛法尚且不会害众生,我们害众生就更不用说了,乃至舍弃众生,也不属于大乘佛法。现在很多人对大小乘的关系搞不懂、分不清,学习这部论典之后,应该知道对众生的关爱是很重要的,如果能像佛陀那样关爱众生,这个人修行肯定很成功。反之,若对众生另眼看待、对佛恭敬有加,那是不合理的。

因此,金刚道友内部一定要团结,发了大乘菩提心后,假如与金刚道友不和、对其他众生不善,那不是真正的佛教徒。有时候统计下来,一个城市有几万人皈依佛门、几万人学佛,寺院烧香拜佛的不计其数,大家都觉得很高兴。但真正懂得大乘教义的人,不要说居士当中,包括高僧大德和出家人中也比较少。说实话,我们对里里外外的很多情况比较了解,大家在彼此交谈的过程中,谁懂佛法、谁不懂佛法一目了然,对菩提心有修证的人就更难得了。像我,大乘教法让我说的话,还是会说一些,但如果问我大乘菩提心修出来了没有,我不敢说是修出来了,只能说自己一直在努力,对这方面很有信心。

我对你们也有一定的希望,很想你们在短暂的人 生对大乘妙法打好基础,在漫长的轮回中有个转折 点。以前是顺着六道的河流漂泊,现在遇到善知识之 后,在中间打一个句号,应该反转过来,就像《开启 修心门扉》中所说,往解脱的方向迈步。只要方向没有迷失,大家必定会得到解脱的!

# 第一百四十一希课

#### 思考题

- 发了菩提心之后,请从意乐、行为两方面说明我们是属于 众生的。明白这个道理后,我们应该怎么做?这样会有什 么结果?
- 2. 嫉妒心、傲慢心、竞争心是依何种对境而生起的?请简略说明应当如何对治。
- 3. 有些人认为修菩提心、空性有功德,但修傲慢心、嫉妒心等烦恼不合理。对此你是怎么看待的?
- 4. 什么叫嫉妒?嫉妒会有哪些果报?应当如何断除?

继续学习《入行论》的自他交换,这个修法是寂 天菩萨传下来的甚深秘诀,大家应该在实际行动中修 持。若能如此,相续中肯定会生起菩提心的。

此处共有五个问题,四个问题已经讲完了,第五个问题"摄义"分了意乐、行为两方面,意乐讲了一个颂词,现在继续宣说:

意汝定当知,吾已全属他,除利有情想,切莫更思余。

心识啊心识,你一定要明白:我在发菩提心的当下,就已经将自己的一切给众生了,身口意也好,财产善根也罢,全部是属于众生的。既然如此,你就不应该像以前一样只顾自己,做事情围着自己转。如果

还不转变过来,表面上我发了心,实际上却没有想过 众生,跟没发菩提心、没出家或者没学佛一样,这是 值得惭愧的。

学佛并不是口头上跟人辩论,形象上做些善事,而是应该向内观,看内心有没有大的转变。当然,这种转变不是偶尔的,而是长期的。以前没有学佛时,思想动态全部是害众生,并不是以利益众生为主,而现在已经学佛了,不仅学佛了,而且学的是大乘佛法,那对自己的要求是不相同的。就像一个世间人,没有参军的时候行为很放松,一旦参加了某个兵团,从此之后就不敢随便了。或者说,孩子没有入学之前一直放任自流,进了学校之后,思想行为上会有重新规范。

同样,我们发了菩提心以后,要随时观察自己的心,看以前是怎么样的、现在是怎么样的、以后应该怎么样做,方向要搞定,自己对自己有种提醒,时时刻刻想着众生,暂时让他们身心获得快乐,究竟得到圆满正等觉的果位,除了利益众生以外,再也没有别的事情了。《华严经》云:"是故菩提属于众生,若无众生,一切菩萨终不能成无上正觉。"就如同工人的任务是做工、农民的任务是耕耘,发了大乘菩提心的菩萨,最主要的任务就是利益众生,其他任何事情不重要,要把利益众生放在第一位。

现在发菩提心的人比较多,但真正时刻想着众生的有多少?昨天我看院子里有只小猫,它坐在那儿,一直想杀众生。一个小虫飞来了,它张嘴就想吃掉,乌鸦和麻雀在高空中飞来飞去,它也馋得流口水。当时我就想了两点:一、以后千万不要变成这种可怜的

众生,如果业力现前变成这样,那一辈子要造多少杀业?二、从反方面来想,倘若像它日日夜夜想害众生 那样,我们时时刻刻想帮助众生、利益众生,那真的 是非常好。

我们学院的有些法师想自己的事情很少,平时跟他交谈的过程中,始终都在想着众生,"可能讲经有利吧"、"放生对众生有利吧",唯一就是想利益众生。发了菩提心的人若能达到这种境界,即使什么修行都没有,但我觉得也不要紧。《阿难请问经》云:"菩萨具足一法,能守持一切如来胜法。何为一法?不舍一切众生是也。"假如没有"不舍众生"这一点,纵然别人说你是高僧大德,说你是虔诚的居士,有如何如何响亮的名称,其实也没有多大意义。

现在有些宗教人士和爱心人士,帮众生解决一些治病问题、上学问题,把这作为究竟目标。但我们不行的,我们不但要考虑众生的暂时安乐,最根本的、最重要的,还不能忘掉成佛这一环节。就像父母光让孩子在学校有吃有穿不行,关键还要考虑什么?就是孩子读书后能找到满意的工作。同样,我们对众生的关心不应该像世间人学雷锋、做好事一样,沉湎在暂时的帮助上,而是要解决他们的生死大事。

正如本论所说,我们除了利益众生以外,不要再胡思乱想其余事了。当然,作为凡夫人,刚开始串习得不够,可能对自己的事情会想一点,但不管怎么样,至少道理上应该明白——我是属于众生的,不应该把众生弃之不顾。就像一个姑娘嫁出去了,从此她原来的家就不是她的家了。(以前我母亲刚成家时,第一次从

父亲那边回来,家人一直说"你们家怎么样",当时她特别难受,觉得:"我现在不是这个家的了。"其实也没什么可难受的。)同理,我们以前想:"众生是那边的,我就是我自己。"但现在发完菩提心之后,众生的家就是我的家。看见蚂蚁窝,"我的家就是这里";看见牛群或山羊,"这是我们牛群,这是我们山羊"。这种概念还是有很大差别。

每个人都有一种自我保护,这是无始以来的习惯,但如果对众生也有这样的自我保护,认为众生是属于我的,那么当它遭到危害时,绝对会去帮助而不会害它。所以从现在开始,大家应该把观念改过来,这是释迦牟尼佛八万四千法门的精华。

这个窍诀相当深奥,这是真正的正法,大家不要有任何怀疑。不管是哪个上师、哪个人传给你这样的教言,都非常非常的珍贵。我们不仅要道理上明白,而且要身体力行,一点一滴去串习。以前始终把众生抛开,对自我进行保护,但是现在不行了!

# **今二、行為**(行为上把众生当作自己的,不应该放弃); 不应以他眼,成办自利益, 亦莫以眼等,邪恶待众生。

我们不应该以他人的眼睛,成办自己的利益,更 不能以他人的眼睛等,造作恶业伤害众生。

我们发菩提心之时,曾以十方诸佛菩萨作见证, 迎请三界轮回的众生为贵宾,在他们面前将自己的身 口意全部供养,并发誓道:"从现在开始,不管你打 我也好、杀我也好,我全部是属于你的。"大家已经 发过这个心,相信每个人都记忆犹新。既然你将自己的身口意给了众生,那么现在的眼根、耳根、鼻根……身根是属于众生的,不是你自己的,不能认为"这是我的眼睛、我的耳朵、我的头、我的手",而要说"这是众生的眼睛、众生的耳朵"。那么用众生的眼睛来成办自己的利益,以自私自利的心看色法,以自私自利的心听声音,以自私自利的心支使手脚做事情,这合不合理呢?

按照世间的规矩,给了别人的东西,未经别人开 许不能随随便便用。我给别人一辆摩托车,已经说得 清清楚楚摩托车给你,但过一段时间,我没经过主人 的允许,就把摩托车"呜——"开走的话,这种行为 是说不通的。同样,我们把眼耳鼻舌身为主的身口意 供养完了,现在又用别人的东西成办自己的利益,这 是根本不合理的。

因此,我们的所作所为当以众生为主,以慈悲的目光对待众生。佛经中说:"慈眼视众生,福聚海无量。"我们的眼神也好、语言也好,什么都应该为他人着想。但这说起来简单,做起来是有点困难。我观察自己经常特别惭愧,比如我在说话时,很多事情都会出现一个"我"字,有时候为了保护自己而说话,有时候为了保护自方而说话,真正站在众生的立场上说公正话,确实非常惭愧;心里产生分别念的话,好多也是自我保护、自我赞扬、自我维护,这样的分别念相当多。

现在有些人发了心以后,整天浑浑噩噩的,不要说众生的利益,连自己的事情也不管,每天吃饭都没

办法,到了中午,看谁的烟囱冒烟,就到谁家去吃饭。 (现在牛粪也买不到,可能冒烟的现象比较少吧。)但真正来讲,我们应该把众生的利益放在第一。听说藏地有个喇嘛,大家都说他非常好,我问为什么,他们说他自己念经也好、坐禅也好,不管什么人来求他,他根本不会拒绝,马上说:"好好好,我去办!"我听了之后很感动,这个人是活生生的大菩萨。我们很多人不会这样,开心或者不太忙的时候,发菩提心倒是可以;如果自己特别忙,那不能发菩提心了,满众生愿有很多很多的要求,真正让众生满意是很困难的。

既然我们的身体是众生的,就不应以自私自利心做自己的事情,更重要的是不能以众生的身体来害众生。小乘《别解脱经》中说:"损害他众非沙门。"小乘"沙门四法"尚且不允许害众生,那么学习大乘佛法的人,身口意都已经供养别人了,我的手、我的脚、我的身体全部属于众生,用众生的东西来害众生更不应理。

如果你用手来打众生,别人可以说:"这个手不是你的,是我的,你不能打我。"若用眼睛瞪众生,他可以说:"你已经发心了,不要用我的眼睛来瞪我。"听说广东有一家人,一个老头子和一个老太太,他们两个学习比较认真。有时候吵架,那个老头子说:"不要吵,不要吵,你不是发菩提心了吗?"同样,有些人拿石头来打你时,你也不应该还手,因为你的手早就给众生了,用众生的手打众生的话,那是不应该的。

我们在言行举止上,理当用慈悲的目光来看众 生。法国一行禅师说得好:"谁用慈眼视众生,观世 音就出现在他的心中。"很多高僧大德也讲过:"观世音在每个人的脸上或心里都可以出现,他出现的时候,是以慈悲的目光来呈现的,并不是怒目斜视。"有些人平时非常慈悲,心里也肯定很善良;有些人没有理由就对人发脾气瞪眼,也可以看出来他的内心境界。所以我们生生世世应像观世音菩萨那样,以慈悲的目光看待众生,这在现代社会是很有必要的。否则仅仅是学一点世间知识,心里没有爱心悲心的话,以后可能会危害众生、危害整个人类。

作为家长,应该以慈悲的目光来看待孩子的成长;作为老师,应当用慈眼来看学生的进步;作为各阶层的领导,理应用慈悲的目光、慈悲的心来沟通交流。若能这样,处处都有一种温馨慈爱的气氛,实现社会和谐、家庭和睦,并不需要武力。

当然,不害众生、不打众生,完全做到比较困难,但是发了菩提心之后,千万不能故意害众生。假如有人拿木棒打架,那他的菩提心肯定一扫而光。吵架的时候,也不能用别人的口来骂人,因为你的身口意全部是众生的,自己应该提醒自己。

华智仁波切有利益众生的九种观察方法——直接或间接对众生有利,对自己也有利,这件事情必须要做;直接间接对众生无利,但对自己有利,发菩提心的人不应该做;对众生有害、对自己有利,也不能做;对自己有害,而对众生有利,那一定要做……诸如此类有九种观察方法。其实我们选择任何一件事情时,都要考虑到对众生有没有害。有害的话,一定要禁止,不能继续下去;如果对众生有利,那作为大菩

萨,死了也不要紧,病了也不要紧,无论如何都要去做,把众生的事情作为第一。

# 故当尊有情,己身所有物, 见已咸取出,广利诸众生。

以上从行为上、心理上作了分析后,总而言之, 我们应以众生的利益为主,把众生当作佛陀那样来对 待,前面也讲了,"敬佛不敬众,岂有此道理?"自 己所拥有的一切,吃的穿的、装饰品、房屋、财富、 名声等,应该全部抢下来,不要再把它归为己有,而 要将使用权交到众生手里,一点不剩地布施给众生。

法王讲这个颂词时说,这样做有时候非常难。确实,我们作为凡夫人,将自己所拥有的全部施给众生,会很不舍得——这个是进口茶杯,那个佛像也很好看,于是统统放在家里,不好的东西才给众生。这是因为我们心里还没有成熟,如果修行到了一定的时候,自己的身体和财产布施给众生的话,就像青菜杂草一样,没有半点执著。但这需要一定的过程,一两天肯定修不出来。

大家修菩提心的话,并不是一两天、一两个月就可以了,而是应该长期修持,这样的话,对自我的执著会慢慢减少,利他心会逐渐增上,这是一个自然规律。就像在学校里读书,一两天肯定不行,起码要十几年、二十几年,完了之后,你的水平是不相同的。有些刚学佛的人,或者是偏僻地方佛教不兴盛的人,认为学佛很简单,一学就要有立竿见影的效果,"你不是学了一年多了,还没有成就啊?还不能治病哪?

还不能开神通啊?"以前我有个叔叔,我小学读完以后,在中学读了一年,有次我回家看书,他一见就惊讶地说:"你不是读了两三年了吗?还拿不到工资,不能成为干部啊?"因为他是个文盲,不懂现在社会的各种情况。后来我说:"也没有这么简单,我现在初中还没有毕业,不过小学读得比较快一点3。"但是他一直不理解。同样,有些偏僻地方的人,觉得学佛可以治病,"怎么你还不能治病哪?""你已经出家了,还有贪心啊?还有烦恼啊?"许多莫名其妙的问题可以提出来,这一点也情有可原。但真正的修行,大家还是要花长期的功夫。

有时候我想:"我在学院里依靠上师如意宝的加持,将近20年里一边闻思一边修行,虽然大的修证我很惭愧,但在有些方面,还是感觉很殊胜的。"在座有些刚出家或刚来学院的人,心里也应该有个打算一个后长期地依止善知识,长期地学习佛法。外面有些居士觉得:"我已经学了一年之多,《入行论》什么时候结束啊?"这样的想法是不合理的。自己应该长期地学习,即便是坚持一年,也会得到不共的利益。前不久有人跟我说:"我学佛20多年了,这一年的收获最大,我已经懂得了大乘教义,以后该怎么做、该怎么想,基本上有方向了。"

总之,修学大乘菩提心的话,要将自己的一切送给众生,《学集论》云:"吾身及受用,三世诸善根,施与诸众生。"阿底峡尊者也说:"我之善心及功德,

<sup>3</sup> 上师小学跳了两次级,两年多就学完了所有课程。

回向众生愿成佛。"我们的身体、受用、善根等,要全部回向给天边无际的众生,不是愿他们有吃有穿就可以了,而是暂时获得人天的善趣福报,究竟取证无上佛果。大家平时发愿时也要想:"今天我所造的这些善根,愿所有众生获得佛果。"这只是几秒钟的事情,但功德就像水滴融入大海一样无边无尽。

世间人也有舍弃自己的善举,但他们有没有菩提心很难说。记得杜甫说过:"安得广厦千万间,大庇天下寒士俱欢颜……吾庐独破受冻死亦足。"他的发心表面上看真的很伟大,这种词句跟大乘菩提心非常相似,但到底是不是也不好说。

舍弃自己的一切,而获得圆满果报,其他宗教也有这样的故事。犹太的《塔木德》,是解释《圣经》的一部经典,它里面就讲道:从前有个犹太国王,他有个美丽聪明的公主,不幸得了严重的绝症,举国上下的良医束手无策。后来国王贴一个公告说:谁能治好公主的病,公主就嫁给这个人。

很远的地方有三兄弟,大哥有千里眼<sup>4</sup>,他看到公告之后,跟两个弟弟商量,决定去救公主。这两个弟弟也各有所长:二哥有飞毯,小弟有个包治百病的苹果。他们坐在二哥的飞毯上到了皇宫,把苹果给公主吃了,公主的病就马上好了。(这个苹果吃一点点可不可以呢?但可能不行,病得比较严重,要全部吃掉。)

然后三兄弟关于公主该嫁给谁争执起来,大哥说:"是我看见了公告,才能赶来救公主,公主应该

46

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 千里眼:相当于《金刚经》和《现观庄严论》中所讲的肉眼,千里以外的地方都能看得清清楚楚。

是我的。"二哥说:"没有飞毯的话,你们不可能来皇宫,公主也会因耽误时间而死去。"小弟小声地说: "我的苹果没有了。"

按照犹太国家的法律,一女不能嫁给三个人,包括国王也不例外。公主看见小弟确实什么东西都没有了,就走到他面前大方地说:"你为我的病付出了一切,现在一无所有,所以我是你的了。"大哥和二哥强烈反对:"不行!绝对不行!"

但国王正式宣布:"按犹太经典的说法,谁能把一切献出来,谁就是最了不起的人。小弟把所拥有的都献出来了,故应得到最大的奖赏。而其他两位,虽然付出了一点,但现在还是有千里眼和飞毯,因此作为回报,你们可以参加婚礼,尽情地享用佳肴美酒,之后就可以回去了。"

可见,能够付出一切,就能获得一切。大乘菩提心也是同样,如果能把自己的所有拿来为众生服务,自然而然会生起很高的境界。我们学院的很多法师,对众生的事情想得特别周到,那种意乐极其强烈,正因为如此,他自己的智慧无勤开发,利益众生的事业也任运自成。反之,假如天天在自私自利的牛角中拔不出来,这种心态不愿意转变,那永远也没有解脱的机会。

因此,大家在修行的过程中,一定要考虑众生, 所想所行就是要利益众生,若能做到这一点,有生之 年乃至生生世世都极为难得。现在个别道友真的有利 益众生的机会,纵然每个人的能力和发心程度不同, 但就算是帮助一个众生,也应该心满意足了。所以要 救众生、要帮助众生的时候,大家千万不要退,这方 面要尽量多串习。

现在有些人一直怨天尤人,怪国家不好、领导不好、身边的人不好,整天用不好的眼光来看待别人。这样不是很好,应当从自身做起,想去利益众生,少看别人的过失,这就是大乘行为。因为我们的眼睛是别人的, 舌根也是别人的, 用别人的眼睛看别人过失、用别人的舌根说别人过失, 道理上是讲不过去的。有些修行人对说过失、害别人没有丝毫兴趣, 只是想自己好好地修行, 这样的行为我非常佩服!

# 壬二 (宣说事宜) 分二; 一、意乐; 二、行为。

《安忍品》主要是对治嗔恨心;《静虑品》主要是对治贪心;嫉妒心、傲慢心、竞争心等烦恼,平时不太容易发现,这在下面进行对治;痴心在《智慧品》中有广泛的剖析。所以在本论当中,通过不同的窍诀对治五大根本烦恼。

癸一 (意乐) 分三;一、略说;二、广说;三、摄义。

#### 子一、略说:

下面的分析方法跟前面有点不同,是换一个位置、换一个角色来剖析。

易位卑等高,移自换为他, 以无疑虑心,修妒竞胜慢。

现在的修法只是略说。大家都知道,我们对卑下者容易生傲慢心,觉得他的才华、智慧、名声不如我,

我很了不起;对平起平坐者容易生竞争心,认为他跟自己是一样的,他发财的话我也要发财,处处想与他竞争,包括闻思修行的时候,辅导员与辅导员之间、法师与法师之间,也有一种竞争心;对超胜自己者容易生嫉妒心,别人各方面超过自己时,自己心里就不平衡,一定要超过他。为了对治这三种心态,现在应该易位而处,修习悲护之心。

我们对高者嫉妒、对平等者竞争、对下者傲慢, 有这三种过失,现在换一个位置,我当作低劣者、我 当作高者、我当作平等者,原来的位置换作众生,然 后去表演角色。世间人经常说:"你应该站在别人的 位置上……"有些人打官司时,对方实在不服的话, 也经常跟他说:"你站在对方的角度也这样发个誓、 说个话,看看能不能接受?"

这种修法具有殊胜的加持力,平时这样修持的话,嫉妒心、傲慢心很快就会消失,这一点从很多大德的传记中也看得出来。你们遇到这些教言之后,一定要珍惜,不要认为:"这只是一种说法吧,堪布每天在课堂上啰啰唆嗦说半天,我有时候都打瞌睡了。"前两天有个居士来听课,见旁边有位师父在打瞌睡,就一直在骂:"这么好的法,还要打瞌睡,莫名其妙!"刚来的人可能有种新鲜感,但长期这样听的话,也许就不珍惜,觉得无所谓了。

有些人可能想:"修菩提心的话,有这种说法,但修傲慢心、嫉妒心,从来没有听说过。"其实这种窍诀是以毒攻毒,非常殊胜,用烦恼来摧毁烦恼,它的力量更强大,有时候比一些对治法更有效。就像现

在的有些医生,毒药用成良药,能攻克许多疑难杂症, 所以只要运用恰当,一切都可以转为道用。

但是这三种烦恼——傲慢心、嫉妒心、竞争心,不能在同一个时间修,因为它们不可能在同一个时间产生,因而一定要分开修。修行的时候不要怀疑,也不要三心二意:"我到底是不是卑下者?我到底是不是别人啊?"边修边怀疑是不合理的,一定要有种决定性。比如我对自己修嫉妒心时,应该站在低劣者的位置上,那时候真的成了可怜的乞丐,无有疑虑地修嫉妒心。

其实这种修法在世间上也有,爱因斯坦曾讲过: "对于我来说,生命的意义在于设身处地替人着想, 忧他人之忧,乐他人之乐。"最后一句话我觉得很有 意义,只要别人担忧、伤心,我就去替他分担,别人 获得快乐的话,我也替他快乐。但修大乘菩提心的时 候,别人快乐你不用去替,让别人享受就可以了。爱 因斯坦可能不懂菩提心,所以别人享受快乐时,他也 跟着去享受一点点。

世间人常说: "不求以心换心,只求将心比心。" 又言: "已所不欲,勿施于人。"自己不愿意的,别人 肯定也不愿意,你不喜欢吃的东西,那别人喜不喜欢 呢? 华智仁波切在《前行》里说: "切切不要自己享 用新鲜的部分,而将发霉的油饼、发黄的菜叶等供养 三宝。"所以我们应该站在别人的位置上,经常这样 修持交换。

子二 (广说) 分二: 一、真实修法; 二、彼之原

**B** .

丑一 (真实修法) 分三,一、修嫉妒,二、修竟 争心,三、修我慢。

寅一 (修嫉妒) 分二: 一、于世间法嫉妒; 二、 于功德法嫉妒。

卯一、于世间法嫉妒:

蒙敬彼非我,吾财不如彼, 受赞他非我,彼乐吾受苦。 工作吾勤苦,度日彼安逸。

首先是修嫉妒心。嫉妒是对别人的名声、财富、才华等无法忍受的一种烦恼。《佛说大乘造像功德经》中对嫉妒作了详细定义:"其嫉妒者,自求名利,不欲他有,于有之人,而生憎恚。"自己希求名利,不想让别人拥有,一旦别人拥有了,便产生如火般的憎恚心,这就是嫉妒心的概念。这部经典中还讲了嫉妒心的诸多果报,比如特别嫉妒的女人,将会失去丈夫。为什么现在很多人没有丈夫,特别苦恼?就是前世嫉妒心特别厉害,所以这辈子就失去了,哭也没有用。如果嫉妒心非常强,还会转生于黑暗之处,连自己的手脚都看不见,甚至变成吃呕吐物的饿鬼。所以我们要彻底断除这样的烦恼,对凡是能引生嫉妒的对境,尽量地放弃。

一般来讲,女人的嫉妒心比较严重,因此汉字的"嫉"和"妒"都有女字旁,我们藏文中倒是没有,也许汉族女人嫉妒心有点强吧。这一点我有时候也感觉得到。我跟一些发心女众说话时,如果有三四个人,我不敢只看一个人说,不然的话,旁边几个就有意见:"堪布把事情都交代给这个人了,我们好像不在事情

的范围当中,以后不好好发心。"而男众的话,三个 人我不管看谁都可以。开玩笑!

我们嫉妒心的这种病,还是比较严重的,现在一定要修。怎么样修呢?把对方放在高位,自己降为低位。比如我本是法座上的一个法师,在修嫉妒心的时候,应该把自己观为乞丐,把众生观为自己,然后用乞丐的身份对之发起嫉妒心。这里的"彼"、"他"指原来的我,"我"、"吾"指现在的我。有些讲义称为旧我和新我,旧我即是现在的众生,新我即是现在的我。

有些法师应该这么想,比如智诚法师,把自己想作修经堂的一个工人,穿着在家衣服,个子也挺高,但是肚子很大,每天都吃不饱,于是开始生嫉妒:"你看那个智诚,天天穿着出家衣服,吃得也很不错,一顿吃那么多!"把位置这样换过来,相续中的嫉妒心慢慢就没有了。

原来的我,现在变成别人之后:"蒙敬彼非我",成千上万的人对他(原来的我)尊重恭敬,我不但得不到尊敬,反而有无数的人讥毁我、蔑视我。"吾财不如彼",我得不到任何财富,连吃穿都成问题,而他财源滚滚,吃穿不愁,财富轻而易举就出现了。"受赞他非我",他有千万人的称扬赞叹,名声远播到三十三天,而我默默无闻,谁都不愿理睬,就连自己的贡献也被别人抢走了,我是多么可怜哪!"彼乐吾受苦",他真的很享受,有侍者做饭,什么事情别人都来帮忙,过的生活如是快乐,而我吃的也没有,穿的也没有,今天自己提水,明天自己砍柴,什么都是我

一个人做。"工作吾勤苦", 砍柴、砍伐、割草、建筑, 什么工作我都要自己做, 而他不用做任何工作, 整天 躺在床上, 有许多侍者伺候, 好安逸哦! 相比之下, 他称心如意, 而我却饱受痛苦。

# 第一百四十二者课

#### 思考题

- 1. 怎么样对低劣者修习相换? 为什么说低劣者用不着过于自卑?
- 2. 对于戒律废弛、见解退失之人,怎样修持自他交换?如是修习后,你有哪些切身感受?
- 3. 破见者和破戒者相比,哪个的过失更大?请说明理由。
- 4. 什么样的人才会傲慢? 为什么有了傲慢不应理? 应当如何 对治傲慢?
- 5. 我们在有生之年中,有哪两件事情特别重要? 你今后有什么打算?

下面继续学习自他交换的具体修法。

现在讲的是修嫉妒心,即站在别人的位置上,对自方修嫉妒心。这种修法对治烦恼的力量极强,加持力也很大,我们特别可怕的嫉妒心,一定要通过这种窍诀来断除。

### 卯二、子功德法嫉妒?

世间盛赞彼,吾之身名裂, 无才何所为?才学众悉有, 彼较某人劣,吾亦胜某人。

前面已经讲了,我们修嫉妒心时,把地位最下等、 身份极下劣的人换作自己,原来的自己换作别人,然 后进行换位思考。因为我们平时只想到自己,对别人 没有那么重视,而现在学了大乘佛法之后,一定要把 自己的位置换作众生来思考。这个时候,你从来没有 体会过的感受会自然显现,触动非常强烈。

在这里,别人换作原来的我之后,具足名声、财富、地位、权势等一切福报,众人对之极其羡慕,而我沦落为了乞丐、屠夫、妓女等下贱人,住在社会的底层。我们经常看不起种姓低劣的人,自己稍微有点功德才学,就春风得意,觉得非常了不起,但现在换了角度后,可以感受这些苦恼,以后就不会这样了。

我们要想:"他人具足圆满的功德和才学,而我一无所有、身败名裂,众人以蔑视的眼光来对待我,处处说我的过失,使我抬不起头来,实在无法活下去。"这种心不能有任何怀疑,也不能打其他妄想,只有真正生得起来,修行才会比较成功。

修自他交换时,华智仁波切专门讲过一个出家人,他骑着牦牛,牦牛特别累了,走不动时他就用棍棒来打,棍棒烂了以后,又捡起一块尖石继续打它的脊背。此时我们应专心意念那头牦牛就是自己,背上承受着难以支撑的沉重负担,鼻子由绳子穿着,同时被石头打着,那种感觉该是何等的痛苦。

世间上有许多低劣可怜的众生,他们也不愿意接受痛苦,不管是别人的蔑视欺负,还是身上的各种灾难,都是非常非常的痛苦。我们成名时被万人赞颂,这是很容易的事情,然而世事无常,一旦跌落到深渊中,别人落井下石对你攻击,你也应该能够接受。拳王泰森曾因强奸罪坐牢三年,最近 NBA 的科比也因

性侵犯而被起诉。泰森在一个电视节目上说:"我能够体会到科比如今的境遇,作为一个年轻人,成名和身败名裂是一瞬间的事。当然,他应该不会像我这样被判刑,但如果事情发生了,希望他也想开一点,也许在牢狱中,他想跟谁联系更方便。"(名人平时到哪里去,都被成千上万个人围着,想见谁很不方便,可能在坐牢时好一点。不过,坐牢跟谁联系也不容易,只是联系监狱里的人方便一点。)

我们应该把最低劣或者坐监狱的人想作自己,看原来的自己高高在上,对他修嫉妒心。平时我们的心胸比较狭窄,什么事情都斤斤计较,就好像卫藏的厉鬼一样,动不动就发牢骚,可是若把自己想为最下等的众生,应该会有不同的感觉。

其实低劣者与高者比起来,尽管有些地方比不上,但也并不是一无是处,还是应该想得开。为什么呢?佛经中云:"一切众生皆具如来藏功德之相。"既然具足如来藏,那也用不着自暴自弃,甚至想去自杀。因为与更下等的人相比,你还是超过他们,那些傲慢的人与最高的智者比起来,还是差得很远。所谓"比上不足,比下有余",你虽然赶不上高者,但比你更低劣的肯定大有人在,殊胜也是观待低下而安立的。

打个比方说,就算我愚笨得要命,《佛子行》三十七个颂词,背了两年多还背不下来,对其他学问也是一窍不通,但我下面还有牦牛、老狗等旁生,人当中还有连吃饭都不能自理的残疾人,跟这些相比,我算是了不起的"教授"了。而那些高高在上的人,只不过是傲慢而已,其实也没什么超胜的学问,尤其是

越没学问的人越喜欢傲慢,根本不知道人上有人、天外有天,帝释天、梵天、自在天在他上面。我们藏族有种说法:"高耸入云的山峰,你不要傲慢,你上面还有高高的蓝天;清澈透明的江河,你不要傲慢,你上面还有高高的大桥。"同样,傲气十足的这些人,你也不要傲慢,你上面还有更有才华、更有势力的人。

人的傲慢心,有时候从表情上也看得出来。我在大概六七岁时,我们小小的一个村子里,有个姑娘很好看,人们都叫她"天女"。我们很多小孩想看看她到底长得怎么样。一次有个很好的机会——全村开会,我们几个小孩就看"天女"去了。当时她确实打扮得很出众,虽然不像现在城市里的人一样,把自己变成"塑料娃娃",但也是身上挂满了珠宝珊瑚。我们几个到她前面,一直目不转睛地盯着,这时候她就更傲慢了,"你们看什么呀,你们看什么呀!"后来我们有点生气,说:"她这么难看,眼睛半睁半闭的,好像瞎子一样。"她听到之后特别生气,咆哮道:"你们说什么,谁是瞎子!"我们说:"她现在更可怕了,跟魔女一样。"然后一边说一边跑了。

实际上,刚开始我们感觉她还可以,微笑也不错。 后来我们小孩子比较调皮,语言不注意得罪了她,最 后真的特别可怕。所以"微笑的后面还有獠牙",有 些修行人不要上当啊!

傲慢非常不好,过于自卑也不合理,我们应该经常换位思考,古人对这种美德非常重视。就像昨天所讲,孔子在《论语》中说:"己所不欲,勿施于人。" 当时他有个弟子问:"一生中要行持的一个法,应该 是什么法?"孔夫子告诉他:"你自己不想做的事情, 千万不要让别人去做。"确实如此。比如说杀生,上 至国家总统,下至街上乞丐,谁都不愿意被杀,那么 其它众生也是如此。我想勿施于"人"最好改为勿施 于"众",自己不喜欢的事情,不要强加于其他众生。

这样的换位思考,在国际上也非常重视。以前国际上开了几个会议,最终达成共识认为,不管是任何民族、任何宗教、任何国家,人与人之间最容易接受的,就是"推己及人"的理念。自己怎么样,别人亦是如此,这也是一种社会准则。这样的自他交换,不仅是佛教承认,就连其他宗教也推崇至极。只不过佛教中的修法讲得非常深,而在儒教和其他的宗教中,说是这样说,可范围仅仅局限于今世或者人类,并不像佛教这么广泛。现在的道德公益或最崇高的人文思想,根本比不上佛教的理念,这一点并不是自己夸自己,而是从道理上得出的结论。

我们如今有学习佛法的机会和缘分,应当从内心中生起欢喜心。我非常希望大家持之以恒地学习,不要认为学一两年、一两个月就可以了。这段时间医生和学院的很多法师说我身体不好,让我隔天讲一一堂课,但隔天讲课的话,我的身心确实有些退失,一天不讲课,这一天好像白白地浪费了。我没有来学院之前不知道方向,来了学院之后,只要有机会,在学院中讲经说法几乎没有间断过。我想如果这样长期下去,可能我的行为、道德、修行等只有退失,不会进步。古代文学家黄山谷曾说:"三日不读书,便觉语言无味,面目可憎。"我们大乘行人也是这样,一个

月没有学习的话,形象和语言都变样了。

在我们学院中,有些人不听法师的课,自己去"独 修", 跟谁都不愿接触, 这种人的行为很快就变坏了。 而天天听课的道友们,虽然不一定能背诵,但他的言 行举止还是非常如理如法。所以希望以菩提学会为主 的十方僧众和虔诚居士, 每天应该学一点法。现在科 学比较发达,各方面的条件也比较具足,大家应当珍 惜机会。尤其我们这次推广《入行论》,我自己也很 辛苦,每次做法本、做光碟,这些方面经常要接电话, 耳朵好像都聋了。很多事情并不是自然而成的, 也不 是天上掉下来的,现在你们手里的《入行论讲记》一 至七册,厚厚的,但很多人都不珍惜。我看见这种态 度,确实有点伤心。我们刚来学院时,不要说七八本 法本,就连一本也得不到,只有晚上一直抄,包括《入 行论》的讲记、颂词,我们都是抄下来的。但是现在 有些人不珍惜, 我原来也去过印书、做光碟的地方, 包括我们这里的一些整理, 都是很不容易的。昨天几 个道友把发奖的东西背来背去,特别辛苦。学院里相 当一部分人为了大家的学习,把自己的闻思修行全部 放弃了,除了吃饭睡觉以外,时间全部用在这上面。 外面有一部分人也是如此。在当今物欲纵横的社会 上, 谁愿意付出那么多的人力、财力? 但他们还是付 出了很大代价,给大家提供方便。以前古人求一个法、 得一个法本,要经过千辛万苦、翻山越岭,可是现在 就算送到你门口上,问可不可以下来取,个别居士也 是:"啊, 我现在不空。你在门口给我等一个小时, 我正在给我的小宝宝喂奶! (众笑)"是不是喔? 我这 是臆造的, 但也有类似的态度。

# 戒见衰退等,因惑而非我,故应悲济我,困则自取受。

在这个世间上,最殊胜的就是戒律清净、见解正确,然而有些人依靠外道或恶友的因缘,以致戒律废弛、见解退失,再加上"等"字所包括的行为,也不如法,很多人看不惯。(即使内在有一种超胜的境界,行为不如法的话,还是会遭人歧视。)"等"字还包括了生活,每天都是邪命养活,通过不正当的手段来过活。如果我们是这种人,那应该知道,这样做并不是自己愿意的,而是因无始以来的无明烦恼严重,贪心嗔心极为强盛,再加上外界复杂混乱的环境等因素,才导致了这种可怕的结果。作为一个修行人,谁愿意变成破戒者、破见解者?但是由于烦恼所催,自己也是身不由己。

有首歌里唱道:"我们身不由己,因为我们年轻。" 现在有些人毁坏戒律,确实也不愿意,但是烦恼现前时,或者自己年轻、气脉明点比较强盛,实在没办法 克制,最后不得不沦落到这种境地。那个时候,很多 人对你嗤之以鼻,再后悔也无济于事。

有些人破了戒律,要被学院或僧团开除时,我们 应观想自己是那个破戒者,一方面来讲很可怜,另一 方面也不能过于失望,连活下去的勇气都没有。应当 想:"我现在这样低劣,但并非我心甘情愿,而是烦 恼恶缘在控制我,你们自称对众生有大慈大悲心,那 就应该帮助我、救护我。如果你能救护我,那我也有 自拔的能力,哪怕遇到再大的困难折磨,我都心甘情愿去面对、接受。就像学生受到种种困难时,只要老师对他关心,他就有站起来的机会。同样,只要你们真的帮助我、安慰我、关心我,那么我也愿意重新做人。"

大家应该清楚,破见解和破戒律相比,破见解的过失更大,有关经典里讲了很多这方面的教证。什么叫破见解呢?就是相续中生起邪见,以前认为前后世存在、业因果存在、三宝的功德不可思议,后来遇到一些外道、恶友,在他们的影响下,什么都不承认了,这是相当可怕的。在《中观四百论》中圣天论师说:"宁毁犯尸罗,不损坏正见,尸罗生善趣,正见得涅槃。"宁可毁坏别解脱戒等的戒体,也千万不能损坏前后世、业因果等世间正见,因为戒律只能获得善趣,而正见可引导我们趋入涅槃。《俱舍论》里也说,获得善趣以戒律为主,获得解脱以见解或修行为主。

大家一定要记住,出家人也好、在家人也好,对 业因果和上师三宝的见解千万不能失毁,否则就没有 忏悔的机会了。华智仁波切说过:"即使相续中生起 了一刹那的邪见,也将失毁一切戒律。"有些人生了 邪见后,不愿意念金刚萨埵心咒忏悔,如此不可能有 清净的机会。而没有产生邪见的话,尽管毁坏了戒律, 但也能依靠不同的还净仪轨加以恢复,所以并不是最 可怜的。

毁坏见解的这种人,不仅在出世间里是最可悲的,在世间中也特别可怕。法国医生拉梅特利是个机械唯物论者,他和霍布斯认为人体与机械没什么差

别。他们创造出这种观点之后,人们觉得特别低劣,思想宽阔的法国人都无法接受,拉梅特利最终在法国没办法呆下去,只好逃到荷兰去。(荷兰和法国比较近,法王去的时候,两国的关系很不错,不知道以前怎么样。)这一回,他谨慎出版了他的小册子,被公认为欧洲最为宽容的荷兰人居然震怒于此,拉梅特利被迫再次逃亡。最后他逃到了波兰,4年后在那里去世,终年42岁。

低劣见解在佛教中特别可怕。有些出家人破了戒以后,别人觉得他烦恼现前,很可怜,但他们尚且可以依三宝忏悔。而有些人破了见解后,肆无忌惮地诽谤三宝,对上师不恭敬、对僧团不恭敬,来世的果报让人不寒而栗。所以,大家在有生之年一定要护持自己的见解,一旦出现违缘痛苦,马上应该观修自他交换。

# 然吾未蒙济,竟然反遭轻, 彼虽具功德,于我有何益?

刚才说如果你(原来的我)真有本事,那我在见解等损坏时,你就应该出来帮助我。这里接着说,但你并没有一心一意地怜悯我、同情我,当我失坏戒律、苦苦挣扎时,你一直不理不睬;当我迈向歧途时,你冷冷旁观,任我孤立无助地滑向深渊,反而还用蔑视的语气来侮辱我、呵斥我。这样的你,怎么能算得上有菩萨心肠?

现在社会上也有这样的说法:假如我是公交职工,应该想自己是乘客;假如我是商业职工,应该想

自己是顾客。在那个时候,你真的能体会到别人的苦乐,帮助他的心也容易生得起来。我经常遇到一些下面有成百上千人的大老总,我总跟他们说:"你要多想想下面的这些人,换个角度来思维。比如我是一个大老板,下面有500个人,这些人当中可能有一个人最可怜,那么我把自己想作他,看我的感觉怎么样,周围的人对我怎么样看待,我的领导对我是什么态度,那个时候会有一种不同的感觉。"

如今这样的理念非常有必要。我原来说过,我很 羡慕飞机上的乘务员和高级宾馆的服务员,后来有些 乘务员说:"上师,您在《入行论》里面不要这么说, 我们乘务员有些是很坏的。表面上给客人无微不至地 照顾,但是下来过后,只有我们几个佛教徒不骂人, 其余一个个就开始骂'今天这个客人特别过分'、'那 个人长得很难看',唯一的话题就是骂客人。"这样的 话,还是我们佛教徒表里如一,算是比较可以,当面 对众生比较恭敬,背后也比较不错,除了修行极其不 好的人以外,大家都会提醒自己:"我是发了菩提心 的人,表面也好、背后也好,应当像恭敬上师一样恭 敬众生。"

承接上述修法,我们在换位之后对原来的我进行深深责问:"我在最痛苦、最困难的时候,你没有来帮助我,算什么有菩提心、有悲心?你虽然具足功德,但对我来讲有什么用呢?我最痛苦时你不来帮助,那我幸福快乐时,也用不着你来帮忙。"俗话说:"乐时亲人满堂绕,苦时凄凉无人问。"乐的时候亲朋好友多得不得了,整天陪你吃饭、陪你玩,(尤其是你们汉

族,今天是情人节,明天是仇人节,昨前天又是中秋节,这个节、那个节特别多。我们藏地除了过年以外,一般没有什么节日。其实节日多了花钱也多、杀生也多,没有必要。)你非常困难时,却对你不闻不问,那这种人有什么了不起的?

因此不管是法师还是居士,稍微有一点才华、财 产、势力时,尽量不要有傲慢心,应该理解低劣的人。 华智仁波切和麦彭仁波切在教言中也讲过,人里面有 几种,有些人前世没有积福报,以致即生中没有口才、 长相丑陋、财富浅薄、很多人对他看不惯、看不起。 他自己也有一种自卑感, 觉得还不如死了好, 这样活 下去没有意义。这种人虽然处于人当中,但就像饿鬼 或地狱的众生一样,始终感受痛苦,非常可怜。所以 我们对大的上师、领导不用锦上添花, 经常供养、帮 助、安慰,这些他们是不在乎的,而一些可怜的人、 看不起病的人、没有帮助的人,哪怕给他 10 元钱, 帮助也很大。如果你没有经济能力,也可以给他一分 微笑、一句安慰:"没事,你这样很好,我也很想当 穷人,因为穷人知足少欲。我想当个丑陋的人,越丑 陋越好,没有人看你,你戒律会清净的。"跟他说些 安慰的话、他会觉得活在世界上有希望、有光明、生 起一种自信。所以当我们遇到这些众生时,关心他们 很重要!

不愍愚众生,危陷恶趣门,向外夸己德,欲胜诸智者。

我们站在可怜人的角度上责备原来的自己:"你

非常不好,对于极其愚痴、贪嗔痴特别深重、修行佛法处处遭遇违缘、被种种痛苦所折磨的众生,你竟然视若无睹、毫不关心,任他们被罪恶所牵,趋近毒蛇、猛兽等口般的恶趣之门,随时都有可能堕落下去。这么多可怜众生在你身边,你看都不看、问都不问,还在众多人面前夸夸其谈、高谈阔论,说自己有如何如何的功德、如何如何的事业,想以此与其他智者抗衡,这实在是不合理。"

世间上有些人对不同的态度,在大人口,有不同的态度,在大人口,有不同的态度,在大口的态度,始终在谈自己的功德的功德的功德的功德的功德。当然,我现在准备要做件事情。当然,我说在了自己有什么,因此还有一个想法……"自己有神说来。到己有得出来。可能在一辈子当中,这是我所以为一个保镖在排队,对他自己坐在沙发上,个半天也说,男时一个人,不是其他的原因,就是自己摆架子。当出出我的上师如意宝,心想:"我的上师如意宝,你何必这样的我们,功德远远超过你多少倍?你何必这样的现在,对德远远超过你多少倍?你何必这样的现法,功德远远超过你多少倍?你何必这样的现在国际上那么多富翁,比你有钱的有的是,你们是我们顺便见一见,没有什么其他目的。

现在有些高僧大德,在自己的圈子里,很多人都有傲慢心,尤其是对下属的态度上,自己的傲慢很容易表现出来。因而,非常希望大家应该按照佛教所讲的那样,尽量地减少嫉妒心、减少傲慢心。上师如意

宝在这方面有很多很多教言,国内外的有些大德内在的境界和悲心超越了无数人,但他们的行为是怎么样的?有时候我看见一些领导,自己的位子不过是几年而已,(现在国际上的大总统,也最多是连任10年。)但有了地位以后,说话、做事完全是不相同的。这种傲慢是不合理的。自己有什么样的功德自己清楚,其实内在功德如果越来越多,外面的傲慢相是没有的。

我们看一看本师释迦牟尼佛,智慧、悲心、能力在世界上谁能比得上?不仅是在因地,甚至在果地时,佛陀也亲自到比丘的察房去看望病人,帮助一些可怜人。佛陀到城市里化缘,旁边并没有许多人一直护着他,全是自来自去。所以作为佛教徒,除非是自己身体不行,前后有人扶一下有必要,此外最好不要有傲慢相。有了傲慢相的话,会遮止自己相续中产生功德。本来你很快就要开悟了,但有了傲慢就会耽误;本来你对上师三宝的信心很大,有了傲慢心的话,就不行了。

加行里说多磕头可以对治傲慢,有傲慢的人必须磕头,佛教中磕头就是要遣除傲慢。有些领导特别傲慢,那必须让他学会磕头。有些人可能是不懂,有些人是不愿意,但你在人面前不想磕头的话,佛面前应该可以吧。佛的功德跟你比起来,国际上再了不起的名人智者也值得在佛前磕头。所以你们若有熟悉的人傲慢比较强,一定要拉着他的领带或衣服到佛像前去磕头。强迫让他磕头的话,傲慢心逐渐就没有了,这样一来,自相续比较调柔,修法、做事情都比较堪能。否则,有了傲慢心的话,不要说磕头,动都动不了。

而且,有些人向外宣扬自己,甚至想胜过所有智者。但一点智慧都没有的话,这种想法简直是笑话,就像野狗想超胜雪山狮子,绝对是个黄粱美梦。有些人特别争强好胜,认为自己是天下第一,刘晓庆在一本书里公开说,她的性格就像湖南人所比喻的"吃屎也要吃尖",什么事情都要当第一,不愿意在别人面前低头。这种人真的非常可怜,也非常适合这种修法。

有人觉得世间上最可怜的是乞丐,但我有时候感觉,更可怜的可能是吸毒者。现在吸毒、戒毒成了一个社会问题,很多地方普遍存在着吸毒现象,有些戒毒所的领导对此非常反感。而且那些吸毒者,家人不理,单位不要,整个社会都蔑视他,用冷漠的态度对待他。他们没有一个去的地方,觉得在天底下是最可怜的人。也许是吧,这些人业力现前,沾染上了毒瘾之后,根本不愿意干其他工作。

看见这些极其可怜的人,我们应当观想自己就是他。其实凡夫的位置和分别念是不定的,在生死轮回中,今天成国王、明天当乞丐的现象比比皆是,荣华富贵、地位财富虚幻不实犹如水泡,谁也不敢保证以后会不会变成这种人,唯有大乘菩提心的修法和理念,才是我们生生世世的无价之宝。

当然,没有串习、光是口头上说,我也会说,虽然说得不是很好,但大致的道理说得来。你们在座各位也会说。可是光会说还不行,光会讲也没有用,寂天菩萨给我们指出了这样的路,接下来我们自己要慢慢去观想、慢慢去思维,一点一滴地消化,最后自相续才会跟原来有天壤之别。

闻思和不闻思真的有很大差别,希望每个人通过 学习,净化自己,与佛法相应。这样一来,不管在生 活中、工作中遇到什么样的违缘、都有面对的能力和 勇气。知道了万事万物的真相后, 你快乐也可以、不 快乐也可以, 怎么样都可以坦然接受。共同闻思和学 习有非常大的加持力,在座的有些出家人,在发心的 同时不能舍弃闻思,这一点一定不要忘。现在外面的 一些居士,工作很忙,家庭也有许多事情,但从来不 缺学习,一直闻思修行,并在弘法利生方面做了很多 工作。我认识杭州、成都等地的有些居士,每天基本 上是吃一点方便面,一边工作一边做弘法利生的事 情。这不是一年两年,而是十几年了,十几年当中每 天想着众生, 只要对众生有利益, 自己就愿意一直发 心。我们每次有什么事情,就交代给他们"这次你做 这个事情"、"这次你做《七宝藏》",他们年年都在发 心心。

我们学院也有这种人。最上等的是闻思发心两不误,一方面重视闻思,另一方面也在发心。如果不能这样,那就应该一心一意地闻思。有个别的人,闻思也不行,发心也不行,行的是什么呢?就是搞一些非法,看电视或者打麻将。当然,学院里没有这样的行为,但是也有极少数人很懒惰,不愿意听辅导,也不愿意闻思,发心的话,两三天可以,两三天过后热气就消失了。这种人不太好。《戒律宝鬘论》中说:"即使你具有清净戒律,不闻思修行也不能享受僧众的财产。"

现在台湾的有些法师,一直提倡僧众参加公益事

业,一边闻思一边发心。其实出完家以后,不能什么事情都不做,整天吃大锅饭,念念阿弥陀佛就可以了。我们是出家人,没有其他的琐事,更有弘法利生的时间和精力。有些出家人很消极,我是看不惯的。我们藏地也有,汉地也有,有些老和尚就是在寺院里念个佛,念"嗡玛呢贝美吽",对社会上发生的事情漠不关心。有些事虽然自己没办法解决,但有些事你是有能力的,可是他们一律不管,一直念观音心咒。这样是不合理的。就算人老了,七八十岁了,也应该在力所能及的范围内帮助众生。

我再次给大家强调, 在我们有生之年当中,

第一件重要的事情: 不管出家人、在家人, 每天都要闻思修行。

第二件重要的事情: 时时刻刻不能忘记利益众生的大事。

这两点大家务必要记住,否则就失去了大乘的资格。因此,我们应时时刻刻关心社会、关心众生,若能如此,自己的修行也会增上的,有些境界你没有特意去求,自然也会出现的!

# 第一百四十三爷课

#### 思考题

- 1. 产生竞争心的对境是什么样的?应当如何对之修竞争心? 是否所有的竞争心都要对治?为什么?
- 2. 什么是禅话、禅音、禅事、禅心? 你平时是怎么样修持的?
- 3. 现代人对于出名,与古人有何不同?你如何看待这种现象?
- 4. 怎样理解说别人过失是不好的行为? 作为一名管理人员, 见他人言行不如法时,应当如何处理?
- 5. 看见别人痛苦,自己在一旁幸灾乐祸,这会导致什么后果? 请用公案加以说明。
- 6. 我们大乘修行人,理应怎样对待高低贵贱的众生?你平时 是怎么做的?请以具体事例进行剖析。

下面继续学习如何对治三种烦恼——嫉妒心、竞争心、傲慢心。这次的修法跟往昔有点不同,是用以毒攻毒的方式来断除烦恼的。嫉妒心已经讲完了,今天开始讲第二个问题——修竞争心。

#### 寅二、修竞争心,

为令自优胜,利能等我者,纵诤亦冀得,财利与恭敬。

"略说"中已经讲过,我们对高者生嫉妒心、对平等者起竞争心、对低下者起傲慢心,依靠三种对境

产生这三种烦恼。现在讲的是竞争心。

在这个世间上,不管在家人还是出家人,都有一些竞争心。虽然竞争有合理的竞争,也有不合理的竞争,但不管是什么样的竞争,都是一种烦恼。你们平时也可能感受得到,有了攀比心之后,自己会觉得很难受。可若没有懂得对治的方法,它始终都是存在的,因此一定要通过大乘修行来断除。

这里也讲了,自己应站在别人的位置,别人放在自己的位置,原来我对平等者在才华智慧、名声地位等方面有一种竞争心,那么现在我站在他的位置上,反过来对自己修这种竞争心。在利养、能力、智慧、势力等方面与己相等或者稍微超胜的对境面前,我们应该这样想:"如果不费吹灰之力就能把众人对他的恭敬利养夺过来,当然是最好不过的。但若没有这么顺利,纵然吵架、造谣也在所不惜,我只希望能赢得更多的财利与恭敬。"这是很多凡夫人一再想的事情,这种想法如果详加观察,确实是内心中的烦恼。

包括我们学院里面,大家在闻思、修行、辩论或守持戒律上,互相也有种竞争心:"别人那么出色,我为什么不行?"但这种竞争对自他都有利,应该说比较合理。现在世间上的竞争可不是这样,商人在商场上、领导在官场上,各式各样的竞争层出不穷,在这些里面经常掺杂不合法的途径,通过搞关系、开后门,千方百计让自己获利。

当然,如果自己跟别人差距很大,是不会产生竞争心的。比如我是一个单位的局长,而我的同学是省委书记,那我对他没什么可竞争的。或者我的一个同

学关在监狱里,我也不会对他有竞争心。但如果我是 局长,我同学是另一个单位的局长,那我肯定想在下 次选举当中超过他。这是世间上很正常的一种心态。

但假如我站在他的位置上,反过来把原来的我作为竞争对手,然后进行攀比,就会知道这种做法非常可笑。这种嫉妒心,也是一种悭贪心,《药师经》中说:"悭贪嫉妒、自赞毁他,当坠三恶趣中,无量千岁受诸剧苦。受剧苦已,从彼命终,来生人间作牛马驼驴,恒被鞭挞,饥渴逼恼,又常负重随路而行。或得为人,生居下贱,作人奴婢,受他驱役,恒不自在。"

这样的竞争,古代宫廷中尤为严重,汉朝赵飞燕就是很典型的例子。她被召入宫之后,很快搞垮了皇后,自己取而代之。仗着皇帝的宠爱,她一手遮天,凡是皇帝喜欢的宫妃,她都看不惯,觉得对自己有威胁时,不择手段地加以残害。由于她不能生育,为了保住自己的地位,一些怀孕的宫嫔屡屡遭到厄运,曹宫、许美人等产下皇子后,她以嫉妒心制造了耸人听闻的惨案。当时的皇上也是很可怜,沉迷于温柔乡中难以自拔,以至于看着自己的骨肉被害,只有流泪哀叹而已。

竞争心是一种隐藏的烦恼,倘若没有认识它,将 会带来极大的危害。贪、嗔、痴、嫉妒、傲慢等烦恼 比较粗大,很容易发觉,可是竞争心,许多人都觉得 自己没有,然而一经观察,每个人不同程度都有这种 烦恼。所以大家平时说话也好、做事也好,应当尽量 如理如法,按照密宗来讲,什么都要以大圆满的妙力 智慧来摄持,按照禅宗的说法,什么都是心的一种境 界。

以前有一位女施主,家境非常富裕,不论其势力、智慧、才华,还是漂亮的外表,都没有人能比得上,但她却郁郁寡欢,连个谈心的人也没有。于是她就去请教无德禅师,如何才能赢得别人的欢喜。

无德禅师告诉她:"你随时随地与人合作时,若能多讲些禅话,多听些禅音,多做些禅事,多用些禅心,就能成为有魅力的人。"

女施主听后,问道:"禅话怎么讲呢?"

无德禅师道:"就是说欢喜的语言,说真实的语言,说谦虚的语言,说利人的语言。" (有些修行人说话完全相反,尽说些不真实的语言、傲慢的语言。)

女施主又问:"禅音怎么听呢?"

"禅音就是化一切音声为微妙的音声, 把辱骂的音声转为慈悲的音声, 把毁谤的声音转为帮助的音声, 哭声闹声、粗声丑声, 你都不介意, 那就是禅音了。"

"那禅事怎么做呢?"

"禅事就是布施的事、慈善的事、服务的事、合 乎佛法的事。"

"禅心又是什么呢?"

"禅心就是你我一如的心,圣凡一致的心,包容一切的心,普利一切的心。"(弟子的心与上师的智慧无二无别,也是一种禅心。但达到这种境界比较难,如果经常祈祷上师,明白诸法本来清净就是我们的心,心的本体是上师的智慧,这就是用禅心。通过这种方式来对治烦恼也非常好。)

女施主听后,完全改变了自己的一生,最终变成 了非常好的修行人。所以我们应该尽量断除竞争心、 烦恼心,用禅宗或密法的窍诀来调伏自己。

世人常说: "一个人握着拳头生下来,最后摊开双手而离去。" 这种说法也对,人刚生下来时握着拳头,什么都想要,就算是个小孩子,也是抓着玩具不放。每个人来到人间希望很大,什么都想拥有,可是人生几十年一晃就过,整天是是非非、恩恩怨怨,到头来什么也得不到,死时只有摊开双手离开。(也有睁着眼睛死去的,比较可怕。我原来看见一个人,死后眼睛睁得特别大,另一个人有点害怕,就用手把他眼睛捏起来,但松开手以后,眼睛睁得更大了。所以不但是摊开双手,而且睁开眼睛而死的,什么都没得到,死不瞑目。)

原来我跟个老乡晚上火化一具尸体,当时只有我们两个人。烧到一定程度时,因为火特别旺盛,尸体的筋全部缩回来了,好像动起来一样。那个人有点害怕,上去捡些树丫丫放在尸体头上。没想到过了一会儿,尸体好像用手把它都拿下来了。他更害怕了,"没事,你坐在这里,我再去捡一点树丫丫。"那个时候我很小,坐在那里也特别害怕,就说:"我也跟你一起去捡。"(众笑)其实按照米拉日巴的观点,死人和活人是一样的。

# 极力称吾德,令名扬世间,克抑彼功德,不令世间闻。

此处继续修竞争心: 我将尽力宣扬自己闻思修、 讲辩著及世出世间所有的功德,令美名传扬各方,整 个世间无所不知。而对他(原来的我)要想方设法压制、 隐藏, 一个人也不要听到他有点滴优点。

嫉妒心比较强的人,一讲到自己,本来没有功德, 无中生有也能造出各种功德;别人本来有很多功德, 但自己就是不愿意承认:"这不是他的功德,其实是 我的功德。"这是不合理的。阿底峡尊者说过:"发露 自己之过失,不觅他人之过失;隐藏自己之功德,宣 扬他人之功德。"作为真正的修行人,应当尽量发露 自己的过失、隐藏别人的过失,宣扬别人的功德、隐 藏自己的功德。

可现在凡夫人恰恰相反,包括我自己也觉得特别惭愧,在说话过程中,没有做什么了不起的事情,就是喜欢添枝加叶。刚才我碰到一个喇嘛,他吹得特别有劲儿,全是说"我怎么怎么……",别人连说话的机会都没有。我一直听他吹了半个小时,他越吹越有精神,越吹越欢喜。

人真的是这样,你没有观察时不发现,一旦观察自己,就知道自己经常赞扬自己,有过患不愿暴露出来,生怕别人知道了。这不是智者的行为。智者会隐藏别人的过失,在诸佛菩萨、金刚道友面前发露忏悔自己的过失。可是现在很多人为了出名,所作所为真的特别可怕。

古人云:"人怕出名,猪怕壮。"古人不愿意出名,害怕树大招风,遇到很多麻烦事。但社会发展到现在,越来越多的人想出名,本没什么功德可宣扬,但是通过媒体的炒作包装,摇身一变就成了巨星。甚至有些人为了出名,不知道惭愧,通过裸体、骂人等手段来提高知名度。这也是当今社会的一种弊病。

其实如果真有功德,并不需要特意去宣传。我以前也再三说过,如果你有学问智慧、戒律清净,不一定要去搞各种宣传,"桃李无言,下自成蹊",迟早会有弟众成群结队地蜂拥而至,用不着你亲自去打一些假广告。所以我们佛教徒有些地方要值得谨慎,居士也好、出家人也好,一心一意地利益众生非常关键。当然,如果对众生有利益,自己有名声也没必要刻意隐藏,显露出来是可以的。

这里是说,对一般世间人而言,听赞叹别人就怒火冲天,听赞叹自己就沾沾自喜,这是凡夫人的习气和毛病。但修了这种大乘佛法之后,别人赞叹你的时候,应该观察自己到底有没有这种功德,没有的话,即使成千上万个人异口同声地赞颂,你也长不了什么智慧。现在有各种各样的名利,我们一定要看破,否则稍微受点诽谤,自己就特别难受,稍微受点赞叹,自己会兴奋得受不了。

大家要经常听闻佛法,这样自然会明白很多道理。佛经云:"以闻知诸法,以闻去罪恶。"这一句话,大家一定要记住。通过闻法,可以了知诸法的实相,去除相续中的罪恶,闻法真的特别重要。萨迦班智达说:"所谓的闻法,就是听闻释迦牟尼佛的经典和高僧大德的教言。"佛菩萨、大德们具有加持的金刚语,通过听闻而研习,这就是真正的闻法,闻法的功德不可思议。

因此,大家不要盲修瞎炼,来学院后马上就盲修瞎炼,这是很危险的。以前我一而再、再而三地讲过,现在仍是这个原则——你们要一边闻法一边修行。

《扎嘎山法》中有个章节是"闻思修勿脱离",通过 闻思来修行,通过修行来闻思,这两个要结合起来, 诸大德也是通过这种途径而获得成就的。

现在的社会环境极其复杂、恶劣,所以大家一定要对高僧大德的教言经常修行。《中观宝鬘论》里面说:"莫爱世间语,应喜出世言。"这一句话我非常喜欢。我们修行人应该喜欢出世间的语言,对业因果、大德教言、佛经等方面,发自内心有一种欢喜,而不要特别爱看电影电视,对战争、爱情、军事、经济、政治等津津乐道,那这完全是一种恶兆。

作为一个修行人,如果特别关心政治经济、国家 大事,整天拿着收音机听,对断除过失有什么帮助? 昨天我遇到一个喇嘛,他一直讲些政治话题,后来我 都看不惯。我们穿这种衣服的人,并不是搞政治的, 而是搞解脱的。要想解脱的话,目标一定要弄清楚, 假如经常念一些经、对大乘教言有兴趣,才说明你解 脱有望。然而,末法时代的有些修行人,通过言行举 止也可以发现,他非常喜欢世间法,不喜欢出世间法, 这样的话,了脱生死相当困难,所以大家还是应该尽 量克制自己的习气。

总而言之,我们可以修换位修法,如果觉得比较 复杂,就直接不要说别人的过失、经常发露自己的过 失,这个道理很简单。

复当隐吾过,受供而非他,令我获大利,受敬而非他。

刚才讲的是功德方面,这里是讲过失方面。此时

自己站在别人的位置上,全力以赴隐藏自己的过失, 渴望受到众人的供养尊重,而对他(原来的我)则完全相反,尽力揭露其过失,令他一无所得。我获得丰厚利养,受人恭敬爱戴,他不但得不到任何名利,反而遭受众人的呵斥谴责。(原来我觉得自己获得利养很重要,但位置换完了以后,会觉得别人得到利养非常重要。)

说过失的问题上,大乘经论都进行了极力遮止, 萨迦班智达在格言中说:"圣士观察自过失,劣者观 察他过失,孔雀观察自身体,鸱鸮给人起恶兆。"世 上有智者和愚者两种人,智者时时刻刻观察自己"我 今天说了什么话,心里想了什么,身体做得怎么样", 而根本不看别人过失。就像是孔雀常常观察自己的羽 毛,一有污点立即剔除,使身体保持艳美无暇。而愚 者的话,整天对别人指指点点,今天说这个是坏人, 明天说那个是坏人,就好像鸱鸮一样,经常发出"呜 呼、呜呼(意即倒霉)"的声音,给人带来不祥的恶兆。

特别喜欢说人过失的话,那绝对是个坏人。广化法师曾讲过,他以前见过两位法师,既能说,又会写,才华很不错,但终生都穷困潦倒,他对此百思不得其解。后来通过不同的因缘,他突然恍然大悟,原来那两位法师经常喜欢议论别人,不是说这个大德有老婆,就是说那个和尚有太太,除了他俩以外,整个台湾没有一个戒律清净的。而他们自己呢,声称小戒虽不能一一守持,但大戒从来没有破过,在"大戒不破、小戒不算"的口号下,经常肆意诽谤别人。广化法师说:"他们的穷困潦倒仅仅是现世现报,来世的地狱还等着他们呢!"

看见别人就开始说过失,是非常不好的现象。作为大乘修行人,应当像那天《佛子行》所讲的一样,尽量把别人观为清净,最好不要说入了大乘的佛子过失,不然将失毁自己的大乘戒律。以前上师讲过,即使有些管理人员不得不说,也应该在正知正念的摄持下,知道"我今天要说某某人的过失,不是我自己跟不清净而说的。这个不说的话,对僧众、对佛教可能会造成一些危害",然后一边忏悔,一边在私下或公众场合说出来,这种情况是允许的。除此之外,这个看不惯、那个看不惯,这个是坏人、那个是仇人,这种做法是失坏大乘佛子的一种行为。

因此,正如华智仁波切所说:"隐秘自己之功德,隐秘他人之过失,隐秘未来之计划。"自己的功德要尽量隐藏,他人的过失也不能说,未来要做什么事情,没有办完之前不能宣扬。以前法王如意宝去美国的事情,1990年去印度时就有计划,但法王说未来的计划现在不能说,任何人都不要告诉,我就没有告诉任何人。后来在1993年,所有的手续才办下来。(当时出国不像现在一样,现在只要有人民币,东南西北哪里都能去,今天到北极、明天到南极也没问题。但那个时候比较困难。)所以上师如意宝当时引用了这个教言——"隐秘未来之计划",不能随便说。但现在很多人恰恰相反,动不动就"我再过一段时间要做什么啊"。当然有些事情是可以公开的,但有些问题不方便,做人还是应该掌握分寸!

### 吾喜观望彼,沦落久遭难, 令受众嘲讽,竞相共责难。

我怀着幸灾乐祸的心态,看着他(原来的我)遭受百般痛苦,一旦他缺吃少穿、倒霉连连,我就欢喜若狂。(有些人心很坏的,看见别人受苦,就高兴得不得了。)我要使他成为大家冷嘲热讽的笑柄,成为众人竞相毁谤的对象。若听说他被众人侮辱,我就非常高兴,想去看一下他的惨境。

我们以前看别人遭受痛苦时,往往没有关心过, 现在换成别人后,反过来看自己遭受痛苦,看看感觉 怎么样。应该经常这样修,这样修的话,诸佛菩萨金 刚语的加持不可思议,竞争心和烦恼心定会一天天减 少,就像桶里的水放在外面会慢慢干下去一样。

前两天我去青海的路上,看了一位上师的传记,他是六百多年前的人,也是通过修学《入行论》,自相续中的烦恼逐渐减少。当时我就想:"以前很多大德通过这种教言,减少了自己的烦恼;现在也有不同民族的众生依靠这样的教言,从中获得了不同的利益;那么将来的人类历史上,相信也会有许许多多的人得利。"尤其是这次《入行论》传得比较成功,在家人也好、出家人也好,都觉得这是非常好的论典。而且现在传的范围也比较广,每个人身边有很多知识分子有能力、有势力,我觉得再过几代以后,《入行论》仍会让很多人受益无穷。所以,好的论典在千百万年中对众生的利益,真的是不可估量、无法宣说。

这里作者想间接告诉我们,看见别人痛苦,自己在一旁欢喜是愚痴的行为。以前有个小孩叫帕克,他

是8岁。一天他气势冲冲地回到家,一直跺脚,特别不开心。当时父亲在院子里干活,见后想跟他聊一聊,看到底发生了什么事。帕克气愤地说:"我们班里的华金特别坏,在很多人面前让我丢脸,真很希望他遇到事。"父亲于是指着院子里晒的白衬衫,对他一个就代表他遇到一件倒霉事。"帕克听了说得很有趣,就开始拿木炭拼命砸。全部砸完之后,的明己一个一个就把这个白衫,他气喘吁吁地说:"蛮舒服的没亲问他感觉怎么样,他气喘吁吁地说:"蛮舒服的没亲问他感觉怎么样,他有那我了。"父亲知道他没自己的意图,就把他带到镜子前。帕克一看,自己若以由自己的意图,就把他带到镜子前。帕克一看,白衫上只有几块黑点而已。他马上醒悟到:"自己的反作出去攻击别人,对别人的损害并不大,但对自己的反作用相当强。"

《前行》里这方面的教言和公案比较多。其实作为一个修行人,哪怕跟别人关系再不好,也千万不能发恶愿"但愿他遭到如何如何的苦运",而应该用菩提心来摄持。然而凡夫的习气有点重,大家在一个经堂里听经时,觉得自己发了菩提心,应该能做到这一点。但在生活中稍微遇到一点挫折,别人无缘无故对自己开始攻击,那时候就不能宽容了。俗话说得好:"原谅别人是善待自己,恭敬别人是庄严自己。"如果能用大乘教言来约束自己、包容别人,那会成为一个名副其实的修行人。否则虽然道理上明白了,但真正产生烦恼时是很难控制的。

当然,这个应该提前训练。我以前也一直讲,平

时空的时候、没有生病的时候、没遇到违缘的时候,应该经常修持这些甚深教言,否则心情不好时再修,就已经来不及了,甚至会觉得所有人都在欺负自己。以前我看见一位女众,她就说:"世界上所有的人,包括我们学院的人,都在对我进行攻击。"大家都是学大乘的,不可能的!但自己心眼不清净的话,会觉得谁都在落井下石,所有的痛苦都降临到了自己身上。其实纵然全世界的人攻击你、对你不满,你也不要管他们,一心就是要恭敬天下众生。如果发了这样的大乘菩提心,即使你遇到一些违缘,也不会痛苦的。

### 寅三、修我慢,

据云此狂徒, 欲与吾相争, 财貌与慧识, 种姓宁等我?

自己的智慧、相貌、种姓等方面胜过别人时,傲慢很容易生得起来。有些人有钱后特别傲慢,有些人长得漂亮很傲慢,有些人有点地位很傲慢……傲慢的人肯定有一分长处胜过别人。其实傲慢是可以对治的,怎么样对治呢?以前自己很傲慢的话,现在站在别人的角度,把别人换作自己,用这种方式进行修持。

颂词的意思是,据说这个不知天高地厚的愚痴之徒(原来的我),想和我一争高低,这简直是白日做梦,难道他能和我平起平坐吗?我的智慧像文殊菩萨,而他就像牦牛,一点学问也没有;我的相貌庄严如天人,而他丑陋如青蛙;我的财富犹如龙王或多闻天子,而他就像是贫贱的乞丐……无论是势力、智慧、学识、种姓哪方面,他能跟我相比吗?(换一种心态时,就会

发现自己原来的傲慢虚幻不实。)

华智仁波切曾说:"切莫自大与傲慢,切莫暗中说他过,于谁亦莫作轻毁。"对任何人都不能傲慢。我昨天给法师们也讲了,现在不管是居士、出家人,有智慧、有能力、有经验、有学问的大有人在,千万不要轻视别人。当然轻视倒也不可能,但有时候没有重视,这种情况经常会有。你们不要觉得:"这个人可能一般般吧,看起来有点笨,也比较难看,应该远远比不上我。"不能这样想。现在即使是残疾人,地位也是很高的。最近就开了"残疾人特奥会",很多人都想挖掉自己的眼睛,参加这个运动。(可能你们山沟里的人不知道,不说了!)

麦彭仁波切在《君规教言论》中说,对任何人都不能有轻视之感。可是现在有些人,一见到大法师、大领导、大老板,就恭敬得五体投地:"啊,您来啦!我看有什么样的坐垫适合您。您吃什么呀?"而来了一个普通人,甚至穷人、病人、可怜人时,就漠不关心,以蔑视的眼光来对待。这是不合理的。学了大乘菩萨道的人,对所有的众生都不要有轻辱心,应该有恭敬心,来了县委书记和来了一个乞丐,应该用同样的态度来招待。你们谁能做得到,就真正有一颗非常好的菩提心。

但很多人是难以实现的。包括我们这里各部门的 发心人员,也要对所有的人公平相待,不要来了一些 上师、活佛、高僧大德,就"哎哟,您今天来了,真 是我们的荣幸!您要不要买什么东西?没事没事,不 用钱,这是常住的,您拿走吧!"我不是说我们商店 有这种情况,但对于上师们,锦上添花的人确实比较多。其实对一些可怜人,如果给一点点东西,他一辈子都不会忘的。

佛教的平等观,大家务必要重视。这个说起来简单,实际做却非常困难。对我而言,来了领导和来了道友时,也会以不同的眼光对待,这是我自己发现的一些错误。按佛教标准来衡量,我们自他还有很多地方没有跟得上,但还是应该尽量往这方面努力。若能如此,境界好一点、修行好一点、善根不错的人,应该能够做得到。

我们今生遇到了这么好的大乘佛法,应该有欢喜心。《中观宝鬘论释》中引用佛经的教证说:"数百劫中极罕见,于此妙法生欢喜。"茫茫无边的轮回苦海中,我们遇到这么好的佛法、这么好的善知识,是多生累劫积累资粮的果报。通过这样的学习,应该在心里点点滴滴去积累,久而久之,阿赖耶上的善根慢慢会成熟,终有一天,我们也会了达诸法的实相。

《入行论》里的每一句,大家都应以恭敬心、欢喜心、渴求心、信心来对待。我前两天去了兰州和西宁,看到那里菩提学会的很多人得到一些利益,心里很欢喜。佛法的加持和力量真的不可思议,我大概四年前去过兰州,那时候很多居士对佛法的了解非常粗浅,令人见后有种悲伤之感。那么这次,虽然有些人学得不一定非常好,但还是对大乘佛教有所了解。这种了解并不是口头上的,而是行为上、修行上有所改变。

因此, 我们每个人都有弘扬佛法的责任, 希望大

家能发广大的心。心的力量不可思议,假如有了非常广大的心,现在虽然你是普普通通的人,以后一旦因缘成熟,可能就成了非常出名的高僧大德,想见都不好见,我去见的时候还要开后门、搞关系,那这样多好啊!

## 第一百四十四号课

#### 思考题

- 1. 怎么样对高者修习相换?这里所讲的窍诀与《广释》有何不同? 你觉得哪种更适合你?
- 2. 有些人一辈子行持善法,上师也给他讲了很多教言,但他却不能调伏自相续,这是由什么所导致的?对此你有什么体会?
- 3. 按照《如意宝藏论》的观点,佛教和外道有哪五种区分方法?以这个标准来衡量,你是否是真正的佛教徒?为什么?
- 4. 请以教证说明,断除我执的必要性。并说明依靠什么方法 来断除? 你平时是如何运用这种窍诀的?
- 5. 学习大乘佛法之后, 你行为上有哪些转变?请举一个具体事例说明。

下面继续讲对治三种烦恼。对治嫉妒心、竞争心的方法已经讲完了,现在讲修傲慢心。

故令闻众口,齐颂吾胜德,毛竖心欢喜,浑然乐陶陶。

此处的傲慢心,是对治傲慢的一种智慧,而以烦恼的名称来命名的。我们不可能修烦恼,修烦恼会增长烦恼,烦恼再不用串习了,所以这里对治傲慢的智慧叫"傲慢"。前两种修行也应该这样来理解。

有些人稍有才华、境界、势力, 以及广闻博学的

智慧时,往往就瞧不起别人。比如他长得比较好看,看见六根不全的残疾人时,在他们面前很得意;若在财力上不错,有些居士自己开轿车,就会觉得"这个团体中我很了不起,你看我有私人车,边开车边放音乐,多开心啊! 其他人都比不上我"; 在智慧上,有些人读过大学、研究生,就蔑视没有文化的人; 甚至有些佛教徒,皈依十几年的话,见到一个新居士,就倚老卖老,认为自己学佛的资历很深。傲慢心是隐藏的一种烦恼,自己根本不发觉,但别人一看你的言行举止就非常清楚。因此,这种傲慢要彻底根除,不然在修行中很容易遭到违缘。

这里是说对高者也有必要修习相换。即首先把自己换成别人,再看易位前的自己,显得傲气十足,以蔑视侮辱的眼神来对待他 (原来的我)。要让他听到我被全世界的人交口称赞,赞叹我的种姓、智慧、悲心及人格,我因而欢喜若狂、汗毛直竖,完全陶醉在欢乐的海洋中。

世间人受到称赞或者得奖时,高兴的神情溢于言表、无法控制。有些人获得了世界冠军时,会高兴得跳起来,甚至过分激动当场昏厥。据说今年有些人打麻将,几次摸到好牌之后,因特别激动而死亡,这样的事例有好几起。除了高僧大德对赞、毁都能视为空谷声,不会产生执著之外,一般人是很难以做到的。

其实每个人都有一技之长,当这种特长被人宣 扬、赞美时,自己会沉浸在喜乐之中,难以自拔。然 而我们换位后应该知道,这个被赞叹的,实际上不是 我,而是易位前的众生。如果是我受到赞叹,肯定会 得意洋洋,但若是众生的话,我们恐怕会生嫉妒心,非要跟他平起平坐。在这个时候,大家应该知道,这些烦恼的祸首,其实就是我执,正因为我执从中作怪,所以我们对众生漠不关心,对自己非常贪爱,自己受到赞叹就非常欢喜,众生受到赞叹则耿耿于怀。

为什么有些人一辈子精勤地修行,但始终没办法调伏自己的相续呢?这是有一定原因的。阿底峡尊者的上师达玛局吉达说过:"行持善法不能调伏自相续,是因为傲慢所导致。"个别道友虽然修持善法,但这一种善法跟自相续并没有真正结合起来,上师苦口等殊力,但这些教言一直没有融入你的心中。有已的我们,但这些教言一直没有融入你的理,自己的,上师讲的教言不合理,自己后,相对正确,于是沿着另一条道路的相续与法根本不相应的,我正确,于是沿着另一条道路的相续与法根本不相应的教言。为什么我经常强调要背诵?如果背诵?你的我言。为什么我经常强调要背诵?如果背诵?你的我言。为什么我经常强调要背诵?如果背诵?你的对言不会太离谱,与诸佛菩萨的经教非常接近。否则,我们的分别念是不可靠的,想什么就认为是佛教,实际上并不是诸佛菩萨的殊胜窍诀。

自他交换的这种修法,从高僧大德的传记来看, 是利根者的修法,而阿底峡尊者知母、念恩等七种修 法,则是钝根者的修法。我们在修自他交换时,应当 观察我执是怎么样推翻的,如果没有推翻我执,与如 来的教言就无法相应,依止善知识也不一定有很大利 益。若能明白我执扰乱了自己的整个生活,对佛陀的 经教会有不可思议的信心。佛陀在《三摩地王经》中 说:"恒常随观佛陀教,永远莫依罪恶友,广依贤善之友伴。"我们要时刻观修如来教法,依止善知识和善道友,永远远离具有贪嗔痴的罪恶人。

总之一定要断除我执,这是佛教最殊胜的观点。 无垢光尊者在《如意宝藏论》中说,佛教和外道有五 种区分方法:

一、皈依。佛教皈依的是佛、法、僧三宝,而外 道皈依的是遍入天、大自在天、上帝等。这次我去甘 肃看见很多回教道场,里面有星星和月亮的标志,象 征他们希望获得这些果位。古代论著中也有太阳派、 月亮派等外道,他们暂时皈依这些,但这些并不能让 人了脱生死。所以皈依三宝是基础,我们以后区分佛 教和外道时,首先要以皈依来分。

二、见解。见解有暂时和究竟之分,佛教的暂时 见解就是四法印——诸行无常、诸法无我、有漏皆苦、 涅槃寂灭,最究竟的见解,是远离四边八戏的大空性。 而外道根本没有这种殊胜的见解,虽然有些窍诀暂时 可以压制烦恼、痛苦,但无法从根本上断除。

三、修行。佛教有三十七道品的修行方法,可依 之次第修持大悲空性。而外道只能暂时修持制止分别 念的禅定,并没有如是殊胜的修法。

四、行为。佛教是远离贪嗔痴以及损害众生的行为,而外道经常损害众生,也不能脱离贪嗔痴的行为。

五、果位。佛教是声闻缘觉、菩萨、佛陀三解脱, 而外道没有如是的解脱, 只能流转于轮回当中。

佛教和外道之间的差别,其他论典和窍诀中也有 不同说法,但无垢光尊者的教言非常关键,大家应该 牢牢记住。佛教徒的皈依、见、修、行、果,与外道 是怎么区分的?大家要常以之来衡量自己,看自己到 底是不是一个佛教徒。

#### 彼富吾夺取,若为吾从仆, 唯予资生酬,其余悉霸取。

他(原来的我)拥有的财富、名声、地位等,我一定要设法夺取,使他一无所有、分文皆无,变成穷光蛋。如果他愿意规规矩矩给我做仆人,我就适当地给一些工资,让他保证温饱、有吃有穿就行了,其余的我全部霸占为己有。

表面上看我(原来的众生)非常霸道,只给别人付一点工资,其他什么都不给,好像很没有良心。但是反过来说,我们可以观察自己,以前自己只顾自己拥有钱财、势力、力量、智慧,即使所有的众生不快乐也无所谓,但现在学习大乘佛法之后,应该把角度换过来,别人冷漠地攻击自己、损害自己也是应该的。

归根结底,大乘佛教就是要断除我执,我执越来越大的话,修行不可能成功的。无始以来众生沉溺在轮回中,唯一就是因为有我执,龙猛菩萨说:"无余此有情,皆源于我执,具我所执众,佛唯利彼说。"三界众生流转生死,没有一个不是源于我执,大慈大悲的佛陀知道这一点后,为令众生减少我执,而宣说了空性、大悲心的法门。

我执可通过两种方式来断除,一种是按照第二转 法轮的空性法门来根除,一种是在世俗中修慈悲菩提 心,自己与别人交换位置,以前对自己非常关心,从 现在开始当以众生为主。若不能这样,那一切的修行就成了形象。夏吾巴格西说过:"乃至没把'我'看成怨敌之前,善知识的教言对自己也无济于事,一旦将自己看成怨敌,善知识的教言才能起到效益。"这个内容非常深,如果我执没有根除,就算依止一百位上师,上师所讲的教言你也不一定能接受——"虽然今天上师讲了菩提心的教言,但上师说得不太殊胜,我自己的想法是这样的……"产生一个我执,根本没办法与上师的法相应。反之,假如通过大乘修行,明白无始以来的敌人就是我执,以前它一直害我,现在也在害我,以后仍会不断害我,故应把我执看作不共戴天的敌人,这样的话,善知识说什么你都可以接受。

有时候也看得出来,我给有些道友讲了千遍万遍,他还是顽固不化,无法接受。为什么呢?因为他的我执太重了,总认为自己的想法正确,上师这个地方讲错了、那个地方也不对,不仅仅是上师,甚至佛陀的教言也能挑出毛病。这种人根本没救了。只有把所有的力量全部堆在我执上进行对治,那个时候善知识的教言才会派得上用场。

你们学习大乘佛法之后,行为上有一种转变才说明修行有进步。那天我在上海时,有新加坡的两姐妹供养我一大包首饰、耳环、项链等珠宝,我又不戴耳环,也不可能开珠宝公司,当时不知道该怎么处理。看了一下,里面有钻石戒指等昂贵之物,心里比较害怕。她们说:"我们年轻时什么都不懂,一有钱就买这些首饰,整天想的就是打扮。通过这次的学习,终于发现这些没有什么利益,您可不可以拿来帮助众生

或者弘扬佛法?"我说:"用女众的首饰来弘扬佛法, 对我来讲也很困难,可不可以拿这些来装藏供佛?" "可以可以,您怎么做都可以!"

我想了一下,这种做法确实很好,很多人没有遇到佛法之前,时间和精力就是为了自己,有钱的时候要么是吃、要么是打扮,除此之外从来没有想过众生。现在态度上应该有所改变,自己的快乐要让其他众生也分享。孟子曾问一个国王:"听到美妙的音乐时,独自享受、与人享受哪个更快乐?"国王说:"与人享受快乐。""那么与少数人一起听快乐,还是和很多人一起听快乐呢?"国王说:"与很多人一起听更快乐。"因此,我们哪怕有一分快乐,独吞下去也太可惜,应该让众生一起分享。这种发心是断除我执的方便方法。

我刚才也讲了,断除我执的方法一个是空性法,一个是利他法——逐渐降低自己的位置,提高别人的位置。当然,刚开始你不一定要把钱全部给众生,一点都不剩。但是你要知道,你钱包里的钱有你自己的一部分、有你亲人的一部分,还有众生的一部分。若串习到了一定的时候,一切都可以奉献给众生,这就是大乘菩萨不共的发心和行为。

要知道,如果没有修这些法,我们可能潜藏着很多恶心和傲慢。懂得这些教言之后,一旦烦恼现前,自己会觉得很惭愧,别人也看得出你在用这种方式进行对治。

令彼乏安乐, 恒常遇祸害。

还要让这个人(原来的我)身心缺少安乐,不仅如此,而且我要让他恒常灾难临头、倒霉不断。

没有修自他交换的时候,看到关系不好的人遭受痛苦,我们很容易幸灾乐祸。原来"9·11"发生时,就听说有幸灾乐祸的国家排名,第一、第二、第三……很多国家非常高兴,声称这是上天对美国的惩罚。其实这是不懂慈悲心而导致的。别人受到痛苦,我们理应有悲悯之情,试想如果这些不幸降临在了自己身上,我们还会不会高兴呢?谁都不愿意自己受苦,谁要是希望遇到违缘,那他就是大菩萨。为什么呢?下面讲这个原因。

#### 丑二、彼之原因:

彼为堕生死, 百般折损我。

为什么痛苦和灾害让他(原来的我,即我执)领受,对他如是怀恨呢?因为他在漫长的轮回岁月中,曾无数次地加害过我。

因为我执,我们造了许许多多恶业,以致不断在地狱、饿鬼、旁生以及善趣中辗转受煎熬,承受着无量剧苦。世间上唯一损害我的是谁呢?就是我执。你们不要认为是一种教条,或者一种说法,千万不能这么想。我们在轮回中所有的痛苦,全部的来源就是我执。如果断除了我执,痛苦自然会消于法界。而这里的修法,正是对治烦恼最尖锐的手段,殊胜无比。

萨迦班智达在《普显牟尼密意》中总结前面几种 修法说:首先换在低劣者的位置上,对自己进行嫉妒, 那时候心里特别痛苦,通过这种痛苦认识到嫉妒心的 危害性,以后凡是有嫉妒的对象,自己不容易产生嫉妒心;换在竞争对手的位置上,对自己进行竞争,那时候心里也非常痛苦,认识到这一点后,觉得竞争没有任何意义,实际行动中就不会对别人起竞争心;换在高者的位置上时,以傲慢的姿态对自己侮辱轻蔑,这个时候心里也不好受,从此遇到傲慢的对境时,自己也会对治的。

以上的教言,是对治这三种烦恼的殊胜窍诀。当然,没有运用的话,窍诀就是窍诀,你就是你,就像一个人马上要渴死了,旁边有条清澈的河流,但他一口也不饮用的话,河水再多也无济于事。反之,即使只饮了一口,也能对治这种干渴。因此,这样殊胜的教言各位一定要牢记,一分窍诀就有一分力量,一分勤奋就有一分的收获。

大家要想尽办法断除我和我所,如果我和我所一点都没减少,痛苦不可能平白消失。龙猛菩萨说过: "内外我我所,尽灭无有故,诸取即为灭,取灭则生灭。"我和我所灭尽的话,受蕴也会随之灭尽,假如没有受蕴的话,流转轮回的痛苦才会消除。一切祸害的根源就是我执和我所执,月称论师亦云: "慧见烦恼诸过患,皆从萨迦耶见生,由了知我是彼境,故瑜伽师先破我。"按照中观应成派的观点,萨迦耶见就是我执,其他大德的教言中也是这样承许的。萨迦耶见产生一切过患,因此瑜伽师要先破我执。

佛教历史上的很多大成就者,就是依靠对治我执、修自他交换,最后获得成就的。以前阿底峡尊者依靠上师的窍诀,修成了自他交换的菩提心,不管他

走到哪里去,土地神都会保护他;金厄瓦格西修成自他交换以后,所到之处,当地的野兽都以欢喜心来迎接他;朗日塘巴一辈子也是修自他交换,唯一的修行就是断除我执而修自他交换,后来他无论在哪里,非人都对他非常恭敬。有次一群非人准备害朗日塘巴尊者,有个非人阻止道:"我们不应该害他,因为他一直在修自他交换,对自己的身体根本不在乎,反而对我们非常爱执。我们害他是没有良心的行为。"那些非人听后很惭愧,于是没有害他。

修自他交换的功德非常大。你们不管是什么身份,出家人也好、在家人也好,只要把自己的快乐奉献给众生、众生的痛苦自己代受,有这样一分菩提心的话,那你就成了世间的庄严。夏东格西在一个大乘教言中说:"修自他交换菩提心的人,不仅天龙八部会维护他,甚至四大天王也要恭敬他、承侍他、供养他、护佑他。"所以修菩提心的人看起来很脆弱,似乎也没什么高深莫测的修证,实际上人非人都在保护他,他不需要其他护轮,也不用修一些气脉明点。

然而,现在有些人对这么重要的法抛之脑后,并不是特别重视。昨天来了一个居士,身体特别高大,也很胖,满脸都是忿怒相。他坐在我面前说:"给我讲一下护轮,我想修气脉明点,我要打开中脉。"我跟他说:"你还是修自他交换吧,先打好佛教的基础,再慢慢地开中脉。""不行不行,我必须要打开!"密宗的生起次第和圆满次第,没有打好基础之前,其实讲了也没有意义。

现在很多人认为佛法就是搞形象,实际上搞形象

不是很重要,佛陀说:"自净其意,是诸佛教。"自净 其意是调伏自己的心,如果内心中有了菩提心,佛法 就在那里。以前朗达玛魔王灭佛时,藏地的佛法基本 上都毁灭了,但有一部分人虽不敢穿出家衣服,心里 却对佛教有信心。朗达玛尽管把出家人的形象都灭掉 了,但他们心里的教法和证法无法毁灭,故而并没有 完全灭掉藏地的佛法。

因此,佛法不是搞一个隆重的活动,修一个金碧辉煌的经堂,或者来一个庄严的大和尚、大活佛,这个不能代表佛法。真正的佛法就是我们有利他心、无我心,这才是佛法的精华。大家应该要认识佛教。"文革"后有一段时间,老修行人已经离开了人间,新的年轻人根本不懂佛法,是上师如意宝把教法和证法传递给了后代。因此,作为上师的传承弟子,我们一定要了解佛法中利他和无我的教言。

子三(摄义)分三:一、不修自他相换之过患; 二、修自他相换之功德;三、是故教诚修自他相换。 五一、不修自他相换之过患;

汝虽欲自利,然经无数劫,遍历大劬劳,执我唯增苦。

我们对自己的心进行劝说: "无知的心啊, 你以前一直追求自利, 天天想着自己、维护自己, 以这样的恶心所致, 无数亿劫中漂泊轮回、饱尝痛苦, 不管转生到三界哪个地方, 都没有少许的快乐可言。这些痛苦正来源于我执和我所执, 如果没有它, 就会像诸佛菩萨及阿罗汉一样断掉轮回的相续, 绝对不可能继

续流转。"

往昔无量佛曾出现于世,我们有缘在诸佛菩萨和善知识面前聆听过教言,可为什么现在还在漂泊呢? 原因就是我执太重,没有按照佛陀的教言如理行持, 自以为是地造作恶业。这样之后,以前不断漂泊在无 边无际的轮回大海中,现在得了殊胜的人身之后,却 不依靠善知识的教言精进修持大乘菩提心,以后能不 能断掉轮回的相续呢?非常困难。

如果按照善知识和大乘教义依教奉行,即生肯定 有机会断掉轮回。现在的我们就像站在十字路口一 样,一边是自私自利的道路,另一边是利益众生的道 路,应该选择哪一条呢?若继续沿着自私自利的路前 进,痛苦永远没有止境,一直会沉溺在轮回苦海中; 如果现在醒悟过来,沿着利他的路趋往解脱,那一定 会推翻轮回的。

《中观宝鬘论》亦云:"有我执有业,有业亦有生。"有了我执就会不断造业,造业就不可能从三有中逃脱。一切的过失罪恶应该都堆积在我执上,前段时间我也引用过《修心七要》的教言说:"报应皆归一,于众修大恩。"所有过错就是来源于自己,不要去怪别人。有些人遇到违缘就觉得是别人给自己造的,或者是非人、神仙带来的,一直想:"你能不能害他?能不能遣除他?"这不是大乘的行为!作为一个修行人,所有的痛苦、不对应该全部怪自己,不能以各种理由去抱怨别人。

无始以来,痛苦来自于这个"我",没有"我"的哭声是很少的。在大大小小的城市中,我们常能听

到不同程度的大哭大叫,若详细观察其来源,几乎都摆脱不了一个我,要么是"我身体不好,呜呜呜",要么是"我丈夫舍弃了我,对别人很好,呜呜呜"。如果你丈夫对别人好,那你应该发菩提心,从现在开始把丈夫供养给别人,这样你的烦恼会消除的。但凡夫人就是舍不得供养,一直想把好的东西归为已有,这样的话,心里真的很痛苦。刚才有个道友给我打电话,一接就听到她一直在哭,我想这个哭声旁边肯定有个"我",结果她一开口就是:"我我我,已经吵架了。"

没有"我"的哭声真的很稀有。以前上课时,法 王如意宝经常为了众生而流泪,讲释迦牟尼佛传记时 因信心而流泪,有时候讲到一个可怜的众生,也会为 他而痛哭。这种现象在大菩萨身上是有,而根本看不 到他为了自己的家庭不好、身体不好叫苦连天。所以 我们的眼泪要分析,看是我执的眼泪,还是利他的眼 泪?如果是利他的眼泪,那么这个很珍贵,应该捡起 来放在盒子里保存;如果是我执的眼泪,要扔在什么 地方,你们自己选择。

有时候看,众生确实很可怜,明明祸害痛苦的来源就是我执,却始终执迷不悟。其实没有我执的话,成千上万的魔众也无法加害你。《度母赞》的一个讲义里说:"世间上最可怕的魔王就是我执,如果没有我执,多少个魔王魔女来到你面前,也不会有任何危害。"我等大师释迦牟尼佛在成佛时,就有无数个魔众来加害,但不能动佛一根汗毛,正如《方广庄严经》所言:"刀火毒无害,慈悲能仁生,兵器成鲜花。"所

以一旦我执和我所执全部消失,对"我"毫不执著, 别人的身体和自己的身体完全平等,达到这种境界 时,遇到魔众也没什么关系。

假如没有我执,晚上一个人到哪里都不会怕。否则,有了大我执,就有大恐怖。听说很多女众晚上不敢一个人去厕所,路灯熄了就特别害怕,怎么样也不敢出去。那多痛苦啊!如果没有我执,晚上到哪里都没事,因为没有什么可保护的,就像一个穷人,不会害怕自己有东西被抢走了。我们现在唯一保护的是什么?就是一个"我"。有些人表面上穿着袈裟、剃着光头,出家多年了,自己非常得意,但你内心的我执魔王减少了没有?没有的话,那没什么可得意的。

这些修法应当长期行持,尽量地减少我执,若能如此,总有一天我执和我所执会消失的。这一点在座很多修行人可能深有体会,刚开始的时候,自己的亲人死了根本不能接受,但现在听了大乘论典后,知道哭也没有用。有些道友母亲死了也是笑嘻嘻的,父亲死了也是乐滋滋的,感觉很不错,这说明还是到了一定的境界。否则,就像有个居士跟我说的:"我的母亲千万不能死,她若死了,我就活不下去了。佛陀保佑,我的母亲永远也不能死!"但这可能吗?

当然,刚学佛的有些人,对大乘的有些教理不一定理解,但久而久之就可以接受了。当你接受的时候,回顾以前幼稚的心境,会觉得自己很可笑。就拿我来说,以前特别喜欢我弟弟,一旦我弟弟死了,就想去找格萨尔王,(以前看格萨尔王的传记时,觉得他很厉害。)反正一直往东方去,我肯定能找得到。但现在学了大

乘佛法以后,就算弟弟死了,我也不会哭的,亲戚与不是亲戚没什么区别。可能别人觉得这很冷漠、不近人情,但修了大乘佛法以后,每个人的相续是会转变的。这方面我自己有很多体会,这些体会不是大的开悟,只是一些小体验。同样,你们也不要随顺世间不成熟的心境,一定要全力以赴地断除我执,否则永远也得不到进步。

其实在生活当中,为人处事也好、与人合作也罢, 让大家喜欢的,肯定是我执很少的人。不然,即使你 有智慧、有才华,但我执特别重的话,跟谁也合不拢。 人与人之间矛盾是从什么地方来的?就是为了"我" 而来的,不可能是为了"他"而来的。所以说我执特 别严重的人,平时跟谁都有矛盾,如果我执减少了, 不要说长远的修行,暂时的人际交往也很方便。

因此,最大的怨敌就是我执,为了断除它,大家一定要好好地祈祷上师三宝。法王如意宝和寂天菩萨的这个法不像其他语言,这里面有一种看不见、听不着的无形加持,自然而然会渗透到你的相续中,让你的心性逐渐改变。过去有无数修行人通过这些教言改变了自己,趋入正道而获得解脱,我们也应该以无限的喜悦之情精进修持这样的大乘佛法!

## 第一百四十五希课

#### 思考题

- 1. 为什么佛陀的语言永远不会欺惑众生? 《金刚经》中说佛语有哪些特点?请一一解释。若有人不相信佛陀所说的话,应该用什么方法加以引导?
- 2. 假如我们往昔就像诸佛菩萨一样,放弃自利而专一利他,今天的结局会怎么样?明白这个道理后,你有哪些打算?
- 3. 有些人认为: "自他交换不可行,因为他人一点也没有我的成分,怎么可能把他当成我?"对此你该如何作答?
- 4. 作为大乘修行人,三种布施当中哪一种最重要?你如何看 待在家人讲法这种现象?

下面继续学习《入行论》中的自他交换,昨天讲 了没有修自他交换的过失,今天讲修自他交换的功 德。

### 丑二、修自他相换之功德;

是故当尽心,勤行众生利, 牟尼无欺言,奉行必获益。

若没有修自他交换,始终耽著自己、爱护自己,则将导致无穷无尽的过失,给今生来世带来无边祸害。作为发了大乘心的菩萨,懂得这个道理之后,应该一心一意舍弃自己,尽心尽力地行持利生事业,这样的话,功德和利益非常大。那么,这是谁说的呢?

是三界怙主本师释迦牟尼佛无欺的金刚语,依此而行必能获得安乐利益。

有些人经常怀疑:"发了利他的菩提心以后,到 底有没有真正的功德?"尤其是学过世间法、唯物论 的人,有一种根深蒂固的坏习气,始终觉得修利他心 的话,将来不一定能得到果报。如果有了这样的怀疑, 那通过佛陀的教言就可以遣除。

其实一个人若全心全意地帮助别人,奉献自己的一切,定会受到众人的认可和赞叹。利他心重的人, 谁都愿意跟他合作,而自私自利非常强的人,任何人 都不愿与之交往。世间道德尚且如此,出世间菩提心 的利益和功德就更不用说了。

但若有人仍有怀疑,则可以用佛经来作教证。《大明度经》云:"佛语不欺,当作是学,当作是求。"佛陀的语言永远不会欺惑众生,大乘行人该学习这种教言,并在实际行动中去身体力行。佛陀为什么不说妄语呢?理自在法称论师在《释量论》中言:"无因不说妄。"因为多劫以来从根本上断除了说妄语的因——贪嗔痴等烦恼,故而佛根本不会说妄语。马鸣菩萨亦言:"见义故无欺。"佛陀彻见了万法的实义,他所说的绝对不会欺惑。

一个凡夫人即使再老实,赢得了每个人的信任,但由于没有断除说妄语的因,很可能上半生不说妄语,老了以后就糊涂了,说妄语的本事很厉害。但佛陀绝对不是这样,汉地家喻户晓的《金刚经》中云:"如来是真语者,实语者,如语者,不诳语者,不异语者。"这就是佛陀语言的特征。

原来我讲《金刚经》时,也引用过世亲论师的观点说,所谓"真语者",指世俗中佛所说的因果、微观宏观世界的道理真实不虚;"实语者"是从胜义角度讲,佛陀在《般若经》中所宣说的空性,一点也不会欺惑,完全真实;"如语者"是佛在第三转法轮中所抉择的如来藏光明显现存在,这方面的真理非常可靠;"不诳语者",是佛为引导众生而宣说不同的教言,一字一句都具有殊胜密意;"不异语者"的意思是,佛陀针对六道众生所讲的法,每个众生根据自己的根基不同,所领会的意义也有差别。因此,整个大千世界中,唯有佛陀的语言才真实不虚,若能对佛语深信不疑,修任何法都会获得利益的。

佛陀这样的语言,不是一生两生修来的,而是生生世世书习过来的。《金光明最胜王经》云:"十方诸佛,悉皆已习真实之语……已于无量俱胝大劫,常说实语。"凡夫人就算这辈子说真实语,下一辈子能不能这样也很难说,而佛陀并非如此,这一点学过《释尊广传》的人都应该清楚。

世间上这么多的大智者,异口同声赞叹佛陀语言的无欺性,并不是无缘无故的。就像理自在陈那论师所说,佛陀对万事万物的了解是"一切诸所知,入于刹那间"。如是通达万物名言和胜义的真相,世间上哪个科学家能比得上?而且唯有佛陀才彻底知道哪些该做、哪些不该做,圣天论师在《四百论》中说:"佛知作不作,应说不应说。"做善事有安乐的果,做恶事有痛苦的果,哪些众生面前该说什么话、不该说什么话,佛陀完全一一明白。

然而遗憾的是,当今时代的人,就像噶当派教言中所说,不把佛陀看作一位全知,只是当成一个算命特别准的算命先生。没有智慧的愚痴者对佛语处处怀疑,包括有些出家人,尽管剃了光头、披上袈裟,多年来一直念诵佛号,但真正遇到关键时刻,对佛所说的"善有善果、恶有恶果"就犹豫不定了。

这些人必须要通达"两大理自在"陈那论师和法称论师把佛陀建立为量士夫的教言。或者通过自己的智慧来剖析,看佛陀 2500 多年前讲了那么多法门,世间上的智者推翻过多少? 其他学说在世间上留下了多少? 这些方面一一观察的话,就会对佛所说的话产生信任了。

《妙法莲华经》云:"于佛所说法,当生大信力。" 可是有些寺院或居士团体中的人,说自己是皈依佛门 的,却对佛的教言半信半疑,这种情况随处可见。因 此我们一定要信赖佛的教言,尤其是这里所讲的,只 要利益众生,定会得到圆满果位,获得佛陀包罗万象 的身语意功德。到了那个时候,我们通过宿命通 顾,就知道自己最开始在某某上师面前,于什么地 的行为,如今才获得了如是圆满的果位。整个五道十 地的过程都会清楚的。当然,我们作为愚痴的众生, 因为眼睛看不见、耳朵听不到,可能会怀疑修菩提心 有没有这样的功德。但只要以佛陀的教言为依据,一 心一意修持的话,绝对能获得如是果报。

而且对佛陀的经教生起信心,具有无量的功德。 《供灯经》中讲了四种不可思议——信仰佛经不可思 议,因小果大不可思议,众生的根基不可思议,三宝的力量不可思议。间接也体现了佛语的功德不可思议。所以大家一定要发菩提心,尽心尽力地利益众生,这种功德肯定存在,这是释迦牟尼佛的金刚语,不要有任何怀疑。

假如这一世发了坚定的誓言,那我们的生死轮回就有了一个转折。否则以前在漫长的轮回中不断漂泊,现在还不发心的话,今后仍会遥遥无期。我等大师释迦牟尼佛在海尘婆罗门时,第一次发了菩提心。我们得个人身也不容易,来到世间后什么不做都不要紧,唯一要发个不退转的善心,这才没有空来一趟。所以从现在开始,大家一定要发大乘菩提心,对佛陀的金刚语生起信心。

# 若汝自往昔,素行利生事,除获正觉乐,必不逢今苦。

这里也是对自心进行教诚:"如果你往昔无量劫以来,一直奉行利他事业,就像文殊菩萨、观音菩萨那样利益众生、修自他交换,遇到众生就尽力帮助,那么时间如此久远,你一定会推翻了可恶的我执,获得利他所带来的证悟境界。如今除了得到如来正等觉的无漏安乐之外,绝对不可能每天被烦恼折磨着,落到这般痛苦的地步。"

往昔释迦牟尼佛、阿弥陀佛、宝髻佛等无量如来, 在因地时也跟我们一样,是被烦恼缠缚的凡夫,但他 们自从发菩提心、选择利他这条路之后,依靠多生累 劫的修持,现在已脱离轮回、摆脱生死,获得了如来 的果位。而我们这些芸芸众生,在轮回中一直没有解脱,主要原因就是没有好好地发菩提心。发菩提心是成佛之因,也是利益众生之因。净土宗的昙鸾大师说过:"发菩提心是进入佛道的要门,发心才能成佛,发心才会去度化众生。"

正如《现观庄严论》所言,菩提心有两个法相,一是缘佛果,一是利益众生。假如我们很早以前除了成佛和利他以外,什么想法都没有,早就应该成就了。但我们是不是这样的呢?恐怕不是。很多在家人一直想着自己的生活、对象,年轻时被无数烦恼缠缚着,一直没有机会发心。人老了以后,精力不充沛,也没办法发心。这样一来,什么时候才能真正求佛果呢?

当然,假如因缘殊胜、发心力特别强,即使是一般的凡夫人,今生也有成就的机会。六祖大师到五祖那里去的时候,"唯求作佛,不求余物",只想好好地成佛,除此之外不求宝贝,也不求上师的其他加持,最后他获得了"菩提本无树,明镜亦非台,本来无一物,何处惹尘埃"的境界,证悟了身体不存在,心也不存在,离一切戏论的大空性。虽然有些法师认为这是单空,但两方面都可以解释,认为万法一无所得,远离一切尘垢障碍,这样理解也可以。

同样,倘若我们也是即生中除了利众生和求佛果以外,没有别的希求,那应该也会成佛的。但惭愧的是,无始以来我们对自我的执著特别可怕,一直没有求佛果的心,即使在课堂上或者经堂里发了心,出了门口以后,遇到鸡毛蒜皮的小事就开始忍不了,马上把眼镜放在地上、袖子一卷:"你有本事就过来吧!"

事后被批评又特别伤心:"呜呜呜,我错了……"

华智仁波切说:"众生若在以前精进修持过佛法,现在已经得到了如来果位,至少也有不堕三恶趣的把握。"不说前世开始学佛,就算在即生当中,从幼儿园起一直修菩提心,小学、中学、大学……你就像希求自利一样,一心一意地修菩提心,现在可能也不是这样。但很多人并没有好好修持,文字上虽然了解了,但不经常串习的话,根本解决不了严重、恶劣的习气。因此,得到这个法之后,大家一定要修行。如果没有修行,当下听的时候好像听歌一样,觉得很好听、有道理,但若没有去串习,最后一定会付之东流的。

### 丑三、是故教诚修自他相换:

故汝于父母,一滴精血聚, 既可执为我,于他亦当习。

有些人可能会想:"修自他交换时,把我当作别人、别人当作我,听起来倒是很殊胜,但恐怕不好修吧。他就是他、我就是我,两个人互相换过来,是很难以习惯的。"

为断除这种怀疑,此处通过比喻进行说明:如果 长期修持自他交换,终有一天定会成就的,这一点没 有任何怀疑。为什么呢?因为既然你经过串习,能将 父精母血的不净种子所形成的假合五蕴执为我,为何 不能同样对其他众生也如是执著呢?

每个人都对身体特别执著,别人说你身体好胖,你就气得要命:"我胖关你什么事,我胖是我的福报!" 别人说你太瘦了,你马上反驳:"我瘦了可以飞啊, 轻飘飘的,才不像你一样。"只要对这个身体略有微词,你就义无返顾地挺身而出。

有了"我"的观念后,进而会产生我执,把名字 也执为我,觉得这个名字就是我,赞叹这个名字就赞 叹我,诽谤这个名字也是诽谤我。其实名字只是一个 代号,名字和身体本来没有关系,怎么能说是我呢?

执著身体,实际上是一切过失的来源。老子曾说: "吾有大患,为吾有身。吾若无身,复有何患?"用智慧来详细观察时,父母的不净种子本不是我,却因长期执著而当成我。同样,芸芸众生虽然也不是我,但从现在开始,若串习将他们视同己身,并以智慧加以引导,最后无疑也会执著为我。

把一切众生当作我,刚开始可能很困难。以前在观音菩萨的故事中,一个人的妻子死了,特别特别伤心。有个老和尚问他:"今天降生了七个人,你高兴吗?""这跟我没关系,有什么可高兴的?""今天死了五个人,你难过吗?""我又不认识他们,有什么好难过的?"后来,在老和尚的悉心引导下,他终于明白自己的痛苦来源于执著,进而从痛苦的阴影中摆脱了出来。

其实把众生当作自己,最初觉得不现实,但只要慢慢串习,就根本不会困难了。《无边功德赞》云: "纵闻亦于今世生苦害,亦未长久躬行广大行,彼等难行若修自然成,若不修习功德难增长。"这个道理讲得特别好,如果没有修持的话,永远都会把众生抛之脑后,一直全力以赴地维护自己。因此从当下开始,我们应该反过来,以前一直是保护自己,现在应当串 习去保护众生。

我这样讲了以后,你们一定要去做。我有时候看你们好像明白了,但在实际行动中经常与人发生矛盾,或者欺负别人、讥笑别人,就有一种厌烦心,觉得讲了这么多法,一点也起不到作用,还不如不讲。当然,我们毕竟是凡夫人,所谓"万事开头难",很多圣者刚开始发心时,也有一些退转的现象,《俱舍论》说即便有些阿罗汉,得果后也会滑下去,然后又马上复位了。所以凡夫人刚开始发心,难免有一些违缘,但只要不断地串习,迟早都会做到的。

如今的世间上,修行的违缘非常重。尤其是外面的一些居士,表面上在学、在念诵、在皈依,但实际行动中,很多言行比较肤浅。所以佛陀在《狮吼菩萨请问经》中说:"家中诸烦恼,毁坏诸善根。"在家人有很多很多的烦恼,相续中的善根容易被毁坏。有些大德在解释时说,这也包括我们出家人,虽然离开了大的家庭,但山顶上还有一个小木屋的小家庭。为了这个木头房子,有时候也产生烦恼,毁坏诸善根。因此不管你住于大家庭也好,住于小家庭也罢,应该把佛陀所说的教言尽量融入自己的心,一点一滴去行持,一定要把众生当作自己。这个问题,我在《入行论》中提过不少次,但这个应该提,如果你们没有明白,那学佛只是表面上的。

我刚才来上课时收到一封信,看后还是有很大的欢喜心。一个人在信里说:"通过《入行论》几个月的学习,我帮助众生的心大大增强了。以前我的脾气非常不好,与同行的人经常吵架打架,这几个月以来,

我一直没有吵过架、打过架。"这就是菩提心的功德,但愿他不仅是这辈子这样,乃至生生世世也要不跟众生吵架打架。否则光是压制一两个月,过段时间习气又复发了,那是不行的。这一点,我们好多道友也是如此,讲《安忍品》的时候,三四天内谁都不会打架,但再过几个月,《安忍品》的加持慢慢消失了,习气又占上风了。所以为什么要长期修行?原因就在这里。

以上讲了自他交换的发心,下面讲一些这方面的 行为。

癸二 (行為) 分二;一、行为修法;二、以行为 主军心。

子一(行为修法)分三;一、当利他;二、断除珍爱自己;三、摄义。

丑一、当利他;

应为他密探,见己有何物, 悉数尽盗取,以彼利众生。

发心上讲了很多道理后,行为上怎样去利他呢?就像一个人学习开车,理论上学完之后,应该如何去驾驶呢?应该把自己当作众生,为众生服务。我们对自心教诚道:"你以前是我的大密探,我需要什么,你整天都在观察——今天出去能不能得到一点东西?今天会不会获得赞叹?等一会儿回去,会不会吃得好一点?每天都在想我能不能得什么。而现在发了菩提心之后,位置要换过来,应该成为众生的密探、奸细、特务,时时刻刻观察众生缺少什么、需要什么,

## 一定要进入众生的心里。"

前段时间,智悲学校的几个老师开会,一个老师发言说:"我们当老师的人,天天用棍棒打学生是不合理的,一定要进入学生的心里,这才算是个好老师。"我们发菩提心后也是同样,光会说漂亮话是没用的,一定要看众生需要什么,我们能不能满足。众生情绪低落、马上要堕落下去时,应该安慰他:"你不要哭,不要伤心!"众生缺少财富、没吃没穿时,看看你自己有没有,如果有,就不要有吝啬心,应该拿出来布施给他。佛陀也说:"从我取财,布施众生。"把自身的东西取出来,布施给乞丐或讨饭的众生,这就是密探应该发现的事情。

别人拥有美好、快乐、幸福,应该是我们的愿望, 自己有没有这些无所谓。有些人修了大乘菩提心之 后,自己得到赞叹、获得快乐,一点感觉都没有,而 其他众生获得安乐,他心里就数数欢喜,这是真正的 修行人。故而我们应当成为众生的密探,见到众生需 要什么,就把自己所拥有的拿出来帮助他。

值得一提的是,作为大乘修行人,财布施、无畏布施固然重要,但更关键的,是在外面的城市里作法布施。如果自己有一些佛法的境界、佛法的传承,那应该布施给众生。我经常在想,现在通过这样的推广,到了一定时候,有能力的出家人应该出来给出家僧众或在家居士宣说佛法。各个城市里也有一批水平相当高的在家佛教徒,他们也应该当在家法师。以前在中国传统中,剃光头的人才叫法师,其实居士也可以叫法师,因为传法的上师都叫法师。《楞严经》里面,

观音菩萨为度众生显现三十二相,有比丘来求法,他显现为比丘相;有比丘尼来求法,显现为比丘尼相;有在家守五戒的居士来求法,则显现为优婆塞、优婆夷等在家身份进行说法。这在佛经里是有教证的。当然,我们一部论典还没有学完,就派一些法师出去讲经,可能有一定的困难。但这个传统应该要改革,其他改革对我们来讲没什么必要,但佛经里讲得很清楚的问题,以后应该继承下去。

在一些大城市当中,学佛的在家人相当多,出家的数量非常少,若要出家人到每个城市里去集中在家人学习,这是根本不现实的。因此,大家以后看到一个居士在讲经,不要认为他发疯了,居士讲经应该是可以的。但现在有些城市里面,居士给居士讲经觉得不好,而居士站在出家人的讲台上讲经,大家都规规矩矩地听着,这种传统不一定对。出家人面前应该由出家人来说法,在家人面前,出家人或在家人说法都可以。

很多地方确实缺乏佛教的基本知识,佛法需要慢慢深入人心。现在皈依佛教的人很多,但真正获得实义的人很少。第一世敦珠法王的传记里面,他好像三十几岁时,有一次在光明境界中,有个小鸟雀给他唱道歌,其中就说道:"闻思的人很多,实修的人很少;获人身者虽多,具实义者罕见。"这种说法非常正确,现在获得人身的人比较多,但真正具有实在意义的,确实很罕见。

因此,我们获得这样的人身之后,要么当一个修行人,始终观自己的心,要么一心一意地利益众生。

修行人最重要的就是这两件事情,除此之外的世间琐事,都是增长痛苦的因。无垢光尊者在《如意宝藏论》中引用了一首《出离轮回之道歌》,其中有句话是:"外观世间行,无义痛苦因,深思皆无利,当观修自心。"世间上各种各样的行为,不管你搞生意也好,得地位也好,如果用智慧来观察,都没有什么意义,完全是增长痛苦之因。

我看到很多人的在家生活,确实生不起爱慕之心,反而有种极大的厌离心。整天周而复始地不断操作,最后回归自然时又有什么意义?不如一心一意观心的本性,若能做到这一点,就是上等修行人。我们学院有相当一部分人,多年以来在观心方面非常下功夫,我相信应该有一定的收获。

还有一种人,就是一心一意地利益众生。自己闭关实修的话,可能因缘不成熟,机会也没有,心有时候无法堪能,但哪怕你每天给别人讲一句佛法,或者利用自己的特长技术来帮助众生,这个人身也没有空耗。否则,一辈子漫无目的、糊里糊涂地过日子,那跟旁生没有什么差别。你们不是幼儿园的小孩了,那跟旁生没有什么差别。你们不是幼儿园的小孩了,应该把握自己的未来,既然学了佛,就应该做最有意义的事情。人生几十年如白驹过隙,若没有在阿赖耶上面染上善法的习气、种下善法的种子,即使你讲得再好、唱得再好,离开人间时,除了相续中的善根不会耗尽外,其他什么也带不走。

在修学大乘佛法时,为了保护自己珍贵的利他 心、遣除修行中的违缘,一定要祈祷传承上师、本尊, 尤其是莲花生大士。前段时间我看了一些伏藏大师的 莲花生大士仪轨,确实觉得在末法时代,不管你学显宗还是学密宗,都要全心全意地祈祷莲花生大士。莲花生大士是诸佛的化现,若能经常祈祷,有生之年修学佛法的违缘会全部遣除的。

因此千万不要诽谤密宗,一两个人诽谤的话,对密宗不会有任何损害,但你的今生来世都毁坏无余了。以前有些净土宗和其他宗派的法师,对密宗很有看法,也诽谤了很多,后来他的一生中出现很多意外、发生各种违缘,之后他自己也有所醒悟。我们获得一个人身,即使对佛教没有作贡献,也最好不要做坏事,依靠恶知识、恶友的引导而堕入邪道。

总而言之,在难得的人生中,我们有机会学习佛法,尤其是甘露般的大乘佛法,对今生来世有非常大的利益。这一点是佛陀的无欺教言来印证的,并不是我在这里胡说八道,说"你们学的话,百分之百我来保证",不是这样的。但我有一定的依据,依据就是佛语,佛语是任何宗教和学者都无法推翻的。我们即生中能遇到这么好的佛法,确实是自己的福分,应该值得珍惜!

## 第一百四十六者课

#### 思考题

- 1. 有些人认为:"皈依、出家虽然非常难得,但做不到的话, 过失也很大,那我不如不皈依、不出家。"这种想法合理吗? 请说明理由。
- 2. 为什么听一声佛号、看一眼佛像也需要很大的福报?这种善,善根如此微小,为什么说它的功德不可思议?
- 3. 什么才是修行的成就相? 现在世间人有哪些误区? 你打算如何帮助那些误入歧途者?
- 4. 当今世界上战争不断,根源究竟在哪里?怎么样才能真正实现世界和平?
- 5. 古代人和现代人读书的志向有什么不同?两相对比,当今教育体系有何弊病?你将如何引导自己或与自己有关的小孩?
- 6. 倘若别人犯了一些大错,你会怎么样对待他?这跟你以前 的做法有什么不同?从中你有哪些收获?
- 7. 发露忏悔有哪两种方式? 应当如何正确地发露忏悔?
- 8.《道德经》云:"上善若水,水善利万物而不争,处众人之 所恶。"这句话对你有何启示?

丑二 (断除珍爱自己) 分三; 一、以意乐自我嫉妒, 二、以行为代他苦, 三、以心行置低位。

寅一、**以意乐自我嫉妒**(从内心中对自己继续修嫉 妒心);

## 我乐他不乐,我高他卑下, 利己不顾人,何不反自妒?

这跟前面的内容基本上相同。作为一个修行人,看到引生烦恼的对境时,应该尽量对治烦恼。对治的方法有多种多样,寂天菩萨在这部论典中的窍诀非常尖锐锋利,可以把我们的烦恼一一穿破,摧毁无余。自古以来无数的高僧大德和大成就者,都是通过这样的窍诀调伏相续,最后获得了圆满果位。所以大家对此应该有信心,明白现在所学的教言正确无谬,具有相当殊胜的加持力和对治力。它的力量极为强大,我们的烦恼一遇到它,就像绒草遇到火一样,马上会烧尽无余,没有一个对治不了的,只不过有时候自己信心不够、有时候自己毅力不够而已。

别真正有菩提心的人以外, 根本没有想到过。

当然,有些人审察自己的时候,可能也有变化。 这种变化是很重要的,没有这种变化的话,修行是不可能进步的。有个人告诉我,《入行论讲记》上他能做到的就画红线,做不到的画黑线,学第一册时黑线比较多,红线比较少,现在到了第六册,很多事情都能做到了。他用这种方法来勉励自己,如今还是有一定进步。这是一个很好的观察方法。

利他心不仅大乘行人具有,世间上也有人做得非常好。晋代有个人叫朱冲,他从小就待人宽厚,特别有智慧,但由于家境贫寒,没钱上学读书,只好在家种地放牛。隔壁有个人心地很坏,平时好占便宜,三番五次地把牛放到他家的地里吃庄稼。朱冲看到后,不但不发脾气,反而在收工时带一些草回来,连同那吃庄稼的牛,一起送回主人家,并说:"你们家里牛多草少,我可以给你们提供方便。"那家人一听,又羞愧又感激,从此再也不让牛去糟蹋庄稼了。朱冲的待人厚道,赢得了乡邻的一片赞扬。

这个世界上,好人还是比较多,但发现好人的人比较少,很多公务员、医生默默无闻地为人们服务,真是非常了不起的菩萨行为。而一些有名声、有地位的人,表面上说得很动听,经常在众人面前装模作样,但实际上内心肮脏腐败,这种现象在当今比比皆是。简单来说,自他交换就是要体谅别人。富勒5说过:"不会体谅别人的人,是得不到别人理解的。"因此、大

117

<sup>5</sup> 富勒:美国人,20世纪非常著名的哲学家,也是很了不起的发明家。

家一定要站在别人的立场上思考问题,这样的话,很 多行为和利他心不得不增上。

即生中生起利他的菩提心,比遇到如意宝还难得。佛陀在《甘露经》中讲了四种难得,第一个是人身难得,(这里的人身,是指学习佛法的人身。观音上师讲经时说,藏地一个喇嘛讲法时提到人身难得,有个汉族人马上站起来反驳:"人身一点都不难得,我们汉地的人特别多!"其实汉地的这种人身,不一定是具有十八种暇满的人身宝。)第二个是遇佛法难得,第三个是信仰佛法难得,最后是菩提心难得。佛经中的这四种难得,千百万劫难以遭遇,一旦得到了,自己万万不能放弃。

有些人可能认为:"这些虽然很难得,但做不到的话,皈依也好、出家也好,可能过失也很大,那我不如不皈依、不受戒。"这种说法比较幼稚。佛陀在《说菩萨行》的经文中曾记载:有八位比丘听到大乘空性法门,因生起邪见,当下口吐鲜血,堕入地狱。本来他们千百万劫不能解脱,但由于听过空性法门的缘故,很快时间内就转生到了兜率天,下生人间成为转轮王而获得成就。

有些人说:"我出了家以后,中间毁坏戒律,真不如不出家好。"这种说法是不对的。如果没有皈依出家,在漫长轮回中就没有解脱的机会,即使因为你业力深重,守戒无法善始善终,或者学大乘佛法没有善始善终,但学和不学比较起来,只要入了这个教法,功德就不可同日而语。

我一而再、再而三地讲了,利他心和缘佛陀的功德不可思议。利他心方面,前面已经讲过很多,而缘

佛陀的功德,《入定不定手印经》中说:"漫长的时日中供养缘觉,不如看到佛像、听到佛号的功德大。"要知道,"本师释迦牟尼佛"、"南无阿弥陀佛"的声音,没有福报是听不到的,今天看到一个释迦牟尼佛的像,不信佛教的人可能觉得不如自己朋友的照片珍贵。但实际上并不是这样。你缘了这个以后,眼识阿赖耶上就种下了善根,虽然比较微小,但这个功德就像大海里滴一滴水,大海没有干涸之前,水也不会消失。同样,缘佛的功德乃至菩提果之间不会用尽,即使小如初一的月亮,但也胜过所有星星的光。

所以大家平时一定要想着佛陀,有一种感恩戴德之心,感恩佛陀赐予我慧命,给了我利他的机会,时时想到一切功德和悉地的来源就是佛陀或者上师。龙猛菩萨也始终忆念佛陀的恩德,他在《中论》的最后说:"瞿昙大圣主,怜愍说正法,悉断一切见,我今稽首礼。"释迦族大能仁王释迦牟尼佛,以悲愍对众生宣说了正法,断除世间的一切恶见、邪见,对每个人的恩德无与伦比。我们哪怕有一刹那的善心、对身个人的恩德无与伦比。我们哪怕有一刹那的善心、帮助快乐,也全是佛菩萨和上师们的加持,不管走路也好、做事也罢,都应该有这样的信念,这才是一个真正的佛教徒。纵然遇到违缘、痛苦、病魔,也要想到这是佛陀赐的加持,让业力深重的我遣除无始以来的障碍,即生中消尽一切罪障,将来必定获得成就。

倘若有了一点利他心,平时经常约束自己、转变自己,这就是修行的成就相。修行的成就相并不是头上一下子长两只角、脸上马上冒一个包,而是以前不能面对的东西,学习佛法以后能面对了,以前遇到家

人、感情等时特别执著,现在通过学习之后,真的有一点点改变,对世间的执著比较淡,这样确实有了一些境界。所谓的境界,不一定是眼睛看见特别亮的东西,假如看见特别亮的东西就是境界,那你盯着灯泡就可以了。

刚才来了一个新西兰的居士,她说通过一年的学习,才知道自己以前对佛法并不认识,现在对万事万物的看法跟以前完全不同了,不仅可以面对和应付很多事情,还经常帮助身边的人。这就是佛法的威力!现在的世间上,人们通过各种方法想获得安乐,许许多多的科学家、领导也是绞尽脑汁希望人们幸福安康,但没有利他心的话,结局只能是南辕北辙。其实我们不快乐的因素是什么?就是贪心、嗔恨心、嫉妒心等烦恼。这些烦恼魔王的力量极为强烈,纵然有吃有穿、丰衣足食,什么条件都样样具足,可是没有调伏烦恼的人,始终都过得不平安,冲突也会不断发生。

现在国际上经常开一些世界和平会议,有时候在 日内瓦,有时候在联合国的所在地——美国纽约,各 国元首齐聚一堂,千方百计想化解冲突、实现和平, 但战争仍然在此起彼伏。其实国家与国家之间、人与 人之间的矛盾来源就是自私自利,什么时候摧毁了每 个人的自私自利,什么时候就天下太平了。

一个人的家庭幸福、工作安心,乃至全世界的快乐,都离不开佛教的教育。这并不是我们佛教徒在这里大肆宣扬,不管你是世界上的哪个民族、哪个群体,只要有缘分闻思修佛法,都会获得这种快乐。所以追求快乐的人若不希求佛法,真的是太可惜了!

我们从佛法中获得利益的同时,也应该让身边的人一起分享。我有一个熟悉的人,她依靠自己的发心,最近在大概一个月中,想办法让周围的人皈依,光是电话里皈依的,就有二十多个。她今天到家里去抓一个人,明天到单位里跟领导说说话,最后很多人在她的规劝下都成了三宝弟子。因此,要利益众生的话,不一定要有高深的智慧、无尽的财富,关键看你勇不勇敢、能不能发心。如果能发心,每个人都有不可思议的能力。

要知道,逐渐了解佛法之后,内心的快乐是无法言喻的。以前自己的价值观和人生观是什么样,学习佛法以后有天壤之别。所以在学习的过程中,大家应该认认真真去思考,有些方式尽量要改变。

# 寅二、以行为代他苦;

吾当离安乐, 甘代他人苦。

作为修学大乘佛法的人,光是口头上讲得天花乱 坠肯定不行,行为上应该怎么去做呢?上师如意宝讲 这个颂词时说,假如有能力,就应真实代受别人的痛 苦;没有能力的话,心里观想代受无量众生的痛苦, 功德和利益也不可言说。如果经常想:"我什么时候 才能代受众生的痛苦啊?虽然我现在的自私自利特 别强,还不能真实代受,但请诸佛菩萨加持,我一定 要去慢慢串习。"有了这样的发心,即便是在凡夫位, 心力强大的人也能代受众生之苦。

"不考虑自己"这一点,是大乘菩萨不可缺少的, 《华严经》云:"不为自己求安乐,但愿众生得离苦。" 乍听起来,个别人可能有点害怕,在杭州时有人就问我,通过呼吸观想自他交换,担心别人的痛苦染上自己,自己生病,实在是不敢修。确实,大乘佛教一般人无法接受,所以为了引导不同根基的众生,佛法又分为人天乘、小乘、大乘,一步一步地往上修。心力比较大的人,利他心非常强,这是希求佛果不可缺少的,如果少了这一点,任何行为都是成就的障碍。

《弟子问答录》<sup>6</sup>中有句话我特别喜欢——"余事皆下品,唯有利众高。"唯有利益众生是最高的,其他以自私自利摄持的行为,磕头也好、供养也好、布施也好,甚至念经、念佛、办道场、开法会、放生,都是下品的善根。

这句话的来源有一个故事:阿底峡尊者的前世叫普贤上师,仲敦巴尊者的前世叫慈氏。慈氏的父母刚开始没有孩子,就天天求天尊加持,想要有个儿子。后来天尊为其诚心所动,告之想要儿子宝贝的话,必须求佛法,这样一来,他们家就会有佛法,也有孩子。(现在有些家庭有孩子、没有佛法,有些是有佛法、没有孩子,很苦恼的。)他们遵照天尊的嘱咐上供下施之后,生了一个非常可爱的孩子。这个孩子生下来时,舌头上会发光,光接触到谁的身体,此人马上产生慈悲心。于是父母故意把孩子带到十字路口,让他的舌头发光接触每个路人,使大家都生慈悲心。后来慈氏遇到了普贤上师,上师对他传授佛法后,他说了刚才这个偈颂。到最后,他把父母亲友都度出家了。

<sup>6 《</sup>弟子问答录》: 噶当派的教言, 噶当派有《上师问答录》和《弟子问答录》。

《弟子问答录》中讲了很多阿底峡尊者和仲敦巴的前世。法王如意宝经常讲这个故事,里面的内容相当感人,让人很生信心。我 1986 年去安居时,每天都是看这个,看着看着就开始流泪,以前大德们的行为非常有震撼力。

如果有了利他心,按照大乘的教义,其他行为并不是很重要。有强大利他心的人,不但不希求自己的快乐,还会代受别人的痛苦,在这个过程中也有当下成就的事例。无德禅师的徒弟中有一个沙弥,他晚上不小心踩死一只青蛙,无德禅师知道以后,非常严厉地教训道:"你这是犯了杀生大戒,为免业报轮回,你到后山去跳崖谢罪!"沙弥只好拜别师父,万分伤心地走近悬崖,往下一看,悬崖峭壁、深不见底,跳下去的话,必死无疑,不跳又违背师父的教言。他进退为难,忍不住大声哭了起来。

有个屠夫刚巧经过此山,见他哭得伤心,就上前问是什么原因。他把事情原委说明后,屠夫感慨道:"你不过无意踩死一只青蛙,罪业就这么重;我天天杀猪、满手血腥,肯定要堕入恶趣的。不如我跳好,你不要跳了!"当时他毫不迟疑,纵身从悬崖上跳了下去。由于他的发心力,一方面代受别人受苦,一方面生起了极为强烈的忏悔之心,罪业当下清净,出现一朵祥云托住他,屠夫当下成就了。

这也算是"放下屠刀,立地成佛"吧,一个人遇到殊胜的对境或因缘时,确实可以顿时解脱。有些道友出家、学佛的发心力特别强,以前在社会上造过很多恶业,后来遇到佛法之后,什么样的违缘都挡不住

自己,学佛之心非常虔诚。有了这样的心力,任何罪业都可以清净的。

总之,老母有情的一切苦厄,自己应该默默代受。 行为上真能代受的话,那么功德非常大;如果实在不能,遇到痛苦也要生起欢喜心:"我今天头痛了,遇 到不幸的事情了,这是诸佛菩萨的加持,众生的痛苦 我来接受,肯定有很多众生痛苦减少了。"这样观想 的话,功德也是不可小觑。

#### 寅三、叱心行置低位:

时观念起处,细察己过失。 他虽犯大过,欣然吾顶替, 自过纵微小,众前诚忏悔。

我们从思想上、行为上要随时随地去观察,自己的起心动念、言行举止到底是善心,还是恶念,或者是无记心?很多刚学习佛法的人,不一定听得懂"无记心"这些法语,所以学习佛法时一定要认真。我发现极个别的道友听了很多佛法,但平时没有注意佛法里的特殊语言,以致自己修行没有获得很大的利益。甚至外面有些道友在辅导的过程中,佛教的专用词用得不多,世间乱七八糟的语言却加在里面。

前段时间,我对菩提学会的个别辅导员提了一些意见,因为他们虽然在辅导,但辅导的过程中离题千里,根本不是《入行论》所讲的内容,而是随便上网找的一些似是而非的道理。他们没学过《俱舍论》,也没有学过因明中观,就把书本放在一边,给别人讲这个、讲那个,这是不合理的。我们学院对辅导员和

法师有严格要求,不能与诸佛菩萨的经论离得太远。 这一点我自己也很注意,若经常不用一些教证理证, 光靠自己的分别念,凭感觉给人讲很多,那没有什么 意义。

而且学习佛法的时候,威仪也比较重要。听法时要认认真真,不要三心二意。有些人的坐势也好、看势也好,很多方面都不如法。当然,在法师面前听法的,有严格要求,但现在科学发达以后,从光碟得受佛法的人,也应该以同样的态度来对待。有些女孩活一边吃瓜子,一边吃花生,这样听是不合理的。据说一边吃瓜子,一边听法一边给朋友发信息,产生强烈的贪心,或者一边听法一边杂嘴皮,这样更是不合理。在听法的场合中,还是应该如理如法,如果你口渴的原本听法的场合中,还是应该如理如法,如果你口渴了,因吧,)除此之外,闻法的威仪还是有严格要求,大家辅导也好、听课也好,必须要如法。否则,佛教的一些基本或特殊用语,经常擦肩而过,你听了多少法也不会有很大利益。

我们要时刻观察自己,看自己做了什么、想了什么,倘若发现不如法,马上要惩罚自己。就像奔公甲那样,天天盯着自己,一不对了就责罚自己,这样的修行者非常了不起。然而,有些人却恰恰相反,稍微懂得一点佛法,整天都说别人的过失。以前有老法师说:"佛法慧眼不能当作看别人过失的窗口,应该是对照自己的明镜。"并不是懂一点戒律、懂一点大乘义理,就这个人不对、那个人不对,整天说很多过失。藏族有句谚语是:"自己脸上有牦牛也看不出来,别

人脸上有小虱子也能发现。"很多人自己有再大的过 失也发现不了,而别人没有过失也可以凭空捏造、扩 大,这样是不合理的。

尤其从小就要培养这种习惯——观察自己的过失,不说别人过失,所作所为都利益众生,这非常有必要。古人读书的志向是:"为天地立心,为生民立命,为往圣继绝学,为万世开太平。"学知识是为了通达大自然的真性,为百姓和社会谋福利,继承前辈大德的优良传统,为千秋万代创造和平,并不是要自己升官发财,也不是为了自己快乐,拥有幸福的家庭。如果从小就能有这样的心,那确实很伟大。

前不久我熟悉的一个人跟我讲,他现在很想帮助众生,用自己的财力也做了很多事情。他从小家里比较穷,所以自己有两个志向,用黑笔写在墙壁上。一是长大以后要发大财,为众生做事情,二是娶一个好看的老婆。现在他都如愿以偿了,第一个确实很有钱,为社会作了很大的贡献。但第二个意愿,他说当时不应该发,因为现在不止有一个妻子,而是有两个妻子,每天他都特别苦恼。她们虽然条件不错,不要说这辈子,下一辈子的吃穿都没问题,但她们一直不满足,整天给他提很高的要求。所以他想把资金全部转到佛法方面来,不理她们了。这个人是个非常了不起的修行人。我们如果从小也发愿利益众生,除此之外没什么可想的,那你的发愿成熟以后,一定会帮助众生的。

我们的人身相当难得,从现在开始一定要默默发愿:从今以后尽量利益众生,不看别人过失。其实如果渲染加工,谁都能找出过失来。外道对本师释迦牟

尼佛尚且能挑出毛病,我们一般人找不出过失是不可能的。所以不要观察别人的过失,就算别人有一些大的错误,比如杀人、偷盗、邪淫,也不要去责怪他,而应该自己欣然代受。

佛陀在因地时,有一世转生为善得商主,他从大海取宝回来的路上,看到刽子手准备杀一个人,便决定将此人救下来。但刽子手说自己无权释放,必须要去求国王。善得请刽子手在他未回来前,千万不要杀死那人,并飞快赶到国王面前求情。国王跟他提了两个条件,第一、必须将他这次从大海里获得的珍宝不个条件,第二、他自己要代那人伏法受死,这样才有可能将其释放,善得听后,心甘情愿地将珍宝一个不剩全部献给国王,然后准备到刑场去受死。刽子手正欲砍断他的头颅,双手却突然僵硬起来。国王闻讯后决定亲自执行死刑,当他手执利刃砍向善得,双手瞬间掉落于地,并在惨烈痛苦中死去。这位残忍的国王,就是提婆达多的前世。

我以前在读书时,好一点的孩子,看到别人受老师惩罚或者父母责打,就挺身而出:"你不要打他,我来替他,有本事打我吧!"有些不好的孩子,本来明明是自己犯的错误,却把过失推之于人。就像萨迦班智达所说,劣者对自己的过失,总是想方设法推诿给别人,就像乌鸦自己吃了不净物,却把脏嘴往干净的地方擦<sup>7</sup>。

因此,即使别人的过错很大,自己也要代受,而

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 《格言宝藏论》云:"劣者自己之过失,总是染著于他人,乌鸦自食不净嘴,使劲擦于干净处。"

自己有一点小小的过失,应该尽心尽力在众人面前发露忏悔。上师如意宝讲过,发露有两种方式:一种是忏悔低劣的行为,如杀生、邪淫等,觉得自己做错了,在别人面前发露忏悔;还有一种是,自己造恶业之后,不以为耻,反以为荣,在众人面前炫耀自己在战场上怎么样杀人,当时如何如何厉害。这样的发露没有功德,只有过失。

我们一生中想得起来的罪过,方便的话,应该在 大众面前忏悔;如果在他们面前说对佛法有害,各方 面不太方便,那在诸佛菩萨面前忏悔也可以。现在很 多人的发露,其实对佛法有害,毕竟人的分别念千奇 百怪,所以发露忏悔的方式,大家也应该值得注意。

若能把罪过说出来,在诸佛菩萨或上师面前进行 忏悔,罪业是可以清净的。阿底峡尊者在《菩萨宝鬘 论》中说:"日日夜夜三时中,恒时守护自根门,发 露自己之过失,不觅他人之过错。"如果日日夜夜、 白天晚上经常守护根门,发露自己的过失,不寻别人 的过失,这才是名副其实的修行人。但现在人不是这 样,稍微学了一点知识、有一点智慧,就说这个不行、 那个不行,眼里全部都是坏人,唯一留下自己是个好 人,这种现象是不合理的。

当然,我也只是口头上会说,实际行为上有时候觉得很惭愧。但依靠上师和诸佛菩萨的加持,自己的言行举止跟从没学过佛法的人比起来,不敢说有什么境界,但哪些该说、哪些不该说还是能分得清楚。

总而言之,所作所为只要能利他,就应该尽量放弃自己。西班牙著名画家毕加索,对冒充自己作品的

假画毫不在乎,并且也从不追究。他说:"作假画的 人不是穷画家,就是本地的老朋友,我为什么要小题 大做呢?"这种发心非常大,要是一般的世间人,肯 定要追究版权不可。

包括我也经历过这样的事情。有个人在《大圆满前行引导文》上把我的名字和序言全部删掉,一个字都不改,然后加上自己的名字,并由西藏民族出版社出版。很多人跟我说了各种建议,我也没有去追究他,我想自己的名字有也可以、没有也可以,只要《大圆满前行》对众生有利就好。后来有一个机会,我碰到了这个"译者",刚开始他比较紧张,我就装作不知道,于是他也以为我不知道,到目前为止我们的关系还很不错。我倒不是说我有什么境界,但有些小小的问题,没必要一直为了自己的利益而扩大,遇到任何一件事情,只要能忍让、能包容,还是应该尽量去做。

汉地也有个故事说,有个教授和一个学生一起散步。他们在小道上看到一双鞋,估计是在附近干活的人的。学生对教授说:"我们把他的鞋藏起来,躲到树丛后面,看他找不到鞋子的感受怎么样?"教授比较有教养,他说:"我们不能把自己的快乐建立在那人的痛苦之上。你可以通过他给自己带来更多快乐——你在每只鞋里放上一枚硬币,然后躲起来观察他的反应。"学生照做了,随后他们躲进了旁边的树丛。

那个人干完了活儿,回到这里,一边穿衣服,一边把脚伸进鞋里。突然感到鞋里有个硬东西,弯下腰去摸,竟然发现一枚硬币。他的脸上充满着惊讶和欣喜。他继续去穿另一只鞋,又发现了另一枚硬币。他

激动地仰望着蓝天,大声表达自己的感激之情,他的话语中谈及了生病和无助的妻子、没有东西吃的孩子……学生被深深地感动了,他的眼中充满了泪花。这时教授说:"你是不是觉得这比恶作剧更有趣呢?"年轻人说:"我感觉到了以前从不曾懂得的一句话——给予比接受更快乐!"

所以平时即使开玩笑、做一些小事,只要损害众生,尽量不要去做。有些道友开玩笑时语言很尖锐,很刺伤他人的心,自己说完了之后,别人的脸色马上变了。除了有度化众生的特殊方便以外,尽量不要这样扰乱别人的心,伤害其他众生。而且,自己的心态或行为有过错的话,也要经常在诸佛菩萨面前忏悔,念一些加持非常大的咒语,使自己的相续得以清净。大家学了佛以后,不要像在石头上洒水一样,里面永远是干的,没有任何改变。假如利他心有一点提升,学佛的精进也有改善,这样闻思修行对自己有帮助,对他人也会有利益。

总之,所有的过错要归咎于自己,所有的利益奉献于他人,这就是八万四千法门的总集。有个法师曾说:"用惭愧心看待自己,以感恩心对待他人。"这句话说得很好。对任何一个人,随时都要有感恩之心,你的修行、境界、财富再了不起,也应该有种自我监督和自我批评的态度。不要像现在世间上的有些人,一点点学问都没有,但相续中的傲慢已经超过了须弥山,这对修行绝对是有障碍的。世间人不懂这一点,时时刻刻被傲慢心、嫉妒心、贪嗔心包围,我们既然遇到了大乘佛法,平时就应该多串习善心,这样自己

#### 的心肯定会转变的!

显扬他令誉,以此匿己名, 役自如下仆,勤谋众人利。

我们要大力宣扬他人的功德、名誉、威德、力量, 尽量埋没自己的名声,自己的功德隐含不露,当个默 默无闻的修行人。并像奴仆一样役使自己,无条件地 为众生做事。

如《道德经》云:"万物作焉而不辞,生而不有, 为而不恃,功成而弗居。"就好像天地,尽管承载一 切、养育一切,却毫无怨言,从来也不居功,炫耀自 已有多么伟大。又云:"上善若水,水善利万物而不 争,处众人之所恶。"善的最高境界,如同水一样。 水滋润万物,动植物都离不开它,人要是不喝水,几 天就会死。但水从来不争功、不计较,默默地奉献一 切,始终流在最低处,甚至洗涤最肮脏的马桶等,水 也没有任何怨言。

发了菩提心的人也应如此,自己默默无闻地奉献一切,当大官、得大名,让别人去享受。现在世间上得名声、得奖励的,全部是领导,而工作的却是下面员工。包括弘扬《入行论》,发心人员白天晚上都在忙,但得名声是我一个人,说是:"您讲的《入行论》还可以,弘扬得很不错。"其实我一个人哪有这样的能力?这完全是大家的努力,很多菩萨通过自己的发心,让无数人得到这种利益。因此,我们也应该这样想,不管在什么场合中,自己的功德尽量不要宣扬,而去宣扬他人的功德。

尤其是宣扬诸佛菩萨和利益众生,这个功德更不可思议。有时候我看到一些歌星,用美妙动听的声音赞叹三宝的功德、利益众生的功德、菩提心的功德,那个时候我就非常随喜。但有时候又非常讨厌,觉得他们很可怜,经常赞叹贪心的功德、嗔恨心的功德,唱什么《甜蜜蜜》,这样损害了多少众生?所以,该赞叹和不该赞叹的界限应该分清楚!

# 第一百四十七节课

#### 思考题

- 1. 有些人喜欢在众人前炫耀自己,说自己能看到什么、听到什么,你如何看待这种现象?为什么?
- 2. 什么才是真正具有菩提心? 这与你以前的理解有何不同? 你自己能做到多少?
- 3. 大乘修行人的行为归摄为哪两条? 你平时是如何以行为来 约束自己的心的? 现在跟以前相比有哪些改变?
- 4. 按照格鲁派的修行教言,菩提心要培养出来的话,需要哪三个条件? 你打算怎么样让自己一一具足?

下面继续学习断除珍爱自己的道理。

此身过本多,德寡奚足夸?故当隐己德,莫令他人知。

我们不应该在别人面前赞叹自己,为什么呢?因为自己的身体、心理、行为、性格有很多过失,即使有一点功德也不足挂齿,没有什么可夸耀的。作为真正的修行人,应该尽量隐藏自己的功德,纵然有一分功德,也要想办法不让人知道,这就是智者的行为。

但现在的社会不是这样,许许多多的人本来没有什么功德,却喜欢夸夸其谈,说自己如何如何了不起。前段时间我们这里有一个新领导,叫慈诚罗珠和我去跟他见面。我们一到他的办公室,他就开始自我介绍"我在小学如何如何,中学是什么团干部",然后是

高中、大学,一直到现在,将所有的功德讲给我们听。 当然,我们也没必要当面制止,但就像麦彭仁波切所 说:"自己于己作赞叹,纵是帝释亦不佳。"

世间人若不宣扬自己,可能怕别人不知道,但真正的大乘行人,一定要反反复复观察自己,看内心每天被信心、慈悲心、出离心占据着,还是充满贪心、嗔心、痴心等烦恼?过失大还是功德大?身体的所作所为,从早到晚行住坐卧如法还是不如法?是按照《毗奈耶经》或大乘教言所讲的那样去做,还是经常自我放逸,随心所欲地造恶业?如果经常观察自己,就会发现自己的的确确不是好人。我本人也有这种感觉,别人说我了不起、功德大,我真的特别惭愧,自己到底怎么样不用问任何人,自己是最清楚的。如果说我没有功德、修行不好,那他已经说出了真相,我特别能接受。

一个人就算偶尔有点出离心、神通神变,也不值得在人前宣扬。以前噶当派的衮巴瓦尊者有神通,一次他与大家行路时,到了中午没有饭吃。正当饥饿难耐之际,衮巴瓦以神通得知马上有人会来送饭,并告诉了大家。当时仲敦巴尊者极为不悦,声色俱厉地训斥他不要骄傲自满。噶当派和禅宗的大德们,都喜欢隐蔽自己的功德,即使有点微不足道的功德,也不会拿出来炫耀。

我们平时也应当如此,没必要到处跟别人说:"我对轮回生起出离心了,我的境界如何如何。"千万不要这么讲!你这种境界也许是暂时的、偶尔的、不可靠的,没有什么可信赖的。在《莲苑歌舞》里,金蜂

的妻子死了以后,他到莲喜尊者面前准备出家,当时尊者跟他说:"偶尔厌离天王所幻化,君岂不知此心不久长?"有些人依靠某种挫折变故,对轮回产生了出离心,但今后的日子还很漫长,还会有许许多多快乐,那个时候这种出离心就荡然无存了。因此,暂时有一些境界的话,自己不值得宣扬。

我们在上师身边或金刚道友面前,很容易生起出离心,但是离开他们之后,诚如藏地有些大德所说,修行的境界就会像水里的石头。是什么意思呢?水里的石头泡在水里,看起来很潮湿,一旦拿出来放在阳光下,一下子就变干了。同样,有些人在上师道友面前或者正在听法时,对佛法的信心很不错,自己觉得境界很高,永远也不会退转,可是稍微离开一下,马上就不行了。

菩提学会有些道友的行为,我也打听了一下,他们在每个礼拜天学习,礼拜一的时候境界不错,因为刚刚听完一堂课,对佛法的信心还可以。如果礼拜六给他们打电话,前一堂课基本上已经淡忘了,后一堂课还没有接上,那时候的境界跟礼拜一完全不同。假如没有长期地闻思、长期给自己充电,很多境界恐怕跟不上,因此凡夫人一定要有精进力,自己的功德根本不值得夸耀。

听说有个寺院的方丈,他整天都说:"昨晚我又见到观音菩萨了,菩萨对我说……"人的相续很难以了知,他有没有见到,我也不好说。但即使真正见到了,有修证的人也不会随便说。现在很多人不懂佛法,经常在人前炫耀自己如何了不起,其实这样不是很

好。佛陀在《毗奈耶经》中讲得很清楚:"不宣自德,不隐己过。"在没有达到一定的境界之前,最好不要宣讲自己的功德。

噶当派的祖师们一向以隐藏功德为本,故有"隐 藏功德者,邪魔不能害"之说。倘若特意去宣扬自己 的功德,很容易遭到别人歧视和一些违缘。华智仁波 切讲过:"自己功德深隐匿,他人功德张幡旗,鲁莽 傲慢决不作。"意思是说,将自己的功德尽力隐藏起 来,他人的功德就像挂经旗一样去宣扬,傲慢等不如 法行为在众人面前千万不能出现。有些上师还说,如 同小偷偷来的东西不会当众显露一样,自己的学问和 功德也不要随便挂在嘴上。萨迦班智达在格言中亦 云:"愚者学问挂嘴上,智者学问藏心底,麦秸漂于 水面上,宝石沉没于水底。"愚者稍有一点学问,哪 怕会讲一个故事,也到处问人家要不要听,就像麦秸 总是漂在水面上,不可能沉下去;智者的学问不会挂 在嘴上, 而是全部隐藏在心底, 就像蓝宝石、如意宝 等珍宝, 一放进大海, 马上会沉入水底。因此, 智者 和愚者的行为有天壤之别。

大家应该知道,大恩上师如意宝的内在境界、面见本尊、示现未来授记等功德无量无边,可是在我们面前,除了显现极少数的梦境或者为了特意调化个别弟子以外,从来不宣扬神通神变。甚至传承弟子中有些愿意讲神通的,上师经常在大众面前呵斥。他老人家具足许许多多不可思议的境界,但一辈子没有认定过任何活佛,也没有在众人面前显露自己的功德。

因此,我希望有些传承弟子,不管是辅导时也好,

在众人面前也好,不要说"我今天看见了什么、听见了什么",大多数人都是胡说八道,根本没有这种境界,却偏偏喜欢讲这些。个别人可能也有一些细微的境界,但这些境界千万不能在别人面前讲。智悲光等者曾说:"作为凡夫人,自己的境界不能过多讲给别人听,否则,从此之后这些境界就不会现前了。"米拉日巴尊者也说:"雪山雄狮、森林野兽、大海鲸鱼,若能隐藏不露,才会减少危害。同样,作为修行人,所修之法、修得的境界千万不能泄露,不然会招致违缘。若能善于隐藏,必能修成顺缘,最后圆满成就。"所以,大家在保护自己的修行境界方面,应该学习智者的行为。

很多居士经常开展一些学习活动,在这个过程中,极少数人整天炫耀自己"我昨天看见什么,听到什么",这些我觉得不是很重要。如果看见很重要,那《释量论》中说,你不用依止上师了,依止尸陀林里的秃鹫就可以,因为它好几百由旬以外的尸体也能看得见。而且现在科学这么发达,依靠望远镜、显微镜等仪器,肉眼见不到的东西都能见到,听不到能。真正的功德就是可称。从诸佛菩萨的人来看,他们成就的因缘就是菩提心,菩提心也是就的人生,有这样一颗心最珍贵。从诸佛菩萨的一个也没有。因此,大家在价值观上不要搞错。尤其佛教不兴盛的地方,人的行为总是奇奇怪怪的,所注重的境界也是颠颠倒倒的,这方面务必要引起重视!

#### 丑三、摄义,

往昔为自利, 所行尽害他, 今为他谋利, 愿害悉归我。

我们从无始以来,为了自己的利益,为了自己的衣食、生命、财产、生活、感情等,一言一行害过无量众生。不说前世的前世,我们即生中没有遇到大乘佛教之前,当小孩子的时候,为了玩具得罪过其他孩童;长大之后,为了自己的生活也害过很多人和非人。为什么害他们呢?就是担心自己的事情不成功,希望自己一切圆满。而现在,我们在上师、诸佛菩萨面前发了菩提心要利益众生,那么所有的危害、痛苦、折磨,都应该由自己心甘情愿承受。

大家没有皈依之前,可能伤害过很多众生。不说别的,仅仅是吃一顿饭,为了满足自己的口腹之欲,从小到大故意或无意杀过多少生命?藏地有些小孩甚至在放牦牛时,故意杀虫的现象也非常严重。我们平时讥笑别人、得罪别人、伤害别人,更是无可计数。因此从现在起,大家应该发誓重新做人,否则学得再多也起不到什么作用。

发了这样的心之后,自己能不能做到呢?这一点 是可以的。因为我们拥有殊胜上师的出世间教言,依 靠这些教言,成千上万个修行者已经获得成就,我们 只要做的话,也完全是可以的。甚至一些世间人,遇 到修养好的人时,也会改变自己的一生。三国时有个 人叫周处,他在义兴(今江淅一带)非常出名。当然他 出的不是美名,而是恶名。因为他个子比较高,从小 就死了父亲,没有读书的机会,人很野蛮,动辄就用 拳头打人,老百姓都害怕他。义兴的河中有条蛟龙, 山上有只白额虎,再加上周处,这三者一起危害百姓, 当地称之为"三大祸害"。(我们以前读书时,也有一些特 别野蛮的同学,大家都很害怕他。)

后来有人想了个办法,劝说周处去杀死猛虎和蛟龙,希望三个祸害通过内战互相残杀。于是周处立即杀了猛虎,又下河去斩蛟龙。周处同蛟龙一起搏斗,三天三夜都没有出来,当地百姓都认为他死了,高兴地对此表示庆贺。结果周处杀死蛟龙后,从水中出来了,听说乡人为自己已死而庆贺,方知大家把他当作祸害,因此有了悔改之意。后来他寻访有修养的名人陆云,听从他的教导,洗心革面、改过自新,最终成了非常了不起的忠臣,为老百姓做了很多有利的事情。

同样,我们以前的所作所为,都是为了自己的名声、自己的快乐,一切都是为自己奋斗,从现在起,我们扮演的角色不同了,一定要为众生造福,把方向改变过来。若能如此,真正的快乐才可以出现。世间上的很多人,心里很希望自己快乐,但发心与行为。 龙猛菩萨在《大智度论》中说:"世间人动,爱执福果报,而不好福因,求有不求灭。"世间人很愚痴,他们的起心动念只耽著世间福报,而将寂灭涅槃的无漏大乐弃之。 "味寻求财产、感情,而将寂灭涅槃的无漏大乐弃之际,终生奋斗也没享受过真正的快乐。《法句经》中有这么一句:"无乐小乐,小辩小慧,观求大者,不顾,终生奋斗也没享受过真正的快乐。《法句经》中有这么一句:"无乐小乐,小辩小慧,观求大者,的天东、小亲众生追求自利,即使得到芦苇上的水滴般的小利乐,实际上也毫无真实安乐可言,只是一

些小聪明而已,而修持佛法利益一切众生,才能获得 究竟大安乐。

然而,这个道理很多人都不知道。大城市里的人密密麻麻,每天都在为了自己而忙碌,包括有些念佛的人,心心念念就是"我的成就"、"我的解脱",自私自利的心像毒药一样可怕。其实只有放弃对自己的执著,才是成就的唯一妙道。尽管放弃自我有一定的困难,但我们大乘修行人与众不同的是,自利和他利之间的利弊能认识清楚——如果对利益众生无动于衷、置之不理,只是想着自己的话,任何美好的愿望都不一定能实现。

这些话我在前文中说了很多,但有时候从不同的角度剖析,可以利益不同根基、意乐的众生。有些窍诀虽然文字很少,但对某些人来说,却可以让他顿然醒悟,从此改变自己的一生。所以话不在于多,而在于能不能相应自己的心。禅宗有种说法是:"迷时千卷少,悟时一字多。"明白之后,哪怕一个字也嫌多,用个表示方法就可以了;如果不明白,我在这里啰啰嗦地讲半天,也不一定起到作用。其实真正有信心的人,我一个字都不用说,只表示一下让他利益众生,他就会一味地忘我利他,除此之外再没有别的事情了。可是,如此利根的讲者和听者,现在是很少的。

大家晚上睡觉时也应该想:"今天以前,我整天都是利益自己,害过无量的众生,那么从现在开始,我应该去做利益众生的事情。"当然,每个人的根基、能力、智慧有别,不一定要做得好大好大,佛陀因地时有时候一辈子就救护一个众生,但也是相续中的一

分积累。所以获得人身以后,其他什么都不重要,利益众生的菩提心一定要生起来。不然,临死的时候空手而归,确实非常可惜!

# 莫令汝此身,猛现顽强相,令如初嫁媳,羞畏极谨慎。

作为一个大乘修行人,身口意各方面要调柔、寂静、如法。甚至小乘中的比丘、比丘尼、优婆夷、优婆塞,佛陀也要求不管走路说话都要有文雅的威仪,不能让这个身体过于顽固不化、傲慢粗暴,觉得天下唯我独尊,现出一副趾高气扬的神态。有些发了菩提心的人,心里有没有傲慢不知道,但走路、说话很多方面看起来傲气十足,这是不合理的。一定要在众人面前调柔寂静,规矩矩地为众生做事情。我们发心要当众生的奴仆,自己没什么了不起的。有些人什么学问和功德都没有,但言行举止经常流露出傲慢的愚痴相,这是不应该的。

自己的功德纵然超越许许多多人,行为上也应该 极其调柔。打个比方说,刚进门的新媳妇为了讨得婆 家喜欢,做任何事情都战战兢兢、忐忑不安,行为上 非常羞涩、畏惧。(当然,我这辈子没有当过媳妇,讲出 来可能像盲人摸象,很多老菩萨会觉得:"应该让我来讲, 这一堂课我来当堪布。"但毕竟我是讲者,还是硬着头皮讲 吧。)如果她一味地自私自利,所作所为全是为了自 己,或者没有做任何事情,婆家就会非常不满,经常 呵斥她。所以佛经中说:"应知菩萨者,譬若新妇。" 菩萨应该像刚过门的媳妇一样,行为小心翼翼。 有些经典中还说:"发了菩提心的人,应当像新比丘。"新比丘是什么样子呢?一个刚受完戒的人,一切威仪非常具足,走路的姿势也非常特殊,有时候把长长的具铺在地上——"上师啊,弟子已受三坛大戒,从今开始过午不食!"许多行为真的很如法,而且经常提醒旁边的道友:"我们出家人应该怎么怎么做。"但再过几十年以后,一天掉一个、一天掉一个,很多功德都没有了,过失就积累出来了。

我真的非常非常佩服上师如意宝,一辈子始终戒律清净。刚受戒的人谨慎小心是正常现象,并不值得炫耀。前段时间有个刚出家的人,见我们在商量的时候开玩笑,觉得这很不合理:"堪布为什么开玩笑啊?所有的时间应该用于修行方面,不能这样散乱,起心动念都应转入妙道。"是,刚开始很多人都会这样。我最初的时候也是如此,但过了十年、二十年以后,会不会这样也很难说。一句玩笑也不能说,什么行为都非常如法,除了真正的修行人以外很难做到。但尽管如此,我们还是应该尽量像新比丘或新媳妇一样。

在古代封建社会,新媳妇的行为特别注意。唐代的《新嫁娘词》中就描写了这种状况,中云:"三日入厨下,洗手作羹汤,未谙姑食性,先遣小姑尝。"新媳妇刚过门以后,先让她休息两天,到了第三天,依照习俗要下厨房给公婆做菜。做菜时她特别注意,一定要把手洗干净。但婆婆喜爱什么口味,对她来说尚属未知数,如果公婆吃起来大皱眉头,第一次印象就搞砸了,那以后的日子很不好过。因此她想出了很妙的一招——让小姑(丈夫的姐妹)先尝尝羹汤,假如

她觉得可以, 那就没有问题了。

现在的新媳妇会不会这样呢?不一定噢。嫁过去以后,管他三七二十一,你爱吃不吃。假如婆婆是南方的,东北的媳妇就做东北菜,不管她喜不喜欢吃。但古代是完全不同的,我们藏地也有这种习惯,一个女人嫁出门以后,如果被婆家撵回去了,以后就没有脸见人了,大家都会轻视她:"啊,某某家的女儿被休掉了,已经成了废品了!"因此古代的媳妇在行为上相当小心。当然,我的意思不是说,发菩提心的人都要头上戴婚纱,变成新媳妇,而是说利益众生的言行要像新媳妇一样谨慎。

很多人都认为自己有菩提心,有一颗利益众生的心,其实并不是这样的。有菩提心不是你道理上理解了,而是真正从体会中产生了。产生什么呢?你所作所为就是让众生获得成就,白天走路吃饭、晚上睡觉,一切的行为都要想着众生,就像新媳妇过门之后,会经常考虑怎么样让所有的人都满意一样。若能如此,那说明你真的有了菩提心。所以自己有没有菩提心,应该可以观察得出来,用不着去问别人。

我以前也举过一些例子,就像一个人特别爱财, 白天晚上都在想着自己的生意,甚至做梦也会梦到赚 一大笔钱。如果我们想着众生也能这样,这就是体会 上的菩提心。我认识一个搞生意的人,他对事业非常 执著,本来很喜欢睡懒觉,但为了自己的事业,晚上 再晚也可以熬夜,早上再早也可以不擦眼睛就出门。 若把这种行为转移到利他上面来,凡是众生的事情, 就不顾一切去做,那这个人肯定具有菩提心。 在座的有些道友,名相上的菩提心都具足,但体会上的菩提心有没有呢?自己应该最了解自己。假如随时随地一直想着众生的事情,除此之外没什么更重要的事情了,即使别人说你没有菩提心,实际上你也是具足的。反之,倘若你只是道理上会讲"《现观庄严论》和《入行论》中说菩提心具足两个条件——缘众生和缘佛果",但心里没有众生的话,那也没有必要整天沾沾自喜。

假如具足了菩提心,对身边所接触的众生一定会 负责任的。就像这里所说,自己会在别人面前小心翼 翼,生怕得罪了他,一旦别人有点不高兴,自己就会 很伤心,想尽一切办法让他快乐,这就是真正的菩提 心。可是我们具不具足呢? 大家应该心知肚明!

子二 (以行为主军心) 分三;一、以对治主军; 二、视为所断违品;三、精通对治方便。

丑一(N对治主宰)分二,一、略说,二、广说。 寅一、略说,

坚持利他行,切莫伤众生,妄动应制止,逾矩当治罚。

我们应该用一些行为来约束自己的心,分别念非常猛烈时,还是需要一些办法加以对治。我平时心里不太舒服、很难以调柔的话,就关起门来大声念经、念咒语,让心慢慢集中在声音上,以这个行为把心控制住。有时候通过心来约束行为,有时候行为也能对心起到作用。我们意乐上、行为上一定要坚持利益众生,千万不能伤害众生,这是所有行为中最重要的。

有些讲义中说,此偈所言的,是饶益有情戒、严禁恶行戒、摄持善法戒的总结。总之还是围绕那两条:从正面来讲,要尽心尽力地帮助众生、利益众生;从反面来讲,从现在开始,乃至生生世世,连一个众生的毛孔都不损害,不得罪众生,不做众生不高兴的事情,更不用说危害他们最珍贵的生命了。概言之就是"诸恶莫作,众善奉行",按照大乘经论的观点,不做自私自利的事情,尽量不害任何众生,反而要饶益一切有情。

这样的行为如果慢慢去培养,到了一定时候,为一个众生也愿意牺牲自己的一切。晋朝有一位僧群法师,多年一直住在山里修行,他附近有块大磐石,石上有清泉流出,茅棚与磐石中间隔一条深沟,上有独木桥,可以走过去打水。后来有一只野鸭,折断了翅膀飞不起来,停在独木桥的中间。大师要去打水时,见它占了独木桥,动也动不了,想用锡杖拨开,又怕它掉下深沟丧生,于是回来不去打水,最后因缺水而示现圆寂。

莲池大师在《缁门崇行录》中赞叹道:"为保全动物的生命而不顾自己,再没有比这更慈悲、更伟大的了。或许有人会说:'为了保全野鸭的生命,忍受挨打的痛苦还可以,牺牲生命不是太过分了吗?'其实圣者将自己的臭皮囊视如浮泡幻化,只要对众生有利,宁愿将生命如鼻涕口水般丢弃不顾。佛在因地时以身饲虎、割肉喂鹰,也是这种精神所致。那些耽著四大假合之身的凡夫,永远也是不会明白的!"

所以, 菩提心成熟以后, 很可能为了救护一个众

生而牺牲自己,更何况是很多的众生了。对我们而言,现在主要是这种利他心能不能培养出来?如果能,就像一些藏传佛教大德所说,那时候你的言行举止没有一个是不如法的。

这个法的的确确非常殊胜,关键是人能不能跟上它。宗喀巴大师说:"如果人不是大乘,仅仅法是大乘也不够。"我们所学的这些法,是大圆满、大中观以及大乘佛法,可是人的境界没有跟上的话,法再好也没有用。就如同买了一台日本进口的高级电脑,使用者如果特别愚笨,所有的功能全部用不上,那电脑对他来说就像一块石板一样没有用。因此,法殊胜也要与众生的根基相应,大家首先一定要生起利他之心。古大德也说:"发心不重要,生心才重要。"发菩提心谁都可以发,但真正能生起来的却屈指可数。

有时候看来,这次推广《入行论》还是很成功的,相当一部分人跟以前完全不同了。以前一味地为自己奋斗,口头上说的是禅宗法语,但做事情就像腐败分子一样,目标完全是对向自己,自我发展、自我前进、自我证悟……而现在修学《入行论》等大乘教言之后,虽然凡夫人难免还有自私自利,这不是靠理论就能断除的,但因为诸大德的加持,再加上自己的真正努力,有些人确实能做到不忘利益众生。佛陀的功德中,不忘利益众生是最大的功德,《经庄严论》云:"利益众生事,随时不过时,所作恒无谬,不忘我顶礼。"《释量论》宣讲佛的功德时也说,佛陀的功德归摄于两点,一是以悲心利益众生,一是以智慧通达万法。我们每个人也应该向这个方向前进,虽然现在是凡夫,但只

要依循佛陀和大德们的足迹,总有一天定会达到目标的。

我们平时的起心动念务必以正知正念来观察,如果不想利益众生,反而想要把他杀了、把他害了、把他卖了、把他吃了,那绝对不是修行人。一旦生起了烦恼恶念,一定要强迫去制止,这样的念头在世间中也是值得呵斥的,更何况是在诸佛菩萨面前承诺过永远利益众生的人了。有些道友在贪心的驱使下,或者嗔恨心的催动下,发菩提心的时候眼泪汪汪,但过一段时间以后,遇到一点小小的事情就"有本事就过来吧",一边跑一边比划动作。(其实你们有些人打架好像不是很有胆子,有胆子的人不是这样的。)心中有菩提心的话,不管怎么样,都不会害众生的。

格鲁派的修行教言中说,菩提心若要培养出来,有三个条件:第一、要遣除违缘,忏悔自己无始以来的罪障;第二、要创造顺缘,尽量地积累资粮;第三、一心一意地祈祷诸佛菩萨和根本上师,愿相续中的菩提心日日增上,不要减灭。这三个条件具足的话,菩提心一定会越来越增上,我们应该尽力去这样做。

凡夫人的发心经常是一种假象,今天天气好,上师刚讲了菩提心的功德,道友们也关于大乘佛法进行了研讨,这个时候自己好像根本没有自利心,发菩提心利益众生没有任何问题。但是过一段时间,天气不好了,今天累了,关系不太好的人出现了,肚子也饿了,这个时候就很容易发脾气,想打架的动作各种各样,这种情况不太好。打架的人到底有没有菩提心,很多大德以前也辩论过。你发心利益天下众生,但道

友对你做一点不如法的事情,你就忍不了,跟佛陀因地时的公案比起来,难道不感到惭愧吗?因此,我们应该认识到自己不是个好人,修行没什么值得夸耀的,在上师面前要好好地祈祷,老老实实当个默默无闻的修行人,这样功德才会慢慢散发出光芒。

# 第一百四十八希课

#### 思考题

- 1. 有些人专门用固定的时间修持善法,没有时间就不修了, 这样做有哪些弊端?怎么做才是正确的?并以公案、教证 进行说明。
- 2. 强力摧毁自利心的手段,在世俗和胜义中分别是什么?你觉得哪一种更适合你?
- 3. 请以世间比喻来说明,发了菩提心以后不能轻易反悔。你 还有更好的比喻吗?
- 4. 假如对自己的妄心手下留情,则将导致什么样的后果?应该用什么方法把它断除?

下面继续讲"以行为主宰心"。这分为三个方面, 第一个"以对治主宰"分略说和广说,略说已经讲完 了,现在是广说。

### 寅二、广说:

纵已如是诲,汝犹不行善, 众过终归汝,唯当受治罚。

以上作者通过谆谆教诲,从各个角度介绍了自他相换,劝诫我们要舍弃自己,接受别人的痛苦;我依靠一些藏汉的讲义,也叙述了许多这方面的道理。讲了这么多,但若行为上依然如故,不行持善法,还继续造恶业,尤其是对利益众生置若罔闻,一点长进都

没有,那所讲的这些道理都白费了。

《入行论》的讲记现在有七本书了,这一品讲完 以后,马上就有八本了,如果你们没有得到利益,那 全部是废纸一堆。很多道友从开始到现在一直在学, 但你的相续跟以前是不是一样的? 以前对自己极其 爱著, 现在有没有丝毫改变? 如果没有, 那你手中的 法本再多,学的法再多,不摧毁我执也没有用。昨前 天有个道友跟我说:"您现在写的、翻译的、加起来 共有七十多本,好了不起啊!"(《妙法宝库》和《显密宝 库》应该没有那么多,也许是把菩提学会的课程都加上了。) 但我想了一下:"若是以利他心来摄持,这些文章可 能有一点利益,但如果不是的话,不要说七十多本, 就算七百多本对众生也没有意义。"从历史上看,有 些大德的教言,像《六祖坛经》,文字也不是很多, 但诸佛菩萨从菩提心流露出来的金刚语,即使只有短 短几句,千秋万代的后人也是受益不尽。而一般的世 间文学家, 纵然作品堆积如山, 对社会也没有什么利 益,反而有倒退的作用。这二者的差别,关键就在于 能不能引导众生消除我执。

大家花了那么多时间、精力、钱财,学了这么长的时间,现在也应该总结一下:如果还不能行持利他的善法,这个过失到底在于谁?身体是无情法,并不是过失的来源,最主要的祸害就是这颗狂妄的心。无始以来它没有正知正念,贪爱自己、伤害别人,就像没有调教过的孩童一样非常野蛮,倘若还一如既往这样下去,定将导致即生的痛苦、来世的痛苦,以及各种各样的烦恼痛苦。假如前面那些温和的教言对它无

济于事,起不到任何作用,那么只有采取粗暴严厉的方式进行对治了。(在有些讲义的科判中,这个偈颂以下是用粗暴的方式来调伏心,前面则是以温和的方式来对治。)

其实世间上也是如此,老师特别软弱的话,不一定能教得好学生。在藏地,菩提萨埵以温和的方式无法调化鬼神,只有请莲花生大士以威猛的形象进行降伏。俗话说:"严父出孝子,慈母多败儿。"如果父亲比较严格或者严厉,培养出来的孩子就会孝顺,而如果母亲太过溺爱,连老师都不让好好地教:"我的好宝贝,谁也不能打,你想什么就做什么!"这样的话,孩子绝对不会成材。宋朝的名将岳飞,有五个儿子。他虽然很疼爱他们,但深知"玉不琢,不成器"的道理,严格要求自己的孩子。后来他的大儿子岳云没有辜负父亲的期望,12岁时就非常出名,成为一个英勇善战的小将。

若没有用粗暴的方式,有些人是很难调教的。包括学院中的个别道友,整天跟他说一些温和的话:"求求你!谢你!不要犯戒律。"这样根本不起作用,只有现一个威猛相严厉批评他,他就开始听话了。有时候我在课堂上说某个人,心里虽然没有特别大的嗔恨心,但装作很生气的样子,还是能够起到不同的作用。同样,我们对心也应该有种特殊的方法来调伏。以前温和的教言反复听了很多,但它没有一点改进,仍是顽固地执著自我,不愿意利他,那么从此之后,应该改成以粗暴的方式强力制伏,使它无法逃避行持基法。

行持善法的时候, 当如无垢光尊者在《如意宝藏

论》中所说,应像饥渴者遇到饮食般,有一种渴求心。如今末法时代的很多人,表面上是出了家或者在家学佛,实际上并没有强烈的欲求心,这是修行最大的障碍。古代修行人对佛法的信心、追求心非常非常大,可是现在呢,形形色色的外境让我们眼花缭乱,让我们的心一直动荡不安,学佛大多数成了一种形象化。

在行持善法方面,很多人都喜欢固定时间——什么时候该念佛、什么时候该磕头,不需要重视的偏偏很注意。其实什么时候都可以,长的话,闭关两三年,像麦彭仁波切和一世敦珠仁波切的传记中说,他们每年都会月修或季修,有时候还会闭关一两年。如果没有这个条件,每天只要有时间,随时随地都可以修。所修的内容可以多种多样,有相的善法,如磕头、念经、转绕、作供养;无相的善法,像入于禅定或安住于中观的境界中,这些都是可以的。而环境方面,在寂静的地方可以,在散乱的地方也可以,家里、单位、车上……哪里都可以修,都可以念。

可是现在很多人非要专门固定自己的修行,觉得时间一定要空出来,什么干扰都要远离。但这样的话,能有多少时间修行也很难说。人的生命非常短暂,再加上欲界众生一天至少要睡 4—8 个小时,比如我现在 40 岁,如果还能活 10 年,5 年的时间用来睡觉,剩下的5 年当中还要散乱、说话,真正能抽出来的修行时间又有多少?所以,修行的时间和环境不要定下来。外面有些人经常说这个地方不可以修,那个地方不可以修,为自己的懒惰找许许多多借口,这样对自己没有什么好处。

我们所修的法可以是中观、禅宗的甚深道理,也可以是简单的念佛法门。古代修行人的精力、时间尽量用于善法方面,而末法时代的很多人,非要因缘圆满具足以后才修行,这是一种很愚痴的行为。记得《百喻经》中说,有个愚笨的人,有一次口渴得不得了,正好遇到一条清澈的河,但他却呆呆地望着河而不喝水。旁人奇怪地问他为什么,他回答说:"河水这么多,我怎么能喝得完呢?"这个故事说明外道和不学佛的人为什么不学佛呢?因为他们认为佛法高深莫测,自己不能守所有的戒律,所以不敢学佛。

其实这种想法大错特错。就像口渴的人即使只喝一口水,也能缓解自己的口干舌燥,一口水也有一口水的作用,如《水木格言》云:"诸法纵难知全,少知亦得大利,江河虽难全饮,少饮亦能解渴。"佛法虽然博大精深,但学一句话、一种道理,对你也是有利益的;佛教的戒律虽然多不胜数,但只要守持一分戒律,如皈依三宝或不杀生,也会有无量的功德;十方众生虽然无穷无尽,无法一一帮助,但哪怕对一个众生做一点饶益,即使做不到也很想帮助他,有了这一颗心,功德也是无边无际的。

无垢光尊者在《如意宝藏论》中说:"我们平时 应该想,自己是入了大乘佛法的修行人,与其他人是 完全不同的。"你们工作上班也好,跟别人说话吃饭 也好,始终要不忘这一点。比如今天餐桌上有十个人, 其他人都不学佛,你就应该想:"我跟他们是不相同 的,我的所作所为若能帮助他们,那可以随顺他们。 但若对他们没有利益,吃完饭后我就要回去,好好地 念我的经、修我的法。"自己对自己有一个约束,这样行住坐卧都可以行持善法。

所以行持善法没必要专门空出一个时间、空出一个地方。现在汉地的有些居士,一定要空出大大的佛堂,一个月跟任何人都不见,"你们全家人给我滚出去!"这种做法是不现实的。修行的时候,只要自己的心能约束,任何时间、任何地方都可以。从佛教历史上看,有些修行人在监狱里成就了,有些修行人在监狱里成就了,有些修行人在监狱里成就了,有些修行人在 人群中成就了,也不一定非要呆在山洞中。因此,我们应该随时观察自己的心,自己是发了菩提心的人,如果没有好好修行、不行持善法,一定要惩罚这颗心。惩罚的方法,前面讲过一些,下面也会讲一些,但最好是用以前噶当派的教言来惩罚,如此,修行肯定会成功的。

下面就讲惩罚这颗自私自利心的方法: 昔时受汝制,今日吾已觉, 无论至何处,悉摧汝骄慢。

我们过去遭受过无量痛苦,现在学习了大乘佛法、依止了上师、了知取舍之后才发现,一切的罪魁祸首就是没有调伏这颗狂妄的心。它产生贪嗔痴等各种烦恼,以此而造作恶业,在三界轮回中此起彼伏,受尽百般折磨,感受不同程度的痛苦。这些痛苦,不要说我们凡夫人,即便是圣者也难以描述。

我们这颗心可以分为一个狂妄心(自私自利的我执)和一个明智心,明智心对狂妄心教诫道:"依靠上师的指点,我今天终于明白了,无始以来我因为爱

执自己,不顾众生的快乐,所以在轮回中受尽煎熬。而如今,以不可思议的因缘遇到大乘殊胜教法后,我明白了一切痛苦和祸害的根源就是我执烦恼——萨迦耶见。从此以后,无论你这颗心去哪里,就算是天涯海角,我也不会让你随心所欲到处造恶业,让我无辜地遭受痛苦。既然我已发现了你,就不会再受你控制,让你继续干坏事了。"(以前我有个同学,他没有一只眼睛,他哥哥是五年级的。他哥哥毕业以后,有次我跟他在山林中的墙壁旁边打架,结果我打赢了,我说:"你以前有哥哥,所以我天天受欺负,从今天开始,我要打你!"后来确实在一年当中,我随时镇压他、欺负他。现在看见他的时候,我都有点伤心。)

我们对这颗心也应该有这种教诚,以前我们听从它的摆布,对众生做了很多不如法的事,尤其是没有学佛的时候,种种行为特别惭愧,现在无论它去哪里,通过无我空性法也好,利他菩提心也好,一定要摧毁这种自私自利、自以为是的骄慢之心,这样才能得到解脱。《入中论》云:"若见我我所皆空,诸瑜伽师得解脱。"这是从空性角度来讲的,同样,以利他心把自己的一切舍给众生,当下也可以获得解脱,或者趋入真正的解脱道。

现在学习佛法的人比较多,但如果没有这样的利他心,不管学禅宗还是净土宗,都没有多大的利益。净土宗的念佛法门虽然很殊胜,但若以竞争心、嫉妒心、傲慢心念"南无阿弥陀佛",怎么样念也无法摧毁我执。所以我们必须通过各种方式来摧毁我执,就像禅宗所说,一定要认识自己的心。以前临济禅师给

弟子讲法时,突然有个人问:"请告诉我,我是谁?"禅师并没有直接回答,而是从椅子上起来,径直走向他。大家认为禅师不高兴了,目光纷纷注视着那人。禅师走到他面前,抓着他的衣服说:"闭起眼睛往前走!"那个人特别害怕,只好依教奉行。禅师又叫他走回来,猛然喝道:"是谁在问'我是谁'?"通过这种直指,据说那人当下开悟了。

这种方法在我们自宗也有。有次上师如意宝在喇嘛经堂灌大圆满的顶,当时点了一些活佛的名字,让他们上去下来,并说"你给我过来,你到底是谁?"通过这种窍诀,让他们当场认识"我"的本性。无始以来每个众生都特别喜欢"我",我的帽子、我的鞋子,等会儿下课,很多人到处找我的鞋子、我的房子,觉得我好冷啊,每天说"我"可能要说188个,但这个我到底在哪儿呀?

当然,你没有详细观察的话,一般是很难以发现的。以前米拉日巴在大鹏山洞里修行,有一天他有点饿,想弄点东西吃,在洞中找了一下,什么吃的都没有,连木柴和水也一点不剩了。于是他出洞去拾柴。等他捡完柴回洞时,忽然刮起一阵狂风,吹得他破烂的衣衫四处飘掀。他用手拉住衣衫,手中的柴差点被风卷去;他用手紧紧抱住柴,狂风又把他褴褛的衣衫吹得四散飞扬。正在这种关键时刻,他突然意识到:"我在山洞中修行多年,但仍不能完全放下我执。一个人如果不能割舍我执,那他所谓的修行又有什么意义呢?"随即他自语道:"风啊,你要喜欢吹走我的衣服,你就吹走吧;你要喜爱我的木柴,你就卷走吧!"

说毕,他放下一切不再管,坐在地上入于大手印的禅定。

我们作为凡夫人,"我"的念头天天都在起,但从来也没有认识它,利益众生的机会时时都有,但从来也没有把握它。今天有个女众给我打电话:"堪布,我现在非常伤心啊,因为我利益众生的机会一点都没有。"我说:"不可能吧!就像龙猛菩萨在《菩提心释》中所说,内心不断发起利他的心,实际上也是在利益众生。而且你身边有那么多人,好多女众非常懒惰,实在不行的话,你可以天天帮她们提水。"所谓的利益众生,不一定非要在法座上、做很大的事情,把以前自私自利的心转变过来,从现在开始,言行举止想要利益众生,摧毁自己的傲慢,这样的话,修行境界也会纷至沓来。

骄慢在前面已经讲过了,现在还是讲要摧毁它。 骄慢是觉得自己了不起的贡高我慢,理解得更深一点,就是对自我的执著。这是一种前进的障碍,不仅 大德的相续中不会有,即便世间上的智者,为人也是 非常谦逊。古希腊的哲学家苏格拉底,每当人们赞叹 他的学识渊博、智慧超群时,他总是说:"我唯一知 道的就是我自己的无知。"(不像现在的有些人,稍有一点 点学问,得了一个博士帽,就把它天天顶着。无垢光尊者的 教言和《中观宝鬘论》的开头都说,信心是前行,智慧是正 行,没有信心是不行的,但对有傲慢心的人而言,信心的 不容易生起。)被人们称为"力学之父"的牛顿,是一 位有多方面成就的伟大科学家,他对人说:"我只像 一个在海边玩耍的小孩子,有时很高兴地捡到一颗美 丽的石子,但真理的大海还没有发现。"(他所谓的真理大海,不知道是不是般若空性,因为牛顿虽然信佛教,但在般若空性方面不一定有证悟。)扬名于世的音乐大师贝多芬,也谦虚地说自己"只学会了几个音符"。

因此很多人没有必要傲慢,如果傲慢心不摧毁,信心是不可能产生的。信心没有产生的话,连佛教的门都没有入。无垢光尊者在《如意宝藏论》中有个《信心品》,我很想讲一下,不懂这个的话,就像世间人一样用学术眼光看待佛教,恐怕是不合理的。所以大家要尽量摧毁自己的傲慢和自私自利,否则无我的境界很难以生得起来。

### 今当弃此念,尚享自权益。 汝已售他人,莫哀应尽力。

有些人会想: "怎么可能彻底摧毀我执呢? 应该留下一点吧, 一点自私自利都没有, 恐怕是做不到的。"这种想法虽然情有可原, 但其实我执是可以舍弃的。以前做任何一件事情时, 首先都是维护自己、赞叹自己、保护自己, 这些已经习以为常了, 然而这种念头是一切痛苦的根源, 一定要舍弃。如果学佛只是为了自己幸福、自己快乐, 学再多的大乘佛法也没有用。(当然, 小乘佛法中有自我解脱, 这个应该是可以的。)所以, 从此之后应该将自我维护的心全部断掉, 把想利益自己的门彻底关掉。我们应该在墙上画两个门, 一个是自利的门, 不远把它封起来。

大家是发了菩提心的人, 这个问题一定要明白。

常常这样想的话,到了一定的时候,有自我的念头时也会非常厌恶,认为这种想法很不对,光是为了自己而活在世上,还不如早一点离开好。反之,若能对哪怕一个众生有一点点利益,那么自己感受痛苦也值得,应该有这样的心。

此处作者说:"自私自利的心啊,我已反复教诫过你放弃自利,但你一直不肯听,所以我不得不采用强制手段,将你卖给别人,让你不得不老老实实地听别人使唤。我曾以诸佛菩萨为证人,宴请三界无量众生为宾客,在他们面前把你布施出去了,因此今后你一定要为别人服务。"

听到这里,有些人可能非常害怕:"我为什么要 发这个菩提心?现在可不可以反悔啊?"那是不行 的!嫁出去的女孩子,已经成了别人家的人了,两三 天后开始想妈妈,闹着要回家,这是不可以的,谁让 你刚开始愿意到他家去?同样,我们发菩提心时,"爱 上"了三界轮回的一切众生,现在想要反悔的话,没 有那么容易。世间人也说:"君子一言,驷马难追。" 不能随随便出尔反尔,今天想要利益众生,明天觉 得困难就放弃,这样转来转去是绝对不合理的。

我们学院有一个女众,她在学院的时候,天天请假:"堪布,我身体实在不行了,可不可以回去养几天?"我给她准了假,她回去之后,马上又打电话:"堪布,我心情非常不好,可不可以回来?"她回学院以后又是:"我身体非常不好,可不可以下去?"这不是一次两次了,每次她下去的唯一借口就是身体不好,回来的唯一理由就是心情不好。也许是吧,我

们这里气候比较恶劣,所以身体不好;到外面去了以后,环境比较嘈杂,所以心情不好。但这样反复无常是不行的。

我们在诸佛菩萨面前发了愿,可以说把自己已经 送给众生了,应该时时有这样的念头——我就是众生 的,这样一来,自己也会愿意付出的。《吃亏是福》 一书中说,湖南有个贫穷的家庭,两个女儿在读高中, 一个儿子在读中学。两姐妹高考时都考上了大学, 姐 姐一看家里的窘况, 就把自己的录取通知书偷偷藏起 来,说自己没有考上,而让妹妹去读。妹妹一直不知 道真相,有次她放假回来,偶尔的机会发现了姐姐的 录取通知书。令人震撼的是, 姐姐录取的学校比她的 还要好。这个时候一家人才发现,姐姐为了成全妹妹, 放弃了自己的理想和追求、宁愿一辈子当个农民。大 家被这种高尚行为深深感动了,报章媒体上纷纷赞叹 她。可是真正的利他心,是没有任何条件的,不仅仅 局限于自己的姐姐、妹妹,或者跟自己关系好的人, 凡是有生命的众生,我们都要全心全意地帮助。所以, 大乘菩提心的精神, 是世间任何善行都无法相比拟 的。

我们说释迦牟尼佛是最伟大的人,原因也在这里。一方面他通达了万法的真理,另一方面,即便是在因地时,他为了众生也可以舍弃自己最珍贵的东西。佛法不是口头上会说、耳边上听到就行了,你们不要像我这样只会夸夸其谈,下完课之后应该想一想,反反复复思维这些内容。得一个人身不容易,若不利用这个机会生起菩提心,成天忙于表面上的功

德, 是没有任何意义和价值的。

对我个人来讲,真的觉得利益众生是最珍贵的, 钱财也好、名声也好、地位也好,甚至这个生命,都 没有多大的意义。当然在利他的过程中,有时候遇到 一些违缘,也很容易退失发心。就像《大智度论》中 所说,有些圣者在布施眼睛时,也有退失信心的现象 存在。所以大家最需要注意的是,看自己的道心坚不 坚定。一旦没有上师和教言的对治法,再加上习气和 业力非常深重,就变成原来的状态,跟没有出家、没 有学佛时一样,一味地希求自私自利,这是最可怕的 事情了。

所以大家要时时精进,不要有选择性。天气好一点就好好念佛,天气冷一点就睡懒觉,尤其是星期天,睡得更是昏天昏地,这对修持精进波罗蜜多的人而言,并不是很合适的。(你们是不是星期天睡懒觉啊?怎么我一说,很多人的脸色都变了?我不是特意说谁的,也不知道你们星期天是怎么样睡的。)

## 丑二、视台所断违品:

若吾稍放逸,未施汝于众,则汝定将我,贩与诸狱卒。

有些心意可能比较固执,它想:"我又没有做什么不好的事,为什么把我卖给众生?"对此作者回答说:"假设我有稍许放逸,觉得自私自利在某种程度上也许对自他有利,而没有把你施予一切众生,那么你一定会执著自利而造恶业,最终将我出卖给地狱狱卒。"

我们依靠这颗狂妄的心, 多生累劫中不愿意发菩

提心,不想去利益众生,以致在轮回中一直受苦。如果以后仍然一如既往,肯定会造各种各样的恶业,之后堕入三恶趣,感受地狱、饿鬼、旁生的痛苦。无始以来它把我害得够惨了,所以对这种恶毒的心念,我们应抢先一步将它卖出去,不给它造罪的机会。假如还任由它继续狂妄下去,那何时才能解脱啊?

大家应该对"善有善报、恶有恶报"诚信不疑, 从现在开始,将这颗自私自利的心断掉。虽然完全断 掉有一定困难, 但还是先要打基础, 在短暂的人生中 尽量把诸佛菩萨的窍诀用上。尽管像以前大德那样当 下开悟,对末法时代刚强难化的人来讲不太容易,但 我们可以依靠种种方式循序渐进。尤其是修断法古萨 里,是断除我执的殊胜方法。我们若能完整地修持, 那是非常好,但若实在不行,也可以按照有些传承上 师的教言中所说,把自己的身体观想成甘露,一份供 养三宝; 一份供养护法神; 一份布施给三界众生, 化 为解除他们痛苦的任何有用之物,使病苦者获得妙 药,使盲者获得明目,使饥饿者获得食物,使寒冷者 获得衣服; 最后一份布施给前世今生你曾欠下债的众 生,还清所有的命债、宿债、财物等。这样观想的意 义非常非常大。有时候作火供仪式,也可以如是观想。 当然,火供并不是天天都要作,现在有些上师和道友 把什么闻思修行都放弃,整天就是熏烟烟,这个也不 太好!

如果不能断除自私自利,不说其他的,即便是因此造下的恶业,在漫长的轮回中也非常可怕。《烟酒 杀生过患》里面有一个公案:印度有位外道国王名叫 哲坚,由于他酷爱食用血肉,屠杀了数以万计的无辜众生,结果以此果报,他在十八层地狱中一一感受痛苦,最后又堕入金刚地狱中。阿难尊者目睹他的境况后,询问佛陀其中原由,佛陀说:"他生前杀害过无量众生,这是他的异熟果报。"阿难又亲自去找阎罗法王问:"此人可有解脱之法?"阎罗法王说:"唯一放生才有帮助。"阿难立即为那人放生,使他从金刚地狱中解脱了出来。

在座的道友,不说无始以来,从小到现在为了享用血肉可能也杀害过众生。(你们没有杀害过众生也没有吃过血肉,有把握不会像哲坚一样堕入地狱的,请举手!)大家好好地想一想,自己有意无意杀过多少众生?为了偿还这种因果,平时应该多多放生。我之所以经常提倡放生,原因也在这里,否则依靠这个臭皮囊造恶业,最终堕入三恶趣,真的非常可怕。

佛经中有个公案说:一个人死了之后,灵魂出来 鞭打自己的尸体。有神通的人一看,原因这个身体生 前造恶业,死后即将堕入恶趣,所以他的灵魂出来打 他。现在城市里的年轻人,为了打扮这个身体、保养 这个身体,杀害了多少众生,造下了多少恶业? 所以 作为大乘修行人,依靠上师、诸佛菩萨的加持,明白 这个道理之后,身口意要有一种转变。龙猛菩萨云: "谁能善观察,身语意诸业,知利自他已,恒行即智 者。"一个人应当善加观察,看自己身口意所造的是 善业、恶业还是无记业? 如果是善业,就要继续做下 去;如果是恶业或无记业,对今生来世都没有意义, 就应该尽量舍弃,改成行持善法。 当然,行持善法并不是今天讲了以后,放一次生、念一句"嗡玛呢贝美吽舍"、身体磕一个头就可以了。有些人行持善法的意乐很薄弱,造恶业的意乐非常猛烈,身体看起来很有力气,杀多少牦牛也没有问题,但让他造善业的话,磕一百个大头就喘得不行了。而历代的上师们,造善业的时候,半夜三点钟就起来磕头,造恶业的话,纵然死也不会造的。凡夫与圣者的行为有很大差别,所以龙猛菩萨说,恒时行持善法,始终观察三门不造恶业,这就是智者。

大家不要选择愚蠢之路,一定要以这些教言来观察自己。得一个人身不容易,假如白白空耗,真的非常可惜。克珠杰在晚年时,看见个别道友的举动后生起厌烦心,觉得自己的生命犹如秋天的白云,若不赶快用之于善法,以后不可能再得到了,于是终年都在山上闭关。当然,像他这样的高僧大德,根本不用担心,但我们这些凡夫俗子,即生中遇到这么好的善法,一定要接受并赶快修行。无垢光尊者曾说,春天的时候,千万不要错过播种的机会;秋天的时候,千万不要错过收割的机会,同样,我们得到人身的时候,千万不要错过利益众生、断除我执的机会。假如还是执迷茫!

# 第一百四十九节课

#### 思考题

- 1. 什么才是真正的依止上师? 这与你以前的理解有何不同? 你现在是怎么样依止上师的?
- 2. 为什么想要自己快乐的话,就不可以爱自己,反而要去爱别人?你对此有哪些感受?
- 3. 为什么说具有利他心的人,是整个世间的庄严?这种人承办各种事业时,与自私自利的人有何不同?原因何在?
- 4. 对身体保护得越周到,它就会越怎么样?作为大乘修行人, 如何让这个人身变得有意义?请谈谈你自己的经历。

下面继续讲这部论典。

如是汝屡屡,弃我令久苦, 今忆宿仇怨,摧汝自利心。

假如没有遇到大乘佛法,没有听闻善知识的开示,我们将在轮回中不断地漂泊受苦。这颗自私自利的心曾多次造下弥天大罪,果报成熟之后把我成千上万次抛入三恶趣中,感受旁生的役使痛苦、地狱的寒热痛苦、饿鬼的饥渴痛苦。一想起这些旧仇新怨,我就气愤难平,必须要跟它把账算清,依靠尖锐、强有力的大乘对治法,想尽办法摧毁这个自我之心。

如果自私自利非常强,造恶业是理所当然的。为 了维护自己的利益,身体可以杀生、邪淫,口里可以 骂人、说绮语和妄语……不说无始以来的各种恶业, 仅仅是说一句恶语,果报也是相当可怕。乔美仁波切有段时间在禅修时,眼前经常会浮现出一只白狗,后来通过禅观,他意识到这是自己的业报呈现:很久以前他当僧人时曾骂别人为狗,后来果报现前,致使他五百世都在做狗。最后一世他做了只白狗,时值释迦牟尼佛出世。当时有一群商人在吃饭,这只狗饥饿难耐便上去偷吃。商人们发现后逮住了它,并把它活活地埋在地里。阿难尊者目睹这一切后,以慈悲心超度了它,使它来世逐渐转生为大成就者乔美仁波切。

《百业经》中也有"一只母狗"的故事,当时法 王如意宝传讲时,要求我们全部发誓,以后不给别人 起恶狗、老猪等侮辱性外号,不然这种果报特别可怕。 故事情节是这样的:有位施主养了一只母狗,这只母 狗有个特点,外道来的时候它特别不高兴,而见到佛 教徒就摇着尾巴迎接。一天,舍利子通过神通观察到 度化施主的因缘成熟,于是前往他家化缘。他到那里 的时候,母狗远远相迎,显得非常恭敬。施主见之, 战情,母狗远远相迎,显得非常恭敬。施主见之, 我作为人更应恭敬承侍。"遂请尊者到家中应供,并 请求传法。传法之后,施主当即获证预流果。施主党 得母狗对自己恩德很大,同时请舍利子也为它传法。 后来母狗因病去世,尊者让施主把母狗的尸体置一静 处,说它的骨架以后会有大用处。

母狗死后转生为施主之女,具足各种相好。稍长,舍利子和施主让她听法,但她性情娇纵,不肯前去。 (就像现在的有些女孩子,特别傲慢,死亡在心里好像根本 没有。)舍利子就把母狗的骨架放在她面前,令她忆起 了前世。她特别害怕,傲慢心马上摧毁无余,遂于尊者前闻法,证得预流果位。后来又在释迦牟尼佛的教法下出家,证得阿罗汉果。

众比丘启问佛陀她的经历是何因所致,佛陀说: "在迦叶佛出世时,有位比丘尼精通三藏、具足梵行, (就像汉地有些大法师一样,)又有钱,又有才华,又有 势力。她专门办了一个道场,供养一些比丘尼,维持 她们的生活。有一次她遇到急事请她们帮忙,大家都 说:'我们正在念经,总不能舍离善法去帮你吧。'她 顿时生起大嗔心:'我平时对你们事事关照,可我遇 到急事谁都不肯帮忙,一点良心也没有,像母狗一 样。'她如此恶口骂人造了严重罪业,后于五百世中 转为母狗。由于母狗对舍利子生起欢喜心,再加上前 世在迦叶佛教法下出过家,以此善缘而获得阿罗汉果 位。"

我们每个人也有不同的经历,有好的,也有不好的,有时候做一些善事,有时候做不如法的事,尤其遇到圣者、佛法等殊胜对境时,造过各种各样的善业,就像《俱舍论》中所说,善业和恶业掺杂在一起的花业,形成了自己来世的命运。如果能够想得起来,我们前世在地狱里不停地受过痛苦,在饿鬼中也饱尝过无尽辛酸,这一切的来源就是贪执自己。这颗自私自利的心,为了自己的安乐造作恶业,从而感受了无边痛苦。麦彭仁波切说过:"一切愚昧之凡愚,贪恋片刻之安乐,从而造作罪恶业,结果感受无边苦。"这些甚深的教言,大家理应铭刻于心,若能长期不断地修持,滴水穿石,坏习气、坏毛病一定会慢慢断掉的。

有些人认为,上师不在身边、自己不住在学院就无法依止上师。其实真正的上师摄受,是遵循上师的教言,以其随时随地对照自己,不一定就是呆在上师身边。现在有些上师什么教言都不讲,弟子整天呆在他身边觉得很有安全感,认为这样就不会堕落。实际上,除了独觉或者个别大成就者以外,通过身体来度化众生是很少见的。我们应该依止的,是上师的教言,这些教言现在书本上有,音频视频上有,网络上面也有。假如每天记住一个上师的教言,里面的法义自然触动你,使你的行为不离正道,这才是真正的依止上师。

现在的世间人工作忙,家庭压力大,生活节奏也快,要到山里依止具有修证的上师,有相当大的困难。但无垢光尊者、麦彭仁波切为主的前辈大德们的教言,既有文字上的记载,也有声音上的宣流,依止上师的机会时时都有。只要有时间,坐车也可以听上师的教言,哪怕每天记住一句话,这个也是依止上师。否则就算你整天跟着上师,但上师一句法也不传,除了真正的大成就者能脱下鞋给你一敲,你就开悟了,一般来讲这不是很常见。因此,大家应始终不离上师的教言。现在这方面确实比较方便。

在学习《入行论》的过程中,你们应该多对照其他的讲义,然后与自己的分析结合起来,深入体会里面的内容。听说外面有些人为了不被菩提学会开除,表面上交作业、参加辅导,实际上并没有认认真真学习,这是比较遗憾的。佛法通过这种方式传播,机会非常非常难得,大家应该利用起来。我以前在上师面

前听法时,当时觉得没有什么,但现在回想过来,那时的时光太珍贵了。不说上师如意宝那样的大成就者,即便是其他的上师,我今天算了一下,很多都已经圆寂了,每个上师有不共的功德,我当时却没有感觉到他的教言那么殊胜。再过一段时间的话,许多上师也会离开这个世间,到时候上师的教言除了书本上的以外,DVD、VCD可能已经报废了8。我过去听上师和其他法师的课时全部录了音,五六年后现在一放,一点声音都没有了,所以有些声音也没什么可靠的。文字上稍微好一点,如果留在文字上,再过几百年后还可能存在。

昨前天学院里有个道友,他是普通的出家人,他 在十四年当中,每次听上师讲法就把中间的教言记录 下来,这次出了一本书。我们看了以后,确实想起法 王曾经说过这些,有种提醒和记忆的作用。当时这么 多人一起听法,并不感觉什么,现在却有一种不同的 感受。所以有了文字好一点,除此之外很多都会消失 的。因此,大家有这种机缘的时候,一定要认认真真 地听课。

丑三 (精通对治方便) 分二,一、略说;二、广说。

寅一、略说:

若汝欲自喜,不应自爱执, 若汝欲自护,则当常护他。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 一般而言, VCD 的寿命只有 10 年左右, DVD 的寿命是 10-50 年, 但也要视光盘质量和保存环境等条件而定。

如果你想珍惜自己、让自己幸福快乐,那就千万不要爱执自己。有些人可能觉得这很相违,其实并不矛盾。俗话说:"智者求乐因,愚者求乐果。"世间学者为了自己的事业,尚且能忍受痛苦而学习深造,更何况是出世间的大业了。一个人若想永远快乐、没有痛苦,唯一的办法就是不要喜欢自己,不要为自己,不要为自己,不但得不到快乐,反而会堕入可怕的深渊。无垢光尊者在道歌中说:"若不摧毁我执山,永无灭尽迷乱时。"若没有摧毁了我执大的自私自利,始终都会忐忑不安,只有摧毁了我执大山,痛苦、恐怖、灾难才会荡然无存。

可是很多人都做不到这一点。藕益大师说:"内不见有我,则我无能。"倘若一切的奋斗全是为了自己,没有见到"我"不存在,那么修行绝对不会成功。自私自利比较强的人,不要说大的事情,连坐车也专门挑舒服的地方,不舒服的地方让别人坐。这种人的人格,一定会导致他的事业不圆满。

放下自我的人活得快乐,这一点我有深深的体会。前段时间也讲过,去年我们开同学会,离别二十年后聚在一起,每个人都有各自的经历。我们两个出家人算是把工作、前程、家庭全部放下了,结果饱尝的痛苦是最少的。而其他人要么是工作不顺利,要么是婚姻不正常,有个同学说他所走的路坑坑坎坎、弯弯曲曲,还有个同学说他的生活是最差的,感受了如何如何的痛苦……好像人人都有许许多多的无奈。我当时就想:"我虽然没有很高的境界,但因为对世间的事情看破了,在这么长的时间中,比较而言还是很

快乐的。"所以出家人也好、在家人也好,如果对自我的维护和爱执能放下来,快乐自然而然会现前的。但关键是很多人都放不下,越追求的话,幸福离自己越遥远。

以前有这样的故事:一个富人背着金银财宝,到远处去寻找幸福,可是走过了千山万水,也未能找到幸福。他沮丧地坐在路旁,正好遇到一个农夫,富翁说:"我一直在寻找幸福,实在是找不到,怎么办?"农夫放下沉甸甸的柴,擦着汗说:"放下就是幸福呀!"富翁顿时醒悟,随即将金银财宝布施穷人,全部用来做善事。当天晚上他睡得很香,心里没有压力,终于尝到了幸福的味道。

所以,越是执著越痛苦,这一点不是佛教的教条, 而是每个人的亲身体验。现在年轻人的感情也是这样,他们认为对方是自己的人,一定要抓住,不能放 手,因此感受的痛苦无法用语言来描述。然而一旦真 正放下了,觉得这个人无所谓,这种臭皮囊随处都找 得到,快乐的阳光马上就会出现的。

许多人都想保护自己,不愿遭受畏惧痛苦,如果 真的这样想,最好的办法就是去爱护他人。像爱护眼 目般爱自己谁都会,但这是凡夫人错误的想法,假如 真想保护自己,就应该尽心尽力地利益他人。上师如 意宝也说过:"若欲长久利己者,暂时利他乃窍诀。"

有利他心的人,是整个世间的庄严,人、非人、 天龙八部、护法神都会保护他。以前我看过一个光碟, 有个法师说他依止过一位藏传佛教的上师,当时上师 告诉他:"你要一心利益众生,不用担心自己,你的 快乐诸佛菩萨会承包了!"这话虽然听起来怪怪的,但实际上的确如此。一个人生起菩提心的话,他脚下跟的微尘也会为天王所顶戴。为什么说一些上师的微尘也会为天王所顶戴。为什么说一些上师人的人,非人也觉得,也是有加持、头发有加持、舍利有加持?因为这得,非人也觉得,都会恭恭敬敬地顶戴,那个人,我们有记载。发大乘心的人无论住在哪里,外道和妖魔鬼怪也不敢害你,这在《地藏中轮上,外道和妖魔鬼怪也不敢害你,这在《地藏中轮》,当地的佛塔,非人会整天转绕他。有些大德到一个人表面上是很多。相反,如果一个人表面上是大路,成千上万的人对他恭敬顶礼,人是这样,看不见的非人更是很多。相反,如果一个人表面上是大路,是我写话,但自私自利心特别强的话,他的所作所为迟早会暴露无遗,人看不惯他,非人更是看不惯。

在这个世间上,只要是为了众生而无条件地奉献一切,所有的人都会帮助他。有些人不管办慈善也好、传法也好、利益众生也好,并不是为了自己的名利财富,自己若任何目的都没有,很多人一定会对他伸出支援之手的。

要知道,利他菩提心的威力和功德不可思议,这种心在谁的相续中生起来,不管他是什么身份,一定会当下获得成就。《妙法莲华经》中说,文殊菩萨常在龙宫传授大乘佛法,智积菩萨对此不太理解,认为法这么殊胜,龙族应该不是法器。但文殊菩萨告诉他,八岁龙女的根基很好,她已经生起了菩提心。舍利子听后有点怀疑,认为龙女是旁生,又是个女人,不可能成佛这么快。正在此时,龙女突然现前,拿着宝珠

供养佛陀,然后问:"我这样供佛快不快?"智积菩萨和舍利子都说:"非常快。"龙女说:"我成佛比这还快。"她当下变成男身,前往无垢刹土示现成佛,相好圆满。

可见,菩提心的威力不可思议。任何一个人,黑人也好、白人也好,藏族也好、汉族也好,老人也好、年轻人也好,谁要是生起这种心,虽不一定有八岁龙女那样的根基,但肯定能够很快成就。密宗大成就者的略史上,男众女众成就的相当多,他们都有殊胜的利他心,把对密法和上师的信心作为因缘,最后获得证悟的。因此大家应该充满自信,只要能摧毁自私自利心,愿意帮助众生、护持众生,就有了如来种性,最后离开人间时也不会有遗憾的!

寅二 (广说) 分二,一、断除贪身,二、善用此身之方法。

卯一 (断除贪身) 分二,一、贪执之过患,二、 贪执不合理。

展一 (贪执之过患) 分二:一、真实宣说:二、 旁述知足之功德。

巳一、真实宣说:

汝愈献殷勤,护此不净身,彼愈趋退堕,衰朽极脆弱。

我们不要贪执自己的身体,越是对三十六种不净 物组成的身体百般珍爱、殷切保护,它就越会脆弱无 力,乃至对小苦也不堪承受。

大家学了很多大乘论典后,应该清楚身体没什么可贪的,不管是皮肤、血肉、骨头,一一分析的时候,

找不到一丝精华。如果用各种饮食、衣饰来百般讨好它,它就越来越娇气,越来越脆弱。有一件衣服的时候,它还很听话,有一种满足感,可是条件越来越优越时,今天穿一样、明天穿一样,身体的要求越来越高,就越来越不听话了。古人只有一件衣服,吃很简单的饭,完全已经足够了,但现在大城市里的人,吃饭的时候花样很多,每个菜要色香味俱全,这要花多少钱、花多少功夫啊?所以,内心的痛苦就自然增上,这一点你们应该清楚。

龙猛菩萨说过:"不净自性身,脏满何不厌?" 这个身体肮脏不堪,为何不对它生厌烦心,反而越来 越爱执呢?现在有些人喜欢整容,本想越来越好看, 没想到却越来越丑陋。美国有个人做了好多次手术, 在我的记忆中,光是鼻子就动了六次手术,原来是典 型的黑人,最后变成了白人,但现在越来越难看了, 自己根本不敢出来。很多愚笨的人特别贪爱这个身 体,花钱买各种化妆品使劲地用,可是用了以后又过 敏,结果适得其反。

当然,身体虽然很脆弱,但若心比较坚强,身体再脆弱也可以用得上。有个人叫谢坤山,他 16 岁时被高压电击中,从此失去了双臂、左腿,后来又失去一只眼。面对巨大的不幸,他并没有垮掉,而是对生活充满了信心。他用嘴咬住笔学写字、学画画,如今他的画得到了广泛好评,而且他还用嘴一口一口"咬"出了一部十余万字的自传。

那天我去青海时,也遇到一个老师,他的双手没有十指,只剩个肉拳头。但这个人很坚强,每天用肉

拳头夹着粉笔,在黑板上写字教书。课余的时候,他还会写字、打电脑,教学能力非常不错,而且掌握了远程教育,27年来培养了许许多多的学生。

与之相比,现在有些修行人,甚至出家人,心志特别脆弱,稍有一点头痛、肚子痛,就不能闻思背诵了,今天睡懒觉,明天睡懒觉,这样是不行的。身体虽然是一切痛苦的来源,正如圣天论师所说:"人苦从身生,安乐由他起,身是众苦器,汝何重此身?"但是依靠它却可以让我们获得解脱,所以应该合理利用这个身体。现在上上下下的人不贪身体是没有的,当然,我也不是说你们以后不用穿衣服,把虚空当作衣服就可以了(指裸体)。但对这个身体不要过于贪执,如果过于贪执,依靠它造下很多恶业,最后在轮回中也不得解脱。

这样的道理,现在很多人都不明白。尤其是大城市里的人,一说不要贪执身体,就觉得这个人精神有问题,"不贪身体贪什么啊?该贪的就是身体!"这是一种愚昧无知的行为,大家必须要多思维身体的过患。

身弱欲爱增,大地一切物, 尚且不餍足,谁复惬彼欲? 逐欲未得足,生恼复失意。

身体如是脆弱下去,那它的贪欲就会不断增长。 世间上也是如此,稍有智慧的人虽没有完全根除烦恼,但对财物、地位、名声不是特别贪。而那些脆弱的可怜人,内心的欲望永无止境,就算拥有大地上的 一切事物,他还是不满足。佛陀在《父子相会经》中有个比喻说,不管有多少水流入大海,大海不会有满足的时候;不管有多少草木被火吞没,烈火不会有满足的时候,同样,愚人无论享受了多少妙欲,也不会有心满意足之时。这些人就像萨迦班智达所说:"若无知足求财者,恒令痛苦如降雨。"他们不会有真正的快乐,痛苦犹如雨水般不断降下。不说我们一般人,即便是统治整个四大部洲、与帝释天平起平坐的我乳轮王,也正是因为贪心不足,最后落到地上而悲惨地死去。(这个公案,在《释尊广传》中也有。)

现在的人越来越没有满足感了。80年代时,修行人住的是草坯房,90年代住的是木头房,现在对装潢结构的要求越来越高,再过一个时代,真不知道会变成什么样子。而在家人呢,以前有自行车就觉得好富有,过段时间有摩托车才可以,现在还要买轿车,有了国产的就想要进口的,有了进口车以后,还想要飞机。以前法王去美国时,家家户户几乎都有轿车,觉得有轿车无所谓,有飞机才让人羡慕。法王有次也坐了私人的飞机,当时他老人家说:"这些人的贪欲之心若不摧毁,真的是特别可怜!"他们有了飞机的话,可能还要火箭、飞碟,欲望是永无止境的。

民间有这样一个故事,用在这里不知合不合适? 天老爷最初给人、牛、狗、猪分配寿命。首先给人 25年,给牛40年,但牛说:"我要15年就可以了。" 其他25年被人要走了。给狗40年,它也只要15年, 25年又被人要了。最后猪也不愿活很长时间,只要 了15年,25年也给了人。这样一来,人总共要了100 岁。但在现实生活中,人的寿命虽然很长,可是属于自己的只有1岁到25岁,这段时候过得比较快乐。25岁到50岁之间,因为是牛的寿命,所以要承担工作、家庭等沉重的压力。50岁到75岁是狗的寿命,所以要经常看孩子、看门,过狗的生活。75岁到100岁是猪的寿命,那时候的人除了吃喝以外,什么事情都不做,在家里一直躺着。所以,人不该要那么长的寿命,因为根本没有什么快乐。

人确实非常贪婪,我们藏地有种说法:"有草的时候,牦牛会发疯;有钱财的时候,人会发疯。"我以前放牦牛时,遇到草特别多的地方,本以为牦牛应该很听话,但它们好像发疯了一样,吃一点、吃一点就跑了,特别难放。人也是这样,按理来讲,有钱的人应该舒舒服服地过日子,但他们这里搞一个投资,那里接一个项目,一辈子活得特别累,人的欲望比其他任何众生都可怕。

我们学了大乘佛法的人,到一定的时候,应当学会满足,不要贪得无厌,否则世上的一切财物让你一个人拥有,你也不会满足的。佛陀在《因缘品》中说:"天降粮食珠宝雨,多贪凡夫也难足。"现在人真的不知足,有了平房要楼房,有了楼房要别墅,有了别墅又有很多很多要求,特别痛苦。所以人要有一种满足感,生活随缘而转。

当然,光有满足感还不行,一定要把自己的人身变得有意义,每天尽心尽力修一点法。尤其是在座的道友,理论上会分析还不够,因为这些在死亡时用不上。人越来越老的话,这种感受就越来越强——一定

要边听佛法边发心、修行,把理论的东西随时用在实践上。不然,山外有山、天外有天,追逐欲妙永远也无法满足,最终让自己万分苦恼。

其实,世人所贪著的名、色、财,在圣者眼里一 文不值,是非常肮脏的东西,一点兴趣也没有。有些 人贪执的地位,有些人执著的财物,在圣者看来跟不 净粪没什么差别。《君规教言论》云:"愚夫所贪之诸 法,一切智者不贪执。"凡夫人整天像老猪一样贪执 美色、佳肴、轿车、地位,以及漂亮的衣服,但这些 就像小孩子执著玩具一样,在大人眼里根本不值得贪 著,贪了之后反而有痛苦。

这一点,道理上先要明白,明白之后逐渐修行, 珍贵的菩提心才不会丧失,才会不断增上。因为菩提 心无法增上的唯一因,就是贪执自己的身体,对身体 有关的东西看不淡、看不破,认为这些很重要,而一 旦修成了无我利他或知足少欲的教言,许多贪境就没 什么可执著的了。

我有时候非常佩服有些道友,他们看破了地位、 财产、家庭,把什么都放下来,一心一意在这里闻思 修行。在当今社会,这是非常难得的,有了这个机缘 之后,希望大家要经常祈祷,不要退失这种信心。心 的力量非常重要,如果退失了这种信心,以后不一定 能呆下去,很容易随便离开殊胜的对境。尽管有些人 没有这种缘分,一直在红尘里做各种琐事,但现在有 了闻法的机会,也是多生累劫难以得到的,所以千万 不要随意舍弃。

凡夫人一点贪执都没有,完全像圣者一样见到任

何对境都如如不动,这是很困难的事情。但一般来讲,学习很多佛法之后,所贪的对境是很少的。我有时候真的觉得很快乐,平时只有一杯茶,没有什么可贪的,感觉很不错。前段时间有个人跟我说:"我在商店里转了很长时间,也没给您买到任何东西,很惭愧!"我回答说:"我自己去也买不到什么,更何况是你了!"我们作为出家人,要求不是很高,但在家人可能就不同了,逛商店时买这个、买那个,什么都要想。但如果所求的慢慢减少了,内心会有不可思议的快乐。这并不是什么修证的境界,看了大乘教言以后,很多道理自然会明白的。

如今依靠上师如意宝的加持,我们学院有很多修行人日日夜夜在闻思修行。最近这种气氛也非常不错,虽然冬天的天气很冷,但男众、女众早上五六点钟就起来背诵,晚上很晚了还在一心专注经论。我有时候看到了,心里还是非常舒服,觉得这种人身是有意义的。我们人很快就会离开人世,若把精力全部用于世间的赚钱,到时会带着什么善根前往后世也很难说。所以大家有了机缘的时候,一定要祈祷传承上师,千万不要业际颠倒。凡夫人的心很容易变化,就像高山上的经旗一样,随着业力的风而飘动。因此一定要经常祈祷、自我坚强,这样修行才会成功!

## 第一百五十爷课

#### 思考题

- 1. 按照小乘观点,什么是圣者种性?大乘又是如何定义的? 怎样让自己具备这一功德?这样有什么好处?
- 2. 为什么说看得破是人生最大的快乐? 你对此有哪些体会?
- 3. 有些人认为不耽著受用是合理的,但贪著身体理所当然。 对于这种想法,你怎么看?请从三个方面进行分析,并说 明怎么样正确对待这个身体。
- 4. 名词解释: 慢 我慢
- 5. 很多人修行不成功,主要是因为什么原因?明白此理之后,你自己有什么打算?怎么样去帮助周围的人?
- 6. 请从名言和胜义的角度分别说明,身体的本质是什么?你 依靠何种方法对此生起定解?

发完心之后,大家应该认认真真地谛听。

## 巳二、旁述知足之功德;

若人无所求,彼福无穷尽, 乐长身贪故,莫令有机趁。

昨天已经讲了,假如没有知足少欲的心,一个人即使拥有世间上的一切也不满足。那么今天以旁述方式<sup>9</sup>宣讲知足的功德:假如一个人对地位、财产、名

180

<sup>9</sup> 因为这里主要在讲身体的过患。

声等一无所求,他并不是傻傻的,什么都不知道,他 去求的话也有这个能力,但他不像有些人一样,科长 求处长、处长求局长、局长求市长,一直贪得无厌, 而是有一种满足感,那这种人的快乐是无法用言语表 达的。

人应该有满足感,到一定的时候就可以了。前段时间我有一个学校的校长,本来学校的建筑还需要发展,但他很有满足感:"已经可以了,现在已经发展到最顶点了!"其实知足也是智者的行为。尤其是修行人,看破世间的琐事之后,应该随缘而去,无有所求。汉地有副对联曰:"事到知足心常乐,人到无求品自高。"可惜很多人不知道这个道理,一直永无止境地往前跑,最终肯定会倒下去的。

按照小乘的教言,少欲不贪是圣者的境界。你们也记得吧,学习《俱舍论释》时讲过,圣者有四种种性,一是以菲薄法衣而满足,二是以粗粝斋饭而满足,三是以简陋床榻而满足,四是喜欢闻思修行,这四者都是知足少欲的自性。圣者对住处、衣服、食物并没有过高要求,不像现在人一样,吃的是最好的,穿的是最高档的,住的是最豪华的。许多圣者住的是山洞、茅棚、草坯房,吃穿方面也很简单,然而他们内心至高无上的境界,普天之下有多少人能比及呢?假如一定要住高楼大厦、坐高档轿车,很多方面不断地希求,相续中的快乐就越来越少,因此一定要学会知足少欲。

那什么叫知足,什么叫少欲呢?《涅槃经》云: "少欲者,不求不取;知足者,得少不悔恨。"少欲 就是对一切没有特别的要求,任何时候都很随缘;知 足是即使得不到自己的所求,也不会有悔恨、痛苦。 其实,凡事不计较也是一种知足少欲,如《佛说大乘 无量寿经》中说:"不计众苦,少欲知足。"有了满足 感的话,纵然住在小小的草坯房里,内心也会欢喜无 比。否则,就算住五星级宾馆,吃山珍海味,家有万 贯黄金,心里还是很痛苦。

我们对身体不要太过贪执,不要让它有增长贪心的机会,不然快乐不会有,修行也不会成功。小乘《毗奈耶经》和有关论典中说,修行人不能打扮,不能使用花鬘香水,也不能过于饱胀,必须过午不食……这些都是使身体不要贪得无厌的手段。如果过于贪著所求之法,将会招致各种痛苦。佛经中有公案说,有的人贪著衣服而转生饿鬼,有的人贪著法衣变成魔鬼,还有一个比丘贪执钵盂而转生毒蛇。在汉地,唐朝也有个华严宗的和尚,表面上严持净戒、广闻博学,什么功德都样样齐全,但他对财物的贪心很重。有次他生病时,一个小沙弥不小心将他的钵盂打碎了,他竟然气得病情加重而死去,死后转生为一条毒蛇,仍念念不忘对小沙弥报仇。

所以我们生前应当淡泊知足,断除对财物、身体等的贪执,否则,临死时那种心念会特别强。人在死的时候,千万不能在他耳边提他喜欢的东西,应该让他看阿弥陀佛的像,听一些佛号,尽量把他的分别念转向善法。而不要在喜欢轿车的人旁边评论"什么车是最高档的,它是八缸、六缸、四缸",这样的话,对他有非常大的危害!

#### 不执悦意物, 厥为真妙财。

我们不要执著悦意的事物,就像《佛子行》中所说,见到赏心悦目的对境时,应把它看作无有实质,犹如夏天的彩虹,如此就不会产生贪著了。有些人贪心比较大,看到商店有很好的产品,看别人开很好的车,看别人住很好的房子,就屡屡产生"这是我的该多好啊"的念头。这是贪心没有对治的结果,如果明白一切外物的无常性、痛苦性以及是有漏财产的过失,那么最初得不到不会痛苦,得到之后不会特别执著,一旦失去了也不会伤心。一旦达到没有什么可贪的境界,那已经获得了最妙的财富,即使你身无分文,也是真正的富翁。

佛陀在《遗教经》中说:"行少欲者,心则坦然, 无所忧畏,触事有余。"没有贪欲的人不管在哪个地 方,城市里也好、寂静地方也好,不会整天愁眉苦脸, 心情坦然、快乐、洒脱,没有畏惧、痛苦、担忧,就 像日月在空中运行一样自在,脸上时刻洋溢着灿烂的 笑容。但是很多人由于看不破,对财物视如命根,给 自己带来了不少痛苦。

作为大乘修行人,一定要学会知足少欲。上师如意宝的《忠言心之明点》和许多圣者的教言中都有这样的教诫:修道的过程中,对财物和人首先要看破,不敢说完全断掉贪执,至少也不要欲望太大了。《法华经》云:"是人少欲知足,能修普贤之行。"一个人若能少欲知足,行持普贤菩萨广大如海的六度万行轻而易举,无有任何困难。但是不懂知足少欲的话,纵然表面上给人讲经说法,每天做各种善事,痛苦还是

会接连不断地出现。

看得淡、看得破,是人生中最大的快乐。莲池大师说过:"人生解知足,烦恼一时除。"有了知足少欲的功德,贪心、嗔心、欲望、担忧、烦恼及生活的压力,统统都会去除的。有些在家人说:"我们生活压力太大了,好重喔!实在撑不起来。"但如果有了知足的妙药,即便你变成路边的乞丐,也照样会很快乐。有时候看路边的乞丐特别快乐,每天到街上讨一点饭,吃饱以后睡得特别香。可是有些大老板,吃完饭后一直想:"我明天怎么跟别人说话?怎么样欺骗他?如何推销这个产品?要赚多少钱……"一晚上都在盘算这些,第二天已经没有精神了。可是老乞丐晚上睡得很好、早上起来身体特别棒。开玩笑!

我们修行人千万不要特别贪,假如整天贪名贪财,不管你是仁波切还是上师,显现上你肯定不是圣者。以前有个老堪布讲经时经常说:"作为圣者,对有漏的财物像不净粪一样对待,根本不会去贪执。"可是很多人恐怕不是这样,一谈到钱财,表情就不同了,这是不合理的。尤其是山上的修行人,还是要尽量知足少欲。知足少欲不是让你有财产也苦行,天天舍不得吃,而是说不要整天想着发财,"我一定要修黄财神,发大财以后作功德"。(其实我看到很多修黄财神而发大财的人,根本不作功德,反而不断地造恶业。修黄财神成了他造业的因,这样也没有多大的意义。)

现在有些人修房子的要求越来越高,当然如果你有能力,想住得稍微舒服一点,对我们欲界众生来讲应该可以。可是有的人今年修一间房子,明年修两间

房子,后年修两层楼,以后再修三层楼……修行境界若与房子高度成正比,那倒是很不错,但财富越来越多的时候,有时候修行会越来越退步。这一点我就有深深的体会。以前自己刚来学院时,条件很差,除了能吃饱之外,基本上什么财物都没有,所有的时间都用在闻思修行上,可是如今根本做不到,所以财富对解脱有很大的障碍,到一定的时候应该知足少欲。

所谓的知足少欲,不堕两边很重要。如果堕入一边,连吃的喝的也没有,每天都要担心"我等会儿怎么办啊?跑到别人家去吃有点不好意思",这样也不行。原来有个和尚说:"不要紧!我学院里的朋友比较多,每天到一家做客,一个月三十个人就可以了。"但这样也比较麻烦。所以佛经里说,不堕两边即是修行的顺缘。

如今很多人为了财富特别忙,根本没有修行的时间,但如果能知足少欲,这就是世间上最殊胜的财富。 龙猛菩萨在《亲友书》中云:"佛说一切财产中, 知 足乃为最殊胜,是故应当常知足,知足无财真富者。" 现在美国有些大商人,有几十亿美金不满足,还要投资,搞各种各样的项目。其实人生无常,几十年来零里云里,到死的那一天,这些根本没有意义,只年来零里云里,到死的那一天,这些根本没有意义,只是在银行里的数字变化,除此之外也做不了什么事。"那多可惜啊!你今天存上 100 万,的已却无法享用,对世间也不做任何善事,真的特别没有价值。所以到一定的时候,大家应该了解财富的实质,明白修行才是一切当中最重要 的。

(有人说我开始的一两个颂词讲得特别广,到了最后就特别略。可能我刚开始有点兴奋,到后面就累了吧!)

展二 (贪执不合理) 分二, 一、由于低劣故贪不合理, 二、由于不知利害故贪不合理。

### 已一、由于低劣故贪不合理;

这个身体特别低劣,贪执它很不值得。如果它像如意宝或佛像一样珍贵,那去贪执也可以,但若详详细细地观察,这个身体并没有可贪之处。

可怖不净身,不动待他牵,火化终成灰,何故执为我?

有些人可能想:"虽然不应耽著受用,但贪著身体是理所当然的。世间上有这么多人,哪有不保养身体的?天气冷肯定要多穿衣服,想尽办法来养好身体,这应该是需要的。"

下面就对他进行回答:事实并非如此。暂时把身体当作修法的工具是可以,但如果拼命打扮身体、执著身体,这是完全不合理的。原因有三:

1、"可怖不净身": 前面再三地分析过,这个身体的组成物质令人见而生畏,活着的身体和死后的尸体没什么差别,原来是皮肤、肌肉、骨头、内脏,死完了之后依然是这些。所以米拉日巴尊者说: "见而生畏之尸体,本为现在之身体。"

假如有人觉得自己的身体不可怕,很可爱,那可爱的是哪个部分呢?你若觉得脸颊很好看,红红的,那把它割一块放在盘子里,你吃一下,或是让你最好的朋友、对你很有信心的人吃一口,看他害不害怕?

所以,身体的上上下下没有一处是干净的,没有一处是不可怕的。现在很多人拼命去打扮、整容,主要是不了解身体的成分,不知道它是什么组成的,最后会变成什么样,因此在这上面一直很迷惑。

- 2、"不动待他牵":身体本是无情物,就像石块、木头、牛粪一样不能动,只有靠心的力量来牵引,才能走路、说话、睡觉等。所以身体跟尸陀林里的尸体没有差别,完全是依靠心识和风的因缘暂时显现的"起尸",不应该去贪著它。
- 3、"火化终成灰":身体终将在火化场里变成一堆灰,因此是无常无实的东西。

明白这三点之后,为什么还要贪执身体呢?虚云老和尚以前参的话头是"拖死尸是谁",确实,每个人都有一个大尸体或小尸体,整天在拖来拖去,但这个到底是谁呢?就是"我"。"我"又在哪里呢?应该在这上面进行观察。

前段时间我去汉地时,有些居士把一首歌改头换面,换成了无常方面的内容,说是:"再过二十年,我们来相会,送到火葬场,全部烧成灰。你一堆,我一堆,谁也不认识谁,最后送到生产队里作化肥。"这种说法非常好,但世间人不知道这一点,觉得身体会永远陪着自己,有一点痛苦就忍受不了,四大稍微调和又特别快乐,根本不知道身体最后会变成什么样。龙猛菩萨说过:"身际如灰干际坠,终究不净无实质。"每个人的身体最终必将化为灰烬,或者终将干枯,身体支分也化为微尘,这样的不净物没有丝毫实质可言,故不应该特别贪执,而要依靠它做点有意

义的事情, 认真学习佛法。

下午有个北京的居士给我打电话,她说自己 54 岁,每天都在不断地听课,《入行论》的前面内容听完一遍后,现在又开始重新听,同时天天念一万遍金刚萨埵心咒。她说自己年轻时不懂这些,现在明白了佛法的道理后,希望依靠这样的身体为众生做一点事情,毕生都奉献给佛法。虽然她是个普通的居士,但对出家多年的我来讲,确实很认同她的说法。

假若特别保养这个身体,像世间人一样动辄花上几千块,也不一定有用处。一个女居士跟我说过,她每天要睡9到10个小时,目的就是为了减少脸上的皱纹,但反而越来越多了。这样的话,还不如把身体用于修行上面,一旦无常到来,医院里给你下病危通知,说你已经得了癌症,你也不会特别痛苦。因为这个身体就像是旅店,或者像衣服一样可以再换一个,若能这样对待身体,我们对生老病死也会有清晰的认识。不会像现在人一样,遇到一点挫折就接受不了,更不要说成佛度众生的大事了。

学习大乘佛法,真的有无法言说的好处。华智仁波切专门写过《读大乘经典之功德》,我最近也在看。确实读了大乘经典之后,能明白很多取舍道理,本来是很危险的恶业,知道之后就不会造了。所以闻思还是非常有必要,大家一定要认认真真对待。

无论生与死, 朽身何所为? 岂异粪等物? 怎不除我慢?

不管是从小到青年、中年、老年活着的身体, 还

是最后得重病离开人间的尸体,这个身体若没有用于佛法方面,则跟粪便、煤炭、石头、木块没有差别,对我又有什么用呢?它是一种无情物,不像心识一样能生生世世跟随我,我的心识前世变成牦牛,今世变成人,后世随善恶业转生到其他趣中,但身体却不能如此。比如我现在是人,每天在一个小屋子里生活,死了之后有可能在天界享受天人的妙欲,也有可能在一棵树下变成小虫,天天吃一点小土。业力是不可思议的,没有必要为了暂时的身体,让自己的心识造下弥天大罪。

以前我们学院的嘎多堪布(现已圆寂),确实把身体当成粪便,并不是很重视,只要有一点吃的穿的就够了。穿的方面不讲究,吃的也是随随便便,近十多年的相处,我对他老人家的修行真的很随喜。我们接触的时间比较长,我刚来学院时,他给我们讲过《入行论》。那一代的老修行人,只不过把身体看作一件衣服,许多行为是现在世间人无法想象的。

有些人可能觉得:"身体跟衣服是有差别的,衣服不会有疼痛,但身体稍微碰一下是很痛的。"那也不一定。如果你不执著身体,也不会有疼痛感;如果有了执著,别人把你的衣服烧了,你还不是心痛得要命,好像自己被烧了一样。

其实没有我执的话,身体跟一件衣服没什么差别,应该把它用于行持菩提方面去。广钦老和尚说过: "我们要舍弃身体,为常住做任何一件事,若太爱惜身体了,即无法修福,反而被臭皮囊骗走了。"这是非常好的一个教言。在座的道友,为常住也好,为所 有的众生也好,应该尽心尽力地发心。听说有些发心人员熬夜到早上4点多钟,还没有睡觉,身体都垮了。但从佛法的角度讲,为众生这样牺牲也值得。如果发心时间过长而圆寂了,我们到时候会多念一点观音心咒(众笑)。外面菩提学会也有个别居士,为了大家的学习,发心特别大,哪怕一个人能生起一点信心、出离心,他们也愿意做很多事情。

所以对身体这个臭皮囊,我们不要过于贪执,一定要逐渐断除我慢。这里的"我慢"并不是骄傲自满,而是指执著身体为我,认为"我的身体好棒啊"、"我的身材真不错",甚至上面在讲《入行论》,下面还拿着镜子在化妆。证严法师在《静思语》中说:"众生有烦恼,是因为我执的关系。"的确,现在女孩子喜欢打扮,男孩子喜欢夸张:"我的身体好棒啊,要不要比一下?"这些都是我执在作怪。本来没有的却认为存在,这就是"慢";本来身体没有什么功德,但偏偏特别贪执,这就是"我慢"。假如没有去除我慢,我们永远不会有快乐,离解脱更是遥不可及。

作为大乘修行人,应该追随前辈大德的足迹,他 们在深山里怎么样修行,我们也应该尽量效仿。很多 人修行不成功是有原因的,一是心里对佛法有怀疑, 对上师起邪见,被很多邪见和怀疑阻挡着;还有一个 就是心力不够。如果心力特别强,像米拉日巴尊者、 无垢光尊者那样把身体当成一堆草,且不说一生当中 成佛,至少也获得了不堕恶趣的把握。

### 奉承此身故, 无义集诸苦,

## 于此似树身,何劳贪与嗔?

前面叙述了身体的百般过失,我们由于侍奉这个身体,毫无意义地积聚许多罪业。然而,此不净身犹如树木一般无有感受,不会因对它态度有异而发生变化,我们又何苦为了它而生贪爱、嗔恨呢?

凡夫人对自己的身体特别贪执,无病无痛就欢喜,出现违缘就悲伤,其实对于这样的无情物,不贪不嗔是最好的态度。佛经中说:"不当取所爱,亦莫厌无爱。"心不要过于贪执什么,也不要过于讨厌什么,对任何事物要有平等心。倘若对身体太过贪爱,把一个大大的镜子放在家里,白天晚上照来照去,那没有任何实义。但也不能特别讨厌身体,穿的衣服破破烂烂,从来也不洗脸,脸上被灰尘积满了,这样惩罚也没有必要,应该把它当作暂时的修行工具。

《妙法莲华经》云:"薄德少福人,众苦所逼迫。" 福报浅薄的人贪执身体,因而被各种痛苦所逼迫,福 报大的人就不会这样。其实一个人的修行跟福报还是 有关系,福报不错的话,遇到大乘佛法一下子就接受 了。有些居士或出家人,虽然遇到了大乘佛法,也遇 到具有法相的善知识,但由于自己福报浅薄,经常在 中间搬弄是非,自己也活得特别苦恼,甚至连圆满一 个传承的时间都没有。

其实这辈子完了并不是一了百了,来世还是存在的,所以即生中应该尽量做些有意义的事,到了一定的时候断除我执,把身体看作一棵树一样。就像释迦牟尼佛,旁边有多少天人赞叹、供养檀香水,他也没有任何贪执;有多少以提婆达多为主的坏人进行损

害,他也没有丝毫嗔恨,这就是真正的无我境界。以前佛陀当忍辱仙人时,证悟了无我相、无人相、无众生相、无寿者相,对身体无有丝毫执著,故被歌利王割截身体时,也没有痛苦的感受。

我们的这个身体,从胜义角度讲是空性的,从名言角度讲是痛苦的本性,诚如月称菩萨所言:"如铁物熔化,岂性变液体?如是苦性身,岂能成乐性?"《中观四百论》中也讲了常乐我净——凡夫人的四种颠倒,比如觉得"我"是常有的,所贪的对境是清净的,这些都是颠倒的执著,一旦通过闻思修行除开了迷乱,就能见到万法的名言真相和胜义真相。胜义真相正如《般若经》中所说,是远离一切戏论的大空性,这个我们暂且不谈,此处也没有特别宣说,但在名言中身体到底是怎么样的,这个问题一定要搞清楚。

大乘佛教对我和我所剖析得非常细致,这些教言若没有记在心间,那么闻思修行也没有多大意义。这些道理并不是在我口里叭叭就过了,你们一定要对内容详详细细思维,看自己所想的跟经论所讲的是不是吻合。如果不谋而合,说明你的心与诸佛菩萨的智慧是相应的;如果有很多怀疑或不理解,就应该在善知识或道友面前辩论探讨,以解开自己心中的疑团。总之,我们一方面要祈祷十方三世诸佛,加持自己的正知正见和菩提心越来越增上,同时也要精进努力,否则这些境界很难生得起来。

# 第一百五十一者课

#### 思考题

- 1. 世间人贪爱身体的新闻,你最近听到了哪些?对于这种现象,请以佛教的道理进行剖析。
- 2. 为什么说身体就像木头一样,对苦乐、毁誉无动于衷?明明赞叹或辱骂这个身体时,我们会或喜或怒,这是怎么回事?
- 3. 有人说自己爱护身体,是为了让众生喜欢,能与他们成为 好朋友,这是度化众生的方便。对此你怎么看?
- 4. 世间上有哪两种爱?请分析母子、男女、朋友、佛陀的爱 分别属于哪一种,并说明理由。
- 5. 身体既然是万恶之源,是否就意味着应该彻底舍弃它?为 什么?请用教证和比喻加以说明。

继续学习《入行论》的殊胜教言,今天从第二个问题开始讲。前面说了,身体非常低劣,不应该贪执。但是许多人不知道身体到底有利还是有害,如果知道这个道理,就不应该贪著它了。

### 巴二、由于不知利害故贪不合理;

细心极爱护,或弃鹫兽食,身既无贪嗔,何苦爱此身?

许多人把身体当成我所有,为它日夜操劳,产生执著分别念,从而造下无边的恶业。如果懂得身体的

本质,就不会贪得那么过分了。那身体的本质是什么呢?下面利用智慧进行破析。

所谓的我包括身体和心识,除去心识,对身体剖析时会发现,我们活着时特别爱护身体,吃的是山珍海味,穿的是绫罗绸缎,用各种药物饮食来保养它,但它就像路边的石头一样,并没有因此而生贪;死了以后,把这个尸体送到尸陀林,被秃鹫、野狗、乌鸦等争吃吞食时,它也没有对这些动物恨之入骨。且不说藏地尸陀林的尸体,就算是汉地火葬场的尸体,它也不会跳起来对焚化工人进行报仇。身体本是无情物,没有主观分别意识,对保护者不会起贪爱心、既然如此,我有主观分别意识,对保护者不会起贪爱心、既然如此,我们对它百般贪爱,为它而造各种恶业,又有什么必要呢?这一点,佛陀在经中讲得很清楚,后来的圣者们,如印度的龙猛菩萨、月称菩萨、阿底峡尊者,以及藏、汉两地的高僧大德,在有关教言中也讲得非常殊胜。

有些人可能想:"身体虽然没有执著,但有人害它时我心里会不高兴,有人赞叹它时我心里很欢喜,这是什么原因呢?"这就是妄想分别在中间作怪,本来不是自己的东西反而当成自己的,本来不干净的东西反而执为干净的,这些都是颠倒的执著,我们应该尽力破除。

其实小乘对身体的破析也非常究竟,他们说身体 犹如水泡,看起来很美丽,但一下子就消失了,绝对 没有任何实质。真正懂得佛理的人视身体如同破烂的 衣服,何时捡起来、何时丢弃都是不执著的,一旦生 病衰老、身体腐朽不堪,都会有面对的能力。这一点不用密乘大圆满或者大乘教言,小乘《阿含经》中也说:"色如聚沫,受如浮泡,想如野马<sup>10</sup>,行如芭蕉,识为幻法。"这一点,一般的佛教徒都会明白。可是世间上的知识分子,虽然对很多物质的本体、作用、分类、现象等一辈子绞尽脑汁在研究,但对自己的身体剖析得不够。包括在医院里上班的医护人员,天天跟身体打交道,但只认为别人的身体无常、不清净,从来也没有想过自己的身体。

这样一来,迷迷茫茫的现代人,对自己的身体非常贪执。(当然,对身体生嗔恨心的现象比较少,除了个别精神不正常、自杀的人以外,许许多多的人对身体非常贪执。)前段时间我看到一个资料上说,有个72岁的老太太,好像姓赵,到南京医科大学美容中心做祛除眼袋、脸部拉皮手术。早年她曾打过除皱针,但觉得效果不太好,这才在老伴和子女的支持下动手术。她康复出院的那天有记者去采访,她非常得意地说:"你看我的脸上有没有皱纹?我像不像是72岁?"但72岁的人做这些手术,在我们了解生老病死的人看来恐怕不值得,应该把钱用在放生或其他善法方面。也许脸上的皱纹没有了,但别的地方皱纹还有许许多多,一一改变是不现实的。

佛法对于身体的破析,现在很多人都不懂,每天超负荷、超规律地对自己的身体进行打扮。几年前我偶然看到某杂志上说,一个女工每月工资500元,却

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 野马:指阳焰水。《大智度论》云:"炎,以日光风动尘故,旷野中见如野马,无智人初见谓之为水。"

用 300 元买回一支名牌口红,令我感慨不已。古人素有"清水出芙蓉,天然去雕饰"之说,人还是自然一点好。我们这里就有个发心人员,我有时候给他一些营养品,他连连推辞道:"不用不用!我喜欢自然,这些东西都不想吃!"

假如不懂得身体的本质,一味想改变自然规律,那也不是很容易的。欧阳修在《秋声赋》中说:"渥然丹者为槁木,黟然黑者为星星。"无论你如何粉饰自己,终将随着时光的流逝,红润的容颜变成枯槁面容,乌黑的头发转为星星白发。但如今的世道非常颠倒,有些人年轻时还有几根白发,老了以后故意去作特殊加工,头发越来越黑了;年轻时脸上还有一点皱纹,人越来越老时,脸上越来越"干净"了。很多人都希望时光倒流、青春永驻,但在佛教徒的眼里,这是绝对不可能的,也是没有必要的。内心的修行境界,才是最永久、最真实的美,除此之外的修饰美容,根本没有丝毫意义。

现在的社会上,一个人做了什么,大家都要争相效仿。包括我们出家人,也不要今天宣传一瓶药,说它对身体如何如何好,所有的人都去拼命买,但到底对身体有利无利也很难说。如今人内在的正知正念越来越少,外在的散乱危害越来越多,尤其是制造商们不信因果,为赚钱打非常漂亮的广告,里面有很多狡诈成分,但大家为了这个身体,不辨真假就蜂拥采购,这是非常愚痴的行为。对身体不应该如此贪执,当然,最关键的是不能依靠它造恶业,否则一定会自食其果的。在这些问题上,大家务必要注意!

上面从贪嗔方面分析之后,下面从称赞和诋毁方面进一步分析:

何毀引身嗔?何赞令身喜? 身既无所知,殷勤何所为?

身体不但对爱护、伤害无有贪嗔,对于诽谤、赞 誉也是一无所知,不会有丝毫嗔恨或喜爱。纵然成千 上万个人长期对它攻击诽谤,说它长得特别难看,造 了恶业、犯了国法、违背了戒律,它也不会有不满的 情绪。(因为身体完全依靠心的支配,如果它能有反应,那对 尸体赞毁也应该有反应了。)不管有多少人说它如何好 看,有了不起的功德,造了什么样的善业,依止上师、 持戒清净,身体本身也毫无所动,不会有丝毫喜悦之 情。

大圆满等密法中也说,对这个身体赞叹或诽谤时,如果当下观察自己的心,很容易认识心的本性。可见,依靠这个身体,心里产生欢喜和嗔恨是有的。因为心识把身体执为自己,所以听别人说自己长得好难看,鼻子那么大,就马上闷闷不乐,非要跟他算账:"你为什么在这么多人面前说我?你管什么闲事!"反之,如果有人对这个身体百般赞叹,自己也会因此欣喜无比。听说有个饭店的老板娘经常赞美一个女顾客,说是来饭店的所有人当中,她是长得最好看的,于是那个人天天去那里吃饭。

有些人听到赞叹自己时装作不高兴,但心里还是 非常快乐的,赞叹和诽谤比起来,凡夫人肯定对这两 个的感觉完全不同。以前有个人经常跟我说:"您如 果在课堂上批评我,我一点感觉都没有。"后来我不 敢点名批评,只是稍微说了一下,部分人应该知道是她,下课后她就特别伤心。有些人以为自己对什么都没有感觉,赞叹也可以、诽谤也可以,但凡夫人由于有我执的缘故,真对自己批评时,心里还是很难受。可是身体有没有感受呢?肯定没有。虽然《俱舍论》里面讲了身受和意受两种受,但身体的感受其实是意识在接受,如果没有意识,身体单独不会有感受的。因为身体只是四大假合,没有任何感觉,对它赞叹和辱骂就像空中的风一样无利无害。既然如此,世间上的芸芸众生,又何苦为了不受诋毁、受到赞叹而如是努力呢?

我们从无始以来到现在,得到赞美就心花怒放,被别人造谣就特别伤心,生怕在人前抬不起头来。其实真正剖析的话,不管怎么样诽谤,对身体根本无有伤害,而心没有形状、颜色、本体,也不会受到伤害。既然对身无害,对心也无害,外界的毁誉对自己又起什么作用呢? (这一点,以后在《智慧品》中也会分析。)

当然,平时洗脸刷牙,自己干净一点,这在戒律中也是允许的。不能因为这个身体没有感觉,就整天欺负它,穿得破破烂烂的,表演济公和尚。你没有达到他的境界之前,暂时也没有必要这样做。但是,也不要对身体太贪执,前不久有资料上说,台湾、香港、大陆的一些大牌明星,为了脸上不起皱纹,专门到瑞士打防皱针,一针的价格高达 58 万人民币。但有时候也不成功,反而使面部肌肉变得僵硬,甚至没有感觉,最后跟医院打官司。

对身体的过于执著,来源于不明白佛教道理,假

如知道身体里里外外是什么组成的,就没有心情这样做了。比如有一件破烂的衣服,能穿几天就可以了,没必要因为它烂了而特别伤心,想方设法非要补起来,毕竟它的质量有一定限度。尽管我本人没有什么修行境界,但别人说我肝不好、骨头不好,这里不好、那里不好,觉得这是理所当然的事情,这个身体只是暂时借用而已,质量本来就是这样的。

现在物价局对外面的物质评估得很不错,"这个值得多少钱,它质量如何如何,能使用多少年",但对自己的身体,谁都不估价,从来也不想身体是什么样的质量,到底能用多少年。其实一观察的话,每个人的身体犹如水泡,依靠它行持善法是很好的,但没有必要特别爱护、执著,为它杀害无量众生,让自己越来越麻烦、越来越痛苦。然而许多人不明白这个道理,尤其是科学发达的当今社会,各种各样的药物推陈出新,让人们的感官、心态备受刺激,最终毁坏了自己的今生,也毁坏了来世。

在有些问题上,应该把佛教的慈悲观、无常观、 因果观等殊胜见解利用起来,这样人活着才有意义、 有价值。我们得一个人身不容易,白白浪费实在太可 惜。龙猛菩萨在《大智度论》中说:"六情身完具, 智鉴亦明利,而不求道法,唐受身智慧。"具足五欲 六情的我们有明智的取舍智慧,不像牦牛和老猪一 样,但如果没有求法修道,整天除了吃喝玩乐,什么 都不做,那就唐捐了我们的身体和智慧,非常可惜!

因此在短暂的人生中,大家应该做一点有意义的 事情,对自己的身体不要过于贪著或嗔恨,对别人的 身体也应该用悲悯心来对待。佛陀在经中说,悲悯心是万法的根本,成佛的唯一因就是大悲心,以大悲心观,如众生非常重要。现在的世间中,无数人根本的授说:"过去有父母注意你,有老师、同龄人或其他人注意你,这就够了。但现在这不够,大家都希望。引全世界媒体的注意。"2001年本·拉登制造"9·11事件"之后,全球都知道他这个人了。后来河南南,当个人也想出名,苦于别无他法,就自称是拉登的弟弟,叫本·拉图。现在很多人不顾一切地疯狂表演,就的,只要目光来了,目标就达到了。就像曹操所说:"不能流芳百世,也要遗臭万年。"这些行为纯属裸体奔跑,作为佛教徒,一定要以正知正念来摄持相续,同时也要对这些可怜众生起悲悯心。

有些人觉得:"你们出家人怎么会知道世间道理, 这是不如法的!"其实麦彭仁波切的有些教言中讲过, 若想获得佛菩萨果位,必须要精通一切知识,假如不 懂得世间道理,就无法随顺世间人,尤其是正沉溺其 中的可怜众生,如果没有在他们面前敲警钟,他永远 没有自拔的机会。现在学习本论的在家人比较多,他 们面对的是什么、应该修行什么样的法?这些问题大 家也值得关注。

> 若人喜我身,则彼为吾友, 众皆爱己身,何不爱众生?

如果说:"身体虽然对赞毁没有感觉,但还是应

该爱护它。如果我打扮得很好,吃得不错,长得极为 庄严,像天人一样好看,会有许许多多人喜欢我,成 为我的好朋友。这是度化众生的一种方便,所以我打 扮并不是没有目的,我天天穿得好、吃得好,不是为 了自己,而是为了众生。"

这个理由似乎比较充分。假如纯粹是让他人高兴,想利益众生,这也没什么不可以的,哪怕让众生产生一刹那的快乐,大乘菩萨也应该全力以赴去做。但如果你真有这么一番发心,那天下无边所有的众生,大至天人,小至蚂蚁,没有一个不爱自己身体的,你为什么不爱所有众生的身体呢?因为你爱护身体的唯一理由,就是要让众生欢喜,但众生欢喜的因不仅仅是你的身体,他们对自己的身体更是关爱,如此一来,你为何不去爱他们的身体呢?对牦牛或大象的身体也应该同样喜爱才对。但实际上恐怕不是这样,你只不过是说漂亮话而已,归根结底就是为了爱自己的身体,不是爱其他的众生。

世间上有两种爱,一种是自私的爱,一种是无私的爱。自私的爱就像男女之间的感情,或者人与人之间的感情,有人说这种爱只是互相利用,用得着对方时,大家就其乐融融,一旦他失去了利用价值,或者对自己不好,马上开始反目成仇,甚至害他也可以,比如说他对你不负责任,那个时候杀他也没问题。这是不是真正的爱呢?肯定不是。如果是无私的爱,则会以对方快乐为自己的快乐,只要他快乐,自己怎么样都无所谓。佛教的博爱就属于这一种,不管是什么样的众生,都没有条件地让他快乐。这种爱真的非常

伟大, 世间上自私和小范围的爱是根本比不上的。

以前观音上师说过,他跟美国一位官员的友谊应该是永恒的,为什么呢?因为他们关心的是同一件事,在此基础上建立的朋友关系会长久。而世间上有些朋友是互相利用的,对自己有用的人才交往,至于毫无帮助的人,他是连笑一下都吝于付出的。原来有个寺院的住持和一个统战部部长关系非常好,后来统战部部长下台了,利用的价值没有了,他们马上不联系了。有些人喜欢说:"没有你的话,我该怎么办?"表面上听起来很感人,实际上都是想着自己,这个道理上大家也应该清楚。

对所有的众生一视同仁、平等关爱,这是佛教最了不起的情怀。虽然作为凡夫人,将每个众生当作自己或是母亲,刚开始的确非常困难,但我们还是应该坚持串习。人的心是可以逐渐转变的,到了一定时候,看见众生就对他生起爱心,他们受苦时自己也会心疼的,这说明你的菩提心越来越增上了。有了这个基础的话,修其他密法也会成功的。

总而言之,爱自己身体的话,也应当爱所有众生的身体。前面从道理上也分析过,我们没有理由只爱自己的身体,不爱众生的身体,这只是无明烦恼在中间搞破坏。如果把爱只放在自己上面,对自己所拥有的对境拼命执著,这是相当不合理的。佛教的爱众生到底建立在什么样的层面上?大家一定要明白!

# 卯二、善用此身之方法: 故应离贪执,为众舍己身,

#### 此身虽多患、善用如工具。

如上所述,大乘行人贪爱身体是非常惭愧的,当然害众生就更可怕了。有些人为了保护自己的身体, 千方百计地杀别人、打别人,这是极其可怕的事情。 以后金刚道友之间如果发生一些大事,作为凡夫人吵 架还勉强可以,但打架的话,这个人绝对没有菩提心。 因为你狠狠地打对方,甚至想害他、杀他,这样的相 续中怎么会有菩提心呢?

我们一定要断除对自我的贪执,把自己的身体或快乐布施给众生。以前我们没有做到这一点,为维护自己而害过众生,甚至杀过众生、吃过众生,那么明白大乘的取舍道理后,从现在开始一定要发誓:"有生之年再也不害任何众生,将自己的身口意及所拥有的一切,尽心尽力地布施给众生。"当然,完全像佛陀因地时一样,别人要什么就给什么,凡夫人可能有一定的困难,寂天菩萨也没有这个要求。但首先应该从道理上明白,然后再朝这个方向迈步。

此处说身体虽有诸多过患,比如是贪心嗔心的所依,本身也极其不净、恐怖,但如果善加运用,也能成为解脱的工具。工具可包括船筏、乘骑,依靠这些能从此处到彼处,从此岸到彼岸。所以身体并非一无是处,它还是有一分价值的。《前行》引用过一个教证说:"获此人身宝,得摩尼难比,诸无厌离者,岂不见空耗?"人身宝比摩尼宝还难得,获得之后若没有厌离心、出离心,这个人身岂不是空耗了吗?

昨天我去了菩提讲堂<sup>11</sup>,人比较多,两个讲堂 800 个位置全部都满了,一个位置上可能还有很多人。当 时有个人边喝酒边在网上提问,我觉得他特别可怜, 一个佛教徒干这些事是非常惭愧的,但因为被无明烦 恼蒙蔽了,他自己也是身不由己。现在很多人没有事 情做了,尽干一些无聊的事,整日喝酒打牌、到网上 下棋,我希望以学院为主的道友们,应该把时间利用 起来,除了严重的病人以外,每天要有一些目标,尽 量行持善法,不要浑浑噩噩的,有一顿饭就可以了。

身体的过患在前面讲过很多,但诚如圣天论师所说:"虽见身如怨,然应保护身,具戒久存活,能作大福德。"身体虽像怨敌一样经常害我们,但如果用它来守持清净的戒律、行持大善法,那也应该长久存活,不要认为早点死了好。没有造恶业的话,还是应该多活一点,我也请求你们长久住世。但若整天造恶业,那没有必要活很长时间。

月称论师在《四百论》的讲义中,用过一个很好的比喻:譬如昔日有大商主,他的儿子跟盗贼同流合污,犯了法,最后被关在监狱里。商主明明知道儿子的劣迹,但因为家业还要靠他继承,所以并没有舍弃儿子,还是对他很关心。同样,我们的身体虽然在往昔造了很多恶业,也有很多坏毛病,但也不应该舍弃它,假如没有身体的这个船筏,那解脱生死大海靠谁呢? 《前行》中有颂云:"此身行善即是解脱舟、此

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 菩提讲堂:上师不定期于此作视频开示,主要是念诵传承、开示佛法、现场答疑。具体的开示时间、内容及 UC 进入方法,智悲佛网(www.zhibeifw.com)通告栏届时将通知。

身造恶便是轮回锚。"所以拥有这样的身体时,既要 欢喜又要谨慎。

讲了这么多,你们有没有感觉呢?觉得人身真的很难得,一定要把它善用起来。我们如果没有获得暇满人身,不可能接受释迦牟尼佛甘露般的教法,唯有人身才是真正的法器,旁生、饿鬼等是望尘莫及的。这一点在《华严经》中也讲得很清楚:"圆满佛法甘霖,流入具暇满人身者心田。"我们应该非常感谢上师,若没有上师讲这么殊胜的教言,我们就像幼儿园的孩子一样,根本不懂得取舍的道理。只有在上师的教导和关心下,我们才一点一滴地步入正途。

对我而言,不管是哪个上师、哪个辅导员,凡是给我传讲过佛法的人,跟我父母没有差别,从解脱慧命的角度上讲,甚至远远超过父母。上师就是智慧身体的父母,作为一个智者,知恩报恩是很重要的。倘若懂得知恩报恩,就会得到诸佛菩萨的加持,也会有白法天尊的护佑。而忘恩负义的人,世出世间的人与非人都会唾弃的。

即生中得到了人身,大家应该生起欢喜心,佛陀在《中般若经》里面说:"任何菩萨自己行善并劝勉他人行善,即成为具义暇满人身。"你们无论是居士还是出家人,应该自己行持善法,也尽量让别人行持善法,这样的话,说明你活在人间是有意义的。不要说"我早一点死了好",一定要多活几年,我在日记里也写过,我家乡有一个阿姨,我小的时候,她每天都要念1遍乔美仁波切的《极乐愿文》,磕100个大头。今年我在多芒寺看到她,她说自己从来没有间断

过,30 多年来一直默默无闻地修持。如今她老得很厉害,乡里专门为她这样的五保户安排了房子,但是她非要住在寺院里,说虽然没有人照顾她,可是行持善法很方便。所以每个人的善根确实不同,她这么多年不断地磕头、念诵,多活一天也是有意义的。

这个身体虽然有时候生病,有时候生贪心嗔心,吃太饱不行、饿了也不行,穿多了不行、少了也不行,就像脓疱一样,很麻烦的,但依靠它也能做很多事情。试想,如果我们是狮子的身体,肯定除了造业以外,连一句观音心咒也念不来。今天大家都发愿十天念十万遍"嗡啊吽",(外面的人我没有要求,)若没有这个人身,而是一个旁生的身体,念这些心咒是很困难的。尽管有些记载上说鹦鹉念佛、公鸡念佛,但这是比较军见的。因此,对身体虽不要特别去打扮、特别去关爱,但若没有这个工具,获得解脱也不容易。从轮写处此岸越过生死大海,到达涅槃的彼岸,一定要依靠这个船只,没有它的话,不可能到达目的地。所以,大家也应该知道如何对待自己的身体!

# 第一百五十二者课

#### 思考题

- 1. 什么是愚行? 当今社会有哪些行为属于这一类? 怎么样才 能断除愚行?
- 2. 什么是禅定的五种障碍?请引用教证一一说明。
- 3. 龙施菩萨的公案对你有哪些启示?精进和不精进的结果有何差别?请以你所了知的事例加以分析。
- 4. 初学者一开始修行就不思善、不思恶,这样合理吗?为什么? 玛哈雅那的公案对你有何触动?请具体说明。
- 5. 什么是三摩地?本品中的三摩地是指什么?学习了本品之后,你打算从哪些方面让自己断除它的违品?

今天讲第八品的最后一部分。

庚三 (共同之事宜) 分二;一、遣除教诫之障; 二、精勤对治。

辛一、遣除教诫之障,

愚行足堪厌, 今当随圣贤, 忆教不放逸, 奋退昏与眠。

我们要精勤修持自他交换与自他平等,如果这种境界没有在心里产生,就不能称为名副其实的大乘修行人。往昔那些愚昧无知的行为,对我们希求解脱者来说已经足够了,假如现在还不满足,那简直是无药可救了。

学了大乘教言和窍诀后应该知道,名闻利养等世间入法只是诱惑我们的幻象而已,究竟而言没有任何意义。岗波巴尊者说过:"不以殷诚之心致力于利他之事,却沉湎于自利和世间入法中,这就像一个瞎子在北部大草原的迷途上徘徊一样,实在是自讨苦吃。"无垢光尊者在《劝解脱文》中也说:"凡愚所执著的无义琐事,全部是痛苦之因,心识被迷惑的凡夫人理应当下醒悟,希求解脱之道。"我们无始以来的所作所为,没有任何实义,为得到暂时的利益,护持亲友、降伏敌人,搞生意、做买卖,这些统统是愚者的行为,假如还这样继续下去,将离解脱越来越远。因此从现在开始,我们应该发下坚定的誓言:"从此之后,一切行为以解脱为主。"

上师如意宝在生前时,经常在大众面前说:"世间道对我来讲不重要,我唯一希求解脱道,有生之年以讲经说法为主。就像霍西的堪布曲恰,他从小就开始讲经说法,一直到最后离开人间,也从来没有停止过。那么我也如是发愿。"当时上师一再这样强调,他老人家也的确是一生中为了众生付出一切,以讲经说法来利益众生的。

在座不管是辅导员,还是非法师的道友,如果有能力、有机缘,一定要发愿以讲经说法来度过一生,因为我们上师就是这样发愿的。然而现在有个别法师,动不动就说"我已经讲经三年了,现在应该休息了",这可能不太符合上师的足迹。我不知道自己能活多长时间,但只要有一口气,哪怕只有一个人听法,我也会尽心尽力用佛法饶益他。这个誓愿我以前发

过,现在仍是这样。希望你们有能力的话,也要这样发愿;如果实在没有能力,也可以利用自己的特长,比如懂医学、懂电脑,来利益众生。有些发心人或者想了一定时候,觉得已经可以了,应该休息了,或者想便已经可以了,应该休息了,或者想要看哪种方式对处人。当然,但关键要看哪种方式对众生的人,纵然自己粉身的政力,但是大。我们发了心的人,纵然自己粉身的政力,应他们怎么样将自己奉献给众生,我们也应该好好,这就是前辈大德们的这样书自己奉献给众生,我们也应该,如果有了这部论典之后,内心要有大的改变,如果有了大的改变,行为上也会有大的变化。所以大家生产大的改变,从今以后不再追求世间的名闻利养。当然,在家居士为了自己的生活,有些事情也不得不做,在此过程中一定要不造恶业,尽心尽力地向前辈大德们的方向努力。

若想真正放弃愚者的行为,追循大德们的足迹,就要认真忆念本论第四品《不放逸品》、第七品《精进品》所讲的教言,龙猛菩萨在《经集论》和《学集论》中也讲了很多不放逸的教言,若没有以这些教言经常勉励自己,今天是一个好人,心情好的时候想学习,但再过一段时间,不好的习气就萌发了。龙猛菩萨在《学集论》中说:"如我所说诸善法,谓戒闻舍与忍辱,以不放逸为根本,是名善逝最胜财。"持戒、广闻、布施、安忍等善法,全部是以不放逸为根本的,不放逸是佛陀最殊胜的圣财。

然而现在的世间人,由于没有不放逸的教言,经 常做些无聊的事情,看起来很可笑。美国亿万富翁赫 尔姆斯利,临死时将 1200 万美元的遗产留给一只名叫"麻烦"的小狗,而她的大部分子孙连一分都没有得到。之所以如此,是因为她晚年孤独,只有爱犬一直陪在她身边。

现在的人心变得越来越坏了,以前儿女孝顺父母 天经地义,可如今子女在病榻旁照顾重病的父母,却 被新闻媒体广泛地宣扬,说他如何如何孝顺,觉得是 特殊事情,而儿女不孝顺才是正常现象。报纸、电视 上报道的贪污,再也没有50万、100万的消息了,最 少也是几千万上亿的人民币。学生不好好学习,老师 不好好教书,很多人在网吧、舞厅里迷失了自己…… 在这种社会氛围下,不放逸的教言尤为重要。不放逸 就是要谨慎小心,如果能做到这一点,对自己的家庭、 工作都有利益,对生生世世的大业也非常重要。

佛陀在《法句经》中说:"无逸不死道,放逸趣死路,无逸者不死,放逸者如尸。"不放逸的人能够趣入解脱道,而放逸者虽然活着,由于没有取舍的智慧,如同行尸走肉,跟死了没有什么差别。因此,大家在修行佛法的时候,一定要忆念前面所讲的教言。《法句经》专门有个《不放逸品》,希望各位稍微抽点时间看看。谨慎小心不放逸的教言,对每个修行人来讲至关重要,如果离开了它,自己可能没有控制的能力。

我们修菩提心时,不仅要忆念不放逸的教言,还要断除昏沉、睡眠等禅定的五种盖(五种障碍)。龙猛菩萨在《亲友书》中云:"掉举后悔与害心,昏睡贪欲及怀疑,当知此等五种障,乃夺善财之盗匪。"掉

举和后悔都是心外散,算为一种障碍;害众生的心是第二种;昏沉和睡眠都是心内收,昏沉是内收,睡眠是极其内收,心已经收完了,最后什么都不知道就倒下去了,这两个也算为一种;对有漏欲妙的贪求;对基道果的怀疑,这五种障碍是掠夺禅定善财的盗匪。

修行要靠自己的精进,也要断除它的违品。现在 有些道友睡眠很重,其实对治方法就是经常想起不放 逸的教言。《楞严经》里面也讲了,阿那律刚开始时 很贪睡,但后来依靠教诚断除了睡眠,获得了天眼通。 修行人也应该控制自己的睡眠,不要睡太多了,不然 人生的一半就睡过去了。假如你能活 50 岁,那算一 下你大概要睡多少年。若从这方面来观察,我们活在 世间行持善法的时间的确不多,所以要尽量断除这方 面的障碍。

佛陀在《华严经》中说:"依教而行不放逸。"上师和诸佛菩萨的教言,对我们来讲很重要,一定要依教奉行。尤其是修持菩提心时,刚才所讲的贪欲、害心以及种种分别是最可怕的。《入行论大疏》中言:

"分别大无明,堕入恶趣因,若住无念定,无垢如虚空。"如果贪心、嗔心、邪见等分别念不断涌现,可能会造很多恶业,无法安住于三摩地中,也不能真实修持大乘菩提道。如果通过各种方法对治,将自己的心收回来,原来分别妄念特别可怕,现在依靠上师的教言尽量减少了,你就可以安住于无念如虚空般明空无别的境界中了,那个时候你修什么法,心都堪能了。

当然,要达到如如不动的最高境界,对凡夫人来 讲有一定的困难,但即便做不到这一点,也不要整天 随着世人转,有实义的事情根本不做,整天沉溺在迷乱的现象中。前段时间我引用过一个《出离轮回之道歌》,这是阿底峡尊者写的,正如里面所说:"外观世间行,无义痛苦因,深思皆无利,当观修自心。"若能放下万缘获得自在,以这种方式来观心是最大的福报。假如没有这个福报,也应该每天抽出一定的时间观观心,不要过分地与世人交往,否则他们的言行举止会慢慢染污你,把你也带入他们的深渊中去,非常可怕!

作为凡夫人,若没有长期地观心,观一两天、一两次也起不到什么作用。现在世间上的许多人,觉得学佛法就像打针一样要马上有感觉,如果没有这样,就认为法不殊胜或者上师不如法。这是完全错误的。学习世间的知识,尚且需要一定的时间和过程,深广难测的佛法就更不用说了。不懂佛法的人刚开始有很多幼稚的想法,但是深入经藏之后,逐渐就会遣除这些疑惑的。

## 辛二、精勤对治:

如佛大悲子,安忍所当行,若不恒勤修,何日得出苦?

我们应该像大慈大悲的佛子那样,不伤害任何众生,以坚韧不拔的毅力行持大乘一切善法。倘若没有精进努力,那什么时候才能解脱啊? 无垢光尊者说过:"修行不能仅靠几天的努力,需要长期的奋斗。"有些人觉得"我现在已经修行好几年了,给别人传法四五年了,该休息休息了",有些法师这样说的时候,

我就有种不同的感觉,想:"这是不是上师如意宝的传承弟子啊?上师是有生之年都要为众生,而极个别法师传了几年的法,就不想干了。现在退休还要 55岁,发菩提心的人连一个老干部都不如,的确有点可笑!"说实在的,大家以后不要提这种要求,也不要以"我现在老了,已经 43 岁了"为借口。

此处是说,若要永久地离开轮回苦海,一定要对修法有安忍行,不能做一点事情就满足了,应当有坚定的精进心,《毗奈耶经》云:"吾为汝说解脱法,解脱依己当精进。"精进的时间也不能一拖再拖,今天身体不好、明天心情不好,每天有一大堆的理由,这是不合理的。《因缘品》中说:"明日死谁知,今日当精进。"所以精进要越快越好,不要一直拖下去。

有了精进的话,不仅仅是人,甚至旁生也有证果的机会。《龙施菩萨本起经》中说:"精进行法,心无所著……绝其寿命,得上为天。"这句话的来源是这样的:佛陀有次于众菩萨前宣说佛法,当时龙施菩萨讲述了自己前世的经历——

过去世有个道人叫般遮旬,他独自在山里精进地修行,因对十方众生常怀悲悯,有条毒蛇被他感化了,时常来听他讲法。每次来的时候,它嘴里叼着草扫地,含着水洒传法的地方,常在道人旁边听经不离。道人所说的法,毒蛇能全部记住;道人所念的经,毒蛇也全部会讽诵。夏天他们就共住在一起,毒蛇一直享受法乐。

接近冬天时,因为山里缺少瓜果、清水,道人不得不准备下山。毒蛇知道后特别伤心,哭着乞求他不

要离开。道人说:"我作为欲界的人,必须依靠衣食和供具来维持生活,冬天在这里没办法呆下去,所以不得不入城市。"毒蛇问:"那我可不可以跟着你?"道人说:"你身为毒蛇,如果跟着我,所有人都会吓跑的,我化不到缘,(是这样吧?)你最好不要跟来。"他就不肯带,并且要求它尽量思维法义。最后道人离开时,因对毒蛇有师徒之情,也很伤心,但是不得不离开,双方都流着泪。

离开的时候,毒蛇很想送他,没有其他办法,只好爬上一棵树,目送着他远去。看不见了就继续往上爬,最后到了树顶,看着道人的身影渐渐消失后,毒蛇想:"我的身体如此低劣,道人都不带我,我活着也没有多大意义。"于是从树上自投于下,到中间时被树枝把身体切成了两段。它死后以闻法的功德转生于天界,带着天子天女供养毒蛇的身体。之后好像又投生人间,开始发菩提心,从那时起不断精进修行,最后获得了菩萨果位。所以,如果精进的话,旁生也有解脱的机会。

反之,假如没有精进,世间和出世间的一分功德 也得不到。虽然旁生无法跟我们相比,但是对佛法的 恭敬和希求,我们有时候连旁生都不如。有些人觉得 佛法只不过是精神良药而已,此外根本没有对解脱的 向往。而在以前,许多大德都依靠精进获得了解脱。 我在一些文章里面写过多登喇嘛,他曾闭关禅修 21 年,其间于监狱度过了一段时光("文革"时期),但仍 然修行不辍。他离开世间时,告诉大家:"我一辈子 精勤修行,现在应该离开了。愿意听我话的有缘弟子, 在我走后,应精进修持菩提心。"说完,隆重地穿上法衣,结金刚跏趺坐,安详示现圆寂。(这些大德在遗嘱中,也是让我们修持菩提心,如果没有菩提心,成就恐怕也不那么容易。)

从任何大德的传记来看,不精进而获得成就的很少,除非是前世因缘很了不起的个别人,一般来说,很多大德刚开始也是凡夫人,跟我们一样具有贪心、嗔心,但是通过精进努力,白天不休息、晚上不睡觉,最后获得了圣者果位。你们精进上比较缺乏,很多居士也说:"唉,上师我不敢给您打电话,我太懈怠了,太懒惰了!"但是光发现缺点还不行,太懒惰、太懈怠的话,从今天开始应该要精进。

如果有了精进,即便你不是很聪明,也可以有一分收获。曾国藩说过一句话,我觉得很好,他说:"天分是上天赋予的一份礼物,但这份礼物的使用方法就是勤奋。"据说曾国藩小的时候比较笨,有次他背一篇文章,不知道重复了多少遍,还是没有背下来。这时候来了一个小偷,潜伏在他的屋檐下,想等他背完睡后偷点东西。可是等啊等,天都快亮了,他还在翻来覆去地背那篇文章。小偷大怒,跳出来骂道:"你这个笨蛋,还读什么书啊?"然后将那文章背诵一遍,扬长而去。

小偷是很聪明,远远超过了曾国藩,但他只能成为贼,以后仍不断地犯法,前途非常迷茫。而曾国藩 虽然比较笨,背完了又忘了、背完了又忘了, (像有些人背《宝鬘论》一样。你们背书时也要看一下,看看旁边有没有老鼠。也许旁边的老鼠都背会了,你还背不下来。) 但最后他却能成为中国历史上最有影响的人物之一。 所以,精进力对世间和出世间都非常重要。

我有时候想:"有些道友并不是很笨,关键是不能长期地精进。如果能长期地精进,每个人都有成就的机会,对治烦恼也会有一定的效果。"因此,大家尽量不要懈怠,每天用一句"我太懈怠了"来等着死亡,那也没有意义,应该精勤地修学!

### 己三、修胜义菩提心:

这个科判说是"修胜义菩提心", 跟其他讲义的科判有点不同, 但两方面都可以理解。

为除诸障故,回心避邪途,并于正所缘,恒常修三昧。

总结上文,前面所说的教言,全部是为了遣除烦恼障和所知障为主的一切障碍<sup>12</sup>,使我们散乱的、不如法的、自私自利的心改邪归正,避开妄念分别等迷途,真实安住于正所缘。

正所缘是什么呢? 其他书里讲是寂止,即心如如不动地安住于一个境界中。但在本品,正所缘则是远离自私自利的心,安住于自他交换或自他平等的菩提心,使心成为利他者,不被自私自利所扰。佛经中说,首先要有这样的心,倘若没有,那么修行不可能成功。

菩提心就是这里的三摩地。按照小乘共同说法, 诚如《俱舍论疏》所言,修三摩地要依止八种对治、 四种作意、六种力,次第修持九种住心。但此处像《菩 萨地论》中所讲的,是一种不共的三摩地,即心一缘

\_

<sup>12</sup> 对解脱直接构成障碍的,是烦恼障;对成佛直接构成障碍的,是所知障。

专注于利他,这即是成佛之因。成佛要依靠智慧和菩提心,而这种菩提心应远离环境或人群的散乱,从内心生起利他之心。佛经云:"依靠禅定力,众生获菩提。"这里的禅定力也可以说是菩提心,如果没有这个,下一品所讲的智慧波罗蜜多是很难得到的,龙猛菩萨云:"若不具禅定,智慧亦难得。"反之,倘若得到了自他交换、自他平等的心,那你已经有了禅定,以前心经常散乱、极度自私自利,现在就会扭转过来。

要知道,自私自利是菩提道最大的障碍,唐译《经庄严论》中云:"虽恒处地狱,不障大菩提。若起自利心,是大菩提障。"有些道友说:"我修行不成功,因为生病了,成了大障碍啦!""我今天心里不舒服,菩提心的障碍又来了!""我生意不成功,又是一个修行的障碍!"但这些都不要紧,如果你自私自利的心特别强,那才是真正的大障碍。因此,大家一定要了解,菩提心就是这里的三摩地。

当然,安住在心本来面目的境界中,也是一种三摩地。但这种三摩地,一开始就直接趋入是不合理的,除非是具有特殊善缘的弟子,才有可能现前这种境界。《六祖坛经》中说,惠明是性情粗暴的人,他最初准备抢惠能的衣钵,结果没有得逞,就说自己是为法而来,想在惠能面前求法。惠能先让他屏息诸缘,不生任何分别念。见他把心调和好了,猛然说:"不思善,不思恶,正当这时,那个是你的本来面目。"惠明言下大悟,如人饮水,冷暖自知。

现在有很多初学者,也认为自己有惠明那样的根基,一开始就不思善、不思恶, 麦彭仁波切把这种人

归为"盲修无念和尚宗"。所谓的和尚宗,指以玛哈雅那为主的宗派,他们提倡什么都不取舍,直接安住在这种境界中。玛哈雅那是国王赤松德赞从敦煌请来的禅宗和尚,他在藏地弘法过程中,因见解上的分歧,与当地教派分成两派:一部分人坚持藏地的传统,任何法要从次第开始修;而以玛哈雅那为主的宗派,但合出血,同样,执著恶念是禅定的障碍,执对自括王妃是禅定的障碍,所以什么也不用执著。当时包括,是禅定的障碍,所以什么也不用执著。当时包括,导致在人都修学和尚宗,开始不取舍因果,下至成绩传佛教一片混乱。这时,有人提醒国王想起了菩提传佛教一片混乱。这时,有人提醒国王想起了菩提顾寂前所作的授记:"以后教法如果出现混乱,可从印度迎请莲花戒遣除争议。"于是国王迎请了莲花戒、与玛哈雅那进行辩论。

对于二者的辩论,《布顿佛教史》中讲得比较清楚,但更详细的资料是藏地著名的《巴协》。据史料记载,莲花戒主要从比喻上击败了玛哈雅那:玛哈雅那认为自己的见解最高,善和恶什么都不执著,就像大鹏翱翔于天空。莲花戒就问他:"大鹏是否从地上腾空?最后仍落于地上?"对此,玛哈雅那也是承认。莲花戒继续说:"同样,最高境界要以取舍因果为基础,最后还是要落到不离取舍因果的行为中。"通过这样的辩论,玛哈雅那最终失败了。

当然,这种宗派并非完全是禅宗,禅宗自古以来 涌现了无数的证悟者,是非常清净的佛教传承。但现 在有些初学者,还不知道六道轮回的基本道理时,就 一味追求什么都不执著,这是相当可怕的。我们对禅 宗的最高境界是很赞叹,但一般的初学者不应该随便模仿,造恶业随随便便的,造善业也是无所谓。学禅虽然很好,不思善、不思恶,心的本来面目确实没有任何执著,但你现在有没有真实的感受?你是理解上的还是证悟上的?很多问题一定要弄清楚。否则自己趋入歧途,还带着很多人盲修瞎炼,这个罪过非常大!

所以大家一定要注意,若没有遵循圣者的教言,随便按自己的想法去做,有时候恐怕不一定成功。其实修菩提心是最可靠的,就像《菩萨地论》中所说:"为救度一个众生,宁肯在地狱中受无量劫痛苦,时间最长,受苦最深,也心甘情愿忍耐,此为披甲精进。"这样的精进,始终都不能放弃。

修禅的时候,本品并没有让你在前面观想木条等所缘境,然后把心安住在上面,而是要求尽量断除产度的违品——自私自利和散乱,专注在利他心当中。倘若行住坐卧均能以利他心摄持,说明你的禅定非常不错。大家也看看能不能做到?一旦起了自私自己、"我听了这么多愿,为什么还整天想着自己?"我了这么多愿,为什么还整天想着自己?"对治支表了这么多愿,为什么还整天想着自己?"对治支表了这么多愿,为什么还整天想着自己?"对治支表,发现自己动辄就起一个自私自利心,马上修学本个直入对自己都快失去信心了。每年过来,不是一天两天的事,不能这么快就泄气了。每年过来,不是一天两天的事,不能这么快就泄气了。新知道也是不是一天的一种大人刚开始都会遇到我这种情况,但只要逐渐知道的,以后就不会与它交往了。就好比我以前等的。所以这些关键问题,希望大家一定要记住。

我发现现在有很多人,把《入行论》的教言、佛

菩萨的教言抛之脑后,根本不重视,不管是修行也好、功法也好、功德也好,统统是"我觉得如何如何"。包括佛教界有些比较出名的人,也喜欢凭感觉衡测因果的甚深奥妙,这真的非常可怕。要知道,我们的意识并不可靠,《四十二章经》中说:"慎勿信汝意,汝意不可信。"千万不要相信自己的妄想分别念,我们的分别念不要说出世间的甚深道理,即使世间的有些问题也判断不准。

很多人"我觉得"的标准是眼见为实,其实眼见的也不一定都是真的。有一次孔夫子有个弟子在煮稀饭,发现有脏东西掉进了锅里,觉得可能影响不大,就稍微尝了一下。刚巧孔夫子走进厨房,以为他在你吃,便狠狠地教训了他。经过解释,孔夫子才恍然惊情,他很感慨地说:"我亲眼看见的事情都不可了,他很感慨地说:"我亲眼看见的事情都不可了,为自己正确,但也不一定。月称论师在《入中论》云:"若许世间是正量,世见真实圣何为?所修圣道又有什么用呢?《三摩地王经》亦云:"眼耳鼻非量,舌身意亦非,若诸根为量,圣道之是正量,不夫人的眼耳鼻舌等不是正量,如果这些是正量,圣道就没有用了。

所以希望大家讲经说法也好,给别人开导也好,始终要观察自己所说的是凭空捏造,还是有诸佛菩萨的经教依据?若有确凿的经教依据,那给别人讲也不会错;如果一点依据都没有,随随便便胡言乱语,这样会不会欺骗很多人?就算是世间的事物,若没有依

据也是不可信的。孔夫子的弟子曾参一度被传杀人,大家都认为是真的,但后来通过调查,才明白是与他同名同姓者杀人了。古人有很多这方面的故事,告诫我们不要相信虚妄的判断。

金刚道友之间也应该团结,不要因为一点点传言,就对他人另眼相待,而应当依照密宗所说,看见的全部是阿弥陀佛的化现,听到的全部是阿弥陀佛的咒音,心里的分别念全部是阿弥陀佛的智慧。若能这样观清净心,整个世界会变成一片净土。否则,现在很多人说的话不可靠,尤其是生意人,说妄语已经成习惯了,动不动就说妄语,不一会儿又不攻自破、自相矛盾,这种现象比比皆是。

总而言之,第八品主要讲禅定,总结起来是要生起利他心的菩提心;下一品主要分析空性的见解,悲心与空性就叫智悲双运。智慧是观空性,悲心是利益众生,二者在果位时是色身和法身,在道位时叫现空双运。因此,《入行论》的最后两品非常重要,前几品的内容都是为了生起这两种境界——第八品所讲的利他心,第九品所讲的智慧。

当然,人的根基不同,有些人是先观察诸法空性,证悟空性之后,再产生利他的悲心饶益众生;有些是 先生起利他的悲心,然后再观察空性,证悟空性。但 不管是哪一种途径,都是非常殊胜的!

[第八品释终]

## 第一百五十三者课

#### 思考题

- 1.《智慧品》中所讲的智慧,是什么样的智慧?你在学习本品之前有何打算?
- 2. "此等一切支,佛为智慧说",对这句话的解释,无著论师和表彭仁波切有何差别?你认为哪种更合理?请说明理由。
- 3. 有些人对修积世俗善根饶有兴趣,但对闻思修空性法门却 不提倡,这样会有什么结果?为什么?
- 4. "修慧不修福,罗汉托空钵;修福不修慧,大象披璎珞。" 这个公案对你有何启示?你打算怎样将这个道理告诉更多 的人?
- 5. 二谛有哪两种分类?各自的本体是什么?你觉得明白这一 点有什么必要?
- 6. 认识二谛的人有哪两种?这两种人是如何区别的?各自的范围是什么?怎样理解他们之间"复因慧差别,层层更超胜"?
- 7. 有些人经常说这个经典说得不对、那个大德讲得不合理, 你如何看待这种现象?请以教证、理证进行剖析。
- 8. 世间人认为万法是实实在在的,而佛教所谓的"诸法皆空" 是诽谤现实。对此,你该如何驳斥?
- 9. 如果有人提出疑问:"既然万法如梦如幻,无有实质,那为证悟佛果而精勤修道又有什么用呢?"这时候你该如何回答?

按照华智仁波切的观点,《入行论》前三品讲的是菩提心"未生者令生",中间三品是"已生令不退",精进、静虑、智慧后三品是"不坏令增上"。现在就是令菩提心增上三品中的第三个——第九品智慧。

《智慧品》的内容应该说比较广,学起来也比较费劲。当然,对中观空性法门有所认识的人,恐怕不是特别困难,但刚皈依佛门或者刚学习佛法的初学者,学起来确实比较难。以前我自己学习的时候,感觉就比较强烈,学习前八品时,虽然修持起来不太容易,但字面上没什么不懂的,基本上都能理解,而到了《智慧品》时,就有一种云里雾里的感觉。我本人不算很有智慧,可也不算特别笨,但是遇到这一品的时候,很多地方都不懂,当时费了很多时间。

所以这次学习《智慧品》,大家一定要认认真真、 反反复复地钻研,否则光是听一遍、看一遍,里面的 内容恐怕无法完全领会。尤其是新来的一些居士,我 担心你们到了中间因为听不懂,就半途而废了,那有 点可惜。大家开始时一定要发愿:"不管这品再难懂、 再费解,我也要把它学完、学懂!"要有这样的决心。

《智慧品》的传讲方式,跟前面的可能有点不同。 前面为了便于大家理解,我经常会讲一些公案,但《智慧品》引用公案比较困难,我应该会直接按照古大德 的传统方式讲下去。在讲的过程中,大家一定要认真 听,若能学好这一品,中观空性方面肯定会打下稳固 的基础,因此上师如意宝对这一品相当重视,大家无 论如何一定要学好。

在本品当中, 格鲁派、宁玛派、萨迦派等各教派

之间的辩论相当多,如果这次传讲时也展开辩论,恐怕初学者很难以理解。所以我这次基本上不讲,讲了一些人可能也接受不了。我曾在《入行论》中提了个下格鲁派的观点,事后好多格鲁派的弟子议论纷合。 常现象:我们实现是对格鲁派的观点有过驳斥;我们实现是一个大多人,就会知道这个人,就会知道这个人,就会知道这个人,就会知道这个人,就会知道次第广论》的胜观点有过驳斥;我们前译派内部互相驳斥的也比较多;我们前译派客巴大师的四大弟子之间的观点不尽相同,从由有激烈的辩论……但以前没有参加过辩论的人,鲁派教活的尊重,你都不是在诋毁我们格鲁派教法的尊重,你都不一定有那么大的恭敬不知维护心。有些人刚开始学的时候,很多辩论都不太懂,所以我这次暂时不讲。

这些辩论方面,《澄清宝珠论》中讲过一些,尤 其是麦彭仁波切与局沙格西的辩论书、与扎嘎活佛的 辩论书,里面讲得非常精彩。我以前学过很多辩论书, 年轻时对辩论和各派的不同观点特别有兴趣,把很多 时间和精力都用在这上面了,所以现在讲《智慧品》 的时候,许多地方印象都比较深,应该能讲一点儿。 但我想这次主要是抉择空性,辩论只是从大概意义上 介绍一下。

下面开始学《智慧品》。

丁五 (智慧) 分三;一、连接文教诚生起智慧; 二、生智慧之方法;三、心智慧所得之事。 这个科判是《善说海》的科判。华智仁波切和麦 彭仁波切也有不同的科判安立,但这里用无著菩萨的 观点来分析。

### 戊一、连接文教诚生起智慧:

智慧分为世间、出世间两种,这里的智慧指出世间智慧,而不是世人所说的"这个小孩读书时智慧很高"、"那个人搞生意、学电脑的智慧不错",不是那种智慧。出世间智慧主要是通达一切诸法皆是空性,从这个角度来讲的。

此等一切支, 佛为智慧说, 故欲息苦者, 当启空性慧。

这个偈颂,大乘论典中经常引用,老修行人应该比较熟悉。意思是说,布施、持戒、安忍、精进、禅定等前五支,皆是佛陀为了让我们生起智慧而宣说的。它们是生起智慧的助缘,智慧如果没有这些因,是很难生起来的。或者说智慧度是根本,前五度是它的支分,上面所讲的"一切支",全部是为了生起证悟诸法无实的空性智慧。当然,还有很多不同的观点,但在这里暂时不阐述。

为什么智慧如此重要呢?因为智慧是根本,佛陀在《般若经》中云:"无量盲人无引导,不能见道入城郭,阙慧五度无眼导,无力能证菩提果。"(这个教证,在《善解密意疏》中也引用过。我们讲《善解密意疏》时,好像是1990年还是1991年,那时候在桑耶塔里面,只有几个佛教徒一起学过。)无量盲人若没有人引导的话,根本不可能入于城镇,不要说是无量,即使让一百个盲人依靠自力去日本东京的路口,他们也无法找到方

向。同样,缺乏智慧的五度,就如同无人引导的盲人一样,根本不能成为菩提之因。有些人经常布施、持戒、忍辱、精进、坐禅,但若没有智慧的摄持,对空性和中观法门一无所知,那所做的善法就像是盲人入道一样,不可能成就菩提妙果。《般若经》中还有个教证说:"所有的河流入于恒河,随同恒河入于大海。同样,五波罗蜜多以智慧波罗蜜多摄持,才可以到达遍知的彼岸。"所以,智慧波罗蜜多非常重要。

现在很多寺院和居士团体,对布施、供灯、做慈善等世俗的善根非常有信心,但对中观空性却兴趣索然,有些法师对学习这些也不提倡。如果是这样,那你的修行相当于盲人一样,五度无法直接成为遍知佛果之因。《大智度论》中说过:"五波罗蜜如同盲,现前智度乃为导。"这一点不仅是藏传佛教的观点,汉传佛教的憨山大师也说:"般若乃诸佛之母,菩萨之真因。"这种说法跟麦彭仁波切的说法比较相似,麦彭仁波切也认为般若是诸佛之因,而禅定等五度,是生起般若智慧的根本因。

当然,个别法师对这个颂词的解释有所不同。比如无著论师认为,"一切支"仅是指禅定,他在《善说海》中引用《集学论》的教证说:"入定知真性,此乃能仁说。"认为禅定是产生智慧的因。他在前面也说过:"发起精进已,意当住禅定。"精进完了以后,要安住于禅定;而禅定完了以后,要开始入于智慧,就像《经庄严论》中所说,前前作为因,后后作为果。但按照麦彭仁波切的观点,前五度全部是智慧度的助缘,就像国王出征时,四大军队紧紧相随一样,彼此

有相辅相成的作用。智慧不能离开其他五度,不能说只要一个禅定就可以了。

学习这个颂词后,大家一定要了解,我们既要有 智慧, 也要有静虑为主的其他福德。上师如意宝经常 教诫, 通过闻思修行一定要有空性的见解, 同时对世 俗的善根,比如磕头、念咒语、转绕佛塔等也不能舍 弃,福慧要双修,不能偏堕。倘若只有福德而没有智 慧,或者只有智慧而没有福德,都是不能成佛的。龙 猛菩萨在《大智度论》中云:"修慧不修福,罗汉托 空钵;修福不修慧,大象披璎珞。"曾经在迦叶佛时 有两兄弟,一个特别爱修福报,一个特别求空性智慧。 后来在释迦佛教法下,修福报的人转生为一头大象, 由于出征时很有能力,国王对它极其喜爱,用各种金 银珠宝装饰其全身,但是大象太笨了,有多少珠宝也 没办法享用。而只强调空性智慧的人, 在释迦佛座下 证得阿罗汉果,但因为前世没有积累过福报,到城市 里化缘时无人供养,经常是空钵而回。有一次他想: "我连这个大象的福报都没有,这是什么原因呢?" 他用神通一观察,才知道这是他们两兄弟偏重福报和 偏重智慧的结果。(但有些法师解释时说:"不管怎么样, 修智慧还是好一点。阿罗汉虽然在城市里没有化到缘,但他 依靠神变可以到山上吃水果。"说是这样说,可是没有福报的 话,不知道他能不能找到水果。)

所以在修行的过程中,福德不能放弃,智慧也不能放弃。有些居士真的有这个毛病,只要是供灯、布施、磕头,积累世俗的善根,他就非常重视,但是闻思修行、求智慧、观空性,他就躲得远远的。虽然每

个人的智慧有限,对空性全部通达无碍的话,不要说 是初学者,就连我们学了这么多年的人,都有一定的 困难。但是两方面都不能舍弃,这是相当重要的!

假如生起了空性智慧,便能遣除三界中的一切痛苦,菩提心也容易生得起来。龙猛菩萨在《菩提心释》中说:"如是瑜伽士,若修习空性,内心喜利他,决定无困难。"如果生起了空性智慧,看见芸芸众生因实执而日夜劳碌,对他们一定会生起悲心的。有些人为什么没有悲心?原因就是对空性修得不够。倘若学习了中观般若法门,完全通达佛陀所讲的空性道理,对众生肯定会生起悲心的。

去年我们讲了《中论》后,许多人都依靠理证生起一些空性见解,觉得世人特别执著的东西没有丝毫实义,可惜他们不懂这一点,于是生起了强烈的悲心。如果你一点空性见解都没有,口头上说"众生好可怜哪,我想帮助他",但这种悲心只是相似的悲心,因为你没有从根本上了知万法实有的过患。若是有了空性的境界,不需要勤作就会生起悲心,这是一种自然规律。有些道友为什么对别人生不起悲心?原因就是你对很多事情有一定实执,有了实执的话,自己就开始执著,见别人执著也觉得理所当然。所以,息灭自他的痛苦,一定要靠空性见解,这是极为殊胜的窍诀。

我每天接的电话中,经常听到别人的痛苦。刚才有个人说:"我很长时间以来,心里有诉不完的痛苦,有寂寞的痛苦、等待的痛苦、观望的痛苦……怎么办哪?"我暗暗算了一下,好像七八个痛苦,我告诉他:"你最好是多看一些中观空性法门。"但他会不会看

也不知道。其实就算是强烈的欲望、贪心、嗔心,通过空性法门断除也非常容易。龙猛菩萨在《六十正理论》中说:"若许有实法,则生大贪嗔。"假如认为一切是真实存在,定会产生极大的贪嗔——觉得怨敌是实有的,就非要杀他不可;觉得人或财物是实有的,就千方百计要据为己有。所以,整个世界要获得安宁和平,自己的内心要得到寂静快乐,暂时、究竟最好的妙药就是空性法门。这一点,我们不仅要从道理上明白,实际行动中也要多串习,若能如此,自己的实执是很容易断除的。

对别人的最大帮助,其实也是帮助他证悟空性。 所以我平时非常喜欢讲一些空性法门,这些讲起来比较容易,不像《俱舍论》和《因明》那么难懂。而且 到了一定的时候,自己就好像不存在一样,所有的烦恼和执著都消失了,看每个人的脸上也是露出笑容。 暂时的快乐尚且无法言说,究竟的功德就更不用说了。所以,大家一定要听闻空性法门,生起空性的见解。

戊二(生智慧之方法)分三:一、认识智慧之自性;二、深入对境无我;三、破除所断实执。

己一(认识智慧之自性)分二:一、抉择对境二谛;二、修行有境正道。

廣一 (抉择对境二帝) 分二,一、安立二帝之自性,二、遣除争论。

辛一 (安立二帝之自性) 分三,一、分类,二、 奉体,三、能量彼之慧差别。

### 壬一、分类,

要真正生起智慧的话,必须先了知二谛的分类。 二谛有胜义、世俗之分,若不懂得这一点,你的智慧 就没办法抉择。

世俗与胜义, 许之为二谛。

假象的世俗谛、真相的胜义谛,即是我们所承许的二谛。

所谓的世俗谛,是语言和分别的对境,它是虚妄不实的法;相反,真实不虚的一切法,全部安立为胜义谛。以前没有学过中观的人,一定要把这些新术语记清楚,若不了知二谛的分类,则无法深入中观空性法门。我们不可能讲一次就解释一次,因此,大家要记住"胜义谛"和"世俗谛"。

佛陀的八万四千法门,全是围绕二谛而宣说的,《中论》云:"诸佛依二谛,为众生说法。"如果不明白二谛,则无法了达佛法的深意,龙猛菩萨也说:"若人不能知,分别于二谛,则于深佛法,不知真实义。"现在有个别法师和居士声称:"不学胜义谛和世俗谛也可以,只要懂得念佛、坐禅、放生,这些功德就足够了。"这是非常不合理的。释迦牟尼佛教法下弘扬大乘的祖师,第一个就是龙猛菩萨,他都说若不了解二谛则不能通达佛陀的甚深法义,可见二谛的分类相当重要。

"谛"有真实之意,之所以称为世俗谛,是因为语言、分别的对境本是虚假的,但凡夫人往往却执为真实。就像梦见山河大地、山水花园时,对做梦者来说是实有的,在他面前就可以叫做"谛"。而胜义谛

是圣者的境界,如《辨中边论》云:"圣者行境故。" 这种境界无法言说,故称为胜义。概言之,我们所见 的假象与真相,分别就是世俗谛与胜义谛。月称菩萨 云:"说见真境即真谛,所见虚妄名俗谛。"

其实,二谛的概念在汉传佛教中也有,隋朝吉藏的《二谛章》中曰:"俗,是浮虚义;真,是真实义。"一切法的真正本质叫胜义谛,一切法虚无不实的部分叫世俗谛,这在汉传佛教中也是承许的。

我们平时眼睛所看见的、耳朵所听到的,似乎实实在在地存在,但其实它如同阳焰水般是虚妄的东西,就像在做梦一样,所见所闻全部是假的,这就叫做世俗谛。那么,除了这些假象之外,有没有一个真实呢?有的。在文殊菩萨、观音菩萨等圣者以及证悟空性的大德面前,显现上虽然也有所见所闻,但不会像我们这样执著。我们遇到一样东西,马上就产生实执心,进而引生贪嗔等,但若通达了真实的空性义,就不会有这些烦恼了。

你们若想进一步了解二谛,《中观四百论》前八品讲的是世俗谛,后八品讲的是胜义谛,希望大家一定要全面地学习和了解,以在中观方面打下比较坚实的基础。

#### 壬二、奉体:

胜义非心境,说心是世俗。

二谛的本体是什么样的呢? 正如前面所说, 胜义谛并不是分别心的对境, 心的对境全部是世俗谛。诚如《宣说二谛经》中云:"胜义谛若成身语意之对境,

则不成胜义,而成世俗谛。"胜义谛不是凡夫人语言、身体、分别念的对境,如果是的话,那它就成世俗谛了。

因此,凡属于分别的对境,统统是世俗谛,包括 "一切万法不存在"的单空,实际上也是一种分别的 对境。因为单空只强调空的部分,比如碗里什么都没 有、屋子里什么都没有,把不存在当成空性,这是分 别的对境,属于世俗谛,不是真正的胜义谛。胜义中 一切均不成立,分别、语言全部消融于法界,如《未 生怨王忏悔经》云:"未见一切法,即是真实之现见。" 麦彭仁波切也说:"未见到之法,即是最殊胜之见。" 此时远离任何戏论、执著,这种境界是至高无上的。

当然,世俗谛与胜义谛,从不同角度也有不同的安立。麦彭仁波切根据诸大经论,对二谛有两种安立方法:现、空分别为世俗和胜义<sup>13</sup>,现相、实相分别为世俗和胜义<sup>14</sup>。大家关键要掌握的是,世俗谛是虚妄分别的对境,不是超越一切境界的法;胜义谛远离一切戏论,以凡夫人的心识无法了知。因此麦彭仁波切在论典中分相似胜义谛和真实胜义谛,真实胜义谛远离四边八戏,相似胜义谛只是暂时所抉择的空性。

二谛的本体,在麦彭仁波切与局沙格西的辩论书中也非常多。但在这里不广说,只是在字面上作个简单解释就可以了。

<sup>13</sup> 依二转法轮了义经论,一切有法显现为世俗谛,一切法性空性为胜义谛。

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 依三转法轮了义经论,实相与现相一致的能知所知为胜义谛,实相与现相不一致的能知所知为世俗谛。

壬三 (能量彼之慧差别) 分三: 一、补特伽罗之分类; 二、妨害之次第; 三、能害之理。

### 癸一、补特伽罗之分类:

世间见二种, 瑜伽及平凡。

认识胜义谛和世俗谛的人有两种,一种是世间瑜伽士,一种是世间平凡士。

这两种人怎么区别呢?诸多论典中说,具有寂止和胜观功德的人,就叫世间瑜伽士;不具止观功德的人,叫做世间平凡士。还有一种说法是,通过闻思修习,证悟无我境界的人,叫世间瑜伽士;没有闻思修行,未证悟无我境界的人,叫做世间平凡士。

世间平凡士包括没有学过宗派的人,以及虽然学过宗派、但没有入于佛教的人,像数论派、胜论派等360种外道,这些外道归纳而言是常见派和断见派,他们都属于世间平凡士。

世间瑜伽士指入于佛教的内道行人, (这里的瑜伽士, 有修行者的意思, 并不是留着头发、在众人面前示现神通的人。)它可分为大乘和小乘, 小乘是有部宗和经部宗, 大乘是唯识宗和中观宗。这些概念一定要搞清楚, 佛教的所有宗派, 这四种就可以全部包括了。

虽然其他讲义有不同的安立方法,但在这里一定要了解:世间瑜伽士分四种宗派,世间平凡士分未学过宗派的人和学过宗派的外道。认识二谛从人的角度分,内部分类虽然非常多,但大体上就是这两种。

#### 癸二、妨害之次第:

瑜伽世间破,平凡世间者,复因慧差别,层层更超胜。

平凡士与瑜伽士之间的观点有何差别呢?瑜伽士能遮破平凡士的观点,而瑜伽士当中,又以通达空性智慧的差别,上上者能超胜下下者<sup>15</sup>。

在平凡士中,没有学过宗派的人不如学过宗派的一些外道。比如山上放牦牛的牧童、田地里干活的农夫,没有接受过任何知识,一旦外道告诉他有神、有上帝,他们的心很容易被引诱,马上就改变了。所以说,外道邪派的见解,超胜于没有学过宗派的一般人。

平凡士中的外道与瑜伽士相比,就远远不如了。即便是小乘最低的有部宗,最起码也承认四法印——诸行无常、诸受是苦、诸法无我、涅槃寂静,完全可以遮破外道认为我存在、身体干净、万法实有等观点。譬如有部宗的《俱舍论》中说,诸法刹那变化,所以是无常的;我由众多部分组成,所以是不存在的……依靠这种方法,对外道的观点可以一一驳斥。当然,不仅仅是外道,在不知道十善、"善有善报、恶有恶报"的世间人面前,有部宗的观点也是超胜的。

有部宗承认未来、现在、过去实有存在,无为法 是成实法等,有许多自己独特的观点。但这类观点若 用经部宗《俱舍论自释》等中的理论观察,也是无法 成立。

小乘的有部和经部,最终皆承认无分微尘、无分 刹那实有。但通过唯识宗世亲论师的六种微尘观察方 法(随教唯识),或者《释量论》中的生似理来剖析(随 理唯识),他们的观点根本无法立足。

<sup>15</sup> 见解从低到高依次是:未学过宗派的人——学过宗派的外道——小乘有部宗——小乘经部宗——大乘唯识宗——大乘中观宗。

然而唯识宗还承认成实的依他起心识。这个观 点,以中观自续派和应成派的离一多因、金刚屑因等 理论,完全是可以破除的。

所以说,上上的智慧远远超胜下下的智慧,下下的智慧远远超胜下下的智慧。有称论师云:"如有翳积不能寄上上的智慧。月称论师云:"如有翳眼所缘事,不能害于无翳识。如是诸离净智识,明目者感力别念会不会危害。同样,凡夫的分别念会不会危害。同样,凡夫的分别念会不会危害。同样,凡夫的智慧呢?绝说得不常可能的。现在有些愚者常说:"这个佛经说得不常对,那个论典说得不对,某某高僧大德讲得不合理……"就像盲人找明眼人所见的过失一样,非常不知理。我们一定要知道,凡夫人的境界对圣者人数害,就像文盲对知识分子不会有妨害、什教至的农民对博士后不会有妨害一样。假如对佛教至高无上、高深莫测的境界一无所知,就开始随随便说一些过失,这是非常不合理的。

佛教中有小乘和大乘,由于宗派的见解层层递进,上上的智慧胜过下下的智慧,所以大乘能遮破小乘的观点,我们应该学习大乘。大乘包括唯识宗和中观宗,而最究竟的就是中观应成派,它所承认的法,一点一滴也是没有的。就像《中论》所抉择的,轮回乃至涅槃之间的万法,没有一个是存在的。所以龙猛菩萨说:"若我有少宗,则我有彼过。由我全无宗,故我唯无过。"麦彭仁波切也说,中观应成派如同狮子吼震慑群兽一般,远远超胜于其他宗派的见解。

可见, 越是往上, 越有不可思议的见解。以前上

师如意宝在课堂上经常讲:"作为闻思修行的人,千万不要对高僧大德进行诽谤,因为我们凡夫人像盲人一样,根本不知道高僧大德们的密意。"德巴堪布在一个论典中也说:"各宗见解是非常深奥的,一般凡夫人无法随便抉择,所以不要妄评别人的观点。"这一点,大家务必要注意!

## 癸三、能害之理;

以二同许喻。

有人提出这样的疑问:"我眼睛看到的柱子、耳朵听到的声音,确确实实是存在的,为什么说它是虚妄的?这不是诽谤现实吗?你们中观宗如何建立自己的观点?"答曰:以你我二者共同承认的比喻即可成立。

倘若你说万法实有,那不妨举出一个诸法显现而成实的比喻,这样我们也是可以承认的,但你却无法找出适当的比喻。而一切万法不存在的比喻,我们可以举出千千万万,这些比喻是你也不得不承认的。如《般若经》云:"一切法如梦如幻,涅槃亦如梦如幻,较涅槃有胜法者,此亦如梦如幻。"《金刚经》也说:"一切有为法,如梦幻泡影,如露亦如电。"阳焰、水月等幻化八喻虽显现却无有实质,这些比喻是世间人皆承许的,而你却找不到一个成实的比喻,因而中观宗的观点是正确的。

大家以后与人辩论时,也应该用这种窍诀:佛教说显现即是空性,用阳焰或水月可作比喻。倘若对方认为诸法不空,那他也应该举出一个比喻来。假如他

说因为眼睛能看见,所以诸法不空。那可以反驳说: "眼睛看见不一定是真实存在,你做梦时眼睛也能看 见,但醒来后什么都没有。所以依因明理论来说,你 的所立还没有成立,要想成立的话,必须举出我们共 同承认的一个比喻。但这种比喻根本举不出来,因此 你的观点不成立!"

辛二 (遺除争论) 分二,一、遺除世俗之争论; 二、遺除胜义之争论。

壬一(遣除世俗之争论)分五;一、遣除不行道 之诤辩;二、遣除于境不诤之辩;三、遣除以量有害 之诤;四、遣除与教相违之诤;五、遣除太过。

癸一、遣除不行道之诤辩;

为果不观察。

有些人说:"假设一切法均无实有、如幻如梦, 那求菩提、得佛果就没有用了,也不必为菩提而行持 善法、放生、念观音心咒、转经轮了,我好好睡觉就 行了。"(难道你睡觉不是如幻如梦吗?)

驳斥: 从轮回到涅槃之间万法,虽然在胜义中现而无自性,如梦幻一般,但在未经观察的世俗中却是存在的。故为获得佛果而积累资粮,还是非常有必要的。

打个比方说, 幻化的军队来危害你时, 你也应该 遣除这种幻化的怨敌; 做噩梦遭受恐怖时, 你也应当 精勤苏醒之方便。同样, 为了获得如梦般的佛果, 需 要积累如梦般的资粮。《入中论》云:"设若观察此诸 法, 离真实性不可得。"经过详细观察后, 地道修行 虽无有真实性,但就像麦彭仁波切所说,缘起性是无 欺存在的,乃至能取所取没有消于法界之前,此等显 现不会灭尽,且对众生有利有害。所以为息灭自他的 一切痛苦,一定要精进求取利乐之方便道。

这个问题上,大家千万不要误入歧途,认为"既然一切如幻如梦,就不用修行学佛了"。要知道,如梦如幻的痛苦,也要依靠如梦如幻的修行来遣除。众生从无始以来,一直在如梦如幻的境界中受苦,乃至梦未醒来之前,梦中的一切都可以给自己带来苦乐,为取证佛果而精勤并非无有意义。所以,大家一定要分清胜义谛和世俗谛,分清楚以后,修行的境界才会越来越增上!

# 第一百五十四节课

#### 思考题

- 1. 既然瑜伽士与平凡者都承许万法的显现是存在的,那他们 之间还争论什么?明白这个道理后,你做事情时应该持什 么样的态度?
- 2. 形形色色的诸法,是我们现量所感受到的,为什么说它是虚妄的?请从两方面进行分析。
- 3. 为什么说佛陀所宣讲的无常道理不了义?请以不了义的标准一一判断、说明。
- 4. 有人说:"无常不能被肉眼所看,所以不是世俗谛,如果它也不是胜义谛,那无常就不属于二谛了,岂不是变成第三品物体了?"对此,你该如何回答?
- 5. 在世俗中,若没有见与不见名言实相的差别,这会有什么样的过失?请以比喻说明。

《智慧品》中"遣除争论"分五个方面,第一个问题已经讲完了,今天是第二个问题。

讲《智慧品》的时候,大家一定要把精力放在闻思修行上面。本品对每个修行人来讲非常重要,但由于内容相当深奥,个别人恐怕生不起信心,以致对这些道理无法通达。昨天也讲了,这个内容跟前面完全不同,不是看一遍、听一遍就能全部明白的,前面的内容有一点佛学基础的话,基本上每天的课可以当堂消化,但这一品就没有这么容易了。麦彭仁波切在《定

解宝灯论》中说,现空双运等甚深术语,纵然一百年中精进思维,若没有宿世修行的成熟因缘,即使你的智慧再超群、修行再精进,也难以通达其中的意义<sup>16</sup>。 所以,不要说中观、大圆满的所有内容,就算是里面的个别术语,没有前世因缘的人也不一定能通达。

在座的出家人和居士,要看看自己前世在诸佛菩萨面前积累的资粮如何。假如你对中观空性法门有极大的信心,那说明前世一定在善知识面前闻受过大乘佛法。没有学过这样的空性法门,即使你菩提心、出离心修得再好,也不能断除轮回的根本,这一点宗客巴大师在《三主要道论》中讲得很清楚<sup>17</sup>。因此,空性法门对每个希求解脱的人来说必不可少。

遇到这个法需要一定的福报。有福报的人,即使对空性生起合理的怀疑,略微想一想:"诸法可能是无自性的吧?"也能在阿赖耶上种下无我空性的种子,依此而毁坏三界轮回的根本。圣天论师云:"薄福于此法,都不生疑惑,若谁略生疑,亦能坏三有。"所以学习这个法的功德非常大,谁能突破这个关,其他的积累资粮和修行就很方便了。

我看到极个别法师在讲《入行论》时,到《智慧品》就跳过去了,马上接着讲《回向品》。不管是藏传佛教、汉传佛教,对《入行论》重视的虽有一部分法师和居士,但很多人对空性法门学修得不够。因缘没有成熟的人,到了《智慧品》的时候,智慧就没办

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 《定解宝灯论》云:"显现空性双运等,仅是宗派术语义,纵经百年勤思维,若 无宿修成熟因,具大智慧极精进,然却不能通达也。"

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 《三主要道论》云:"不具证悟实相慧,纵修出离菩提心,亦不能断三有根,故 当勤证缘起法。"

法跟上了。因此, 我再次希望大家一定要反反复复看 颂词的内容, 字面上理解以后一定要发挥。

当然,发挥的时候,不要改变讲义的推理方式。 有些人实在解释不了,就随便讲一些公案或其他道理 来应付,这是不合理的。对寂天菩萨的原文,大家一 定要通过再三祈祷、再三闻思,真正了达它的本义。

## 癸二、遣除于境不诤之辩;

世人见实法,分别为真实,而非如幻化,故诤瑜伽师。

本品的很多颂词都有隐藏的疑问,大家一定要了 解对方的观点。

我们讲空性法门时,许多世间人不能接受,他们提出这样的质疑:"你们说万法是空性的,但其实也承认诸法的显现,不管是寂天菩萨、月称论师、龙猛菩萨,都不会否认火是燃烧的、水是潮湿的。既然诸法的显现在你我面前都存在,那我们还争论什么呢?"

作者回答道:"世人见实法,分别为真实,而非如幻化。"虽然同样是显现,但平凡世间者被无明烦恼所障,见到柱子、瓶子等法就执为实有存在,并没有认识到它现而无自性,如幻、如梦、如阳焰的本质。而瑜伽士却了知此理,知道一切法虽然显现,却犹如水泡般不实,不会对此产生执著。因此,瑜伽士与世间平凡者之间便产生了争议。

麦彭仁波切说过,没有遮破显现的中观派。寂天 论师承认柱子、瓶子是显现的,外道和未学过宗派者 也承认是显现的,这上面没有任何辩论。但最根本的是什么?就是世间平凡者认为显现是实有的,而大乘中观派认为显现如影像一样不存在。《大智度论》云:"如影诸法,可见而不可捉。"永嘉大师也说:"梦里明明有六趣,觉后空空无大千。"六道轮回就像做梦一样,梦里明明是存在的,而醒觉之后,一个法也找不到。同样,瑜伽士虽承认显现是"有",但并不认为它是"实有"。这就是世间与出世间最大的辩论。

现在有人也经常问:"《心经》不是说色即是空、空即是色,眼耳鼻舌身都不存在吗?但我的眼耳鼻舌身全部都有,这该怎么解释呢?"我们佛教徒也没笨到那种程度,明明自己有眼睛,却非要说眼睛不存在。显现应该是存在的,但显现的本体不存在,就像阳焰一样,如果真正去观察,找不到一个实有的东西。

这一点,世间哲学家也有相似的了解。以前学辩证唯物主义时,有个人叫赫拉克利特,是国外比较著名的哲学家,他说过:"一个人不可能两次踏进同一条河。"昨天的河与今天的河不是同一条河,昨天的河早就流往大海了,今天去的时候,只不过以分别念而执为同一条河。诸法的体与相之间,世间人尚有一定的观察,更何况说我们修行人了。因此,一切万法只是如幻如梦般的显现,根本没有堪忍不变的本体。

无垢光尊者有一句话,我觉得非常好,在《定解宝灯论》讲义里,很多上师也引用过,他说:"在无有能取所取的瑜伽士面前,此等现而无自性,真是稀有可笑。"因缘具足的时候,什么都可以显现,但你真正去观察,它根本不存在。然而世人不懂这一点,

始终认为显现的本体实有。一个人死了,大家都觉得 他是真实存在的,所以非常伤心、痛哭流涕,如果认 识到诸法无自性,就不会这么执著了。

可怜的是,有些愚笨的人不但执著一般的法,甚至连梦幻般的法也认为是实有。我在《儿童佛教课》中曾引用过一个公案:从前有个公主,长得比较不错,父王十分疼爱她,她要什么,父王就想方设法满足她。一天下大雨,王宫院子中的积水跳起许多水泡,公主见了非常喜爱,于是向父王要求说:"我要那水泡,穿成花鬘,装饰头发。"国王说这是不可能的。公主就撒起娇来,说得不到便要自杀。(以前的公主有时候特别讨厌。)

国王吓坏了,只得召集全国的巧匠,命令他们给公主穿水泡花鬘。很多年轻的工匠特别苦恼,对此无计可施。这时一个老工匠说自己有办法,国王非常高兴,就叫公主亲自当"监工"。

老匠人对公主说:"我只会穿鬘,不太懂水泡质量的好丑,请公主自己挑选,选完了之后,我好给你穿成花鬘。"公主也比较笨,便兴致勃勃去选水泡,结果忙了半天,一个也没拿到。最后她累得筋疲力尽,一转身跑入王宫,向父王说:"水泡虽然很好看,但它是虚伪不实的,拿到手中一刻也留不住,我不要了!"

有些人对水泡、露珠、阳焰不会如是执著,但觉得人、名声、地位应该贪著,要么追求名声的"头饰",要么追求地位的"项链",其实也跟这个公主一样。在证悟中观境界的瑜伽士眼里,名声、地位就像水泡

花鬘一样,拼命追逐是非常愚痴可笑的。但许多人不懂诸法的显现存在,但其本体一无所得,而且追求它的心识也是虚妄的,所以在这个问题上,瑜伽士和世间平凡者有一定的争论。

当然,争论的焦点不在于显现是否存在。因为不 论佛教徒还是外道,大乘还是小乘,都认为显现是存 在的,最重要的是显现是否实有。大乘佛教徒认为显 现如梦中的大象,实际上一点一滴也不存在,而世间 人根本不懂这个道理。因此,世间与出世间之间争论 的主要问题,就是显现实有还是不实有。

大家到了一定的时候,也应该生起真实的定解: 既然来到这个世间,梦中有些事情不得不做,但不能 看得太真实了。一切万法的本体丝毫得不到,若对这 个能有所认识,遇到不顺也不会非常痛苦,遇到合意 也不会极其高兴,而会平等对待的。

### 癸三、遣除以量有害之诤;

色等现量境, 共称非智量, 彼等诚虚妄, 如垢谓净等。

对方继续反驳:"实有法不存在是不合理的。外境的色声香味触,用我们的眼耳鼻舌身能现量感受到,它是实实在在的,与你们说'诸法是虚妄的'完全相违。"

作者站在中观的立场回辩道:实际上并不相违。 色声香味等形形色色万法的现量成立,只不过是人们 的共同说法而已,但这种说法"非智量",在正量面 前并不真实,真正的现量是得不到的。这个道理在下 面也会观察,"不入则无合,无合则不遇。"根与外境不入则无法相合,不合则不能接触。而且,你认为眼睛看到、耳朵听到的法实实在在,其实这全部是虚假的,因为六根不是正量,否则圣者之道就没有用了。《三摩地王经》云:"眼耳鼻非量,舌身意亦非,若诸根为量,圣道复益谁?"月称论师也说:"若许问为量亦非理。"如果说凡夫人的所见所闻是正量,世见真实圣何为?所修圣道复何用?最为量亦非理。"如果说凡夫人的所见所闻是正量,那世间的见解就成真实了,龙猛菩萨、文殊菩萨等圣者宣说圣道有什么用呢?所以,被无明烦恼所障的风寒也是道有什么用呢?所以,被无明烦恼所障的风寒。就像月称论师在《思者的量,千万不能当作正量。就像月称论师在《思者的量,千万不能当作正量。就像月称论师在《思者的量,千万不能当作正量。就像月称论师在《思者的世界中,谁的语言和所见所闻可靠呢?

世间上成千上万的众生,被无明的美酒陶醉了,颠倒发疯得特别可怕,根本不知道自己的方向。他们把不净的垢秽当作清净,认为具 32 种不净物的身体特别好看,一天到晚装饰打扮,希望自己长得漂亮;万法本来是刹那无常的,他们却认为昨天的河流就是今天的河流,昨天的瓶子就是今天的瓶子,一切法是常有的;"我"本来是不存在的,他们反而认为"我"水恒不变;诸法本来是空性的,他们却认为是实有的。这四种颠倒障碍世人看不到真实,故而不能以他们的见闻作为衡量标准。

《旧杂譬喻经》中有一个公案说:从前,有个长者的儿子结婚不久,一天丈夫对妻子说:"你去厨房取些酒来,我与你共饮。"妻子打开酒瓮,看见自己

的倒影在酒瓮中,以为有个女人藏在那里,非常生气, 回去对丈夫说:"你有别的女人,还娶我干什么?" 丈夫听了很奇怪,就去酒瓮那里一看,看到了自己的 倒影。丈夫大怒,说妻子藏了其他男人。

二人争吵不休,就去找丈夫的朋友——一个婆罗门来作证。婆罗门到酒瓮那儿一看,看到了自己的倒影,气愤地说:"你既然请了别的婆罗门,现在又把我找来,分明是羞辱我。"然后气呼呼地离开了。又有一位由长者供养的比丘尼,听说这事后也来观看,看到瓮中的比丘尼后,以为长者还供养其他的比丘尼,也生气地走了。不久,一位修道人听说了此事,感叹道:"世人愚昧,以虚为实。"就去他们家,拿一块大石头砸了酒瓮。众人这才明白事情的真相,感到羞愧难当。

所以,我们看到色法、听到声音时,应该观察它 到底是实有还是虚妄。其实,这种显现在眼识和分别 念面前成立,在外境上并非真正存在。我们只是被各 种烦恼和因缘迷惑了而已。明白这一点之后,就没有 必要对一切太执著了。

当然,这个理论上懂了还不行,还需要长期的修行,将修行的感受与佛教的道理相对应,这样才可以对治自己的烦恼,不能学两三天、两三个月就可以了。以前有一本书叫《雪洞》,介绍了英国一个女修行人到喜马拉雅山,独自在山洞里修行,她的修行境界和长期苦修的经历还是很感人的。我有时候想:"我们不要说 12 年苦修,即便是 12 天或 12 个月,可能也有一定的困难。"

要知道,修行的时间越长越好。在座有些道友因为在学院里长期熏习,所以经常拿转经轮、拿念珠,在生活中已经形成了一种习惯。同样,我们相续中的实有执著根深蒂固,短时间肯定不能解决问题,上师说:"来,我给你摸顶!嗡班扎尔萨埵吽。"然后你的能取所取全部荡然无存,那是不可能的。你的上师再厉害、再有加持,随随便便加持一下,你马上就"啪一"开悟了,没有那么简单。有些初学者特别幼稚,觉得"我在上师那里加持三四次了,还没有开悟怎么办哪?"所谓的开悟,他认为就是在梵净穴开一个洞,不是这样的。开悟实际上是对一切万法断除执著,这才是一定的证相。

# **癸四、遺除 与教相违之诤** 为导世间人,佛说无常法, 真实非刹那。

对方又问:"如果说一切无有自性,那佛陀在《无常经》中说万法皆为无常,是刹那性的,这该如何理解? 无自性的法,怎么会无常呢?有了自性以后,它刹那刹那地坏灭,这个才叫真正的无常。"

驳斥: 佛陀虽在初转法轮时讲了四法印, 揭示诸行无常的道理, 这是谁也无法否认的, 但这是针对不同根基、意乐、界性的众生宣说的, 是不了义的。前段时间在因明中也学过, 佛说不了义法有三种条件——意图、必要、义理妨害。

一、意图:佛陀说无常是从世俗名言讲的,因为 任何法在世俗中显现是存在的,但这种显现像水泡一 样刹那坏灭,佛陀针对这一点说是无常的。

二、必要:倘若一开始就直接讲空性,说万法不存在,相当一部分的小乘人和世间人由于实执特别严重,一下子接受不了,容易误入歧途。为了渐次引导他们,佛先讲了春夏秋冬等粗无常,再讲刹那刹那的细无常,逐渐成熟他们的根器。

《六十正理论》云:"佛说我我所,所说依密意, 蕴界以及处,亦以密意说。"佛陀早已根除了我执和 我所执,但经常在《毗奈耶经》等中说"我"某某时 候变成什么菩萨、"我"的眷属非常了不起,并承许 万法由五蕴、十二处、十八界所摄。这是因为有些众 生刚开始接受不了空性,因此暂时说这些法是存在 的。

三、义理妨害:在究竟的胜义谛中,所谓的刹那也不存在。有些论典中虽说"见刹那即见真如",但这里的真如并不是真正的胜义。(下文会进一步分析。)因为胜义中远离四边八戏,刹那坏灭不存在,非刹那的常有也不存在。《中论·观时品》云:"既无未来时,亦无现在时。"《四百论》亦云:"若一切时有,何缘彼无常?"无常只是暂时在名言中安立的,真正用实相来观察,常与无常均为戏论,都是一种分别念。

佛陀虽然说诸法无常,但依靠中观一体异体的观察方式,或者金刚屑因、破有无生因等理证来推断,实有的无常法在胜义中根本没有,否则一定会有义理妨害。有义理妨害的东西,佛陀的金刚语中绝对不会有,前后矛盾不会有,自相矛盾更不会有。因此,这种说法不了义。

岂不违世俗?瑜伽量无过, 待世谓见真,否则观不净, 将违世间见。

对方接下来又问:"若按你们的说法,无常在胜义中不存在,难道它是世俗法吗?这显然与事实相违。因为世俗的东西,眼睛能看见,可是刹那坏灭是肉眼看不见的,昨天和今天的柱子看不出变化,人的一天天衰老也不易察觉,所以无常不是世俗的境界。而且佛陀在圣教中说'见无常即见真如',并没有说这是世俗谛。这样一来,无常既非胜义谛,又非世俗谛,岂不是变成第三品物体了?"

作者对此回答说:没有这种过失。尽管凡夫人看不到刹那的无常迁变,但看不到不一定就不是世俗。在《入中论》中,世俗分为真世俗和假世俗,其中真世俗又分无患六根前成立的、瑜伽现量前成立的两种。具迷乱因的凡夫人虽然看不到刹那,但远离二和的瑜伽士完全能照见这一切,在他们的境界中,诸法的刹那迁变了了分明。因为瑜伽现量不是胜义谛,而是世俗谛,所以无常不属二谛的过失是没有的。若通达一切法无有自性,见任何事物都会有无常的感觉。就像法王如意宝在《无常道歌》中所说,整个世间的器情万法是刹那坏灭的,没有一个常有的东西。在瑜伽现量面前,这些都是可以看得见的。

而佛经中说"见无常即见真如",是观待世间人讲的。因为世间人认为一切常有存在,如果明白了无常的道理,就可以说他见到真相了。比如有些人懂得无常后,受益匪浅,觉得已经开悟了,知道万法都是

有变化的。刚才我去老年班,有个81岁的老年人说: "我来学院四年了,什么时候死也不知道,我是无常的。"我说:"不仅你是无常的,我们都是无常的。我 们也不知道什么时候死。"一般人见到无常之后,就 觉得见到真实谛了,佛陀是针对这些人讲的,密意应 该这样来理解。因此,无常在瑜伽士面前是世俗谛, 对一般人而言是真谛,应该从两方面来对待。

假如平凡者与瑜伽士一概而论,没有见与不见名言实相的差别,那平凡者之量就有害世俗瑜伽量了。比如说修不净观、白骨观的人,见身体是不清净的东西,这种见解是对治贪心的殊胜修法,名言中若没有这样的差别,不净观的见解就受到世间见解的妨害了。但这是不可能的。世间人认为身体干净的见解是错误的,永远也不可能害不净观的见解。把身体观为脓血、鼻涕等肮脏物的聚集体,是符合正理的,认为身体多香、多漂亮、多好看,是颠倒的妄见,这两个见解互相冲突时,不净观一定是超胜的。同样,见无常就认为是见到真如,虽然是暂时的世俗谛,但瑜伽士所见的无常可以胜过一般人的常见。

佛陀虽然讲观无常的功德很大,但也是针对名言来讲的。如《大涅槃经》云:"如诸迹中,象迹为胜。 于诸想中,无常想为胜。"佛陀说,所有的脚印中,大象的脚印是最好看的。(以前上师如意宝去印度时,我们专门坐在大象的脚印里拍照片。法王当时就引用这个教证说,大象的脚印是最好的,我们一定要拍个照留念。)所有的观想中,观无常的功德是最大的。所以从名言来讲,就像《扎嘎山法》、《开启修心门扉》中所说,观无常 的功德非常非常大。但在胜义谛中,这实际上也是一种执著相,最终要去掉的。

因此,名言和胜义一定要分清楚,有些道理是从 名言角度而言的,有些道理是从胜义空性角度来讲 的。现在很多人对这个分不清,有时候也太过分了: 认为胜义中一切皆空,《般若经》说色法乃至一切智 智之间的万法不存在,名言中也该不存在了;或者名 言中存在的东西,胜义中都空不了,这些是不合理的。 胜义是以圣者的根本慧定作抉择的,胜过涅槃的法也 不可能成立。

大家学习这部论典后,一定要知道,万事万物在 名言中就像镜中的影像或湖里的月影,应该明明清清 地存在,但是一经分析的话,全部都荡然无存,这就 是万法的实相。懂得这样的空性法门之后,对一切不 会有太大的贪执,如果没有贪执,修行便会应用自如、 事半功倍,这即是学习中观的一种收获。

# 第一百五十五节课

#### 思考题

- 1. 如果一切万法是空性的,那供养佛陀是否就得不到功德了?为什么?三宝门中好修福,平时你应当怎样一点一滴修积福德?
- 2. 有人说:"幻物变灭后便不会再生,但有情无始以来一直辗转生死,一世接一世地投生,怎么可能是空性的呢?"对此,你该如何回答?
- 3. 声闻行人认为: "众生流转轮回的时间极其漫长,而幻化物都是暂时性的,没有一个能这样,因而众生并非幻化。"这种说法合理吗?请具体分析。
- 4. 我们又不是有实宗,为何要了解它与中观宗之间的辩论? 对此你有哪些感触?
- 5. 既然一切法无有实性,众生全部如同幻化,那么杀众生是 否就像杀幻人一样不存在罪过?为什么?若不懂得这个道 理,会导致哪些可怕的后果?你周围是否有这样的人?你 打算怎么样去帮助他?
- 6. 既然众生与幻人一个有心、一个无心,这是否就意味着众生不是虚假的,而应该是实有的?为什么?在胜义中如何看待这个问题?

现在是在讲遣除胜义谛与世俗谛的争论。前面已 经抉择了胜义谛和世俗谛的分类、本体,有部、经部等小乘声闻派和没有学过宗派的人觉得这些观点不合理,于是跟大乘中观宗进行辩论。今天讲的是第五

个"遣除太过"。

癸五(遣除太过)分四;一、破除不得福德之诤; 二、破除不能结生之诤;三、破除无有善恶之诤;四、 破除奉行无义之诤。

# 子一、破除不得福德之诤;

供幻佛生德,如供实有佛。

对方站在万法实有的立场上说:"你们中观宗认 为万法没有自性,胜义中远离四边八戏,世俗的显现 如梦、如幻、如阳焰、如水月,这样的话,那佛陀也 成虚妄的了,供养佛陀就不会获得功德了。"

恐怕有些人也这样认为:"倘若诸法如幻如梦, 那我念观音心咒不是成了幻化吗?我放生、供佛、布 施、持戒,全部都没有功德了,梦醒后就什么都没有 了。"这个问题表面上是有实宗与中观宗之间的辩论, 实际上也是我们相续中的邪见和疑惑,通过这样的学 习,心里的疑团会自然解开。所以对每个人来讲,学 习中观意义非常大。

对方提出问题后,作者回答说:没有这种过失。虽然万法没有真实的自性,世俗谛中有明明清清的显现,但胜义谛中离一切戏论,从本体、因缘、果上进行剖析,没有一个成实不坏的法。供养者的我、所供养的供品(世间一切有主物和无主物)、供养的时间(过去、现在、未来)、所供的对境佛陀(以前住世讲法的佛陀、现在佛殿里的佛像),这些全部是幻化的,最后获得的也是幻化的果位、幻化的福德、幻化的资粮。佛陀在《幻师善贤请问经》中说:"我即清净幻,无为之法

身。"《不退转轮经》中也说:"一切法如幻,菩提亦如幻。"

无垢光尊者在《大圆满虚幻休息》中,第一品用 "如梦"抉择了万法不生,第二品用"如幻"抉择了 万法不灭 (显现是有)。第二品主要讲了四种幻: 自性 幻、所境幻、方便幻、智慧幻。自性幻、指基——如 来藏的心性本体是幻化的; 所境幻, 指烦恼障、所知 障、习气障等是幻化的; 方便幻, 指对治障碍的方便 是幻化的;智慧幻,指一到十地之间的智慧是幻化的, 最后佛陀的法身果位也是幻化的。学了这部论典以 后,就会知道从轮回到涅槃之间的所有法,没有一个 实有的东西。这个我们明年学吧, 明年大经堂修完以 后,就开始讲《虚幻休息》、《大幻化网》,在新经堂 里过幻化的生活,这样就不会有执著了。不然,我最 近看个别道友有了新经堂后,有点执著,不知道这是 幻化的,还认为是真实存在——"啊!窗帘这么漂亮, 上面的灯这么亮",把一切都执为实有。其实,不要 说经堂犹如水泡般现而不实, 乃至佛的智慧、相好也 全部是幻化的。但这样的幻化会不会得到福德呢?会 的。供养如幻的佛陀可以生出如幻的功德,就像小乘 宗认为佛陀、供品、供者是实有的, 最后能产生实有 的福德一样。

知道虚幻不实的道理后,对基道果的一切执著自然会消失。大家平时修行、念咒语、作功德,也不要有特别强烈的执著,包括修上师、本尊,应该懂得其本体是空性的。很多高僧大德对弘法利生的事业都视如幻化,永明禅师说过:"建立水月道场,大作梦中

佛事。"建寺院、建学校,建立弘法的中心、学会,以及讲经说法、念咒语、磕头等等,全部是如梦如幻、现而不实的。学过中观的人都知道,这些是因缘聚合的产物,没有一个不能用幻化八喻比喻的。龙猛菩萨说:"非缘起之法,始终皆无有。"不是因缘而生的法,从来也不会有。谁能通达这样的因缘和合,就是最殊胜、最稀有的见解。

从众生到佛陀之间的法虽然犹如水月、阳焰,但在名言中也不能放弃做善事、积功德。有些人说:"既然一切如梦如幻,那就不用供佛、不用磕头了。"这种说法是邪魔加持,非常可怕。我们在见解上,应该依照莲花生大师、龙猛菩萨的甚深观点,了知万法现而无自性,但在行为上一定要行持善法。毕竟在幻化中有幻化的果报,能够遣除我们幻化的痛苦。

所以大家懂得了空性法门后,千万不要把积累资粮放下来,做一点点善事的功德也很大。我最近看到佛经中说,一个人念了一句"顶礼佛陀",以此善根,在六十劫中转生于三十三天,八十劫中能回忆生世。我们念一句佛号并不难,但这个功德非常非常大。而且无论在哪里看到佛像,都应该心存恭敬。如果特别忙,实在没时间磕大头,那么稍微单掌合十,功德之是不可小觑。我们出门如果到东方去,心里应观想东方有无量佛陀,"我要顶礼供养东方的诸佛";如果到方方去,西方也有无量佛陀,"我要顶礼供养西方去,西方也有无量佛陀,"我要顶礼供养西方也切如来",这样想的话,功德也是非常大。《妙法莲华妇如来",这样想的话,功德也是非常大。《妙法莲华经》云:"或有人礼拜,或复但合掌,乃至举一手,或复小低头,以此供养像,渐见无量佛。"在藏传佛

教中,也有"依靠一泥像,三人得成佛"的公案(《前行》中引用过):一个擦擦像,一个人造了它;一个人怕它被雨淋,在上面盖了鞋垫;一个人觉得鞋垫很脏,就把鞋垫扔掉。结果这三个人暂时获得转轮王位,究竟得以成佛。因此,三宝的对境极其殊胜,对之生嗔心、生邪见,果报非常可怕;若对之生起信心,果报确实不可思议。《大悲白莲经》云:"佛陀不可思,佛法不可思,信奉不可思,异熟不可思。"

汉传佛教中也有"三宝门中好修福"的说法。以前梁武帝在佛教历史上贡献非常大,他造寺院、供养僧众、修建经堂,尤其在吃素方面,不遗余力地加以提倡。他这么大的福报从哪里来的呢?他的国师志公和尚说,梁武帝上辈子是个贫穷的樵夫,每天靠砍柴去卖来维生。有一天下大雨,他看见路边有尊泥菩萨正在淋雨,就赶快脱下斗笠盖住菩萨。以这个果报,他做了皇帝掌管江山五十年。

所以大家不要轻视微小的功德。我最近翻译了一些佛陀名号的功德,过段时间要求大家学习,尤其人死的时候,这些佛号非常有帮助。在短暂的人生中,我们遇到佛法确实需要福报,遇到了以后,既要学中观,也要学一些世俗的法门。有些人喜欢走极端:要么认为一切皆空,什么都没有,故没必要积累资粮(这种人学是学了,但没有学究竟);要么对中观法门一无所知,认为一切都是实有的,这种实执成了解脱障碍。大家应该知道,尽管一切都是幻化,但在幻化的轮回中,依靠佛陀不可思议的幻化力,可以让我们幻化的烦恼和痛苦一并遣除,最终获得幻化的佛果。这一点,

## 大家务必要深信不疑!

## 子二、破除不能结生之诤;

对方认为: "如果一切都是空性, 那众生流转生 死是不合理的。" 下面就破斥这种观点。

> 有情若如幻,死已云何生? 众缘聚合已,虽幻亦当生, 云何因久住,有情成实有?

若问:你们中观宗认为一切法如梦如幻,如阳焰、水月、乾达婆城,是现而不实的,那众生死后又怎么能再生呢?幻化师所幻现的大象、骏马,变灭后便归于虚无,不会再生;电视上的人物影像,死后也不存在转生的问题。但我们有情从无始以来一直流转轮回、辗转生死,经云:"有情轮回生六道,犹如车轮无始终。"众生若是幻化,怎么会一世接一世地投生呢?

回答: 只要因缘聚合, 纵然是虚幻, 也会不断地 投生。

古印度的幻化师通过石子、木块、咒语、药物,再加上自己的等持力,可以变出大象、骏马、山河大地。如果具有转生的因缘,这些幻化就会不断地流转,不会灭尽。佛经云:"因缘和合时,果报即成熟。"(《中论释》也引用过这个教证。)《百业经》云:"因缘聚合时,其果定成熟。"《释量论》中也说:"因住果不灭。"只要因没有消失而住留,那么果也不会消灭。比如说电视荧屏上的东西,因缘具足就会不断地显现。有些人认为电视只能显一个东西,而众生却可以今世变成

人,来世变成牦牛,一世一世地迁变。其实只要显现的因缘不灭,电视上的幻现也不会息灭。如电视里的玉琳国师,前世是天仁,最后成国师,整个情节都可以显现。所以只要具足幻化因,即便是幻人也可以有生生世世。同样,众生的本体虽不成立,跟幻化没有任何差别,但只要无明烦恼、爱、取等投生因缘具足,便会在轮回中一直流转。任何法在幻因没有灭尽之前,必定会有显现的。

对方又问:"一切虽然是幻化,但持续的时间有 长有短。做梦的时间就很短,幻化也是刹那间,而我 们众生从无始以来直至成佛,时间是那么的漫长,因 此二者不可能相同。众生存在的时间特别长,所以应 该是实有的。"

驳斥: "云何因久住,有情成实有?" 怎么能仅仅以相续长久,将有情执为实有呢?如果时间长一点就是实有,那有两个幻化的物体,一个是三天,一个是八天,八天的幻化是不是就成实有了?或者说,一个婴儿刚生下就死了,而《霍元甲》的连续剧持续放了八天还没有完,这样的话,婴儿是不是就成幻化了?

荣索班智达曾在《入大乘论》中,讲过一个巴雷的故事:一个人有个非常可爱的孩子,名字叫巴雷,有次主人因要事外出,托付一个仙人帮忙照看孩子。后来孩子丢失了,古代的仙人非常厉害,就用咒语变出一个和巴雷一样可爱的小孩。主人回来后根本不知道,还以为是自己的亲生儿子,一直对他非常疼爱。过了一段时间,巴雷回来了,结果主人有了一真一幻

的两个孩子。但仙人没有把咒术解开,幻化的巴雷就一直存在着,他活的时间非常长,死了以后也照样有白骨。(《入大乘论》的这个故事,我大概是18年前看的,有没有差错也不知道啊!)

以前我们讲"南柯一梦"时,说那人在下午睡下去的,出星星的时候醒过来,这么短的时间就过了一辈子。"黄粱美梦"中也说,那人在米刚下锅时睡着,米还没有熟就醒来了,这段时间也经历了整个一生,所以不能以时间长而认为实有。麦彭仁波切在《醒与梦的辩论》中说,白天显现的事情时间很长,梦境中也会有这种情况。上师如意宝讲过藏地的西根活佛,他于一天晚上的光明梦境中,在清净刹土享受了21年的生活。因此,一切都是幻化的,时间的长短只不过是众人的共同业力而已,除此之外没有什么真假差别。

许多人认为梦境短暂,所以不是实有的,而从1岁开始到现在,经过了无数的岁月,因而是真实的。 其实白天与梦境没有任何不同,不能因时间的长短而 断定是否实有。一切万法无有自性,跟幻化无二无别, 若懂了这个道理,对一切法就不会特别执著了。没有 执著的话,是心入于禅定最好的一种途径。

# 子三、破除无有善恶之诤;

对方说如果万法是空性的,那不应该有善恶之 分。又开始进行辩论。

幻人行杀施,无心无罪福,于有幻心者,则生幻罪福。

对方又发难道:若像你们中观宗所声称,万法都是空性的,如幻化一般,那么杀幻化人并不会犯杀人罪。比如电视里两个人打架,结果一个被打死了,但凶手不会犯罪的。或者说,两个机器人打架,一个被杀了,另一个不会受到法律惩罚,被关在监狱里。(不过现在什么样奇奇怪怪的事情都有,也许有人觉得这很好玩儿,就把机器人也关在监狱里。理由是它杀了幻化人,所以专门给它修个九层楼的监狱。)供养各种供品、饮食、财物,也不可能得到福德。这样一来,比丘杀人不会破根本戒,供养十方诸佛也不会有任何功德。因为这一切都是幻化的,哪里会有罪业和福德呢?

表面上看来这个问题比较尖锐,因为我们确实承认万法如幻如梦,既然是如幻如梦的,就像幻人互相杀害不会受惩罚一样,我们这些幻化般的人,杀人怎么会有罪过呢?供养怎么会有福德呢?

对此,作者回答说:"幻人行杀施,无心无罪福。"二者不能一概而论,因为幻人没有感受苦乐的心识,不能成为真实的杀施对境,所以用刀子杀一个电视上的仇人,并不会有杀人的过失。杀人必须具足四种条件,断绝对方的命根才能圆满杀生支分,而幻人没有命根,故不会造下真实的罪业。但由于对其生起嗔恨心,在阿赖耶上种下了恶心的种子,加行罪还是难免的。同样,对幻化的对境作供养也没有功德,因为它没有接受之心,也没有苦乐之心。

而世间上的人,虽如幻化,但若把他作为对境来 杀害,他的命根会被断除,再加上他会感受无量痛苦, 因此我会犯杀生罪。对乞丐布施的话,他会生起欢喜 心,接受我的食品,所以我能积累福德。

所以说,福德与罪过建立在心的基础上。《涅槃经》所讲的"善恶之报如影随形,三世因果循环不失",也是在心的本体上安立的。如果没有心,就像石头一样,则不会有苦乐之报。譬如一个石头砸死了人,石头是不会有果报的,公安局不可能把它抓去审问,它也不可能堕入地狱中去,因为它没有心的缘故。俗话说"善有善报,恶有恶报,不是不报,时间未到,时间一到、一切都报",这也必须有心才可以安立。

当然,在二谛中幻化是有差别的。以前上师如意 宝讲过,有个老头子对空性法门一窍不通,但听说过 一些空性的字句。有次他要杀一头羊,就抓着羊说: "你这只羊是空性的,我本人也是空性的,所以我今 天要把你宰了。"这种说法真的非常可怕!现在有些 人也是如此,让他做善事的时候,他就说:"一切都 是空性的,念金刚萨埵、观音心咒有什么用啊?"这 种人对空性的正理一无所知,如果一切都是空性,那 让他几天不吃饭,看看他还空不空。所以,龙猛菩萨 说,若没有通达胜义谛和世俗谛的道理,则无法了知 佛法的深意,原因也在这里。

我们学院在法王如意宝的加持下,大家都明白因果在哪些地方空、哪些地方不空,这个甚深的道理,如今在汉地弘扬得也比较圆满。很多人都知道佛法并不是口头上说的,而是真正有道理的,任何一个理论都破不了。依靠上师如意宝的加持和威力,这一代很多人懂得了胜义谛的离戏空性和世俗谛的因果不虚。不然,有些人分不清二谛,要么认为因果不空,要么

认为什么都空,就像麦彭仁波切所形容的巴瓦匝草一样,很多问题杂乱无章、混成一片。在这个时代,我们虽然人很渺小,但依靠传承上师们的加持,对佛教在有些问题上还是做了一点事情。

我非常希望大家不要成为法油子<sup>18</sup>,稍微懂得一点空性,就什么都不存在了,大肆诽谤因果;或者稍微懂得一点因果法门,就认为连中观的见解也破不了,这些说法都是不合理的。在不同的环境中,应该用不同的道理来观察。了达释迦牟尼佛三转法轮的究竟密意,对我们来讲非常有必要!

咒等无功能,不生如幻心,种种因缘生,种种如幻物,一缘生一切,毕竟此非有。

对方又问:"既然众生有心,而幻人无心,这不 正是关键所在吗?众生有心,肯定是实有的,怎么会 如同幻人一样虚假不实呢?"

作者回答说:有心无心只是因缘不同而已,有心 并不等于就是实有。

幻化师的咒语、石子、木块等,根本不具备产生心的能力。这不仅是幻化师,现在世界上的科学家,尽自己最大力量,也无法制造心。科学家兼佛教徒的尤志表,曾写过《向知识分子介绍佛教》一书,以前我去五台山时看过,里面就说:"科学即使再怎么发达,也不可能创造生命,甚至连一个小小的蚂蚁也不可能造出来。"有人认为克隆可以创造心,其实这是

-

<sup>18</sup> 法油子: 闻法修法越多, 其相续越难调化, 终成与佛法背道而驰之人。

不可能的,我在《佛教科学论》等中已经遮破过<sup>19</sup>。 因此,幻化师只能幻现出人、象、马、房子、山河草木等各种物质,而创造出具有如来藏光明的心,他根本没有这种因缘和能力。众生心的产生,必须具备无明、烦恼、业等特定因缘,一旦这些因缘具足,才会产生苦乐的觉受,并成为业力的所依,造作一切善恶业。

众生与幻人的有心、无心,只是因缘不同,不能 以此判定二者有真假差别。麦彭仁波切举过一个例子 说:牦牛和白马由于因缘不同,一者有角、一者没有 角,虽有这样的区别,但不能说牦牛有角就是实有, 马没有角就是虚幻不实。再譬如,有些道友年纪轻轻, 头上就有很多白发,而有些道友虽然老了,头发仍然 乌黑,二者只是因缘上的差别,不是以此而断定有白 发的人是实有,没有白发的人就是不实。

世间上千差万别、形形色色的事物,以各自不同的因缘产生,一个因不可能产生一切果。《长阿含经》中有个故事说:一个人到某偏僻的地方去,那里的人没有听过海螺声。他吹海螺的时候,村里的人觉得很好听,纷纷来围观问是什么声音。(就像有些记者到非洲去了一样。)那人说:"这是海螺的声音。"村民于是用手触摸海螺说:"海螺啊海螺,你发出声音啊!"但是海螺没有动静。那人又拿起海螺吹,大家这才恍然大悟:原来这好听的声音不是海螺以自力发出的,它需要用手拿着、嘴里吹着、还有人的气息等因缘、然

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> 克隆生命的产生,除了父精母血以外,其中必不可缺少的因素是必须有中阴身的加入。中阴身才是心的真正来源,它并不是克隆技术创造的。

后才能产生。

任何事情都是如此。有些人认为某人是坏人,因为"我那么喜欢他,对他那么好,但他不愿意跟我好。"如果你对他好,他就对你好,只需要一个因缘倒是可以。但其实并不是这样,他对你好的条件,还需要即生的不同因缘、前世的不同业力。所以很多人比较愚笨,始终觉得一个因缘就足够了,实际上并不是这样的。

因此,不同的因缘产生不同的法,有些是有心的、有些是没有心的,不能认为有心就是实有,没有心就是幻化。以一个因缘来判断一切现象,这种情形绝对不可能存在。

当然,最究竟的观点,正如《中论·因缘品》中所说:"略广因缘中,求果不可得。因缘中若无,云何从缘出?"以理观察时,不管是各种因缘聚合(略),还是各种因缘分开(广),都不可能产生果。既然因缘中没有果,那么因生果的说法如何成立?这完全是以迷惑而耽著的假象。但没有达到这种境界之前,在名言中应该知道,众生与幻人虽然一个有心、一个无心,如同自己与镜中的影像一样,但二者都是现而不实的,从这个角度讲没有任何差别。

此处所强调的根本问题,是一切法显现上虽然有,但跟镜中的影像没有差别,本体丝毫也不存在,没有必要抓着一个幻象特别痛苦。我们到了医院就知道,没学过中观的人见父母死了,痛不欲生、呼天抢地,而若稍稍懂得现而不实的道理,一般来讲是不会哭的。以后谁的家人死了他哭的话,说明他没有懂得

中观,把幻境当成实有。假如知道家人虽然显现,但就像水泡一样,其本体是不存在的,水泡灭了没什么可哭的,这说明你对中观现而不实的道理有所了解。你们以后也看看,凡是哭的人,都是没有懂得中观。

当然这也不是绝对的。法王如意宝曾说过,玛尔巴罗扎尊者在儿子死了以后,特别伤心,一直哭着。有个老太太就问:"上师啊!您不是说一切都是如幻如梦吗?今天您为什么哭?"尊者告诉她:"虽然一切如幻如梦,但我儿子是特殊的幻化<sup>20</sup>!"(你们怎么不笑呢?)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 玛尔巴将迁识夺舍的秘诀唯一传给了儿子达玛多德。他若是不死,将有助于佛教的弘扬,利益众生,特别是迁识夺舍法可在西藏传下去。

## 第一百五十六者课

#### 思考题

- 1. 有些人说:"大乘经论中均说众生是佛、轮回是涅槃,所以修六度万行完全多此一举。"对此,你如何看待?请说明理由。
- 2. 涅槃分为哪两种? 这是否只是藏传佛教的观点? 为什么?
- 3. 请具体说明,显宗教理的顶峰,是唯识宗还是中观宗。唯识宗与中观宗的基本教义是什么?
- 4. 唯识宗的观点既然合理,中观宗为什么还要破它? 破与不破之间的界限怎么划分?
- 5. 有人说: "如果不承认心识,那就无法了知外境了,所以心识必须存在。"对此你如何回答?
- 6. 名词解释: 同等理 真相唯识 假相唯识
- 7. 我们明明可以回忆过去,为什么说自证的存在不合理?中 观宗是怎么样破除的?

下面继续讲破除争论。前面讲了三个方面,今天 讲破除奉行无义之争论,这个分两方面:对方的观点 与遮破。

## 子四、破除奉行无义之诤;

胜义若涅槃,世俗悉轮回,则佛亦轮回,菩提行何用?

有实宗<sup>21</sup>说:你们中观宗认为众生在胜义中自性清净,名言中现而无自性,这样一来,岂不是成了轮涅同体?(这里的涅槃是指成佛,不是圣者示现圆寂。)如果胜义与名言同体,众生在胜义中是清净的佛陀,名言中仍有生死流转,那么佛陀也要流转轮回了。

大乘经论中常有这样的教言,如《中论·观涅槃品》云:"涅槃与世间,无有少分别;世间与涅槃,亦无少分别。"也就是说,不清净的轮回和清净的涅槃,在本体上,一点差别也没有。汉传佛教的《六祖坛经》说:"凡夫即佛,烦恼即菩提。"还有一些大乘经典中亦云:"众生即是佛。"

但是有实宗认为,如果众生即佛陀,那就不需要在三大阿僧祇劫中千辛万苦地修行了;如果佛陀即众生,佛陀岂不是也要在轮回中受苦?先发大乘菩提心,后行六度万行,最终获得圆满正等觉的果位,这一切的功夫都成白费了。现在有人也经常说:"众生是佛的话,为什么看不到佛的妙相、功德?为什么还要修行?倘若成佛之后还要修行,就有无穷的过失<sup>22</sup>了。"

下面作者进行回答:

诸缘若未绝,纵幻亦不灭, 诸缘若断绝,俗中亦不生。

其实这个问题很简单。涅槃分为"自性涅槃"和

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 麦彭仁波切在《澄清宝珠论》中说,他们认为灭尽轮回后获得涅槃,不承认轮回即涅槃。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 成佛之后要修行,修行之后再成佛,成佛之后又要修行······这样就永远没有尽头了。

"离垢涅槃"两种:从自性涅槃的角度讲,众生即佛陀,不观待任何修行和对治;但从离垢涅槃的角度讲,众生必须经过漫长的时日,尽心修持六度万行,才可以现前本有的菩提。世亲论师在唯识宗的论典中,将之称为"自性真如"和"离垢真如"。你们正在学的《宝性论》,第二品《菩提品》中也讲了"自性光明"和"离垢清净",并以水、如意宝、虚空三种比喻阐述了自性光明的特点。包括《经庄严论》、无垢光尊者的《大圆满心性休息大车疏》等显密经论中,对此也讲得比较清楚。

汉传佛教其实也有这种分类。莲池大师在《弥陀疏钞》中说:"前是自性清净,今是离垢清净。"意即众生原本自性清净,本体上没有任何垢染,但由于暂时的客尘烦恼,现今流转轮回,不得自在。《坛经》里面也说:"前念迷即凡夫,后念悟即佛。"在现相上(或者说前念),众生被无明烦恼所遮,不是佛陀,但在实相上(或者说后念),每个众生本具如来一切功德,可以叫做自性清净的佛。

这个道理不太容易理解。佛陀在《胜鬘经》中云: "有二法难可了知,谓自性清净心难可了知,彼心为 烦恼所染亦难了知。"因此大家在学习中观的过程中, 一定要弄明白众生什么时候被迷惑,什么时候与佛无 别,这个界限要分清楚。《入香光室》云:"生佛一体, 十界同居。"这是就实相而言的,但是在现相上,众 生被烦恼所障,不能称之为佛。《善说海》中还有善 天论师、慧源论师、普明论师的不同观点<sup>23</sup>,希望大家好好看一下。

众生的本性虽是佛陀,但未以空性智慧断绝诸缘——业、烦恼、萨迦耶见,则会不断地在轮回中流转。且不说轮回诸法,纵然是幻化师变出来的幻境幻物,只要咒语、石子、木块等因缘不散,这类幻现也绝不会自动消失。

这一点,恐怕很多人比较清楚。尤其是现在的年轻人,喜欢在网络上创造一个虚幻世界。比如我是一个残疾人,但在网上摇身一变,就成了六根俱全的英俊小伙子,从出生到死亡之间,与实际生活没什么差别,也要赚钱、结婚、生子……在这个过程中,需要花很多钱,还要日日夜夜、如饥似渴去操作。现在的世界本来就是虚幻的,但他们却偏要梦中做梦,只要游戏的程序不消失,就一直沉溺其中,花费大量的人力、精力、财力。(特别丑陋的人在虚幻世界中变得非常好看,也许心里会舒服一点,但毕竟那些是虚幻的,又有什么意义呢?)

其实世间上的任何一个法,无论认为它是自生、 他生还是无因生<sup>24</sup>,真正观察的话,不要说胜义中,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 善天论师说:如果众缘没有断绝,那么即使是幻象也不会消失,同样,众生流转的因缘没有断绝,那就是轮回,由于佛陀流转的诸缘已经灭绝,因此轮回的自性在世俗中也不会产生。"亦"字是说何况是胜义。

或者解释说:佛陀示现出世是以愿力而显现的,并不是因为流转轮回之缘没有中断,所以不会有你们所说的这种过失。

慧源尊者解释说:如果外缘未断,那么不仅是轮回就是幻象也不会消失,如果流转之缘已断,那么在世俗中也不可能存在轮回,由于通过修习真如而次第灭尽了无明等十二缘起,因而佛陀不会流转轮回。

普明尊者讲解说:佛陀的幻象观待众生的福德因缘,如果众生有福德因缘,佛陀才会出现;假设不具备众生的福德因缘,那么世俗中佛陀也不会现世。

<sup>24</sup> 自生是认为诸法由自己产生;他生是认为诸法由他缘产生;无因生是认为诸法

就连名言中也不会产生。月称论师云:"彼观名言亦非理,汝所计生由何成?"荣索班智达也说:"胜义中不产生没有什么稀罕的,但以胜义量来观察,世俗中也不产生实在是稀有。"既然如此,整个世界上又有什么样的产生呢?

假如以智慧断掉一切烦恼,就会现前这种境界。《释量论》中通过各种比喻和因也讲了,诸佛菩萨的烦恼、业障,依靠对治法已彻底根除,犹如种子烧焦不会发芽一样,再也不会产生了。文殊菩萨、观音菩萨不可能依靠业力转生轮回,目犍连、舍利子断了烦恼的根本,也不会转生到轮回中来,那么具有一切功德、以释迦牟尼佛为主的三世诸佛,就更不可能转生了。虽然在世俗中烦恼可以产生,但在胜义中,众生了不可得,全部是佛陀,彻悟禅师云:"众生不可得,则全生即佛。"退一步说,即便在世俗中用胜义智慧观察,所有的烦恼也不会产生。

大家必须把自性清净与离垢清净分清楚,不然,就算学了再多的佛经论典,没有解开疑团的话,很容易对佛教生邪见。你们平时闻思时,一定要把自己可怕的邪见,在有智慧的上师和道友前进行破析,这种邪见"癌症"没有发展到晚期之前,最好还是动个手术,否则不可救药就来不及了。

还有一件事情提醒大家: 学佛尤其是学中观甚深 法门时, 可能经常会遇到一些违缘。比如说, 听法中 途就不想听了, 自己生病了、心情不好等等, 这个时

的产生无因无缘。

候,一定要祈祷释迦牟尼佛、龙猛菩萨为主的传承上师。或者你在学习过程中很懒惰,生不起欢喜心,这也是魔障在干扰,自己务必要坚定信念、祈祷三宝,不要被各种散乱的因转变了。

我们今生遇到能根除轮回的空性法门,不是无因 无缘的,按照有关经论的观点,这是多生累劫供养承 侍佛陀、依止善知识的果报。一旦遇到了,就应该像 盲人遇到大象尾巴一样紧抓不放,无论什么样的违缘 现前,都要坚定对大乘法门的诚挚信心,懂得其非常 珍贵难得。有些人觉得:"我以前上小学、中学、高 中时,听过无数次老师讲的课,这跟老师的课没有差 别,听也可以、不听也可以。"千万不要有这种心态。 般若法门哪怕是听一堂课,功德也远远胜过布施等其 他有为善法的功德。

我自己在二十多年来,闻思修行基本上没有出现违缘,没有因心情不舒服而收拾包离开学院,断过传承,也没有因外在的违缘而中断闻思。这么多年来,我对佛法一直很有信心,这也是源于三宝的加持和前世的善缘。希望你们不管在外面看光盘也好,在学院直接学习也罢,遇到这样的法要懂得珍惜,一堂课哪怕几分钟也不舍得浪费。为了在阿赖耶上种下菩提种子,为了自己的生生世世,听法、学法、修法比什么事情都重要。

这些话不是我今天心血来潮才说的,而是长期以 来都知道大乘佛法的功德,一直就有深深的体会。即 使自己只给一个人讲一个偈颂,觉得活一天也是有意 义的。昨前天我给法师开教务会时,对讲经说法方面 的重视性,也提出了一些自己的看法。所以不要认为 听经闻法跟世间上课没什么差别,如果你这样对待, 那说明一点也不了解大乘佛法的功德,以后还需要继 续学习!

壬二 (遺除胜义之争论) 分二;一、破除若无迷识则无执著之过失;二、破除若迷基不成则无轮回之过失。

癸一(破除若无迷识则无执著之过失)分二;一、 辩诤;二、答辩。

子一、辩诤,

乱识若亦无,以何缘幻境?

这里是讲唯识宗的观点。

在我们藏地,按照麦彭仁波切的观点,随理唯识 分真相唯识、假相唯识。荣索班智达在《入大乘论》 中将唯识分为三种: 真相唯识、假相唯识、无相唯识。

汉传佛教对唯识宗也非常重视,其原因应追溯至唐玄奘时代。唐玄奘在印度那烂陀寺的戒贤论师等面前,系统听受了唯识教义,他回汉地以后,结合印度诸派论师的观点(据说有11派之多),着重弘扬了唯识宗。

显宗教理的至高顶峰,有人认为是唯识宗,有人认为是中观宗。这个问题,应从不同角度进行分析:就胜义而言,中观宗的理论谁也比不上;从名言来讲,唯识宗的观点是最殊胜的。这一点,全知麦彭仁波切在《中观庄严论释》中有细致剖析,你们学了这部论典就会完全明白——唯识宗在抉择名言时不可或缺,

中观在抉择胜义时最极究竟。

当然,不能认为玄奘完全持唯识的观点。就像是 无著菩萨,虽然显现上弘扬唯识宗,但究竟见解与中 观宗无二无别,这也是许多高僧大德公认的。同样, 玄奘尽管在汉地着重弘扬唯识宗,但他的胜义见解应 该是中观应成派所抉择的般若空性。从他的翻译及传 记中看,他确实对般若法门的重视超过一切。

我原来讲《心经》时也提过,玄奘去印度的路上,依靠《心经》的威力遣除了一切违缘。当年他带一些 眷属西去取经,以种种原因只剩下他一个人。有次他 路经一个寺院,看见一个老和尚病得很严重(就像麻 风病),玄奘生起极大的悲心,没有继续赶路而一直 呆在寺院里照顾他。后来那个老和尚的病基本上好 了,临行之前,他送给玄奘一本梵文的《心经》,玄 奘一路上都在念诵。

有一天他来到恒河岸边,看见数千人聚集在一起,就好奇地上前去看,原来是婆罗门外道在祭拜河神。按照当地传统,为了供奉河神,每年都要选一个年轻男子扔进河里。当天正好选中了一个,他的家人特别伤心,与此男子哭作一团。正在依依不舍之际,他们忽然看见来了一个外国和尚(玄奘大师),当即笑逐颜开、欢喜若狂,立即将玄奘捆了起来,准备让他代替那个年轻男子。

玄奘告诉他们:"如果你们非要把我供神,我也没办法,但我作为一个出家人,可不可以把今天的经念完?等我念完经,你们怎样处置都可以。"那些人就同意了。玄奘随即开始念《心经》,三遍过后,天空乌云密布、电闪雷鸣。所有人都特别害怕,不敢得罪他,便把他给放了。

从此以后,玄奘对般若总集的《心经》更加重视。他所翻译的《心经》,与藏译、其他汉译本相比,虽然较短,但却受过观音菩萨的特殊加持。据说他从印度取经回来时,念及和尚所赐《心经》的恩德,准备好好报答一番。谁知当他到原来的地方,不仅是老和尚,连那个寺院也消失无踪了。后人都说老和尚是观音菩萨的化现。由此看来,玄奘的见解应该是以般若空性为主。

其实唯识宗与中观宗之间的辩论,不仅是藏地和汉地,印度也有。以前月称论师和月官论师的辩论长达七年之久,中间有许多的精彩公案。汉地大德对唯识与中观的区别,憨山大师的《性相通说》中讲得比较详细,你们若想了解汉传佛教的说法,不妨翻阅一下这本书。若想了解藏传佛教的说法,《中观庄严论释》是最好不过的了。

那么,唯识宗的观点是什么呢?他们认为"三界唯心,万法唯识",万法由心造,外境没有一个能经得起观察,而心识是存在的,就像梦中的大象、山河并不存在,但执著它的心识存在一样。因此他们对中观宗发难:"你们认为一切法如幻如梦,但若不承认迷乱的心识,那么谁知道一切法如幻如梦?是石女的儿子,还是龟毛、兔角<sup>25</sup>?所以,必须要承认心识的存在。"

下面是中观宗对他的回答,首先以同等理进行辩驳。

子二(答辩)分三,一、同等辩论,二、遮破辩答,三、结合时义。

丑一、同等辩论:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 石女,即先天性无阴道的女人,这种女人无法生子。石女儿、龟毛、兔角都是不存在的东西,中观宗常用它们表示无实法。

### 若许无幻境,心识何所缘?

以同等理<sup>26</sup>来观察时,中观宗说:"你们唯识宗不承认外境,只承认一个心识。但如果没有外境,仅仅一个心识到底能执著什么呢?"

心识依靠外境而生,没有蓝色瓶子(所取),就不可能有取蓝色瓶子的眼识(能取)。能取与所取是互相观待安立的,如同左手和右手、这边和那边一样,没有能取就没有所取,没有所取就没有能取。你们唯识宗说:"没有心识的话,谁去执著如幻如梦的外境?"同理,中观宗对唯识宗反驳道:"没有外境的话,心识到底要执著什么?"因此,外境与心识不可能独立存在。

在这里,中观宗主要是破斥唯识宗所许的实有心识,按照胜义量来观察,这种实有根本不成立。但在 名言中,承许外境为心的显现是非常合理的,并不是 此处的驳斥对象。

总之,观察名言谛时,能取的心识和所取的外境 应该存在,而观察胜义谛时,外境不存在,心识也不 存在。《入中论》云:"般若经中佛俱遮,彼等对法 俱说有。"意思是说,佛陀在《般若经》中遮破了眼 耳鼻舌身、色声香味触等外境,又遮破了眼识、耳识、 鼻识、舌识、身识等有境,但这些法在《俱舍论》等 对法论中是成立的。倘若没有成立,名言中一切也得 不到是不合理的。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 同等理:以对方所使用的逻辑推理方式反击对方,以子之矛攻子之盾,使其观点无法成立。

丑二 (遮破辩答) 分二;一、遮破承许显现为心; 二、遮破境心非二之有实。

寅一(遼破承许显现为心)分二,一、立宗,二、 破彼。

## 卯一、豆宝/

所缘异实境,境相即心体。

真相唯识宗补救说:"我们并非完全认为无境,而是承许心所缘的外境不是实有,柱子、瓶子等东西皆是心的显现,与心的本体无二无别。(《中观庄严论》中也用镜中的影像作了比喻<sup>27</sup>。)就像在做梦时,尽管有大象的显现,但这归根结底就是自己的心识,除此之外并没有大象。因此,心识应该是存在的。"

麦彭仁波切在《中观庄严论释》中曾说,抉择名言时,真相唯识的观点非常合理。即便学修无上大圆满,名言中承认万法唯心,也是很殊胜的教言,从这个角度讲,唯识宗没有任何过失。藏传佛教、汉传佛教有些大德的开示教言,也很接近唯识的观点。就像无垢光尊者的《大圆满心性休息》、麦彭仁波切的教言中,都强调万法唯心,揭示了"不是外境在动、是心在动"的密意。

汉地就有这样的公案: 六祖开悟以后, 上师不让他马上去弘法, 于是他在寂静的地方, 跟猎人一起生活了15年。(六祖开悟后, 15年都没有下山, 我们这里有些道友不要说开悟, 剃了头以后, 第二天就下去弘法利生了。我刚出家时, 四五年都不敢回去, 害怕被别人看见不好意思, 但有些道友今天刚剃头, 明天就准备度化众生。其实, 还是

<sup>27</sup> 中云: "无性如影像。"

在学院中、上师身边呆得久一点好,不要认为自己真有弘法利生的能力。你一两个月的定力应该有,但时间久了以后,由于相续中的习气比较重,头发会不会又慢慢长起来了?我还是有点怀疑。)15年之后,六祖看到机缘成熟,于是便出山弘法。他来到广州法性寺时,正值印宗法师在讲《涅槃经》。当时风吹幡动,一个和尚说是风动,一个和尚说是幡动。争执不下之际,六祖对他们说:"不是风动,不是幡动,仁者心动。"(当时六祖还是在家人。)此语一出,众人哗然。印宗法师延请他至上席,问明后方知他是五祖的传人,于是便给六祖剃度,剃度之后又反过来拜他为师。

由此可见,万法唯心造,不管是风动、幡动,其实都是心在动。《入中论》也有一个比喻说,大海产生层层波涛,波涛与大海无二无别,同样,阿赖耶上的种子成熟为外在的山河大地,这包罗万象的一切显现,均不离阿赖耶上的种子习气。这种道理在名言中确实很殊胜,大圆满也有许多寻找心之本体的窍诀,与唯识宗的观点基本相同。

以前二祖慧可初见达摩祖师时,有过"立雪断臂"的故事。(当然,这也有一些争议。道宣论师在《续高僧传》中说,他的断臂是被强盗砍的,不是自己断的。但《宝林传》等其他史传中均说是"断臂求法"。)他去依止达摩祖师时,祖师根本不理他,他就在风雪中站了一夜。第二天早上积雪过膝。达摩祖师问他所求何事,慧可道:"唯愿和尚慈悲,开甘露法门,广度群品。"祖师说:"你这么一个小小的苦行有什么了不起?佛陀的无上妙道,需要长期的苦行和难行能行才可以得到。"慧可

听后,就用利刃自断左臂,置于师前,以示求法之决心。他说:"我的心不安,请赐予我安心的法门。"达摩祖师言:"把心拿来,我为你安。"慧可找了半天后说:"觅心了不可得。"祖师回答:"吾为汝安心竟。"慧可闻后,当下开悟。

这种寻找心的教言,与唯识宗的观点非常相近, 因为一切的感受、显现全部是心在操作。的确,我们 心情快乐时,觉得所有人都很慈悲,好像没有一个坏 人;如果今天心情不好,即使佛陀来了,可能也觉得 不庄严,对他还要发脾气。所以,心善则外境善,心 恶则外境恶,心还是非常关键的。

真相唯识认为,外境不存在,与心无二无别。假相唯识认为,外境既不是心,也不是心外的东西,而是像毛发一般现而无实。从究竟胜义谛而言,唯识宗的观点都不合理,但在名言中,暂时依靠这些教言认识心的本性,唯识宗还是有其超胜之处。

卯二 (破彼)分三;一、破除妨害胜义自证;二、 无有根据;三、破除妨害遮破。

辰一(破除粉害胜义自证)分二;一、真实破除; 二、遣除迷乱。

已一、真实破除,

幻境若即心,何者见何者?世间主亦言,心不自见心,犹如刀剑锋,不能自割自。

针对真相唯识宗的答辩,中观宗反问:如果你们 认为外境不实,一切都是心的幻现;而心是实有的、 不可分割的,它既是能取,又是所取,这是不合理的。 (当然,名言中心了知自己、回忆自己,知道刚才想了什么、昨天做了什么,这是可以成立的。麦彭仁波切说:"心自己了知自己。"俗话也说:"人贵有自知之明。"这一点,我们是不会破的。)因为外境若是心,心见外境就成了自心见自心。而且,能取与所取本来各自分开,唯识宗如此承许的话,心是实有一体,又是分开的能所二取,这该怎么成立呢?

三界怙主本师释迦牟尼佛讲过,自心不能知自心,《楞伽经》云:"犹如剑自刃,不能斩自锋,指不触自尖,心不见自心。"剑锋不能斩断自己,指尖不能接触自己,同样,心也不能见到自己。《顶宝经》<sup>28</sup>亦云:"自心不能见自心。"还有轻健者不能骑自己的肩上……因此,自己对自己起作用,在大乘经典中已经遮止过。

这个问题,格鲁派与宁玛派还是有很大的辩论,但是这次,我们把辩论全部取消。因为菩提学会的很多道友,过去没有学过因明,辩论很容易成了争论,争论的结果,变成什么样也不好说。

本来宗喀巴大师在《善解密意疏》中引用很多教证说,中观应成派在名言中也不承认自证。然而麦彭仁波切在两个辩论书为主的教言中回驳,中观应成派所遮破的自证,是唯识宗承认的"实有"自证,名言中"现而不实"的自证,没有任何教证理证的妨害,不承认的话,反而还有极大过失——断绝名言的过失、自己不了知自己的过失。比如我刚才吃了什么东西,不用问别人,我自己心里非常清楚,或者有人想:

279

<sup>28</sup> 藏文叫《顶宝经》,汉文叫《宝髻经》。

"我今天吃得不饱,等会儿下课后再回去吃点。"这些想法都是名言中的自证。这种自证,中观应成派不会破,寂天论师和月称论师也不会破。

了解高僧大德们的辩论,可以增长智慧、打开思路,有机会也不妨学一学。但最根本的问题大家要明白,不管是格鲁派、萨迦派、宁玛派等藏传佛教,还是汉传佛教哪一个教派,究竟观点绝对没有任何矛盾。高僧大德们的教言河流,最终会在诸佛菩萨的大海中融为一体,没有丝毫分歧。这一点是我们通过多年闻思明白的,大家务必要深信不疑,各派弟子不要为了维护自己的宗派而造恶业。

有人觉得自己上师是最好的,只要别人稍有质疑,就马上挺身而出、恶言相向,可是由于不辨真假,自己是在维护上师还是毁谤上师也不好说。其实不管是什么人,只要护持正法、利益众生,我们都应该去赞叹。反之,假如他利用佛法来毁坏佛教、欺骗众生,不管他显得如何殊胜,我们也没有必要盲从,而应通过各种方式尽量制止。

现在末法时代,孰真孰假许多人根本分不清。尤 其在弘扬大乘佛法过程中,大家应该先观察自己的意 乐是否清净,哪怕只讲一个偈颂,也要看自己发心是 什么样的。倘若没有自利心,纯粹是为佛教、众生着 想,那不管别人说什么,做任何事情都值得。

前面所讲的自证问题,我在年轻时虽没有很高的智慧,但是非常有兴趣,背过各派许许多多的教证, 也翻了很多很多论师的不同观点,麦彭仁波切几个辩 论书中的有些道理,我当时差不多倒背如流。这种习 气串习得比较久,所以至今仍能想起来,如果专门讲辩论,把麦彭仁波切的智慧一一展现出来,应该还是很精彩的。但这次因为种种原因,我们主要是从字面上解释。

总而言之,中观宗在这里所破的自证,是唯识宗 承认的"实有"自证,名言中的自证并没有破,这一 点非常关键!

# 第一百五十七节课

#### 思考题

- 1. 本品当中,唯识宗如何以比喻建立自己的观点,中观宗怎么样一一驳斥?
- 2. 假如有人说唯识宗是显宗最高的观点,千万不能破除。你该如何正确引导他?对于这种道理,你有哪些深刻体会?
- 3. 什么叫做观待? 观待的法在什么情况下成立, 什么情况下 不成立? 最终你得出什么结论?
- 4. 怎样从意义上破斥自明自知心识的存在?这种分析方式, 你能接受吗?

下面继续破唯识宗的观点。

巴二 (遺除迷乱) 分二;一、比喻不成立;二、意义不相同。

午一 (比喻不成立) 分二;一、破灯火之比喻; 二、破蓝色之比喻。

未一、破灯火之比喻:

若谓如灯火,如实明自身。 灯火非所明,其无暗蔽故。

昨天破了唯识宗的"自心了知自心",今天他们 又以两个比喻,试图建立这个观点合情合理。

首先是唯识宗的第一个比喻: 犹如灯火既能遣除 黑暗,又能照亮自己,心识同样也能了知他法(他证) 和了知自己(自证)。

(本品用了灯火和蓝色的比喻,在《入中论》中,唯识宗还有梦境、不净观等比喻<sup>29</sup>,说明心识是实有的、外境是不存在的。关于物质与精神的关系,世间的哲学也有很多探索,但今天暂时不讨论。)

中观宗驳斥:比喻不成立。因为灯火本身并不是自己所照的对象。你们说灯火既是能明,又是所明,但所明是要遣除黑暗的,而灯火上本来就没有黑暗遮蔽。

反过来说,假如灯火上有黑暗,则可以说它在照亮自己的同时,也遣除了自己的黑暗,既是能明又是所明。但灯火上根本没有黑暗,怎么说能它照亮自己呢?能明和所明是观待而安立的,所明不存在的话,能明也不存在,因此灯火照亮自己不成立。

或者说,如果灯火能照亮自己,那么以同等理来推,黑暗也能遮蔽自己了。《中论》云:"若灯能自照,亦能照于彼。暗亦应自暗,亦能暗于彼。"黑暗有遮蔽万物的特性,如果它能遮蔽自己,那么整个世间就没有黑暗了,处处都是一片光明,我们也不用绞尽脑汁想要电了。(学院冬天时经常停电,晚上没有灯照明。偶尔来电了,很多道友就特别兴奋:"噢,有电啦!"形同见到本尊一样。)

中观宗承认的自证,是名言中如梦如幻的自证,并非像唯识宗所许的,本体实有、不可分割,同时自己能了知自己的自证。如果灯火真能照亮自己,黑暗

\_

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 梦境:做梦时有山河大地等,但这并非真实存在,唯是心识显现而已。不净观:修不净观的瑜伽士见大地充满白骨,但外境并无真实的白骨,唯是心识的自体显现。

也应该遮蔽自己,如此一来,自然规律会彻底混乱。 还有一些论典说,假如灯能照亮自己,那它也应该照 亮太阳、月亮<sup>30</sup>,许多规律都颠倒了。所以,由推理 可知,唯识宗的某些观点不得不值得考虑。

汉传佛教个别法师认为唯识宗是显宗之顶,没有 丝毫过失。这个我昨天也讲了,从名言的角度来讲, 万法抉择为心非常合理,但依胜义量来观察,在中观 应成派的正理面前,唯识宗的理论根本站不住脚。听 说某佛学院的有个法师,对《入中论》特别不满<sup>31</sup>, 他举不出任何理由,就开始对月称菩萨恶口相骂,这 是极其愚痴的行为。作为一个法师,对圣者应当起恭 敬心、清净心,即使你不懂他的甚深密意,也不应该 这样造口业。

我们凡夫人骂圣者,就像三年级的小学生骂爱因斯坦,说他的《相对论》写得不好一样,自己不知道别人在说什么,就随随便便表演,这样一点也不精彩。因此,现在的有些法师、知识分子、教授,不要太相信自己分别念的相似智慧了,对诸佛菩萨广大无边的清净智慧难以接受时,就认为统统是颠倒的,这种行为相当可笑!

大概二十年前,我翻译了一个《佛子行》,当时有个人根本不懂,就把它全部改了。后来我慢慢了解到,他对佛教术语一无所知,觉得佛法的甚深道理一定要结合他的分别念来诠释,所以就改得一塌糊涂。

284

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 灯本来就有光明,如果它还要去照亮有光明的东西(它自己),那么太阳月亮也是有光明的东西,灯也能去照亮了。

<sup>31</sup> 其中有许多中观宗破唯识宗的辩论。

因此,每个人不要太相信自己的分别念了,这方面理 应值得注意!

第一个比喻破完了,下面讲第二个比喻。

### 未二、破蓝色之比喻:

如晶青依他,物青不依他,如是亦得见,识依不依他。 非干非青性,而自成青性。

唯识宗又举出一个比喻遮破中观宗。他们说万法 的本体千差万别,不能一概而论,尽管有些法不能对 自己起作用,但有些法却可以。比如水晶的蓝色必须 依他缘才能映现,但蓝宝石、蓝琉璃的蓝色却是本具 的,并不需要依靠他缘。

假如在水晶下面放一块蓝布,水晶就会变成蓝色;如果窗帘是蓝色,窗玻璃也会变成蓝色,这种蓝色需要借助其他的力量。但有些蓝色不依靠任何因缘,就像蓝宝石、蓝琉璃的蓝色,它是纯天然的,不观待任何东西。

同样,识也有依靠他缘、不依他缘两种。依靠他缘的,就像眼根与色尘聚合形成眼识、耳根与声尘聚合形成耳识,这些识依靠他缘而生,如同水晶的蓝色。还有一种识不观待他法,即自明自知的心,它完全能了知自己,相当于琉璃的蓝色。唯识宗以这种比喻,认为自证应该成立。

对此,中观宗说:"非于非青性,而自成青性。" (藏地有些论师和慧源论师的不同观点,《善说海》中都有宣

讲<sup>32</sup>,希望你们看一下他们的回答方式。)大多数论师是这样回答的:你们说琉璃的蓝色自性成立,不观待外缘,实际上是不可能的。它也是由一定因缘聚合而成,与水晶的蓝色无有本质的区别。

所谓的观待,是指一法的产生、改变、灭亡依靠 其他因缘。如《释量论》云:"此有彼亦生,此变彼 亦变,称此是彼因。"此法存在,彼法就会存在;此 法改变,彼法也随之改变,这样,此法就叫彼法的因, 此法可以改变彼法的性质。

琉璃的蓝色也要观待他法,它之所以是蓝色而不是白色,肯定有一种因缘。一个法的生住坏灭,是外十二缘起或内十二缘起在起作用,无情物依靠外十二缘起<sup>33</sup>,有情物依靠内十二缘起<sup>34</sup>,龙猛菩萨说:"未曾有一法,不从因缘生。"既然如此,琉璃的蓝色也必定是因缘所生,只不过它的因不明显罢了。就好比蓝色的布匹,我们看不到它在工厂里怎么染的,但不能因为看不到就认为它是天然的蓝色。"不从因缘生"的法不可能存在,第二个比喻也不成立。因此,唯识宗所承认的何时也不破、胜义中存在的心识,在中观理证面前是可以遮破的。

在佛教宗派中,大乘是最为殊胜的,谁对大乘生

<sup>32</sup> 藏地的某些智者对此驳斥说:实际上并非如此,蓝琉璃自然就成立蓝色,并非 是本为非蓝色物自己将自己造作成蓝色的,因此不能作为自明自知的比喻。

慧源尊者是这样驳斥的: 青色成为青色本身也并非不观待他法,要观待因的缘故。假设不是由自己的因中产生蓝色,那么可以说不观待他缘而形成蓝色,需要自己将自己造成蓝色这是绝对不可能的,因为自己对自己起作用相违。

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 外十二缘起:与因相关的有六个——种子、苗芽、茎、干、穗、果;与缘相关的有六个——地、水、火、风、空、时间。

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 内十二缘起: 一、无明; 二、行; 三、识; 四、名色; 五、六入; 六、触; 七、受; 八、爱; 九、取; 十、有; 十一、生; 十二、老死。

起嗔恨心,罪过也是极大的。龙猛菩萨云:"如是诸智者,切莫嗔大乘。"智者绝对不会诽谤大乘,也不会对大乘生嗔恨心。不像有些孤陋寡闻的人,整天把"密宗不合理"、"中观不合理"、"唯识不合理"挂在嘴上,真正有智慧、有远见的人,不可能轻易诽谤大乘。

有些人认为自己是净土宗的,学习唯识宗的观点 没有任何必要。千万不能这么想! 从正面利益来说, 掌握大乘佛法的观点后,对自己的修行有莫大帮助; 从反面而言,我们对唯识宗、中观宗不了知的迷茫部分,也能依此予以遣除。因此,本品教义可以灭除内心的黑暗,增上智慧的光明,有许许多多的利益和功德。

可惜的是,很多人不明白这一点,要么就盲修瞎炼,要么就用考证研究的态度对待佛教,把佛教纯粹当成一种学术,这些没有多大意义。人生短暂,我们一方面要概括性地了解各教派的主要问题,同时也应该调伏自己的内心,这才最关键的。否则,心里希求名闻利养等世间八法,口头上说得再漂亮、给别人讲得再好听,到你死的那一天,这些也根本用不上,唯一阿赖耶上面的种子,生生世世都会跟着你,乃至菩提果之间也不会耗尽。

所以,大家要对佛教的所有教派观清净心,但在掌握他们的教义时,应该有一种取舍能力。有些人该信任的地方不信任,不该信任的地方很相信,正如根登群佩大师所说:"轻信无理法,有理不信任,世间愚人心,远离诸正量。"因果轮回、三宝加持等,以

众多教证理证来观察时,是千真万确的道理,但很多人却偏偏不信。而不该信的引发贪嗔痴的虚幻世界,成千上万的人都趋之若鹜。愚痴的世间人离正量特别遥远,求真理的也少之又少、寥若晨星,从而灾难、恐怖、痛苦不断出现。因此大家在闻思过程中,既要了解一切宗派的教义,也要以这些具加持的教义调伏自心,这是非常重要的!

以上从比喻上破斥了唯识宗,下面再从意义上进 一步破斥。

## 午二、意义不相同:

若谓识了知,故说灯能明。自心本自明,由何识知耶?

中观宗说:名言中有自明自知的心识存在,这一点我们也承认。但若觉得这不够,胜义中还要存在的话,那就不合理了。

前面已破了灯火能自明的比喻,退一步说,假设 灯火可以照亮自己,这并非是灯火自身了知的,而是 灯火以外的有情心识了知的,这一点谁也不能否认。 那么,心自己了知自己,是由哪个心识知道的呢?

如果说是自己的心,这不应理。因为按因明的推理方式,未成立的东西不能作为因。心自知自明的观点正在观察、尚未成立,属于一个未知数,故不能说是心识自己了知自己。

如果是由其他心来了知,那其他心又是谁来了知 呢?假如甲的心需要乙来了知,乙的心需要丙来了 知……这样推下去,则有无穷无尽的过失。 而且由其他心来了知,也有诸多理证妨害。假如 这两个心一前一后,那么前念灭时,后念才生,二者 无法相遇,不可能有了知与被了知的关系;假如这两 个心同时产生,按照因明推理,同时产生的法互不观 待,没有任何关系,也不能立为能知、所知。

因此,不管是自证、他证均不合理,这样一来, 心的自明自知又从何谈起呢?

展二 (无有根据) 分二;一、无有现量根据;二、 无有比量根据。

巳一、无有规量根据:

若识皆不见,则明或不明,如石女女媚,说彼亦无义。

无论通过比喻还是意义来观察,胜义中都不可能存在唯识宗所许的实有心识。 (除非你以嗔恨心来骂月称论师,除此之外不可能推翻这种道理。大家也不要固执己见,认为:"我是学唯识宗的,不管怎么说,我都不承认!"然后用拳头来打人,这可不是智者的行为。愚者用身体和中来"辩论",不是拿刀子武器来伤人,就是用难听的脏话来骂人。以前有些外道实在没办法胜过佛教,就放火烧经堂,或者用权势镇压,或者通过武力战胜。而智者,是通过正理来论证的。如果你破不了他的观点,就应该像因明中所讲的,规规矩矩地跟着他,这才是明智的选择。) 既然实有心识不成立,那么争论它是明或者不明,就像讨论石女的女儿身姿是否娇媚一样,没有任何实义。

石女不可能生孩子,若评论她的女儿是否好看、 身材是否婀娜,她穿着什么高跟鞋、头发是什么颜色、 戴着什么样的眼镜……大家会觉得此人精神有问题, 或者认为他特别愚蠢。同样, 唯识宗所承认的实有心识根本不存在, 假如还一直探讨它是自证还是他证, 则无异于谈论空中花园, 没有任何意义。

当然,大家要知道,唯识宗的观点是在胜义中破, 世俗中不破。按麦彭仁波切的观点和其他密乘教言, 万法抉择为心对修行帮助很大。比如你今天看见一个 仇人,观想这一切是心的显现,如幻如梦,当下嗔恨 心很容易消失;如果看见非常美妙的外境,生起极为 强烈的贪心,把它当作彩虹或梦境,贪心的火焰也会 顿时熄灭。

外面的居士最近在背《佛子行》,大家互相说话时,动不动就冒出一句"远离恶友佛子行"、"远离贪心佛子行"、"远离嗔恨佛子行"……前面的可能还背不下来,后面的已经用得滚瓜烂熟了。但是按照唯识宗的观点,其实——不说了,讲到这里吧!

# 第一百五十八者课

#### 思考题

- 1. 对于回忆过去,唯识宗与中观宗的说法有何不同? 你认为哪种更合理? 崔护、欧阳修的两首诗,与此有什么关系?
- 2. 如果说: "有他心通的人,既能了知远处他人的心思,那么 近处自己的心又怎么会不知道呢? 所以自证应该成立。" 对 此, 你该如何驳斥?
- 3. 如果不承认自证存在,那么名言中的见闻觉知是否就无法安立了?请说明你的理由。
- 4. 现在凡夫人骂圣者的现象非常多, 你见过或听说过哪些事情? 对此你有何感触? 假如你周围有这种人, 你打算怎么制止他?
- 5. 假相唯识宗的观点是什么?中观宗是如何破斥的?麦彭仁 波切为什么还要赞叹它?破斥与赞叹之间的界限是什么?

关于破除唯识宗,昨天讲了无有现量根据,今天讲无有比量根据。

## 巳二、无有比量根据:

若无自证分,心识怎忆念?心境相连故,能知如鼠毒。

真相唯识宗说:假如没有自证的话,心识怎么能忆念过去的事情呢?比如我刚才看见一匹蓝布,过一段时间后,我还是能回忆起它的样子,它的形象在脑

海中清清楚楚、历历在现,这说明自证应该是存在的。

现在也有很多人,即便没有学过佛,也能回忆自己的前世,想得起前世所做的事情、当时的父母、居住的地方等,这说明我们有一种自证分。布顿大师在《入行论讲义》中根据唯识宗的观点说:"自证应该存在,因为有回忆之故。"回忆就是心自明自知的一种结果,通过这种推理,说明自证肯定存在。如果自证不存在,昨天做了什么、去年发生了什么,现在不应该记得起来。

中观宗答言:"心境相连故,能知如鼠毒。"名言中有如幻的自证,这一点我们也不会破,毕竟遮破显现的中观派,哪里都没有。但你们承认的自证实有、不可分割,这绝对不合理。(其原因前面也讲过,后面还会继续讲,这里主要是通过比量来认知自证非实。)

即使实有的自证不存在,其实也不会有不能回忆的过失。回忆并不是由自证单独认知的,心与境相连,心识忆念,并非脱离外境而单独起现,而是外境与过去的事情相关,一旦心识感受这个外境,便能回忆起过去的事情。就像冬天被毒鼠咬伤时,自己并不知中毒,直到春雷响时毒发,伤口开始流脓,身体开始生病,才回想起被咬时所中的毒。

(我们这里的老鼠比较可爱,一般都不咬人。不过老鼠确实咬人,没有尾巴的<sup>35</sup>不要紧,有尾巴的很厉害。我大概在七岁时,有次大人抓了一只老鼠,我对它生起悲悯心,让他们不要杀,我要去放生。我把它放在口袋里,背到很远的地方去,看到一个岩石洞,觉得那里挺好,太阳比较大,应该

<sup>35</sup> 藏地有一种小动物没有尾巴,长相、大小跟老鼠相同,藏语叫"艾不扎"。它不偷东西,夏天贮藏大量的草、果子等,以备平时之需。

不会冷,老鼠可以舒舒服服地安居乐业,就赶紧把口袋打开,让它出来。但是老鼠不走,一直缩在那儿,我叫了半天,它也不动。于是我就用手慢慢推它,"去去去——",它突然反身咬我一口,一溜烟儿就跑掉了。当时我特别痛,出了很多血,但好像也没有中毒,可能不是毒鼠吧。

我们学院的老鼠比较多,有些道友的房子不太好,一晚上都有老鼠在唱歌跳舞。有些人把老鼠作为修安忍的对境。 还有些人为了减少老鼠,专门养猫,这样的修行人可能不太好。)

忆念并非单独产生,它离不开前识所缘的对境。世间人常说"睹物思人",其实也是这个道理。以前杨贵妃死后,唐玄宗回宫看到她生前用过的物品,特别伤心,有许多精彩的故事。现在有些人也是如此,朋友死了或者离开后,经常把他给自己的戒指、项链,甚至一朵花拿出来看,一边看一边流泪。本来外面的事物刹那变化,人与人之间的感情也会改变,但愚者根本不懂,始终觉得这些法是实有的。

从前,唐朝有个人叫崔护,他在清明节桃花开时去郊外游玩,因口渴到一户人家讨水喝。开门的是一位姑娘,长得比较好看,彼此产生一种爱慕,他喝完水就告辞了。一年后,又是清明节,崔护忽然想起去年所遇之事,于是前往寻访。来到去年的地方,他见桃花依旧盛开,但门上挂着铁锁,心中怅惘不已,便在门上题诗曰:"去年今日此门中,人面桃花相映红,人面只今何处去?桃花依旧笑春风。"(你们会背哟?月称菩萨和龙猛菩萨的教证,我背不下来时,你们不帮我背。)

过了几天,他偶然路过那里,听到院子内有哭声,便叩门问之。有个老翁出来,说:"你就是崔护吧,

是你杀了我女儿!"崔护大惊。老翁告诉他:"我女儿 17岁,自去年以来,经常神思恍惚,那天她回来看 到你所题的诗后,(这个"偈颂"很有加持力,)当场昏倒 在地,数日不吃不喝,已经断气了。"崔护赶紧进门, 见那女子躺在床上,便抱着她的尸体痛哭。哭了一阵 子,女子慢慢睁开双眼,竟然活过来了。

宋朝欧阳修有一首诗,与此诗的意境相仿。(以前我们读书时,学过欧阳修的《卖油翁》,《卖炭翁》应该是白居易写的。)他说:"去年元夜时,花市灯如昼,月上柳梢头,人约黄昏后。今年元夜时,月与灯依旧,不见去年人,泪湿春衫袖。"去年元宵节时,夜市上的花灯亮如白昼。(宋朝距爱迪生发明电灯,要早将近六百年左右。他说当时灯光像白天一样,可能只是夸张吧。)两人相约黄昏之后,情意绵绵。今年元宵节时,明月与花灯依旧,可是不见去年的情人,想到这里,欧阳修一边哭一边擦眼泪,结果把自己的衫子都打湿了。(曾有个法师说:"男儿有泪不轻弹。"可能欧阳修是太痛苦了吧。)

可见,一个人见到以前的事物,很容易想起以前的经历。我确实也有这种体会,凡是法王如意宝去过的地方,我每次经过那里时,都会想起"法王来过这里,这个宾馆住过,那个医院住过……"许多场面一一浮现在眼前。

唯识宗认为纵然没有所缘的外境,心也能忆起过去的心识。而中观宗认为,能缘与所缘互相观待,不可能单独生起,假如没有外境,直接产生独立的心识是不可能的。这个颂词,麦彭仁波切在与扎嘎活佛辩论的《辩答日光书》中讲得更广。从表面上看,此处

好像在破名言中通过比量成立的自证,实际上是在破胜义中的自证。甲操杰的讲义中说名言中也应该破自证,但名言不破自证的道理,我们在后面可以分析。

个别论师认为自证不应这样破,但是这里通过观察,破法应该是这样的。因为唯识宗说自证实有,若是如此,那么昨天能感受的,是实有的心识,今天能回忆的,也是实有的心识,成实的东西不可分割,两个实有的心识又怎么会是一体呢?如果真有两个心识,则绝对不会是实有的。而且麦彭仁波切在《中观庄严论释》中说过,倘若有一个成实,整个世界将无法现前……也讲了很多道理。

大家在分析时,一定要知道唯识宗的观点如何, 中观宗破它的关键何在。若不了解这些,就随便断章 取义,说中观破唯识是不对的,然后开始破口大骂, 这是不合理的。

我这次讲《智慧品》的过程中,再再劝请大家务必要先了解各派的基本观点。藏地有句俗话说:"天还没有亮,破立的阳光怎么出现呢?"意思是说,你若不知道对方的观点,怎么可能对其破立呢?现在有些人对中观和唯识一窍不通,经常肆无忌惮地说是道非,相当可怕。尤其是稍有一点学问时,大家一定要多多闻思,不要轻易下结论。这些论典都是登地菩萨以无碍智慧抉择的珍贵教言,凡夫人自以为是地进行批驳,是相当可笑的!

## 辰三、破除粉害遮破;

心通远见他,近故心自明。

#### 然涂炼就药, 见瓶不见药。

唯识宗又寻求另外的依据,妄图建立自心见自心的观点。他们说:小乘有一种修法,即观想别人的心跟自己的心一样、别人的身体与自己的身体无别,久而久之,一旦具有禅定等持,便可开发他心通,了知他人在想什么。(或者,也可以依靠咒语来了知他人心。)就算是几百公里以外的人,其心思也能完全察知。既然远处他人的心思都能了知,近处自己的心又怎么会不知道呢?比如美国总统在想什么我都知道,那我自己昨天做了什么,了知它更是轻而易举。远处微细的毛发尚能看见,面前的瓶子又怎么会看不见呢?

中观宗回答道:那也不一定。世间万物有各自的因缘,有时能见到远物,却不能见到近物。比如古代有一种药,只要敷在眼睛上,就能见到几百由旬外的地下宝藏,但近在眼睛上的药,此人却一点也看不见。(就好像戴隐形眼镜的人,可以将外境看得清清楚楚,但却看不到自己所戴的隐形眼镜。或者说,眼根可以看见远处的色法,却看不见眼根自己。)因此,即使能知道远处他人的心,也不一定就能明知自己的心。

现在有些人对唯识有信心,有些人对中观有信心,这都是可以的。但是不要盲目地信,认为自己是学唯识的,谁若对唯识宗有看法,自己就要站出来,这是不合理的。打个比方说,我是藏传佛教宁玛派的弟子,如果有人对藏传佛教不满,我马上就对他不客气,这是非常愚痴的做法。麦彭仁波切也经常讲:"我并非因为自己是宁玛派的,就极力宣扬自己的宗派。倘若以教证和理证能成立,那我可以在任何人面前弘

扬我的自宗,受别人驳斥时也有能力推翻他。但如果 我什么根据都没有,只是一味地说自己宗派好,谁也 不能破我的观点,破的话我就不客气、随便骂人,这 是极其愚痴的行为。"

有些格鲁派的弟子,认为谁都不能惹格鲁派,自己对格鲁派的基本道理根本不懂,但只要别人稍微说一句,他就气得脸都红了,这是没有必要的。不管你是藏传佛教、汉传佛教的哪一个宗派,如果真是这个宗派的弟子,就应该对本派的见修行果、传承祖师的教言了如指掌,只有达到这一点,大声宣扬你是某某教派的才不会丢人。所以,在维护自宗的过程中,有些问题还是应该注意。

下面讲在名言中,见闻觉知不会毁坏。 (藏女中此处有科判三,但着女中无有,情观察:) 见闻与觉知,于此不遮除。 此处所遮者,苦因执谛实。

唯识宗提出质疑:假设自证不存在,自己不能了知自己,那么眼睛看到的、耳朵听到的、心里了知的一切名言诸法,会不会全部不成立了呢? (因为这些法都是依明觉之识而安立。)

中观宗说:我们所破的自证,在胜义中不存在,但名言中是存在的。现量的见、闻也好,比量的觉、知也罢,它们在名言中的显现分,并不是我们破除的对象。我们破的是妄执这些为实有的分别念,它才是今生来世痛苦的根源。不论是唯识宗、禅宗、净土宗,谁认为实有的东西存在,谁就是我们遮破的对象。

《般若经》云:"从眼根乃至一切智智之间的万法,如梦如幻。甚至胜过涅槃的法<sup>36</sup>,亦如梦如幻。" 实执是修行中最大的障碍,帝洛巴尊者曾说过:"显现未缚贪执缚,断除贪著那洛巴。"对我们的见闻觉知来缚贪执著的话,不会把我们束缚在轮回中,但如果去贪执,觉得眼睛看到的色法特别好看,很喜欢它,就会把你紧紧束缚。无垢光尊者也说:"不破山之显现,而破山之执著。"如山般的显现是正常的,修密法时也有明点、佛像、金刚链的甚深显现,这些我们并没有破。要破的是什么呢?就是对这些显现的执著。不管是对本尊的执著,还是对众生的执著,都是一切痛苦的根源,这些一定要破除。

麦彭仁波切在其他讲义中说:"寂天论师根本不破除名言中的自证,若连名言中也要破,他就不会说'见闻与觉知,于此不遮除'了。"名言中的回忆前世、回忆昨天,虽然是一种觉知,但这种觉知根本不破。

可是现在有些人特别可怜,他专门写一些文章说宗喀巴大师不承认自证分,有极大的邪见,而此邪见的来源就是寂天菩萨和月称菩萨,把两位菩萨也判为邪见者。为了证明自己正确,他还引用一个《入楞伽经》的教证说:"真实自证处,能所分别离,此为佛子说,愚夫别开演。"其实这个偈颂的意思是,真实的自证远离能所二取,这种境界极为甚深,只能给佛子宣说,不要对愚痴的凡夫开演。而根本不是建立自

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 这是一个假设句。胜过涅槃的法本来不存在,这样说只是为了强调名言中万法皆如梦如幻,没有一个例外。

证的一种能立。

有些人不懂什么是唯识宗、什么是中观宗,只知道寂天菩萨在有些论典中不承认自证,就把寂天菩萨作为他的批判对境。我有时候想,这些人若是登地菩萨,那我可以忏悔。但如果他没有登地,像我一样是凡夫人,以后不好好忏悔的话,造业实在太大了。月称菩萨到底是什么样的人?他根本不知道,只看了一两个论典就信口开河,这些人的胆子未免太大了!

这种现象,基本是在汉地出现的,藏传佛教漫长的历史长河中,虽然也有具邪见者,但我翻阅过大量古大德们的论典,也看过许多非常精彩的辩论,他们对寂天菩萨和月称论师都是公认的,从来没有人直接说他们是邪见者。充其量只是说一说:"月称论师的论典中有没有自证分,明不明显?""寂天论师在论典中承不承认自证分?"

这些人的文章我看了之后,很想见一见他们,但有没有缘分也不知道。他们对胜义谛和世俗谛都分不清,什么地方破、什么地方不破也不知道,二转法轮和三转法轮的究竟密意和安立方法,更是一无所知。看他洋洋洒洒地写了一大篇,但连教证都用错了,根本不是那个意思,只是在显露自己的愚痴。

凡夫人骂圣者,在末法时代可能会越来越多,若不制止这种人,真的是圣凡颠倒了。如果他们说我不对,我的邪见如何如何,那我肯定乐意接受,因为我也知道自己很笨,了解的经论非常少,所以对别人的批评,我一点也不生气。但历史上公认的圣者,如圣天、月称、宗喀巴大师、麦彭仁波切,用这些语言来

说他们,我只能用一种叹息来表示,没有更多的语言来形容。

有些人对唯识宗怎么承认的、中观宗怎么承认的一窍不通,竟然说中观应成派是最低劣的见解,连《阿含经》的内容都不懂,就像说博士生不懂一年级的课程一样。跟这些愚者辩论,恐怕只有靠拳头了,语言是没有办法的。有些人就像疯子一样,对教证也不懂,对理证也不懂,逻辑推理也不懂,科学原理也不懂,自己随便看一点书,就否认浩如烟海的深广佛理,只会让别人觉得可笑。寂天菩萨不会生邪见,月称菩萨不会生邪见,但你的邪见来源需要调查,肯定有一个像你那样的上师!

按照麦彭仁波切的科判,下面是破假相唯识宗。

# 寅二、逸破境心非二之有实;

幻境非心外,亦非全无异。 若实怎非异? 非异则非实。

你们字面上一定要会解释。这里的表达方式跟《中观四百论》差不多,"非"、"异"太多了,有时候不太好理解。

假相唯识宗说:"幻境非心外",幻化般的山河大地、瓶子柱子、人事万物等,并非是心以外的法,这些外境不是以成实的方式存在。(不论假相唯识宗、真相唯识宗,都共同承认外面没有真实的外境。)"亦非全无异",外境也不是与心完全相同,因为心不可分割,而外境有各种形象、颜色、分类,如果心与外境一样,心就会有很多了。他们认为外境就像眼翳者前的毛

发,是以暂时的迷乱因所显现的幻象。《量理宝藏论》第一品中说,毛发就是自己的心,但假相唯识宗认为外境不是心,心犹如无垢的水晶球,没有任何垢染,而外境是一种迷乱的显现。所以,按假相唯识宗的观点,外境不是心以外的法,也不是心自己,而是如同空中的毛发。(其实说到底也是一个三品物体。)

中观宗破析:"若实怎非异,非异则非实。"若许心识实有,而外境非实有,那么外境与心怎么不是他体呢?若许心境"非异",二者无别,则心也应该像外境一样现而不实了。

这个推理比较简单。因为外境要么与心无别,要 么于心外独立存在,如果说它既非与心无别,也不是 独立存在,那它到底是什么东西?

一经详细的观察,假相唯识宗的观点不成立,但 麦彭仁波切在有些论典中却赞叹它,这是什么原因呢 <sup>37</sup>? 因为它在认知名言万法、断除贪执方面有特殊的 教言。其实如果真正去观察,外境不能说与心无二无 别,因为心没有颜色形状,而外境却有种种显现;也 不能说在心外真实存在,因为经得起观察的外境,微 尘许也不可得。因此,外境可以说是像毛发一样,这 种说法在名言中非常合理。

但再进一步观察的话, 唯识宗最大的缺点, 就是 承认心识实有。 麦彭仁波切讲过: "唯识宗其他的过 失倒没有, 对于它的观点, 中观宗也非常赞叹。但唯

301

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 麦彭仁波切在《中观庄严论释》中说:"假相唯识宗认为外境也不是心,稍稍接近实空的观点,它相当于唯识与中观之间的连接纽带,因而从层次上讲应当位居于上。"

一的过失是什么呢?就是承认一个与外境不同、根本不破的心识存在。按照《般若经》的观点,没有一个法是不空的,如果认为心识不空,那它就成实有了,与外道所许的实有的大自在等没有差别。"

因此,大家一定要明白:在名言中,外境犹如现而不实的毛发,不是与心一体,也不是心以外的东西,这种观点对断除贪执有很大的作用。但在胜义中,假如认为还有一个心识存在,则是我们在这里所破的对象。

希望大家在闻思过程中,千万不要对前辈大德肆意诽谤,学习正法成为堕入恶趣之因。有些人认为,宗喀巴大师、麦彭仁波切、无垢光尊者等圣者,就像普通的世间人一样,根本不了解他们的超胜智慧。要知道,寂天论师、月称论师、龙猛菩萨,并不是凡夫人所能遮破的对境。假如你学习二十年左右他们的论典,到时候可能会后悔得不得了,想拿宝剑割自己的舌头。当然,前提是你必须是一个公正者,倘若你是一个疯狂者,什么话都说得出来,那我们也不愿浪费笔墨和心思。

现在有些人的过分言论一定要制止,如果他精神有问题,或者有其他目的,那就另当别论。但若是真有智慧的人,就应该先掌握相关论典的一切道理,然后才有权利驳斥对方。否则,就像莎士比亚所说,你最后会为自己的言行付出代价的。

因此,各位今后在辩论时,一定要谨慎,千万不要造口业。法王如意宝到晚年时,经常说自己在年轻时,辩论得比较多,虽然没有故意诽谤过任何大德,

但无意中难免有不恭敬的地方,所以显现上一直在精进忏悔。上师这样提醒以后,我们五明佛学院不管是藏族还是汉族,在不造口业方面相当注意,尤其是学了《百业经》之后,大家更是倍加小心。但现在有些人不承认前后世、业因果,只是从学术的角度上进行辩论,因而什么都不在乎,造恶业也无所谓。但你是一个佛教徒的话,绝对不能舍弃佛教的基本道理,否则,即使你表演得再精彩,智者在背后也会讥笑的。

我们获得一个人身非常困难,这个人身就算不成为解脱之因,也不要成为恶趣之因。所以大家在辩论的时候,一定要尊重大德们超凡入圣的智慧。如果你觉得自己很了不起,不妨先跟我们辩论试试,对诸佛菩萨最好不要造业。假如你觉得唯识宗的道理不能破,那就应该先精通唯识宗的观点,我们虽然不太精通,但大概内容还是了解,双方从逻辑推理或因明辩论上探讨一下,也没什么不可以的。当然,若非佛教徒,我们就不说了,毕竟世间上的邪说邪见太多,我们也无法一一驳斥。但如果是佛教徒,则一定要珍惜自己的缘分,不然,失去以后就很难复得了!

# 第一百五十九节课

#### 思考题

- 1. 你觉得学习《智慧品》有必要吗? 闻思空性法门有何功德? 请谈谈你自己的感想。
- 2. 很多人认为"佛教就是唯心",对此你有何看法?请说明你的理由。
- 3. 马克思在《资本论》中说"宗教是鸦片",其中的"宗教" 是指佛教吗?为什么?了知这一点后,你有哪些打算?
- 4. 唯识宗认为: "若没有实有的依他起作为现基,轮涅一切万 法将无法显现,就如同没有毛线不能织出氆氇一样。"这种 说法正确吗?请具体剖析。对此你能引生何种定解?
- 5. 若按假相唯识宗所许,心如水晶球般明清,远离一切所取, 这样一来,会有哪两个过失?具体怎么推出来的?
- 6. 唯识宗的观点,有哪些合理性?这是在什么情况下成立的?既然合理,中观宗为什么又要破它?明白这一点,对你有哪些帮助?

在解释颂词之前,我顺便给大家说一下:现在很多地方学习这部论典的比较多,但有些人的想法不是很正确,甚至极个别人认为,自己所学的是藏传佛教的法。虽然我传法者是藏传佛教的一个普通僧人,但我所传的法并不属于哪个宗派,寂天论师的《入行论》,不管什么样的传承都可以接受。比如说有一颗糖,虽然是藏地人拿来的,但什么民族、什么种类的

人都可以享用,享用之后有不同的感受。再比如说有 些药,虽然制造厂商来自西方或中国,但这个药能治 疗各种在家人和出家人的疾病。同样,我所传的这个 法只是佛法,不属于任何一个宗派,大家一定要记住。

还有一件事情是,我们最近在学《智慧品》,可能学院里的道友都能接受,因为以前学过《中论》、《入中论》、《中观四百论》等中观方面的许多殊胜论典,对《般若经》的道理比较熟悉,理解起来不是很困难。但极个别城市里的人,听到因果法的公案、故事,或者布施、持戒等简单道理,自己比较能接受,而一讲到空性法门,就生起厌烦心,甚至不看、不听,这种现象应该要遣除。

要知道,我们获得人身,遇到空性法门,千百万劫中也难遭遇,即使不能通达它的教义,至少也要经常去思维,对它生起信心。仅仅听闻空性法门,尚有不可思议的功德,何况亲自去受持,或把空性教义传给别人,其功德更是无法衡量。佛陀在《般若经》中也说过:"无论通达空性,或为人说一句空性,或听人说空性,其功德远胜于以等同大海水滴之七宝,持供十方如来诸佛。"

记得法王如意宝在讲《般若摄颂》时,有一天告诉大家:"我今天早上给我妹妹阿里美珠说了,这次《般若摄颂》若能传讲圆满,即使我离开人间,也一点后悔都没有,可以说我死后的念经超度已经圆满了。因为般若是佛法的精华,如果没有讲成《般若摄颂》,我会一辈子遗憾的!"

想起这句话, 我确实有这种感觉。广般若和中般

若的总集是《般若摄颂》,而《般若摄颂》,被寂天菩萨以智慧摄集为《智慧品》。听闻此般若法门,没有积累一定的资粮,绝对不可能有这个因缘。大家不要觉得:"我今天听一堂课,跟上中学、大学时老师讲的课没什么差别。"千万不要这样想,否则,你真的把如意宝和石头混淆不清了。

听到这个法之后,纵然你不能了解其甚深含义,但若以欢喜心来善始善终,它的功德也无法估量。正如《般若经》所言,仅仅听到一个偈颂,以大海水滴数七宝供养十方如来的功德都不能比。所以在短暂的人生中,以现在的凡夫位听闻般若非常难得,大家一定要珍惜。

有些人可能认为:"对于般若法,听受可以,不 听受也可以。"这种想法是不对的。如果你没有懂得 空性,解脱是很难以安立的,龙猛菩萨说过:"何人 不知空性义,彼人不可得解脱。"(这个教证,我讲《金 刚经》时也引用过。)现在汉地的有些居士,对持戒的功 德、布施的功德或者发财升官的话,很有兴趣听, 一讲起般若空性,就兴趣索然,态度完全不同,这是 不合理的。尽管你可能是初学者,刚刚皈依佛门,觉 得《智慧品》有点难懂,但是能听到、能了解它的法 义,这是千载难逢的福报。《中观四百论》云:"虚妄 分别缚,证空见能除。"每个众生都被虚妄分别念束 缚着,一旦通过闻思证悟了空性正见,分别妄念烦恼 就会一并遣除。

所以, 听受般若波罗蜜多的功德不可思议, 我真心希望大家在学习《智慧品》的过程中, 不要断传承。

以前我也讲过,故意断传承有毁坏佛塔的过失。而且故意不听的话,相续中留了非常不好的种子,下一辈子也遇不到佛法,即使遇到了,也听不圆满、学不圆满。为什么我们这里有些道友,遇到一个非常殊胜的法,往往中途生病了、有烦恼了,或者出现各种不愉快的事情而断传承,就是因为前世有一种不好的根源。我们这辈子获得人身、遇到佛法很不容易,如此难逢难遇的机会,理应认认真真地对待,不要断传承,一定要反反复复思维空性,这样才能断除三界轮回的根本。

## 丑三、结合时义,

幻境非实有, 能见心亦然。

中观宗对唯识宗驳斥: 色声香味等色彩斑斓的外境, 你们虽不承认为实有<sup>38</sup>, 但是可以作为所见。同样, 能见的心识虽然丝毫实有的成分也没有, 但可以像你们把无实的对境作为所见一样, 无实的六根识作为能见。

唯识宗所承认的空性,是什么都不存在的"无", 犹如兔角、龟毛、石女儿。而中观宗在抉择名言时, 所谓的空性是指万法如梦、如幻、如泡影,没有任何 实质,但它幻现不灭,可以作为所见的对境,也可以 作为能见的有境,在这样的境界中,轮回的一切现象 均可成立。如果不了解这种观点,学习论典恐怕有一 定困难。

307

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 假相唯识宗认为,外境如眼翳者前的毛发般,一点也不存在;真相唯识宗认为,外境如影像般显现上存在,实际上唯是心的行相。

从表面上看,这里在破唯识宗的观点,但实际上, 唯识宗的个别观点,我们还是承许的。当然,有一件 事情要给大家澄清:佛教所承认的唯识宗观点,与世 人所许的唯心主义并不相同。以前我遇到过一些人, 他们认为佛教就是唯心,稍有知识的佛教徒也觉得, 唯识宗和唯心主义完全一样。但这种说法是不成立 的。

要知道,唯物主义和唯心主义的差别主要是,宇宙万物的本原是物质还是精神。唯物主义分为古代朴素唯物主义、近代形而上学唯物主义、现代唯物主义,现代唯物主义及弃辩证唯物主义和历史唯物主义。具有代表性的观点如,英国的霍布斯认为,一切的来源是物质,人的身体跟机器完全相同。后来,持他观点的拉梅特利医生等认为,不仅仅是人,动物也是一种机器。

而唯心论的代表人物,有贝克莱、笛卡尔等,他们认为一切都是心识所造。(表面上看,与唯识宗的观点确实比较相似。) 唯心主义大致分为主观唯心主义、客观唯心主义,还有二元论唯心主义<sup>39</sup>。主观唯心主义,是以"我"为中心,把主观精神作为唯一的世界本原;客观唯心主义,是把神我作为世界的创始者,类似于西方的一些宗教。

持唯物论观点的很多人认为:"宗教都是唯心, 也是迷信。"这种说法并不正确。其实唯物论也不是 颠扑不破的真理,比如霍布斯所承认的人与机器相同

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 二元论认为精神和物质同为世界的本原,企图调和唯物主义与唯心主义的对立,但最终还是陷入唯心主义。

的观点,就完全站不住脚。因为人有寿命、有苦乐、 有取舍,做任何事情会提前思考,而机器绝做不到这 一点。

更可笑的是,有些唯物主义者认为,动物没有真正的意识。这是非常荒唐的谬论。我们也知道,动物跟人的思维、取舍、辨别能力有很多相同的地方,所以那种观点根本不成立。

而且唯心主义跟唯识宗一点也不接近,佛教徒千万不要认为自己是唯心主义者。毕竟不管是客观唯心主义、主观唯心主义,都不承认唯识宗所抉择的空性,也不承认修持六度万行,最后获得圆满正等觉的果位。这些基道果的安立他们不承认,善有善报、恶有恶报以及前世后世的存在,在唯心主义中一点也没有。

其实,佛教的哲学思想,应该说涵盖了唯物主义和唯心主义。因为唯心主义只是对暂时现象的一些感官研究,这种学说可以包括在佛教理论中;唯物主义只是探索物质的现象和本质,从而得出的自然科学成果,这些在佛教中也可以完全涵盖。这样一来,我们可以说,佛教涵盖了唯物主义和唯心主义,而唯物主义和唯心主义无法涵盖佛教。

有些人认为,一切哲学都不能超越唯物主义和唯心主义两大派别。这是一种片面的说法。它们的内容,我们以前也多多少少学过。以前我在读师范时,有个讲马克思辩证唯物主义的老师,天天跟我吵架。尤其是他一提到"佛教是迷信",我们下面一群人就开始跟他辩论。当时,我们没有学过因明和中观,真正辩

论的话,有些地方可能也辩不过,但是凭自己的智慧和对善恶果报的了解,暂时可以与他针锋相对。每次他讲佛教是迷信,我们就马上举手跟他辩,后来他在课堂上也不敢特别讲。有一次他对我的班主任说:"这个人脑袋有问题,以后肯定对国家和人民有害,一定要注意啊!"

很多人都学过马克思辩证唯物主义,马克思在《资本论》等论典中提过"宗教是鸦片",所以许多人、包括高等院校的教授都认为,马克思驳斥的就是佛教。但这个说法不合理。为什么呢?因为马克思这种思想的来源,主要是费尔巴哈的一本书,此书对西方的基督教有严厉的驳斥,但针对的绝不是佛教,马克思对佛教的驳斥根本没有。

现在极个别的人,对唯物和唯心一窍不通,却口口声声说佛教就是唯心、是迷信。甚至有些老师在教学生的过程中,也以盲导盲,起到一些反作用。因此,不管是出家人、在家人,应当对自己所学的知识、所受的教育以智慧详详细细观察,否则,只听到一个"唯心"、"唯识",从来也不思维辨别,就开始断言——唯物是正确的,前后世是不存在的,这会给你的今生来世带来无穷祸患。所以,我们在讲唯识的时候,除了佛教的观点以外,也应该对唯心主义的观点稍作了解。

癸二 (破除若迷基不成则无轮回之过失) 分二; 一、辩论; 二、破彼。 子一、辩论;

#### 轮回依实法,否则如虚空。

对方说: 轮回是能取所取的本性, 六道众生皆以分别念而流转生死, 这一定要依靠实有的法——依他起。依他起分为清净的依他起(显现清净的涅槃法)、不清净的依他起(显现不清净的六道轮回)。如果没有依他起, 就如同没有泥土不能做出罐瓦、没有毛线不能织出氆氇一样, 轮回中的苦乐显现全部化为乌有, 变成了虚空、龟毛、兔角。

这种观点不仅仅是唯识宗,包括佛教的有部宗和经部宗也认为,外境的色法要以最小的无分微尘为基础,内在的心识要以最细的无分刹那为基础,如果没有这些,万事万物的显现就没有来源,犹如空中楼阁。(当然,承认神我、大自在天,这些更不用说了,外道的邪见如山,我们也说之不尽。)所以有实宗<sup>40</sup>都认为,一定要有个最细微的东西存在,没有这个,万法就不能显现。

当然,他们没有中观的见解,不懂得般若空性中 所讲的显现即空性、现而无自性、色不异空、空不异 色的甚深道理,所以才产生了各种不同的见解。

## 子二、破彼:

无实若依实,云何有作用? 汝心无助伴,应成独一体。

寂天论师破斥他们的观点说: 若按你们所许,远 离二取的实有依他起是轮回和涅槃的现基,一切万法 依之而现,轮回却是无实法,这样一来,无实法依于

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 有实宗:小乘的有部宗、经部宗,大乘的唯识宗,他们都认为必须有个实有的东西存在。

实有法,又怎么会起作用呢?就像石女的儿子与美女成家生子,或者用手拿兔角来挖水沟、挖虫草一样,这是根本不成立的。(藏地的挖虫草,大家知道吗?挖过没有?我没有挖过虫草,但挖过贝母。小时候一边放牦牛一边挖贝母,当时贝母好像是一块多钱一两。当然,不能用兔角挖,而应该用小锄头,这个道理要懂啊!)

轮回是无实法,与实有的依他起不可能有关系。如果它们有关系,那要么是同体关系<sup>41</sup>,要么是彼彼所生关系<sup>42</sup>,但这些都是不合理的。再或者,观察依他起与轮回是一体还是他体:如果是一体,无实法和有实法就成一体了,这是非常可笑的;如果是他体,那轮回就变成依他起以外的法了,如此毁坏了唯识宗的观点。所以,这咋个说也说不清楚的。(众笑)

假相唯识宗认为,轮回法无实如兔角、毛发,而依他起远离能取所取,就像水晶球一样,是独一无二的实有法。这样一来,轮回若依靠依他起而生,岂不是与你们所许的轮回无实相违吗?因为无实法有两种:一是名言中不存在的法,如龟毛、兔角;一是名言中存在的法,虽显现却无实,如幻、如梦、如泡影、如阳焰。唯识宗认为无实就是一点也不存在,因此中观宗以其理而破其宗,使其观点无法成立。

当然,在名言中,一个法于心前显现,说明此法存在;若于心前没有显现,说明它不存在,这种唯识宗的观点很合理。明代著名哲学家王阳明,提倡"心外无物"的观点,曾有人问他:"假如天下无心外之

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 即因明中的"同体相属"。如火与火的热性,二者体性同一而反体各异,所以叫同体相属。

<sup>42</sup> 即因明中的"彼生相属"。如火产生烟,二者是一种因果关系,所以叫彼生相属。

物,那么深山中的花,在深山中自开自落,跟我的心有什么关系?"王阳明答道:"你未看此花时,此花与汝心同归于寂;你来看此花时,则此花颜色一时明白起来,便知此花不在你心外。"一个法在你心前显现时,它是存在的,在你心前没有显现,可以说它不存在。乍听到这种说法,似乎有点不合理,但如果你对唯识宗真正有所了解,就会知道这一点也不过分。

麦彭仁波切也讲过,建立名言,一定靠真相唯识宗的观点。假相唯识宗的观点,虽然很接近空性的道理,但在名言中安立极不方便。

现在汉传佛教有些大法师,一听到破唯识宗,心 里就不舒服,其实这种毛病最好不要有。因为我们破 的只是胜义中的依他起,并没有破名言中它的存在。 因此,大家应该了解高僧大德的究竟密意,这一点非 常重要!

# 若心离所取,众皆成如来。施设唯识义,究竟有何德?

中观宗继续遮破:如果依他起远离了所取,只是水晶球般的明清心,以此推理,能取也绝对不可能有。比如没有黄色对境,执著黄色的眼识也不存在,因为能取与所取观待而安立,若没有所取,就不会有能取。假如二取都没有,那所有众生都变成释迦牟尼佛那样远离二取的如来正等觉了。

(大家刚开始学的时候,一定要搞清楚这个推理是怎么来的。我们以前做数学题,老师在黑板上写写写,最后等于587,但有些同学根本不知道推理过程,他只看见等于587,却不知道这个结果如何推出来。同样,中观宗对唯识宗发一

个太过:如果你所承认的心远离所取,则一切众生都成如来了。说是这样说,但具体怎么样推的呢?希望你们还是要善加思维。)

倘若一切众生皆已成佛,那你们唯识宗辛辛苦苦建立宗派,要求人们闻思修行、修持六度万行等,有何必要呢?因为要建立一个宗派,不管是唯识宗还是中观宗,目的就是让人了解宗义,引导他们获证佛果。可是按你们的观点,每个众生都有一颗心,这颗心远离能所二取,达到了佛的境界,轮回根本不存在,那你们建立宗派岂非多此一举?

在这里一定要知道,唯识宗的观点在胜义中不合理,但在名言中确实非常好。因为名言中承认万法唯心,对外境就不执著,一切的快乐建立在心上。俄国有个著名的作家叫涅克拉索夫,他写了一个长篇小说,名为《在俄罗斯谁能幸福且快乐?》,里面描述的是,俄国举国上下寻找最快乐的人,在此过程中,有地位、有权势、有财富的人中没有找到。而在农中里的一个农夫,锄头作为他的枕头,呼呼大睡,平时他能吃能喝,身体很健壮,心里一点痛苦都没有,睡也睡得特别香,(不像我们有些道友,昨天回来高山反应,晚上一直睡不着,)最后把他当作全国最快乐的人。可见,快乐并不在于外在条件。

法国著名哲学家罗兰说过:"一个人快乐与否,取决于他内心的感受,而不在于获得了或丧失了什么。"佛教中也有非常殊胜的教言,《华严经》云:"诸佛悉了知,一切从心转。"又云:"应观法界性,一切唯心造。"我很喜欢这些教证,这也是唯识宗最好的

观点, 我想《华严经》中的道理, 任何人都不会破的。

因此,一些孤陋寡闻的人不要特别紧张:"啊! 藏传佛教在破我们唯识宗!"马上站起来要拼命。没 有必要这样。我们在某些场合中确实破过,但在胜义 中破还是名言中破一定要搞清楚。唯识宗的观点对我 们来讲,在减少痛苦方面有很大的利益。平时遇到挫 折或不快乐的事情时,你就想:"这些都是心造的, 如果没有去执著,根本不会这样。"一下子,你原来 觉得特别大的事情就会消失无余,所以大家一定要懂 得取舍。

庚二 (修持有境正道) 分二; 一、了知世俗此幻而修道; 二、了知胜义空性而修道。

辛一、(了知世俗此幻而修道) 分三: 一、真实宣说: 二、所修道之自性: 三、修道之果。

壬一、真实宣说,

虽知法如幻,岂能除烦恼? 如彼幻变师,亦贪所变女。

对方辩争:纵然你们通晓万法如幻,里里外外、上上下下无实有,胜义中是空性,世俗中如梦、如幻、如泡影、如阳焰、如乾达婆城等以幻化八喻来形容,但也不一定能去除烦恼。难道你知道空性后,相续中就没有贪嗔痴嫉妒傲慢等八万四千烦恼了吗?你听到空性法门后,烦恼就能减少吗?(如同有些世间人所说:你学习佛法以后,是不是就没有烦恼了?你剃了头以后,还有贪心吗?……)

譬如,古代的幻化师,他对自己通过木块、石子等幻化出的栩栩如生的美女,虽然明知是幻化,但分

别念没有转为道用的情况下,仍会对之生贪心,产生不清净的染污意识。同样,你们虽然知道万法是空性的、如幻的,但是对境现前时,烦恼仍会自动涌现,这种无实抉择对断除烦恼毫无作用。

表面上看,他们好像言之有理,因为不仅是幻化师,甚至雕刻家对塑像生起贪欲的故事也有。在古希腊,有个著名的雕刻家叫皮格马利翁,他也是塞浦路斯的国王。有一次他雕好了一座完美的少女雕像,(有说是象牙雕的,有说是大理石雕的,)并取名为加勒提亚。由于在塑造这一雕像的过程中,他倾注了自己全部的心血和感情,因而禁不住对这尊美丽的少女雕像产生了爱慕之情。他疯狂地爱上了自己所创造的作品,为此吃不下饭,睡不着觉,终日以深情的目光望着雕像,几近病态。此事感动了天神,给少女雕像赐予了生命,让有情人终成眷属。据说他们的女儿帕福斯,是塞浦路斯南部海岸同名城市的始祖。(有些人说这是一个神话故事,也有些人说这是真实的。)

因此,不管是幻化的美女,还是雕刻的美女,作者明明知道是自己造的,不能与真人相提并论,但偶尔还是会生贪心。同样的道理,就算知道世间美女是空性的,可她一旦出现在你面前,你可能还是会产生贪心,因而通达了诸法如幻也没有用。

对方提出了这样一个疑问,对此该如何回答呢?下一节课,我们将以中观的道理来破析。

# 第一百六十岁课

#### 思考题

- 1. 请具体解释什么叫"四大轮"?为何称之为"轮"?你具备几个轮?今后在这方面有何打算?
- 2. 电视上的节目,明明是虚假的,但有些人仍为之大喜大悲, 这是什么原因所致?你明白这个道理后,如何在实际生活 中运用起来?
- 3. 有些人说:"对于幻变的美女,幻师明知是自己所化,但仍会生贪心。可见即使了知诸法如幻,也无法断除烦恼。"对此,你该如何驳斥?
- 4. 中观宗以空性对治实有,但不管对实有的执著还是对空性的执著,二者都是分别戏论,我们该如何才能远离一切戏论呢?
- 5. 请引用教证说明修学佛法的次第。你周围的道友是按什么次第来学佛的? 你对此有何感触? 打算如何帮助那些不明白的人?
- 6. 有些人在坐禅时,认为安住于什么都没有的境界中就是体证空性。这种认知正确吗?为什么?
- 7. 真正证悟空性的人,对世俗善根和因果法是什么态度?你 对此有哪些体会?
- 8. 什么是中观的究竟空性见?请背诵几个这方面的教证。如果有人对这种见解不适应,你会怎么样引导他?

学习《智慧品》之前、先给大家讲一个修学佛法

的重要教言。

这个教言是龙猛菩萨和智悲光尊者所讲的"四大轮",即安住顺境、亲近正士、发宏誓愿、积大福德。 作为一个修行人,尤其是大乘修行人,这四轮是不可 缺少的。

为什么叫做四"轮"呢? 打个比方说,要到很远的地方去,靠步行的话,很长时间才能到达,而依靠四轮马车,则可迅速抵达目的地。同样,若想快速得到圣者果位,也必须依靠这四种窍诀来行持佛法。

具体而言,

一、安住顺境:修行的时候,要安住在对修行有顺缘的地方,远离嘈杂等一切违缘。作为城市里的人,完全避开散乱可能有一定困难,但还是要尽量找一个学佛的环境。

二、亲近正士:亲近具有法相的善知识,也就是依止精通三藏、有三学经验的人。即使你没有缘分亲自依止,那也不能离开上师的教言,否则就会慢慢被世间的各种恶习染污,所以一定要依止具有正知正见的人。

三、发宏誓愿:随时随地要发利益一切众生的宏 大誓愿。哪怕是听一堂课、放一条生、闻思一个善法, 也要为利益天边无际的众生而发愿。

四、积大福德:应当广积资粮。我们前世积了资粮,今生才遇到这样深奥的大乘佛法。即生中没有积资的话,来世不一定遇到这么殊胜的正法,也不一定转生到佛法如此兴盛的殊胜之地。

我们有了这种因缘后,短暂的人生中要在力所能

及的范围中,积累有缘、无缘的善根或福德。这四种 窍诀,不管是出家人、在家人,应当牢牢记在心中, 始终观察自己是不是离开了?如果没有离开,则应该 随喜,发愿将来依四轮来行持佛法,令自己的暇满人 身具有实义。以前讲《亲友书》时我们虽然也讲过, 但这个问题至关重要,对发了大乘菩提心的人来讲必 不可少,也是高僧大德们代代传下来的殊胜教言,大 家一定要记住!

下面接着讲《智慧品》的教义: 幻师于所知,未断烦恼习, 空性习气弱,故见犹生贪。

昨天对方提出一个问题:对于幻变的美女,幻师明知是自己所化,但仍然会生贪心。由此可见,即使了知诸法如幻,也无法断除烦恼。

此处作者回答说: 幻师对幻女生贪是有原因的。 因为他对所知万法并未证悟空性,虽然能变出千姿百态的法,但由于相续中的烦恼障、所知障、习气障没有断除,对空性法门从来没有闻思过、修学过,因此不可能通达空性教义,也不可能断除这些障碍。所以,幻化师跟中观师不同,由于空性习气太薄弱,他对空性法门一窍不通,甚至对自己所变出来的美女也会生贪心。明明知道幻女不是真正的女人,不能与她结婚生子,过永久的生活,但还是偶尔生起贪心,就是因为他空性的习气非常薄弱。

反过来讲,作为一个修行人,若能将一切众生看 作幻人,则可断除这些实执,趣入殊胜的果位。《中 观四百论》云:"若谁见众生,如机关幻人,彼等极明显,能趣入胜位。"我们通过中观的破析或闻思,知道一切众生如梦如幻,就不会生真实的贪心了。但世间上的人因为没有证悟空性,或者对表面上的假象没有彻底了解,所以一定会生贪心的。

《中观四百论注疏》中有一则公案说:以前有个手艺高明的木匠,其他地方有个画技超凡的画家,有次木匠请这个画家来家中做客,准备与他较量技艺。为了显示自己的高超,木匠做了一个机器美女,让机器美女端茶送饭,招待画家。画家见到这个风姿绰约的美女,不知是机器人,反而生起了强烈的贪心。(现在美国做的机器人,根本不像人,但古代做的机器人竟然栩栩如生。而且《百业经》中记载,古代还有木头飞机。可见,古代人的技术真的比现代人强。)

晚上木匠让美女好好侍候画家,画家听后非常高兴。到了晚上,画师去抱美女,才发现上当受骗,原来是一堆木头,于是感到非常失败,也非常羞愧。他决计向木匠报复,以显示自己的高明。于是提笔在卧室墙上画了一幅自己上吊自杀的画,然后躲在床底下面。

第二天早上,木匠笑嘻嘻地来敲门,但里面反锁着,敲半天也敲不开。他有点着急,使劲把门撞开,发现画家吊死了,不由大惊失色。当时国家有个规定:如果有人死了,必须要马上通告国王。于是木匠告诉了国王,并把国王及其眷属带回家。国王见画家仍吊在那里,就命人把绳子砍断,结果没有砍到绳子,反而砍到了墙上。大家正在惊讶之际,画家从床底下笑

着爬出来了……可见,如果没有认识到真相,对机器 人也好、幻化人也好,都会生起一些贪心的。

同样,为什么幻师对所变的美女生贪心呢?一方面是因为他空性习气特别薄弱,另一方面是他的实执特别强。现在很多人看电视、电影时,实执特别强的话,就会产生各种痛苦和快乐。有些人看的时候很感动,一直在哭,一大卷卫生纸用完了都不知道。其实解离已,没有你要担心或伤心的事,它只是一种的道。一种知道,没必要为了它又哭又笑。假如你对中观的思比较究竟,不要说执著幻化物,就连自己化没什么不要说大者知么。因为这些人跟幻化人和果如人不生,也不会灭,有什么可哭的?因此,如果哪个的?以此,如果哪个的?以此,如果哪个的家人死了,他呜呜地哭,说明他空性的习气比较薄弱。如果哭的声音特别大,那说明他一点空性也没有证悟。(当然,凡事不能一概而论,正如马尔巴罗扎所说,幻化中也有特殊的幻化,是吧?)

但很多人没有修空性的话,平时遇到一件事情,确实当时转不过来:非常快乐的事情,就特别去执著;非常痛苦的事情,就产生一些苦恼,依靠外境而或苦或乐。而一旦证悟空性,断除了相续中的烦恼,就不会有这些执著了。

以前有一个阿罗汉,名为莲花色比丘尼,她原本是一普通女众,后通过修行而证得阿罗汉果。未生怨王是个非常恶劣的人,见她容貌端严,就强迫与之做不净行。但在整个过程中,她没有产生丝毫贪欲之心。释迦牟尼佛得知后,说她尽管身为比丘尼,但因未生

真实贪心之故,所以并没有破戒。获得阿罗汉果的人, 已断除了三界的烦恼障,相续中不可能有贪心,故戒 体不会遭到毁坏。

不仅对阿罗汉作了如是开许,《律藏》中还记载 了一个只断欲界贪欲的出家人,尽管也与人行过邪 淫,但佛陀依然没有将他的行为斥为破戒,因他也无 有丝毫贪爱之故。

同样,密宗中境界比较高的人,不管是喝酒、抽烟还是做不净行,因已超越贪嗔痴等分别念,证达万法如梦幻泡影,所以显现上即便有不如法的行为,实际上对相续一点染污也没有。

但现在是末法时代,真能证到这种境界的人少之 又少,所以我们应把自己当作一个普通人,精进修持、 取舍因果,这是非常重要的。否则,口头上说"一切 都不执著"、"一切都没有贪著",但最后被自相烦恼 染污,造下堕地狱的因,这非常可怕也非常可惜!因 此大家在修学的过程中,自己相续是什么样的,自己 应该最清楚,没有必要说大话来装饰自己。

总而言之,认为空性对断除烦恼没有任何实义,这完全是一种邪见。不要说彻悟万法空性的佛陀,即便是对阿罗汉,甚至小乘一果——预流果这方面的空性有所认识,自己的执著也会减少。退一步说,纵然你没断除烦恼障,只是通过闻思知道万法如梦如幻,相似体悟了空性,也会断除一系列与之有关的贪著。

就像我们有些人,没有闻思修行时,对家庭、家人、感情的执著特别可怕,后来学了中观、大圆满之后,不敢说从根本上断除一切种子,但还是能对这些

看得淡,就算发生一些事情,也不像以前那样激动了。 我们学院也有很多人,以前父母亲人死了的话,自己 就不想活了,整个世界都崩溃了,但后来通过中观甚 深空性的加持,纵然家人都死光了,自己也是笑眯眯 的,这就是一种中观的境界。(是不是哦?笑什么啊?)

# 若久修空性,必断实有习, 由修无所有,后亦断空执。

有人又问:不管是对实有的执著,还是对空性的执著,二者实际上都是分别戏论。以空性来对治实有, 又以实有来对治空性,这就如同大象沐浴一样,始终 在分别念里翻来覆去,这样没有任何必要吧?

答曰:并不会有这种过失。当然,也有极个别宗派认为,实有的法不合理,应该是空性;他们又把空性耽著为单空,所以应该是实有,在这两个位置上换来换去。但真正的中观宗不会这样。

众生无始以来沉溺轮回,都有一种实有执著,这种串习需要通过空性法门来断除。以前认为柱子是存在的、轿车存在的、朋友是存在的……世间上的万事万物都实实在在,但若长期将《中观根本慧论》、《中观四百论》中"万法抉择为空性"的道理,反反复复在相续中修持,逐渐就会灭掉对实有的执著。那个时候,就不会再觉得地位是实有的、钱财是实有的、朋友也是实有的了。

当然,修持空性,不是一次性就完成了,也不是 一两天就可以了。你今天打坐两个小时,以后再也不 修的话,除了个别利根者通过上师的表示马上就证悟 以外,一般的末法众生要想达到这种境界是很困难 的,所以一定要长期修持。

那么,将万法抉择为空性后,空性会不会存在呢?空性也是不存在的。这个问题很重要,尤其是这次听受《智慧品》的人,务必要明白这一甚深道理。听说外面有好多出家人和居士,经常讲《妙法莲华经》、《楞严经》、《金刚经》、《心经》,但由于没有分清二谛之间的差别,他们所谓的空性,只是将实有的法抉择为没有,仅仅停留在一个单空上面,这是见解上的一个大的问题。

大家通过这次学习,一定要搞清楚中观的原则性问题。中观宗首先依靠空性断除实执,然后对空性、有无二边、非二边的戏论,也要一个一个地灭除。其实,为断实执而修空性,当实执断除时,空执也会自然而除,犹如"两木相因,火起木尽",两段木头摩擦起火,终会被彼此烧尽无余。因此,断除实有的执著之后,无实的执著也逐渐消失,最终灭尽一切分别念,这就是所谓的大空性。

龙猛菩萨在《出世赞》中云:"为断诸分别,说空性甘露,何人执空性,彼亦汝当舍。"为断除贪嗔痴为主的一切烦恼分别,大慈大悲的佛陀宣讲了甘露般的空性妙法,但若执著空性为实有,那也一定要断除。所以我们在修行时先应消灭"有"的执著,如此"无"的执著也会灭尽,这是修行的道次第,这个次第千万不能搞错。

现在有些大乘修行人,甚至是一些鼎鼎有名的大法师,对空性的了解也有错误。我常常在想:"遇到

上师如意宝和麦彭仁波切等高僧大德们的教言,真是今生中最幸运、最快乐的事情。如果我遇到其他的世间老师,恐怕不一定了解佛陀的究竟法要。"在座的道友应该也有同感吧,假如没有福分遇到大乘佛法,就没机会听闻空性教义,纵然听过也不一定能真正了达。

其实佛法的次第,在《四百论》中也讲过,如云: "先遮遣非福,中应遣除我,后遮一切见,知此为智者。"修习解脱道时,先应遮遣杀盗淫等非福德的不如法行为,这是人天乘的修行方法;中间应遣除对我和我所的实执;有了这个基础后,最终有、无、非有非无等一切相都会断除。

大家一定要了解佛陀所讲的次第,如果从上往下修,或者只停留在基础法门上,这样都是不对的。前两天我家来了一个人,刚进来时,我觉得他境界比较高,一直站着不坐下来。他站着问:"大圆满的通彻觉性,意义是什么样的?"我坐在下面,抬头望着他说:"你站得太高了,我只能看到你的脚,看不到你的眼睛。"所以现在有些人修行太高了,而有些人在下面一直不上去,只停留在一个单空上,这都是不合理的。

修学佛法必须断除有和无的一切执著,如果你一点空性也不了解,行为再怎么如法,恐怕也不能得到解脱。现在有些善知识只讲人天福报,不讲空性智慧,这样的话,大家只不过是积些福德资粮而已,无法断除实有的种子、习气,解脱也必定遥遥无期。

宗萨钦哲仁波切开示时,引用过一个公案:有个

小乘和尚修白骨观很有成效,并以此闻名于世。有次, 文殊菩萨想考验他的真功夫,便化身为一位美女,以 种种妩媚的动作来考验他的定力。起初和尚不为所动,但渐渐地,他不敌诱惑,最后干脆溜之大吉。美 女在后紧追不舍,和尚实在累得跑不动了,就索性两 眼一闭坐在地上,心想:"这下完了!"但等了一会儿, 什么事也没发生,睁开眼一看,只见美女突然裂成无 数碎片,出现庄严无比、金灿灿的文殊菩萨。菩萨告 诉他:"你的白骨观修得很好,但把人认为是美的, 这是一种执著,会导致轮回痛苦;把人当成是丑的, 仍然是一种执著,会让你永远无法开悟。因此,你应 当断除一切执著,证得空性。"

我以前去泰国、新加坡时,遇到过那里的一些共同乘行人,跟他们交流之后,内心真的很有感触:"倘若没有般若空性,肯定解脱不了。"我在《泰国游记》中好像也写过,藏传佛教既具足了显宗的一切教言,也具足了密宗至高无上的教言,遇到这么殊胜的法,真的很开心!

以前阿底峡尊者遇到两位威仪清净的比丘,给他们讲般若空性时,两位比丘特别害怕,捂着耳朵跑掉了。后来阿底峡尊者也说:"光守持清净戒律是不够的,一定要闻思证悟空性。"

在座的有些人,可能是前世没积资粮吧,一听到讲空性的《智慧品》,传承就不圆满了。尤其我比较担心一些居士,他们对怎样做生意、交朋友、工作兴致勃勃,而一听到空性,就开始打瞌睡、吃瓜子,这说明自己空性习气薄弱,一定要强迫在相续中种下这

个种子,否则乃至生生世世,也不一定遇上空性法门。

总之,在修行的过程中,首先要把实有的执著断掉,然后把空的执著断掉,这些教证一定要背下来。 在我们的一生中,空性法门是指引方向的明灯,没有 通达这些教义的话,纵然每天念《金刚经》、《心经》, 也不一定领悟其中的甚深空性义,也不一定能开悟。 对此,大家一定要值得重视!

壬二 (所修道之自性) 分二: 一、一切对境均不成立: 二、心不缘一切。

癸一、一切对境均不成立;

观法无谛实,不得谛实法。 无实离所依,彼岂依心前?

我们观察一切万法,到底有没有谛实(实有)的呢?最后发现,从轮回中的柱子、瓶子,一直到涅槃、佛陀相好庄严之间的清净和不清净万法,没有一个成实存在。世人所许的万事万物,只是在迷乱识前成立为有,实际上如月称论师在《入中论》中所言:"如石女儿自性生,真实世间俱非有,如是诸法自性生,世间真实皆悉无。"就像说石女儿的自性生,无论在真实胜义还是世间名言都没有,同样,色等一切诸法的自性产生,在世间名言、真实胜义中也绝对不会有。

石女儿不要说在胜义中,世俗中也肯定没有,既然从没有产生过,那他的生活、神态等就无从谈起了。同样,现在所接触的各种法,比如人们喜欢的财富名声等,都是虚无缥缈的东西,如同梦中的大象一样,虽于迷乱识前存在,但真正用智慧来观察,一点一滴

也得不到。

在整个三界中,即使你再有智慧、再有能力、再有功夫,也找不到一个不空实有的法。倘若没有实有的法,那么观待其安立的无实法,如没有瓶子的"无瓶",又怎么会存在呢?因为空与不空是观待的,就像这与那、东与西、粗与细一样,没有不空的法,又何来空法可言?龙猛菩萨也说:"若有不空法,则应有空法。实无不空法,何得有空法?"

也许很多人认为,瓶子是没有的,但瓶子的空性 应该存在。但这种空性,只是在具实执者面前暂时抉 择的,真正观察的话也不合理。因此,万法在抉择究 竟空性时,有与无都是没有的,甚至包括解脱、如来、 极乐世界也非实。《中论》云:"邪见深厚者,耽执有 如来,如来寂灭相,分别有亦非。"邪见深厚的人, 耽执如来是存在的,但如来远离一切相,又怎么会有 "有"或"没有"的分别呢?

所以,空法不可能有任何本体。有些修禅宗或华严宗的人在坐禅时,认为安住于什么都没有的境界中,就是所谓的空法。其实这是错误的,按照敦珠法王的观点,这些人只是住于阿赖耶的境界上,根本没有体悟到密法的大圆满。现在个别人的坐禅,可能也是这种境界。其实这种境界只是一种灭法,并没有体悟到禅宗的不生不灭。六祖惠能大师说过:"何期自性?本不生灭。"他并没有说这是一种灭法,而说是一种不生不灭的境界。这样的境界,用不着去否认,用不着去建立,也用不着特意去观修。当你依靠自己的信心与上师的窍诀,通过上

师的直指,启发这种因缘之后,就能完全体悟到。此时你会发现,它不是一个单单的空法,也不是像灯泡一样明明清清的东西,而是不可思议的境界。

当然,这种境界不是从外面来的。以前禅宗大珠禅师到马祖那里去,马祖问他从哪里来,他说从越州大云寺来。又问:"你到这里干什么?"他说:"我来这里求佛法。"马祖告诉他:"没什么可求的,自己本具这个宝藏。"大珠禅师听到这句话,顿时豁然大悟。所以利根者通过上师或法本的一种指点(密宗称之为"直指"),因缘聚合时,当下即能悟到这不是一个单单的空性,也不是一个单单的光明,而是一种不可言说的境界。

一旦你体悟了这种境界,对因果就会非常重视。 不像现在有些人,"证悟"越来越高时,对因果越来 越不重视,甚至念珠已扔到180公尺以外,从来也不 拿。有些所谓的"开悟者",对世俗的念咒语、磕大 头、修加行、放生、做善事等,一点兴趣都没有,这 可不是一个开悟的相。我们上师如意宝的境界是公认 的,他老人家不管白天、晚上都非常精进,即使出国 坐飞机,上师也一直拿着念珠睡着。有时候想起上师 的精进,我们都觉得非常惭愧。我们睡觉时把念珠放 在一边,或挂在墙上,但上师都是用它一边念咒语一 边睡着,睡时手也一直掐着那个界限,第二天早上醒 来又接着念。这没有任何夸张的语言。

所以,境界非常高的人,对世俗的善根非常重视。 而现在有些人不要说证悟空性,就连单空也不一定能 证悟,遇到一点小事就脸红脖子粗,大发脾气,很多 "成就相"表露无遗,这说明他平时没有积累善根,只会说大话,最终毁坏的只能是自己。因此,自称证悟空性的人务必要注意!

#### 癸二、心不缘一切:

若实无实法,悉不住心前,彼时无余相,无缘最寂灭。

这里主要是抉择中观的究竟空性见,本论中此偈 极为重要。意思是说,如果山河大地等有实法、空性 龟毛兔角等无实法,皆不住于心前,此外的二俱、非 二俱也不存在,心无有任何成实之所缘,这即是最寂 灭、最圆满究竟的境界。

《般若经》云:"不可言思般若度,不生不灭虚空体,各别自证智行境,三世佛母我敬礼。"这种境界无法用语言文字表达,唯一是圣者各别智慧的行境,我们凡夫人只能用这个颂词来说明,但实际上,什么时候你体悟到了,才算是真正获得了解脱。

此颂,麦彭仁波切解释为佛地的境界,而华智仁波切解释为见道的境界。不管怎么样,这是中观最甚深的见地。在传记中我们也讲过,寂天菩萨曾问众人:"我背诵前人宣说过的法?还是没有宣说过的法?"众人要求背一个从来没有宣说过的法。于是寂天菩萨从第一品到这个颂词,一口气在法座上诵出来,念到这个颂词时,身体腾空,渐渐升高,终至不见身影,只有从虚空中传来的朗诵经声,一直到诵完《智慧品》后半部分和《回向品》为止。所以,《入行论》的中心或者说最甚深的要点,就在这个颂词中。大家

平时应该经常读一下,对这种教言多串习。一下子生起《金刚经》中"离一切诸相,即名诸佛"的境界,可能有一定困难,但若能时时串习,对一切相的执著逐渐消失,这就叫做大空性。

《维摩诘经》云:"法无形相,如虚空故。法无戏论,毕竟空故。"这个偈颂非常好。我们所认识的空性,千万不要当作是一种单空,如果你这样认为,那麦彭仁波切在有关中观论典中,已一而再、再而三地破析过。空性的境界不可言说,若仅仅是一个单空,就可以随便说,因为瓶子不存在的部分,就叫单空,这个可以说,也可以想,并非不可言思的对境。

大家一定要知道,一切相都不存在,这种见解是至高无上的。在这种见解面前,正如刚才所说,佛智、涅槃、清净都没有,远离一切戏论。《中论》云:"如来过戏论,而人生戏论。"如来超越了一切戏论,而凡夫人却把佛陀当作是有面有身,徒增戏论。

刚皈依佛门而没闻思过大空性、没听过中观的人,听后可能觉得心里很酸,有一种不同的感觉。但这也没办法。因为如来这么甚深的法,要想所有的众生都理解,是非常困难的。即便如此,我们也应像世亲论师所说的那样,"如来离诸相,我等学如是",经常串习这方面的空性习气。

其实,接不接受这样的法,主要跟自己的善根有 关。有这种福分、对大乘法有信心的人,按照佛陀所 讲的空性法门去修持,刚开始可能有点不适应,但逐 渐就会变成像住地菩萨一样,对空性法门不会生邪见 了,对世间杂事也不会有信心了。 从前有个人到孟子那里问:"你是非常出名的思想家,但我看你好像跟常人没什么差别啊!"孟子回答他:"尧舜与人同耳。"就是说,不仅我孟子跟常人一样,古代著名的尧舜也跟常人没什么不同。你如果追随尧舜之道,则你也变成尧舜;你如果追随恶人之道,你也成为恶人;你如果追随古先贤之道,你也变成圣者。

同样,我们也是如此。不论穿出家人衣服,还是在家人衣服,若按照大乘中观的教义,对空性法门进行修持,就会像住地菩萨一样,能看破世间、放下万缘,最后获得解脱;若与下劣之人同流合污,天天逛街、到舞厅,甚至打架斗殴,那你也会变成这种人。所以,一个人的追求取决于自己,自己选择什么样的目标或偶像,自己就会变成什么样的人。

当然,作为一个凡夫人,要想全部灭掉执著,还是有很大困难的,但无论如何,也应该先通达诸法的根本教义。现在很多人把佛法最甚深的精华抛之脑后,却对一些不了义的形象法趋之若鹜,这是不太合理的。你以前对中观法门不是特别有兴趣的话,现在一定要想到:八万四千法门中,最究竟、最甚深的就是空性义,谁能接触、听闻、修持的话,便能从根本上断除一切实执习气。若没有认识到万法不是有也不是无,不是自性也不是他性,那这种人无法通达佛法的教义,龙猛菩萨亦云:"若人见有无,见自性他性,如是则不见,佛法真实义。"

龙猛菩萨、月称菩萨、寂天菩萨代代相传的空性 法门,真的是价值连城的如意宝,我们即生中有幸得 到,千万不要被恶劣分别念所染,将它随意抛弃,一定要以信心的善缘把它保护起来,平时多多串习。当然,刚开始时,对空性不适应、生不起信心,这种现象是正常的,因为我们在恶趣里呆的时间太长了,在轮回中对实有法的串习太过分了,一下子改过来有点困难。就如同不净粪里的蛆虫,你刚把它捞出来时,它还觉得不净粪很好吃,特别舍不得,但是离开这种场合以后,慢慢就会适应了。

现在很多人对不净粪般的名闻利养极有信心,而对甘露般的空性法门却没有兴趣,这完全是业力现前。因此大家一定要多闻思,这么殊胜的教言不要离开身体,经常带在身边,哪怕每天看一个颂词、背一个颂词,得人身也是有意义的。所以,大家要多背一些空性教言,什么时候遇到实执的敌人,就马上用空性教证的铁锤,打得它头破血流!

# 第一百六十一节课

#### 思考题

- 1. 获得无上佛果时,远离一切分别执著,不可能有利他的念头,这是否说明佛陀就无法利益众生了?请以比喻说明理由。
- 2. 佛陀是怎么样利益众生的? 这与你以前的想法有何不同? 明白此理后,对你有哪些帮助?
- 3. 佛陀曾在因地时发愿度众生,但获得佛果之后,什么分别 念都没有了,这是否意味着众生就得不到饶益了? 为什 么?请从比喻、意义两方面进行剖析。
- 4. 供养有收取心的对境,可依之生出供养等福德,但是佛陀 没有分别心,供养他为什么也能获得福德果报呢?这与供 养一块石头有何不同?
- 5. 小乘的供养与大乘的供养,有什么本质性的区别? 你认为哪种更为合理? 为什么?

壬三 (修道之果) 分三; 一、虽无发心然能成利; 二、作者虽灭然有作用; 三、虽无心然能生福。

癸一、虽无发心然能成利;

摩尼如意树,无心能满愿, 因福与宿愿,诸佛亦现身。

对方问:"如果获得无上圆满正等觉果位时,远离能取所取、有实无实等一切执著分别,那佛陀就不能利益众生了。因为佛陀没有利他的想法,而利益众生一定要有分别念,比如'这个众生很可怜,我应该

帮助他,让他从轮回中解脱',没有这方面想法的话, 怎么可能利益众生呢?我要帮助别人的话,首先要有 一个发心,否则无法成办利他之事,因此佛陀利益众 生不成立,因为佛陀没有分别心之故。"

中观宗回答:佛陀虽然没有能取所取的执著分别,但仍能利益天边无际的可怜有情。这个道理可用比喻来说明,就像如意宝(也叫摩尼宝、如意珠)、如意树,它们虽没有利他的分别心,但有缘者在其面前祈祷时,愿望自然会得到满足。

"摩尼宝",据大乘《般若经》中记载,能遣除杂热、风、冷等诸病,同时可以满足众生所愿,赐予衣食资具等一切所需。有关论典中还说,当佛法隐没时,佛陀舍利沉入大海,化为如意宝,它在龙王脑中,有福报的人才能得到。一旦得到就用之不尽,对龙类也好、人类也好,能带来无量无边的利益。在初劫或人类具有福报时,如意宝就会出现于世,人们把它安置在胜幢的顶上,在其前面祈祷,如意宝即会赐予物质、财富、健康等一切暂时的所求。

"如意树",是天界中因天人福分所感现的妙树, 在极乐世界也有,三十三天也有。有些论典中说,初 劫时因众生福报现前,当时每个人一降生,就出现一 棵如意树,人们把树果和树味作为食物,树叶作为衣 服,这棵如意树享之不尽、用之不完,实际上就是众 生的生存来源,而且也能满足众生所愿。

如意宝与如意树,虽无有分别心,不会认为"今 天来了一个贫穷可怜的众生,我一定要帮助他,满他 的愿,否则我就名不符实了",但众生福报等因缘积 聚时,可以圆满祈求者的愿望。同样,圆满正等觉果位的佛陀,决不会有能取所取的任何分别念,但由于在因地时发了殊胜的愿,再加上众生的福报成熟,这两个因缘一聚合,就像阳光照耀世界时,莲花自然开启一样,无分别心的诸佛也能现身利益众生。如经云:"犹如阳光照,成熟莲花启,如是佛出世,成熟心得净。"佛陀出世遇到有缘众生,虽没有分别念"我今天帮助这个人,明天帮助那个人",但因缘聚合的话,众生一定会得以清净的。

所以我们应该知道,在佛陀面前祈祷,不管是佛在世也好、涅槃了也好,对每个众生都可以帮助,降下饶益之雨,这个过程是任运而无丝毫勤作的。不像有些医生,这边来个病人、那边来个病人,自己就手忙脚乱,"稍微你等一下、等一下,我马上就来!"如果是这样的话,阿弥陀佛早就忙得不可开交了,因为汉族人也祈祷他、藏族人也祈祷他,老年人也祈祷他、年轻人也祈祷他,这里往生一个、那里往生一个,他统统都要去管,是很辛苦的事情。

其实,佛陀利益众生,可以用一个比喻来说明:虚空中有皎洁明月,只要地上有澄清的水器,月影就会在水器中映现。月亮没有掉下来,水器也没有到天上去,但因缘具足时,每个水器中都有一个完整无缺的月影。同理,佛陀的加持是周遍法界的,只要我们信心和善根具足,谁祈祷,谁就会获得佛陀的不断加被,佛陀用不着有什么分别心。《入中论》也说:"此寂灭身无分别,如如意树摩尼珠,众生未空常利世,离戏论者始能见。"佛陀尽管已远离能所二取,但就

像如意宝和如意树一样,乃至轮回未空之际,都可以在众生面前显现而度化。当然,这只有远离戏论的圣者才能现见。比如说,得地菩萨没有戏论,可以见到佛陀的报身;而我们有戏论的众生,只能见到色身中的化身这一部分。

所以,佛陀不会有勤作,也不会有分别,但没有分别并不代表不能利益众生。《宝性论》云:"如如意宝无分别,无勤赐予所求物,能仁无勤应众机,利他恒住三有中。"如意宝没有分别念,但可无勤赐予一切所求,同样,大慈大悲的能仁佛陀没有勤作,但可根据众生的不同根基在其面前示现,利益无量无边的众生。《宝性论》中还以帝释天、天鼓、大地、虚空等九种比喻,说明了佛陀虽远离分别,但度生事业永不间断的事实。

因此,大家应该对此道理生起信心,明白佛陀虽安住法界中,但不管是阿弥陀佛还是释迦牟尼佛,都不像我们人一样,整天忙来忙去,由于因地时发了度化无量众生的愿,所以果地时可任运自成地利益众生。

当然,众生自己不祈祷、不靠近的话,佛陀也是 无缘度化的。这里我用一个比喻,虽然不太好听,但 意思比较贴切。比如说我们去机场,在卫生间中洗手 时,手一靠近水龙头,水就自然流出来,如果没有靠 近,一滴水也不会有。同样,我们对佛陀祈祷的话, 加持便会融入自己的心,而倘若没有祈祷,甚至对佛 生邪见,你的相续不可能得以成熟。

因此, 我经常要求大家祈祷佛陀, 佛陀与我们之

间,是依靠传承上师来连接的。在所有的传承上师中, 我自己认为应该多祈祷法王如意宝。法王的名称中就 有"如意宝",他老人家也说过:"谁叫我如意宝的话, 我能对他起到如意宝的作用。"所以,若常祈祷法王 如意宝,一定会获得智慧和悲心。

我经常这样想:"我自己的根基、智慧、信心等都非常非常普通,有时能给成百上千个人说法,利益一部分人,完全是上师的加持。"我们学院也有很多出名的法师,都是唯一依靠上师加持而来的,如果没有上师的加持,我们都是非常普通的人。

前年同学聚会时,我自己都能想起来,以前读书的时候,很多人在智慧上、能力上都远远超过我,现在我有一分力量,全部来源于上师的加持。这种加持不管入于任何一个人的心,都可以具备利益众生的能力,你可以写很多书,也可以做很多事,这就是上师的加持。

前不久有些人说,自己要祈祷这个上师、祈祷那个上师,其中包括法王如意宝的一些弟子——堪布、活佛。我给他们提了一些建议:"这些上师只得了法王的一个部分加持,你如果真的要祈祷,还是多念一念《上师瑜伽》,祈祷法王如意宝比较好。祈祷法王如意宝的话,他是完整的祈祷对境。当然,我并不是说你上师是假的,但你上师可能只得了法王如意宝百分之一或千分之一的加持,今天才有能力摄受你。你祈祷他的话,不如祈祷一切悲心、智慧及功德的来源。"

有些人可能想:"我又不是法王如意宝的传承弟

子,为什么祈祷法王呢?"你用不着这样分别,因为如意宝不会有任何执著,但你自己有执著的话,会把自己搁置于外。比如如意宝放在这里,人、天人、阿修罗任何众生只要到它面前去祈祷,就会获得它所赐予的悉地。但如果你觉得如意宝是龙王的,我们人最好不要去,那你无疑给自己划清了界线。

有些格鲁派、觉囊派或者禅宗、净土宗的人认为: "我不是学密宗的,我不是学宁玛派的,听说那个法 王如意宝是宁玛派的,我才不去祈祷他、学他的法。" 这完全搞错了。我们学习佛教,应该有个虔诚的祈祷, 只有这样,才能令上师和佛陀的智慧、加持融入心间, 那个时候你修行也好,传法也好,作弘法利生的事业 也好,都会很方便。但如果没有这种加持,就像世间 的理论学家,只是懂一个教证,把这个牢牢记住心中, 给别人讲也是从脑海里面出来的,这个没有多大用 处。西方人有种说法:"知识有两种:一是从心里冒 出来的,这个有价值;一是脑子强记下来的,即便你 在人前讲得天花乱坠,利益也不是很大。"因此,只 有用心来沟通,才能对众生有利益。

我们这里有这么多的法师,外面听《入行论》的 也有很多了不起的居士,你们以后在弘法利生的过程 中,祈祷非常重要。一旦通过祈祷,令上师的加持融 入心,就算你是个业力深重的平凡人,也决定能在修 行或弘法利生方面超越很多与你同等的人。

这个问题十分重要。大家不要认为佛陀涅槃了, 上师涅槃了,再怎么祈祷,上师诸佛也听不到、看不 到。这是我们的一个邪见。要知道,你什么时候祈祷, 佛菩萨、上师们什么时候就在你面前,只要以恭敬心来祈祷,你自己有什么样的希求,都可以满愿的。(假如你特别难看,那也可以求:"上师如意宝,我这一辈子可能没办法了,但下一辈子,您一定要让我长得很好看。不然很多人看见我都不舒服,我自己照镜子也很难过——")

### 癸二、作者虽灭然有作用:

如人修鹏塔,塔成彼人逝。 虽逝经久远,灭毒用犹存。

有些人又问:"佛陀在因地时有分别心,发誓要利益众生,这是不错。但如今佛陀已融入法界,灭除了一切分别戏论,那往昔誓愿现在又怎能实现呢?"

比如说释迦牟尼佛因地时发愿度化无量众生,当时有一颗非常诚恳的心,这在《广传》中也看得出来,纵然它变成旁生,也时时不忘利益众生,这种发心相当切,除此以外并无其他想法。但后来获得佛果时,按照大乘经典的说法,佛远离能所二取,息灭了我与我所的执著,对自他的分别、想利益众生的心早已灭尽,如前所云:"由心灭故唯身证。"心灭了才获得这种清净身,这样一来,众生怎么可能还得到饶益呢?

答言: 无有此种过失。尽管佛陀想利益众生的心已经泯灭, 但由于因地时勤作的功用力所致, 现在仍可以利益众生。打个比方说, 从前有一个人, 见许多众生罹患风湿等龙病<sup>43</sup>, 于是通过仪轨和咒语修持大鹏法。修成之后, 为利后世众生, 他以咒语和仪轨加持石堆、木块等材料, 砌成一座大鹏塔, 并发愿让每

\_

<sup>43</sup> 龙病: 因龙王不高兴而造成的疾病。修大鹏法可以对治。

一个见闻接触或转绕礼拜此塔的人消除龙病折磨。 (就像我们学院的坛城佛塔,上师如意宝说过,心脏病、食 道癌等患者,依靠上师和僧众加持,转绕坛城即可得以痊愈。 现在很多人也亲身验证了这一点。)他在世时,千千万万 的人依鹏塔息灭了病苦,而在他去世后,虽然历经了 千百年的漫漫岁月,但此塔仍能灭除诸毒病,众人也 依之而解除了苦痛。

据说,这座大鹏塔在尼泊尔境内。法王如意宝1990年去印度时,我看过一个尼泊尔的历史,上面说有这座塔。打听当地人,他们都说有这个塔,但到底是原来的塔,还是在遗址上再起的新塔?大家都不知道。很多人说凡是有病的人到那里去朝拜,都非常灵。当时上师如意宝的妹妹阿里美珠,她的膝关节因风湿病比较痛,法王引用了《入行论》这一段,说应该到那里去朝拜。当我们四处联系准备去时,才知道那里交通不方便,塔在很高的山顶上,由于时间比较急,最终也没有去得成。

后来我问了很多人,包括在尼泊尔居住的有些道 友,去过那里没有?它在哪个地方?但他们都没有 去。我们去的时候,尼泊尔很多人说有这个塔,但现 在到底有没有?我也不是特别清楚。总而言之,确实 有这个说法,大鹏塔没有分别念,造塔者也早已辞世, 不可能有利他的想法,但是因缘聚合后,大鹏塔利益 众人的能力仍然不息,这是大家有目共睹的事实。

一些妙药、咒语,其实也有这个能力,虽然没有 分别念,但依靠它们的力量,能够遣除身心痛苦。同 样,佛陀、菩萨、上师没有分别念照样能利益众生。 有些人供养上师时,一直在旁边叮咛:"上师啊,您一定要知道,这钱是我供养的,千万不要搞错!搞错了的话,您到时不给我加持了。"他供养的钱也全部摊开,好像打牌一样搁着,害怕合在一起上师不知道。其实上师不一定有这个分别念:"哦,这是500块钱,我要给你500块钱的加持,而不是5毛钱的加持!"

但现在很多人不明白,觉得佛陀如果没有分别念,就像无心物一样,那在佛前乞求"我身体不好,请赐给我健康,遣除病障",根本得不到加持。这种想法是不合理的。佛陀因地时已发下宏大誓愿,只要我们祈求就会满愿,刚才的比喻也说明了这个问题。

### 随修菩提行,圆成正觉塔, 菩萨虽入灭,能成众利益。

同样,修持六度万行的大乘菩萨,为利益无量无边的众生,行持布施、持戒等大乘法,那个时候是有分别念,就像《入行论·回向品》所言,没有衣服的众生,我愿变成衣服来帮助他;没有饮食的众生,我愿化作饮食来帮助他……但菩萨趣入不住涅槃之后,能取所取全部消失,烦恼障与所知障全部灭尽,尽所有智和如所有智全部现前,成为了众生怙主的正觉塔。此时他虽没有分别心,但仍能成办一切他利,在其面前祈祷的话,什么样的祈祷,满什么样的愿,赐给什么样的悉地。

《入中论》中有一个比喻说:譬如陶师在做瓶子之前,首先要极力勤作地摇转机轮,力足之时,就不需摇动而机轮自然旋转。同理,"如是佛陀法性身,

现前虽无功用力,由众生善与愿力,事业恒转不思议"。佛陀的法性身现前时,虽然没有菩萨地或凡夫地时的发心,但众生的善缘与菩萨的大愿一旦结合,佛陀利生事业永不间断、恒转不息,不可思议地饶益有情。《现观庄严论》中也讲了佛陀事业的三个特点——常有、周遍、任运自成。

因此,在佛前祈祷的利益不可思议,祈祷的结果虽不一定立竿见影,但决定会有殊胜的力量来触动你的发心,并且不断巩固增上。这一点,大家务必要有信心。懂得佛理、闻思过佛法的人,完全能明白佛陀与众生之间的奥妙因缘。如果不懂这一点,认为佛像只不过是纸上画的、寺院里的塑像只不过是建筑物而已,以这样的心态来求悉地,必定徒劳无获。密宗有一种说法是:"若把上师看作一般人,那你的悉地只有在狗面前获得。"以讽刺的语气说明了观清净心的重要性。

其实这就像电脑、物理、化学等知识,只有专业人才懂,非专业人再怎么会说,也不可能懂它的功能和原理。同样,我们佛教的专业人士,完全明白众生与佛之间的缘起力,外人对此恐怕不懂,但不懂也千万不要轻易去诽谤。

#### 癸三、虽无心然能生福;

供养无心物,云何能得果? 供奉今昔佛,经说福等故。

小乘行人说:"佛陀若无接受供养的心,供佛怎么会有福德呢?如果有供养、有收取之心,佛陀才可

能回报你的供养,然而按汝宗所许,佛陀的一切执著分别消于法界,去供养怎么会获得福德呢?没有心的佛陀,就相当于无心物,我们用多少金银财宝去供养石头、瓶子或一座山,也起不到任何作用,佛陀岂不也是如此?"

中观宗答道:那不一定。如果无心就得不到利益,供养舍利就不应该有功德了,但佛陀在《绕塔功德经》中云:"若人清净心,供养住世佛,灭后之遗塔,功德无差别。"以清净心供养住世佛,或者以清净心供养佛涅槃后的舍利塔,这两个功德完全等同。《层花经》中也说:"今日供养我,未来供舍利,功德果报等。"

所以,没有心并不一定得不到功德,对境若是佛舍利、佛像,供养的功德不可思议。《波斯匿王请问经》中说:"不论对佛塔或佛像,作顶礼以额头触碰,是人将成为宝器,受到诸天神与众人尊敬。"

我们这里有几个道友,前段时间放假回去,别人供养一点路费、生活费,怎么都不敢接受:"这是人民币啊,不行不行!上师,别人供养我钱啦,我可不可以供养您?我好害怕哦!"马上拿去放生,自己不敢吃。但如果你对佛法有信心,在没有接受供养之前,先用头碰一碰佛塔或佛像,应该是可以接受的。这也是个窍诀。(众笑)

好多人刚出家时,对因果非常谨慎,但出家多年后,若还能保持这种心态,那我会非常随喜。我以前的时候,别人供养十块钱,我都不敢接受,供养一块钱,我就很害怕,给他念了很多咒语。但现在,肆无

忌惮地摧毀因果,这个倒也没有,但心态还是改变了很多。我们重视因果非常非常重要,但也不能太极端了,你穿着出家人的衣服,却一点供养也不接受,那吃什么、穿什么啊?

不管怎么样,对佛塔佛像接触、供养、顶礼的话,这个功德非常大,自己的身体也成了宝器。以前我讲过"依靠一泥像,三人得成佛",依靠一尊小佛像,三个人都获得了成就解脱。尤其是遇到装有舍利的佛塔,如五台山大白塔、彭县龙兴舍利塔等时,应想到供养它的功德与供养住世佛的功德等同,在其面前祈祷发愿很重要。

即便不是舍利塔,只要形状是佛塔,见到后也应该马上摘帽。在藏地,人们看见佛像、佛塔或出家人时非常恭敬,马上把帽子摘下来。但我看到极个别的寺院中,有些人戴着帽子顶礼,帽子也特别大,这样不是很好。也许汉地很多地方不太懂,但以后还是应该改过来,以恭敬心作承事的话,这个功德不可思议。

当然,即使没有恭敬心,以无记心也能得到利益。 从前有一座佛塔,这个佛塔很古老,有许多裂缝。这 附近有一只猪,有一次下大雨,猪就在淤泥里滚来滚 去,全身沾满了泥巴。不久,太阳出来了,猪身上的 泥巴干了之后就卡在身上,它觉得特别痒,东看西瞧 看到一个塔,于是很高兴,就走到塔边,身体蹭着这 个佛塔,要把泥巴蹭掉。它蹭来蹭去,身上的泥巴正 好补上了佛塔的裂缝。以这个功德,这只猪死后转生 天界,后来逐渐成佛。(我们看见佛塔时,肯定比这只猪 强。我们会故意转绕几圈,看见有裂缝,有条件的话也会把 它补上,这样的功德应该更大。)

因此,佛陀、佛像虽没有分别心,但仍可以利益 众生。按照月称论师和寂天论师的观点,佛位时没有 能取所取的智慧,但有没有能取所取的自然本智,这 种自然本智能直接或间接利益无量众生。所以我们平 时到寺院中,见到金灿灿的佛像或唐卡时,一定要合 十,内心祈祷:"暂时让我身体好、心情快乐,即生 中修法不要有违缘,究竟令我生生世世利益无边众 生。"

现在汉地很多人都会发愿,我看了以后很高兴,即便是个普普通通的居士,去寺院也知道发菩提心,发愿利益众生。这个愿真的很难得、很珍贵。以前他们总是希望家庭和合、赚钱买一辆车……但现在知道了,在短暂的人生中得到这些没有意义。所以,懂佛教与不懂佛教还是有差别,懂佛教的人,做什么事情都很有价值。

# 供以真俗心, 经说皆获福, 如供实有佛, 能得果报然。

小乘行人认为,以实有的供品,供养实有的佛陀, 最后得到实有的功德。而大乘中观宗认为,以幻化的 心,供养幻化的佛,最终得到幻化的果。尽管二者所 许有所不同,但供佛能得福果这一点,是没有分歧的, 均有可靠经典作为依据。

汉传佛教的藕益大师说:"以如幻根,缘如幻佛, 灭如幻罪,生如幻福。"《大圆满虚幻休息》中也说, 所供对境是幻化的,供养者是幻化的,供品与功德也 是幻化的,这样的幻化,在幻化的世间中可以成立。 最后的结果,诚如《圆觉经》所云:"幻灭觉圆满, 觉心不动故。"所有的幻都灭了,觉心才真正圆满, 这种觉心不可动摇,即是如来正等觉果。但在此之前, 还是应当积如幻的资粮。

我非常希望大家,不要口口声声说"我是禅宗的,参得很不错,两三天不吃不喝还如如不动",这个不是很关键;藏传佛教一些修密宗的人,整天看明点、看什么,连一个咒语都不念,这样也不好。前段时间,我要求举办"念佛法会",供养十方诸佛菩萨,这是很重要的,希望大家尽快联系自己的亲朋好友,让他们在没死之前,最好能够念一遍。麦彭仁波切的《佛菩萨名号宝珠鬘》,我看了以后非常非常激动,觉得每一个佛号的功德都那么大,很多人若没有看到就死了、没有听到就死了,真的太可惜了。所以这个法本,大家应当尽量弘扬。

虽然佛陀是幻化的,我们也是幻化的,但幻化中要灭除幻化的罪。毕竟我们造了许多幻化的恶业,这些恶业没有灭除的话,今后在幻化的地狱里,定当感受无量时日的幻化痛苦,就像在噩梦中感受痛苦一样。因此,地狱虽然是一场梦,可是梦没有醒来之前,痛苦依然不会消失。但愿众生不要做这样的梦,一定要依靠佛的加被与自己的善心,获得解脱的希望。

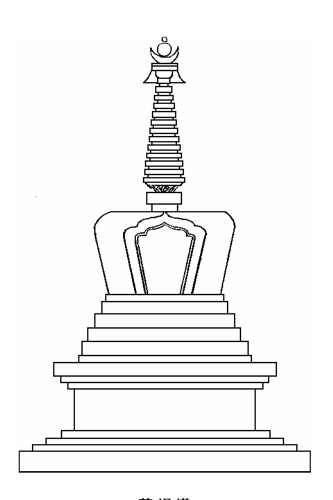
所以从今年开始,我要求大家念佛。每个佛号的功德,我不用在这里啰唆,麦彭仁波切引经据典讲得非常清楚。如果你一点也不信,那就不是佛教徒了。非佛教徒的话,对很多道理不承认,这个我们也没办

法。就像量子力学所研究的东西,外行人觉得都是假的,但没有必要跟他辩驳。同样,非佛教徒对佛经中所讲的念经、供佛、观修的功德,一点也不承认,当然我们不可能让所有人都皈入佛门,佛陀时代也没有这种要求,可是我们要尽可能将佛法如意宝在很多人的心里浇灌,这一点相当重要。

我有时候看见一些人,地位很高,是国家级的领导,很多人都很羡慕,但由于内心没有佛法理念,生活得特别苦恼;有些人十分有钱,世间的有漏财产非常充足,但由于没有佛法的滋润,日日夜夜很痛苦;有些人长得非常漂亮,像天人一样,尤其是丑陋的人看了以后,觉得他肯定很快乐,但由于没有佛法的甘露妙药,整日特别懊丧,有很多伤心事……相反,有些人没有地位、没有财产、没有其他福报,但内心中有了佛法如意宝,所以过得非常快乐。

藏族有些老年人,他们老了以后,有一颗虔诚的信心,每天拿着转经轮念佛,住在哪里都特别开心。而我们炉霍附近一个地方,虽然是藏族,但以前受外道影响,现在不是很信佛教。我每次坐车路过那里,看到那些老年人坐在木头上,一直等死,特别可怜。真的,内心中没有佛法的话,老年人特别孤独,活得也很无聊,年轻人就更不用说了。

对于这些人,依靠讲道理若能说服,那是最好的;如果他们实在不听,也可以用一些方便方法来引导。 当然,让他证悟离戏大中观,可能有一定的困难,但 是放一个佛像,让他在佛像前供一朵花、一盏灯、一 支香,一天磕一个头,一天不行的话,一年磕一个头, 那也是非常不错的。希望大家对佛陀有颗虔诚的信心,这样,获得人身才有意义!



菩提塔