大圆满前行文库系列二・前行实修引导

晋美朗巴尊者◎造轨

实修引导讲记二 大圆满龙钦宁体前行 益西彭措堪布●譯講







## 大圆满龙钦宁体前行实修引导 讲记二·寿命无常

晋美朗巴尊者 造轨 益西彭措堪布 译讲

## 目 录

| ◎实修引导·寿命无常     | 1  |
|----------------|----|
| ◎实修引导•寿命无常讲记   | 5  |
| 思维寿命无常         | 5  |
| (一) 思维器之世间而修无常 | 8  |
| (二) 思维精华有情而修无常 | 42 |
| 附录一 释迦父净饭王泥洹记  | 66 |
| 附录二 释迦姨母大爱道泥洹记 | 83 |

# **寿命无常** (原文) 共同前行实修引导之法轨 二大圆满龙钦宁体

晋美朗巴尊者 造 益西彭措堪布 译



## 大圆满龙钦宁体共同前行实修引导之法轨 二寿命无常

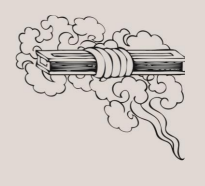
晋美朗巴尊者 造 益西彭措堪布 译

- 二、思维寿命无常分二:(一)思维器之世间而修 无常,(二)思维精华有情而修无常。
- (一)思维器之世间而修无常者,如此四洲、山王、 天界及其外围的铁围山坚固乃至劫之间安住,此等也于 某时坏劫降临,以七火一水连微尘许也不会剩下,对此 思维而发起厌离。
- (二)思维精华有情而修无常者,寿堪住劫且威德 圆满的诸天、仙人,也从死之分位中未脱的话,我等于 南瞻部洲寿命无定之处中,末世生故,唯仅速死。昔日 兴旺的城市及寺院空墟之处,于此等起先是有个好的主

人,而今已成了禽鸟的窝巢。以自己仅存忆念的父母、亲戚、邻居、同乡、家畜等,所有存在过的当中,彼等都已无有。而去年有的也今年无有,当观此时位。特别在现在位中,自己身体的支分,支分的支分,对此等配置好的衣食、装饰及谨慎威仪,也以每日人寿成短故,不耽误很久而死亡到来。而气息急促、光泽变坏、手足纷动、心想错乱,全然变成尸体后,以绳绑缚,帘子遮住,裸体丢弃尸陀林中,身支破散,为飞鹫走兽啖食,发及骨块也彼此脱离的阶段,亲戚受用不随行,心中难舍,唯随业行之时,彼者连今天日落之时不产生的保证也无有。故当起极为难忍的想法,以猛利欲作忆念后,于一切行住卧三者中口里也说,心里也明现,此是此生的最后威仪,当这样修。

共同前行实修引导之法轨大圆满龙钦宁体 寿命无常(讲记)

晋美朗巴尊者 造轨 益西彭措堪布 译讲



# 大圆满龙钦宁体共同前行实修引导之法轨 二寿命无常讲记

晋美朗巴尊者 造轨 益西彭措堪布 译讲

- 二、思维寿命无常分二:
- (一)思维器之世间而修无常;
- (二)思维精华有情而修无常。
- 二、思维寿命无常分二:(一)思维器之世间而修 无常;(二)思维精华有情而修无常。

承接暇满难得的实修,接下来就要发展念死无常的 心。此处"寿命"是指具足暇满的寿命,它极其珍贵, 可以用来成办解脱等。然而它却十分无常,在此世间存活不久,甚至今日就有可能失去,因此要通过忆念无常,尽快把自心投入于修法中,才能摄取后世解脱成佛的大义。尤其修持大圆满龙钦宁体法,是希望即生成就,当然需要我们尽一生的时间用于修法,要求我们具有迫切的无常感来遮止贪著现世法,从此远离世间八法,一心一意精修殊胜妙法。这就是思维无常的必要性。

此专题的思维分为两大门类:一、对于器世间,思维它坏灭的状况来修无常;二、对于精华有情,思维如何归于死亡而修无常。

按藏文直译, "器"和"精华"是一对,好比容器里有大米,所依是容器,能依是大米。"器"是指依报,是有情生存、安住之处;器中的精华是有情,因为有灵性的缘故,称为"含灵",即人们所说的"生命"。这两大门类总括了一切世间法,由于世间法是因缘所生,当然都归于无常,最终不难发现它们毫无实义,以此就能判别法与非法,并借助无常的蕴身来摄取坚实的正法。

所谓世间现相,除了器和情之外没有第三种。本传 承的特点是从巨至细观察到整个器情世间都归于无常 坏灭,从而产生一种大的无常观。为什么要把观察面伸 展得如此庞博广大?而且由大到小、由粗至细、由器至 情,从上到下贯穿到底,最终归结到自身的躯体也要归于死亡?这种方式,在观念上是先扩张、再彻底,一直归结到最根本的自身,由此产生极大的摧灭常执的爆破力。所用的是"原子弹爆炸术",而不是"小米加步枪"般的小型近距离射击。也就是说,首先从上方覆罩下去,由于覆盖面大,摧灭常执的力量就大,经过再再地思维、认定、深化,会把我们的常执摧毁得一干二净,这就是有效的引导手法。

譬如,高空投射的攻击力非常大,同样,大祖师就运用这种手法,来引导我们突破常执罗网的缠缚。尤其当今时代,世上充满了常执的论调,大至宇宙,小至人身,都被认为有所谓的永恒、美好、坚固、具实义等。经由本法的修持,才会彻底认识到宏观的大宇宙、微观的小人身全数归于坏灭。再者,不仅要粉碎某些科学带来的常执观念、某些顺世外道传播的乐著现世的观点,包括一些宗教所谓的上界安乐等都要一概破尽,我们必须产生"一切器情世间终归坏灭、毫无实义"的观念,讲而生起彻底的出离心。

我们首先需要从现世法中出离。如何出离呢?要认识到器情二者都是无常的本性。先通过具体的佛经教量展开认识,然后结合近期的人类历史作观察,再缩短到近几十年以来的各种现相,再落实到自身受生后必然归

于死亡。如此一路逐层破除意识深处的常执,经过多次观察破执、引发定解之后,终将生起坚固的无常观念。这是小乘根本的见解,以此见解摄持才能退去耽著现世的心,并发起趣入解脱道的根本动力。

#### (一)思维器之世间而修无常

(一)思维器之世间而修无常者,这样四洲、山王、 天界及其外围的铁围山坚固乃至劫之间安住,此等也于某 时坏劫降临,以七火一水连微尘许也不会剩下,对此思维 而发起厌离。

这一段是修持器世间无常的总纲。本引导文意在告诉我们修法的路线,我们实修时就要依循这地图般的引导在内心找到路线,而且要补充众多材料,运作各种思维去填充它。也就是说,要产生一种定解或观念的转变,需要诸多量变的积累才能达成质变,就如同在炸药管里放入足够多的炸药,达到一定的饱和点才能引爆。

如果忽略之前的逐层修习,只盼望一种速效,其实 就叫做"无因求果",终究无法达成,因为已经背离了 缘起规律的缘故。同时,修无常还要结合《阿含经》等 描述得非常详实、具体的无常法要,毕竟是世尊以现量 见为有情所作的无常引导,下至每一段细节都完全真实 不虚。只有通过细致地认识,我们的正确观念才会萌芽。 相反,脱离有血有肉的细节,这种骨干就不可能成为具 体的"人形"。

因此,我们需要在纲领的引导下,对于众多细节一路一路地观察认定,由观察促成观念的形成,并逐层在心中串习。

其中, 总纲有以下几条:

第一、了解此世间宇宙的组成。

第二、知道时劫的概念。

第三、知道坏劫大三灾降临,七火一水次第摧灭世 界的情形。

这些方面统合起来,借着佛陀教量的指示,在心中以比量来显出各种各样的情形,就会深化无常观念,进而对整个器世间发生厌离。发生厌离的关键是了知其坏灭的结局,了知最终连一个微尘也不剩,是如此败坏、毫无实义,充满了幻化的欺诳性。原先信任它,以为它坚固,可以作为自己安身立命之处,乃至它可以永恒地存在,现在却发现它终究坏灭一空,不是久住之地,我们就必须尽快寻求出离。

对于四条纲要,首先可以从《阿含经》等中了解人

天世界的组成。须弥山王、四大部洲、七金山、八重海、铁围山,再加上欲界、色界等情形,都有助于我们对广阔的世界发生观念,这些已经不仅是现在天文学所看到的范围,也不仅是停留在目前科学的范畴里。世界的生成最初是从空轮发生风轮,再出水轮,再出地轮等,而坏灭的过程则是反程序,还有世界的坚固性等,都是我们需要了解之处。

这是非常广大的宇宙观念。"宇"指空间,"宙"指时间,"宇宙"就包括了十方三世范畴的所有世间界。(宇宙不等于法界,它们是两个概念。)也就是说,我们对此虚假世间界作观察的量度非常大,为什么呢?如果没有详细对此器世界确立观念,没有了知它的形成、它的宽广,没有了知其中无数种事物的情形,自己就根本无法浮现出后文所说大宇宙彻底被三灾毁灭等相,因为缺乏前因。

其次,要了知"劫"的概念,或者说一劫究竟有多漫长。之后,不难理解人天世界的大池、海洋、河流、溪涧、山岛、树木、日、月以及欲界天、色界天等一旦形成,就会在非常漫长的时间里安住。

再者,还需要了解"坏劫"以及坏劫时期大三灾出现的情形。对于经中如实描述火灾、水灾、风灾出现的过程,我们应当确认,并由此观察坏劫。如果不按照佛

陀讲述的事实,仅以自己的杜撰来"观察",不过如同 幻想小说,对生起无常观却毫无用处。从目前的情况来 看,如果没有《阿含经》等作为辅助,一般人会很简单 化地忽略而过。修不起来就是因为缺少基础,只有按照 佛的引导,从最初器世界一步步形成,直到最后不留一 粒微尘,我们去确认、记忆、思维其中的每一个环节, 经过很多步骤,才会在心中安装上佛教的宇宙观,安装 的入口就是无常。要知道,无常以及之后的轮回苦、空 等观念,是任何世间法都无法企及的。

"七火一水"代表大三灾。先从局部逐渐发展、蔓延、不断升级,之后发生七火,一直烧到光音天。七火过后是一水,七火一水经过七个循环。最后,七火一风使整个世界化为乌有——连微尘也不剩,这就是最后边际的相。

由此认清整个器世界宽阔的背景和结局后,有智慧的人就会恍然明白:在此过程里的一切都没有实义,只是在常有执著下的愚痴幻想而已,真正要紧的是尽早从苦中出离,以免继续遭遇无数次劫的坏灭、器世界的毁灭。

或者由大背景浓缩到自身上来观察:庞大的宇宙最终都要坏灭一空,渺小的人身怎么可能长存呢?夜晚遥望星空,在广阔的太空下,人身显得如此渺小,同样,

当看到整个人天世界最终灭尽、连微尘都不剩时,会想到世间的苦、无常、无义,想到自己决定会死,由此转心趣向法道。

按照晋美朗巴大祖师的宗轨,在外前行第二部分——思维寿命无常的修法中,首先是思维外器世间的大无常相。这需要依照经教来认识:我们以为恒常永固的须弥山、四大洲、天界,乃至整个铁围山所包围的上下所有世界,到坏灭时经历"七火一水"等劫末大灾,最终连微尘也不剩,继而对此生起厌患之心。

修心方法为:首先,细分地认识《阿含经》中记载世界坏灭的情形。这是佛陀现量亲见以后所述,不仅一一道出坏灭过程,而且一段一段细分地引导我们思维:有为法深可厌患,应当寻求解脱之道、发起出离心。若能诚心依照佛语观察,就不难在心中现出具体情形,乃至生起无常的见解。

也就是说,从最庞大的整个世界坏灭无余的状况,我们可以顿然清醒地认识到,目前短暂、脆弱的人身很快就会失去,必须抓紧此次机会寻求解脱。再者,通过充分观察得出的肯定结论也让我们警醒:原来世间根本没有任何具实义的法。由此,我们才会发起必须出离的见解和行为。过去之所以不能决定出离,觉得可出可不出,还存在追求世间法的念头,就

是由于尚不具足小乘最基础的无常正见,导致无法将 自心引入下士乃至上士法道。因此,我们目前必须建 立共小乘道最重要的一个见解——无常见。

以下就跟随《长阿含经》中世尊的圣言量,来展 开思维的前奏。

佛告诉比丘:有四件事极其长久,无量无限,不能用日月年数来计算。是哪四种呢?第一、世间灾难渐渐出现,损坏此世间,期间的历程非常长久,无量无限,不能用日月年数来称计;第二、此世间坏后,中间有极其长久的空旷期,不能用日月年数来计算;第三、世界最初形成,在即将形成的阶段,中间历时长久,不能用日月年数来计算;第四、天地形成后,在很长一段期间安住不坏,不能用日月年数来计算。这叫"四事长久,无量无限,不能用日月年数来计算"。

佛告诉比丘:世间有三种灾难,哪三种呢?火灾、水灾和风灾。这三种灾难波及的最上边际是哪里呢?一、光音天;二、遍净天;三、果实天。火灾发起时一直烧到光音天,以光音天为边际;水灾发起时一直淹没到遍净天,以遍净天为边际;风灾发起时一直吹到果实天,以果实天为边际。

火灾是如何发生的呢?火灾最初将要发生时,世上的人们都行持正法,正见无颠倒,修持十善行。正当行

持此法时,有人证得第二禅,上升于虚空,住在圣人道、 天道、梵道中,高声唱言:诸贤者!要知道无觉无观(即 无寻无伺)的第二禅很快乐!第二禅很快乐!这时,世 间人听到此音声后,仰头对他说:善哉!善哉!唯愿为 我解说无觉无观的第二禅道。当时,空中人闻到声音后, 就给他解说无觉无观的第二禅道。此世间人闻法后修持 无觉无观第二禅道,身坏命终,就生到光音天。

当时,地狱众生罪报受毕而命终,投生到人间,再修持无觉无观第二禅,身坏命终,生到光音天。其他畜生、饿鬼、阿修罗、四天王、忉利天、焰摩天、兜率天、化乐天、他化自在天、梵天的众生命终以后生到人间,修无觉无观第二禅,身坏命终,生到光音天。以此因缘,地狱道空尽,畜生、饿鬼、阿修罗乃至梵天都空尽。其中,首先是地狱尽,然后畜生尽,饿鬼尽,阿修罗尽,四天王尽,忉利天尽,焰摩天尽,兜率天尽,化乐天尽,他化自在天尽,然后是梵天尽,接下来是人类空尽,无有剩余。当人类无余空尽后,此世界败坏,乃至形成灾难,从此天不降雨,百谷草木自然枯死。

佛告诉比丘: 从这样的变异状况, 应当认识一切行 无常, 变易朽坏, 无可依靠。这些因缘所成的有为法极 其令人厌患, 你们应当寻求从世间度脱之道。

之后,又经过许久,有大黑风暴急剧猛烈地吹动大

海水,把深达八万四千由旬的海水劈分成两部分,又取出日宫殿,放在须弥山的半腰,离开地面四万两千由旬,安置在日轮运行的轨道中,由此,世间出现两个太阳。两个太阳出现以后,使世间所有的小河、沃浍、渠流都干竭无余。

佛陀告诉比丘:以此应当了知,一切行无常,变易 朽坏,无可依靠,所有有为法都极其令人厌患,应当寻 求从此世间度脱之道。(也就是说,当两个日轮出现时, 世上的小河、溪流等全被炙烧,之前看起来还在欢快地 流淌,但很快就枯竭无余。可见,一切现相即是由因缘 之力显现,也就无法永远保持,它们会变易、朽坏,根 本无法依靠,我们的心千万不可耽著其中。一切有为法 都是如此变坏的苦相,令人厌患,我们应当从苦性的世 间中寻求出离,修解脱道。)

之后,又经过很长时间,有大黑风暴强猛刮起,将 八万四千由旬深的海水吹开成两部分,并取出日宫殿, 放在须弥山半腰,离地四万两千由旬,安置在日轮道中, 以此缘故,世间出现三个日轮。当三个日轮出现后,这 世间的大河,例如恒河、耶婆那河、婆罗河、阿夷罗婆 提河、阿摩怯河、辛陀河、故舍河等全部干竭无余。

由此可知,一切行无常,变易朽坏,不可依靠,所 有有为法都极其令人厌患,应当寻求从此世间度脱之 道。(当三个日轮出现时,像印度的大恒河,以及中国的长江、黄河、珠江、雅鲁藏布江,或者世界上的各大河流等全都干涸,一滴不剩。这些本是世间一大景观,竟也有如此的下场。如是,有为法暂时一度的显现,实际并不是什么安乐,而是坏灭的自性,令人厌患。一旦认识到世间都是这样的坏灭苦相,我们应当尽早从中出离,寻求永久安乐之道。)

之后经过很长时间,又有大黑风猛烈刮起,把深达 八万四千由旬的海水吹开成两部分,并取日宫殿放置在 须弥山半腰,安置在日轮运行的轨道中,以此缘故,世 间有四个日轮出现。四个太阳出现后,世上所有的泉源、 深池,善见大池、阿耨达大池、四方陀延池、优陀罗池、 拘物头池、分陀利池、离池等,长宽各五十由旬的大池 全都枯竭了。

由此可知,一切行无常,变易朽坏,无可依靠,所有有为法都极其令人厌患,我们应尽早寻求从有漏世间超出的正道。(过去能够看到世上的诸多大池,如善见大池、无热恼大池等,能看到江河从这些大池中流出。然而,四个太阳一旦出现,不仅世上的江河枯竭,就连这些大池也都滴水不剩,可见,世间全是苦恼相,毕竟没有实义可得。我们在了解诸行无常后,应当对此世间深生厌患,不再贪著,一心利用此世的暇满来成办解

### 脱。)

之后经过漫长的时间,又有大黑风猛烈刮起,将大海水吹开为两部分,取日宫殿安置在须弥山半腰,安放在日轮运行的道中,以此缘故,世间有五个太阳出现。当五个太阳出现后,世界极其酷热,大海水先是缩减一百由旬,乃至缩减七百由旬。以此现相可知,诸行无常,变易朽坏,不可依靠,一切有为法都极其令人厌患,应当寻求从苦性世间度脱的正道。当时,大海逐渐枯尽,剩下七百由旬,再减到六百由旬、五百由旬、四百由旬乃至一百由旬。从这一点可以了知,一切行无常,变易朽坏,不可依靠,有为法令人深生厌患,应当寻求从世间度脱之道。

(本来是非常深广的大海,当五个日轮出现时,海水开始逐渐蒸发,先是干去一百由旬,接着又蒸掉七百由旬,海水日渐减少,原先充盈、澎湃的状况一去不复返。之后继续损减,直到海水只剩下七百由旬、六百由旬,乃至一百由旬。整个世间就是如此坏灭之相,因缘无不散之理,一旦缘尽,踪影皆无。无常的缘故,没有事物可以依靠。连大海都要枯竭,何况泡沫般的身体呢?我们岂能对这些瞬间就可能破灭的法再抱有幻想?一定要尽快寻求解脱之道。)

之后,大海水又一分一分地干涸,减少到只有七由

旬、六由旬、五由旬,乃至只有一由旬,基本全被蒸干。 佛告诉比丘:由此应当了知,一切行无常,变易朽坏, 不可依靠,有为法令人深生厌患,应当寻求从世间度脱 之道。(因缘所现的法无不虚妄,从细分来看,方生便 灭,不住第二刹那;从相续看,同类显现的相续也终将 灭绝无余。所以,我们不必愚痴地以为有为法具有什么 实义,如果仍然沉迷幻想、虚生浪死,以各种常执系著 于有为法,并在世间造下各种生死染污之业,就很不值 得。)

之后海水越来越减少、枯竭,以至于只剩下七多罗树高度的水量、六多罗树高度的水量,乃至一多罗树高度的水量。佛告诉比丘:由此应当了知,一切行无常,变易朽坏,不可依靠,有为法令人深生厌患,应当寻求从世间度脱之道。

之后海水越来越浅,以至于只有七人高的水量,然后到六人高、五人高、四人高、三人高、二人高、一人高的水量,之后,整个大海枯竭到只剩下齐腰的水量、齐膝的水量,最后只有没过脚踝的水量。佛告诉比丘:以此应当了知,一切行无常,变易朽坏,不可依靠,有为法令人深生厌患,应当寻求从苦世间度脱之道。

然后,海水只剩春天雨后般的水量,又到只剩如牛 蹄迹中的水量,随后发展到完全枯竭,连一个指节的水 量都不够(整个大海干涸到只剩海底,用手指伸下去时,连浸没一个手指的水量都没有)。佛告诸比丘:当知一切行无常,变易朽坏,无可依靠,有为法极其令人厌患,应当寻求度脱世间之道。

之后经过很长时间,又有大黑风猛烈吹刮,席卷着 八万四千由旬深的海底沙,一直飘散到两个海岸旁边 ( 当海水枯竭时, 东西两岸中间深渊般的海底已经露 出。底部已经没有水、大风把深处的海沙吹刮到海岸 上)。之后,取日宫殿放在须弥山的半腰,安置在日轮 运行的轨道中,以此缘故,世界有六个太阳出现。六个 太阳出现后,四天下的范围连带八万天下的诸山、大山、 须弥山王,全部冒起乌黑的烟,即将燃起火来。如同陶 器作坊里最初烧陶时会冒出黑烟,六个太阳出来的情形 也是如此。佛告诸比丘:以此应当了知,一切行无常, 变易朽坏, 无可依靠, 有为法极其令人厌患, 你们应尽 早寻求度脱世间苦海之道。(之前已经出现干枯的相, 但现在是即将出现特大火灾。火的前相是烟,以六个日 轮热度的烘烤.大地上的各种山峰都由于热量过度而冒 出黑烟。世上充满了焦烟味和各种烟气, 预示着大灾难 即将来临。)

之后经过漫长的时间,又有大黑风猛烈刮起,吹着海底细沙,从八万四千由旬深处一直吹刮上来,吹飘到

大海两岸的边上。然后,取日宫殿放在须弥山的半腰,安置在日轮运行的轨道上,以此缘故,世上有七个太阳出现。当七个太阳出现时,四天下乃至八万诸山、大山、须弥山王都烧得一片洞然,它们完全被烧穿。就如同陶师的作坊里烧陶的火焰升腾般,七个太阳出现时,天地间一片烈火熊熊。佛告诸比丘:以此应当了知,一切行无常,变易朽坏,无可依靠,有为法都令人深生厌患,应当尽早寻求度脱世间苦海之道。

在此四天下的广大范畴里,八万座天下诸大山峰、最大的须弥山峰等全都被烧穿(过去以固体的山峦,会遮挡很多事物,现在已经被烧空、穿透,甚至能从这一边直接看到那一边,就如同烈火把建筑物烧毁时能从一边看到另一边那样,即是"洞然")。一时间,烈火到达天界,连同四天王的宫殿、忉利天的宫殿、焰摩天的宫殿,以及兜率天、化乐天、他化自在天、梵天的宫殿,也都被烧得一片洞然。

佛告诉比丘:因此应当了知,一切行无常,变易朽坏,不可依靠,这些有为法都深可厌患,应当尽早寻求从世间度脱之道。(人间的火灾能烧毁大片森林,或者在广阔的范围里,连同城市、平原、田野等全部烧毁,烧得一片空空荡荡,但相比于劫末火来说,都只是小火灾。七个日轮出现时大火灾是从海底开始燃起,把整个

人间范围全部烧毁,把所有的山全都烧空。那时,在地球上不仅没有水,而且如喜玛拉雅山、冈底斯山、泰山、黄山等种种山脉全被烧光,地球不复存在。不但大地被烧尽,即使是须弥山也都被烧毁。从须弥山烧上去,一直燃烧到四天王天,四天王天的宫殿也都被烧毁了;再往上,整个三十三天都被烧空;之后,焰摩天、兜率天、化乐天、他化自在天全被烧空,整个欲界被烧得干干净净、空空旷旷。然后,还要烧到色界,连梵天的宫殿都是一片洞然。由此可知,不仅人类的地球环境,这些由共业显现的、泡沫般的法在因缘消散时都会被烧毁无余,连道教、婆罗门教等以修行所寻求的欲天或色界天,在烈火烧上去时也是完全被毁,这些有什么实义可得呢?所以,不可再对三界世间抱有任何幻想,它们无不是苦的自性。一定要尽快寻求往生净土,往生到三界外的真常大乐之地。)

四天下一直到梵天都被烈火烧得一片洞然之后,大风又吹送火焰到达光音天。那些没有经历过的、新生的天子们见到火焰都生起怖畏,说到:啊!这是什么情况呀?老天子告诉他们:不要害怕,这种火曾经来过,但是到这里就会停止。由于忆念从前出现的火光,所以也叫做"光念天"。当时,从四天下一直到梵天烈火洞然之后,须弥山王一部分一部分地崩塌下来,塌下一百由

旬、两百由旬乃至七百由旬,最后完全垮塌。佛告诉比丘:以此应当了知,一切行无常,变易朽坏,无可依靠,有为法都深可厌患,应当寻求从此世间度脱之道。

四天下乃至梵天都被烧得烈火洞然之后,大地和须弥连一点灰烬都没有剩下,整个世界一片空旷。因此应当了知,一切行无常,变易朽坏,无可依靠,一切有为法都深可厌患,应当寻求从此世间度脱之道。(我们曾经以为坚固、常存的世界,就此灰飞烟灭,为什么还要依恋这个世间呢?为什么还要把它当作坚固呢?佛亲自见到,阿难也原原本本地告诉我们世界彻底坏灭的情形,这仅仅是一个由妄念变成的世界,根本毫无实义可得,最终也灭得连微尘都不剩下。)此处的大地被火烧尽以后,再往下烧,连地下的水也被烧光,水下的风也被烧尽。因此应当确认:诸行皆无常,变易朽坏,无可依靠,一切有为法深可厌患,应当及早寻求度脱世间之道。

佛陀又对比丘们说: 当火灾现起的时候, 天空不再下雨, 大地上的百谷草木自然枯死, 谁能相信这一点呢? 只有见到这种情形的有情才能自然了知。(我们认为世界不会毁坏,其实只是短浅的见识,是常执的表现,有天眼者的确见到世界必然坏灭一空、灾难必将来临。一般人想到世界末日即将来临, 也许会恐慌一阵, 过后

却又以为没事吧、不可能吧等等,实际劫末大灾只是来早来迟的差别,当因缘消散时,一切都不复存在。)像这样,最终连地下的水轮都烧尽,水下的风轮也都灭尽。谁会相信这一点呢?只有见到才会相信。如上所述即是火灾。

火灾过后如何重新恢复呢?

之后经过很长时间,有大黑云出现在虚空中,一直 到光音天都普遍地降下大雨,雨滴如车轮般硕大。如此 一来,在无数百千年中不断降雨,雨水逐渐增长,高达 无数百千由旬,一直到光音天。

当时有四种大风刮起,执持此水而令安住。哪四种大风呢?住风、持风、不动风、坚固风。之后水渐渐减退百千由旬,直到减退无数百千万由旬。水的四面有大风刮起,叫做"僧伽风",吹刮着大水令它运行、动转,鼓荡涛波,出现了诸多水沫积聚。风的吹刮又隔开大水,使水在空中自然坚固,形成固态,变为天宫,具有各种七宝庄严美饰,由此因缘,出现了梵迦夷天宫。

水又逐渐减到仅剩无数百千万由旬,水的四面又有大风刮起,叫做"僧伽风",风吹刮大水使它运行、动转,鼓荡涛波,浮起并积聚了诸多水沫。风的吹刮又隔开大水,在虚空中自然坚固,变为妙严天宫,七宝庄严装饰,以此因缘,出现了他化自在天宫。

水又逐渐减到仅剩无数千万由旬,水的四边有大风 刮起,叫做"僧伽风",风吹着水使它运行、动转,鼓 荡涛波,浮起并积聚了诸多水沫。风的吹刮又隔开水沫, 在虚空中自然坚固,变为天宫,以七宝庄严装饰,由此 因缘,出现了化乐天的天宫。

水又逐渐减到仅剩无数百千由旬,有僧伽风吹着水动转,鼓荡涛波,浮起并积聚水沫。风又吹刮水沫,将 其分离开来,在虚空中自然形成固体,变为天宫,七宝 庄严装饰,由此因缘,出现了兜率天宫。

水展转减到仅剩无数百千由旬,有僧伽风吹着水使 之运行、动转,鼓荡涛波,浮起并积聚诸多水沫。风又 吹水沫,将其分离开来,在虚空中自然坚固,变为天宫, 即是焰摩天天宫出现的因缘。

水展转减至仅剩无数百千由旬,水上有泡沫,深六十万八千由旬,没有边际。就如同我们世间上的泉穴流水,水上浮有水沫的情形。

以什么因缘出现须弥山呢?有乱风刮起,吹着水沫 形成须弥山,高十六万八千由旬<sup>1</sup>,长宽各八万四千由

<sup>1</sup> 讲者按: 须弥山出水八万四千由旬, 海下八万四千由旬, 共十六万八千由旬。原经文谓六十万八千由旬, 恐为刻经而 误。

旬,由金、银、水精和琉璃四种妙宝合成。

以什么因缘有四种阿修罗的宫殿呢?其后,有乱风吹刮大海水,使大水沫在须弥山的四面形成大宫殿,长 宽各八万由旬,自然变成七宝宫殿。

又以什么因缘出现四天王的宫殿呢?之后,乱风吹刮大水沫,在须弥山的半腰——高四万两千由旬处自然变成七宝宫殿,以此缘故叫做"四天王宫殿",也就是东南西北四方各有宫殿。

以什么因缘有忉利天宫殿呢?之后,乱风吹刮大水沫,在须弥山上方自然变成七宝宫殿。

又以什么因缘出现伽陀罗山?之后,乱风吹刮大水沫,在距离须弥山不远处自然化为宝山。山的下根或下部入于地下四万两千由旬,长宽各四万两千由旬,没有边际,由各种色彩间杂组合,七宝合成,以此因缘有伽陀罗山。

又以什么因缘出现伊沙山呢?之后,乱风吹刮大水 沫,在距离伽陀罗山不远处,自然变为伊沙山,高两万 一千由旬,长宽两万一千由旬,没有边涯,由种种颜色 参杂组合,七宝所成,以此缘故有伊沙山。

之后, 乱风吹刮大水沫, 在距离伊沙山不远处, 自然变为树辰陀罗山, 高一万两千由旬, 长宽一万两千由旬, 没有边际, 由各种色彩组合, 七宝所成, 以此因缘

有树辰陀罗山。

之后,乱风吹刮大水沫,在距离树辰陀罗山不远处,自然变为阿般尼楼山,高六千由旬,长宽六千由旬,没有边际,以种种色彩参合间杂,七宝所成,以此缘故有阿般尼楼山。

之后,乱风吹刮大水沫,在距离阿般尼楼山不远处, 自然变为弥邻陀罗山,高三千由旬,纵广三千由旬,无 有边际,由各种色彩参合间杂,七宝所成,以此因缘有 弥邻陀罗山。

之后,乱风吹刮大水沫,在距离弥邻陀罗山不远处, 自然变为比尼陀山,高一千两百由旬,长宽一千两百由 旬,无有边际,由各种色彩参杂组合,七宝所成,以此 缘故有比尼陀山。

如是直至乱风吹刮大水沫,在距离比尼陀山不远处,自然变为金刚轮山,高三百由旬,长宽三百由旬, 没有边际,也是由各种色彩参杂组合,七宝所成,这就 是金刚轮山形成的因缘。

以什么缘故出现一个月轮和七个日轮宫殿呢?之后,乱风吹刮大水沫,自然变成一个月轮宫殿和七个日轮的宫殿,由种种颜色参杂组合,七宝所成,被黑风吹回到原处,以此因缘有日、月宫殿。

之后, 乱风吹刮大水沫, 自然变成四天下以及八万

天下,以此因缘有四天下和八万天下。之后,乱风吹刮 大水沫,在四天下和八万天下自然变成大金刚轮山,高 十六万八千由旬,长宽十六万八千由旬,没有边际,金 刚坚固、不可摧坏,以此因缘有大金刚轮山。

之后,经过很长时间,有自然的云遍满虚空,普遍降下大雨,雨粒如车轮般硕大,使洪水弥漫,淹没了四天下,水面达到须弥山的高度。之后,乱风吹刮大地,形成大坑,于是,溪涧的水都流入其中,便出现了海。这就是四大海水出现的因缘。

海水咸苦有三种因缘,是哪三种因缘呢?第一、有自然云遍满虚空,于是,一直到光音天,都周遍地降雨洗涤天宫、涤荡天下(把整个天宫、天下都清洗一遍),从梵迦夷天宫、他化自在天宫,往下到焰摩天宫、四天下、八万天下、诸山、大山、须弥山王都荡洗一遍。其中各个地方有很多污秽、咸苦、不净的液体,都通通流下、汇入到海中,合成一味,所以海水味咸。第二、古昔有大仙人持禁咒加持海水,使它长久以来都是咸苦的味道,人不能饮用。第三、大海的水藏中有很多水族杂居,这些水生动物有的非常庞大,或者一百由旬、两百由旬乃至七百由旬。它们呼吸、吐纳、大小便等都汇入到海中,因此使得海水味咸。

以上是属于火灾的情形。

#### 思考题

- 1、了解《阿含经》所记载世间坏灭的情形有何必要? 思维时应当引发怎样的认识?
- 2、 哪四件事非常长久, 无量无限, 不能用日月年数来 计算? 三灾是什么? 三灾波及的最上边际是何处?
- 3、 火灾开始发起时的情形如何?
- 4、世间出现两个太阳到七个太阳之间的情形如何?
- 5、火灾过后,世界是如何重新恢复的?
- 6、为什么海水是咸苦的味道?



了解火灾是如何毁坏世界后,再看水灾是如何毁坏世界,以下继续依据佛的圣言量来认识。

佛对比丘说: 什么是水灾呢?

当水灾发起时,世上的人都信奉正法,具足正见,不持邪见,修十善业。修持种种善行后,一时有人得到无喜的第三禅境界,踊身上升虚空中,住于圣人道、天道和梵道。他高声唱道:诸贤者!要知道无喜第三禅安乐!无喜第三禅安乐!当时,世间人听到这声音后,仰面对他说:善哉!善哉!愿为我演说无喜第三禅的妙道。空中人听到后,就为他演说无喜第三禅之道。当时的世间人听到解说后修第三禅道,身坏命终,生在遍净天。

那时,地狱众生罪业穷尽,命终生到人间,又修第三禅道,身坏命终,生到遍净天。畜生、饿鬼、阿修罗、四天王天、忉利天、焰摩天、兜率天、化乐天、他化自在天、梵天、光音天的众生命终生到人间,修持第三禅道,身坏命终,生在遍净天。由此因缘,地狱道穷尽,畜生、饿鬼、阿修罗、四天王,乃至光音天道都穷尽。当此之时,首先是地狱空尽,然后畜生道空尽;畜生道空后,饿鬼空尽;饿鬼空尽后,阿修罗空尽;阿修罗空尽后,四天王天空尽后,忉利天空尽;忉利天空尽后,焰摩天空尽;焰摩天空尽后,兜率天空

尽; 兜率天空尽后, 化乐天空尽; 化乐天空尽后, 他化自在天空尽; 他化自在天空尽后, 梵天空尽; 梵天空尽后, 光音天空尽; 光音天空尽后, 人类空尽无余。当世上没有人类以后, 这个世界开始败坏, 形成大灾难。

之后,经过很长时间,有大黑云狂暴急骤出现,使得上至遍净天以下都周遍降下大雨,所降都是纯粹炽热的水。这些水涌沸起来煎熬天上,使天人的宫殿都被煮得全部消尽,没有剩余。如同酥油放在火中煎熬,被融化消尽没有剩余一般,光音天宫也是如此,在烈火般的沸水中被煮熬消尽。以此可知,一切行无常,是变易法,无可依靠,有为法深可厌患,应当寻求从世间度脱之道。

之后,这种雨又浸入梵迦夷天宫,炽热沸涌的水把 梵天宫殿都煎熬消尽,丝毫不剩。如同酥油放入火中便 没有剩余一般,梵迦夷天宫也是如此。之后,热雨又浸 入他化自在天宫、化乐天宫、兜率天宫、焰摩天宫,全 部煎熬消尽,没有剩余。如同酥油放入火中无有剩余般, 这些天宫也是同样。(再度形成的天宫在一时的炽热水 灾后都被煎煮得一干二净,世上共业的苦相尽是这般令 人难以忍受,娑婆世界的确不可住留。以前总以为它很 舒适、令人安心,实际上无论如何都逃不过劫难,当大 灾出现时终将毁灭一空,所以,我们应该及时寻求出 离。) 之后,这种雨又浸入四天下以及八万天下的诸山、 大山、须弥山王,它们被煎熬消尽,毫无剩余。如同酥油放入烈火中马上融化消尽、没有剩余般,四天下以及诸山也是如此。因此应当了知,一切行无常,是变易法, 无可依靠,一切因缘造作的有为法都极其令人厌患,应 当寻求从世间度脱之道。

后来,这种沸水又煎熬大地,使大地也消尽无余, 之后地下的水轮穷尽,水轮下的风轮穷尽。因此应当了 知,一切行无常,是变易法,无可依靠,一切有为法都 甚可厌患,应当寻求从世间度脱之道。

(当大水灾来临时,从上方开始一层层地把世界煎熬穷尽,光音天也因此消失。由巨大业力集成的大灾难,使得世间一切都变坏无余,无常的景象竟是这般苦难。业力也很稀奇,当共业现前时,人间会出现狂风、巨浪、地震、战争、瘟疫等等,瞬间就毁灭许多事物,但是,相比劫末三灾而言就微乎其微了。当共业运行到一定程度时,包括光音天在内的器世界,全部被炽热的大水煎熬得分毫不剩。世界终归毁灭,可见,有为法毫无实义,难道还有什么值得寻求的吗?难道还要被常执蒙骗吗?

从如此浩大的场景,不难体会到过去的生生世世我们都是备受常执蒙蔽。我们对世界抱有太多幻想,以为

它坚实、有意义,以为其中有着青春美好、庄严靓丽等,以为这里充满希望,以为能够在世上得到什么。然而,实际只是秋蝇般的眼光,根本不知道自己很快就会死亡,不知道唯一应当用无常的生命去寻求真正的价值,去寻求正法的利益。)

佛告诉比丘:上至遍净天宫殿为止,全都被煎熬穷尽,这一点谁会相信?只有现量亲见才能了知。梵迦夷宫被煎熬消尽,乃至地下的水轮消尽,水轮下的风轮消尽,谁会相信呢?只有现量亲见者才能了知。以上所述是水灾。

(此处,世尊让我们不要相信自己带有邪思偏见的 眼光,不要被常执所蒙蔽,应当信受如来的现量境。佛 陀亲见的如此事实,没有半点欺诳,我们理应深信,并 由此认识世界的坏灭性、苦性。了解此等大无常,会深 刻地认识到所谓"无常故是苦"的涵义。也就是说,既 然最终都要被大水歼灭无余,还有什么可乐的法呢?都 是苦的自性而已。

上至色界的光音天、梵天,他们的宫殿全都被淹没、毁尽,下至金刚大地下的水轮、水轮下的风轮也全都消尽。将来,我们的世界竟是如此被毁灭无余,还有什么值得留恋的呢?为什么不尽快寻求出离呢?以我们生存的地球为例,当发生地球大爆炸,或者地球上所有的

矿物、山峦、房屋等全部被浸泡在极其炽热沸涌的液体中,被业的力量消融、消尽时,将是多么浩大的劫难!世界终将毁灭,耽著泡沫般的现世法有何意义呢?

从世界最初形成到最终毁灭,对于我们不断迁变的 心识和蚊虫般微弱的寿命而言,自然是非常漫长,科学 家也认为宇宙有多长寿命等等,非常久远,但在整个法 界当中也不过是一瞬间。从细分上来说,这些有为法当 然是刹那即灭;从宏观相续来说,最终也将坏灭无余; 从宏观空间来说,从地下一直到光音天宫丝毫不剩的浩 劫都会发生。我们应该了知这一事实。)

水灾后恢复的情形如何呢?其后,又经过极为漫长的时间,有大黑云出现并布满了虚空,一直到遍净天都周遍地降下车轮大的雨滴。经过无数百千万年,水量逐渐增长,一直到遍净天都刮起四种大风,执持此水而令安住。哪四种大风呢?一、住风;二、持风;三、不动风;四、坚固风。从此以后,水量渐渐减少了无数百千由旬,四面又有叫做"僧伽风"的大风刮起,吹着大水使它搅动,鼓荡涛波,浮起并积聚了很多水沫。风的吹刮又隔离大水,使一部分水在虚空中自然变为光音天宫,具足七宝庄严装饰,这就是光音天宫出现的因缘。

水再逐渐减少无数百千由旬,僧伽风吹着水使之搅动,鼓荡涛波,浮起很多水沫。风的吹刮又隔离水沫,

在虚空中自然变成梵迦夷天宫,七宝装饰映衬。如是乃至出现一味咸苦的海水,也都如同火灾后世界恢复般。 以上叙述了"水灾"前后的整个过程。

佛对比丘说: 什么是风灾呢?

当风灾发起时,此世间的人们都信奉正法,具足正见,不持邪见,修持十善业道。当修持善行时,有人得到清净护念第四禅,在虚空中住于圣人道、天道、梵道,高声唱道:诸贤者!护念清净第四禅乐!护念清净第四禅乐!这时,世人听到声音后,仰面说道:善哉!善哉!愿为我解说护念清净第四禅道。当时空中人听到此话语后,就为他解说第四禅道。世间人闻说后修持第四禅道,身坏命终,生在果实天。

当时,地狱众生罪报完毕,命终生到人间,再修第四禅,身坏命终,生在果实天。畜生、饿鬼、阿修罗、四天王天乃至遍净天的众生命终,也来生人间修第四禅,身坏命终,生到果实天。以此因缘,地狱道空尽。畜生道、饿鬼道、阿修罗道、四天王天乃至遍净天趣也都空尽。当时,是地狱首先空尽,接着是畜生道空尽;畜生道空尽后,饿鬼空尽;饿鬼空尽后,阿修罗空尽;阿修罗空尽后,四天王天空尽;四天王天空尽后,一直辗转到遍净天也都空尽;遍净天空尽后,人类就空尽,一个也不剩。当人类全部空尽后,所居住的世界就开始

败坏,成为巨大灾难。

之后,经过了漫长的时间,有大风刮起,叫做"大僧伽风",一直刮到果实天以下。风四处弥漫,吹刮着遍净天宫、光音天宫,致使宫殿和宫殿相互拍击,碎成如粉尘一般。就如同力士拿着两个铜杵,杵和杵相互撞击,碎尽无余,两个宫殿相互撞击也是同样的情形和结果。以此应当了知,一切行无常,是变易法,无可依靠,一切有为法都令人厌患,应当寻求从苦世间度脱之道。

(世上有龙卷风刮起时,房屋、树木等被卷到空中相互撞击,相比之下,这些还只是较小的风灾。劫末风灾一旦出现,极其猛烈地吹刮着宫殿、房屋等,使它们相互撞击,天宫都被撞得碎为微尘,可见破坏力极强。劫初由众生福德力感得世界形成,最终又以福德力耗散而出现毁灭性的大灾难。这就是世间的无常大苦之相。我们所居住的世界在劫末大灾难面前根本不堪一击,终将坏灭一空。)

然后,大风吹刮梵迦夷天宫、他化自在天宫,天上 也出现了风灾。曾经安稳的天宫如今相互拍击,碎为粉 尘,没有任何剩余,譬如力士拿着两个铜杵,使杵和杵 相互拍击而碎尽无余,两宫相互拍击也是如此。以此应 当了知,一切行无常,是变易法,无可依靠,一切有为 法都令人深生厌患,应当寻求从世间超出之道。 (天宫是一时福业力所现,因缘生故是无常法,无有坚实自性,如果将其执为安乐自性,无疑成为最大的欺诳。我们不应认为世间还有什么真实安乐可得,从而把自心寄托其中。如上所述,福业力一旦消散,天人的宫殿就在业风的吹刮下相互撞击,这种风的力量比原子弹的爆发力还要强大,它将一切全都碎为微尘。业力的反弹竟是如此可怕。之前还以众生共同的福业力,使世界暂时维持安稳相;福业力消尽时,所谓"势力尽,箭还坠",顿然间就出现大粉碎相、大灭亡相,这就是有为法的规则。

如果能够窥破这一点,能够了知有为法变易无常, 终将迎来粉碎性的结局,因而无法依靠,之后就应当思维:有为法是如此欺诳,在它现前时,似乎是多么坚固、常住、可依靠,然而,从结局来看,其实根本靠不住, 它本来就是无常性、坏灭性的法。如果我继续甘愿被常执蒙蔽,自欺欺人地以为能在世间法上得到真正安身、安乐之处,如果继续把心寄托其中,就必定会阻碍我从此世间寻求出离,这就是最大的错算,也是最大的欺诳。因此,我要顺应佛的教导,一心寻求解脱之道。)

此后,风又吹刮欲界化乐天宫、兜率天宫、焰摩天宫,如是逐层向下,致使所有的宫殿都两两撞击,碎成粉末,没有任何剩余。譬如,力士拿着两个铜杵猛烈地

撞击,使它们粉碎无余,同样,那些从上到下的天宫也是如此碎尽无余。以此应当了知,一切行无常,是变易法,无可依靠,一切有为法都极其令人厌患,我们应当一心寻求从世间超出之道。

(对此一幕幕巨大的毁灭相应当认识到,诸法的体相即是如此,这也是一种普遍性的灾难。"力士"比喻共业的相状。到劫末时,业力如同大力士般,以极大的操纵力量使宫殿和宫殿之间猛烈撞击,使各种器界物猛烈撞击,最终都粉碎无余。如此污秽的娑婆世界,最后完全以大苦相、灾难相而告终,我们为什么还要对此贪恋不舍?我们还有什么样的梦想追求、希望堪可寄托?我们不仅要窥破这种苦的自性,关键还要对此彻底绝望,不再抱持任何幻想,从而一心寻求出离。这种决断来自见解,见解来自对无常法则一以贯之的认识。这就是转心的方法。打消幻想之后,才会发出行为上的断定——出离世间,不在世间造下任何贪染业。

此处还应以类比法来认识。天宫的情形是佛以现量 所作指示,我们虽然见不到,但可以通过类比的方式来 观想。譬如,地球上突然发生剧烈的风灾,大楼与大楼、 车辆与车辆、山峦与山峦等之间都发生猛烈的撞击,损 坏程度就如同两辆超级动车以极快的速度相撞,结果立 即变为粉碎,又如两架飞机以最大的速度相互撞击导致 马上粉碎。可以想象:地球上所有的建筑物、大小山峰等都如此相互撞击,刹那之间便会粉碎无余,给全世界造成极剧的灾难。之后,扩展到整个太阳系、银河系等等,三千大千世界的无数星体都相互撞击,整个世界都被碎为微尘或不复存在。

由此可知,世界的结局竟是如此可怕!如果佛不宣说,我们就一直活在常执的醉梦中,何其可怜!我们竟然对此抱有各种幻想,为什么还不尽快放下?世间的事毕竟毫无实义。当我们借助佛陀宽阔的眼界了知整个世界结局后,难道还要对眼前的假相深深执著、抱有幻想吗?)

之后,大风吹刮四天下和八万天下,将种种诸山、大山、须弥山都吹置在虚空当中,高百千由旬,山峰和山峰之间相互撞击,碎为粉尘。如同力士手中拿着最大的容器,将所盛的无数糠秕迅速撒向空中,纷纷扬扬,飘散得到处都是,当时,四天下以及须弥山等的诸山被粉碎、分散,空中充满尘埃,也是同样的情形。以此可以了知,一切行无常,是变易法,无可依靠,一切有为法都极其令人厌患,你们应当寻求从苦世间超出之道。

之后,风吹刮大地,使之完全消尽,地下的水轮随后灭尽,水轮下的风轮也被灭尽(彻底粉碎瓦解,消失一空)。以此应知,一切行无常,是变易法,无可依靠。

一切有为法都极其令人厌患,应当寻求从这苦世间超出的正道。

(我们不妨具体化地观想:这是极大的飓风,它的吹击力使四天下、八万天下的各种山峰、大山、须弥山都被连根拔起,抛置在空中。犹如超级台风来临时,百层高楼都被连根拔起、猛烈相撞,同样,劫末的风灾将须弥山以及旁边的各种山峰,包括地球上的所有山峰都抛到百千由旬高的虚空当中,山峦之间猛烈撞击,碎成微尘。又像是力士拿着一个巨型容器,装满糠秕迅速撒向远方,由于速度极快,轻薄的糠秕顿时弥漫在空中,纷纷散落。同样,力士般的共业之风把大大小小的山峦连根拔起,相互撞击,以刹那间撞击的发散力,致使无数尘埃顿时弥散。在短时间内,天下的山峰乃至各种固体物,在大风的吹击下碎尽无余,世界呈现出一种超级毁灭性的现象。

如此按照佛的圣教量模拟、类比去观想具体情景, 之后在内心断定:原来世界最终会变成这幅景象,真是 太超出自己的想象了!之后,还需要从巨到细、从宏观 到微观,从这种最大事件推究到任何有为法的事件,来 认知一切因缘所生法都必以坏灭而收场,从而断定:一 切行都是无常变易法,最终必定坏灭,完全靠不住。连 坚固的山峰、屹立千万年不倒的东西,也只是一时的假 相,最终都将在超级业风的吹击下相撞而灰飞烟灭、消失一空。可见,轮回世界毫无实义,是苦的自性,即使在千万年中太平无事,最终也难逃破灭的结局。

凡是有智慧的人,由此不难反省并认识到这种无常、苦、毫无实义的结局,从而断除对世间法的追求。佛陀圣教量能如是开启正见,使我们透视到极广远的缘起真相。这种深远的见解超过了各种外道求取仙人果位、寻求梵天等庇护的观念,并能一举截断误入世间道的等起和相关行为。因此,我们应当随顺佛语,在自心中得到断定、发起决断:一心利用暇满来寻求解脱生死之道,不再营造、争取、延续世间之道,对世间不再抱持任何幻想。如果做不到这样的话,则相续当中根本不具备任何出世间道的内涵。)

佛告诉比丘: 此世界最后为风灾完全粉碎瓦解, 遍净天宫、光音天宫等, 宫殿和宫殿相互撞击, 刹那间碎如微尘的情形, 谁会相信呢? 只有见到的人才会相信。如上所述, 不仅是地面上的诸法被毁灭一空, 就连地下的水轮也被风消尽, 水下的风轮也被风消尽, 对此谁能相信呢? 只有见到的人才能相信。这就是"风灾"。

风灾之后又如何恢复呢?经过漫长的时间,有大黑 云遍布虚空,一直飘到果实天,并在果实天以下都降下 大雨,雨滴如车轮般硕大,在无数百千万年中连绵不断, 水量逐渐增长,长到果实天。当时,有四种风执持此水而令安住。哪四种风呢?住风、持风、不动风和坚固风。之后,水逐渐减退无数百千由旬,水的四面有大风刮起,名叫"僧伽风",风吹着大水使之搅动,鼓荡涛波,浮起并积聚了诸多水沫。风吹着水沫使之离散,在虚空中自然变成遍净天宫,种种色彩参杂组合,由七宝所成,这就是遍净天宫出现的因缘。大水又逐渐减少了无数百千由旬,僧伽风吹着水使之搅动,鼓荡涛波,浮起并积聚诸多水沫。风吹着水沫使之离散,在虚空中自然变成光音天宫,种种色彩参杂组合,由七宝所成。如是乃至海水一味咸苦,也如同火灾后恢复时的情形。这些都属于风灾。

如上所述即是三灾和三恢复。

### 思考题

- 1、水灾毁坏世界以及后来恢复的情形如何?
- 2、按照佛的圣教量模拟、类比观想风灾的情景。
- 3、对于劫末三灾的无常相,应当如何思维而转心?

### (二)思维精华有情而修无常

由器世界的坏灭相,利根者不难了解在其中生存的有情必然归于坏灭,然而,我们还需要进一步观察,精华有情是如何全数归于坏灭的。本引导文十分简要,主要就人、天两种世间逐层观察,而《普贤上师言教》还依循晋美朗巴尊者在《功德藏》和《自释》中的教授,解释了出世圣贤示现无常的相,可以作为丰富的参考依据。

首先我们要运用长焦距镜头,来观察天界崇高的天人们、大仙们都脱不开死,相比之下,自己如此低级的人身怎么可能避免死亡?进一步把镜头锁定在人类世间,不仅追溯久远的古代,还要联系今朝,由此发现一切曾经存在过的人类都是归于灭亡;再把镜头对准百年之内,自己记忆里曾经存在的那些人们,发现他们现在也都归于无有;再观察去年和今年,很多人去年还在,今年就已经逝世,人类就是如此一个个地归于无常。

再切近仔细审视自身,无论如何保养,它最终是否会到达不死的地步呢?应当预先思维到:它很快会死。死时的情景如何?我们将如何归于坏灭?是如何被送到尸陀林或火葬场?最终又是如何完全从世界上消失,只有心识随业而行?

最后还要集中思维连今天不死的保证都没有,以此产生更切近的无常感、迫切感。毕竟自身充满死缘,某个死缘突然降临,今天就可能一命呜呼。因此,无论做什么都要想到是今生最后一次,进而产生无常方面两个最有力的想法:一、今天会死,死的时候现世法毫无意义,故当放下一切;二、今天会死,只有正法有意义,因此唯一要修持无死妙法。如是发起猛利的修法欲,才能将自心推入法道中。

(二)思维精华有情而修无常者,寿堪住劫且威德 圆满的诸天、仙人,也从死之分位中未脱的话,我等于南 瞻部洲寿命无定之处中,末世生故,唯仅速死。

这一段是通过展开来观察,由人天强烈对比观引发比量智,促成"唯仅速死"的定解,认清事实的真相。

我们要引起认识,无非是依靠现量和比量两种方式。其中,以现量引起认识,我们没有这种福分,或者说不可能让佛带着我们到天界去观光,去追溯人间的一代一代直到远古人类,去比较四洲状况等。对于我们而言,唯一的途径是依随教量发生比量认识。为了以后能发生大无常的观念,提前必须具有充足的闻思质量,否则,只停留于几句简单的鹦鹉学舌,内心并没有发生观

念的人, 他前行的修法决定是苍白无力的。

那么,修心的理路、途径如何?就无常的修习来说,必须通过"强烈对比观",引生"故"字之前两方面的闻慧思慧,才能达成"唯仅速死"的观念。首先去认识大背景——整个世间,其中,下方有广阔、深邃的三恶趣,那惨不忍睹的世界里充满了苦难,有情的心识频率非常急促,苦受极其粗重,上方则有愉悦、轻安、充满喜乐的天人世界,而人类就处在这中间。可是,天人世界的享乐仍然无法避免他们一个个都归入死亡。之后做对比:我是南瞻部洲末世的人类,在四洲里作横向比较,发现这是寿命不定之处;纵观人类历史,最初光音天人下降为人类,之后出现王,再经过历代转轮王的辗转演变,如今处在福薄、寿短、非常糟糕的时代状况中。

此处的比量即由彼推己,看到自身定是如此结局。 为能引生比量智,必须具足两方面的条件:首先,对上 界天人们有真正的观感;其次,对现今人类状况有真实 的认识。

要想对此两大领域产生真切认识,关键是依随佛的教量。

第一分条件的生起需要我们阅读《念处经》。随着世尊一层层的指引,以及详实、具体、细腻地讲述天人们的状况,我们会认识偌大的天人世界。天人们有两大

特点:一、寿堪住劫;二、威德圆满。从总报寿命上来说,的确是比较长寿,天人的高级世间是用"劫"这样大的单位来计算寿量。其次,"威德圆满"是表示总报的差别分:天人们相好光明、飞行自在、饮服甘露、身心轻安,享受着清净喜乐,远远超胜污浊的下界。

要对上界天人们产生真正的观感,就不能停留在空洞、狭小的认识上,我们心中要出现广阔的世界观。通过一项项具体认识,产生"那是高等世界"的观念,之后在佛一分分引导下,认识到他们无法超出死殁。他们的寿命如此长久,在百千万年乃至几千大劫之间住世,连感冒等的小苦都不会出现,有如此高大的身量以及殊胜的光明、享受,整天逍遥快乐,没有烦心事,但是,随着时光的推移终究到达死位。对于现前的衰相与死亡,天人们丝毫没有抵御能力,他们顿时会被死魔吞没。如是借助《念处经》所提供与人类对比的极好材料,我们会发现每一层高级世界都是大致如此。

观念的形成需要我们对《念处经》里百数以上的事例,一个个真切地去了解,对天人世界产生具体认识。通过佛陀的带领"参观"众多天人世界,一一给予现量指示,我们比较容易产生真实的感觉,之后一个个认定并集成观念,作为对照观察人类的材料,这就是第一分认识——对天人世界形成观念。

第二分是认识南瞻部洲浊苦人类的现状。这需要横向对比四洲情况,以及纵向了解人类退化史,由此开发出极广大的认识后,才能了知我们当前的状况以及将要发生的情形。首先,按照《阿含经》等中世尊指示的四洲人类状况进行对比,会发现唯独南瞻部洲的人类寿命不定(北洲固定千岁,东西二洲也有大致稳定的寿量)。也就是说,以广阔的眼光真切地看到四洲情形,再去对比才会有强烈的观感:南洲世界的突发性太大、偶发因素太多、死缘太重,我们的寿命也就飘摇不定,时时可能出现死亡。

其次,还要开展纵向的历史观照。从《阿含经》等中可以了解,光音天人们是如何在劫初时下行人间,堕落成人类,之后逐渐出现夫妻、家庭、城邦、国主等,以及转轮王世代递减的历史、人类的堕落史。人类的始祖是高级的光音天人,经过逐步堕落,到了今天人寿七十岁时,如同跌落谷底。或者从《悲华经》中也能了知人类世界的恶浊。人类演化到了末端,处在业力深重的时期,我是如此糟糕的时代里出现的一个报体,真是太沉重、太污浊了!对于这报体上发生的削减寿命、缺乏威德等事也就不难了知。

也就是说,我们需要最切近地关注末法时期世界的状况:内在身心和外在世界都存在各种染污。自己身处

其间, 处处都有损害寿命的因缘, 我们理应对此生起定解。

现代的科技发展并没有通盘考虑到人类的生存环境,它们顺理成章地破坏了自然界的生态平衡,造成大量的染污,包括空气、水源、废物污染等等。数量众多的工厂、交通工具等排放大量废气,人们吸入少量就感觉不舒服,何况长年累月生活在这种环境中,怎能不导致有害健康而短命夭折呢?大多数都市都处在废气形成的气层笼罩下,污染极其严重。另外,世界各国都在加强军备竞赛,以拥有核弹为荣,然而在核弹试爆时,泄露出的辐射核子已经进入大气层,它们与空气中的灰尘颗粒结合,进而随风扩散,继续影响和危害着地球上的各个区域。

再说水源污染。核弹试爆、生活垃圾、工业废料、农药化肥等,随着降雨以及人工排放汇集成流,渗入地下水、河流里或直接入海,导致全球都不再具有干净的水源。我们每天饮用的所谓纯净水,实际已经被严重污染,虽然进行过一些净化,但还会发生很多毒化作用。不光是水源,包括粮食、蔬菜、垃圾食品等,这些都是短寿的因缘。

再说废物污染。核能辐射废料的储存所都已经成为永久的荒地,不再适合人类居住。物质文明发达的国家

其实是大量废物、垃圾等的生产地,每天废弃的旧车、废纸、瓶罐等都以百千万亿来计算,加上人口剧增,又习惯浪费,使得垃圾堆积成山,其中含有各种破坏自然、危害人体的毒物。我们处在这样的环境里,寿命当然会受到影响而加速死亡。

再者,从自己目前的身体状况而言,整天虚弱无力, 作息时间越来越紊乱,再加上浊世的食物不再具有滋养 的力量,难以补充能量等等,各种状况必然导致快速死 亡。

接着就要把以上两分认识作为思维的材料进行对比,叫做"极度的对比观":在偌大的三界领域里,上层高级世间的天人们具足威德,能安住长劫,他们都没办法避免死亡,都要被死魔吞噬化为乌有,何况我是在寿量不定的南洲、在业重末世出生的蕴体,是在这个星球最黑暗时期出生的人,如此低级、脆弱、不堪能,岂能长久保持?不可能。

譬如,最精良机器生产的产品跟地下工厂制造的伪 劣产品相比,连前者都决定损坏,更何况质量极差的后 者? 肯定是用不了几次就要报废。

又比如,一个饥虚羸弱、食不果腹的难民跟转轮王 对比,如果转轮王都过不了死关,何况难民?他决定会 速死。 又比如,一个火葬场专门处理名人、伟人们的尸体。 工作人员看到一个个倍受人类仰望者都被送入焚尸炉、 化成了灰,就可以去思维:这些名人在世时青春美丽、 能力超群,或者是位高权重、声名显赫,连他们都要死, 何况我一个打工的?肯定会死。

经过如是对现相的观照、对缘起的对比等各方面认识,有比量智慧和灵性的人们自然会得出"唯仅速死"的结论或观念——我唯一决定很快会死。

### 思考题

- 1、思维无常有何必要?本引导的思维方式是什么?这样思维有何利益?
- 2、 简述思维器世间无常的总纲。具体思维时应如何展开观察? 如何转心入法?
- 3、对比人天而修无常的理路是什么?具体要作哪三步思维?需要产生何种观念?

昔日兴旺的城市及寺院空墟之处,于此等起先是有个好的主人,而今已成了禽鸟的窝巢。以自己仅存忆念的父母、亲戚、邻居、同乡、家畜等,所有存在过的当中,彼等都已无有。而去年有的也今年无有,当观此时位。

此处是把镜头进一步拉近到人类数千年的历史中。 经过时光的运转,一代一代人们都已死去。过去曾经兴 旺的城市和寺院所在地如今都成了空虚之处(藏地人口 密集的地方主要是城市和寺院)。曾经在大型的寺院里, 聚集了众多僧人,或者在一座繁荣的城市中,人口往来 众多,但如今都成为空虚之地,成了禽鸟安住的窝巢。

思维时还应转换为汉地的景象。我们从历史中尚能看到关于过去的王朝、繁华都市等情景的述说,但如今那些帝王将相等一个也不在人世。那时曾经有很多宫殿、房屋、店铺等,街道上车水马龙,家家有主人,曾经都有血有肉地活着,但今天一个也不剩了。尤其到一些有古代遗迹的著名地方,会感觉时光过去以后都已经消失了,可能现今不是禽鸟的窝巢,而是很多现代化的设施,工厂、商厦、地铁等。一百年前的人现在几乎找不到,两百年前的人一个都不剩,一直往古代追溯,在千万年的历史长河里,曾经生活在地球上的人都已消失殆尽,从这种状况我们可以认识到世上的一切原来都将

坏灭,都留不住,进而引起"人都要死"的定解。

再把时间缩短到自己的一生来观察,曾经一起生活过的祖父、祖母、父亲、母亲、叔伯姑舅等,以及相邻而住的邻居,一个城市、村庄里的老乡,还有蓄养过的猫狗牛羊等,这些生命都曾经出现过,但很多都已经不在世。

再把时间缩短到一年之中,去年在的很多人今年已经不在。世上的交通事故频繁发生,在一年中死于车祸、空难、海难等的人数非常多;世界各大医院每天都有死亡现象,在一年当中死亡的病人更是数目庞大。很多人出生的同时,也有很多人死亡。在现有的存活人口中,每年都要减去很多数目,阎罗王每天都要按众生各自的业力清除众多人口。由此可知,有命都归死,自己无法避免,就决定会死。

思维精华有情来修无常,就是要想到会"死"。先是从总体上看到人类一代一代地死去,百年之前的人基本不复存在,百年之中的人也相继死去,人生都在向着死亡奔进,无非是一个个从生到死的过程。我们应该清醒地认识到:世间一切都归于灭亡,现世法没有任何意义,生是一种欺诳。社会、家庭、科学、教育等世间法总在教导我们如何求生、维生,唯独佛法引导我们修出世道,然而,如果不具备共同基础的无常观,就不可能

生起出离心。毕竟,人都会死亡,认识到这一点后,会力求从生死轮回中超出。

"当观此时位"是这一段总的观修要求。对于一切有情,不要从当初生的那一段,而要从后来灭的这一段来观察,就会发现前前出现的生命现相都已灭尽无余。我们可以广泛地思维,在漫长的一段段时间中,所有出现过的有情是如何一个个离世。中国历朝历代不计其数的人,他们曾经处在某一地区、当时是何种身份、在世上做过什么事情等,今天都已经全部灭尽。再缩短到一百年之间,再缩短到十年、一年来观察,所有这些现象使我们不难意识到有情都逃不过一个"死",我们要让这"死"字在心中越来越变大。

世间法教导人们要对"生"充满希望,要对现世法投入极大的热情,把每一件事都当作有意义,这种取著使大多数人卷入到现世无意义的造作中。

修无常恰恰是借助另一端视角,观察到所有人的结局。每一个出现过的人都以死亡收场,但他们在世间并没得到任何有意义的事物。我们要让"死"字扩充到每一个人身上,才容易在心中生起对世间现相的消极观,意识到一切有情都会死,自己也会死。之后,念念不离"现世法没有意义"而修持。

特别在现在位中,自己身体的支分,支分的支分, 对此等配置好的衣食、装饰及谨慎威仪,也以每日人寿成 短故,不耽误很久而死亡到来。

接下来要把"死"放在自身上思维。我现前处在生存时位,精心地呵护身体,对于身体的支分——头、手、脚、躯干等,以及支分的支分——头上的头发、眉、眼、鼻、唇、耳等,手上的指甲、皮肤等各个部位,都会配置上好的衣服、饮食,还要装饰它,让它青春美丽又健康,在人群中尽显荣耀。而且,为了生存,也会特别注重日常的饮食起居、行住坐卧,连晒个太阳、吹个风都谨慎防护。可是,无论怎样呵护这因缘所生的有漏蕴身,它的寿命都在一天一天减少,如同日历一页页被撕掉、变得越来越薄,我们的生命也越来越靠近死亡。

自身的蕴是宿业抛出的现相,犹如一台由世缘制造的机器,寿命每天都在缩短。一天二十四小时,随着心脏每一刹那跳动,身体都在损耗,命数也都在减少。生于浊世的我们本来寿量短促,每天还要不断减少、不再增添,因此,死亡必定不久就会降临。

而气息急促、光泽变坏、手足纷动、心想错乱,全 然变成尸体后,以绳绑缚,帘子遮住,裸体丢弃尸陀林中, 身支破散,为飞鹫走兽啖食,发及骨块也彼此脱离的阶段, 亲戚受用不随行,心中难舍,唯随业行之时,彼者连今天 日落之时不产生的保证也无有。

这一段讲述死时的状况以及死后的结局。我们平日 非常留恋的现世如同一场梦境,很快到了死位,就出现 彻底的瓦解。生命即将衰竭,所以气息急促、身体黯然、 失去光泽,手脚无法控制地乱动,心想也变得错乱模糊, 最后心识一片黑暗而归于死亡。曾经富有活力的身躯终 究耗减到零,变成一具尸体。今生最爱执的身体以及现 世的显现,不过是由妄想力出现的幻梦,结局必然是彻 底败坏、瓦解,丝毫不剩。

按照藏地的风俗,是用绳子绑住尸体,人们都不喜欢见到死的现相,所以要用帘子遮住,将其裸体丢弃在尸陀林。被天葬师割截成很多块后,秃鹫会飞下来吃死尸的皮、肉等。最后到了连头发和骨块都分离的阶段,神识已然脱出,在中阴路里茫然无助、非常恐惧地飘泊。这时,平生非常亲近的亲戚不会跟随自己,非常爱恋的首饰、衣服、房屋、小车、存款、事业、名誉等等,一样都带不走。无论对现世如何充满留恋而不愿离开,也不得不唯一随业而行。这就是我们最后的结局。关键要观察到整个一生的过程。愚人只见当前一刻,并且当作

有实义,一旦他们看到死后的情景是如此悲惨、坏灭,落得一场空,还会去愚痴地执著这些现世泡影吗?

由于业力的飞速转变,加以浊世障重,使得生命犹如危脆的泡沫,周围充满了各种各样的死缘,所以,我们根本无法保证在今天日落时不会出现这些状况。生命是如此苦、无意义,现世法是如此欺诳,而我们将来会落得如此悲惨结局。随着身心逐渐走向衰老,死亡的阴影也越来越大,当最后全部罩下时,这一期生命就会停止。每一次的受生都要遭遇死,每一次的生命也都要被死魔吞噬,我们理应对死魔的伤害感到无法忍受。要意识到:世间不能再待了,我不能再去求取现世法,我的结局竟是如此可怕,决定死亡。如何才能从死中脱离呢?只有正法能救。其他只会耽误我从生死中逃出,所以我唯一依止正法。

故当起极为难忍的想法,以猛利欲作忆念后,于一切行住卧三者中口里也说,心里也明现,此是此生的最后 威仪,当这样修。

## 因此,对于死生起极其难忍的想法

死魔断杀天下一切众生的性命,对这最大的魔头我

们忍无可忍。"极"是指他彻底断坏命根,不是只伤肢节等。我们要再再思维如上所述死魔的残酷:过去曾经出现过的一切人都被死魔所杀,自己多少世代的先祖也都已被他所杀;而今无论城市、乡村当中,无数人们百年以后也全部被他所杀,自己一生中的多少亲戚、朋友、同事等也都已经或将会被他所杀;自己也将被他所杀……究竟哪一天死魔会突然现行呢?我们无法保证,说不定就是今天。

此时,需要拟人化地观想死魔拿着镰刀,时时都可以砍断我们的头颅。因此,我要跟这个天下最大的怨敌——死魔决一死战,一定要生起这种强烈的想法。

其实,修习死想正是跟轮回的生死魔决战,跟堕入轮回的颠倒心决战,决心在即生脱出生死,这就是发起"极为难忍的想法"。也就是无法忍受自己被死魔吞没,无法忍受再次沦陷于生死。总之,犹如受比丘戒的决心即能怖魔<sup>2</sup>、证得阿罗汉果时即名"不生<sup>3</sup>"般,"极为难忍的想法"也是一种要战胜死魔的强大道心。

或者按照《功德藏》所说的十八个譬喻逐一思维: 犹如野兽堕入陷阱,鱼儿进入渔网,人被吞进鲸鱼的咽

<sup>2</sup>怖魔:"比丘"有四义, 其一即为怖魔, 以必入涅槃使魔畏怖故也。

<sup>3</sup>不生: 永入涅槃, 不再受生死果报。

喉,或遭遇到凶残的野人,又如误入罗刹洲,或入毒蛇的洞穴,或被交付刽子手,又如游泳者被海浪吞没等等, 无一不令人感到生死的可怕。

尤其全天下的人,乃至三界一切众生无一例外地被死魔吞噬,每一次都是极其悲惨,对此,我们忍无可忍。一方面为了自己即生解脱,一定要有所成就;另一方面,如果具足大乘的大悲心,就会发誓救度一切众生脱出死魔之口。可见,死想也是最伟大的道心,这不是战场上的英雄要征服怨敌,而是内在的勇士为了菩提的志愿要征服死魔。

用另一种方式来说,一个真正有道心的行者会立愿即生解脱、战胜死魔,因为这才是佛法所谓的胜利。当然,会将以此为代表的生死魔、五蕴魔、烦恼魔、天魔也都一并战胜。发起这种志愿后,自然会提起猛利欲,时时忆念。

### 以猛利欲恒时念死

所谓"以猛利欲作忆念",就如同《大般涅槃经》

中所说<sup>4</sup>,思维自身命根恒时都有诸多怨敌包围,生命刹那刹那都在损减、衰退。我们一直安住在死缘中,就如同油灯处在风中一样,应当感觉到这不共戴天的死魔随时都会杀戮自己,从而一刻也不敢放逸;又好比进入前线,到处是飞弹横行,此时自然以猛利欲提起"我随时会死,一定要小心"的正念;或者如同已经进入敌人的包围圈,时时要面对最厉害的强敌,这时必定不敢出现任何闪失。同样,我们也要以猛利欲忆念死,一心念死的缘故,时时做准备。

如《迦尼迦书》中也说"无悲愍死主,无义杀士夫,现前来杀害,智谁放逸行。故此极勇暴,猛箭无错谬,乃至未射放,当勤修自利。"毫无悲愍的死主根本不讲情面,因缘一到就要杀戮士夫,作为智者,谁敢放逸而行呢?在尚未被极为猛暴的死箭无谬射中之前,我们应当勤修自利、奋起精进,而不是软绵绵地陷入现世的欲乐中,也不是处在忘失正念的瘫软状态。否则,在死魔突然降临时,岂不是只能当下被他擒拿并押往生死的恶趣?因此,对于一个具道心的人来说,确实是拼了命也要跟死决一胜负。

<sup>4《</sup>大般涅槃经》云:"次修死想观:是寿命常为无量怨储所绕,念念损减无有增长……"

无始劫以来至今,每次都是全数失败,全数被他伤害,这次我们再也无法忍受这一点。如同晋美朗巴、米拉日巴祖师等,他们一想到死就畏惧,想要赶紧闭关,一心念死、念法。因为也只有如此,最终才能脱出死关。

总而言之,此处"以猛利欲作忆念"就是生死心切,它是基于胜解而发起的欲。胜解是想到决定死,而且死时不定,死主随时降临。由此胜解,当然就要全力以赴地做准备,要时时念死,不念生。念生只能将我们卷入于现世法中,而一心念死才能提起修法。从此,在一切行住卧威仪当中,口里也说、心里也想,一直都是以念死摄持自心,精进修法。

在缘起上的关键就是要让念死的心占据位置。念死 心生起时,当即会放下现世的欲,提起修法的欲,从而 转入于修行当中。

念死有如是功德,不念死有如是过患,如此思择的要点是发生胜解:我一定要念死。由此,他会发起念死的欲,继而时时串习,直至达到猛利,之后,自然以此念死欲驱使,将念死无常贯彻在一切威仪中,想到:现在要念死、不能念生。这种念死欲还会当即会警醒我们:自己将在这个过程中死去,而现世的法毫无利益;人身难得,现在唯一应当修法,应当摄取大义。如是以念死的欲能够驱使并摄取自心切实地趋入到修法当中。

就如同一个死刑犯,他一直只关注自己的死,同样, 我们念死也要一心以修法来渡过死关,要让这种想串习 到极其猛利。

当有人以猛利的念死欲去提起死无常想的时候,他 会以痛念无常的修行使心念念转入法道,这就是即生得 解脱的关键。

过去是一直抱持生的观念,一起床就想着要好好活,要争取人生的成功,行住坐卧都念念希求现世法。现在是彻底反其道而用之,一切行住坐卧,乃至做任何事都想到:这是今生的最后一次,死会在此时降临,我必须及时修法,摄取大义。口里这样说,心里也要清楚地这样想,我们应当如此勤修。

为了产生寿命无常的观念,要从"三种根本"思维而引发——决定死,死无定期,死时除正法外其他都无利益。在本引导文中,"每日人寿成短故"这一句说到死亡决定要来,有限的寿量每天都在减少,如同生活在一小捧水里的鱼,随着水的逐渐蒸发,它必然很快会死;再者,"连在今天日落之时不发生的保证也无有"是思维死无定期;"在连头发、骨块也都分离的阶段,亲戚受用不随行"等,是思维一生最爱执的身体、眷属、受用等,死时没有利益或没有一样能跟随自己。如是无常三种根本的修法都蕴含在本引导文中,我们对此应当细

心体会。比如,自己的身体最终会被剖截、离散、吞噬,或者按照汉地的情形,被推进焚尸炉里烧成骨灰,根本带不走等,这些都要按照引导详细思维。

当死无常想有力地生起时,它就成为一切有为想中最殊胜的想。如同在一切足迹中象迹最胜,一切耕种中秋耕最胜,以无常想可以摧灭缘着现世的一切贪著和打算,消除我慢、贪欲、散乱等烦恼。它最初成为入道之因,中间成为精进之鞭,最后成为现证无生之助。

### 思考题

- 1、思维当今时代内外染污的状况,认识到自身决定很快会死。
- 2、思维以下情形, 引生"人都要死"的定解:
  - (1) 数千年历史中,曾出现过的建筑等如今成了空虚之处,曾出现过的人们如今无一留存;
  - (2) 曾跟自己同住的亲友、家畜等,如今很多都已死亡;
  - (3) 去年在的很多人如今已经死去。
- 3、结合"三种根本",阐述在自身上思维死无常的理路。
- 4、如何生起"极为难忍的想法"?如何以猛利欲念死?

有关圣士夫因缘尽时示现无常,根据经中具体记载,我们可以选读几个例子,来品味无常作为世上铁律而无法扭转的悲怆。其中,释迦佛的父亲及姨母两篇无常事例(参见附录一、附录二),相信就能让我们有很大触动。

对于净饭王的涅槃,僧佑大师在《释迦谱》中评论 说:无常之变甚矣,固有形而莫免也,夫以天尊侍疾而 不能延龄,金掌在心而无救理,报尽数终,无常对至, 是以圣人修长寿之果,而不养蕉沫之身也。

无常的迁变真是太厉害了! 作为巍巍帝王, 他道德纯备、已证圣果、为佛之父, 尚且在一瞬间就趋入后世, 不复存留。可见, 凡是有形之类、因缘所生的蕴体, 岂能免得了死? 即使天尊佛陀来侍疾, 也不能延长性命; 佛的金掌放在他心口, 也没有救护之理。等到此世果报穷尽、命数终了, 无常瞬间即临, 又有谁能逆转? 圣人深知无常定律, 因此不再抱任何幻想, 不再百般养护这芭蕉、泡沫般的有漏之身, 而是用心修持真正的无生之道, 以期永得大安之果。

也就是说,只有认清法和非法,才会舍离对世间法的贪欲,转而寻求真实大道。无常为我们揭示世间法无不是苦,且没有可依靠处;而法是指道谛灭谛,依法修行能永得大安,或者只有法可以作依怙。判别这其中的

法与非法,就能对于世间生死的法不再勉强,对于它们的灭亡不再生起一念挽留,从而真正一心住在法上,发现前途就在这里,光明就在这里,永世大安就在这里。有了这种决断,将不再发起其它任何不切实际的幻想。

佛在这一事件里告诉众弟子的也正是这一点。当佛 现身到来时,全城人民悲哀号哭,认为大王驾崩,迦毗 罗卫国的名称必定断灭。佛陀却劝导说:对苦法、坏灭 法不要抱持可得乐、可依靠、可常存的妄想,无常之法 注定别离,古今都是如此。

我们的内心通过思维无常,就要在这里完全转念,对有为法不再抱希望,要认清生死是苦,而唯有道是真,唯有法可依。对应自身,净饭王尚且如此,迦毗罗卫国尚且如此,何况我们所处的国土、根身,又有什么理由能永不坏灭地留存呢?在这样不坚牢的有为法中,不应希求得到利益,而是要树立坚固的修法志愿。

譬如,我说"喂"的这个声音哪里能住留到第二刹那呢?它是不自在的,是因缘投出的幻影。同样,一切世间万法都是无常、不坚、苦性、空虚的,没有任何自主力。

对于这样的法,我们何必贪著?早该彻底看出它没有实义,不是归依处。佛陀当时也殷殷劝导:世间无常,苦空无我、无有坚固,犹如幻事等无法久留,大家应当

透彻观察到这世间的苦性,不要以为所看到的荼毗火非常炽热,其实诸欲的火远超于此。

也就是说,凡夫对于世间的幻化法、不坚不常的法 充满了贪欲,这些对于现法的贪,使得人心贯注,然而, 想在世间法中寻求实义,真是大错特错。我们每人都应 自勉,应当希求脱离此等生灭,在心中现出无我智慧, 证得一切生灭永灭的无为大安之法——道谛灭谛。

思维净饭王无常的情景,再想到我们芭蕉、泡沫般 无坚的自身,怎么可能常存呢?所以,不应去养护这芭 蕉、泡沫般的身体,或者为它去逐取五欲享受,乃至虚 生浪死。生命的意义在于修至不灭的果位,这才是人生 的大义。

第二则事例中,大爱道比丘尼等圣者们为了引导众生觉悟而示现无常,同样告诉我们:一切缘生法无法久留,不可依靠。无常是有为法的法性,如果想从生中找到不死,在聚中找到不离,毕竟终不可得。

由于无常,我们不难了知世间都是苦性,了知三界 无有安宁之处,而蕴身正是诸苦积聚之处。唯有寻求不 生不灭的涅槃,才能得到大安,这也就是法的体性。当 辨明三界中的一切法都不可靠后,自然了知此身无有可 安处,只有法性远离生灭,回归法性才有安宁,从而一 心依止法,不在世间寻求任何安慰,这就是修学无常的 转心之处。

# 思考题

- 1、阅读净饭王涅槃的事例,说说自己从中得到了哪些启发?
- 2、阅读佛陀姨母涅槃的事例,说说大爱道比丘尼及 五百阿罗汉尼涅槃的情形如何,以及我们对此 应当如何思维而转心?

# 释迦父净饭王泥洹记

(出《净饭王泥洹经》)

舍夷国王名曰"净饭",治以正法化德仁义,常行慈心。 时被重病,身中四大同时俱作,残害其体肢节欲解,喘息 不定如驶水流。辅相宣令,国中明医皆悉来会,种种疗治 无能愈者。

迦毗罗卫国国王名叫"净饭王",以正法治国,仁义德行教化人民,常行慈心。当时国王患了重病,体内四大同时发作,摧残身体,四肢关节好像都被分裂一样,呼吸也如急流水般紊乱不定,时缓时急。于是,宰相宣令国中名医都来集会,但他们的种种治疗都不能使国王痊愈。

时王烦恼转侧不停,如少水鱼。夫人婇女见王如是,益更愁恼。

当时,国王病得非常痛苦、烦恼,辗转反侧,如同浅水之鱼,命不久矣。夫人宫女们见到国王

的病况如此, 就更加愁恼。

时白饭王、斛饭王、大称王等及诸群臣同发声言:"今 王丧崩永失覆护,国将虚弱!"王身战动,唇口干燥语声 断绝,眩冒泪下。

当时,白饭王、斛饭王、大称王等以及群臣 们都在国王面前说到:"假使大国王现在寿终, 我等将永远失去您的庇护,而国家也将变得岌岌 可危!"国王听后,百感交集,身体颤抖不已, 一时之间竟至口唇干焦、无法言语,只能潸然泪 下。

时诸王等长跪叉手,同共白言:"大王素性不好作恶, 经弹指顷,种德无厌,护养人民莫不得安,名闻十方,大 王今日何故愁恼?"

当时,诸王长跪合掌,共同启白说:"大王平素的秉性不喜欢作恶,即便是弹指顷中都能够无厌足地种植福德,您以德政养护人民,使得天下无不安宁,您的美名传遍十方,大王今天为何忧愁苦恼?"

时净饭王语声辄出,告诸王曰:"我命虽断不以为苦,但恨不见我子悉达;又恨不见次子难陀,以除贪淫世间诸欲;复恨不见斛饭王子阿难陀者,持佛法藏一言不失;又恨不见孙子罗云,年虽幼稚神足纯备,戒行无缺。吾设得见是诸子等,我病虽笃未离生死,不以为苦。"

当时,净饭王发出声音,告诉诸王说:"我的生命即使断绝,也不会因此而苦恼,只是遗憾不见我的儿子悉达多;再者遗憾不能见到次子难陀,他已除去贪淫世间诸欲而证得圣果;又遗憾不能见到斛饭王子阿难陀,他能一字不失地总持佛陀法藏;又遗憾不见孙子罗云,他年纪虽幼,却具足神足,戒行不缺。假使能见到这些孩子们,我的病即使困笃而不免生死,也不会以此为苦。"

诸在王边闻如是语,莫不啼泣泪下如雨。时白饭王言:"我闻世尊,在王舍城耆阇崛山中,去此悬远五十由旬。王今转羸,设遣使者,道路悬邈迟晚无益,唯愿大王莫大愁悒悬念诸子。"

在净饭王身边的人听到这些话都涕泪悲泣。 当时,白饭王说:"我听说世尊在王舍城耆阇崛 山中,离这里有五十由旬的距离,相当遥远。您现在的身体日趋虚弱,假使派人去迎请,由于路途遥远,只怕来到这里为时已晚、此举无益,唯愿大王不要太忧愁、挂念这些孩子们。"

时净饭王闻是语已,垂泪而言答白饭王:"我子等辈虽复辽远,意望不断。所以者何?我子成佛以大慈悲,恒以神通,天眼彻视、天耳彻听,救接众生,应可度者。如有百千万亿众为水所溺,以慈愍心,为作船筏而度脱之,终不劳疲。若我今日望见世尊,亦复如是。所以然者?世尊昼夜常以三昧,恒以天眼观于众生,应受化者以慈愍心,如母念子。"

当时,净饭王听后垂泪答白饭王: "我儿子等虽然遥远,但我心里一直不断地盼望。为什么呢?我儿子成佛,具大慈悲,恒时以神通天眼彻视、天耳彻听,救济一切应度的众生。假使有百千万亿众生被水漂溺,佛陀也都以慈愍心为作船伐而度脱之,终不劳倦。我今天想见世尊,也是如此。为什么呢?世尊昼夜常住三昧,恒时以天眼观察众生,如母忆子般地以慈愍心对待一切应受化者。(所以,佛一定证知我心。)"

尔时世尊在灵鹫山,天耳遥闻迦维罗卫大城之中, 父王悒迟及诸王言,即以天眼,遥见父王病卧着床,羸困 憔悴命欲向终,知父渴仰欲见诸子。

当时,世尊在灵鹫山,用天耳遥闻迦毗罗卫大城中,父王忧愁期盼以及诸王的话语、问答等,同时,以天眼远见父王病卧在床,瘦弱、困顿、憔悴、即将命终,知道父亲心心念念想要见到儿孙等。

尔时世尊告难陀曰:"父王净饭胜世间王,是我曹父, 今得重病,我曹应往,及命存在得与相见,令王愿满。" 难陀受教长跪作礼:"唯然世尊,净饭王者是我曹父,能 生圣子利益世间,今宜往诣报育养恩。"

于是,世尊对难陀说:"父亲净饭王胜过世间王,而且是我们的父亲,现在罹患重病,我们应当前往,在他一息尚存时与他相见,满他的心愿。"难陀受教长跪作礼,说到:"唯然世尊!净饭王是我们的父亲,能生圣子利益世间,现在应当前去看望,报答育养之恩。"

阿难合掌前白佛言:"净饭王者是我伯父,听我出家为佛弟子,是故欲往。"罗云复前而白佛言:"世尊虽是我父弃国求道,我蒙祖王育养成就,而得出家,是故欲往奉觐祖王。"佛言:"善哉!宜知是时,令王愿满。"

阿难合掌上前对佛说:"净饭王是我伯父, 允许我出家作佛弟子,所以我也要去。"罗云也 上前对佛说:"世尊虽是我父,但弃舍国城,入 山修道。我蒙祖王抚养成长,才得以出家,所以 我要也去看望祖王。"佛说:"善哉!我们应当 及时出发,使父王心愿满足。"

于时世尊,即以神足犹如雁王,踊身虚空,忽然而现在维罗卫,放大光明。国中人民遥见佛来,皆共举声涕泪而言:"设大王崩,舍夷国名必断灭矣!"城中人民向佛啼哭,白世尊言:"大王如是命断不久,唯愿如来宜可时往,及共相见。"国中人民,宛转自扑哽咽啼哭,中有自绝缨络者,中有取尘土而自坌者。佛见是已谏国中人:"无常离别古今有是,汝等诸人当思念之,生死为苦唯道是真。"

当时, 世尊以神足通如雁王般腾身虚空, 忽

然显现在迦毗罗卫国,放大光明。国中人民远远见到世尊到来,都放声哭泣说道: "假使大王驾崩,迦毗罗卫国的名字必定断灭!"国中人民向佛啼哭,对世尊说: "大王不久就要命终,唯愿如来即时前往,能与大王相见。"国中人民宛转小地、哽咽啼哭,其中有的人自己扯断缨络,又有人取尘土洒在自己身上。佛见后劝谏国人:"无常离别之性古今都是如此,凡是聚会终将别离,这是有为法的法性。你们要忆念法性。生死是苦,只有法道才是真实!"

于是世尊,即以十力、四无所畏、十八不共诸佛之法,放大光明;更复重以三十二相、八十种好,放大光明;以从无量阿僧祇劫所作功德,放大光明,其光照耀内外通达,周遍国界。光照王身,患得安息。

世尊当即以十力、四无畏、十八不共法放大光明;再以三十二相、八十种好放大光明;以无量阿僧祇劫所作的一切功德放大光明,光明朗照,内外透彻,遍满全国。光明直照国王身体,苦患得以止息。

王遂怪言:"是何光耶?为日月之光明耶?诸天光 乎?光触我身如天栴檀,令我身中患苦得息。脱是我子悉 达来也?先见光明是其常瑞。"

净饭王很吃惊地说:"这是什么光?是日月的光吗?是诸天的光吗?照到我身上就像天界的栴檀,使我身中的苦痛得以止息。莫非是我儿悉达多来了?即将见到世尊时总能先见到他的光明.这是佛所具备的瑞相。"

时大称王从外入宫,白大王言:"世尊已来,将诸弟子阿难罗云等,乘空来至,王宜欢喜,舍愁毒心。"王闻佛来敬意踊跃,不觉起坐。

当时,大称王从外面入宫,对大王说:"世尊来了,带着弟子阿难、罗云等乘虚空而来,国王应该欢喜,舍弃愁苦怨恨之心。"国王听说佛陀到来,敬心踊跃,不觉坐起身来。

须臾之顷佛便入宫。王见佛到,遥举两手接足而言: "唯愿如来手触我身,令我得安。为病所困,如押麻油痛不可忍,我命将断宁可还返?我今最后得见世尊,痛恨即 除。"

须臾之间,佛就入宫了。国王见到佛来,遥 举两手迎接佛足说:"唯愿如来手触我身,使我 得安。我为病所困,就像押麻油一样痛苦得无法 忍受,我的命根即将断绝,岂可返回?我现在最 后能见世尊,就没有任何悲痛遗憾了。"

佛知父王病重羸瘦,色变难识,告难陀言:"观王本时形体巍巍,颜色端正名声远闻,今得重病乃不可识,端 正形容勇健之名,今何所在?"

佛陀了知父王病重消瘦,相貌变得难以使人 认出,于是告诉难陀说:"看父王原先形体巍巍, 色相端正,名声远闻,现在患上重病竟然都认不 出来,从前的端正容颜、勇健名声如今何在?"

时净饭王一心合掌,赞叹世尊。佛言:"唯愿父王莫 复愁悒。所以然者?道德纯备无有缺减。"

当时,净饭王一心合掌,赞叹世尊。佛说: "唯愿父王不要再忧愁。什么缘故呢?父王道德 完善. 无有缺减(应当心安理得, 在安详中安住)。"

佛出金色臂,掌如莲花,以手着父王额上:"王是清净戒行之人,心垢已离,今应欢喜不宜忧恼。当谛思念诸经法义,于不牢固得坚固志,以种善根,是故大王宜当欢喜,命虽欲终自可宽意。"

佛伸出金色手臂,掌如莲花,随即用手放在 父王额头上说道:"父王是清净戒行之人,心垢 已离,现在应当欢喜,不应忧恼。要谛思忆念诸 经法义,在不牢固的一切有为法中获得坚固的心 志来种植善根,所以,大王应当欢喜,寿命虽然 将要终结,自己也可以放宽心意。"

时大称王以恭敬心白净饭王言:"佛是王子,神力具足无与等者;次子难陀亦是王子,已度生死诸欲之海,四道无碍;斛饭王子阿难陀者已服法味,佛所说法犹若渊海,一句不忘悉总持之;王孙罗云道德纯备,逮诸禅定成四道果,是四子等已坏魔网。"

当时,大称王以恭敬心对净饭王说:"佛是 王子,神力具足无与伦比;次子难陀也是王子, 已经度越生死欲海,证四道果无有障碍;斛饭王子阿难陀已经餐服法味,佛所说的浩如烟海般的一切法语,一句不忘都总持在心;王孙罗云道德纯备,达到禅定,成就四果,这四个孩子都已经破坏魔网。"

时净饭王闻是语已,欢喜踊跃不能自胜,即以自手 捉于佛手,着其心上。王于卧处,合掌心礼世尊足下。

当时,净饭王听说此语欢喜踊跃,无法抑止, 就以自己的手握持佛手放在自己心上。国王躺在 那里,双手合掌,内心顶礼世尊足下。

时佛手掌故在王心上,无常对至命尽气绝,忽就后世。

当时, 佛手掌还在国王心口, 无常一来国王就命尽气绝, 忽然诣至后世。

于是诸释号叫啼哭,举身自扑两手拍地,解髻乱发 同发声言:"永失覆盖!王中尊王今已崩背,国失威神。" 当时,释迦种姓的人们号叫啼哭,身体扑在地上,两手拍地,有的解下头髻,头发蓬乱,共同出声说到:"我们永远失去了庇护者!王中尊王现在已经驾崩.国土也失去了威神。"

时诸释子,以众香汁洗浴王身,缠以劫贝帛氎,及诸缯绵,而以棺敛,于师子座,七宝庄校,真珠罗网垂绕其傍,举棺置于师子座上,散花烧香。佛共难陀在丧头前,肃恭而立,阿难罗云,住在丧足。难陀长跪白佛:"父王养我,愿听难陀担父王棺。"阿难合掌前白佛言:"唯愿听我担伯父棺。"罗云复白佛言:"唯愿听我担祖王棺。"尔时世尊念当来世人凶暴,不报父母育养之恩,为是当来不孝众生设化法故,如来躬欲担于父王之棺。

当时,释子们以各种香汁洗浴王身,在遗体上缠着劫贝帛氎以及各种缯绵,用棺木敛身。在狮子座上,七宝庄校,珍珠罗网垂挂在棺木旁边,又举棺放在狮子座上,散花烧香。佛和难陀肃恭站立在遗体头前,阿难和罗云站在脚边。难陀长跪请白佛说:"父王养我,希望听许难陀担父王棺。"阿难合掌上前对佛说:"希望听许我担祖王棺。"

当时,世尊念及未来世人心凶暴,不报父母养育之思,为这些未来世的不孝众生设教化之法的缘故,如来准备亲自担荷父王棺。

即时三千大千世界,六种震动,一切众生□峨踊没, 如水上船。

当时,三千大千世界六种震动,一切众生如同水中船般不断涌没。

尔时欲界一切诸天,与无数百千眷属俱来赴丧。北方天王毗沙门王,将诸夜叉鬼神之等,亿百千众俱来赴丧;东方天王惟提赖咤,将诸妓乐鬼神之等,亿百千众俱来赴丧;南方天王毗楼勒叉,将鸠槃荼鬼神之等,亿百千众俱来赴丧;西方天王毗留婆叉,将诸龙神亿百千众,俱来赴丧,皆共发哀举声啼哭。

那时, 欲界一切诸天王以及无数百千天人眷 属都来赴丧。北方天王毗沙门王, 带着夜叉鬼神 等众亿百千数都来赴丧; 东方天王惟提赖咤, 带 领诸多妓乐鬼神等亿百千众都来赴丧; 南方天王 毗楼勒叉, 带着鸠槃荼鬼神等亿百千众都来赴丧; 西方天王毗留婆叉,带领龙神亿百千众都来赴丧,他们共同哀悼. 放声啼哭。

时四天王窃共思议,瞻望佛为当来世诸不孝父母者故,以大慈悲,亲自身担父王棺。时四天王俱共长跪,同时发声俱白佛言:"我等是佛弟子,从佛闻法成须陀洹,以是之故,我曹宜担父王之棺。"

当时,四天王私下商议,都仰慕佛陀为教化 当来世不孝父母者,以大慈悲心想亲自担荷父王 棺。于是,四天王都过来共同长跪,一起发出音 声对佛说:"我们是佛弟子,依止佛闻法而成就 须陀洹果,以此之故,我们应当担父王棺木。"

佛听四天王担父王棺。四天王各自变身如人形像, 以手擎棺担着肩上,举国人民一切大小莫不啼泣。

佛陀听许四天王担父王棺。四天王各自变成 人的形象,用手擎着棺材担在肩上,全国人民大 大小小无不啼泣。

尔时佛威光益显,犹万日并现,如来躬自手执香炉,

## 在前行出诣墓所。

当时,世尊威光更加显耀,就像一万个日轮 同时出现,如来亲自手持香炉,在前面走出,到 达墓所。

灵鹫山上有千阿罗汉,以神足力乘虚来至,稽首佛足复白佛言:"唯愿佛敕使作何事。"时佛便告诸罗汉:"汝等疾往大海渚上,取牛头栴檀种种香木。"即受教敕如弹指顷,各到大海共取香薪,屈伸臂顷便已来到。佛与大众共积香薪,举棺置上以火焚之。

灵鹫山上有一千阿罗汉以神足力从虚空飞来,顶礼佛足,启白佛说:"唯愿佛陀下令,无论让我们做什么都可以。"佛就告诉阿罗汉们:"你们快速前往大海洲岛,取牛头栴檀、种种香木。"诸阿罗汉受佛教敕,一弹指的功夫各自到达大海,共同取得香木,又在屈伸臂的时间当中就已经回来。佛和大众共同堆积香木,把棺材放在上面用火焚烧。

一切大众见火盛然,皆向佛前,宛转自扑益更悲哭。

有得道者皆自庆幸,未获道者心战惶怖,毛衣为竖。

一切大众见到烈火炽燃,都在佛面前扑到在 地,辗转翻滚,越发悲号哭泣。已得圣道者都自 感庆幸,没有获圣道者内心战栗恐怖,毛发都直 竖起来了。

佛告四众曰:"世间无常苦空非身,无有坚固,如幻如化,如热时炎如水中月,命不久居。汝等诸人,但见此火便以为热,诸欲之火极复过此,是故汝等当自劝勉,求离生死乃得大安。"

佛告诉四众说:"世间一切法都没有常住性,而且是苦,是空虚、无我、无有自主,所以也就都无有坚固,一切都是随缘而现,犹如幻事、化影、热时焰、水中月一般,虚假地显现后就随缘而灭,寿命不可能久住。你们大家看到这烈火就以为灼热,实际贪欲之火远远超过它,因此,你们要常常自己勉励求离生死,才能得到长久大安。"

时火焚烧大王身已。尔时诸王,各各皆持五百瓶乳,

以用灭火。火灭之后竞共收骨盛置金函。即于其上便共起塔,悬缯幡盖供养塔庙。时诸大众,同时发声俱白佛言:"大净饭王今已命终,神生何所?唯愿世尊,分别解说。"于时佛告众会曰:"父王净饭是清净人,生净居天。"

当时烈火炽燃,转眼间焚烧了国王的遗体。 当时,诸王各自拿着五百瓶乳汁用来灭火。火灭 以后,竟相收拾遗骨,盛在金函中。随即在上面 共同建塔,悬挂缯带幡盖、供养塔庙。当时,大 众同时出声请白佛说:"大净饭王现已命终,他 生在哪里?唯愿世尊为我等解说。"于是佛告诉 众会说:"父王净饭是清净人,生到了净居天。"

## 释迦姨母大爱道泥洹记

(出《佛母泥洹经》)

王园精舍,大爱道比丘尼,即佛姨母也,将欲灭度 曰:"吾不忍见世无如来、无所著、正真道、最正觉,及 诸应真灭度,吾当先息灵还于本无矣。"

王园精舍大爱道比丘尼就是佛的姨母, 在快要涅槃时说:"我不忍心见世上没有如来、应供、正遍知、无上正等正觉,以及诸阿罗汉灭度,我应当先行息止灵神,还于本无之地。"

佛一切智具照其心,即告阿难:"大爱道念曰:'吾不忍见世尊并诸应真泥洹,欲先灭度。'"阿难闻教即稽首言: "今闻尊命四体萎堕,心塞智索,不识四方之名。"

佛一切智完全知晓大爱道的心,于是告诉阿难:"大爱道心想:'我不忍见世尊和诸阿罗汉涅槃,想先取灭度。'"阿难听后就稽首说:"现在听世尊这样说,我四肢无力,似乎内心已经闭

塞, 智慧也耗尽, 搞不清东南西北了。"

佛告阿难:"汝谓大爱道灭度,将戒定慧解脱度知见种、四意止,乃至八品道行去耶?"对曰:"不也!但惟佛生七日太后薨,慈母至有弘恩在佛所耳。"

佛告诉阿难: "你认为大爱道灭度,相续中的戒、定、慧、解脱、解脱知见、四念住乃至八圣道行也会随即消失,你为此而心识迷闷吗?" 阿难说: "不是,世尊!我只是想到佛生下七天太后驾崩,慈母对佛有很深的恩德。"

世尊叹曰:"如汝所言,慈母于吾实有乳哺重恩,此惠难报吾已报之。我亦有难算之恩在母所也,由我开示归命三宝,苦习尽道眼明朗,尽诸有结获无所著。若人能悟愚者之惑,令入真正苦习尽道者,恩过须弥。是故阿难!吾有重恩干大爱道为无量也。"

世尊叹道: "就像你所说的, 慈母对我确实有哺乳深恩, 此恩难报, 我已报答。我也有难以衡量的大恩在慈母处, 由我开示, 她才归命三宝, 灭除苦集. 开启道眼. 断尽三有烦恼. 达到无所

耽著。如果有人能晓悟愚者的迷惑, 让他们趣入于真实的四圣谛中, 这种恩德比须弥山还重。所以, 阿难! 我对大爱道有深重的恩德, 无法计量。"

于时大爱道与除馑女<sup>5</sup>五百人俱到佛所,皆头面着佛足,礼退叉手立白佛言:"不忍睹佛及诸应真灭度,欲先泥洹。"佛默可之。

当时,大爱道和五百比丘尼一同来到佛处,都头面顶礼佛足。礼拜后倒退,双手合十,站着对佛说: "不忍心见到佛和诸阿罗汉灭度,我们想先涅槃。"佛陀对此默然允许。

大爱道以手摩佛足曰:"此晚睹如来最正觉,自今不 复睹矣。"五百除馑陈辞如上。佛可之,为说身患灭度之 安。诸除馑女莫不欢喜,绕佛三匝稽首而去。

大爱道用手抚摸佛的双足说: "今晚最后见如来无上正等正觉,以后不再见了。" 五百比丘尼也如此诉说。佛听许,为她们讲说五取蕴过患、

**85 / 100** 

<sup>5</sup>梵语比丘尼,一译为除馑女。

涅槃的安乐。比丘尼们无不欢喜,最后绕佛三匝,顶礼而去。

还于精舍布五百座皆各就座。大爱道现神足德,于 自座没从东方来,在虚空中作十八变,八方上下亦复如是, 放大光明以照诸冥,上耀诸天。五百除馑变化俱然,同时 泥洹。

五百比丘尼回到精舍,布置五百个座位,各自就坐。大爱道显现神足功德,在自己的法座上隐没,从东方而来,在虚空中示现十八种变化,在其他九方也是如此,又放大光明普照冥暗处,光明向上朗照诸天。五百比丘尼也如是变化,一同趋入涅槃。

佛告阿难:"汝明旦入城到耶游理家所,告之曰:'佛母及五百耆年除馑,皆已灭度。佛劝理家,作五百舆床,麻油、香花、樟楠、梓材事各五百,真妓正音当以供养。所以者何?斯诸除馑皆六通四达,获空、不愿、无想净定,今得泥洹为佛所叹,一时供养其福无量。'"

("理家"指优婆塞。优婆塞受戒在家,故名

## "理家"。)

佛告诉阿难:"你明早进城到耶游优婆塞那里,告诉他们说:'佛的姨母和五百长老比丘尼都已涅槃。佛劝理家们做五百车床,麻油、香花、樟楠、梓材,每一种都五百个,再用真正的音乐作供养。为什么呢?这些比丘尼们都证得了六通四达,获得空、无相、无愿三摩地,现在得以涅槃,是佛所赞叹的圣者,一时供养就能获得无量福报。""

阿难稽首敬诺。平旦入城,至理家门。闻阿难来心 怖毛竖:"今来甚早斯事非恒,将以何故?"

阿难顶礼, 恭敬奉命。第二天清早, 他进城来到理家门口。理家们听说阿难到来, 心中惊恐, 汗毛都竖立起来, 说到: "尊者今天来得很早, 不像往常. 发生什么事了?"

阿难如教具为宣说。理家闻之即躄身于地,抗哀而云:"自今惟耶梨精舍都为空寂,王道四街不复睹神通除 馑,国道为空,其痛何甚乎!" 阿难按照佛的吩咐, 具体为他们讲述情况。 理家们听后当即扑倒在地, 哀声说到:"以后惟 耶梨精舍都成为空无了, 在王道四街上再也见不 到示现神通的比丘尼们, 国家也由此空虚, 这是 多么可悲啊!"

阿难答曰:"佛说:乾坤虽久始必有终,三界无常如 幻如梦。生求不死,会冀不离者,终不可得也。"理家心 解欢喜。

阿难对他们说:"佛说:天地虽然长久,但有始必定有终,三界无常,一切法都没有常住性,只是如同幻梦般以暂时的因缘一时显现。生者希求不死,聚会希求不离,是终究不可得的。"理家们听后心中开解欢喜。

阿难复至诸梵志理家,值集在讲堂有异论议,即告 之曰:"佛劝诸贤者,作五百祭具。所以然者?佛母五百 除馑,皆以灭度。"梵志理家闻阿难言,靡不躄地宛转哀 号。

阿难又来到诸梵志优婆塞那里, 刚好他们聚

集在讲堂做各种论议,就告诉他们说:"佛劝诸 贤者做五百祭具。为什么呢?昨天佛的姨母和五 百比丘尼都灭度了。"梵志理家们听了阿难的话, 无不扑身在地. 宛转哀号。

阿难又说:"三界如幻都为非常,身为苦器恼痛所聚, 唯泥洹安,故圣归之也。"理家心解稽首奉办。

阿难又给他们解释三界一切法都如幻化,都 是无常,身是苦器,是各种心恼身痛所集会处, 只有涅槃才是安宁之所,所以圣者们归于涅槃。 理家们听后心意开解,顶礼奉命承办。

阿难还至佛所,如事以闻。梵志理家,即备葬具驰 诣精舍。

阿难回到佛陀的住所,如实汇报。梵志理家 们马上备办葬具,朝往精舍奔来。

时王园门闭,理家使人缘入开门,欲入讲堂。有女 沙弥三人,一人得不还道,次者频来,小者沟港,告理家 曰:"吾师坐禅今得寂定,慎勿扰动。"答曰:"师已灭度非 为定也。"沙弥闻之躄身绝息,有顷乃苏,哀而曰:"谁当 教诲吾等?圣训绝矣!"理家睹之莫不哀泣,告沙弥曰:"佛 本说经,恩爱虽会终必有离,但当建志力取应真。"

当时,王园精舍的门关闭了,理家们叫人从旁边进去开门,想要进讲堂。有三个女沙弥,一个已得三果,一个已得二果,小的是初果,告诉理家们说:"我师父们在坐禅,现在正入定,不要干扰她们。"回答说:"师父们已经圆寂了,不是入定。"女沙弥们听了当时就扑身在地,昏迷过去。过了一段时间才苏醒过来,悲痛地说:"以后谁来教诲我们呢?圣训已断!"理家们见到这种情形无不悲伤哀泣,告诉女沙弥们说:"佛一向说经,恩爱聚会终究别离,所以唯一要立下志愿,努力取证阿罗汉果位。"

理家阇维毕,捧舍利诣佛所。佛告阿难:"汝东向叉手,下右膝曰:'有直信直业、三神六智、道灵已足者,皆来赴斯。所以然者?佛母及诸除馑女五百人,今皆善逝,宜当法会。四方俱然。'"

理家们荼毗完毕,捧着舍利到达佛陀住处。

佛告诉阿难: "你现在向着东方双手合掌, 右膝著地说: '有直信直业、具三神六智、道灵已足的人都来这里。为什么呢? 佛的姨母和五百比丘尼现在都圆寂了, 应当参与法会。向着南方、西方、北方也都要如是宣说。'"

于是四方各二百五十应真,神足飞来稽首佛足。佛 起至大爱道舍利所,千比丘从皆就座。

阿难如是祈请后,四方各有两百五十位阿罗汉,以神足通飞来,顶礼佛足。佛起身到大爱道舍利处,一千比丘随从也都入座。

佛告阿难:"取舍利盛之以钵,着吾手中。"阿难如命以钵盛舍利,长跪授佛。佛以两手受之,告诸比丘:"斯聚舍利本是秽身——凶、愚、急、暴、嫉妒、阴谋、败道坏德,今母能拔女人凶愚之秽,为丈夫行,获应真道,迁灵本无,何其健哉!"

佛对阿难说:"你取舍利放在钵中,再放到我手上。"阿难按吩咐以钵盛取舍利,长跪交给佛。佛以双手接受,对比丘们说:"这些舍利本

是秽身——凶、愚、怒、暴、嫉妒、阴谋、败道 坏德,现在姨母能拔去女人的凶愚暴恶之秽,做 大丈夫之行,得到阿罗汉道,心识迁于本无,多 么崇高明智!"

告比丘众及诸理家:"宜共兴庙,应修供养。"佥曰: "唯然!"于是四众天人鬼龙,造庙立刹种种供养。

佛告诉比丘众和理家们:"应当共同兴建庙宇,应修供养。"大家都说:"唯然世尊!"于是四众天人鬼神龙族造庙立刹,作种种供养。