# 目 录

| 第 | _   | 节     | 课 |           | 1   |
|---|-----|-------|---|-----------|-----|
| 第 | 二   | 节     | 课 |           | 15  |
| 第 | 三   | 节     | 课 |           | 35  |
| 第 | 四   | 节     | 课 |           | 52  |
| 第 | 五   | 节     | 课 |           | 67  |
| 第 | ٤,  | 节     | 课 |           | 84  |
| 第 | ょ   | 节     | 课 |           | 104 |
| 第 | , , | 节     | 课 |           | 123 |
| 第 | 九   | 节     | 课 |           | 144 |
| 第 | +   | 节     | 课 |           | 161 |
| 第 | +   | _     | 节 | 课         | 181 |
| 第 | +   | 二     | 节 | 课         | 198 |
| 第 | +   | 三     | 节 | 课         | 216 |
| 第 | +   | 四     | 节 | 课         | 237 |
| 第 | +   | 五     | 节 | 课         | 265 |
| 第 | +   | ٤,    | 节 | 课         | 290 |
| 第 | +   | ょ     | 节 | 课         | 311 |
| 第 | +   | . , , | 节 | 课         | 330 |
| 第 | +   | 九     | 节 | 课         | 344 |
|   |     |       |   | 课         |     |
| 第 | 二   | +     | _ | <b>爷课</b> | 375 |
| 第 | 二   | +     | 二 | <b>爷课</b> | 393 |
| 第 | 二   | +     | 三 | <b>爷课</b> | 411 |

## 入行论广解

无著菩萨 著释 索达吉堪布 译讲

### 顶礼释迦牟尼佛:

酿吉钦布奏旦涅咪扬 大悲摄受具诤浊世刹 亲内门兰钦波鄂嘉达 尔后发下五百广大愿 巴嘎达鄂灿吐谢莫到 赞如白莲闻名不退转

敦巴特吉坚拉夏擦漏 恭敬顶礼本师大悲尊

#### 上师瑜伽速赐加持:

涅庆日俄再爱香克思 加华头吉新拉意拉闷 晋美彭措夏拉所瓦得 共机多巴破瓦新吉罗

自大圣境五台山 文殊加持入心间 祈祷晋美彭措足 证悟意传求加持

顶礼本师释迦牟尼佛! 顶礼文殊智慧勇识! 顶礼传承大恩上师!

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 我今见闻得受持 愿解如来真实义 为度化一切众生,请大家发无上殊胜的菩提心!

## 第一希课

## 思考题

1. 名词解释: 五部大论

- 2. 这次学习《入菩萨行论》,你有什么样的学习计划和安排?
- 3. 从哪些方面,可以体现出《入菩萨行论》在印度、藏地颇 受重视?
- 4. 了知作者的功德对我们有什么益处?

下面我们共同学习《入菩萨行论》。

这次宣讲《入菩萨行论》的原因是这样的:大概 在三年前, 我们共同发愿学习五部大论, 在学习的过 程中,第一年学习了"戒律",第二年学习了"俱舍", 现在"中观"基本上已经讲完了,从今年开始,我们 学习"因明"和《现观庄严论》。大家应该知道、藏 传佛教的每个寺院、每个学习佛法的人对五部大论都 非常重视, 早在三年前, 我们共同发愿: 如果没有出 现什么违缘,大家一定要共同学习这五部大论! 在学 习的同时, 我也经常强调一些修行法门, 因为任何一 门知识, 如果成了理论上、学术上的研究, 对我们的 相续不一定有非常大的利益,即使你对所有的千经万 论全部精通无碍,但是自己的相续有时候也很容易与 佛法背道而驰。所以, 我们不仅要学习非常甚深的中 观、俱舍、因明等知识、没有这些的话、光懂一些因 果法门或是一些简单的修行,现在世间人的分别念又 那么重,若想调伏这些分别念,必须要完整地学习佛 教的有关知识。同时, 我们也应该学习有关的修行法 门,所以,今年在传讲"因明"的同时,我也要求大 家一起学习《入菩萨行论》,这是第一个原因。

第二个原因,前段时间也给大家讲了,我们的上 师法王如意宝晋美彭措在没有圆寂的时候, 打算讲完 《宝性论》以后,就开始宣讲《入行论释·善说海》。 当时法王在大经堂一宣布这个消息,所有的四众弟子 欣喜若狂,包括我本人在内,也确实非常欢喜。虽然 我在法王如意宝面前,得过《入菩萨行论》讲义和颂 词的好几次传承,其他上师面前也得过这部《善说海》 的传承, 但是, 像上师如意宝那样的大菩萨, 如果宣 讲无著菩萨、寂天论师所造的如此殊胜的论典, 我们 相续中一定会生起菩提心的。大家也清楚, 在藏传佛 教当中, 无著菩萨是非常公认的具有菩提心的大德, 他所造的任何一部论典, 如《佛子行三十七颂》、《入 行论释·善说海》,尽管文字不多,但由于他的发心 力所致,任何人听了这些法以后,自相续中一定会生 起无伪的菩提心,这一点是藏地高僧大德公认的,历 史上也是有记载的。以前上师如意宝在课堂上多次提 过、若能圆满地学习这部《入行论释·善说海》、其 功德和利益不可估量,如果没有这么长的时间,仅念 诵前面的几个颂文或是后面的几个颂文,自相续当中 也会生起菩提心。所以, 我们特别高兴能在上师面前 得受这样的法门,这是多生累劫积累的福报,是非常 不容易的! 于是, 我以最快的速度翻译了《入行论 释·善说海》。但后来大家也清楚,因为众生的福报 浅薄, 上师在我们凡夫面前显示无常而示现圆寂, 这 个宣讲《入菩萨行论》的愿望一直没能实现。

过了这么长时间,这次宣讲《入菩萨行论》,我 也是反反复复思考过的。当然,我自己非常清楚,像 我这样的人,连法王如意宝的千分之一、万分之一的功德也不具足,但由于以前在上师面前得过清净的传承,也为了圆满上师未竟的誓愿,所以我这次发心为大家传授。尽管凡夫人不能代替圣者,这一点稍微明智、了知取舍的人都很清楚,但不管怎么样,这次依靠种种因缘、种种缘起,准备让四众弟子共同学习《入菩萨行论》。

我们这次的学习与往常不同,在传统讲经说法的基础上,特意开许了一些现代科技的传播媒体,主要是因为现在很多大城市里的人,虽然对佛教很有信心、非常虔诚,但一辈子中不一定有机会来到学院或去寺院听一个完整的传承,为了方便大家学习佛法,所以这次我特意开许,通过现代的网络、光盘、磁带等方式来传播《入菩萨行论》。同时,祈请诸佛菩萨加持(包括上师如意宝在内,虽然我们肉眼不能现见,但应坚信上师在清净刹土当中,始终以智慧眼注视着我们),我们现场所得到的传承、加持、悉地等,能够令大家都获得。

虽然我的身体很低劣,在这样繁杂的娑婆世界中,也有各种各样的烦恼束缚,但是我确实很想所有的众生获得大乘菩提的种子,如果不能完全领悟、完全接受,也要在阿赖耶上种下解脱的种子,以待将来因缘聚合的时候,获得正等觉果位,这种分别念的发心也是有的。所以,这次学习《入菩萨行论》,我迫切地希望:不管你是以什么样的方式听闻,现代的各种媒体也好,现场直接听受也好,如果自己各方面的因缘具足,没有出现什么违缘的话,大家应该善始善

终,最好不要半途而废。假如刚开始的时候兴致勃勃, 到了中间却故意放弃,这样对你的生生世世也是一个 不好的缘起,我们不管听什么法,圆满传承非常重要!

这次的传讲,我对大家没什么特别要求,只是希望凡是听闻本论的人,最好有一种压力:智慧等各方面不错的佛友应该参加我们的考试;实在不能参加的老年人,每天最好念一些咒语或佛号来代替;假如这两个都做不到,那至少也要圆满这个法的所有传承,自己抽空看一些《入菩萨行论》的讲义,以期完全通达其中的意义。

当然,《入菩萨行论》的所化对象没有限制,不 是你是哪位上师的弟子就不能听我的法,你是哪个宗 派的不能听我的法,这种情况是没有的。因为它属于 显宗法,所以也不需要灌顶,只要对大乘佛法有信心、 对利他的善举有兴趣,谁都可以加入听受的行列。本 来,我们的佛法就是很圆融的,可以包容一切,而不 应该以狭隘主义自己对自己约束,把自己的空间缩得 很小,所以你们不管是哪个上师的弟子、哪个寺院的 弟子,我认为都可以听。

也许你在听的过程中,对自己的相续有一点帮助,那我的目的就达到了;也许没有什么帮助,但我敢保证绝对不会有任何危害,不像社会上的各种宣传品,会对你的身体、心情有负面影响。所以,不管你是学净土宗、禅宗、华严宗,或者藏传佛教的各教各派,无论是什么样的人,谁都可以听受。这并不是我特别大方,也不是历史上从来没有开许过,而是《入菩萨行论》的所化众生本来就非常广。所以,通过这

次的学习,希望大家能从内心真正生起菩提心,而不是停留在口头上。上师如意宝早在六、七年前讲过: "我们学院所有的四众弟子,有关别解脱戒出离心方面,应该好好学习《花鬘论》;菩提心大乘佛法方面, 一定要学习《入菩萨行论》;密宗方面,主要学习无 垢光尊者的教言。"也有这样的一种窍诀。

当然, 在学院, 我们闻法的方式是非常圆满的, 但如果依靠其他的一些方法,比如网络、VCD等,希 望你们搞清楚: 现在的科学技术有利有弊, 虽然它对 我们做事情很有帮助,能为我们提供很多便利,但也 存在很多散乱的、不健康的因。一般来讲,世间上稍 有教养、稍有智慧的人,都不愿意接受现代文明的一 些副作用,更不用说是我们出家人和名副其实的修行 人了。所以、大家在运用这些科学仪器的时候、一定 要再三思维, 佛在经中也说:"所谓的方便, 对有智 慧的人来说是解脱之因,对无有智慧的人来说是束缚 之因。"打个简单的比方,现代很多人都喜欢看电视, 有些人通过电视可以了解佛法的新闻、听闻很多上师 传讲佛法, 对自己的今生来世有一定帮助。但也有相 当一部分人,每天沉溺于一些迷乱的现象当中,看起 来非常可怜, 听起来也非常遗憾。所以作为修行人, 在使用这些科学仪器的时候,务必要以正知正念来摄 持自相续,如果没有这样,开始时想依靠这个仪器学 习佛法、弘扬佛法,结果却使自己沉溺在这个深渊中 无力自拔,这是相当可惜的!

今天介绍一下《入菩萨行论》在印度、藏地、汉 地是如何兴盛的,高僧大德们对这部论典又是怎样对 待的。

根据堪布根华的《入菩萨行论注疏》,印度大概有108个《入菩萨行论》的注疏,可见当年的印度大德们对本论是何等重视。大家应该清楚,汉传佛教历来对《金刚经》相当重视,但《金刚经》的注疏到目前为止有多少本?通过网络也可以看得出来(学院除了个别发心人员外,任何人不得使用电脑,更不用说上网了,故此处并非指学院的人)。而且在过去的印度,造论规矩相当严格,一般的论典不能公开出版,只有通过所有高僧大德的共同商量、审核,认为这部论典能够真正有利于众生,才可以有"出版权",故从108个注疏就能推知,印度对《入菩萨行论》是非常重视的。

翻译成藏语的《入行论》,大概有八本<sup>1</sup>,其中比较出名的有慧远论师、那波瓦尊者(黑论师)、善天论师、金洲论师等的注疏。在这部《入行论释·善说海》当中,印度最主要的几位论师,如普明论师、贤德巴的教言,基本上都已引用了<sup>2</sup>。藏传佛教中,不管是格鲁派、噶举派、萨迦派,还是我们宁玛派,每个寺院共同认可的、必须要学的一部论典就是《入菩萨行论》。华智仁波切的传记中说:格鲁派主要依靠甲曹杰的注疏,噶举派依据华沃作隆昌巴的广释,萨迦派依据萨迦色朗则莫<sup>3</sup>的讲义,而我们宁玛派,在华智仁波切还没有出世之前,依无著菩萨所造的《入菩萨行论·善说海》,华智仁波切出世以后,则有堪布根

**左此**込证

<sup>1</sup> 有些论师认为有十个版本。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 藏文《丹珠尔》大概有两函是印度论师的注疏,108 本讲义中译成藏文的只有八九本。

<sup>3</sup> 萨迦色朗则莫: 萨迦五祖之一。

华、根桑秋扎等的注释 (藏传佛教中,此类广为人知的讲 义大概有 20 多个),尤其是噶当派,《入菩萨行论》被 尊崇为必须要学的"噶当六论"之一。

要知道,藏传佛教有 103 函《甘珠尔》<sup>4</sup>、250 多 函《丹珠尔》<sup>5</sup>,各派大德所造的论典也不计其数, 在这么多的千经万论中,各大教派一致公认必须要学 习的,唯有这一部《入菩萨行论》。所以,你们应该 好好思维:这部《入菩萨行论》在佛教当中的地位是 什么样的?影响是什么样的?价值是什么样的?藏 地和印度这么多的高僧大德并不是没有论典可学,也 不是没有经典可学,但在所有的经论当中,哪一部是 大家必须共同学习的?你们不妨仔细想一想。

不仅如此,藏传佛教任何一个教派、任何一个高僧大德,在撰著大乘论典时,几乎都要引用《入菩萨行论》的教证。例如,《菩提道次第广论》中引用过三分之一左右,《大圆满前行引导文》、《大圆满心性休息大车疏》引用了相当一部分,噶举派、萨迦派、觉囊派的诸多论典中,《入菩萨行论》的颂词也随处可见。这些大德们并不是找不到其他的教证,之所以如此,本论的重要程度可见一斑。所以,你们不要认为这部论典哪里都可以听得到,什么宗派当中都有,这种想法完全是错的!

前一段时间,拉萨的文物馆里发现了贝若扎那<sup>6</sup> 对本论的一个注释(因为历史的各种原因,此注释一直没

<sup>4</sup> 甘珠尔:藏文《大藏经》的经典部分。

<sup>5</sup> 丹珠尔:藏文《大藏经》的论典部分。

<sup>6</sup> 贝若扎那: 莲花生大士的弟子。

有公开),由于年代古老,有很多纸张粘在一起,现在他们请了西方和东南亚国家的一些技术人员,想通过各种方法把它恢复,但能不能恢复呢?我想可能有点困难。现在藏地的很多大德对这件事情非常关注,当然,有智慧的人对智慧是很关注的,没有智慧的人,对吃的、穿的、自己的住处非常关注,而对有智慧的人来说,这些根本无所谓。

言归正传,这次学习《入菩萨行论》,大家千万不要错过机会,我这里并不是自吹自擂,宣传我讲得如何如何,我们藏传佛教如何如何……当然,你们一个人都不听,对我也是无利无害的,但对于具有智慧的人而言,知道哪些论典是真正的如意宝、哪些是相似的如意宝,这是非常有必要的。

上面讲了藏地对《入菩萨行论》的弘扬情况,那汉传佛教是怎么样的呢?在唐朝佛教非常兴盛的时候,《入菩萨行论》还没有译成汉语,后来宋朝雍熙二年(公元985年),有一个叫天息灾<sup>7</sup>的译师,才将此译成了《菩提行经》。但因为其中的词句艰涩难懂,至今将近一千多年了,这部论典一直没有弘扬开来。从整体的情况来看,当时天息灾的翻译是非常精密的,他专门建立了一个译经场,对照印度的梵文本进行翻译。翻译的时候,有主译、润文、监译等八九个分工,主译负责梵文本是怎么讲的,监译监督译文是否有错,还有些人对文字进行润色,对意义进行校对……这种译场应该是非常不错的。但可能因为众生

<sup>7</sup> 天息灾: 克什米尔人,与施护、法天并称"三大译师"。

的福德因缘吧,这部论典在汉传佛教中一直没有得到 广弘。

近几年来,隆莲法师翻译了甲曹杰的《入菩萨行论注释》,台湾的如石法师也到印度求得了《入菩萨行论》的传承,经过很长的时间,认真翻译了本论,同时撰写了《入菩萨行论浅释》,还探索了《入菩萨行论》与《学集论》、《经集论》之间的关系。从那个时候开始,汉传佛教的寺院中,才有个别修行人开始接触《入菩萨行论》。

从现在的一些情况来看,汉传佛教学习《入菩萨行论》还不足够,我希望各大寺院、居士团体,或者佛教中心、居士林,应该主动学习《入菩萨行论》。为什么要学呢?你们可以想一想,印度这么多的高僧大德对本论如是的重视,藏地犹如繁星般的无数大德也对本论如是的重视,汉传佛教的高僧大德和虔诚佛教徒们,你们难道不值得考虑一下吗?

有些孤陋寡闻的人可能会想:"这个《入菩萨行论》是藏传佛教的,我才不学呢!"这种想法,完全是被浓厚的执著遮蔽了自己的慧眼。要知道,《入菩萨行论》并不是藏传佛教的,如果你对藏传佛教的佛法不愿意接受,那印度传来的佛法你愿不愿意接受呢?如果不愿意的话,那释迦牟尼佛的佛法全都不要接受了;如果愿意,那这么好的论典为什么不学习?

所以,我这次劝发大家在各大寺院、佛学院中好好学习《入菩萨行论》,因为这部论典已经将大乘经论的所有内容以非常简单的文字表述出来了,学习了它,很多人的相续肯定会得到一定的调伏。藏传佛教

也有种说法:"这个人的利他心不足,行为不是很调柔,应该学习《入菩萨行论》!"

当然,像我这样微不足道的人,祈祷所有的十方僧众不太合理,但不管怎么样,我内心当中确实很想,现代人也好、后代人也好,共同合掌祈请以汉传佛教为主的十方高僧大德,以及一些具有能力的虔诚佛教徒,自己在学习本论的时候,应将其作为一生的修行法要,同时也劝请别人一起来学习《入菩萨行论》。

以前上师在世的时候说过,我们学院每年都应讲一遍《入菩萨行论》,可见,学习本论并不是以前听过或者看看讲义就可以了,若是这么简单的话,印度这么多的班智达为什么要写一百多本注疏呢?前两天有个人说:"我以前看过《入行论》的讲义,所以这次不听也可以。"这种话已经将他自己的愚痴暴露无余了,为什么呢?因为藏传佛教中这么多的高僧大德都要学习、研讨《入菩萨行论》,而且还造了这些多讲义,如果《入菩萨行论》真是特别简单,这些高僧大德难道没有事情做了吗?所以,我希望有些人不要把内心的愚痴全部表现在外面,在很多众生面前"表演",这样也不一定非常精彩。

就我个人而言,《入菩萨行论》不是一般的论典, 虽然它属于显宗法要,但菩提心在自相续中没有生起 来的话,纵然你每天声嘶力竭地念佛,每天专心致志 地坐禅,每天都在弘法利生,或者搞一些慈善机构, 但是若没有真正的菩提心,一切都围绕着自私自利, 这样做善事虽然是有一点功德,但不可能成为解脱之 因。因此,每个人应该再三地观察自己的相续,如果 你的所作所为没有把握能成为解脱之因,那为什么不 学习这样好的论典呢?

开讲之前,首先介绍一下作者寂天菩萨。寂天菩萨生平有七个稀有传记,这次给大家简单介绍一下,以后若有空或者方便的时候,稍微广讲一点,一方面可使你们对作者生起无伪的信心,另一方面,依靠这种对圣者的真实信心,我们相续中的菩提心也很容易生得起来。

寂天论师的降生年代,这方面历来有一些辩论,布顿大师的《布顿佛教史》、觉囊多罗那他的《印度佛教史》、有些现代人写的《佛教思想概论》中,记载的年代各有不同。有一本书叫《与西藏有缘》,里面说寂天论师公元 687 年降生,763 年圆寂。还有一位博士,他写的书中说寂天论师生于公元 650 年,圆寂于 750 年,大概住世有一百年。不管怎么样,寂天论师应该是七世纪至八世纪中期的人。

对我们修行人而言,这些历史不清楚也没什么, 关键是自己的修行能否与学习结合起来。如果一个人 整天研究这些,眼睛一直往外面看,我觉得这样不太 好;但如果整天以修行为主,什么理论也不管,这样 也不太好。如果对于作者及其历史背景、身份、成就 一无所知,就我个人而言,似乎对他所造的论典生不 起信心来,鉴于此,今天给大家简单介绍一下寂天论 师的事迹。

在他的七大稀有传记中,我们先讲第一个: 寂天 论师是善铠国王的太子,原名寂铠,因为他前世串习 了空性等大乘佛法的缘故,从小就与其他孩子完全不 同,对佛法三宝有非常虔诚的信心,经常供养十方三宝、婆罗门、比丘等等。他的相续中与生俱有随解脱分善根,不仅对出世间的解脱法门有一定信心,而且对世间上的众生具有慈悲心,尽管他降生于王宫,但对身边的大臣、亲朋好友常以慈悲对待,尤其是看见一些病人、穷人或者其他可怜的众生,他就会生起强烈的大悲心,经常救护他们、帮助他们。

大概在六七岁的时候,按照印度的传统,他开始 学习工巧明等世间技艺,当他全部了如指掌后,国王 非常欢喜,大臣们也特别高兴。后来他年龄稍长,准 备继承王位,按照当时的传统,登基前要举行一个楼 程顶,就在当晚寂铠做了一个梦:梦中,文殊菩萨 坐在他将登基的王座上,对他说:"善男子,我是你 的上师,你和我同坐一座是不应理的。"另有些书 接受灌顶时,他觉得特别烫、非常难忍,此时度母继 任他:"现在的这个不是很难忍,如果你明天继承 王位,获得了王权灌顶,来世的地狱铁水比这还难 还!"并劝他看破一切世间法,舍弃王位,到东的 贝嘎地方去面见文殊菩萨。得到这个授记后,他早上 醒来前思后想,最后决定放弃王位,骑着一匹骏马, 像当年的释迦太子一样离开王宫,赴东而去。

二十一天中他不吃不喝,一直前往东方的贝嘎地方。当他到了那里的森林,恰好遇到一个美女,饥渴 难耐的他让美女帮忙看一下马,自己走到泉水旁想喝

<sup>8</sup> 萨让的《入菩萨行论讲义》中说是金刚瑜伽母。

一点水。正准备喝水时,美女告诉他:"这是世间的水,你最好不要喝,若真是口渴的话,可以饮用这个甘露。"于是给了他一些甘露,消除了他身体上的疲劳。

体力恢复后,他问道:"你是从什么地方来的?" 美女回答:"我来自贝嘎地方的森林。那里有一位具 足圆满功德的上师,他经常入于文殊金刚定。"听到 这个上师的名字,寂铠犹如穷人获得如意宝一样,内 心数数欢喜,于是他请美女无论如何要带自己去拜见 这位上师。美女答应后,带他去了上师那里。

那位上师犹如十万个太阳照射须弥山般威严,身口意三门极为调柔寂静,一见之下,寂铠马上生起了极大的信心,遂将所骑之马、身上的饰品全部供养,乞求摄受。上师摄受他之后,传授了文殊金刚等持。后来,他在上师身边静修十二年,亲见文殊菩萨,从而获得了殊胜的成就。

今天大概就介绍到这里吧。明天以后我们一边讲颂词,一边顺便介绍寂天论师或无著菩萨的生平,同时希望大家好好地学习《入菩萨行论》。以我近二十年的教学经验发现,很多人在刚开始的时候特别精进,每天都不吃不喝的,看起来对佛法很有信心。但是要知道,所谓的精进,初、中、后三个阶段都要精进,这才是真正的修行人!

## 第二节课

### 思考题

- 1. 名词解释: 闻法四想
- 2. 请结合《华严经》的比喻,说明实修的重要性。
- 3. 如果总是把修行计划往后推,会对你有什么影响?
- 4. 闻法时有哪几种不同的发心?我们应具什么样的发心才最有意义?
- 5. 我们听法时,应该远离哪三种过失、六种垢染、五种不持?
- 6. "假如拥有了名声、地位、财富,这种人生就是最有意义的",你认为这种说法对吗?请写出理由。

在没有正式开讲之前,我先给大家说一两个问题。

第一,这次我们学习《入菩萨行论》,有在家人也有出家人,我想对大家有一些共同的安排,什么样的安排呢?这次的传讲如果没有出现其他违缘,包括我身体允许的情况下,估计可能要一年左右讲完。昨前天很多佛友在外面通过不同的途径问:《入菩萨行论》到底要讲多长时间?如果不能参加考试,每天念一万遍名号或心咒,是一辈子都这样,还是短期内这样?我的回答是:要将近一年的时间。在这个过程中,凡是参加报名的人,希望你们通过学习《入菩萨行

论》,都能够有一种体会,这种体会需要自力也需要他力,没有他力的话,光是依靠自力,对现在的凡夫人而言恐怕相当困难。即使你的自学能力特别强,在家里听课看书也有收获,但最好是大家共同学习。

学习的方法,我制定了一些措施,比如参加考试,或者私下集中十人左右,在一个礼拜内一起探讨。一个礼拜当中我可能已经讲了三四堂课了,一天之内全部讨论完恐怕有一定困难,但大概的一些内容互相切磋、互相探讨,这是非常有必要的,对于外面的居士来讲,应该要这样做。寺院里的一些出家人,你们也应该根据自己的情况来互相研讨,我觉得这很有必要。

我们这里的道友,希望法师每天给大家辅导一遍。前段时间也讲过,下面有组织性的辅导虽然没有,但如果以前没有听过这部论典,里面很多内容不太懂的话,自己最好私下找辅导员,在约定的时间人下名,单的辅导。如果有这种需要,希望你们最近报一下名,各位法师也看一看。我们现在的安排,只是法师在我讲完的第二天给大家辅导一遍,这是教学规定,至于下面的辅导员辅不辅导,或者有多少人参加辅导,这个你们可以自己商量。我想每个班中肯定有一面前一个人以前没有听过《入菩萨行论》,每天在法师面一个人心遍,对你的收获会很大。至于辅导员,哪怕是一个人看望听,你们也要讲一遍,具体的时间地点可以后就执行,这是我对僧众的要求。希望你们明天以后就执行,过两天法师们集中的时候,我要大概地了解情况,这是一个问题。

刚才也说了,宣讲《入菩萨行论》可能需要一年 左右,在这个期间,凡是想参加学习的人,不管你是 学密宗,还是禅宗、净土宗,无论什么教派的道友, 谁都可以报名参加。有些人认为"我参加这个上师的 课,就不能参加那个上师的课",或者"参加了这个 上师的学习小组、就不能参加其他的学习小组",这 种想法是不对的。当然、你们首先要看自己的信心、 意乐心有没有,没有的话,谁也不会强迫你,如果有 的话,那就像在学校里一样,学生可以在很多老师面 前听课,物理老师不会因为你听了化学老师的课就不 理你,真正的老师是不会这样的。至于学生呢,只听 化学老师的课, 不听其他老师的课, 任何正规的学校 恐怕都不会有这种情况。佛教也是一模一样, 只要是 具足法相的上师, 哪个上师的课都可以听, 上师们是 不会对这方面执著的。所以,这次听闻《入菩萨行论》, 对我个人来讲没有什么限制,只要你们对大乘佛法有 一定的信心,这就足够了。

当然,我的法相的确是不具足,坐在这个位置上 装模作样,好像不具足也变得具足了。本来自己在这 方面的修行特别差,但是给别人讲的时候,就好像已 经证悟了一样,好像真正通达了法义,不得不以这种 表情来讲。这一点,不仅是我,可能任何法师都会有 这种同感。

学习《入菩萨行论》的道友,不管你是什么样的人,只要对大乘佛法有一定信心,都是可以参加的。 在这个过程中,大家最好善始善终,不要杂有很多烦恼,不要认为自己是《入菩萨行论》学习小组的,就 跟这个竞争嫉妒,跟那个有矛盾,我不希望这样。要知道,我们学的是大乘佛法,大乘佛法的精神就像大地那样可以包容一切,世间上任何宗教也比不上大乘佛法利他忘我的精神,原因何在呢?就是因为大乘修行人的心胸非常宽广,如果没有这样的心胸,学习《入行论》可能利益也不大。我非常希望凡是参加学习的人,在人与人之间,团体与团体之间,藏传佛教、汉传佛教、南传佛教之间,都应该没有冲突,尤其是佛教内部,纯正的佛教是互不相违的,大家应以这样的心态来学习。

现在大城市的人嫉妒心特别强,平时有些人的话听起来,别说是大乘佛教,就连小乘佛教也根本算不上,为什么呢?因为小乘佛教最起码具足了想从三界轮回中解脱的出离心,可是有些人呢,口口声声说自己学大乘、学无上密法,如何如何的了不起,实际上,就连最基本的为人处世、对待别人、处理与人之间的关系也特别差劲。虽然说凡夫的相续中有各种习气,也有一些现行的粗大烦恼,但是我们要通过学习佛法来尽量调伏相续中的恶毒。大家在学习的过程中,一定要和睦相处!

在一年左右的时间内,如果各方面的因缘具足, 我还想给你们提供学习藏传佛教五部大论之一"因明 学"的机会。如果没有其他违缘出现,以后还可以学 习藏传佛教五部大论中的《现观庄严论》,这部论是 由弥勒菩萨传讲,揭示释迦牟尼佛所宣说的空性隐义 的。当然,这些我也不敢保证,因为任何一件事情并 不一定像自己想的那样顺利,计划和变化之间总有差 距,但只要因缘具足,我想以这样的方式来摄持大家。

不管是寺院里的清净修行人,还是外面城市里的 在家人,都离不开上师和道友的摄持。无论你学哪一 个宗派,每天最好有一些佛法来提醒自己,否则,你 所接触的人、所处的环境、所接受的教育、所得到的 知识,以大乘佛教的眼光来看,全部都是没有意义的, 在这种无实义当中,人生几十年很快就耗尽了,这样 难道不是太可惜了吗?!所以,你们世间人最好每天 挤取一些时间来接受佛法的教育,不然的话,想离开 烦杂喧嚣的城市, 到一些山清水秀、鸟语花香的寂静 地方去修行,有没有这种机会呢?即生当中可能根本 没有。光是挂一个"皈依"的名号,说自己皈依了多 少多少年,但你的相续与佛法相应了没有? 佛法所讲 的道理你懂得多少? 大家不妨掂量掂量。现在很多人 根本不懂佛教的道理,在他们的言行举止中,违背因 果的事情经常屡屡发生, 所以, 我这次发心宣讲《入 菩萨行论》,目的就是让更多的人真正了解佛教的真 相,有这种迫切的希望!

当然,在学习的过程中,如果没有压力,恐怕你们的学习没办法有进展。刚开始的时候认为自己看就可以了,但到了后面就会变成虎头蛇尾,不可能圆满地结束。所以,大家最好能够集体学习,虽然每天集中是不可能的,但一个礼拜中应该抽出两个小时,跟大家探讨彼此的心得,这样才会有一种学习的互动力。在学习佛法方面,我也算是有一定的经验了,经过漫长的磨练,我深深体会到:学习不仅要依靠自己的力量,也要依靠他人的力量,如果没有互相监督、

互相鼓励、互相劝勉,一个人学习一两个月可能比较精进,但过了以后就慢慢倒下去了,若出现这种现象,确实有点可惜。所以,我要求外面学习的道友,每个小组一定要在一个礼拜内集中一次,探讨这个礼拜所学的内容,私底下可以自己听、自己看,然后大家在一起讨论,希望你们这样做,这也是学习《入菩萨行论》所规定的一个条件。

如果这些条件实在不具足,听倒是可以听,但只是听的话,对你的相续不一定会有很大的利益。这个先要说清楚,不然的话,到时候你说"我已经听了一年多了,现在相续好像没什么改变",这不要怪我们,也不要怪佛法。任何一个修行人,必须要通过各种方便方法来改变自己的相续,没有改变是不行的。古往今来的高僧大德为什么要办佛学院让大家集体学习?世间上为什么要办一些学校?不管是小学、中学、大学,甚至研究生、博士生,都需要大家共同集中,依靠共同的教育机制,才能产生强大的力量。所以,从世间的某些现象来看,共同学习的必要也能得以证实。

大家学佛,不要认为今天灌个顶、得个加持,马上就获得成就了、开悟了,虽然你这种想法很好,但我觉得只是一种非常美丽的梦想。自古以来,修行必须依靠自己,这不是一天两天的事情,必须经过长期的训练,相续才能真正改变。比如说在世间读大学,今天到学校报个名,只听一天的课能不能起到作用,你们可以想一想。知识是依靠自己一点一滴积累的,真正想成为一个学识渊博的智者,必须要依靠多年的

积累。佛法本身就超越了世间学问,如果一点积累都不用,今天在上师那里办个皈依证、得个灌顶、受个加持,明天就马上恍然大悟,这可能吗?如果可能,那倒是特别快乐,但这样的利根如今有没有啊?假如自己连世间的学问都学不懂,如此深奥的佛法却想通过那么简单的手段就开悟,会不会有这种情况?你们应该好好观察。学佛不要自欺欺人,这没有任何必要,所以我要求大家最好在规定的时间里集中学习。

第二个问题,凡是这次听受《入菩萨行论》的四众道友,我安排了一个时间和大家一起共修。虽然我每天特别忙,显宗密宗的各种稿子堆积如山,学院里里外外的琐事此起彼伏,还有不好的身体经常折磨自己,但是我想,如果现在没有利用时间修菩提心的话,恐怕永远也不一定修得成。所以从后天开始,我们每天早上利用半个小时修菩提心。

修菩提心的方法,本论当中也有,由于现在还没有讲到,你们要修的话,可以参考《大圆满前行》、《心性休息》,以及其他有关菩提心方面的书,怎么样修都可以。至于具体的修法,过段时间我想给大家讲华智仁波切著作中的《菩提心修法》。

没有好好修持菩提心的话,做什么事情都不算是 大乘行者的行为。所以,不管是出家人还是在家人, 你们听到了我的课以后,希望从当天起每天用半个小 时修菩提心。在座的有些人可能认为:我们特别忙啊, 每天听那么长时间的课,还要背书,做这个那个事情, 肯定没有时间!这个我也算了一下,我的课包括讲法 和念诵可能需要两个半小时,堪布的课需要一个半小 时,其他法师的课需要两个半小时,辅导大概一个半小时,总共加起来是八到九个小时,一天有二十四小时,除去睡觉用七八个小时,还剩下大概八个小时。当然,我们欲界众生不休息也不行,一天休息一个小时,吃饭、做这样那样的事用三个小时,这样还有四个小时。在这四个小时当中,你抽出半个小时修菩提心,其余三个半小时用在别的事情上应该是可以的。

我们这里有个别道友早上四点半就开始背书了,如果你们这样集体背书,我也考虑过了,可以先在经堂里一起背书,到了六点钟的时候,大家不一定要回去,可以像汉地的禅堂一样,在经堂里面一起坐禅。在这半个小时当中,你们怎么观都可以。记住啊,从六点半!明天不算,可能你们要做一些准备,从后天开始,大家如果听我的话,就这样做,不会影响你们的。不管你怎么样闻思、怎么样精进、怎么样废忘食地学习,如果整天耽著在一些词句上,怎不会的时候,相续中的菩提心一点味道都是没有的。记的佛法,并不是口头上说得好听,而一定要在自的心里有所体会,这种体会的来源是什么?必须依靠自己的修行。要么特别利根,上师一加持马上就开悟了,但除了这种人以外,自己应该要下工夫,想方设法在相续中感受佛法的真正味道。

没有这样修的话,是不可能有受益的。去年我们学习《大圆满心性休息》时,引用了《华严经》的三个比喻:第一个是,如果没有修持,光是给别人讲,就像一个没有耳根的聋子给别人放音乐一样,音乐虽然好听,但自己一点也听不到,没有修持佛法就是这

样;第二种比喻,就像大海里的舟子(船夫),经常载人渡过大海,但有可能他自己会在大海里丧命,同样,没有修持佛法的人就像这样;还有一种比喻,犹如光说糖如何如何甜,但自己一点也不品尝,假如没有修持佛法,就算口头上说得再好听,心里也感受不到佛法的甘甜,不能品尝它的味道。

很多人可能想"过段时间我再修也可以",但是, 我们的人身特别短暂,就像空中飘浮的白云一样时而 出现、时而消失,面目狰狞可怕的阎罗卒一步一步向 我们逼来,死亡到来时我们怎样面对?如果对大乘佛 法没有种下一点善根,临死时就会一点把握都没有。 所以,一定要在相续中种下佛法的善根,也即禅宗所 谓的"种下金刚菩提种子",否则,没有下工夫禅修, 一辈子就算讲得再好、说得再好、学术上的研究再怎 么出色,最后临死时如果没有很好地发愿,下一辈子 有可能全都忘光了。所以,大家一定要共同修学,共 同修学的加持力很大!

我从后天开始,确实不是口头上说的,实际行动上也要这样做。六点钟,在座的道友基本上都开始闻思修行了,外面的人可能还没有上班,很多事情还没有开始。有些学校和寺院不一定那个时候特别方便,如果不方便的话,希望你们拿出其他一个方便的时间,最好每天修半个小时,否则,没有修的话,我们今生只不过跟佛法结一个缘而已,真正的功德或菩提心的感受不一定能品尝到。

修行的功德是相当大的。佛陀曾在《宣说决定真如经》中问舍利子:"十大劫中闻受佛法的功德大不

大?"舍利子说:"非常大。"佛陀说:"这个功德跟修真如相比,修真如一弹指间的功德远远超过了前者。"

当然,刚开始修的时候,大家可能有点不习惯,因为我们的心一直都在放任自流,从来没有管过它。但不管怎么样,这次大家一定要下工夫,没有下工夫的话,永远跟着习气走,恐怕自己的心始终都不会有改变,大乘佛法也不会对我们真正有利益。所以,你们应该对自己有一个强迫的要求,当然,我并不不强迫你们,如果实在不愿意,早上睡懒觉我也看不知我没有神通,任何人不起来也无所谓,对我来讲无利无害,我自己能修就算数。在所有的人当中,最难的可能就是我,最近晚上上课比较晚,我每天讲完,可能就是我,最近晚上上课比较晚,我每天讲完的可能就是我,最近晚上上课比较晚,我每天都的以后还要讲考、提问、回答,接待各种各样的人,经。既然我都能依靠这么脆弱的身躯发了愿,你们一个比理各种各样的事,回去以后还要看看书、念一点经。既然我都能依靠这么脆弱的身躯发了愿,你们一个比一个聪明,如果每天都把心思用在吃喝睡觉上,这种人生是不是要考虑一下它的价值?

城市里的很多人经常把时间用在没有意义的事情上面,比如说打麻将、喝酒、抽烟等等,这种消磨时间的行为,就算世间上稍有学问的人也是不接受的。作为真正想修行的人,你们即便不能提早起来,也应该把闹钟调在 5:55 分,起来后马上用凉水洗个脸,在床上坐半个小时共同修菩提心,若能这样作意修的话,这个功德是相当大的。从后天开始,在修之前,我们一起祈祷以法王如意宝为主的十方诸佛菩萨,愿自己的相续能够早日生起菩提心。至于具体的

观修,暂时按照以前所讲的方法,比如先修四无量心等等,过段时间我会给大家讲的。要记住,所修的就是菩提心,大家不用修其他的法!

总而言之,今天大家应该发这种誓愿,观想在十方诸佛菩萨尤其是上师面前,发愿每天早上修菩提心。暂时先发愿一年,能发愿的请举手……(上师先举了手,经堂里的人基本上都举了手。)好!从后天开始啊!如果病得特别严重,可以有一点开许,但装病肯定是不行的。

我们寂静地方的修行人,各方面的因缘条件比较 具足,大城市里的人恐怕有一些困难,但不管怎么样, 希望你们能把这件事当作一生中最重要的事情。有些 人认为获得金银财宝很重要,有些人认为获得地位名 声很重要,有些人认为获得一些奖励等很重要,但从 长远来看,这些都没有价值,最有价值的就是得到人 身遇到了佛法,并且相续中生起了一颗利益众生的 心。这颗心是千百万劫难得到的,用金钱也买不到, 如果没有依靠自己的功夫,它不可能平白无故地产 生,所以,非常希望大家能认真地修学菩提心!

在讲《入菩萨行论》之前,按照以前高僧大德的传统,先讲一些闻法的规矩。本来,《入菩萨行论广释》、《大圆满前行》中都介绍过,在座的有些道友是非常了解的,但对于外面的人来讲,在闻法过程中可能有发心不正、行为不正的现象,所以,我在这里简单地给大家强调一下。

首先,闻法时的发心相当重要。如果发心不正, 虽然下了很大功夫在漫长的时间中苦修,但得到的结 果并不会很理想。不管修什么样的法、听什么样的法、 做什么样的事情,刚开头的发心、动机相当重要,必 须要远离贪嗔痴。

发心可分为善的发心、不善的发心和无记的发心。比如说听《入菩萨行论》的课,如果以恶意来听,听法是为了获得财富地位名声,这样的发心是不好的。有些道场依靠这个机会赚钱、做一些不如法的行为,如果要搞这样的恶事,还不如依靠世间法,最好不要依靠大乘佛法来骗取他人的财物。

什么叫无记的发心呢?"别人都在听,那我也去听吧",既没有为众生也没有为自己,什么想法都没有,在一种无记的状态中听闻,这就是无记的发心,听法时最好也不要这样。

那应该以什么样的发心来听呢?以善妙的发心来听。这种发心有上等、中等、下等三种,下等的发心是:听《入菩萨行论》之后,我可能会获得世间的一些利益,如快乐、长寿、健康、发财、名利等。以这种发心来听,在三宝的加持下,依靠大乘佛法的力量,也许你确实会得到这些果报,但这种动机不能成为解脱之因。解脱必须依靠出离心和菩提心,就像有了种子才能生出果实一样,必须要有利他的菩提心才能生长解脱的果。所以,上面的这种动机称之为世间的发心,也就是下士道、下等人的发心,以这种发心来听闻佛法,对人天福报或暂时的乐果有一定帮助,但诸佛菩萨的果位、阿罗汉的果位是得不到的。

第二种是自己想获得阿罗汉果位,或者想获得寂 灭的发心。比如说,这次听《入菩萨行论》,不管别 的众生,只是我自己要获得解脱、获得佛果。当然, 三宝和大乘佛法的加持不可思议,这种发心也会获得 一定的力量,但以此中士道的心态,虽然能够获得解 脱,但也只是小乘的解脱,不能称之为最高的解脱。 为什么呢?因为小乘行人的相续中虽然具有空性正 见,非常了不起,但是没有强烈的大悲心。昨天有的 道友也问,为什么小乘阿罗汉的悲心连大乘胜解行地 的菩萨都不如,原因就是他们自私自利的心太重了, 获得证悟时大悲心相当的微弱,所以这种解脱不究 竟。这一点,很多论典尤其是《妙法莲华经》中讲得 非常清楚,我在这里不广说。

最好的发心就是第三种——上士道的发心。也就是说,这次听《入菩萨行论》不是为了自己今生的生活快乐、身体健康,也不是为了后世转生到极乐世界过得特别美好,而是为了天边无际的众生。他们无始以来都当过我的父母,现在沉溺在苦海中非常可怜,我一定要想尽一切办法帮助他们,通过听受释迦牟尼佛的殊胜甘露妙法,依靠佛法来让他们全部获得无上圆满正等觉的果位。这样的发心是非常难能可贵的,哪怕在一般人的相续中生起一刹那,功德也是无量无边的。

我们这次为什么要学《入菩萨行论》呢?因为它的加持相当大。昨天也给大家讲了,藏传佛教的历代大德对这部论典非常重视,为什么这么重视呢?因为依靠《入菩萨行论》,能使我们的相续中生起菩提心。

所以,华智仁波切°在一生中着重宣扬的就是这部论,从他的传记中可以看出,他终生不离的法本有两个,其中一个就是《入菩萨行论》。他在一个教言中是这样讲的:"如果相续中没有生起菩提心,哪怕你闭关九年修持无上密法,实际上,连解脱的种子也不能播下。"所以,形象上的东西我觉得不太重要,最关键的是什么?就是相续中要生起一个世俗菩提心。当然,胜义菩提心能生起来就更好了,但最起码也要有一个世俗菩提心,这样以后做什么事情都比较好办。否则,没有世俗菩提心的话,整天都是自私自利,就算你为弘扬佛法而忙得团团转,但相续中能得到多少大乘菩提的解脱种子,自己恐怕也无法了解。

华智仁波切的四大弟子之一、讲法最绝的格玛旺波·丹增诺吾(他的传记我以前翻译过),在他的一生中,讲过两百多遍《入菩萨行论》。两百多遍啊!这是什么样的一个数字,我不是在这里吹捧,不信的话,你们可以翻开传记自己看。他一个人讲了这么多遍,可想而知,在一生中对《入菩萨行论》是怎样弘扬的。

以前上师如意宝在大概 1998 年的时候,对所有的四众弟子说,人身都是无常的,所以自己在晚年有几部重要的论典要宣讲,也就是所谓"四年计划":第一年传讲《百业经》,让我们了解取舍因果的道理,以发起小乘的出离心;第二年讲《入菩萨行论广释》,使大家生起无伪的菩提心;第三年讲《大幻化网》;第四年讲无上密法。这就是他老人家在弘法利生事业

<sup>9</sup> 华智仁波切:台湾称为巴珠仁波切。

圆满之际,以这种方式作了总结。作为法王的传承弟子,你们应该看看上师如意宝今生对这部论是如何重视的,上师在讲《入菩萨行论》的时候说过,他老人家对其他传承有时候记得不是很清楚,但对《入菩萨行论》的传承,自己记得非常清楚。上师在14岁的时候就得受了这个法,当时得受的传承是华智仁波切一喇拉曲智仁波切10—堪布索朗仁钦—法王如意宝。作为我们的根本上师,法王如意宝14岁的时候,也想传学习《入菩萨行论》,最后接近圆寂的时候,也想传讲这部《入菩萨行论》,所以,我们后学者应把《入菩萨行论》当作一生中最殊胜的要诀,以此来调整自己的相续。

刚才讲了发心,也就是在听法的时候,一定要有利益众生的心。不管是听法,还是做任何一件事情,这都是不可缺少的。在闻法的过程中,还应该避免几种过患:三种过失、六种垢染、五种不持,这些一定要舍弃。

三种过失: 1) 耳根不专注的过失。闻法时耳根一定要专注上师所讲的法义,不能随随便便散乱于其他的地方,不然的话,就像把水器扣在地上,你在上面倒了多少水,里面也是一滴也不存,同样,有些人一边插着耳机听佛法,一边听一些别的音乐,这种态度能不能接受佛法呢? 肯定是不行的。所以,听法时一定要专注上师到底在讲什么,特别恭敬地一直听。

2) 心不专注的过失。听法时心一定要专注,否

<sup>10</sup> 喇拉曲智仁波切:《极乐愿文大疏》的作者。

则,上师所讲的法语不可能在相续中获得,就像一个盆子的底是漏的,任你在上面怎么倒水,全部都会漏光、一点也不存留,同样,讲课的时候不管你处在什么样的环境中,一定要认认真真地去听,每一句应该记在心里,铭刻于心。

很多人看其他上师的光盘时, 边看边吃饭说话, 就像对待世间的光盘一样,这种态度是得不到法益 的。当然,我并不是说学院里有这种情况,这个范围 大家一定要清楚, 我平时所说的"网络"、"电视"只 是针对外面的人,学院的纪律非常严格,如果用这些, 就会被开除。外面的人在运用电视或网络时,如果一 边做事一边听法,效果肯定不好,因为前面的内容还 没有听懂,一下子就过去了,中间断章取义地了解一 点,这是根本不完整的。所以,依靠现代设备来接受 佛法的人, 你们最好先把家里、单位的事情全部处理 完,然后空出半个小时,把门关上,不要跟其他不信 佛教的人一起,应该创造一个自己的小范围,或者跟 金刚道友在一起,专注地听 MP3 或者看 DVD、VCD, 这样才会真正获得佛法的利益。我看外面的很多居 士,行为确实不太如法,只不过把学佛当作一种享受, 或者只是一个交代而已,佛法的利益能不能得到也不 好说。

3) 杂烦恼的过失。听受佛法的过程中,如果你对别人生嫉妒心、嗔恨心、贪心,经常起各种妄念分别,和别人胡言乱语,说些没有意义的话,听法时心不在焉,这些都叫做杂烦恼。我们听受佛法时,要把其他的琐事全部放下来,在这个时间里如理如实地听

受佛法,若能如此,听法才有一定的功德,所以,每个人最好把自己的听法威仪摆正过来。

**六种垢染**:指傲慢、不起信心、没有希求心、外散、内收、厌倦。

1) 傲慢: 听法的过程中不要有傲慢心,不要认为上师所讲的、辅导员所讲的,我自己也讲得来,于是在别人讲法的时候,摆出一副傲慢相。

法王如意宝、麦彭仁波切 (文殊菩萨的化身)、宗 喀巴大师、萨迦班智达等高僧大德,他们在别人面前 听法时, 也是非常的恭敬, 因为对方讲的是法, 所以 一定要恭敬。有些人以前看过、听过《入菩萨行论》, 就认为自己很了不起,但从某些行为来看,我觉得你 们不一定真的懂。我本人在法王面前听过四次《入菩 萨行论》(包括讲义和颂词)、刚来学院时在堪布嘎多面 前也得过颂词的传承,还有在其他堪布面前听受,加 起来可能有七八次了;为他人用汉文讲过三遍,藏文 讲过四遍还是五遍,尽管如此,我想如果现在有一位 自己很有信心的上师要传讲, 我还是很乐意听的, 因 为里面的很多道理我都不懂。但有些人并不是这样, 某些比我还笨的人,认为自己非常非常精通《入菩萨 行论》, 原因是他以前看过一遍讲义。昨前天有个人 打电话对我说:"我看过你的那个讲义,现在不听可 以吧?"我说不听肯定可以,但心里想:光看一个讲 义是不行的,如果只看讲义就可以的话,藏文有二十 多本讲义,相当一部分我都看过,《大藏经》大概有 八到十本讲义,如果看一遍就可以了,历代的上师们 也不用一次又一次地传讲了。其实, 我们的傲慢心根 本不容易发觉,所以在听受佛法的时候,最好把傲慢的包袱全部放下来。

- 2) 没有信心:对佛法一定要有信心,就像印光 大师讲的那样,佛法依靠信心而获得。
- 3) 没有希求心:如果没有希求心、没有一点兴趣,不要说佛法,就连世间上的一件东西,也是不可能得到的。正是因为对佛法的希求,以前的高僧大德宁愿越过火海刀山,寻求佛法而得成就,如今我们有这么好的条件,随随便便就能听闻佛法,大家务必要珍惜,因为这种缘分并不是那么容易得到的。
- 4) 外散: 听受佛法时心不能往外散, 因为凡夫人没有断掉自相续中散乱的种子, 色声香味一出现, 心马上就会往外面去,往往不能获得佛法的利益, 所以听法时一定要专注。
- 5) 内收: 有些人在听课时一直打瞌睡或者昏沉,看他的表情也是迷迷糊糊的,这样听佛法能不能获得法益呢? 肯定不能。不要说佛法,就算在世间的学校里,学生上课打瞌睡,老师也应该拿棍棒来"啪"地打一下(众笑)。
- 6) 厌倦: 听法时应该要苦行,如果讲的时间稍微长一点,比如我今天就延长了五分钟,下面有人便不耐烦了,不停地看表,"为什么还不下课"、"为什么还在讲啊",这种生厌烦心也是没有功德的。所以,上师在讲法的时候,不管夏天也好、冬天也好,都不能有厌烦心。不过,学院里的大多数人我确实非常佩服,那么早就去辅导,冬天那么冷在外面背书,听说有些喇嘛天还没亮就在路灯下背书,尼众那边早上背

书的人也特别多,求法时确实需要这样的苦行,这是我非常高兴的事情!

**五种不持**:持文不持义、持义不持文、上下错谬而持、颠倒而持、不能领会而持。

- 1) 持义不持文: 只能抓住一些意义, 对词句根本不知道。有些人这样讲: "背书有什么用啊, 我把内容理解就可以了。"但内容是依靠词句来表达的, 如果没有词句的话, 内容肯定讲得不清楚。我们这里有些人能把好几部论典背下来, 他们在讲法的时候, 原文的整体框架全部了然于胸, 但如果没有背过的话, 大概内容可以抓一块, 但实际上是不完整的, 所以必须要依靠词句。
- 2) 持文不持义: 对词句方面,比如辞藻学、音韵学、诗学特别欢喜,只能了解一些词句,不能通达它的意义,就像我们听歌词一样。
- 3) 上下错乱而持: 本来佛经论典中的内容是不会上下错乱的, 但我们把上面的内容加在下面、下面的内容加在上面来理解, 就是上下错乱而持。
- 4) 没有领会而持: 佛经中有四种意趣、四种秘密, 了义、不了义等差别, 如果没有通达其中的真正意义, 就是没有领会而持。
- 5) 颠倒而持:比如,佛法本来是断除烦恼的根本,但你反而执著它是世间快乐的因,这就是颠倒而持。

今天简单介绍了一下闻法规律,在闻受《入菩萨 行论》的时候,大家一定要按照这些如理如实地行持, 远离三种过患、六种垢染、五种不持,还有依靠四种 想:把上师作医王想,佛法作妙药想,自己作病人想, 认真修学佛法作治病想。加上《华严经》的这四想, 我们听受佛法就会非常圆满了。

我不可能每天都强调闻法规律,但大家不管在什么场合下听受佛法,都要像这样如理如法,这一点相 当重要!

# 第三节课

### 思考题

- 1. 名词解释: 教法 证法 善说海 随福德分善根 随解脱 分善根
- 2. 对大乘修行人而言,为什么菩提心如此重要?请从教证、举例、比喻、推理等方面具体阐述。
- 3. 学习佛法和学习世间法,二者有什么异同?请结合自己的 经历加以说明。
- 4. "我们修行人为什么而活?为众生而活!"对于这句话,你有什么感想?
- 5. 什么才是真正的佛教? 寺院大、居士多、法会开得隆重,是否就意味着佛法非常兴盛?请以理分析。
- 6. 佛陀和上师经常要我们放下自己、利益众生,这种要求合理吗?为什么?
- 7. 佛菩萨的圣号和我们凡夫的名字有什么差别?
- 8. 为什么说佛法的精华教义是大乘菩提心?

在传讲正文之前, 先给大家交代一两个问题:

第一个,昨天已经讲了,每次听受佛法时,大家都要如理如法,假如行为不如法,就不可能得到听法的功德。佛法的教育与世间上的教育相比,既有相同的地方,也有不同的地方,不同的地方是佛法依靠恭敬心而获得,有了恭敬心,行为才会如理如法,才能

断除三种过失、六种垢染、五种不持。所以,在闻法的时候,行为和发心相当重要,尤其是发心,不管我们做任何一件事情,如果发心没有摆正,动机不纯,所作所为就无法成为解脱之因。在我们修持佛法的过程中,有些善根会成为解脱之因,叫做"随解脱分善根";有些善根变成了人天福报之因,称为"随福德分善根";还有一种,不但无法变成善业,反而成为恶趣之因,如《开启修心门扉》中所言:现在闻思修行、行持善法,目的若是为了即生的利益,虽然暂时可以达成所愿,但下一世很有可能堕落恶趣。所以,我们依靠善法尽量不要造恶业,每个修行人一定要牢记心间!

发心的问题,前年我们在讲《俱舍论·分别业》时也提过,按照小乘的观点,发心的动机非常重要,三界轮回之所以形成,就因为有六种染污心;按照大乘观点,无著菩萨在《大乘阿毗达磨集论》中有一个比喻,三个人同时吃一顿饭,一个人目的是为了杀生造恶业,一个人是做一些无记的琐事,一个人是为了杀生者的吃饭变成了恶业,行持善法者的变成三种业:杀生者的吃饭变成了恶业,行持善法者的变成了善业,另一个人的则变成了无记业。所以平时我们听闻佛法时,如果自己的发心正确,即使为听法而走路去某地,这些动作也会全部变成善业;相反,如果心中没有任何忆念,只是一种无记的状态,那你的行为就只是无记业。

外面大城市里的人,确实需要佛法的引导,他们 不可能每天呆在寺院、沉浸在闻思修行的氛围中,但 若能调正自己的发心,不管你是送孩子去学校,还是自己去上班,在这个过程中,假如一直以菩提心来摄持,始终不离利益众生的心态,表面上看来,你是开车或坐公车从自己的家里到学校门口,但实际上,你心里的善根与他人是完全不相同的。尽管按照昨天的要求,听闻佛法必须要如理如法,但有时不得已也有一个开缘——假如实在没有时间,一边听佛法一边坐车上班,只要发心正确,在这个过程中,尽管偶尔向外散乱,但你的心态会依佛法而转变、基本上可趋于佛法的境界中的,而且这个功德也相当大。

所以,我们作为皈依佛教的修行人,始终要自己对自己提醒,假如离开了这个,每天不愿意听法,喜欢在外面自由散乱,很多人的修行恐怕难以提高。世间上的学校为了灌输知识,尚且制定了一套强迫机制来约束学生,我们佛法就更不待言了。所以我想,如果佛教徒仅是为自己的快乐、享受生活,不听课没压力恐怕好一点,但是如果为了度化众生,使自相续与佛法相应,每天都应该有一些佛法的压力,如果没有这样,除了真正的高僧大德以外,若想每天都以慈悲心度日,这对很多人来说是难以实现的。因此,我们自己给自己创造修行条件非常重要,如果自己都拒绝了,谁也没办法强迫你修持!

发心既然如此重要,我们在听《入菩萨行论》或 其他法时,一定要想:我这次听法并不是为了自己发 财升官,或者得一点名声,而是为了度化众生。众生 是我们唯一的目的,这一点千万不能舍弃!华智仁波 切在《现观庄严论次第修法》中也有这么一句话:"我 们获得佛果,不是为自己得到佛的智慧来享受,而是为了一切众生。"所以我们不管修《现观庄严论》、修中观、修大圆满,都是为了利益众生,若能以这种心态时时摄持,哪怕只是听一堂课,其功德乃至佛果之间也是不会耗尽的。然而,现在很多修行人根本不懂这个道理,他们听法只是为了今生的发财,或者一些短暂的利益,当然,佛法的加持不可思议,这样求也能有所帮助,但我们应该有远大的理想,这样才能对自己的今生来世真正有利。

第二件事情,我想强调一下,从明天开始,修法之前先要修一段时间"皈依",具体方法在《大圆满心性休息实修法》中有,如果你们没有这本书,或者实在记不住,也可以大概这样观想:

在前方的虚空中,观想一个狮子座,座上铺设着莲花、日月,其上端坐着自己的根本上师。如果你能视师如佛,对上师的信心极大,则可观想上师形象是今生的模样;如果你的信心不够,则可将上师观为释迦牟尼佛、文殊菩萨、观音菩萨等圣尊。之后,作意上师与十方三世诸佛无二无别,周围有浩瀚如海的空行、护法等圣尊围绕,在这样的皈依境面前一心一意皈依。

皈依的目的是什么? 为了度化众生! 这一句话, 我在课堂上强调几千遍、几万遍了,也许有些老道友 都生厌烦心了。但是我想: 我以前要说,现在要说, 未来还是要说。为什么呢? 如果这一点都放弃了,我 们就不是大乘修行人了。世间上的男女经常说"我为 你而活",那我们是为谁而活? 为众生而活! 这个目 的一定要明确。

很多人皈依的目的并不明确,有些人是因为身体不好,有些人因为精神心理受到挫折,有些人因为工作不顺利……但为了利益众生而皈依的有多少呢?当然,出家人大多数应该都是这样的发心,可一般的在家人呢,我以前问过他们,答案不外乎是:我原来如何如何不顺,皈依后就可以保佑我了,佛陀有不可思议的加持力,能够让我家庭平安、工作顺利等等。虽然这种对某些中等根基的人来讲,暂时也可以,但最好的皈依是什么?就是利益众生,为度化一切众生而皈依。

然后,在皈依境前,一边观想"从现在开始乃至生生世世,我不舍弃十方三世诸佛,以及自己的根本上师",一边祈祷,一边念藏文"喇嘛拉加森切欧,桑吉拉加森切欧,秋拉加森切欧,根德拉加森切欧"。如果这个不会念,也可以念汉文"皈依师,皈依佛,皈依法,皈依僧",一直这样念诵。结座的时候,观想自他一切众生融入三宝,三宝融入与诸佛无二无别的根本上师,根本上师融入无缘法界当中,在无有任何执著的境界中安住一段时间,最后回向善根。

很多人可能以前都皈依过,但你们皈依时有没有 发过这种誓言呢?如果当初的目的不是特别明确,不 要紧,以前难陀刚出家时相续中也没有出离心,修行 只是为了得到漂亮的天女,更何况说我们了。但不幸 中的万幸,大家现在已经遇到了真正的大乘善知识、 真正的大乘传承教言,所以应当尽量让佛教的精华在 自相续中生起,如果没有利用的话,确实是相当可惜 的!

下一段时间,我希望大家先好好地修皈依,在心里面打下坚实的基础,如果明确"我皈依不是为了自己解脱,也不是为了生活快乐,而是为了利益众生",这样的话,我们修菩提心就很圆满了。这一点对每个人来说,不管出家也好、没有出家也好,都是非常重要的。

我们这次学习《入菩萨行论》,一方面要从理论上讲解,另一方面要以实修为主,实修和理论必须结合起来。为什么呢?因为佛教包括教法和证法,教法指语言文字、法本、念诵、传承等等,证法是指这些教法的意义在我们相续中存在。比如说,听到《入菩萨行论》的教义,这叫做教法,但是光听到不行,为了增上自己的菩提心而继续修持,就叫做证法,修了多长时间,你的相续中就存在多长时间的证法。华智仁波切也讲过:"一刹那的善根在自相续中生起,位也是一种证法;一句法义如果听到、懂得了,这也是一种教法。"说简单点,教法证法可以这样理解,但若说广一点,原来学习《俱舍论释》的时候,世亲论师也有讲过。

现在很多人根本不懂什么叫佛教,认为开一个会、搞一个仪式,这就是佛教,今天办的仪式特别隆重,就认为佛教非常兴盛。但举办仪式的过程中,众生能不能生起智慧、悲心,或者对佛的信心呢?当然,我们也不敢说所有的仪式都不好,佛教的很多仪式对众生心的利益还是非常大的。但是,只有在众生的相续中生起教法的内容,这才是真正的证法。有的人认

为寺院的建筑物如何如何金碧辉煌,这说明佛法非常殊胜;印了好几个法本,也说明佛教相当兴盛。实际上,真正的佛教是具有法相的善知识传授之后,在自己的相续中这样修持,比如,我们每天上午用半个小时修持,在这段时间内,如果对佛法的意义一直思维,那真正的证法就存在了。

当然,这么多的人在同一个时间内思维法义,肯定有些人修得好一点,有些人中间打瞌睡,这也是可以理解的,毕竟要将以前的习惯扳过来,开始时可能有点不适应,但是过了两天,我觉得应该没问题了。因为汉传佛教的大多数寺院早上三四点钟就起来上殿念佛了,六点钟已经下殿吃饭了,如果这个时候你们还不能起来修持,想成就可能有一定的困难。

大家不要认为这件事情无所谓,半个小时没什么可修的,虽然每个人修行的定力有差别,有些人刚开始的观想能力有限,但这是因为我们从来没有观过这颗心,它就像一个特别调皮的孩童,要想马上改掉所有的习气毛病,这肯定是不现实的。但是,若能逐渐这样观修,一两年以后,自己的心就不像刚开始那样了,这就是心的本性。对此,通过自己的修行体验,我们就会有深深的体会,通过一些佛经论典、高僧大我们的传记,也能够看得出来。所以,大家一方面要懂理论,一方面也要修行,修行的功德非常大,你们一定要注意!

接下来正式宣讲本论,首先介绍题目——〖入行论释·善说海〗。"善说海"是注释的名称。"善说"指

完整无缺地宣讲大乘《入菩萨行论》的甚深意义,"海" 指本论所引用的教证、理证相当丰富,犹如大海是一 切宝藏的来源,而此处教法证法的来源就是这部论 典,以比喻和意义相结合的方式,故取名为"善说海"。

论典是无著菩萨所造,当然,这里的无著,并不是印度"六庄严"之一的无著菩萨,而是藏地的无著菩萨。他大概于公元 1259 年降生,距今有七百多年了。无著菩萨的生平简介,我在这里不多讲,以前翻译的《善说海》前面附有他的传记,希望大家好好看一下。如果了解了寂天菩萨、无著菩萨的生平简介,就会知道我们现在所学的论典不是一般的,是具有一定加持力的,不像现在的世间人为了钱财、为了地位、为了名声而写很多书,前辈高僧大德们的目的不同,境界也不同,他们智慧中流露出来的金刚语,对我们生生世世有相当大的利益。

尤其是无著菩萨, 法王如意宝以前再三地讲过, 当年他所在的地方, 野蛮的老虎、豹子、豺狼等从来 不害任何众生, 经常跟绵羊、山羊和睦相处, 依靠他 的菩提心, 有很多慑服众生的现象。鉴于此, 藏传佛 教一直认为, 只要念诵《善说海》前面和后面的这些 颂词, 相续中的菩提心自然而然就会生起。

无著菩萨对众生的关爱是无法衡量的,记得他在小的时候,秋天里的某一天,地冻天寒并降下大霜,功秋桑博(无著菩萨的原名)到外面走动,回家时父亲发现他的衣服不见了,不高兴地问:"你的衣服呢?"他回答说:"外面有很多可怜的众生,我把自己的衣服给它们了。"父亲为了查证,就带着他一起去看个

究竟。结果当他们来到一处遍满蜘蛛的坟堆时,发现在那些快冻僵的蜘蛛身上正盖着功秋桑博的外套,为防止衣服被风吹走,他还在衣服的四周压上了一些石头。

表面上看,这是一个非常小的故事,但我们在孩童的时候有没有这样的慈爱、悲心呢?以前我写《悲惨世界》的时候,听过很多人的孩童经历,他们在六七岁、十几岁的时候,整天都是吃一些海边的东西、水里的东西,看到众生就要杀、就要吃,但无著菩萨是怎么样的呢?诸如此类非常精彩的公案,在雍珍益西坚赞造的传记中均有记载,后来我也翻译了,你们最好看一下,看完以后,就知道这个作者不是一般的,学习这部论,自然而然就会生起菩提心的。当然,一下子看不完,也可以每天看一个故事,以此来触动自己、劝勉自己。

## (讲义之前的总顶礼至立誓句)

大家应该清楚,讲义前面的几个偈颂不是寂天论师造的,而是无著菩萨造的。藏传佛教中,每位高僧大德在造论的时候,前面都会有顶礼句、立誓句,具有一套完整的造论前行。如果你们把颂词与这些偈颂混在一起,是对论典不了解的一种现象,故应区分颂词和偈颂之间的差别。

这些偈颂分为顶礼句和立誓句。其中,首先总顶礼观世音菩萨,然后分别顶礼与本论直接有关的佛和菩萨——释迦牟尼佛、观世音菩萨、文殊菩萨、寂天论师。

## 『顶礼圣者观自在菩萨!』

无著菩萨相续中具有如此的大慈大悲,全是依靠 观世音菩萨的加持而获得的,从他的传记中也能看得 出来,他对观世音菩萨具有不共的信心。还有一种说 法是,藏地认为无著菩萨是观音菩萨的化身,所以他 首先顶礼圣者观自在菩萨。这是总顶礼。

下面依靠诗学和辞藻学的修饰方法,一边赞叹释 迦牟尼佛的功德,一边祈祷释迦牟尼佛。这是非常有 必要的。一般而言,在藏传佛教中,如果你是一个大乘佛教徒,就会对佛陀和大乘高僧大德进行顶礼;如果你是一个小乘佛教徒,就会对佛陀和小乘的高僧大德进行顶礼。现在的汉传佛教也是如此,大德们在传讲佛法的时候,首先要顶礼释迦牟尼佛,或者文殊的传承上师,我觉得这样非常好,为什么呢?这表示我的是一个佛教徒。印度也有这种传统,看一个人对哪个本尊、哪个上师作祈祷,就可以知道他是哪个传承的所以,我们今后在弘法利生的过程中,造论也好、讲论也好、辩论也好,首先要顶礼释迦牟尼佛,此举一方面有很大的功德,另一方面,作为一个佛教徒,也应该在佛前作这样的顶礼祈祷。

慈爱无余众生搅拌发心二资海中现, 不住涅槃自性三身妙云层层极密布, 普降离无我等四边戏论妙法甘露雨, 熄众惑火开利乐花净饭王子前顶礼。

这里用修饰的方法来顶礼释迦牟尼佛。作者无著

菩萨广闻博学,从传记中也可看出,他不仅博览大藏经,精通显密经续,而且还通达世间上的各种学问, 尤其精通诗学。

〖慈爱无余众生〗: 释迦牟尼佛在因地时,仁慈地爱护每个众生。具体而言,最初在大释迦佛面前发菩提心,中间历经三大阿僧祇劫积累资粮,最终获得了色身和法身的果位,然后应机施教给众生转了三次法轮。

〖搅拌发心二资海中现,不住涅槃自性三身妙云层层极密布〗: 古代典籍中也有这个比喻, 意思是说, 通过搅拌大海水,可以产生水蒸气, 进而形成层层密布的妙云, 同样, 通过搅拌发心、福慧二种资粮, 能够产生佛陀不住涅槃自性的三身。

所谓"不住涅槃自性",是指相对于声闻缘觉而言,佛陀并不像他们那样住于一个寂灭的边,而是远离了一切戏论执著,获得了法报化三身的果位。

〖普降离无我等四边戏论妙法甘露雨〗:有了密布的乌云肯定会降下妙雨,同样的道理,佛陀获得三身果位的妙云后,肯定会给众生宣讲远离我执以及四边戏论<sup>11</sup>的正法甘露雨。

〖熄众惑火开利乐花〗: 有了雨就能熄灭熊熊烈火,盛开美丽的鲜花,同样,通过佛陀三转法轮的妙法甘露,能够熄灭三有众生相续的烦恼烈火,开启暂时获得人天福报的"利"益、究竟圆满正等觉安"乐"的利乐花。

-

<sup>11</sup> 四边: 有、无、二俱、非二俱。

〖净饭王子前顶礼〗: 在世界上独一无二、发心犹如白莲花般的净饭王子——我等大师释迦牟尼佛面前,我后学者恭恭敬敬地顶礼。

大家早上起来的时候,应该先在与上师无二无别的佛像前磕三个头(这是我的规定,不要忘了),然后用清净的水或点一根香来供养。修菩提心之前,最好先修一下法王如意宝的"上师瑜伽"(没有的话,也可念其他简单的上师瑜伽仪轨),修完了以后,按照要求,这几天主要修皈依。

今天早上我修的时候,虽然自己修得不太好,但是心里面很高兴,因为在这个时候(6:00-6:30),肯定很多人的心专注在利益众生上面,在当今的时代中,这是非常难得的。以前我们要么是在昏睡,要么所作所为是为了自己,现在哪怕一刹那的心专注于利益众生,这个功德也是不可思议的,过段时间讲菩提心的功德时也会提到。

我们修菩提心时,佛陀是非常殊胜的皈依境,即使稍作顶礼、供养,功德也是无量无边的。学院外面的四众道友,你们如果方便的话,今年一年当中最好看一遍《释迦牟尼佛广传》,学院的道友去年上半年已经学过了,大家对佛陀因地时的发心基本上已了如指掌,华智仁波切在宣讲《入菩萨行论》时曾说:"若想真正生起利他的菩提心,必须了知释迦牟尼佛在因地的公案。"这些公案表面上好像是一种故事,但实际上每个情节都是非常真实、震撼人心的,你们在各方面允许的情况下,一年看一个《释迦牟尼佛广传》应该不是特别困难!

很多人总说自己没有时间,其实你是把时间用在 吃喝玩乐上了,时间不是没有,只是自己不掌握、不 运用而已。学院里有些道友说没有时间我相信,因为 大家除了睡觉、吃饭以外,全部心思都专注在闻思修 行上了,特别忙!但外面的人呢,虽然与我们的生活 方式不同,不工作就无法养家糊口,这一点也能理解, 但最关键的,你们还是要自己掌握时间。世间上的知识分子也说过:谁能用得上时间,说明此人爱惜生命; 如果没有用上时间,这个人的一切都完了。

如果每天把时间安排好,这就是有智慧人的一种 行为。有些出家人,一天的时间掌握得相当好,除了 修行和睡觉以外,基本上不会有任何散乱,即使散乱 也能马上发现。但有些人根本没有时间概念,没有时 间概念的话,这种人的修行肯定不好。一年一下子就 过了,人的一生很快也就过了,在这个过程中,我们 若是一无所得,那非常不值得!

大家(指学院)最近也在学习《随念三宝经》,作 为一个佛教徒,我们真的不能忘记佛陀的恩德,始终 都要随念,这个相当重要!

接下来顶礼观世音菩萨:

仅以圣尊名号光, 传入何者耳畔中, 亦能遣除心暗者, 观音怙主前顶礼。

不管人、非人还是旁生, 无论什么样的众生, 仅 听闻圣尊观世音菩萨的名号, 也会遣除心里的痛苦、 困惑、烦恼等,这就是观世音菩萨的加持力。《法华经·普门品》中说:百千万亿众生感受痛苦时,如果一心持诵观世音菩萨的名号,菩萨就会循声救苦,加持这些众生全部获得解脱。

有些人可能想:"观世音菩萨"这几个字,好像 跟我们的名字一样,没有什么了不起的。实际上并不 是这样。按《悲华经·授记品》中所说,观世音菩萨 在恒河沙数劫以前,就曾得过宝藏如来的授记;按照 《楞严经》的观点,观世音菩萨以前在观世音菩腔 前发愿后,也曾得过这种授记。若看"观世音菩萨" 这几个字,好像我们人也可以叫做"观世音菩萨", 但实际上,诸佛菩萨的名称具有非常甚深的因缘,千 百万劫前就被佛的金刚语亲自授记了,在度化众生的 过程中,以智慧的结晶而形成了这样的名号。真的 行程中,以智慧的结晶而形成了这样的名号。有 语报的人,才有缘听闻佛菩萨的名号;没有福报的人, 即生中根本听不到这些名号,也见不到诸佛菩萨 像。在汉传佛教中,称念观世音菩萨名号,菩萨救苦 救难的公案不可胜数,在这里我就不多讲了。

作者对观世音菩萨有相当大的信心,故顶礼完释 迦牟尼佛后,紧接着顶礼观世音菩萨。观世音菩萨是 诸佛菩萨大悲心的本体,如果经常祈祷,我们的相续 中一定会生起大慈大悲的菩提心。观世音菩萨名号的 加持不可思议,如果我们看到一些众生非常可怜,或 者马上就要死了,按照《陀罗尼经》中所讲,最好为 其念"南无观世音菩萨",或者"嗡玛呢叭美吽",这 样一来,圣号传到他的耳旁,此后他就不会再堕恶趣 了,这个功德是非常大的。 下面讲顶礼文殊菩萨:

开示寂天我与无我戏论胜义之法理, 己造积业为我所等世俗遣诸愚见暗, 善说抛弃自乐成办利他净行此法理, 究竟自他二利法王文殊菩萨前顶礼。

为众生宣说"寂灭我与无我等一切戏论"的胜义 法理,开示"自己造业自己感受"的世俗道理,这些 佛陀的深广法门全部是由文殊菩萨的智慧来抉择的, 此等善说犹如光芒, 遣除了众生相续中的愚痴黑暗, 同时,还善巧地阐明了抛弃自己快乐、成办他众利益 的清净行为的法理,在究竟自他二利、令众生获得佛 陀法王果位的文殊菩萨面前,作者我必恭必敬地顶礼。

麦彭仁波切在《八大菩萨传记》中,曾引用过《宝积经》的一个教证:"念千百万佛陀的名号,功德当然相当大,但念诵文殊师利菩萨的名号,功德远远超过了前者。"也就是说,我们平时祈祷观世音菩萨、阿弥陀佛、释迦牟尼佛,尽管这个功德不可思议,但比不上祈祷文殊菩萨,或者念文殊心咒"嗡阿局巴匝纳德"。

《无垢光天女请问经》中也说:文殊菩萨度化众生的显现,跟其他任何圣尊都不相同,他的显现是无量无边的,若以国王得度者则现国王相,若以王妃、婆罗门、比丘得度者,则现彼等相,甚至还在贪欲者前显现美女,喜欢唱歌者面前显现歌星<sup>12</sup>......有时候

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> 虽然观世音菩萨等的显现也是无量无边,但此处主要侧重于智慧方面。因为文殊菩萨是佛菩萨智慧的本体,三世诸佛皆由智慧而生,从这个角度而言,文殊菩

我想,现在的世间人特别喜欢唱歌,也喜欢听歌,真正的高僧大德讲法,只有几百个人去听,但若来了一个歌星,成千上万的人都会拥在一起。虽然我不敢说他们全部是文殊菩萨的化现,不然的话,我们出家人明天都去听音乐了(众笑),但也不排除有文殊菩萨存在的可能。按照佛经中的观点,文殊菩萨也显现为歌女、鬘女、舞女等形象来度化众生,所以佛菩萨的化现是不可思议的。

这是对寂天菩萨的赞叹偈,无著菩萨向寂天菩萨 顶礼:

> 尽舍国政善开显, 稀奇佛子行之理, 弘扬佛陀教法者, 寂天菩萨前顶礼。

舍弃王位国政的寂天菩萨,善巧开显了极为稀有 13的佛子行之理,弘扬了真正的如来教法——利他菩 提心,在这样伟大的寂天菩萨足下,作者恭敬顶礼。

弘扬了菩提心,就是真正弘扬了如来教法。我们如果不分教派,汉传佛教也好、藏传佛教也好,方便时组织一些人到各地弘扬真正的佛法,这是非常有必要的。在这个过程中,财物供养、名声地位对我们来讲都不重要,唯一就是要好心好意地把佛法传给众生。从现代人的一些行为上来看,很多人根本不懂得佛法的道理,所以大家有责任弘扬佛法利益众生。假

萨的功德更为超胜。

<sup>13</sup> 因为世间上的人多为自己而奔波,为自己而造作,真正利益众生的相当少。

如没有这种心态的话,我们即生中不一定有弘法利生的机会,就算有,自己也会百般推辞,认为已经六七十岁了,没有希望了,还是让年轻人去干吧。

其实,我们这里的老菩萨发心还是相当大的,对生活等各方面非常精通,不会有任何感情上的违缘,度化众生是最适合的。至于年轻人嘛,需要在学院呆长一点时间。所以,今后若是有必要,我们应该专门安排一部分六七十岁的人,到各地去弘扬佛法(众笑)……

## 最后是立誓句:

从彼教言莲苑中, 畅饮善说蜂蜜已, 为利持佛子行众, 我当于此释本论。

作者无著菩萨说: 我从寂天菩萨的教言莲苑中, 已经获得了《入菩萨行论》的善说蜂蜜,为了利益行 持佛法的大乘佛子们,在此特意撰写了这部论典《入 行论释·善说海》。

# 第四节课

### 思考题

- 1. 经论命名的方式有哪几种?请举例说明。
- 2. 给经论取名有何必要?
- 3. 菩萨以何原因称为"勇识"? 对此你有什么感想?
- 4. 论名用梵语的目的是什么?
- 5. 印度传下来的佛教论典为什么比较清净、可靠?
- 6. 为了辨明三藏,国王赤热巴巾在顶礼句方面有什么规定? 这样规定的理由是什么?
- 7. 对于整部论的内容,阿阇黎善天与那波瓦尊者是如何归纳的?

《入菩萨行论》的作者寂天论师,前面介绍了他的一些事迹,这里再给大家讲一个公案(第二种稀有传记): 寂铠到森林中依止了一位文殊菩萨化身的上师后,获得教言得到成就。后来,上师开许他去弘扬佛法,他来到印度东部的曼迦达国,当时国王正在招选内臣,有人觉得寂铠非常了不起,就推荐他当门卫保护国王。由于寂铠的威德力、慈悲力所感,周围很多人对他非常恭敬,寂铠也宣讲佛法教导他们,令许多人解除了痛苦、获得快乐。这就引起了有些奸臣对他的不满,他们便在国王面前进谗言,说他当门卫不合

格,因为他保护国王的宝剑是假的<sup>14</sup>。国王听后半信半疑,于是要求每个护卫出示自己的武器,以备检查。寂铠对国王说:"我这个宝剑,您最好不要看,否则可能有一些危险!"国王不听,执意要看。寂铠只好将国王带到一个寂静的地方,让他挡住一只眼睛,然后抽出宝剑。此时凛冽的剑光伤害了国王的眼睛,眼珠当时掉到地上,国王非常害怕,在场的人方知寂铠是个大成就者。国王与眷属们一起在寂铠前忏悔,并恭敬祈祷恢复自己的眼睛。寂铠答应后,用手指拿取眼珠插在原来的眼眶中,通过加持令其恢复如初。由此可见,寂天论师的成就与其他人完全不同,我们现在宣讲的这部《入菩萨行论》,就是这位大成就者所造的论典。

完整无缺、正确无误开明大乘道的这部入菩萨行 论分二:一、论名;二、论义。

这部《入菩萨行论》"完整无缺"、"正确无误" <sup>15</sup> 地宣说了所有大乘基道果的次第,涵盖了整个大乘的所有教义、所有经论。我们在末法时代短暂的人生中,要将所有的大乘经典、论典全部了如指掌,恐怕是不现实的一件事情,但是如果花一段时间认认真真地学习这部论典,实际上,大乘菩提道的所有次第和教言都已经了解了,这个意义是相当大的。

现在尤其是大城市里的人,去佛学院或寺院里完

<sup>14</sup> 他佩带的宝剑是木头做的,这柄木剑是文殊菩萨赐予加持的。

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> 完整无缺、正确无误: 这些文字大家在学习的过程中,不要一下子就过了,而 应该认认真真地去思考。

整、有系统、有次第地学习相关教理,这样的机会几乎没有,但如果能把《入菩萨行论》当作最重要的事情来对待,对自己了解佛法、修持心性是非常有必要的。然而,现在很多人都是把自己的生活放在重点,学习佛法、研究佛法、修行佛法放在了次要的位置上,他们对佛法的态度是什么样呢?吃喝玩乐、生活工作占用了大多数时间,学习佛法的时间总是没有。尽管城市里的人不像寂静地方的出家人,他们的生活方式我们也理解,但如果没有安排学佛的时间,修行想要成功,恐怕是永远不可能的。因此,我们每一个人应尽量把学习佛法放在重要的位置上,给它安排一个充裕的时间,拿出一部分自己的精力。

现在有些学习佛法的小组,大家平时聚在一起吃顿饭、喝个茶,讲一些无关紧要、乱七八糟的事,完了以后就算今天的辅导结束了。这个不叫辅导,在我们佛学院,叫做"破坏纪律"!但这也并非千篇一律,个别修行人我觉得还是可以的,大家处在一起的时候,两个小时全部都是辅导、研讨、思考,这样回到家以后,遇到问题还是有很多的方便对治。所以,聚在一起不是浪费时间,我们学习《入菩萨行论》,不管是在家里学习,还是大家集体学习,千万不要把珍贵的时间一下子就耗尽了。对于真正的修行人来讲,财产并不重要,身体也不重要,最重要的是什么?就是时间。时间跟生命没什么差别,一个人如果没有时间概念,则说明他对自己的修行不负责任。

所以,我们每个人对时间都应该有一些安排,这 几天早上六点钟起来修行,百分之九十九的人还是安 排得很好,睡眠多的基本上已经缓过来了。可见,我们并不是没有时间,关键就是自己太愚痴了,过去迷迷糊糊都白过了,现在既然遇到了这么好的法,就一定要抓住机会。虽然我讲者很差劲,确实不具足说法者的法相,但是所讲的这个法——《入菩萨行论》却非常完美、非常殊胜,遇到了这样的法,大家应该认认真真去对待,没有这样的话,整天耽著于世间物欲、肮脏不堪的一些贪嗔痴对境,除此之外没有任何有意义的纯洁思想,轮回就会越陷越深,最终无法从中解脱。所以,大家现在有了这么好的机会,一定要对自己的时间做好安排!

甲一(论名)分二,一、真实论名,二、译礼。 乙一、真实论名,

梵语: 菩提萨埵渣呀阿巴达绕

梵语是古印度的语言,依不同的说法,印度本来有四种、五种或六种语言,此处首先以梵语来宣说论名。〖梵语的论名译成汉语,〗即《入菩萨行论》。具体一一对照:〖"菩提"为正觉,〗意思是正等觉、觉悟、觉明,从广义上讲,也有佛陀、中佛<sup>16</sup>之意;〖"萨埵"为菩萨,〗也可以称为勇识,指尚未获得佛果的因地菩萨(如文殊菩萨也叫文殊智慧勇识),由于他们在多生累劫当中利益无量众生、度化无边有情,内心却不产生恐惧或畏怖,故将这样的勇猛大德叫做菩萨;〖"渣呀"为行,〗是行为的意思;〖"阿巴达绕"为入,〗就是趋入。这几个合在一起就是"入菩萨行"或者"入菩萨正觉

<sup>16</sup> 中佛:缘觉或辟支佛。

行"。

为什么叫做《入菩萨行论》呢?入就是加入、趋入的意思,通过学习本论,我们可以趋入大乘菩萨的殊胜行为——六波罗蜜多的愿行当中,所以叫做《入菩萨行论》。这一点,我们不仅要从字面上通达,还要从意义上了解,如果我们学习论典只是大概地了知一下,而没有真正去领悟,这是非常不合理的。

这次外面学习《入菩萨行论》的道场,应该共同起一个名字——"菩提学会<sup>17"</sup>。这个名字显宗可以用,密宗也可以用,各个宗派都可以用;不仅现在学习《入菩萨行论》可以用,今后学习其他的一些论典、密宗教言也同样适用。大家在各个地方学习的时候,如果称为"菩提学会一组"、"菩提学会二组"……这也是一种很好的缘起。作为"菩提学会"的会员,若要真正学习菩提心,我们一定要从自己的内心做起!

〖那么,这一论名是以什么方式而取的呢?〗经论取名的方式非常多,《解深密经》中列有四种:以地名而取、以人名而取、以比喻而取、以意义而取。这个世间上不管什么东西都有各自的名称,人有人的名称,地有地的名称,山河大地、任何事物都有其不共的名称,同样的道理,佛经有佛经的名称,论典也有论典的名称,它们的取名不是无缘无故的,〖通常而言,命名的方式有以所说之义、能说之量、作用、地点、眷属、时间与比喻来命名。〗"所说之义"是指以意义来取名,比如《入菩萨行论》、《十地经》、《菩提道次第广论》;

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 菩提的范围相当广,可分为道菩提、果菩提、自性菩提,或者论菩提、意义菩提等等。

"能说之量"指以能说词句的数量来取名,如《中观四百论》、《戒律三百颂》、《七十空性论》、《六十正理论》、《事师五十颂》;有些经论以"作用"而取名,如《贤愚经》、《大解脱经》;也有些以"地点"而取,例如《楞伽经》是以释迦牟尼佛讲法所在地楞伽山而得名;有些以"眷属"而取名,如《龙王请问经》、《弥勒请问经》,以及汉传佛教的《六祖坛经》、《了凡四训》,有些以请问者的名字而取,有些以作者的名称而取;还有些以"时间"而取名,如《贤劫经》宣说了贤劫中出现的千佛名称及功德;有些以"比喻"而取名,如《稻秆经》、《金刚经》等等。

〖此论是以其中的第一种方式来取名的。〗《入菩萨行论》是从意义上来取名的。顾名思义,这部论典主要宣说了我们如何趋入菩萨行为,这是词句上的理解,若深入其内在的涵义,则是我们从现在起一定要真正加入大乘行列,每个人心里都要发下这样的誓愿。通过学习《入菩萨行论》,使每一个人都能得到佛法的利益,这是我们此次学习的目的。

要想得到佛法的利益,关键在于自己的信心。没有信心,内心不在意《入菩萨行论》,就算本论的加持再大、道理再深,对你也起不到什么作用。由于每个人的缘分、根基不同,前世的发愿也不相同,在学习《入菩萨行论》的过程中,如果开始有一百个人,最后可能只有五、六十人通达了它的意义;一部分人不但意义没有通达,就连词句也没有了解;还有一部分人誓言不坚定,听了两天就半途而废……所以,听者的根基不同,所获得的利益也不相同。表面上看来,

我们在同一个经堂、同一时间内坐在一起听法,穿着、语言、文化也没有多大差别,但为什么最后有这么大差距呢?因为各人的根基、心态不同。心态摆得正、没有杂乱心、一心一意专注的人,每天应该都能得到一点点利益。

所以,我想再次重申,大家一定要从内心当中想: "我从现在开始,加入了大乘佛教的团体。加入以后 的工作是什么?尽心尽力地利益众生!"这是最主要 的原则,也是大乘菩提最基本的要求和方向。如果这 个没有搞定,我们表面上再怎么做、怎么修,恐怕也 不能成为真正大乘菩提的因。这次学习《入菩萨行 论》,就是要趋入大乘菩萨的六波罗蜜多,这个意思 虽然很简单,但我反反复复这样说,就是希望有人依 靠这些话语,自相续能真正产生一种誓言、一种决心, 若能这样的话,这是我们一生中非常难得的。

[取名有何必要呢?一般来说,取名的必要就是为了理解意义。] 世间上的名称,有些是依靠比喻或意义而取的,但有些也不依靠任何原因就顺便取的。我们藏族人取名字有很多意思,比如吉祥天女、吉祥如意等,大多数都可以解释,但有些其他民族的名字就没办法解释了。世间上的名称也是这样,石头为什么叫"石头"?就没有任何原因。关于取名称的问题,过段时间我们学"因明"的时候也会讲到:取名的方式有两种,一种是有原因的,一种是没有原因的。论典的取名就属于有原因的,没有原因的取名几乎是没有。[《楞伽经》中云:"若不立名称,世间皆迷蒙,故佛巧方便,诸法立异名。"] 万事万物如果没有取名字,世间上的人

就会非常迷蒙,没有取舍的概念和方法,所以大慈大悲的佛陀依靠善巧方便,通过给所有的事物取不同的 名字,让众生能够了知一切万法。

『尤其因为此论是以所说的意义来取名的,所以,诸位利根者通过论名就能够通达论中所说的大概内容。』这部论典以所说的意义来取名,还有一个原因——使利根者一看到论名,马上就知道里面的所有内容。就像以前的智者大师,一看到《妙法莲华经》这几个字,就通的了里面所讲的一切内容,后来光讲这个经名,就一直讲了三个月。中根者看了论名后,基本能明白,以后了《入中论》、《量理宝藏论》、《配》这几个字,差不多就了解了大概的意思。至于最下根者,可以依靠论名找到法本等有很多必要。论中云:〖首先宣说论名,其他根基者依此也容易寻找法本。〗如果没有取《入行论》这个名字,哪个法本是《入行论》,我们根本不知道,所以对于最钝根的人来说,取名为《入行论》可使找的时候比较方便,放在哪里一看就知道。以上讲的是取名的方式和必要。

〖论名用梵语的目的是为了在相续中播下梵语的种子,并说明来源可靠,加之忆念译师、智者的恩德。〗为什么以"菩提萨埵……"等梵语来宣说论名呢?原因有三:第一,在我们相续中播下解脱的种子——梵语。因为贤劫千佛全部以印度人的身份出家获得成就,在印度的菩提伽耶成佛后,都是以梵语来转法轮,因此这个语言的加持和功德相当大,如果我们每次读论典的时候,将前面的梵语在口中念一遍,自相续中就播下了解脱的种子。所以,经论前面的梵语,藏地很多译师

都不翻译,翻开《大藏经》也会发现,每一部经典的 开头都有梵语,每一部论著的开头也有梵语<sup>18</sup>。不仅 印度大德们有这样的传统,藏传佛教的个别论师在造 论时虽不是用梵语写的,但开头也用一些梵语,以使 后学者的相续中种下善根和解脱的种子。

第二个原因就是来源清净。来源怎么清净呢? 大家应该清楚,印度当时造论是非常严谨的一件大事,不像藏地或汉地。一般来讲,论典造好了以后,在没有正式流通前,很多高僧大德和智者们要集聚一起进行研讨、辩论,如果在这个过程当中作者获胜了, 这部论典就可以公开流通,作者也会得到一定的奖励和礼遇。如果这部论典不符合佛法,也不符合世间法,就把论典拴在狗尾巴上,在整个城市转几圈,然后烧掉,以示不能流通。如果论典不仅内容不好,而且对人们的身体、思想有害,作者就要受到法律的惩罚,如砍断胳膊、终身关在监狱中(现在有些国家,对那些写反动书或者对人们思想不利的论典的人,也提倡用这种处罚方法)。

所以,印度当年造论不是随随便便的,具有一定的危险性,不像现在有些人为了金钱、为了名声,今天随便乱写一套,明天花一点钱就到处发行,实际上,这样的论典没有任何价值、没有任何意义,因为他的目的并不是利益众生。现在有很多作者,不管是佛教的还是世间上的,只要有一些人民币,出书就非常容易,没有一点困难,其实这种传统相当不好,真正的

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 按照历代规矩,不能翻译的有五种,如咒语等,在讲《心经》的时候给大家具体讲过,故这里不翻译的原因也在于此。

佛教论典若能通过严格的考核检验才可以出版,那对整个佛教界才有一定的利益。所以,当年印度传下来的两百多函论著,其价值是无上的,因为这是成千上万个智者、班智达共同认可的,来源相当的清净。

由此可知,论典前面如果有梵语,则说明它是从 印度传下来,非常可靠。《入菩萨行论》、《入中论》、 《中论》,还有因明方面的《释量论》等这些论典, 所有的佛教徒百分之百没有一个不认可的,如果不认 可的话, 那这个人的信仰和精神有问题, 因为只要是 龙猛菩萨造的、月称论师造的、寂天菩萨造的,里面 的内容绝对千真万确,没有任何值得怀疑之处。有些 人说:"你们学院出来的上师、法本应该是很好的。" 这不一定! 因为我们这里没那么严格, 不敢保证百分 之百都是非常好的修行人,这里出来的法本全部都很 好,包括我自己的在内,有时候胡言乱语写成的文字, 是否对众生有利也不知道, 当然, 害处不一定有, 因 为我的动机不是故意害众生,但凡夫人的分别念是否 有利于众生,这个不好说。所以我们以后学习的时候, 选择来源清净可靠的佛经论典、真正大成就者所造的 论典非常重要, 我平时翻译的时候, 一般也愿意翻译 真正大成就者、了不起的大德们的文章, 而那些具有 争议或是自己也搞不清楚的论典,暂时不敢翻译。所 以学习佛法时,来源清净是很重要的。

第三个原因是忆念译师们的恩德。大家都知道, 印度是佛教的来源地,我等大师释迦牟尼佛以印度人 的形象来到这个世界上,三次法轮也都是以印度的梵 语来转的,为了使异族的众生能够学习佛法,历史上 不管哪个朝代、哪个国家,都有非常多的译师翻译佛陀的经典和论典<sup>19</sup>,如果没有这些译师们,我们末法时代的众生业力深重,要想学习梵语或其他一个语言,并且精通的话,恐怕是非常困难的事情。所以我们应当从内心对这些译师有一种感恩之情,如果没有这样,好像觉得什么都无所谓,平平淡淡的、无动于衷,不要说我们佛教,就连世间上最基本的人文道德,恐怕也说不过去。

作为佛教徒,我们对上师、对佛陀、对菩萨们一定要有一种强烈的信心,始终都要非常感谢他们,如果每一位弟子对自己的上师有感恩之情,这个上师的加持肯定会融入他的心,反之,如果觉得上师跟世间上的老师一样,甚至对世间老师也没有恩德之情,那他的相续中恐怕不一定能得到真正的学问。古人常说"饮水思源",宋代的大鉴禅师也说过:"饮水知源,自觉自悟,师岂远哉?"意思是说,饮水应该明白它的来源,同样的道理,我们能够自觉自悟,难道上师还很遥远吗?所有佛法的来源就是上师,如果没有忘记上师的恩德,那么上师离你并不遥远。

以上从三个方面讲了用梵语的原因,第一个是播下解脱的种子,第二个说明来源清净,第三个忆念译师们的恩德。平时我们学习佛法的时候,对于佛法的来源——上师,一定要以非常恭敬虔诚的信心来祈祷。以前很多古代的大德们,对于自己上师的感情、

<sup>19</sup> 藏传佛教翻译经论时,主要是由印度的一位班智达和藏地的一位译师结合起来翻译的,每部论典或经典后面都有这些译师的名字。按照习惯,印度人称为班智达,藏族人叫做译师。

对上师的恭敬心是什么样的? 大家也应该清楚。如果对上师、对佛陀、对传承上师没有这样一个恭敬心的话,他们传下来的法恐怕对你的相续不一定有利。从世间的角度来讲,如果你对自己的父母、老师好像无所谓,那么老师和父母传下来的知识,对你的一生恐怕不一定有很明显的帮助;如果你觉得"我如今的成长、智慧全部来源于老师和父母",对他们有非常大的感恩之情,那你相续中的这些学问一定会用于世来的感恩之情,那你相续的时候,往往可以看得出来他的。所以,我们在学佛的的感恩之情是怎么样的,如果他非常想念上师、想念佛陀,那他说出来的话肯定对众生有利;如果表面上赞叹佛陀,实际上自己一点感觉都没有,那不可能打动别人,所以我们平时观察自己极为重要。

## 乙二、译礼:

## 敬礼一切佛菩萨!

这是译师的顶礼句,《入行论》的原文中没有。 顶礼的目的一方面是为了使翻译圆满、善始善终,中 间不出任何违缘;另一方面,他们对自己最恭敬的本 尊佛陀进行恭敬顶礼,也有这么一个传统。

在我们藏传佛教中,《入菩萨行论》经过了三次翻译。最初是国王赤热巴巾<sup>20</sup>时代,嘎瓦巴匝<sup>21</sup>依靠克什米尔的版本作过翻译。赤热巴巾对佛教的贡献相

<sup>20</sup> 赤热巴巾: 金刚手菩萨的化身,藏地第41代国王,也有说是第40代国王。

<sup>21</sup> 嘎瓦巴匝: 三大译师之一。

当大<sup>22</sup>,他建立了非常庞大的译经院,从印度迎请了许多的班智达,在藏地也培养了很多译师,不仅对国王赤松德赞时代翻译的前译教典进行校对,而且对没有翻译的教典进行翻译。嘎瓦巴匝是当时的三大译师之一,是两代国王时代中最有名的一个译师,他依靠克什米尔的版本翻译了《入菩萨行论》。

后弘时期,罗匝瓦·仁钦桑波依靠印度中部的版本也作过一次翻译。最后在阿底峡尊者时代,藏地有名的大译师罗登写热巴进行了重译和校对。所以在藏地,《入菩萨行论》共有过三次翻译。这样的论典来源非常清净,内容殊胜,词句也是相当优美。

〖由于此论属于经藏的范畴,因而按照国王规定的顶礼方式,在一切佛菩萨前顶礼膜拜,这是译师所作的顶礼。〗赤热巴巾时代之前,藏地的译师们在翻译时,一般是对自己最信仰的佛菩萨作顶礼,后来国王赤热巴巾为产辨别三藏,特意规定:在律藏方面的经论前,应该"顶礼智智佛陀",因为戒律方面的因果非常细微,唯有佛陀的尽所有智、如所有智才能完全了达,诸菩萨和声闻缘觉也无法通彻这样的因果取舍;在经藏或属于经藏的论典前,应该"顶礼诸佛菩萨",因为《亲疏是佛和菩萨以问答方式而形成的,如《宋殊请问经》、《弥勒请问经》、《富楼那请问经》;在论藏或对法方面的经论前,应该"顶礼文殊师利菩萨",因为唯以文殊师利菩萨的敏锐智慧,才能辨别蕴、界、处、缘起等一切对法的概念、数目、定义。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 藏地国王松赞干布、赤松德赞、赤热巴巾,被称为"祖孙三王",分别是观世音菩萨、文殊菩萨、金刚手菩萨的化身,他们对佛教的贡献非常大。

自赤热巴巾时代以后,藏地基本上采用这种顶礼方式,一方面是尊重国王的规定,另一方面也是为了辨明三藏的分类,使人们从顶礼句上即可看出这是属于经、律、论哪一方面的教典。在汉传佛教中,虽然鸠摩罗什、唐玄奘等译师翻译了大量前所未有的经论,但在顶礼句方面几乎没有这种传统,所以,如果翻阅汉文《大藏经》,就分不清楚到底哪个属于论藏、哪个属于律藏。

刚才也讲了,国王赤热巴巾对佛教的贡献相当 大,不仅如此,他对出家人也是非常尊重:国王有一 个长长的发髻,上面缀有各色的绸缎,如果见到出家 人或者僧团,他就把自己的发髻松下来铺在地上,让 出家人在头发上踏过。国王对出家人如是的尊敬,以 致当时藏地佛教非常兴盛。赤热巴巾还要求每一个出 家人应该由七户施主供养(不像我们这里有些出家人,出 家人是七户,就是一个居士也找不到,非常痛苦,但有些出 家人特别富裕,可能有七百多户也不知道),并且在译经方 面作出了非常了不起的贡献。就像汉传佛教中的后 皇帝、康熙皇帝、乾隆皇帝一样,我们藏传佛教历史 上也有以国王形式来护持正法的情况。无著菩萨在造 论时,也是依照赤热巴巾的这种规定对译礼句作了解 释。

〖对于论义,阿阇黎善天认为:〗阿阇黎善天是印度的一位论师。前段时间也讲了,现在译出来的印度《入行论》讲义大概有八九个,而在这些讲义中,最出名的就是善天、那波瓦、慧源论师所著的三大讲义。表面上看来这个《善说海》不像其他讲义写得那样广,

但实际上无著菩萨在造论的时候,对于最根本的问题,都已经详详细细参考了这些注疏。善天论师认为〖以初善、中善、后善可以包括整个这部论典的内容,按照顺序,初善即顶礼句,中善是从顶礼句到回向品之前,后善为回向品。〗他是以初善、中善、后善概括了全论内容。《大圆满心性休息实修法·三处三善引导文》也是以初善、中善、后善包括了所有的内容,首先是大乘菩萨行方面,然后是总密乘方面,最后是无上大圆满。按照善天论师的说法,这里是从善妙方面来进行宣说的。

〖那波瓦阿阇黎则认为,以造论之因、宣讲六度、感念恩德而作礼这三部分可包括此论,也就是说,造论之因是从"暇满人身极难得"开始的前三品〗第一品从暇满难得开始,前三品讲了造论之因,〖回向品宣说布施度〗中间广讲六波罗蜜多时,回向品属于布施波罗蜜多,〖不放逸品与正知正念品宣说戒律度。〗安忍度、精进度、禅定度、智慧度在论典当中比较明显,每一品都有详细的介绍,但布施度和持戒度这两个不太明显,所以尊者概括性地总结这两度的内容。

大家应该注意,这些内容都属于考试范围,到时候让你填:善天论师是怎么认为的,那波瓦是怎么认为的……你不要不知道"那波瓦"是什么意思,似乎从来没有听过、从来没有看过,特别伤心。不要这样!应该一步一步地全部学懂。〖(其余的内容在颂词中显而易见。)本注释的分法如下:〗

今天讲到这里吧。

# 第五节课

### 思考题

- 1. 名词解释: 善逝
- 2. 按照藏传佛教的传统,怎样学习一部论典才能真正领会其中的意义?
- 3. "善逝法身佛子伴"中的"法身",是佛陀的三身之一吗? 请具体解释这里的法身。
- 4. 依噶当派的教言,修行可分几种?每一种的方式如何?
- 5. 按《宝性论》的观点,出生佛子需要哪四种因?请结合转 轮王子的比喻加以说明。
- 6. 对上师顶礼是合理的,但对上师的住房、狗、牦牛顶礼, 这种行为是否颠倒?请谈谈你的想法。
- 7. 四大圣地包括哪些? 顶礼此处的功德有多大?

继续宣讲完整无缺、正确无误开显大乘道的《入 行论释·善说海》。本论分两个方面:论名和论义。 昨天已经讲了论名(包括真实论名、译礼),今天正式宣 讲论义。

甲二(论义)分三,一、入造论之理;二、所入之自性;三、圆满结尾。

乙一 (入造论之理) 分二,一、真实宣说,二、讲述宣说之必要关联。

丙一 (真实宣说) 分三;一、礼赞句;二、立誓句;三、示规谦虚。

我希望这次参加学习的人,不仅要通达颂词的意义,而且也要看无著菩萨的科判及讲义内容。有些人可能认为:"我以前看过这本书,颂词也学过,科判也背过。"不要这么想!学习论典的态度很重要,如果最初的态度没有摆好,你的学习也不一定成功。

我们学习任何一个论典,按照藏传佛教的传统,首先要背诵它的颂词,这是最基本的要求,比如说学习五部大论,你一定要背诵每部论的颂词,这是第一个条件。第二个条件,要知道这部论的科判是怎么立的,整部论大大小小的科判在你的心中清清楚楚。第三个条件,不看讲义也能解释颂词的字面意思。第四个条件,对每一品所宣讲的内容或者颂词的大概意思进行研讨分析,不仅要在字面上通达,还要总结它的要义,对每个比较重要的问题破析研究。如果你没有这样,光从字面上简单滑过去,这不叫学习论典,只不过在听传承而已。

大概在五六年前,我们讲过《入菩萨行论》,当时用的科判是华智仁波切的"明镜义",这个科判分得相当好,后来《入菩萨行论广释》也是用了这个科判。这次我们不用那个,而是用无著菩萨的解释方法来进行宣说,希望各位在学习的过程中一定要搞清楚自己该记哪些内容。尤其是我们在座的道友,以前大多数人都背过《入菩萨行论》的颂词,希望你们这次一边听讲,一边随堂把颂词背下来,不管你是出家人还是在家人,如果颂词没有背好,内容恐怕解释得不

是特别清楚。

要知道,《入菩萨行论》并不像五部大论<sup>23</sup>那样, 内容比较深,背起来比较费劲,我寺院中的小僧人(大概十几岁)就像念观音心咒那样背得特别熟。在座有些人年龄可能比较大,如果是六七十岁了,不背也可以,其他的人不管十几岁也好,五十岁也好,背诵应该没问题。真的,你们不要怯懦:"哦,我已经四五十岁了,肯定不行了……"不应该这样!去年我们考试的时候,很多六十岁的老菩萨也到考场上背了很多论典,当时他们背得特别精彩,只不过看不到牙齿而已(众笑)。

下面先讲礼赞句,寂天菩萨在造论之前,首先顶礼三宝和其他应供处,颂词是这样的:

善逝法身佛子伴, 及诸应敬我悉礼。

从字面上解释,这里的"善逝"指佛陀,"法身" 是佛法,"佛子"是僧众。学过大乘经典的人都知道, 真正的僧宝指一地以上的菩萨,《智者入门》和《随 念三宝经》也是这样讲的。这句话中的"法身",表 面上看是法报化三身里面的法身,但此处有另一种解释:以印度的梵语来说,"法"是佛法,"身"叫做嘎 雅,布顿大师在《入菩萨行论大疏》中解释为聚合, 合在一起就是聚合很多的法。什么法呢?教法和证 法。这就是法宝。

"伴"是一切、所有的意思。在造论之前, 寂天 菩萨顶礼了一切善逝佛陀、证法和教法、文殊弥勒等

<sup>23</sup> 五部大论: 戒律、俱舍、中观、因明、《现观庄严论》。

大乘菩萨,以及声闻阿罗汉、缘觉、世间上所有的佛塔、善知识等等,在这些值得恭敬的对境面前,我毕恭毕敬地顶礼。谁顶礼呢?我寂天菩萨,这里是以作者的名义来顶礼的。顶礼的方式是什么样呢?上等者以见解的方式顶礼<sup>24</sup>,中等者以修行串习的方式顶礼<sup>25</sup>,下等者以三门恭敬、五体投地的方式顶礼。

下面看一下无著菩萨对这个颂词的解释 (无著菩 萨开始解释得比较广、好几天都是讲义看不到颂词、但过一 段时间、颂词下面就只是简单的字面解释了。以前萨迦派有 些论师也是这样、刚开头的时候讲得特别广、后来逐渐越来 越略了)。[[关于"善逝"]] 首先是佛宝。我们以前在讲《入 菩萨行论》时,介绍过《释量论》中的解释方法,你 们可自己翻阅《广释》作参考。一般来讲,汉传佛教 和藏传佛教认为佛陀有十种名号,即如来、应供、正 等觉、明行圆满、善逝、世间解、无上士调御丈夫、 天人师、佛、世尊,这十种名号当中,其中一个就叫 做善逝。『普明论师认为》普明论师是印度八大论师中 的一个,他解释《入菩萨行论》的注疏非常出名,这 里他是这样认为的:[[由于善妙逝去,因而称为善逝。]]"善" 是好的意思,"逝"是去的意思,"善逝"是很好地去 了。有些人认为"去了"就是死了、圆寂了,不是这 个意思, 而是指从轮回中以很好的方式已经到达彼 岸。所以,"善"是很好的、善妙的、非常成功的, "逝"是去,去到哪里呢?去到涅槃的地方,从我们 此岸到彼岸(前段时间讲《心经》也给大家介绍过),所以

24 证悟见解,通达真如实相。

<sup>25</sup> 将自身观想为无量身,在无量佛面前顶礼。

"善逝"是善去、善妙而去。当然,"去"不一定非要走路而去,因为"善"有很多种用法:〖比如说身相善妙〗身相很好,可以用"善"来代替;〖善净瘟疫〗病全部遣除了,禽流感一点也没有了,也可以叫"善"妙净除;〖善满妙瓶〗妙瓶里全部装满了甘露、乳汁,也有"善"满的说法。"善"虽然是一种形容词,但在很多场合中都可以用,所以如来也可以叫"善"妙而去。

如来为什么叫做"善"妙而去呢? 『断除了烦恼障 等障碍后庄严逝去]] 一地到七地之间所有的俱生烦恼障 和遍计烦恼障全部断除了,所以叫"庄严"逝去; 『遣 除对真如不了知的无明等以后不退而逝去〗八地到十地之 间26的所知障——对真如不了知的一种无明完全断除 了,所以叫做"不退"而逝去; 『清除一切习气以后究竟 而逝去] 依靠最后的金刚喻定,将烦恼障和所知障最 细微的习气全部断尽,得到佛陀的果位,称为"究竟" 而逝去。『这是从断功德的角度而讲的。』以上普明论师从 断功德方面,讲了一地到十地直至佛地之间断除障碍 的情况。《现观庄严论》中也说:大乘佛子的目标有 "三大", 一个是断大, 一个是证大, 还有一个心大。 "断大"指所断圆满,该断的障碍已经全断完了;"证 大"27指所证圆满、该证的尽所有智、如所有智完全 证悟了;"心大"指大悲心圆满。所以,菩萨度化众 生的目的,就是要现前这三种大。此处主要从"断" 的角度解释了善逝的涵义。

<sup>26</sup> 八地到十地, 也叫做"清净三地"。

<sup>27</sup> 证大也可以叫智大。

〖善天尊者则认为,由于证悟了一切所证,因而称为善逝。〗善天尊者从"证悟"的角度来讲,因为证悟了一切万法的真相,所以叫做善逝。〖总而言之,正因为善妙圆满断证功德,或者趋至最胜安乐之地,故而才称为善逝。〗我们若详详细细地解释,如来的名号包含了甚深的意义。总之,为什么叫善逝呢?因为所有的功德已经圆满了,所有的障碍全部消除了,从这个角度叫做善逝。

华智仁波切还解释道:依靠安乐的菩提道,获得了安乐的大菩提佛果,这就叫做善逝。菩提道是很安乐的,虽然很多人不学佛,但如果真正学了佛,会对每个人的生活带来非常大的利益,不管你平时的思想健康也好,生活行住坐卧也好,做什么事情都非常充实、很有意义。尽管表面上提起来,我们修道需要苦行,需要在漫长的时间当中积累资粮,有一些很充实、需要在漫长的时间当中积累资粮,有一些很高苦,因为心理的作用相当大,为求得正法而受一些苦,在真正修行人的眼里,反而是一种快乐,所以依靠安乐直获得安乐果,这是华智仁波切的解释方式。以前有个帝贤论师,他说:断一切痛苦、证一切功德,故称之为善逝。[《菩萨地论》中云:"趋入殊胜处而逝,不退逝,故称善逝。"这以上讲的是佛宝。]

总之,寂天菩萨也好、我们也好,一定要皈依或者顶礼佛陀,我们毕竟是佛教徒,自己心中的佛陀一定要时时刻刻去忆念。如果你是上根者,或是具有正知正念的人,白天做事情也好、晚上睡觉也好,时时刻刻、念念不忘的就应该是佛陀,这是一个佛教徒最

起码、最基本的行为。如果我们两三天或者好几天当 中从来不想佛陀的恩德, 那我们不算真正的佛教徒。 所以, 我们上课的时候每天都念"释迦牟尼佛仪轨", 一方面是大多数人以前在上师面前发过愿,没有念的 话会失毁誓言, 另一方面, 我们作为一个佛教徒, 每 天不管怎么样,就算心里不能跟上,词句上还是要念 一些佛, 所以大家集体上课前一定要念"释迦牟尼佛 仪轨"。同时, 我也希望以前没有学过《释迦牟尼佛 广传》的人, 今年在学习《入菩萨行论》的过程中, 一定要看《释迦牟尼佛广传》(前两天我也提醒过, 但这 些重要的事情, 我会一而再、再而三地提醒, 希望你们不要 当耳边风。这对你们个人非常有意义,不是看了以后我的地 位有什么不同),了解我等大师释迦牟尼佛在因地时以 什么样的心态来利益众生,这与现在某些佛教徒的想 象完全不同,大家应该有个深深的体会,这是一个问 题。

第二个问题,我非常希望:凡是佛教徒,不管你是什么宗派的、什么团体的,尽量念一些"释迦牟尼佛仪轨"。当然,各教派都有一些不同的仪轨,但我自己认为,以前我用将近五个月的时间,翻译了五百多页的《释迦牟尼佛广传·白莲花论》,译完之后内心体会非常深,对释迦牟尼佛产生了一种于以往不同的信心,所以,后来要求大家将麦彭仁波切造的"释迦牟尼佛仪轨"最好每天念一遍,这样的功德确实不可思议,不管你的心能专注也好、不能专注也好,念一遍的功德是相当大的。

这里寂天论师显现上也是在佛陀面前恭敬地顶

礼。当然,有智慧的人,不仅会在真正的佛陀面前顶礼,诚如《亲友书》中所说,就连木头雕刻的佛像,他也是非常恭敬地去顶礼,这是有智慧人的一种选择和行为,以上是顶礼佛尊。

下面讲顶礼佛法。佛法是怎么解释的呢?〖所谓的"法身",如《宝性论》中云:"当知法身有二种,法界极清净本体,以及依彼之等流,宣说甚深种种法。"〗《宝性论》是这样讲的:法身有两种分类,一种为"法界极清净本体",也就是佛陀各别自证智慧的对境——一切万法的法性,叫做本来清净的法身(证法);另一种为"以及依彼之等流",即依靠证悟法性为同类因(等流)而宣说的显宗密宗三藏十二部经,这称为教法法身(教法)。因此,所谓的"法身"分两个方面,一是证法法身,一是教法法身。

什么叫"证法法身"呢?就是我们自相续中所证得的佛陀的境界,从世俗的角度来讲,大家每天早上六点钟修行,如果这时候你的相续中生起一个菩提心,一个悲心,一个对三宝的恭敬心,这就叫证法法身。产生它最根本的等流因是什么呢?就是善知识所宣讲的佛法,或者佛陀及后来高僧大德们所留下来的典籍,这些都属于教法法身。所以,这里的"法身"从表面上看来,好像是法、报、化三身里的法身,似乎我们顶礼了善逝如来后又去顶礼他的法身,而法宝在颂词中没有体现。不要这么认为!因为真正的法宝,按照大乘《宝性论》的观点来讲,是灭谛和道谛(证法),也就是说,断除了所有烦恼,现前了我们本来清净的本体,叫做"灭谛";依靠什么样的方式来断

呢?依靠五道十地的三十七道品,或者依靠方便方法来断,这个叫"道谛",所以法宝也叫灭谛和道谛。以前我们讲《俱舍论》有关三宝的问题时,也分析过小乘有小乘的三宝、大乘有大乘的三宝,他们各自的对境有所不同。

〖按照此论中所说,证法的法身是与法界、具二清净无漏的智慧无二无别。〗证法法身,实际上是与如来各别自证所证的法界无二无别的体性,也叫做本性身。〖教法的法身是指就二谛而言的一切甚深、种种教典法门,这些是法宝。〗教法法身,是指胜义谛和世俗谛所摄的一切论典和经典,比如宣说胜义谛方面的般若空性,宣说世俗谛方面的因果缘起,如《百业经》、《贤愚经》等等,这些都包括在教法法身当中。所以,我们顶礼的对境是什么呢?就是众生相续中的证悟境界(这是证法身),谁的相续中有菩提心、有出离心、有空性的境界,那么我们一定要顶礼,因为他是真正的菩萨、真正的阿罗汉。还有,世间中能宣说这些证法的文字、语言、经典等等(这是教法法身),我们也应该值得顶礼。

因此,世间上的佛宝指的是什么呢?以前是断证圆满的释迦牟尼佛。那现在代表佛宝的是什么呢?就是每个寺院里面供的这些佛像。作为佛教徒,不管到了藏传佛教、汉传佛教,还是南传佛教,凡是以释迦牟尼佛为主的十方诸佛菩萨的像,我们一定要恭恭敬敬地去顶礼,这是佛教徒的一个基本行为。

至于法宝,刚才也说了,包括宣说二谛的语言文字。有些人看见《金刚经》就认为"这是应该恭敬顶

礼的",但是看见了南传佛教的经典,"唉,算了,这不是我学的东西,我不顶礼",见到藏传佛教的佛典也不去恭敬,这种分别心非常不好。不管藏传佛教还是南传佛教,只要是佛陀传下来的清净法门,我们不应该分别宗派。很多人的思想范围非常狭窄,这样势必对自己的修行有一定危害。既然寂天菩萨那样了不起的大成就者,也在众生面前示现对所有的教法证法都恭敬顶礼,我们相续中有什么样的境界自己也应该清楚,又有什么理由不顶礼法宝呢?

这些教言学完了以后,大家应该有个这样的决心:不管以后看到什么样的佛像,我一定要顶礼!若能如此,不管我们朝什么寺院,都会对自己有很大的帮助。我曾听一个居士说:"我是汉传佛教的,我在我的寺院里经常恭敬顶礼,但去布达拉宫的时候,只是为了参观而已,包括在觉沃佛像面前,我也没有顶礼过。"他好像觉得自己非常伟大,但我觉得不是这样的,由于自己的分别念比较重,再加上比较愚痴,在拉萨的觉沃佛像和那么多具加持的佛像面前一点都不顶礼,自己好像胸有成价,认为学过一点汉传佛教是很有把握的,这也不一定!

我们有些修行人认为自己很有把握,但实际上也不一定真有把握,有时候这种傲慢心特别可怕。前两天有个人给我打电话,她说自己已经学佛十多年了,现在不用学什么显宗的论典了<sup>28</sup>。当时我觉得也是挺不错的,很佩服她。第二天又来一个电话,看是她的电话首先不想接,但后来一直在响,不接也不行,于

<sup>28</sup> 指《入菩萨行论》。

是就接了。一接电话,没有人的说话声,一直是哭声, 我问:"你怎么了?你要说话呀。"后来她慢慢地说出 来了,她说:"我今天非常非常的痛苦,虽然我很痛 苦,但是我一点都不恨我的丈夫。"我问她到底是什 么事。她哭了很长时间,然后说:"我今天对他讲, 我现在已经学佛十多年了,你有什么隐秘的事情可以 跟我说,我的境界还是很不错的,你一点都不用担 心!"他说:"我本来不想说的,一直都瞒着你,但你 既然这样说了,希望不要不高兴,这也是你自己承诺 的。我在外面有别的女人了!"听了这话以后,她说: "我一点都不生气,我非常理解,但我们原来特别痛 苦、特别穷的时候如何如何, 现在我该怎么办? 我想 出家……"虽然她说一点不生气,但从她的语言来看 气得不得了,她说很想出家,我说:"你还是冷静下 来,暂时不要出家,所谓的出家不是这样的。只不过 你昨天说你的境界非常高,现在不用学习了,但从刚 才的话来看,可能还是需要学吧。"确实,许多诸如 此类的佛教徒有时候认为自己不用学了,好像什么都 懂,但你只学一个宗派的一些法门,这个法门学得究 不究竟也不好说,如果学得不是很好,那就一定要学, 不仅要学,而且还要修,否则,仅仅依靠佛法的一些 道理,想摧毁自相续中的烦恼是非常困难的。我等大 师释迦牟尼佛在《三摩地王经》中讲过: 我给你们宣 说了解脱的法门,但说完后你自己一定要修持,没有 修的话,就像病人拿了很多药但没有吃,不能对病起 作用一样,这些法也无法对治我们相续中的烦恼。

在座的大多数人对佛法都有一定的理解,但是自

已没有修的话,佛法是佛法、自己的相续是自己的相续,就像《开启修心门扉》中所说,人和佛法之间的距离可以过一匹马,如果是这样的话,我们的相续就会与正法背道而驰,根本不能相应。因此,不管你听到什么样的佛法,都应该经常对自己的相续作一些串习,这就是所谓的修行。依噶当派的教言来抉择,修行可分为两种:一是观察修,一是安住修。"安住修"是指到一个寂静的地方,远离人群和嘈杂的声音,以毗卢七法的坐式安住下来观心;"观察修"是指将我们每天所听的内容反反复复地思考,尽量将思考的相续延长,这个过程也叫做修行。有些人认为修行就不能闻思,但实际上,闻思与修行是相辅相成的。

所以,表面上顶礼佛陀、每天说"皈依佛,皈依 法,皈依僧",大家都觉得特别容易,但是心里没有 定解的话,光是口头上说说,一旦烦恼真正现前,恐 怕还是不行的。很多佛教徒都喜欢说大话,但当真中说: "若未修此法,不得见法性,唯以见闻水,岂能除 冯?"意思是我们如果没有修持法,就根本不能见 法性,如同只是看见、听到水而没有喝下去,完 法性,如同只是看见、听到水而没有喝下去,旁 法性,如同只是看见、听到水而没有喝下去,旁 清精不息的河流,我说我看到水了、听到了水的 清清楚楚,实际上我自 口头上说得来,别人也听得清清楚楚,实际上我们 口头上说得来,别人也听得清清楚楚,实际上我们 以来没有思维过,虽然天天都是菩提心、菩提心 从来没有想过的话,这些口头上的菩提心,在我死亡 的时候或者对来世有没有作用呢?种下善根肯定是毫无疑问,但在相续中串习的功德是没有的。

我这次宣讲《入菩萨行论》,非常希望大家能将 法真正地融入自心。当然,我自己什么功德都没有, 教别人也是一种非常可怕的笑话,但是我确实想:很 多人最好不要耽搁在一些文字上,而应该把所学的知 识与自己的修习结合起来,这样对我们的相续会有一 定的利益。[由于这些法宝对于善逝如来来说是具足的,因 而称"具"] 在藏文当中,颂词里原来有"具足"这个 词,是"善逝具足法身佛子伴",但汉文中没有翻译 出来。

下面讲僧众。大乘僧众是一地以上的菩萨。大多数人这样认为:佛是佛像;法是法宝,也就是《金刚经》等等;僧众就是庙里面的大和尚、小和尚,还有几个调皮的沙弥(众笑)。这样想也没有错,我们学习《大圆满心性休息》的时候也是这样认为的,但这种理解方式比较片面,刚才也讲了,真正的佛陀就是善进,在每个众生相续中,最了义的佛陀就是如来藏;佛法是教法和证法;僧众就是大乘菩萨。有关三宝的概念及其功德,《智者入门》当中也有介绍,《心性休息》、《随念三宝经》、《宝性论》里面也讲得特别清楚,希望大家认认真真地去学习。

〖关于"佛子",《宝性论》中云:"具信胜乘之种子,生佛与法智慧母,禅乐胎处悲乳母,彼即随佛生菩萨。"〗所谓佛子是什么呢?就是大乘菩萨,依弥勒菩萨《宝性论》中的教证,其来源有四种根本因,下面用比喻和对比的方式加以宣说:犹如转轮王子的产生及生长需要父

亲的种子、产生他的母亲、胎藏、养育他的乳母,同理,大乘佛子的产生及生长也需要四种因:一是对大乘佛法的信心,这相当于种子,如果对大乘佛法一点信心也没有,就好比种子已经被烧毁了,不可能产任何功德的苗芽;二是产生佛陀和佛法的母亲——任何功德的苗芽;二是产生佛陀和佛法的母亲——任府般若空性,就像转轮王子依靠母亲而产生一样,菩萨也必须依靠证悟空性而产生;三是禅乐,即在等中安住心不散乱的大乐,这相当于产生转轮王子的比处。29;四是对众生的大悲心,即获得了菩萨的果位以后,仍要不间断地利益众生,如同转轮王子虽已降生,仍需要乳母喂养一样,《入中论》也说过,大悲心后最初的时候特别重要,中间的时候特别重要,最后特别重要,初、中、后三个阶段都赞叹了它的功德,原因也在于此。有了这四种因,才可以产生大乘佛子。

〖由于生在如来种姓当中,或者能够成为如来的继承者〗《入中论》亦云:"生于如来家族中。"意思是说,获得一地菩萨以后,相续中生起了胜义菩提心,此时方称为真正的佛子,在名称和意义上完全具备了佛子的法相。当然,我们在资粮道发菩提心时,也可以叫做"佛子"或"菩萨",但从最究竟的角度来讲,这只是一种相似的名称,只有登地的菩萨才是真正的佛子。〖因而,佛子——诸位圣者菩萨是僧宝。〗所以这里寂天论师顶礼的对境,应该是自相续中部分证悟了人无我和法无我、断除了烦恼障和所知障,像文殊菩萨、弥勒菩萨、龙猛菩萨那样获得了一地以上果位的这些圣者们。

<sup>29</sup> 转轮王子是胎生的。

可见,我们平时顶礼的对境不仅是佛宝、法宝,观音菩萨、文殊菩萨、地藏菩萨等大乘佛子,也要恭敬顶礼。不仅如此,在我们周围的人群中,也有很多证悟菩提心的菩萨,文殊菩萨的传记及大乘经典都讲过:文殊菩萨显示各种各样的身份来度化众生,只不过我们不能发现而已。所以,我们的周围有无数的菩萨,在他们面前也值得顶礼。

『于包括僧宝在内的三皈依处, 以及虽不是大乘的皈依 处,但总的来说功德超胜的声闻、缘觉、亲教师、阿阇黎等, 凡是一切可堪为应礼处的对境前,作者三门恭敬作礼。』"一 切可堪为应礼处的对境",其他讲义是这样讲的:声 闻、缘觉、传戒的阿阇黎、亲教师以及大小乘的一些 佛塔佛像,包括我们自己上师的舍利塔、遗体、上师 生前转法轮的地方、降生的地方、显示弘法利生事业 的道场, 我们都应该顶礼。以前上师如意宝在讲《入 菩萨行论》的时候说过:"我们不仅要顶礼以三宝为 主的对境,这里还有很多没有包括的对境,也值得我 们恭敬顶礼,尤其是要顶礼令自己获得菩提心或无上 境界的上师,如果上师不在的话,应该对他的住房及 以前住过、加持过的地方进行顶礼。"(我在去往成都的 路上,路过米亚罗、汶川等上师如意宝以前住过的宾馆时, 心里经常很想顶礼。虽然没有亲自顶礼过、因为路边都是来 往的人群,从车上下来顶礼,大家可能觉得你精神有问题, 但内心确实很想顶礼! 那天我们去昆明的时候, 路过上师如 意宝在鸡足山住过的宾馆, 经过那个门口时, 心里也是特别 想顶礼。虽然上师现在不在了, 但上师加持过的宾馆, 跟其 他一些建筑是完全不同的,在我心目中完全是这样的)。

上师还说:"以前藏传佛教中有位非常了不起的

大德——竹钦仁波切,他的上师是顶果钦哲仁波切,在依止上师的过程中,他不仅要顶礼上师、上师的住房,还要顶礼上师的狗、上师的牦牛……"从表面上看来,这个人好像有点问题,对人顶礼,对狗对牦牛也顶礼,但实际上,如果自相续中有了证悟或是一定境界,他会报答上师的这种恩德,倘若上师示现了无常30,在没有办法的情况下,他会顶礼上师的住处、住房、甚至上师的家畜等等。

最近学院有一个堪布带着侍者在法王以前那个房子的对面建了一间房子,天天都顶礼。我那天问他的侍者:"你们天天在干什么?"他说:"堪布要求我们两个每天都到这里,向上师的房子顶礼。"因此,对自己有过法恩、令自己获得利益的上师,我们看见他的住处、弘法利生的地方,也会有一种非常大的恭敬心,并能够油然而生。海外有个上师曾说:"我天天晚上向父母顶礼。"我觉得很有道理。虽然他是一个出家人,但因为父母有养育之恩,是自己的恩田,所以对上师顶礼,对父母也应该顶礼。为了摧毁自相续中的傲慢,我们应该经常在这些对境面前顶礼!

我这次的要求不高,希望你们每天早上起来在佛像或法本面前恭敬顶礼,晚上睡觉的时候也是磕三个头,此举最多只花一两分钟而已,但是在值得恭敬的对境面前顶礼,其功德确实不可思议。佛在经中说:我涅槃以后,供养顶礼四大圣地<sup>31</sup>,与顶礼我没有任何差别。所以有机会我们要对四大圣地进行顶礼,包

<sup>30</sup> 指圆寂。

<sup>31</sup> 四大圣地: 佛陀转法轮的地方、降生的地方、成道的地方、涅槃的地方。

括我们上师以前弘法的地方、降生的地方、涅槃的地方,大家也值得顶礼。

再过二十年,学院是什么状况谁也说不出来,但 不管怎么样,就算什么都没有了,光有一个墙壁,或 者变成了荒无人烟的一片空地,我们也应该顶礼。因 为这里是养育我智慧身体的地方,是我智慧身体的来 源,我的肉身依靠现在的父母获得,但我的智慧身体 依靠上师们的加持和恩德才有,假如没有上师们广弘 佛法,恐怕很多人到目前为止一直都是执迷不悟。如 今我们虽不是大彻大悟的大成就者,但是对佛教已经 有了一定的正见、一定的信心,在这么多的人当中、 这么多的众生里面,这确实是非常难得的。佛经中也 讲过:"佛法难闻,人身难得,以信心出家更难。"我 们得人身不容易,纵然得到了人身,遇到佛法尤其是 对佛法有正信而真正出家,这样的缘分更加来之不 易,所以大家以后不管遇到自己的哪一位上师,皈依 上师也好, 获得法益的上师也好, 始终都要有一种恭 敬心,这个相当重要!

〖关于这样作礼赞的必要,正如《赞佛功德经》中说:"于本师善逝,虽作微供养,亦趋人天乐,得无死圣果。"〗我们对佛陀作一点小小的供养,比如说供一盏灯、供一根香,表面上看来微不足道,好像没有什么,但实际上它的功德是相当大的,暂时可以获得人天安乐,最后能获得无上的圣果。〖作礼赞的目的就是为了成办暂时与究竟的安乐等。〗

# 第六爷课

#### 思考题

- 1. 作者写立誓句的原因是什么?
- 2. 作者在颂词中用"依教略宣说",对我们有何启发?
- 3. 既然《入菩萨行论》的内容在经论中已有,那我们直接学习经论就行了,寂天菩萨造论是否多此一举?为什么?
- 4. 大乘佛子有哪三种学处?每一学处的侧重点有何不同?
- 5. 寂天菩萨说:"这部论的内容经论中已有,我的诗韵也不善巧,所以造论的动机不敢说利他。"他是真的无利他心,还是另有密意?你是如何理解的?
- 6. 什么是修行? 怎样将修行融入我们的日常生活中?
- 7. 为什么说过于傲慢和过于谦虚都是修道的障碍?
- 8. 请写出本论的必要等四法。

《入菩萨行论》分论名与论义两个科判来宣讲, 论名前面已经讲完了,论义分三个方面来讲。

甲二 (论义) 分三:一、入造论之理;二、所入之自性;三、圆满结尾。

乙一 (入造论之理) 分二,一、真实宣说,二、讲述宣说之必要关联。

丙一 (真实宣说) 分三; 一、礼赞句; 二、立誓

### 白;三、示现谦虚。

昨天讲完了礼赞句,今天开始讲立誓句。

什么叫做立誓句呢?就是作者为了造论不出任何违缘,善始善终、圆满结束,在这之前所立的一种誓言。一般来讲,不管是印度的高僧大德,或是藏传佛教的高僧大德,自古以来都有作立誓句的传统,原因一个是具有智慧的人中间不会退转,另一个是如果下了极大的决心,就不会出现其他的违缘,有两方面必要。

## 丁二、立誓句:

今当依教略宣说, 趋入佛子律仪法。

寂天论师在前面已顶礼了佛陀、佛法、佛子菩萨以及值得恭敬的所有对境,顶礼以后再做什么呢?依靠释迦牟尼佛为主的诸佛菩萨的经典、龙猛菩萨等印度高僧大德的论典,进行宣说。宣说什么?让无量众生趋入菩萨律仪的法门。"菩萨律仪"指严禁恶行戒、摄集善法戒、饶益有情戒,大乘佛子的学习对境就是这三种学处,它包括了大乘的全部戒律。怎样宣说的呢?依靠释迦牟尼佛和高僧大德们的经论而宣说。

讲义中是这样的: 〖所说的内容是什么呢? 即是趋入佛子律仪的方法。〗《入菩萨行论》主要讲了什么? 趋入大乘菩萨律仪的方法。很多人想学大乘佛法,但是不知道如何下手,若翻阅《大藏经》里的大量经典,现在末法时代的人精力不够、时间不够、智慧也不够,恐怕非常困难。那其他高僧大德有没有这样一个殊胜的论典呢? 可以说非常稀少。所以,寂天菩萨为了我

们后学者,摄集了所有大乘经论的教义,然后造了《入菩萨行论》。

利根者一看到论名,就知道此论的内容是什么; 中根者看到立誓句,也会明白整本书的内容;钝根者 只有学完了整部论典,才会明白其中的意义。所以, 我们如果是中根者,现在看到立誓句就会知道:这部 论典讲了什么内容?一个人趋入大乘的时候,要怎么 样学、怎么样做、最后获得什么样的果,基道果的所 有问题全部清清楚楚。

〖其中"佛子律仪"是指严禁恶行戒、摄集善法戒与饶益有情戒。〗这三个戒律包括了大乘的所有学处。"严禁恶行戒"指菩萨在任何时候身口意都不造恶业;"摄集善法戒"指身口意如何转为功德、善法;"饶益有情戒"指发了菩提心的人怎样真正利益众生。总而言之,不造恶业、唯造善业,造善业的方式是什么,以饶益有情的方式来利益众生,整部论典讲的就是这一点。

当然,说起来非常简单,做起来却相当困难。如果一个人不造任何恶业,唯一行持善法,并且帮助众生,那他就是真正了不起的修行人。相反,如果一个人不具足这三条戒律,口头上说"我是大乘修行人",实际上根本不具足大乘的法相,这个问题大家应该记住!

〖行持这些戒的方法通过十品来宣说。〗本论从第一品到第十品,引用了大量的比喻、教证进行宣说。〖那么,这部论典是以什么方式造的呢? "依教"。〗也就是说,并不是寂天菩萨的个人臆造,也不是他选出一些词句

编造的,而是依靠教典来造的。[[也就是说,依据经论中所说的意义来造的。]

这样一来,有些人会想: 寂天菩萨那么了不起的大成就者,他号称印度"二大稀有"之一<sup>32</sup>,为什么还要依靠经典呢? 这就教诫我们后学者:造任何一个论典、给别人讲经说法,或者自己著书辩论,千万不能离开佛陀的教义,如果离开的话,仅凭自己的想象胡言乱语造成文字,实际上对众生的利益不大。不要说我们凡夫人,就算寂天菩萨和月称论师<sup>33</sup>,他们也是分别依靠佛陀的圣教、龙猛菩萨的论典来进行宣说的。

现在社会上流行很多法本,这些有没有引用真正的佛语作教证呢?很少!所以,大家以后自己学习论典,或者造任何书籍,必须要有一定的依据——佛教的依据,因为我们毕竟是佛教徒,佛教徒写书不应该用儒教说什么、基督教说什么、非宗教又说什么,这样没有太大的必要。当然,有时候引用一些世间典故、谚语也没什么不可以的,但你最究竟的观点,比如说中观的究竟思想,若以其他宗教的观点或世间古籍来作教证,恐怕是不合理的。在这个问题上,大家应该值得注意!

〖若有人想:如果是经论中所说的内容在这里讲述,那就没有必要了吧。〗有些人想:既然《入菩萨行论》是依靠经典和论典而造的,那我们直接学释迦牟尼佛的

<sup>32</sup> 印度有六大庄严、二大殊胜、二大稀有。"二大稀有"指马鸣论师和寂天论师, 在印度佛教十分兴盛的时候,也没有人能比得上他们的智慧。

<sup>33</sup> 造《入中论》时曾谦虚地说,自己是依靠经教、正理、龙猛菩萨的论典而造的。

经典、龙猛菩萨等的论典就可以了,又何必多此一举造论呢?没有任何必要吧。

回答是什么? 〖实际上,这部论典是将经论中杂乱无章的内容理顺成井井有条,零零散散的内容汇集一处,并将许多典籍的内容概括起来进行阐述。〗 造论典非常有必要,因为佛经是针对不同众生宣讲的,里面有很多道理不一定合在一起,这一章的法要和那一章的法要,分别针对了不同根基的众生,所以佛经的内容不一定有次第。

正因为没有次第,论典分四种,第一种就叫做"次第论",即将佛经中次第不明显的法要依道次第而进行宣说,比如《大圆满心性休息大车疏》。第二种叫"解隐论",依靠这些论典而解开佛经隐含的密意,包括所有的注解。第三种叫"实修论",指引导实际修持的论典。最后一种叫"汇集论",将所有的法要汇集一起,如寂天论师的《学集论》就是将一百多个教证合在一起的。

论典一般来讲有四种,那么,《入菩萨行论》属于什么样的论呢?它既是汇集论,也是次第论<sup>34</sup>,还是"解隐论"(比如《解深密经释》、《中观六论》就是解释佛陀《般若经》的论典)和"实修论"(如《亲友书》)。所以撰著本论有没有必要呢?很有必要。为什么呢?因为佛在经里讲得那么广,我们末法众生的寿命有限、智慧有限,在这么短的人生中,根本没有精力将浩如烟海的佛经一一翻阅。古代人没有很多杂乱的事情,

88

<sup>34</sup> 次第论:将佛经里次第不明显、比较杂乱的法要,如《杂阿含经》、《毗奈耶经》 等,以次第的方式来解释。

将所有佛经全部翻阅的也是少之又少,何况说我们现代人了,琐事特别多、思想也杂乱,在这种情况下,几乎不可能有闻思所有大乘经典的机会。为了让后学者只学一个论典就全部通达大乘的教义,寂天菩萨将大乘经论的所有精华汇集于一处,而撰写了这部《入菩萨行论》。

〖由此可见,并没有你们说的过失。〗有些人认为如果 经论中有,造《入菩萨行论》就没有任何必要了。这 种过失实际是不存在的,造这部论不仅没有过失,而 且有相当的必要!我们藏传佛教中,各个寺院为什么 必须要学《入菩萨行论》?就是因为它是总结整个大 乘的一部教言书,学习了它并深入研究,大乘佛法的 教义基本上就能完全明白了。

〖这般宣说立誓句的必要,所有正士均不会舍弃所立下的誓愿,这样立誓就是为了使造论善始善终。〗为什么要造立誓句?因为任何具有卓越智慧的人,一般不会轻易舍弃自己的誓言。一个有智慧的人不容易答应一件事情,也不会承诺很多很多,但只要他承诺了,永远也是不会改变的。原来我们学《二规教言论》时,在坚定誓言方面有非常殊胜的教言,龙猛菩萨造的《智树论》中也说:智者一般不承诺很多,一旦承诺以后,就像石头上刻文字一样,宁死也不会轻易舍弃。所以,具有智慧的人不管遇到什么样的困难、什么样的违缘,所立下的誓言绝不会放弃。

我们以后做任何一件事情,首先不能够轻易答应,这一点很重要!否则,别人今天说这个我答应,明天说那个我也答应,这样一来,自己做任何事情就

会没什么头绪。相反,你详详细细观察以后,一旦答应下来,就不能随意改变。做什么事情,坚定誓言是相当重要的,尤其这次学习《入菩萨行论》,假如出现违缘,包括我的身体、寿命在内,那谁也没办法;但如果没什么违缘,大家最好不要轻易舍弃誓言,无论你住在学院还是外面,遇到这个法不容易,遇到以后,一定要给自己立下一个特别坚定的誓言。

昨前天, 我听北京的个别居士说:"这次学习《入 菩萨行论》,虽然我们很忙,也有一些困难和违缘, 但不管怎么样,我们发誓:无论传讲多少年,这个法 一定会善始善终、圆满听完!"可见,他们对法确实 有一种希求渴望之心。今天我还通过不同途径,听到 有些道友说自己听这部论绝不会虎头蛇尾,一定会听 圆满的。大家能有这样的誓言, 我觉得非常好。人的 心态, 龙猛菩萨在《亲友书》中说有三种: 一种特别 容易改变,就像水上的花纹;一种比较稳固,就像土 粉里画文字;还有一种特别稳固,就像石头上刻文字。 所以, 我们学习佛法的誓言一定要坚定, 就像刻在石 头上的文字一样,在这个过程中,无论遇到什么样的 违缘, 再怎么样这个誓言也不能放弃, 如果你的誓言 没有放弃, 它就会起主导作用, 以后你也不会放弃自 己的修行。否则, 最初没有观察好, 只是人云亦云, 听别人说《入菩萨行论》很好,自己就去听一听,但 听的过程中没什么感觉, 很快就退心了, 这种情况是 不好的。要知道,学习佛法并不是像打针一样,马上 就有一种感觉, 我们读世间学校想得大学文凭, 听一 两堂课也不能马上就圆满自己的智慧,更不用说甚深

的佛法了。可惜的是,现在很多人根本不懂这个道理。

《般若八千颂释》中说:"具有智慧的人,对于 利益众生的事,哪怕遇到生命危险也不会舍弃。"所 以, 我们学习《入菩萨行论》, 应该以利益众生的心 态来学习。当然,这次听受的大多数人,可能都是为 了自己的利益,不管你在外面报名,还是在座的有些 人,这次学习的目的是什么? 大家也应该反观自己想 一想。是自己得一点智慧、懂一些佛法? 还是为了即 生健康、发财,来世转生为转轮王、天界,或者不堕 恶趣?如果以这样的目的来听受,这种发心不是很 好。还有些人,什么想法都没有,别人说这个《入菩 萨行论》很殊胜,自己就去听,这种心态也不太好。 如果我们这次听法,目的是懂得大乘佛法以后,尽量 地帮助有缘众生、饶益众生, 若有这种心态, 那就是 听受《入行论》人员当中最好的了。这一点,希望你 们不管处于什么环境,自己也要观察一下: 我这次听 这个法,是什么目的?有什么样的动机?

今天是我们立下誓言的日子,在第一品还没有开讲之前,大家应该想一想,如果不管怎么样,也要尽心尽力把这部论典学完的话,你就继续听下去;如果觉得有点困难,每天也没有开天眼,听法又不能发财、升官,光是发菩提心利益众生,有什么好听的,那你不听也可以。下节课就开讲第一品了,在此之前你如果不能发下这种誓言,暂时放下也可以。但总的来讲,我希望大家对善法方面的誓言永远不要舍弃,这是我们一生中最关键的问题。而对于造恶业方面的一些誓言,虽然以前承诺过,但现在可以慢慢放下来。比如

说,以前你承诺要做的坏事,现在看来对众生不利、对自己也不利,若认为"这是发了誓言的,应该做完吧",没有必要这样!按照龙猛菩萨的观点,对善法方面的誓言不能轻易放弃,对造恶业方面的誓言应尽量舍弃,这个差别一定要分清楚!

前面也讲了,造立誓句的目的是为了造论善始善终,但那波瓦等有些论师认为:寂天菩萨是大成就者,造论不用担忧出现违缘,希望造论善始善终是多余,不应该是这个目的;另一方面,他也是个大智者,大智者造论肯定善始善终,这一点毋庸置疑,只不过在后人面前显现立誓后不能随便改变而已,实际上,从他自身的角度而言,根本不需要立誓言来策励自己。有些印度论师是这样评价的,这一点,你们可作为参考。

### 丁三、示规谦虚,

此论未宣昔所无,诗韵吾亦不善巧, 是故未敢言利他,为修自心撰此论。

《入菩萨行论》宣讲的道理,是前所未有的、还是以前就存在的呢? 寂天菩萨很谦虚地说:从意义上讲,这些内容并非前所未有;从词句上讲,我对诗学、声律学也不精通,鉴于这两种原因,我不敢说造论的动机是为了利益他众。这是非常谦虚的语言! 像他那样的大成就者、真正的菩萨,没有利他的动机是不可能的,只不过是为了在众生面前示现谦虚,才说自己没有利益众生的发心。

"既然没有利益众生的心, 文词不好、内容也没

什么,为什么还要造这部论呢?"为了修持自己的心,熟练菩提心,才撰写了这部《入菩萨行论》。

有些论师认为"此论未宣昔所无",与寂天菩萨的稀有传记有一定的关系(第三种稀有传记):当时恕铠到了世界上最大的那烂陀寺,那里有五百位班智达,他们的顶饰是胜天论师,寂铠在胜天论师面前,使了很多佛法而且出家,法名为寂天(有些传记中说是在文殊菩萨面前,听受了许多显密教言)。他默默修持,依靠很多经论的内容造了《学集论》和《经集论》,,在本人面前,他每天除了饮食、睡觉、步行以外,往在外人面前,他每天除了饮食、睡觉、步行以外,往想睡觉。很多大管家认为这种人享用僧众财产是不会理的,不闻思修行,天天吃得饱饱的,住在自己的屋理的,不闻思修行,天天吃得饱饱的,住在自己的屋里,于是想要开除他。但苦于寂天没有破戒,找不到开除的理由,后来他们想了一个办法:让每个人背诵经典,寂天肯定不会,到时候以这个理由开除。

要求轮流诵经的时候,寂天首先不肯参加,管家们就请胜天上师出面,后来胜天一说,寂天也就答应了。当时有人想:寂天各方面行为还是有点稀有,也许他非常了不起,我们不能羞辱他!但有些人认为:在僧众面前应该给他点颜色看看,否则,每个人都像他一样不听话,以后的僧团怎么管理。于是他们商量,在寺院外面的大厅里陈设了一个妙高法座,故意没设上法座的阶梯,希望他当众出丑。

在诵经的那天(大概是神变月),所有的人全部集中在这个法座下面,寂天菩萨显现神通,不知不觉就坐在了法座上,他问大家:"你们想听以前人们共称

的经典,还是前所未有的经典?"下面很多人想捉弄他,就要求背诵前所未有的经典(所以他在诵经时说"此论未宣昔所无",也是一种谦虚的表现。)他从《入菩萨行论》的开头"善逝法身佛子伴"一直诵下去,诵的时候,虚空和法座周围呈现各种瑞相,虚空中出现了文殊菩萨,皆为众人亲眼所见。当诵到《智慧品》"若实无实法,悉不住心前,彼时无余相,无缘最寂灭"时,寂天菩萨逐渐腾空,空中不断传来朗朗的诵经声,《回向品》全部诵完以后,人也不见了。看到这种景象,有些人特别后悔(所以,什么都不做的人,纵然不听课、不参加任何事情,我们也不能轻视,因为其中可能有内在证悟境界很高的人),有些人生起了极大的信心,一直祈祷,有些以稀有的眼光来看待此事。

《入菩萨行论》诵完后,当时很多大班智达、大智者们具有不忘陀罗尼,他们把寂天论师诵的《入菩萨行论》记在心里,克什米尔的班智达记了一千多个颂词,印度东部的班智达记了七百多个颂词,印度东部的班智达记了一千个颂词(历史中有些数目不相同),为此他们之间出现了一些争执。后来听说寂天论师在印度南方的吉祥功德塔附近35,他们就派一些班智达和管家去请寂天菩萨回那烂陀寺当管家,开玩笑!没说当管家,只是祈求他回到那烂陀寺,但被寂天菩萨婉言谢绝。他们问《入菩萨行论》到底以哪一个为准,寂天论师说以印度中部班智达所记的一千个颂词为

<sup>35</sup> 以前法王去尼泊尔时,看到有些史书上说: 寂天菩萨当时居住的地方就是现在的香根佛塔,即尼泊尔三大佛塔之一。但有些人说不是那里,印度南部另外有个吉祥塔,具体地点不太清楚,不知道是不是释迦牟尼佛传《时轮金刚》的吉祥塔。

准。他们又问:"如果你不回那烂陀寺,《入菩萨行论》 里面有很多内容不好懂怎么办?""不懂的话,在我 住房墙壁的缝隙里有《学集论》和《经集论》,想知 道广一点,就参考《学集论》,想知道略一点,就参 考《入菩萨行论》的总义——《经集论》。"

所以,现在我们学的这部《入菩萨行论》,就是印度中部的班智达以陀罗尼记下来的。当然,这种陀罗尼不像有些人的录音机,按一下不行,又按一下就坏了,不但学不到大乘菩提心,反而生起嗔恨心,恨录音机(众笑)。印度班智达的记忆是相当好的,当年释迦牟尼佛的三藏结集也是这样依靠陀罗尼而造成文字的。

## 循此修习善法故,吾信亦得暂增长, 善缘等我诸学人,若得见此容获益。

如果遵照这部论典的次第修习善法,我相信自己 对佛法三宝的信心会暂时得以增长,与我具有同等善 缘的人,以后如果见到此论,也可能会有一定的帮助。

〖以前佛经等之中未曾出现过的任何内容在此论中一概没有宣说,〗本论只是将佛经中已有的内容汇集在一处而已,〖前所未有的词藻、诗歌韵律我寂天也并不精通。〗这是一种非常谦虚的说法,我们知道,《入菩萨行论》有很多精彩的比喻,很多道理也讲得非常清楚,不善巧词藻学是不可能的。之所以这样讲,也是告诉我们:真正的佛学不一定需要华丽的词语来修饰。

虽然历史上很多大德特别精通诗歌韵律,在此方面也有不少典籍,如印度马鸣论师的《三十四本师

传》,善自在国王的《如意藤树》,藏传佛教华智仁波切的《莲苑歌舞》,汉传佛教憨山大师、莲池大师留下来的优美词句。但我们学习佛法,尤其是有关教言方面,应该像《时轮金刚》中所说的,以浅显易懂的文字宣说比较好。唐代诗人白居易在写诗的时候,经常会念给老年人听,看他们能不能听得懂,以这个为标准而写的诗脍炙人口。所以,造论不一定非要文笔特别好,虽然文采是很重要,但对于真正的教言来说,不一定非常需要。这一点,应该要掌握分寸。

〖鉴于这两种原因,我不是为了利益他众而造此论的。〗 寂天菩萨谦虚地说:本论内容上没什么前所未有的,词 自上也没什么华丽词藻,所以不敢说是为利益众生而造的。〖那么是为什么呢?是为了自相续串习菩提心我才撰写这部论典的。〗是为了自己修行、自己串习才造的。布顿大师曾说:"在印度梵语中,串习和修行是一个意思,所谓的修行,就是把闻思的道理一直在心相续中串习。"印度的法友论师也说:"我们的相续跟佛法不断相应、不断串习,才叫做修行。"所以,早上修菩提心也好,平时修信心、观释迦牟尼佛也好,相续中不要有其他的杂念,心里面一直想"我要利益众生",或者"一切众生皆当过我的父母,别人怎么害我,都要修忍辱",这种接连不断的心态就叫做修行。

可见,寂天菩萨造这部论是不是一种修行呢?是修行!昨天我也讲了,修行有两种,一是观察修,一是安住修,我们每天听课、辅导就是一种观察修。有些人讲:"我现在不想听课,只想一心一意地专注修行。"这种说法简直孤陋寡闻,连修行的基本含义你

都没有搞懂。要知道,修行不一定非要闭着眼睛坐毗 卢七法,从安住修的角度,这样修也可以,但从观察 修的角度来讲,我们的心每天都跟所说的法相应,这 就是一种修行!

不管在哪个场合,我们都可以修行。即便是平时坐车,也可以用耳机听上师的课,表面上你在来来往往的人流中,实际上这也是一种修行。相反,如果你的心没有专注,纵然天天在黑洞或屋子里闭关,但一直胡思乱想,这是不是修行呢?肯定不是。比方说,一个人对佛法有很大的信心,虽然他很忙,但仍然边走路边听佛法,这就是一种修行;另一个人将门窗全部紧闭,在家里金刚跏趺坐,但心中一直打妄想"这个人欠我多少钱"、"以前有一个仇人,我有机会要找他算账,跟他打架……",边打坐边这样想,是不是修行呢?肯定不是。所以,修行从表面上看不出来,自己应该知道修了没有。

这部《入菩萨行论》, 寂天论师在造的时候实际也是一种修行, 这个问题一定要明白。

〖倘若如此,那自己了知就可以了,造论有什么必要呢? 为了修习菩提心善法,根据自己平时所理解的不同而在论典中陈述,暂时也能使自己的信心越来越增上〗有人想:那你自己修就可以了,根本不用造论典。不,还是有必要的!因为依靠《入菩萨行论》的次第修行,暂时会增长我(寂天菩萨)的信心,究竟来讲,本论肯定对众生有利。〖善天尊者与普明尊者说:所谓的"暂"字说明有观待他利的意思。〗若依照《入菩萨行论》来修持,自己的心会相应善法,暂时我的信心越来越增长,究 竟的目的是什么? 肯定对众生有利。所以, 寂天论师一方面非常谦虚, 另一方面也自然而然地说出了他以后怎样利益众生, 体现了一种对自我的信心。

〖为什么这样说呢? 万一与我具有同缘分即相同种性百般寻求菩萨行、心术正直的其他诸位学人见到这些内容,也许会有增长菩提心等利益。〗

"假使有人与我一样……",上师如意宝以前说, 真正和寂天菩萨一样,那是什么境界呢?正如《智慧 品》中所说"以虚空的正见来摄持所有众生",因此 与他一模一样是相当困难的。

所以,这是一种谦虚的语气,意思是说,假使有人与我同等、对菩提心很有信心、心术非常正直,他看到本论之后,可能对众生会有一定的利益。不像现在有些人,"你们看了这部论典,百分之百有好处,没有任何副作用。我讲的是最好的,写的也是最好的……",全部用这种方式打广告。而寂天菩萨不是这样,他只是说"也许"有增长菩提心等利益。

〖这样的谦虚之词能使大家了解作者无有我慢,〗作者之所以如此谦虚,就是为了摧毁世人的我慢,虽然他的智慧、境界等各方面非常了不起,但在众生面前并没有如是显露。因为我们学习佛法有两大障碍,其中一个就是我慢。我慢的山坡上留不住功德的水,相续中如果蔓延我慢,从此以后,就看不到别人的功德,对自己的学问也会有满足之感。

有些人觉得《入菩萨行论》没有什么不懂的,跟别人不愿意研讨,也不愿意参加辅导,这样学完了以后,自认为很了不起,是博士生、研究生,但真正不

会有太大的利益。昨天我看了你们的报名,相当一部分人有一定的文凭,但我不是特别惊讶,为什么呢?世间上虽然你在某个学业、某个课程、某个专业方面很出色,具有一定的研究,但大乘佛教方面,你可能只是个初学者,如果自以为是,不愿意和别人交流,那么学下来也没有多大的利益。

话又说回来,有些人也不能太脆弱了,学佛有两种障碍,一是我慢,另一种就是过于脆弱,自己看不起自己,也叫做自轻凌懒惰,"我不能学,学了以后可能不懂吧",这种心态也是不合理的。

所以,如果你很傲慢,那看看你《入菩萨行论》 背得怎么样?假如《入菩萨行论》的颂词全部背完, 也背得挺不错,再把五部大论的颂词全部背完、《入 菩萨行论》的讲义全部背完,若能这样,那傲慢也值 得,你确实很了不起。不然的话,光是文字上会读, 凡是认得字的人都会,我不认为你已经学懂了。

我们这里有些道友,在我面前听《入菩萨行论》已经几遍了,在其他法师面前也听过几遍了,合起来可能有六七次,尽管如此,他们还愿意在别的道友面前学习,不耻下问。所以,你们不要不懂装懂,认为自己很了不起,实际上连最基本的知识也说不出来,若以世间学问为傲慢的资本,这是学佛的一大障碍。打个比方,如果有人是个小学生,他自认为没有能力,所以一直认认真真地背颂词、学习里面的内容,而有人是个博士生,他认为自己肯定懂《入菩萨行论》,所以得过且过,看完就算,这样过了一百天后,到底谁的境界高?我认为没有傲慢心的小学生水平高一

点,相不相信你们自己看吧。

过于傲慢不合理,过于谦虚也不合理。有些人实在太谦虚了,明明自己的水平不错,但如果让他们辅导,"我不能辅导,我不行",好像没有一点勇气,这种谦虚实际上也是修道的障碍。

不仅是佛教,世间中太谦虚的话,别人也是不认可的。尤其是西方国家,对于中国人的谦虚,他们始终不习惯。以前上师去西方国家时,经常要求我们尽量跟他们的心态相应,但他们的有些心态确实跟我们的不同,比如说,他帮我做一件事情,我说"非常感谢,你特别辛苦啦",一般的回答应该是"不客气、不客气"、"没有什么、没有什么",但他们不是,他们认为这样做是值得的。我们平时请客也好,说话也好,不同地方有不同的习俗,如果过于谦虚,有时候会适得其反。所以,在弘扬佛法,甚至对待世间人的过程中,我们应该做到不卑不亢——不能太自卑,也不能太傲慢。

太过谦虚的反作用,用一个世间的例子来说明: 两百多年前的军事家李鸿章,有一次在国外的宾馆招待一些外交官员,席间他客气地说:"今天因为时间的关系,对大家招待不周,简单准备了粗茶淡饭,望大家谅解。"因为他当时比较出名,这句话后来就登了报,第二天宾馆老板来找李鸿章打官司,他说:"你们中国人自己骂自己是可以的,但为什么说我做的是粗茶淡饭?"(众笑)

无独有偶,前几年北京有一个金教授,跟几个明星和一些重要人物到俄罗斯。其中有个明星长得比较

好看, 打扮得也非常得体, 国外有个人说:"小姐, 你长得非常漂亮, 衣饰也很有品味。"这个明星谦虚道:"多谢你的夸奖, 我不漂亮, 也不会打扮。"那个人听后特别不高兴, 他对金教授说:"这个明星很奇怪, 难道我没有鉴别能力、没有欣赏品位吗?"

所以,到了西方国家,别人夸奖你穿得好看,你一定要说"好看好看,这衣服是很不错的",如果回答"我是瞎穿的,穿得非常不好",对方马上就不高兴,为什么呢?因为他认为我评价你是有一定的智慧,有这个能力,并不是随便判断的,如果你否定了的话,难道我连欣赏衣服的能力都没有吗?所以,各个地方的习惯传统都不相同。

寂天论师说"我没有利益众生的心",可能是印度人的一种传统吧,按照藏地传统,一个上师说自己没有利益众生的心、讲得非常不好,大家就会觉得他特别谦虚,其实并不是这样的。上师如意宝以前常在课堂上谦虚地说:"我不是列绕朗巴的转世,我没有能及有能力。"如果在西方国家,你说没有的人人人人人人人人。"没有能力讲课,他们马上对你说:"没有资格的话就下来,不要上去讲了。"所以每个地方的传统是不相同的,我们今后在弘法利生的过程中,既要观察环境,也要观察人们的心态,因为不同的地方有不同的生活习惯,不同的文化背景有不同的感想,我们的话不仅要能触动自己,对他们也要有一定的影响。

所以, 讲经说法、弘法利生的时候, 一定要把握 好一个度, 不能过于谦虚, 也不能过于傲慢。平时大 家辅导、参加讲考,不能太脆弱了,但也不能太傲慢,如果觉得自己三藏十二部全部精通,但真正问的时候,一句话都说不出来,这样也不太好。 [也表明如果出现过失,则请求宽恕之义。]

丙二 (讲述宣说之必要关联) 分三:一、各自之 奉体:二、宣说之必要:三、此何宣说。

#### 丁一、各自之奉体:

〖此论的所说内容即以"趋入菩萨律仪法"这一句颂词为代表完整无缺的大乘之种性、〗"种性"是指基道果里面的基,〖道、果,当然主要是菩萨的所有学处。这些所说内容依靠此论而通达为必要;〗造论的内容是什么?就是前面所讲的三种学处。造论的必要是什么?依靠学习这部论典,通达菩萨的所有学处。〖通达依赖于论典是关联,〗若要通达这部论典,必须依靠本论的文字、内容,还有自己的串习和闻思,这些互相之间都是有关联的。〖实修所通达的意义从而获得果位是必要之必要。〗"必要"是目的之意,"必要之必要"是指最究竟的目的。最究竟的目的是什么?通过学习《入菩萨行论》,完全通达了其中密意,最终获得大乘的胜果。

### 丁二、宣说之必要:

〖诸位智者通过了知论典具有必要等从而才会深入修 学。〗知道"必要"以后,有智慧的人才会深入学习。 就像这次的有些人,因为以前看过了《入菩萨行论》 的有些内容,所以才会纷纷报名参加,这就是有智慧 人的一种选择。

### 丁三、此何宣说:

〖那波瓦尊者的《入行论释难》中说:"这部论的必要等实际上通过论名就已经指明了。"〗造论的必要等,可以通过《入菩萨行论》这一论名来了知。〖阿阇黎善天说:"趋入佛子律仪法"是所说,为利益自他是必要,论典与必要是方便与方便生的关系,即是关联。〗

# 第七节课

#### 思考题

- 1. 名词解释: 暇满 增上生 决定胜
- 2. 为什么说暇满人身是菩提心的殊胜所依?
- 3. 请写出八种无暇,为什么称这些地方是无暇?请分别说明理由。
- 4. 五种自圆满是指哪些?倘若一个不具足,会对修行有什么影响?
- 五种他圆满包括哪些?为什么决定是五种,四种或六种可以吗?请说出理由。
- 6. 从因、比喻、数目三个角度,请分别说明暇满人身十分难得。
- 7. 有人想: "经中虽说人身难得,但这只是一种说法吧。现在世界上的人这么多,怎么会是难得呢?"这种想法正确吗?请以理分析,并说说你对人身难得的认识。
- 8. "后世怎得此圆满",是以什么根据说后世得不到今生这样的圆满人身?通达此理后,我们应怎样对待现在的人身?
- 9. 《宝箧经》中讲了哪四种是我们应产生信心的对境?
- 10. 解释颂词: "具备闲暇圆满之双翼,亦具现见善恶功过目, 然被贪图名利网所擒,岂非已入罪业之笼中?"
- 11. 请结合比喻说明菩提心所依之心的难得性。
- 12. 为什么说人身的价值已经远远胜过了如意宝?

现在趣入对真实论体的讲述,按照华智仁波切的科判,前三品的内容 (1—3) 是令未生起菩提心者生起菩提心;中间三品 (4—6) 是已生起菩提心后,使它不退,加以稳固;最后三品 (7—9) 是令生起的菩提心不失坏,且得以增上;最后一品 (10) 将造论的一切善根回向众生。从这四个方面来宣说。

按照这种观点,第一品属于菩提心"未生者令生起",为什么这样说呢?因为本品首先介绍了菩提心的功德和利益,通过这种方式令人生起向往之心,进而引发相续中菩提心的生起。我们这个世界上,不管什么身份的人,只要有了利他的菩提心,从世间的角度来讲是个好人,在大小乘的所有佛教团体中,这种修行人也是至高无上的。因此,菩提心的利益不可思议,今天我们正式宣讲这部能够引生菩提心的论典。

本论的论体分为十品, 首先讲 第一品 菩提**心利** 益。

乙二 (所入之自性) 分三,一、入者所依补特伽罗,二、入者之意乐,三、超入之方法。

科判的意思是, 我们若想自己的学习、修行、闻思全部趋入大乘菩提当中, 必须要具备三个条件, 即趋入的身份、趋入的心态、趋入的方法。

丙一 (入者所係补特伽罗) 分二: 一、宣说身所 依暇满难得; 二、意乐所依福德之心稀罕。

菩提心的功德依靠什么样的身份来获得呢?从两方面来分析,一是我们的"身体"能否成为菩提心

的所依,二是我们的"心"能否成为菩提心的所依。 这两个条件非常关键,否则,菩提心如果没有所依, 它就无法存在,如同大地不存在,高楼大厦就会成为 空中楼阁一样,菩提心也必须要有一种所依。

华智仁波切在《现观庄严论总义》中,具体分析 了发心的能依所依,并运用了各大教派的不同观点。 如果我们明年学得成《现观庄严论》,在讲第一品"遍 智十法"时,第一个就是发心,其中专门讲了菩提心 的能依所依,尤其是所依方面的心依,同时还提到了 龙猛菩萨、无著菩萨以及印度、藏地各大论师对此问 题的辩论与分歧。当然,我们今天不是讲理论,《入 菩萨行论》主要是一个汇集论,也是一个修行论,理 论上的分析除了《智慧品》(第九品)以外,这里不作 广说。

那么,菩提心依靠什么样的身份获得呢?依靠人身来获得。如果获得了人身,菩提心就很容易产生;假如没有人身,虽然经典里说天人、龙王等身也可以是菩提心的所依,但这些身体并不殊胜,只不过从"可以生起"的角度来讲的,他们的菩提心不能三时都圆满。

有些刚入佛门的人,由于对大乘佛法的闻思不够,所以在学习的过程中,分不清哪些是颂词、哪些是讲义。前两天好多人想背诵,但背诵时把无著菩萨的顶礼句也背了,这些不是寂天菩萨的颂词,我这次并不要求将《善说海》全部背诵,只要背寂天论师《入菩萨行论》的颂词就够了。现在颂词和讲义分不清楚的现象非常多,当然这也情有可原,以前我刚来学院

的时候,可能比你们还差劲,你们还知道前面几个相等的字叫颂词,当时我连这个也不是特别了解。

大家若能把寂天论师的颂词全部背下来,那当然 是最好的,如果实在不行的话,背诵前四品的颂词也 可以,去年我寺院里的三十多个小喇嘛,就是把前四 品全部背诵了。你们有些人虽然时间特别紧,工作特 别忙,但学习不下一点功夫,恐怕是学不到什么知识 的。大家可以看一下,过去的高僧大德对五部大论是 如何背诵的,我们学院的人每年要背多少论典,现在 有些道友同时在背《量理宝藏论》、《入菩萨行论》、 《定解宝灯论》、《大圆满心性休息》,这是非常不容 易的。如果你们背《入菩萨行论》实在有困难的话, 除了老年人以外,最起码也要背诵前四品。

# 丁一、宣说身所依暇满难得;

暇满人身极难得,既得能办人生利, 倘若今生利未办,后世怎得此圆满。

暇满人身极为难得,既然已获得了能成办人生最 究竟利益的人身,今生若不成办有利的事情,也不好 好修行佛法,后世怎么可能再得到这么好的人身呢? 这是字面上的解释,下面广说:

"暇满人身极难得"主要讲认识暇满,"既得能办人生利"宣说了难得的道理。知道了什么叫暇满、什么叫难得之后,我们怎样做才能把人身充分利用起来?没有好好利用,这是非常可惜的,后两句就说明了这个问题。

所以我们应当好好思维, 思维什么呢? 菩提心在

这个世间中,是任何如意宝也比不上的,而这种菩提心,就是依靠人身而产生的,没有人身的话,珍贵无比的菩提心就无法依存,现在我们已经获得了人身,故应生起极大的欢喜心。

暇满人身中的"暇"指闲暇,即是远离了八种无暇之处,包括非人中的四种、人中的四种。首先是转生为非人的四种:1)地狱:恒时有寒热的痛苦,根本没有修行的空闲;2)饿鬼:整天有饥渴的痛苦,不可能有修行的机会;3)旁生:有愚痴和被役使的痛苦,也没有修行的机会;4)长寿天:在四禅广果天的附近,转生于此的天人,很多大劫中一直处于禅定,没有任何意念,故也不会有机会修法。如果转生为非人中的这四处,根本没有修法的空闲,听法的道友们,你们不妨想一想:自己转生到这些地方没有?如果转生到这些地方,会不会有今天修法的机会?由于远离了这些无暇,所以就叫具足闲暇。

其次是转为人中的四种: 1) 边地: 转生到偏僻的地方,佛法一点都不兴盛,在那里,人们把佛教当作神学,当作一种很奇怪的东西,甚至有些地方连三宝的名号也听不到;还有些人,虽然生于佛法兴盛的中土,但由于家庭的关系,对佛教一无所知,这些人都没有修法的机会; 2) 佛不出世: 虽然没有转生到偏僻的地方,但佛没有出世,就像暗劫一样,所以也没有修法的机会; 3) 持邪见者: 即使转生到佛出世的地方,但相续中生起了邪见,对佛教的所作所为不相信,这样也没有机会修法; 4) 喑哑: 虽然没有生起邪见,但自己特别愚痴,怎么听经闻法也没有思维

能力,这种人也没有机会修法。

远离了以上八种无暇,就具足了暇满中的"暇"。 暇也可理解为空闲、闲暇。

这次传讲《入菩萨行论》, 我会稍微结合世间的 有些现象讲一下,作为你们来讲,则希望能把"暇满"、 "入菩萨行论"等最基本的佛教术语、佛法常识搞清 楚,不然的话,你以后跟学佛的人沟通会非常困难, 毕竟世间语言无法代替佛教的很多道理。现在有些法 师为了迎合世人,将佛教逐渐淡化成世间法,这样一 来,佛法的有些道理就没办法表达了,不管现代科学、 心理学、化学、物理学的名词有多权威、若想取代佛 教术语的话, 我觉得这是不现实的事情。当然, 以浅 显易懂的方式来随机弘法是很重要,但我们也不能太 淡化了,佛教的一些基本术语还是要搞清楚。有些居 士虽然皈依了很多年,但让他提一个问题,或者跟他 交流佛法特别麻烦,为什么呢?因为他只懂得世间术 语,佛教的道理什么都不懂、什么都不记,提出的问 题让人看来特别幼稚。所以这次在学习的过程中, 希 望大家真正学一点知识, 既然是个佛教徒, 花些功夫 把基本道理搞清楚是很有必要的。

下面引用龙猛菩萨《亲友书》的教证,进一步宣说闲暇。〖如云:"地狱饿鬼与旁生,边鄙以及长寿天,邪见佛陀不出世,喑哑此等八无暇。"断除了这其中所说的八种无暇,因而称为闲暇。〗这就是刚才给大家解释的内容。华智仁波切在《前行》中也讲过,我们就算在路上烧个茶也要具足各种因缘,修行就更是如此了,如果没有远离这八种无暇,根本没有修法的机会,对此,大

家一定要在自己身上详详细细地观察。

我们早上修菩提心,有些人根本不知道怎么修, 光闭着眼睛什么都不想是不行的,修菩提心必须要思 维很多道理,你们应将每天所讲的这些内容好好体 会,观察自己到底有没有远离八种无暇,人中的四种、 非人的四种一个一个慢慢地想,这就是所谓的修行。 若能长此以往,久而久之你的修行境界就会逐渐提升 的。

下面讲"满"。"满"是具足十种圆满——五种自圆满、五种他圆满。首先是五种自圆满:转生人中、生在佛法殊胜的中土、诸根具足、对佛法有信心、业际无颠倒,总共有五种。

1)转生人中:修菩提心的所依最好是人身,如果连人身都得不到,修法的机会确实是没有的,世间上的动物哪怕再高级、再聪明,让它念一句观音心咒,也是念不来的;2)转生到佛教兴盛的中土:一定要转生到具足三藏十二部、四众弟子的佛教中土,否则,生于偏僻的边地,就连佛教最基本的取舍也不可能对。诸根具足:诸根就是指眼根、鼻根、耳根等,如果耳根不具足,则没有方法听闻佛法,眼根不具足,看不到电视屏幕和法本上的文字,鼻根不具足……听法有没有障碍呢?嘿!你们可以分析一下;4)业际无颠倒:很多讲义解释为没有造五无间罪,如果造了五无间罪,死后马上会堕入无间地狱,不可能有解脱的机会。还有一种解释是,以前是真正的修行人,后来生邪见还俗了,或者不好好学佛了,这叫做业际颠倒、与此相反则为业际无倒;5)对佛

法有信心: 佛法不可思议、甚深难测, 如果你对佛教 没有信心, 是不可能品尝到其中妙味的。这五种自圆 满, 是依靠自身因缘而具足的。

五种他圆满是什么呢? 1) 佛陀出世: 佛陀没有 出世的话, 众生虽然来到世间, 也没办法了知佛法的 道理; 2) 佛已说法: 佛出世了还不行, 如果没有讲 法,众生也得不到真实的受益。有些高僧大德天天在 山洞闭关,不接见任何人,或者像《前行》里讲的, 阿底峡尊者的上师来到藏地,因为译师圆寂了,在藏 地的弘法事业并不广大, 所以, 善知识如果没有宣说 佛法,对众生不会有很大的利益; 3) 佛法住世: 如 果佛法的住世期已过,比如释迦牟尼佛五千年的教期 湮没,或者根本不存在善知识讲经说法的现象,法本、 录像什么都没有了,那么,尽管佛陀曾经说过法,对 众生也没有利益; 4) 自入圣教: 虽然佛已出世并宣 说佛法, 佛法的住世期也没有过, 但自己没有进入佛 门的话,纵然佛法广大如大海,也是品尝不到一滴的; 5) 师已摄受(也有种说法是具足施主等顺缘): 入了佛门 之后,一定要有善知识的悲愍摄受,否则就没有办法 进行取舍。这五种他圆满,是依靠他方的条件来具足 的。

远离八种无暇、具足十种圆满,总共要具足十八种条件,才能叫做"暇满"人身。

实际上,"暇"和"满"是根本不矛盾的,比如, "暇"中的没有转生边地,就是"满"中的生于中土; 没有生为喑哑,就是诸根具足;没有产生邪见,就是 对佛法有信心……印度的布布达论师也说:远离八无 暇,是从否定的角度宣说的;具足十圆满,则是从肯定的角度建立的。例如,没有转生于边地,是否定; 转生到中土,是肯定,所以二者并不冲突。

下面以教证解释"满":〖如云:"为人根具生中土,业际无倒信佛法,佛出世间与说法,法住入教有施主。"〗此颂包括了十种圆满,即五种自圆满和五种他圆满。首先是自圆满:1)〖身为具足男根或女根的人,〗一定要具足人的法相,假如生为黄门,则不堪为一切道、功德、戒律的所依,故必须是诸根具足的人身;2)〖转生于地界的中土,〗中土分为地界中土³6和佛法中土³7,此处主要指地界中土;3)〖眼等诸根完整无缺〗;4)〖断除五无间罪因而使业际无有颠倒〗,这里的业际无倒,无著菩萨解释为断除五无间罪;5)〖对如来的律藏有信心,因为戒律是一切佛法的根本。有些人认为学密宗、学大乘,别解脱戒或律藏并不重要,这样认为的话,十圆满中的一个就不具足了。

以上是五种自圆满,下面讲五种他圆满:1) [佛陀显示于世];2) [宣说佛法];3) [因为有了见谛的补特伽罗而使佛法得以住世],若没有具有见谛的补特伽罗,佛法无法住世;4) [根据圣者的证悟而开示教言令有缘者趋入],有了上师们的教言,才能令有缘者趋入佛法;5) [有提供资具的施主],不具足施主的话,修行人或出家人就没办法生活,修行会有一定的困难。这一条跟《前行》、《心性休息》的说法有点不同,虽然不同,但并

<sup>36</sup> 地界中土: 以金刚座为主印度圣地的所有城市。

<sup>37</sup> 佛法中土: 指佛教正法所在地。

不矛盾。你们不要一看到不同就认为是矛盾的,佛经中有很多地方不同,正因为不同,世间万法才能说得清楚楚。如果像唯物论一样,固定一件事情就永远改变不了,那解释什么都会非常困难。比如,同样的东西,人见为水,饿鬼见为脓,如果只有水是正确的,饿鬼就不能见到脓了,如果饿鬼能够见到脓,人所见的水就不正确了,到底哪一个正确呢?遇到此类的的水就不可就是矛盾,这是一种错误的观念。佛陀为不同的众生宣说了种种法门,每个法门不全的之后,如果相同的话,《时轮金刚》、《俱舍论》和其他经典中所讲的地球,形状、颜色、大小完全不和其他经典中所讲的地球,形状、颜色、大小完全不一样,到底哪个才是正确的呢?实际上,不相同是因为人生的业感千差万别,就像评价一个人,完全断定他是好人或坏人是不可能的,如果我认为他是好人,就有定是不对的。

〖这是指为利他众的慈悲这五种是他圆满。由于具足以上十种特点,所以称为圆满具足十八种功德的这一身体实在是极为难得。〗这一点希望大家详细观察。在其他教言书中,从因、比喻、数目等方面也宣说了人身极为难得。

因方面:人身依靠清净戒律而获得,尤其是暇满人身,必须以前世的清净戒律为因,布施、持戒、忍辱等六波罗蜜多为缘,再加上往昔所发的殊胜善愿,具足这些因缘才能获得。比喻方面:佛陀在大乘经典中宣说人身难得时,有时候用盲龟值木轭的比喻,有时候用昙花难以现世的比喻,有时候用撒豌豆于墙壁偶尔会停留的比喻,有时候用沉香木气味的比喻。数

目方面: 恶趣众生多如晚上的星星, 善趣众生少如白 天的星星, 或者恶趣众生多如大地土, 善趣众生少如 爪上尘。

佛陀以无二智慧所宣说的这些道理,如果仔细思维,就会发现我们修持佛法的这个人身确实非常难得。这并不是口头上会说就行了,一定要好好地思维、好好地观想,真正去体会它的难得。有些人认为得人身很容易,世界上有这么多的人,尤其是这半个世纪以来地球上的人口急剧膨胀,但这些只是表面现象,正如经论中所说,愚痴的人或普通的人占了绝大多数,真正修行的人少之又少。如果一个城市中有一百万人,里面有多少人皈依佛教?如果有一百人皈依佛教,真正要了脱生死、发菩提心、发出离心的修行人又有多少?从这个角度来看,具足八种闲暇、十种圆满的人身相当不易。

这次听闻《入菩萨行论》的道友们,希望大家不要将暇满难得停留在口头上,而要真正地从内心思维,不但思维,还要有一种非常深刻的体会,真正认识到获得这种人身,就像盲人遇到大象的尾巴38一样难得,我们一定要抓住这个机会,万般珍惜!

按照布敦大师的观点,这一句是讲认识暇满,用世间的语言,就是提高觉悟。没有这种觉悟的话,我们的宝贵人身很容易就被世间上乱七八糟的琐事耗尽了。

〖《华严经·佛暖处传》中云:"遣除八种无暇亦难得,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 盲人好不容易得到一头大象,便会紧紧抓住它的尾巴不放,生怕丢了以后,就再也找不到了。

清净圆满闲暇亦难得。』《华严经》说: 遣除八种无暇非常难得,具足五种自圆满、五种他圆满也相当难得。此教证在《学集论》中引用过,后面还有几种难得: 佛陀出世、具足诸根、听闻佛法、依止善知识。《学集论》是寂天菩萨为《入菩萨行论》造的一个广释,大家方便的话,还是应该参考一下,《入菩萨行论》的很多教义在《学集论》中说得非常清楚。

〖这般暇满的士夫具有成办增上生与决定胜的能力。〗获得这样的暇满人身,暂时可以成办善趣的人天安乐(增上生),究竟能获得声闻、缘觉阿罗汉,或者佛和菩萨的果位(决定胜)。所以,想获得小士道的人天福报,需要依靠人身;想获得永远解脱轮回的声缘阿罗汉果位,需要依靠人身;想要度化无边的众生,还是需要依靠人身。从价值的角度来讲,人身确实胜过了一切如意宝。说"如意宝"恐怕很多人听不懂,那就说你们最喜欢的奔驰、宝马吧,总之,世间上的任何一个东西都比不上人身珍贵。

上师如意宝在《忠言心之明点》里说:人身非常难得,得了以后意义重大,超胜如意宝。不管是上士道、中士道、下士道,全部都是依靠人身而获得的,这一点没有任何怀疑。以前上师在讲《入菩萨行论》时说,不要说在座的出家人,哪怕是一个刚皈依佛门的在家人,想依靠人身获得佛果也是可以的,怎么可以呢?比如说好好闻思修行,受持皈依以上的戒律,一心念阿弥陀佛,那一定会往生极乐世界的。这只有依靠人身才能成办,如果没有人身,我们转生为其他的众生,有没有这么好的机会呢?绝对不会有。所以,

这个方面大家应该好好考虑,得人身最好不要空耗。〖在已经获得了暇满人身的此时此刻我们务必要勤勤恳恳、兢兢业业奉行善法。假设在这个时候没有修持有利于自他的善法,那么后世怎么能再度得到这样清净圆满的暇满人身?〗我们获得人身后,如果整天以吃喝玩乐度日,下一世还会得到这样的人身吗?〖绝对不会得到。〗如果没有好好修行、好好发愿、好好打基础,来世想得到这样的人身,非常非常困难。大家也清楚,我们人间就像《中观四百论》中讲的那样,大多数人造恶业以后,都是堕入三恶趣,如果转生到那里,什么时候才有解脱的机会呢?这方面大家应该值得考虑。

虽然有些经典中说,除人以外的其他众生也能获得菩提心,但在这里最圆满的是什么?就是人身。哪怕善趣中最好的天身,由于散乱心非常强,也不能成为别解脱戒的所依,无法真正行持善法。所以,我们现在得到了这么好的人身,就一定要再三地想:人生几十年一晃就过了,如果全部用在世间八法上,那是非常可惜的,我今生获得了这个人身,最好不要空过!

〖因此,作者教诫我们,万万不可白白浪费、虚度人身。如经中说:"莫令如此闲暇无意义。"〗佛经中说,千万不要把自己的人身如意宝浪费了。龙猛菩萨也有个比喻:我们得到一个金宝盆,如果用来盛不净粪的话,那是非常可惜的。同样,依靠人身来造恶业,更是非常可惜!

〖《致弟子书》中也说:"何者得已越至生海岸,播下殊胜菩提善种子,功德亦胜如意之宝珠,如是人身谁令空无果?"〗意思是说,依靠人身,我们可以超越生死轮回

的苦海,播下超胜如意宝的菩提心种子,这样的人身 既已得到,谁还愿意放逸呢?佛经里也说:"一失人 身,万劫不复。"所以,作者再三地告诫我们,今生 既然遇到了善知识,获得了修法的机会、殊胜的窍诀, 千万不能空耗,否则以后就再也得不到这种机会了。 《护国请问经》中说:获得人身千万不能放逸,一定 要朝具有价值、具有意义的方向努力。《中观藏论》 中也讲:"依靠正法光明,了知十八暇满,真正修持 佛法,人身方具意义。"

世间上的人并不这么认为,有些人说人生的三大事情是房子、轿车,和其他的一些事物。但我想,人生的价值和意义在于什么呢?在于你对佛陀有敬仰心。否则,光是口头上说"我要皈依"、"我是佛教徒"、"我要学习《入菩萨行论》",这样没有多大意义,只有将佛教的精神真正融入内心,令自己的行为和心态有所改变,这才是佛法的教义。如果自己以前是个恶人,在各方面造了很多恶业,通过学习这些经论,虽然一下子不可能有翻天覆地的变化,但自己的心态尽量往好的方向发展,这就是人身的价值。

以上讲的是菩提心的所依,首先是身体必须具足 暇满,这种人身相当难得,如果随随便便空耗,以后 就再也得不到了。

### 丁二、意乐所依福德之心稀罕;

犹如乌云暗夜中, 刹那闪电极明亮, 如是因佛威德力, 世人暂萌修福意。

此处用了一个意义深远的比喻,宣说菩提心的所

依之心非常难得:在没有月亮、没有星星的夜晚,乌云密布、漆黑一片,就像二十九号的晚上一样,别人把自己的鼻子割掉了都看不见,这个时候,如果有一刹那的闪电,也会显得特别明亮,能够照亮一切。同样,世人学佛的念头或想利益众生发菩提心的念头,在整个漫长的人生旅途中,是非常短暂的一件事,如同黑暗中的闪电一样稍纵即逝,所以在善心生起的时候,一定要抓住,不能放过。

有些人可能想:"这有点夸张啊,我一直都在发 菩提心、行持善法,不像闪电那么快就没了,我行持 善法的时间是很长的。"当然,境界比较高的人确实 是这样,每天都在利益众生、发菩提心、行持善法, 几乎没有什么恶念,但大多数像我这样的凡夫人,一 天二十四小时, 相续中大多都是竞争心、嫉妒心、贪 心、嗔心、杂有各种各样的烦恼。比如、我在讲经说 法的过程中, 有时候说别人过失, 有时候赞叹自 己……很多烦恼掺杂在里面,清净的菩提心善念非常 少。在座有些人已经三四十岁了,在你们的人生当中, 行持善法的念头有多少? 最近大家早上一起共修,此 时也能看得出来自己的心态。有时候我对自己特别失 望,表面上是在修菩提心,往往生起不该生的念头"怎 么跟别人吵架啊,怎么批评这个人啊",有时候自己 对自己都失去信心了。在座的道友肯定比我好, 你们 每天参加辅导、听课,虽然经常有一些恶念,但产生 善念的机会应该比较多。

很多人学习佛法的时间特别短暂,今天有个菩提 学会的会员给我打电话,她说自己的修行很不错,但 从《入菩萨行论》开讲到现在,从来没有看过书,每 天只是在车里听听 MP3,把功课交代了就完事。她刚 开始学习就这样,以后讲到《智慧品》、《回向品》会 是什么样呢?虽然她每天学佛连半个小时都抽不出 来,但今天十点钟她丈夫的妹妹结婚,在餐厅一呆就 是五个小时,回来后又跟自己的上师吃饭,不知道又 花了多长时间。

可见,城市里的世间人,学佛经常是一种形象,也许他们不高兴,但事实的确如此。中午参加宴会五个小时,晚上跟上师吃饭至少也要三四个小时,一天八个小时可以在外面陪别人吃饭,但《入菩萨行论》却连半个小时的看书时间也没有。这种人表面上说"我要学习《入菩萨行论》"、"我要报名",但能不能学到什么也不好说。反之,如果用八个小时学《入菩萨行论》,半个小时陪一陪客人,那还算可以,毕竟作为凡夫人,不拿出一点时间来应酬,有时候也是说不过去的。

所以,世间人的善心特别脆弱,今天非常想学习,但明天要么身体不好了,要么烦恼现前了,要么各种违缘出现了,行持善法的机会就像乌云中的阳光一样,马上就被遮住不见了。所以,真正想要修行的人,必须要有一种自信自强,愿意将生活稍微改变一下,尤其在时间方面,尽量给佛法安排一些时间。我本人最重视的就是时间,如果一个人的时间没有安排好,修行是不可能成功的。

讲义中讲到:〖在乌云密布的漆黑夜晚,偶尔依靠闪电的外缘一瞬间能使色法昭彰显著,现得极为明显。同样,借

助佛陀的威德力,有时候也能使由罪业所感处在痛苦黑暗中的所有世人偶尔萌生行善修福的智慧,〗末法众生的相续就像没有智慧阳光的黑夜,各种恶业、烦恼的乌云层层密布,想发菩提心利益众生、对佛法生信心的善意念犹如闪电般只是一瞬间。如果没有抓住这个机遇,错过后就永远没有了。所以,这次学习《入菩萨行论》的道友们,我诚心希望大家能有所收获。当然,你们可活不是那么简单的,但若能持之以恒,对你的行为肯定会有所帮助。因为这部论典所讲的就是调整我上师多定会有所帮助。因为这部论典所讲的就是调整我上师的之的方法,你们听后若能再三思维,依靠传承上师的心方法,你们听后若能再三思维,依靠传承上严语之心持力,自相续一定会有所改变的,尤其是增上菩提心方面,我相信绝对是有帮助的。所以,大家一定要认认真真地去学习,不要浪费时间!

大城市里的很多人真是非常可怜,每天就是吃喝玩乐,上班所占用的时间其实并不多。我私下里算过,每天睡觉八个小时,上班八个小时,还有八个小时可以自己安排,除去吃饭、做家务等用四个小时外,其余的四个小时完全可用来学佛法,如果这样的话,即使你二十个小时吃喝玩乐,我觉得也是可以的。反过来说,二十个小时用在佛法上,四个小时满足自己,这恐怕是不现实的,两个小时睡觉、两个小时吃饭,这肯定不够用。但如果能十二个小时学习佛法、十二个小时留给自己,那就真是非常了不起的修行人了。

很多人经常说"我不空、我不空", 你有什么不 空的? 搞世间法好几个小时都可以, 一说学习佛法就 "不空", 愚痴的人全部用"不空"来应付自己、欺 骗自己,实际上只是心没有力量而已。刚才说了,我们学佛的善念并不是经常有,有些人已经四五十岁了,过去几十年全部都浪费了,一点善事也没做,如果现在还不抓住机遇好好修行,以后什么时候还有这样的机会?

有些人偶尔生起想出家的念头、想受居士戒的念头,这并不是无缘无故的,一是佛陀的威德力、加持力所产生,另一个是你自己的因缘成熟所致,如果因缘没有成熟,就像《现观庄严论》中讲的,佛陀再怎么加持也没有办法。所以,由于自己前世的发愿力和佛陀的加持力,今生我们才有了修持善法的念头,这个念头大家一定要抓住,不要认为今天对佛有信心是一件很容易的事。

善法的念头是什么?一个是信心,一个是悲心,这两个必须具足。《十地经》中讲:没有信心的话,就像烧坏的种子一样,无法产生善法的苗芽。而信心的对境,《宝箧经》中说,是佛陀、菩萨、佛菩萨的行为、菩提果这四个方面。我们必须具足真正的信心,否则不可能出生任何善法功德。另一个是要对众生有大悲心,如果没有大悲心,就不可能修持菩提心。《月燕经》中说:犹如转轮王前面必须要有金轮宝一样,菩提心前面必须要有大悲心。如果大悲心不具足的话,修菩提心是不可能成功的。所以,我们是不是大孩人,一是要看自己对三宝、对上师有没有信心,对众生有没有大悲心,如果有了这两个因,相续中就会生起善法的念头,这种念头要让它延续下去,不要一下子就消失了。〖这种心态不会屡屡持久不断地生起,因

而我们一定要努力生起、增上奉行善法的心念。』我们一定要想尽一切办法,通过闻思、通过修行、通过各种方法来增上善念。

〖如云: "具备闲暇圆满之双翼,亦具现见善恶功过目,然被贪图名利网所擒,岂非已入罪业之笼中?"〗如果我们具足了暇满人身的双翅,拥有了照见善有善报、恶有恶报的双目,但一味地贪著于名声、地位、财物,那就会困在罪业的牢笼当中,无法解脱。比如有一只雄鹰,它有一对强有力的翅膀、敏锐犀利的双目,本来可以自由自在地翱翔于空中,但如果它被束缚在网罟中,能不能飞行呢?根本不能。同样的道理,我们现在具足了人身,又了知了一些佛法,但如果整天贪执于名利财物,就很容易被恶业束缚住。

所以,我们一定要认清自己的前途、自己的方向, 既然遇到了如此殊胜的大乘佛法,不管学习一年也 好、半年也好,一定要想尽办法让自相续真正生起利 他之心。这方面一定要精进努力!

# 第八爷课

#### 思考题

- 1. 从哪些地方可以体现出我们凡夫众生造善业的力量极其微弱, 而罪业的力量难以抵挡? 对此, 你有什么亲身感受?
- 2. 一旦生起了菩提心,为什么就不会转到恶趣中?请以教证、理证分别说明。
- 3. 请结合《华严经》的比喻,说明相续中只要有了菩提心, 弥天大罪也会被遣除。
- 4. "无量众生依于此(指菩提心),顺利能获最胜乐(指佛果)。" 这恐怕与现实不符吧,因为发了菩提心的人要为众生付出 一切,修行过程中还有很多难忍的苦行,这能说明顺利吗? 对此你是怎么认为的?说说你的看法。
- 5. 佛陀于多劫中思维观察,发现什么法才是对众生最有利的? 为什么?
- 6. 为什么三士道都需要菩提心?若是这样的话,小乘阿罗汉 岂不是变成大乘菩萨了吗?请阐明你的理由。
- 7. 为什么将生死轮回比喻成监狱?
- 8. 发了菩提心以后,名字已经转变,可以称为菩萨,那一个人既是凡夫又是菩萨,这是否矛盾?请说出你的理由。
- 9. "倘若生起菩提心,即刻得名诸佛子",此处的菩提心指胜义菩提心,还是世俗菩提心?为什么?
- 10. 论中说:"我们不清净的身体,如果有了菩提心,就会变得跟佛身一样。"若是这样,初发心的人为什么没有三十二相、八十种好?请以理说明。

现在宣讲的是第一品——菩提心的利益,通过学习本品,可以知道怎样才能趋入本论。此内容分三个方面阐述,即趋入者补特伽罗、趋入者之意乐、趋入的方法。

第一个问题趋入者补特伽罗,昨天讲了需要依靠身依与心依两种方式而趋入。今天开始讲趋入者之意乐,也就是趋入者应该如何发心。此内容可从两个方面来宣讲,即"发心之功德"和"受持之方法",这一品主要讲发心的功德,下一品主要讲受持的方法,也就是说,菩提心既然有这么大的功德,我们应当怎样在相续中受持。

丙二 (入者之意乐) 分二:一、发心之功德;二、受持之方法。

丁一 (发心之功德) 分三,一、真实功德,二、 具功德之合理性,三、赞叹具发心之补特伽罗。

戊一 (真实功德) 分二;一、共同功德;二、特殊功德。

己一(共同功德) 分五;一、断除罪业;二、成办利岳;三、满足愿望;四、名义转移;五、叱喻赞德。

### 庚一、断除罪业,

菩提心是断除罪业最好的一种方法,为什么呢? 颂词中是这样讲的:

> 以是善行恒微弱,罪恶力大极难挡, 舍此圆满菩提心,何有余善能胜彼。

凡夫人造善业的力量非常微弱,但造恶业的力量 极为强大,这样的恶业除了依靠菩提心以外,在这个 世界上或在我们所修学的范围内,以什么样的方法才能遣除呢?

昨天也讲了,凡夫人造善业的时间,就像黑夜中刹那出现的闪电一样十分短暂。世间上的凡夫人大多数不信仰佛教,即便是信仰佛教,也只是当作一种消遣,而不是最重要的事情,自己的生意、工作、家庭等才是生活的重点,才是人生的主要目标。现在的口地来越多,一个大城市中有几万个人,在这些人口中,真正学佛的有多少?在学佛的人当中,能如理如实修行的有多少?如理修行的人当中,每天二十四小时真正用到修行方面,心清静、不散乱,行为也相当如法的修行人又有多少?通过这样的观察,就可以了知凡夫造善业的时间确实是相当少。

这次学习《入菩萨行论》,听闻的人不一定有很多,即使是听的话,真正做到如理如法的又有几个? 虽然我讲者很低劣,但是所讲的内容基本上没有离开以前印藏高僧大德和传承上师们的教言。按理来讲,凡夫人的记忆非常有限,你们在听受的过程中,应该作一些笔记,如果只将佛法留在磁带或光盘上,对自己的相续不一定有很大利益。所以,大家每天应把所讲的内容尽量记在脑袋里,如果实在记不住,也应该记在一个笔记本上,这样才算是比较如法的闻法行为。

可是我最近了解,大多数人并不是这样的,他们把每天的课随随便便听一遍,完成任务就可以了,至于到底讲了些什么,很多人几乎都不知道,这样的闻法非常稀奇,真正的闻思并不是这样!我们学院的道

友在我讲完之后,法师还要辅导一遍,法师辅导完以后,辅导员又要辅导,并且第二天还要考试,依靠这么多的方便方法,才能真正理解菩提心的道理,如果听法时心不在焉,能不能把大乘佛法的道理融入自心?我想恐怕很困难。当然,我也理解现在很多人确实特别忙,有时候心有余而力不足,但最关键的,还是自己对闻法不够重视,对闻法的基本方式不了解。只有将闻法当作比较重要的事情来看待,你们的相续中才会有所收获,否则,光得一个传承有没有多大意义也很难说。

然而,凡夫人在行持善法的过程中,时间很短,力量也很薄弱,经常出现各种各样的违缘,比如说听课的时候打瞌睡、起分别妄念,身体不好、心情不好,家里的人阻挠,其他的一些烦恼现前等等,在听一堂课这么短的时间内,也会出现许许多多违缘来中断你的善行。与此同时,罪恶的力量非常强大,有些注释里将它比喻为乌云密布的黑暗,力量相当强,持续的时间也很漫长。

现在的凡夫人造恶业时,怎么样混时间都无所谓,但是让他听一节课的话,就会想:要一个小时啊?好累啊!如果是听一些乱七八糟的流行歌曲,多长时间都可以,时间一下子就过了;在一些没有意义的无稽之谈上,花多少个小时都不觉得累;到舞厅里通宵达旦;到茶馆等散乱的场合中打麻将、赌博,做各种各样的非法事;看电视、看电影,上网看一些不如法的内容……对此都是乐此不疲。不管是在家人还是出家人,这些行为都不会有任何利益。本来我们的心已

经散乱得不得了了,再把外面眼花缭乱的世界引过来,外境的诱惑力如是的强大,自己心的力量又如是的薄弱,这样一来,修行就会彻底瓦解,彻底失去根本了。愿不愿意当佛教徒是你的自由,从世间的法规来说,信仰也可以,不信仰也可以,这方面没有任何强迫。但如果你真的要信仰佛教,想认认真真地修学佛法,最好断除那些没有任何意义的事情。当然,作为欲界的众生,吃饭穿衣、解决最基本的生存因素,这一点我们并不排斥。

上面颂词的意思是,我们善心的力量极其微弱,而造罪业的力量极为强大,由于无始以来所造的罪业强大有力,以致各种轮回的痛苦难以抵挡,深陷其中的时间又非常漫长,这种强大的弥天大罪,依靠我们自己的力量能不能摧毁压服呢?相当的困难。那应该依靠什么样的善行才能摧毁呢?除了慈悲与空性智慧圆满的如来正等觉的菩提心以外,其他任何一个善法都不能超过它。

有些人可能想:其他的善法也可以吧,比如修无上大圆满、大手印,或者参禅、念佛,这些都是非常了不起的殊胜法门,为什么不能胜过这些罪业呢?当然,佛经中也说这些善法能摧毁罪业,但是你参禅念咒,如果没有菩提心,做这些善事有没有功德呢?有是有功德,但不能超胜一切罪恶。前段时间学习华智仁波切的教言时也说了:"如果没有菩提心,即便是修无上大圆满,也会成为小乘的法,或者变成一种说不清的法了(类似于外道)。"既然无上大圆满没有菩提心的摄持,都不能算是大乘佛法,其他的法就更不用

说了。以前上师如意宝讲过:"大家应该有一个心愿,就是一心一意地修持菩提心,应想到自己一生中最重要的事情,唯一就是修持菩提心。"当然,修其他密法或念咒语,这些都是可以的,但最根本、最基础的就是菩提心,否则,无始以来所造的罪业很难遣除。

有些人会想: 我念金刚萨埵心咒, 或是安住在空性的境界中, 应该也可以遣除罪业吧。当然, 这些法确实很殊胜, 但有一个前提, 你以什么样的发心来念金刚萨埵心咒或者观修空性的呢? 如果不具足菩提心, 观空性也会成为轮回的因, 念金刚萨埵心咒也不能遣除自他所造的一切罪业。

所以,大家一定要认认真真地理解这个颂词所讲的意义。不管是过去、现在或者未来,我们每个人所造的罪业是相当多的,今生已经造下了很多,未来还会继续造的,如果想要彻底断除,就一定要修菩提心,否则,其他的善根不能摧毀这种恶业的相续。

无著菩萨在讲义中说: 〖所依人身与意乐既难得又短暂,〗前面也说了, 凡夫的这个人身很难得到, 修善法的意乐就像黑夜的闪电般短暂、稀有。〖因此善法的对治也就显得非常的可怜,换句话说,这种对治善行时时刻刻都是力量微薄弱小而存在。〗作为凡夫人, 我们每天修行的时间很短,在这个短暂的时间中,效果到底怎么样,自己心知肚明。有时候打瞌睡,有时候散乱,听说有些人早上六点钟已经起不来了,现在都起不来的话,那真正的菩提心还怎么修啊? 六点钟已经不早了! 可见,别说是一天二十四小时或者更长的时间中修持,有些人就连半个小时也用不上,有时候就算用

上了,也是经常打妄想或者中断了,所以,我们凡夫人是多么可怜!

【相反,】如果造恶业,〖一切不善业的因缘聚合起来却非常容易。〗比如,对别人生嗔恨心时,生嗔的对境、自己的意乐、当时的心态,一切造业支分可以在很快的时间内全部具足。但是行持善法呢,具足所有的功德支分是相当困难的。〖致使罪恶的力量格外强大、势不可挡,难以想象,而且接连不断产生。〗仔细观察就会发现,我们一天中恶的分别念多得不得了,而真正的善念一一菩提心、信心、大悲心实在少之又少。甚至晚上做梦也是这样,梦到自己的根本上师或在上师面前听闻佛法,可能一个月或一年只有一次,而乱七八糟的梦,每天晚上多得不可计数,如果偶尔梦到一次行持善法,自己简直高兴得不得了。所以,我们凡夫人一直都在贪嗔痴的睡眠中昏迷不醒,自己已经习惯了这种状态,反而认为是正常现象,不管白天做事还是晚上做梦,全都处于一种迷乱中。

〖由此可见,现在我们就必须要具备能摧毁罪业的善法。对于弥天大罪,除了圆满智悲自性的菩提心以外,有什么其他善法能遣除得了?根本无法遣除。〗上师如意宝曾经讲过:"不管是磕头、念咒还是顶礼,我们做任何一件善事,都比不上发菩提心。如果没有菩提心,即使念咒有多少万、多少亿,修了多少遍加行,参禅的境界有多高,这些功德实际上都不大,也许只能成为人天福报之因。"行善法有没有菩提心的摄持差别如此之大,因此,在这个世间上,菩提心的功德最大,而且忏悔罪业的力量也最强。〖所以我们一定要发起菩提心。〗

〖《华严经》中云:"猫眼见即能震慑诸鼠,令其无法堪忍。同理,遍知之心(指菩提心)宝明目亦能制伏一切业惑之鼠,令其无法堪忍。"〗老鼠看到了猫的眼睛,就会特别害怕,所以猫眼能震慑降伏一切老鼠,令它们无法堪忍,马上逃跑或是动弹不得。同理,无上菩提心一旦出现,我们相续中的贪嗔痴等烦恼、阿赖耶识上的种种恶业,马上就可以遣除无余,犹如老鼠在猫眼前不敢停留片刻一样,在菩提心的面前,所有的罪业根本不会存留。

因此,生起菩提心的功德是相当大的,不管忏悔还是做善法,一定要以菩提心为前提。无始以来,我们依靠自私自利的心造下了各种罪业,现在这些罪业的违品是什么?就是利他的心。

以前我们凡夫人几乎没有利他的心,但现在遇到了大乘善知识、大乘佛法,若能在相续中生起利益他众的心,今后就不会造很大恶业了。为什么呢?因为"自己",你们想一想,过去自己",你们想一想,过去自己",你们想一想,过去自己",你们想一想,过去自己",你们想一想,过去。如果生起为了。如果生起为自己以及自己的亲朋好友。如果生起了菩提心,这种造恶业的相续就会被中断,这种造恶业的相续就会被中断,这种造恶业的相续就会被中断,这种造恶业的表情和,更有智慧的人就连听都听不进去,更的是起来的,没有智慧的人就连听都听不进去,更可能生起来了,但如果他生起了珍贵菩提心,无量的非心,对一切众生像对自己的亲人一样关爱,所有的非法行就会被遮止,更何况是造不善业了。"

所以,我们应该观察自己能不能生起菩提心,如果能的话,那相续中身口意所造的一切罪业就会逐渐消失,违犯别解脱戒、菩萨戒、密乘戒的罪业也会逐渐断尽,大的罪业能压伏,小的罪业能完全根除,这就是菩提心的功德和力量。

#### 庚二、成办利乐:

佛于多劫深思维,见此觉心最饶益, 无量众生依于此,顺利能获最胜乐。

大慈大悲的佛陀在多生累劫中深深地思维、观察,发现唯有菩提心对众生最有利益,依靠它,无量 无边的众生能够轻而易举地获得无上圆满正等觉的 果位。

大家都知道,佛陀对众生是最慈悲的,不管是在 因地还是果地,佛陀心里想的就是利益众生。去年我 们学习《释尊广传》时,从中也能了知这一点,每个 公案中,不管是布施身体,还是做其他事情,佛陀唯 一的目的就是让一切众生获得利益,这是他最究竟的 目标、最究竟的愿望。在多生累劫30中,佛陀为了利 益众生,一直反复思维:帮助众生最好的办法是什么 呢?最后他发现,菩提心对众生有相当大的利益,除 此之外,其他任何善法也比不上菩提心的利益大。

从名言的角度来讲,思维者是谁呢?圆满照见万 法实相、宣说真实语的佛陀,并不是我们平时认为的 "这个人很不错、很可靠、很可信,所以他说的是对

131

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 多生累劫: 也就是三个阿僧祇劫, 或者叫三个无数大劫。按照《俱舍论》的观点, 八十个中劫算一个大劫。

的",不是这样的,世间人再怎么好、再怎么了不起,也会有说妄语的时候,但佛陀并不会如此,正如《释量论》中所讲:佛陀是唯一的量士夫。时间是多久呢?多生累劫,而不是一天、两天,一辈子、两辈子。有些科学家用几年或几十年绞尽脑汁发明了一个产品,就认为非常了不起,但是佛不是几年、几十年,也不是几百年、几千年,而是多生累劫一直都在思维。最后发现了什么呢?众生由于无明,深陷轮回非常可怜,唯有菩提心才能将他们从轮回的苦苦、行苦、变苦等痛苦中彻底救度出来,获得永远快乐的佛果。

以前的高僧大德说过:"如果你想对佛陀报恩,首先就要知道佛陀是怎样对待我们的。"怎样对待的呢?依靠菩提心来利益众生。以前上师仁波切在光明梦境中见到麦彭仁波切时说:"我对您报恩的唯一方法,就是发愿利益众生。"《中观庄严论》中也说,诸佛菩萨除了利益众生以外,再没有其他工作了。他们以什么方法来利益众生呢?就是菩提心。所以,佛在多生累劫中深深思维、再三观察后,依靠智慧发现了唯有菩提心对众生最有利益,无量众生依此菩提心能顺利获证佛果。

从古至今,从释迦牟尼佛的教法开始到现在,二千五百多年来,不管是学显宗、密宗,还是汉传、藏传、南传佛教的修行者,依靠菩提心获得无上圆满正等觉果位的有多少个呢?可以说根本数不清。那么,没有依靠菩提心而得成就的有没有呢?绝对没有。有些人可能问:"往生不是不用菩提心吗?"不可能,真正往生的人,相续中没有菩提心的是没有的。《净

土教言》中也讲了,有福报的人在往生的前一刹那,所有的菩提资粮(包括菩提心)就已经圆满了。

有了菩提心,获得佛果会非常顺利,不像外道那样,要经历各种各样的苦行,比如说拔头发、跳入火炕、在恒河里沐浴、用五火焚身等等。可能有人问:"佛经里不是有很多依靠苦行获证佛果的公案吗?释迦牟尼佛经历了六年苦行,很多高僧大德在修学过程中也经历了许多苦行,该难道不是苦行吗?"当然是苦行,但佛教的苦行与外道的苦行有很大差别。外道的苦行,确实会在身心上造成相当难忍的痛苦,而佛教的苦行,比如一地以上的菩萨将自己的头目手足布施给他人,是因为菩萨的利他心特别强,已经达到了至高无上的境界,所以就算把身上的肉割下来,也像割把草一样没有任何痛苦的感受。

学法的苦行也是这样,有些人认为出家人很苦,在哪里哪里苦行,其实,对于那些对佛法有信心、利益众生的心特别强的人而言,出家的苦行比起在家人生活的痛苦,根本不算什么。自古以来的高僧大德虽然住在山上,没有吃的、没有穿的,表面上看来过得很苦,但实际上,他们内心的快乐无与伦比,跟住豪华洋房、过奢侈生活的世间人相比,真不知道是谁痛苦?!

菩提心是真正、唯一的妙药。现在有些医学家、营养学家认为"我发明了某某产品,对身体、对心理非常有利",实际上也许有很大的副作用。就算真正有利,能不能保证一辈子都身体健康呢?而且这些药很快就过期了,菩提心会不会过期呢?肯定不会。有

些营养药可能对某些人起作用,他吃了以后效果很好,于是就帮着宣传,在电视上打广告,说这个产品如何如何的好。其他的人就信以为真,买来吃了后,本来是该减肥的,反而变得更胖了。但菩提心不会这样,只要是因缘成熟了,对于大乘种性的人来说,菩提心一定会对自己有真正的利益。所以,我们应该记住,菩提心是佛法的精华,是佛陀智慧的结晶。

〖诸位佛陀在三大阿僧祇劫中深深思维、再再观察利益 众生的方便,结果发现这颗菩提心是对众生最为有利,因为 依靠这一菩提心,无量众生能轻而易举获得无上菩提的果位, 或者殊胜安乐。〗

# 庚三、满足愿望,

欲灭三有百般苦,及除有情众不安, 欲享百种快乐者,恒常莫舍菩提心。

如果想灭除三界轮回的百千万种痛苦, 遣除有情 众生的种种不安乐, 自己享受百般快乐, 那千万千万 不要舍弃菩提心。

在甲曹杰、布顿大师、根桑秋札的讲义中,都将这一颂与三士道相对应。第一句是讲中士道,也就是说,声闻缘觉希望自己灭除三界轮回的各种痛苦,获得圆满断尽人无我的寂灭果位 (阿罗汉果或缘觉果);第二句是讲大士道,大乘种性的菩萨为了利益众生、遣除他们相续中的一切痛苦而希求佛果;第三句是讲小士道,即寻求今生来世的人天快乐,是一种自我享受福报自私自利的发心。

不管小士道、中士道还是大士道,每个众生都有 希求,大士道是为了众生得到解脱,中士道是为了自 己的寂灭安乐,小士道只是想自己获得快乐,无论哪一种人,都不能舍弃菩提心,否则的话,你的愿望是实现不了的。我们既然发了菩提心,平时不管接触什么人,自己以前受过什么样的教育,都应该在行为上表现出大乘行人的善良,这个很重要。

三士道的人都不能离开菩提心。佛陀在经中说: "诸比丘,纵遇命难也不能舍弃菩提心。"上师如意 宝以前也讲过:"大家应该发愿生生世世不舍弃三宝、 不诽谤三宝;修行一定要坚定不移,不能遇到违缘困 难就马上动摇;即使遭遇生命危险也不舍弃菩提心。" 一再地强调这三个教言。所以在这个世界上,不管是 求自己的安乐、求别人的安乐,还是求究竟的解脱, 都不能舍弃菩提心。如果没有菩提心,不要说佛果、 阿罗汉果,就连现世中的快乐也很难真正获得。为什 么呢?如果自私自利的心特别强,即生中你跟任何人 都合不来,还会造各种各样的恶业。因此,即便是世 间的为人处事,也需要菩提心、需要利他的心,有了 这个心,什么事情都好办。

我们作为佛教徒,应该从自身做起,应该有个比较明显的修证外相。什么样的修证外相呢?应将自己当作一盏灯,灯有两种作用,一是不断地产生后面的相续,第一刹那产生第二刹那、第二刹那产生第三刹那……自身不断地产生光明,照亮自己;二是能遣除周围的黑暗。所以,我们每个人发了菩提心以后,就应该像一盏灯,在照亮自己的同时,也能够帮助身边的人,不管是家庭、单位、国家,甚至全世界,你的力量有多大,就应该把菩提心的光散发得有多广,依

靠菩提心的光和热, 真正去利益有缘众生。

有些道友这样想: 我现在好好地修持,不接触任何人,等得到一地菩萨的果位以后,才开始发菩提心,"上班"做利益众生的事。这种想法是不对的。虽然我们现在是凡夫,但也可以对周围的人起到帮助的作用。从自身的角度而言,如果你是个大乘佛教徒,应该对家庭、对单位尽职尽责,与寺院或佛教团体的关系一定要和睦。否则,自认为是佛教徒,结果对谁都不理,跟谁都格格不入,那你的相续中是否有菩提心也不好说。所以,发了菩提心的人,首先应该对他人起到一种好的影响、好的作用,这样一来,你才有说服力,才有度化众生的能力。

因此,我非常希望所有的佛教徒能对家庭和睦、社会和谐乃至世界和平起到一定的作用,这一点大家一定要努力,不然的话,每个人只是自私自利地想自己成就、自己修行,甚至与家人的关系都搞得特别紧张,单位同事、亲朋好友与你相处也特别麻烦,那佛法怎么样弘扬?出家人虽然没有真正的家庭,但实际上,寺院就是你的家,同行道友就是你的家人,与道友接触的时候,自己应该具备高尚的品德,这样,你的菩提心光才可以散发出来,否则,谁都没有在这方面下工夫,想弘扬佛教恐怕相当困难。

要知道,佛教并不是口头上说得好听,而一定要让别人通过你的言行感受到一种关爱、一种慈悲。作为一个居士,如果你发了菩提心,就不能整天和家人吵吵打打,经常争执不息。有些佛教徒的家庭特别可怜,有时连一般人的家庭都不如,这样是不合理的,

既然有因缘成为一家人,就应该珍惜彼此的缘分。以前上师如意宝去美国的时候,发现那里有一种基督教的家庭教育,在一个月当中,一家人专门会请牧师来到家中,对大大小小的人以宗教的教义进行教化,接受了这样的教育以后,他们的家庭特别和睦。这就是宗教在家庭中所发挥的作用。

在中国或者其他国家,很多法师没有弘扬如何将佛教融入生活、融入工作,但这并不代表佛教没有这个能力。实际上,佛教可以与任何地方、任何民族、任何文化相结合,而且一旦结合,一定会产生非常好的效果。佛教就像万能药一样,配在牛奶里可以,配在小野里也可以。虽然佛教是印度本土的宗教,但来到藏地后,根据藏人的风俗习惯和文化特色,已经在这里生根发芽、开花结果;传到汉地时,又与汉地的习惯和风土人情相适应,从而使人们获得利益,度化了无量无边的众生。所以,在弘扬佛法的过程中,我认为菩提心确实不能与社会相脱离。

一说到菩提心,很多人可能不知道是什么意思,实际上,所谓的菩提心就是一种关爱、一种爱心。如果这种爱心在家庭、工作、寺院、团体、整个世界,再说大一点,乃至无量的世界中都遍布它的光芒,就能令所有的众生获得温暖。

所以,我们作为弘扬佛法的人,应该在不同的众生面前,将佛教的特色体现出来。如果没有这样,只是嘴里说"我要发菩提心",但跟人接触时却没有用上,那是不行的。如果真的有了菩提心,哪怕去商店买东西、坐公交车,不管在什么场合中,对身边的人

或非人,包括草地上的可怜众生,都可以散发爱的光芒。当然,能否真正运用,就看个人的修行如何了。所谓的修行好,并不是闭着眼睛坐很长时间,而是将佛法的道理付诸实践,真正运用到实际行动当中,这才是名副其实的修行人。所以,我们应将佛法的道理在自己的一言一行中体现出来,平时的所作所为尽量以佛法的精神来摄持,如此才能让人真正感受到佛法的伟大。

总之,世间人想获得快乐、升官发财,修行人想获得成就,不管你想怎么样,都离不开利他的菩提心。 〖想要摧毁自己在三有中的千万痛苦、想要遣除其他一切有情的所有不幸、想要使自他群生普享百千快乐的人恒时也不要舍弃菩提心,因为依靠它必定能实现这些目标。〗

# 庚四、名义转移:

假如相续中生起了菩提心, 我们的名称以及在轮回中的意义就已经全部提升了。

生死狱系苦有情,倘若生起菩提心,即刻得名诸佛子,世间人天应礼敬。

束缚在生死轮回监狱里的痛苦有情,如果相续中生起了菩提心,那么在生起的当下,他的名称就已经由原来的"凡夫"变成了"菩萨"。当然,这并不是只改个名称而已,不像世间上的名誉会长、名誉主席,光有名称而不起什么作用,在实际意义上,他也具备了名副其实的功德,成为人、天人、梵天、帝释、龙王等无量众生的应供处,无量众生在他面前供养、顶礼、恭敬承事,他完全承受得起。

很多人会想:这个菩提心是指什么菩提心啊?此

处讲的是世俗菩提心,只要对大乘有信心,即使是凡夫人,也能够生得起来。它不像胜义菩提心那样,只是在圣者相续中才有,只有证得一地菩萨以上才能获得,《入中论》中说:只有一地菩萨以上,才得名为胜义菩提心的佛子。这里所说的只是世俗菩提心。还有些论师认为,此处是讲行菩提心(世俗菩提心的一种),是从行为上说的。

不管怎么样,这种菩提心我们都可以生得起来的,如果生起了这种菩提心,那就可以叫做菩萨了。可能有些人想:我既是凡夫又是菩萨,这会不会相违呢?不相违。因为所谓的"凡夫",是指我们相续中具足了业和烦恼,而所谓的"菩萨",是指已经具足利他的心和行为,故二者并不相违。

这样的菩萨可不可以接受别人的供养、顶礼和恭敬承事呢? 完全可以,而且就算接受也不会有过失。假如是凡夫人受别人供养、恭敬顶礼,那他肯定受不起,会有四种罪或别解脱戒里的一些罪业。可是,如果相续中生起了菩提心,那就不会有这样的过失了。

为什么将生死轮回比喻成监狱呢? 大家都知道, 监狱里的犯人只有一个小小的空间可容自己活动,除 此以外没有任何自由,不要说普通人,就连萨达姆关 在监狱里,两边也只是三米左右。同样,轮回也相当 于是个监狱,上去最多只能到有顶,下去就是无间地 狱,好像蜜蜂被关在瓶子里一样,根本不能超越这个 范围。

众生被业和烦恼的镣铐紧紧束缚在轮回的监狱 中,即便是这样可怜的凡夫俗子,如果生起菩提心"从 现在开始,为了度化一切众生,我要舍弃自己,利益 众生",那在这个当下(这里的"刹那"就是指当下),凡 夫的名字和意义就已经改变了。尽管如此, 这并不是 说从此以后你自私自利的心一刹那也不能生起。作为 凡夫人,虽然发了利益众生的心,但发了心之后,自 私自利的心肯定还是会有,还是会做自己的事情,但 是你的目标已经定下来了,比如心里想去拉萨,虽然 在去的过程中, 也要吃饭住宿, 难免会有自私自利的 心,但你的目标不会变,就是"我要去拉萨",同样, 现在你的目标就是要"利益众生",从此以后,自己 的所作所为就会全部改变,不再是一个普通的凡夫俗 子了。所以,在你生起菩提心的那一刻,你的名称就 已经变成菩萨了,平时有些道友经常说"你是老菩萨, 你是老菩萨",如果有了菩提心,这个时候,叫老菩 萨也好, 年轻菩萨也好, 中年菩萨也好, 怎么样称呼 都可以。而且,此时所有的人、天人、龙王、非人等 全部都可在你面前供养。

此处的菩提心,以前印度的布布达论师等认为是 胜义菩提心,后来许多论师遮破了他的观点:如果是 胜义菩提心,那么《华严经》等很多经典不应该用金 刚钻石40的比喻来宣说,因为世俗菩提心有退失的可 能,也有恢复的机会,但胜义菩提心不可能退失。关 于是世俗菩提心的理由,《学集论》中也有大量的教 证和理证,同时,还说明了凡夫的相续也可以生起世 俗菩提心。

\_

<sup>40</sup> 金刚钻石可以被毁坏,故不可能是胜义菩提心。

在座的人肯定有菩萨,但以一般凡夫的眼光来看,谁是菩萨我们也不知道,但不管怎么样,就算自己是凡夫,也要在相续中努力生起菩提心。

这次学习《入菩萨行论》,从头到尾都是围绕"菩 提心",这比较适合那些精进的、对大乘有一定信心 的、自己的佛性也苏醒过来的人。有些人的佛性根本 没有苏醒,一直紧抓住世间法不放,不要说是《入菩 萨行论》,就算是再好的论典,不管听了多少遍,因 为对轮回、对世间特别执著,也不可能发起菩提心的, 这种人我们暂时没办法救。但是,如果自己对大乘佛 法有信心,而且种性已经成熟了,那么就像在春意盎 然的时候灌溉播种, 过段时间就可以发芽一样, 菩提 心很快就可以生起。当然,没有给他讲经说法,他的 种性可能还无法苏醒,但只要有了"灌溉"的因缘, 他的种性马上就能成熟,所以,在这种人面前传授《入 菩萨行论》,他的相续中应该能生起世俗菩提心,一 旦生起了世俗菩提心,那做什么善事都好办了,因为 目标已经搞清楚,从此以后做什么事情就会非常容 易。

现在的汉传佛教,有没有真正系统学修菩提心的呢?你们自己也看得出来,很多宗派中几乎都没有。 所以,这次我们按照寂天菩萨的论著有系统、有次第 地学习,相信很多人的相续中是会生起菩提心的,对 我们来讲,这是真正的如意宝。

为什么说有了菩提心,即使是凡夫也值得众生顶礼呢?《入中论自释》中讲:印度那些将月亮作为天尊的外道,不会顶礼十五的月亮,而是顶礼初一的月

亮。同样,佛陀说对佛菩萨不一定要顶礼,但最开始生起菩提心的人非常了不起,佛说应该在这个人面前顶礼。所以,相续中如果生起了菩提心,那就是新的菩萨了,这时别人对我们顶礼,不用说"不要顶礼,不要顶礼",可以这样说:"你好好顶礼啊,我现在是菩萨了,我今天刚刚生起的菩提心很新鲜,你顶礼的功德很大……(众笑)"

佛陀在《迦叶请问经》和《宝积经》中也是这样说的:转轮王的儿子生下来后,虽然还不能做国王的事业,但附近小国的大臣民众都应像对国王一样向他顶礼。为什么呢?因为他生于王族,未来必定会真正继承王位(登上王位相当于得一地菩萨)。同样的道理,相续中生起了菩提心,虽然这个人现在还不能直接利益众生,不能像一地菩萨那样将身体化为一百个,一刹那间利益一百个众生,但他已经降生于如来家族中,将来必定会有这种能力,所以对他顶礼是非常合理的。

这种菩提心不管在什么众生的相续中产生,都值得我们顶礼。佛陀在《毗奈耶经》中说:应该顶礼初发菩提心的菩萨。对相续中刚刚生起菩提心的菩萨,即使是旁生,也值得我们顶礼。比如有他心通的人,如果看见一头牦牛的相续中有菩提心,或者这头牦牛是菩萨的化身,马上就会向它顶礼,因为它是真正的菩萨。噶当派的教言中也说:如果相续中有了菩提心,这个众生无论住在哪个地区,此地就会成为吉祥的供养处,无论住在哪个国家,此国家也会成为庄严的国土。

有时候我想:像法王如意宝那样举世公认、没有任何争议的大德,不管从哪个方面观察,他老人家一定是生起了菩提心的菩萨。虽然上师经常谦虚地说自己是凡夫,但这样的菩萨哪怕住世一天,对见闻、接触、忆念过他老人家的众生都有非常大的利益。菩萨跟凡夫是完全不相同的,如果凡夫人给你摸顶,可能没有什么特别,但如果是菩萨,就完全不相同了,凡是有缘与菩萨见闻接触的众生,都能从中得到无尽的利益。

既然发了菩提心,我们就应想尽办法帮助身边的众生。如果相续中不要说胜义菩提心,就连世俗菩提心也没有的话,口头上是帮不了任何人的。漂亮话谁都会讲,但只会讲是没用的,只有内心中生起了菩提心,并且想尽一切办法让别人也生起菩提心,在这个过程中,不管他人怎样毁谤你、骂你,你也毫无怨言、不生退悔,这样才可以直接或间接利益众生。

利益众生是我们最大的目标,在这个问题上,大 家应该去深深思维,每个人都应该了解到菩提心的重 要性!

〖在轮回的牢狱中被业与烦恼紧紧束缚的苦难众生,如果能生起菩提心,那么瞬间也就是说从此以后,名称上可以 堪称一切如来之子,从意义上来说,成为人天世间的应礼处。〗

# 第九节课

### 思考题

- 1. 为什么有了菩提心的摄持,我们平时积累的念佛、放生等善根就永不会穷尽?请结合比喻说明。
- 2. 作为一名佛教徒, 你对佛教的慈悲观有什么样的认识? 谈谈自己的感想。

现在讲的是"菩提心未生者令生起"三品中的第一品:菩提心的利益。昨天已经介绍了菩提心的共同功德,其中讲述了四方面的内容:依靠菩提心能断除罪业、成办自他一切利乐、满足众生的一切愿望,以及获得菩提心时自己的名称及意义都会改变。

今天以比喻来赞颂菩提心的功德,其中又分六个方面:第一,以点金剂的比喻,说明依靠菩提心的功德,我们恶劣的身体可变成如佛陀般殊胜的身体;第二,以如意宝的比喻来宣说菩提心非常珍贵;第三,以如意树的比喻宣讲依靠菩提心能使自己的善根越来越增上,无穷无尽;第四,如同依靠护送者能脱离危险一样,依靠菩提心能压服一切罪业;第五,以末劫火的比喻来说明菩提心是断除一切罪恶的根本;第六,其他经典中所宣菩提心的道理。

庚五 (以喻赞德) 分二:一、以点金剂之喻说明由劣变胜;二、以此意宜之喻说明难得与珍贵;三、

以粉树之喻说明果不穷尽而憎上;四、心护送者之喻说明赦脱罪业之果;五、心火之喻说明彻底摧毁罪业; 点、经中所说其他功德之理。

幸一、心点**全**剂之喻锐明由劣变胜之 犹如最胜冶金料, 垢身得此将转成, 无价之宝佛陀身, 故应坚持菩提心。

印度有种点金剂,只需要少量,就能使巨大的铁块或其他金属全部变成黄金,如同平时的化学反应一样,只需一点药物就能使整个物质发生变化,或者在牛奶中放一滴酸奶,所有的牛奶都会变成酸奶。古代印度和初劫的时候都有这样的点金剂,但由于众生的福报越来越浅薄,现在不一定能见到这样的东西。这种点金剂可以将非常普通的金属变成无价之宝或昂贵的黄金,同样,相续中一旦生起了菩提心,我们这个依父母不净种子而产生的身体,马上就能转成无垢的清净佛身。

大家都知道,我们的身体是由三十六种不净物组成,无论是血肉、骨头、皮肤,还是鼻涕、眼泪,里里外外都是肮脏不堪的东西,不管是漂亮的人还是丑陋的人,身体的本质同样都是不净的(此问题在第八品中有广说)。但尽管如此,依靠菩提心的功德,就像以点金剂能使铁物变成黄金一样,我们这种不净的身体,也能变成非常清净的佛身。

以前没有生起菩提心的时候,我们的骨、肉没有任何价值,不管从暂时还是究竟的角度来讲,与牦牛或其它旁生的骨、肉没什么差别。然而,一旦相续中生起了菩提心,从那个时候开始,就像《金刚经》中

讲的那样,这个身体就像佛塔一样成了众生的应供处,与堪为礼敬的佛身没有差别。为什么呢?因为如果真正生起了无伪的菩提心,则说明已经步入了小资粮道,按照无垢光尊者《大圆满心性休息》中的观点,从小资粮道开始,就算真正入了大乘道。正如昨天所讲,我们现在的智慧还不能超越声闻缘觉,但我们的种性从小资粮道开始已经胜过了小乘行人及一般的凡夫。如此一来,这个身体与具足相好的佛身没什么差别,或者说,我们的身体变成了非常珍贵、非常难得的一种身体。

因此,我们在座的人应该这样想:如果自己的相 续中没有真正的利他心,表面上不管别人怎样赞叹, 自己认为如何如何了不起,实际上这没什么了不起 的。但如果真正生起了菩提心,不管外表上的行为怎 样,即使穿得再破烂、长相再丑陋,也是人、非人、 天人等所有众生供养、恭敬、承事的对境。

所以,从外表上,我们平时看不出谁是真正的大乘行人。所谓的大乘行人,心相续中必须要有利他的菩提心,如果没有菩提心,虽然穿着出家衣服,在外面给别人讲经说法、建造很多寺院或佛塔佛像,但也不一定是大乘行人。真正的大乘行人只有自己才明白,如果心中发过愿,发愿以后一直没有退,这就是大乘的修行人。这种人即使表面上是屠夫、妓女或乞丐,属于世间最低劣、最下贱的种姓,但实际上,有了菩提心的话,依靠他们的行业能够度化无边无量的众生。所以,世间中菩萨何处在,谁都不知道。就像《极乐愿文》中讲的那样:受到成千上万人崇拜敬仰

的高僧大德,是不是菩萨呢?很难说。汉传佛教中非常有名的大和尚、藏传佛教中非常有名的大活佛,他们是不是菩萨呢?也不好说。如果他们相续中确确实实有无伪的菩提心,那肯定是我们的应供处,如果他们没有,外面的乞丐却有的话,我们应该向那个乞丐顶礼。当然,这种说法可能违背现在的某些观点,但不管怎样,事实就应该是这样。故而,无论是出家人还是在家人,我们都应该把所有的精力全力以赴地用来修持菩提心,这一点相当重要。

现在世间人也有一些利他的行为,人们经常觉得这种事迹震撼人心,通过各种途径予以赞颂。但我觉得,世间上的这种好人好事,并没有真正涉及到佛教所说的菩提心。为什么呢?因为菩提心的范围相当广,世间人的利他心范围比较狭窄,他们只能对一部分人,如亲朋好友、儿女父母等有慈爱之心,这种心就连老虎、豺狼等凶猛的猛兽也有,故不算是真正的菩提心。

美国曾有位著名的心理学教授做过一个试验,虽然此举与佛教无关,但我觉得这个试验也许对大家会有启发。这位教授有一次要下课的时候,对所有的学生说:"我今天准备做个游戏,哪位同学愿意来帮忙?"有一位女士上去了,教授要求她把最爱的二十个人的名字写在黑板上。那位女士就把家人亲戚的名字全部写上,数量不够,又把邻居、朋友等都写了下来。写完后,教授让她把不太喜欢的一个名字擦掉,她就把邻居的名字擦掉了,然后,教授要求她继续擦一个、再擦一个……一直擦到最后,只剩下了四个人

一她的父母、丈夫和孩子。教授还要她再擦两个名字,这时候她有点舍不得,想来想去把父母的名字擦掉了。教授要她再擦掉一个,想了很久,她将孩子的名字擦掉了。这时教授就问她:"你为什么要这样?父母对你有养育之恩,孩子是你的亲生骨肉,为什么要擦掉他们?"这位女士答道:"父母会在我之前先死,孩子会在我死后单独留下,能陪我共度一生的只有我的丈夫,所以我对他的执著比较大。"教授说:"如果是这样的话,你执著的范围非常小,在这么小的范围内,你对丈夫如此执著,认为他是属于你的,他的所作所为就会被你控制,很有可能失去自由,就像被关在监狱里一样,这样,他反而有可能会提前离开你。"

虽然这是一种世间上的试验,但也能提醒某些所谓的大乘修行人。他们经常口口声声说"菩提心",但菩提心的范围是什么?只是自己的亲朋好友。是亲朋好友就愿意帮助,其他的众生一概不管,这并不是真好人。以前霍西的曲恰堪布在讲《现观严论》"道智"的时候,非常严厉地批评了洛若是严论》"道智"的时候,非常严厉地批评了洛若亲戚的金旺堪布(如今这两位堪布都已圆寂),说他有个亲戚被公安局抓走了,前两天金旺堪布去县上看他好几次,公好自私自利地去,说明还没有通达大乘菩提心,为公然,金旺堪布的智慧在当时是非常不错的,曲恰堪布经常赞叹他学得特别好,但如果去县上看亲戚,这位上师是在告诫我们后学者。在批评金旺堪布,但实际上,也是在告诫我们后学者。

有时候我们反观自己,不要说真正的大乘菩提心,就连世间的利他心都不如。前段时间,深圳有位叫丛飞的歌手,他将自己十多年来的积蓄全部捐给没读书机会的183个孤儿和残疾人,花了大概300多万,自己还欠债17万多。后来他得胃癌时不舍得看病,认为钱用在自己身体上不值得,世界上还有更多需要帮助的人。他死了以后,很多孤儿、老人都去送花圈,大家全部伤心地痛哭。从表面上看,这个事迹确实非常感人,这种利他的行为,可能许多大乘修行人都不一定做得到,但另一方面,菩提心的范围比这个更广大,我们在修持的时候,一定要观察自己利他的范围到底是什么,这一点相当重要。

《大圆满心性休息》中讲:修菩提心时,首先要从母亲开始,然后是自己关系最好的人,慢慢将这种范围逐渐扩大。为什么要这样呢?因为凡夫人执著的"我所"范围非常狭窄,在修菩提心的时候,必须先从小范围修起,才能逐渐将普天下的众生都视为父母,只有这样,菩提心的范围才能慢慢扩大,修起来就有希望了。

现在很多人,包括我们这里的法师和道友在内,从一些小事中,能看出他们的我执和我所执特别强。俗话说:"勇士没有到战场,无法知道他的胆量;智者没有做事情,不会了解他的心地。"同样,我们平时住在屋子里,谁也不知道谁的心胸比较宽广,但是一通过接触,在做事情的时候,马上就能一目了然。我经常对自己非常失望,性子特别急不说,有时候我执和我所执好像特别强,对众生的执著特别狭窄。因

此我希望我们能共同发愿,将真正的菩提心融入自心,这并不是理论上的纸上谈兵,而是懂得菩提心的意义后,在实际行动中运用起来。一旦发起了真实的菩提心,我们不清净的身体就会变得跟佛身没有差别,所以,作为大乘佛法的修行者,我们应当坚定不移、认真稳妥、时时刻刻地修学菩提心。

回到论中,〖就像是依靠最上等的冶金原料(普通金属也能变成金子)一样,不清净的这个身体依靠得受菩提心可以转变成无价之宝的佛陀身,〗以前没有菩提心的时候,我只是个一般的凡夫人,现在有了菩提心,就算没有禅定、神通等其他功德也没有关系,只要有一颗菩提心,做什么事情都比较方便。〖因而,我们一定要坚持不懈、稳固受持具有这种能力的菩提心。〗

【《华严经》中云:"以一两水银类之金能使干两铁变成金为喻,如是发心水银界善根以普皆回向遍知之智所摄持,即能灭尽一切业惑障之铁物,诸法亦成遍知之妙色,然而一切业惑之铁不能灭尽为一切智智而发菩提心之金。"】"一两水银类之金"就是上文所说的点金剂。犹如点金剂般的菩提心,是以利益众生的遍知智慧所摄持的,依靠它,能灭尽一切业和烦恼的不清净铁物,反过来说,就像铁物不可能灭除点金剂一样,我们相续中的业和烦恼,如贪心、嗔心、嫉妒、傲慢等,根本不可能摧毁这种菩提心。

正如昨天所讲,即便是业力深重的凡夫人,也可以生起世俗菩提心。当然,这个人的心胸必须要宽广,不然的话,他对自己都没有信心,觉得帮不了任何人,每天都是心烦意乱的,这种人可能很难生起菩提心。

生起了菩提心,真正发愿要度化众生,而且也没有"我再也不度化众生了"的想法,那你的相续中就有了菩提心。以前我也再三讲过,菩提心并不是要时时刻刻挂在心上、念在嘴里,走路也好,上厕所也好,"我要具足菩提心,我要具足菩提心",不管什么时候去什么地方,都这样念着、想着,实际上并不需要这样,任何一个戒体,在没有遇到违品毁坏之前,一直都会在相续中存在。有些人认为自己发菩提心是六七年前的事了,隔了这么长时间,菩提心在不在也不知道。由于没有学习过佛法,很多人对这些最基本的道理都不懂,相续中有各种各样的疑惑,如果大家能多学一点佛法,令自己的理解越来越深入,那我们相续中的疑惑无明,还有一些愚痴的行为就会逐渐灭尽的。

## 辛二、以此意宜之喻说明难得与珍贵;

颂词中虽没有"如意宝"这几个字,但以"极珍贵"来体现的,印度、藏地各大讲义中都说此颂是以如意宝为喻进行宣说的。

众生导师以慧观, 彻见彼心极珍贵, 诸欲出离三界者, 宜善坚持菩提心。

众生导师(以释迦牟尼佛为主的一切佛陀)以无碍的智慧进行观察,彻见菩提心就像如意宝一样珍贵,凡 是想超出三界轮回的人,一定要想尽办法坚定行持菩 提心。

所谓的导师,可以商主为喻进行宣说。在古印度, 商主经常带领很多商人到海中取宝,具有慧眼的商主 会通过智慧来鉴别真宝、假宝,以挑取真正的如意宝。 得到了如意宝以后,它能遣除众生的疾病、灾难、困难、阻碍,赐予名声、财富、地位等一切世间的悉地 (利益)。这种如意宝,唯有具智慧的商主才能得到。同样,三界导师佛陀经过漫长的发菩提心、积累资粮获得了彻见万法真相的智慧,依靠这种广大无比、积 可思议的智慧进行观察,最终发现想要直接或问接,不可思议的各种痛苦,必须依靠如意宝般的妙药,而这个妙药,就是佛陀于不同根基众生前宣说的八万四 积 太上的显密教法,在这所有的教法当中,犹如醍醐般的精华就是菩提心。这种菩提心与如意宝没有差 别,如意宝能满足一切世间所需,而菩提心,则能使有缘众生究竟获得圆满的佛果。

因此,菩提心是非常珍贵的,我们来到人间能遇到如此殊胜的菩提心教言,确实是非常荣幸。噶当派的大德最重视的就是菩提心,在所有的上师中,他们对传菩提心的上师最尊重,甚至阿底峡尊者也是如此。因为菩提心非常珍贵,比如,有人送你世界上最贵重的东西,你肯定认为此人的恩德最大,同样的道理,在所有的佛法中,利他的菩提心最珍贵、最难得,任何能让你发起菩提心的人或法本都值得最尊重。

按照华智仁波切的传统,宁玛巴的寺院每年都要讲一遍《入菩萨行论》和《大幻化网》。华智仁波切在世时,很多寺院都遵照这个规定,现在虽然很多寺院没有这样的传统了,但在我们学院,每一年每个班没有不讲《入菩萨行论》的,这是学院的一种传统,也是一种要求。前段时间我讲过,在印藏浩如烟海的论典经典中,为什么唯对《入菩萨行论》如此重视,

原因就包括以上讲的种种缘起和道理,所以希望大家对这个问题三思。当然,现在你们可能还不知道菩提心的珍贵,也不知道《入菩萨行论》的重要性,但修行到了一定的时候,比如说再过二十年,你们回顾自己的人生时,一定会发现当年学习《入菩萨行论》确实是自己世间生活及修行生涯中最有价值的一件事。

以上讲了众生导师释迦牟尼佛为主的佛陀,通过智慧观察,发现菩提心最为珍贵,凡想出离轮回的众生,都应该修持此心。关于轮回的痛苦,《法华经》中说:"三界无安,犹如火宅。"整个三界没有任何快乐,变苦、行苦、苦苦等每天都在折磨逼迫着我们,暂且不说佛教中形容的痛苦,世间上的战争、灾难、恐怖分子袭击、瘟疫、传染病等痛苦也非常难忍。对一个大乘修行人而言,如果愿意离开这个火坑般的轮回,最好的办法就是修持菩提心,否则,离开了菩提心而想以其他的方法解脱轮回,这是相当困难的。

极少数的在家人问:听《入菩萨行论》会不会发财?有人说"会发财",有人说"不会发财",但我想不能说"不会发财",如果你好好学习《入菩萨行论》,好好地发菩提心,依靠三宝的加持力,想发财也会实现的,因为菩提心能赐予三士道的一切所需,所以依靠菩提心,能够发财,能够治病,不管是心里的病。当然,身体的病最好还是去医院看,至于心里的病,我觉得《入菩萨行论》是最好的良药,尤其是现在的在家人,经常承受着难以忍受的生活压力和痛苦,对这些人而言,听《入菩萨行论》应该会有很大的收获。听完了这部论,你们可能感觉不管是

亲人怨敌,还是工作生活,实际上跟梦境没什么差别, 大大减少了对世间的执著,自然增上了种种快乐,这 对治疗心病有很大的帮助。现在中国的心理医生不是 特别多,大家若能依靠《入菩萨行论》这一妙药,还 是很有必要的。

〖能将一切众生带到解脱城享受功德宝珠的唯一商主就是无与伦比的佛陀,佛智周遍所知万法,除此之外其他众生无法衡量。〗佛陀圆满了一切功德,远离了一切过患,以大智慧彻见万法真相,如理如实、无碍通达一切,这是其他任何众生都无法相比的。世间上的人不管怎么出名、怎么了不起,是什么头衔的科学家,或是诺贝尔奖的获得者,但跟佛的智慧比起来,简直相差太远了。

〖佛陀以无量的智慧认真全面观察诸法时,彻底照见此菩提心最为难得,功德巨大,弥足珍贵。《华严经》中云:"诸宝之中如意宝堪为宝王,同理三世中遍知智慧照见法界对境,诸人天与诸声闻缘觉之有漏无漏善根皆不及发菩提心如意宝王之价。"〗在所有的珍宝中,如意宝是无上宝王,同样,在声闻、缘觉、人、天人等一切有漏、无漏的善根中,菩提心的功德是最大的。虽然表面上参禅、念佛、转经、顶礼等有各种功德,但实际上,这些功德根本无法与发起一瞬间的菩提心之功德相比。去年很多人说要去拉萨或绕神山,我当时告诉过你们:不管去多少次拉萨、转多少圈神山,都无法与一刹那修菩提心的功德相比。所以,菩提心是佛所宣说的功德相当大的一个修行方法,这一点,希望大家永远记住。〖因此,想要远离痛苦的所有众生,理当坚定不移善加受持菩提心。〗

## 辛三、以眇树之喻说明果不穷尽而增上;

其余善行如芭蕉,果实生已终枯槁, 菩提心树恒生果,非仅不尽反增茂。

世间上的随福德分善根、小乘的随解脱分善根就像芭蕉树一样,生完一次果后就会枯干,没有再生果的机会,但大乘菩提心的善根就像天界或劫初时的如意树一样,果实会一直不断地产生,用之不尽,且越享用越增长。

现在很多人的修行就是为了获得人天福报,比如 修四禅、四无色界,为健康而修药师佛,为往生极乐 世界获得快乐而念阿弥陀佛,为了调节身心而坐禅等 等。我去南方的时候,有一位居士语重心长地对我讲: "你要多修禅定啊, 这对你的身体很好。禅定能调节 四大, 你在坐禅的时候什么都不要想, 这样的话, 身 体的四大也在坐禅,如此一来,它们就不劳累了,你 的病自然而然就会好了。"给我传授了很多殊胜的教 言。这种为健康而修禅定,实际上属于随福德分善根, 只能获得一点人天福报。就像每次佛教节日的时候, 汉地大大小小寺院里有许多烧香拜佛的人,若有机会 偷听他们的发愿,就会发现为来世、为度化众生而发 愿的人很少,大多数都是为了"让我事业成功"、"找 到一个好对象"……这些都是随福德分, 用完以后就 没有了。但不管怎么样,三宝的加持力是无欺的,只 要因缘具足、自己心很诚的话,也会赐给你所求的。

还有一种善根,是声闻、缘觉欲求自己永脱轮回 获得寂灭的善根,这叫做随解脱分善根。此善根同样 也有穷尽,一旦获得了阿罗汉果,就再也没有了,若 想趋入菩萨道获得佛果, 必须又要重新积累资粮。

这两种善根此处用芭蕉树作比喻。关于芭蕉树,有不同的说法,有些注释说它生过一次果就枯干了。但据我观察,现在的芭蕉树并不是这样,它每年都可以生果,最后可能到一定年限才不能生果。尤其是广东、海南一带,有些芭蕉树的果可以吃,跟香蕉树没多大差别,只不过品种略有不同。以前上师如意宝去印度时,他老人家经常拿着香蕉说这是芭蕉树的果,也问过很多印度人"芭蕉树的果是不是生一次就没有了",他们说"可能不是"。尽管这种树的特点跟很多讲义中说的不同,但我想它的意思可能是,该生的果生完以后就会穷尽,不会再产生了,比如说芭蕉树最多能活几百年,几百年之后就不会再生果了。也许是从这个角度来讲的。

但菩提心的善根并不是这样,它就像如意树一样取之不尽、用之不竭,在我们获得佛果之前,善根永远不会耗尽。《弥勒请问经》中云:"弥勒,譬如,流入大海之所有水经数劫亦不尽,弥勒,如是为发心所摄之善法直至成就无上正等菩提之间不会耗尽;弥勒,又譬如,肥沃土壤可令任何种子茁壮成长,如是以菩提心所摄之善根亦将不断增上。"

因此,有了菩提心的摄持,我们的善根应该多多 益善,它不是用完后就灭尽了,不然的话,圆满资粮 需要不断重新造善业,这会非常困难。无论积累任何 善根,哪怕是念一句观音心咒,也都应以菩提心来摄 持,若能如此,这个善根直至成佛之前都是不会耗尽 的。所以,菩提心的功德不可思议,很多高僧大德特 别重视它,原因也在这里。〖没有被菩提心摄持的其他所有善根如同芭蕉树一般生果以后自然穷尽,而菩提心的妙树恒常都会生长果实,非但不会穷尽,反而会蒸蒸日上。〗

[《宝箧经》中云:"文殊,各种树以四大摄持而增长。 文殊,如是善根若以菩提心摄持、回向佛果,则日益增长。]] 不管什么样的树,依靠地、水、火、风四大的助缘才 能不断增长,同样,不管什么样的善根,若能首先以 菩提心摄持,中间无缘行持,最后作回向,善根永远 也不会耗尽,这一点相当重要,所有高僧大德反复强 调三殊胜的原因就在于此。我们讲经说法也好,做其 他任何善事也好,首先应尽量改变自己的念头,要想 "我这次做事情不是为了自己,而是为了众生";在 中间行持的时候,尽量以正知正念来摄持;最后将做 这件事的功德全部回向众生,如果能这样,那我们的 所作所为都可以变成菩提的因。

以前我也讲过,藏地有一位嘎秋喇嘛,他在五、六十年代时,遭受红卫兵的批斗。每次他上台挨批时,都发愿"我今天为了一切众生而修忍辱波罗蜜多";中间时红卫兵打他、骂他,他就一直对他们发悲心;批斗结束后,他默默回向:以我今天所修忍辱的功德,愿凡与我结缘的所有众生获得圆满正等觉佛果。这样了不起的行为,的确令人非常随喜。我们很多人不要说别人打自己,就连平时行持善法时,也想不起要为众生发愿,到了中间的时候,心不能专注,最后也是迷迷糊糊地作回向。但真正的高僧大德,就算遇到了极恶劣的环境,也会如理如法地行持善法,将所作的善根全部回向给众生。

所以,不管是在家人工作,还是出家人修行,在 遇到种种不悦意的对境时,一定要想:为了众生,我 今天要……比如要跟某个脾气不好的道友说两句话, 首先自己在家里发一个菩提心,然后在交谈的过程 中,尽量把正知正念守护好,最后将今天的功德回向 给一切众生。若能这样,那就是最好的了。

# 幸四、心护送者之喻说明罪业之果; 如人虽犯极重罪,然依勇士得除畏, 若有速令解脱者,畏罪之人何不依。

如同有人虽然犯了特别严重的罪,但依靠勇者的保护,可以遣除相续中的畏惧,同样,菩提心能令人 在很快的时间中获得解脱,有罪业的人为什么不去依 止呢?

有些讲义中说,此颂的侧重点是定罪能被压服, 下一颂侧重于不定罪能从根本上遣除。

论中说: 〖即便是造了危害三宝等不堪设想的弥天大罪,然而就像依靠一位护送者的勇士能够摆脱怨敌的严重威胁一样,对于顷刻间就能脱离重罪异熟果的菩提心,小心谨慎罪业的人们为什么不依靠呢? 理应依靠。〗有些人可能造过特别可怕的弥天大罪,比如诽谤三宝、杀父母、杀阿罗汉,或是破别解脱戒、密乘戒等等,在这种情况下,如果修持菩提心的话,能够消除罪业,去除怖畏。就像犯了特别严重罪业的犯人,假如具有威望的勇士保护他,他就不会有任何恐惧。比如说我在色达有一个怨敌,我不敢去色达,但如果有个更厉害的人说:"没事,你跟我来,那个人我可以对付,你一点都不

用害怕!"这时我就可以跟着他顺利去色达了。同样的道理,虽然我们以前造过无量的罪业,但如果修持菩提心,依靠菩提心的力量,临死时这些罪业都会逃避,不会对你的解脱有任何障碍。因此,在所有的忏悔法门中,菩提心是最好的方法。

以前上师如意宝讲《入菩萨行论》时说过:"如果我们以前犯过戒、造过五无间罪、诽谤过三宝,依靠菩提心的力量,必定不会堕入恶趣,即便是暂时堕入了,也会如篮球拍地般非常短暂,到了地狱马上就能获得解脱。"对此,他老人家还讲了一些自己的光明梦境,其内容在《入菩萨行广释》中有,希望你们仔细翻阅。以前高僧大德学习任何一部论典,如果条件允许的话,他会参考好几本书,比如说学习《入菩萨行论》,就会参阅甲曹杰和其他论师的各种讲义,如果只是蜻蜓点水般地听一下,恐怕无法深入其中内涵,所以大家有必要多看看书,参考其他的讲义。

有了菩提心不一定会堕入恶趣,即使堕入也不用怕,很快的时间就会得到解脱。以前未生怨王造过三个五无间罪,后来依靠菩提心的力量,他堕地狱的时间相当短暂。还有《格言宝藏论释》中的大天比丘,也曾造过三个五无间罪,他在生前给人讲经说法,令很多弟子证悟了阿罗汉果。他圆寂后,有一次他的一个阿罗汉弟子到施主家应供,在洗手的时候,这个弟子想:不知道上师转生到什么刹土去了?于是以阿罗汉的无漏神通来观察,结果发现大天比丘堕入了寒地狱,但他自己根本不知道,只是在不停地说:"我的房子怎么这么冷啊……"看到这些,这位弟子觉得特

别遗憾。等他洗完手后,又想:不知现在上师在哪儿了?一观察,发现大天比丘已转生于三十三天。可见,有了菩提心的摄持,就算是业力深重,难免堕入地狱,时间也是相当短暂,在很快的时间内就能获得解脱。

所以,大家若想迅速解脱,就一定要修学菩提心。 我们绝大多数人,一辈子中行持善法非常少,阿赖耶 识上的白法只有一点点,黑业的空间却相当大,尤其 是一些在家人,不管平时吃饭还是做事,造过无数杀 生的恶业,如果这辈子没有依靠菩提心来忏悔的话, 恐怕其他的方式根本不能忏悔清净,这一点值得我们 每个人好好观察。

【《无尽慧经》中云:"善男子,譬如依勇士可不惧诸怨敌,同理,依真实菩提心勇士之菩萨不畏一切罪行怨敌。"】 《华严经》中也有类似的教证,意思是说,依靠勇士的保护,根本不用担心任何怨敌,同样,相续中如果真的生起了菩提心,不管造过什么样的罪业都不用害怕。

我们每个人,谁也不敢说自己从小到大没有造过 任何罪业,这些恶业,一定要依靠菩提心来遣除。希 望大家励力认真地修学菩提心!

# 第十节课

### 思考题

- 1. 名词解释: 菩提心 世俗菩提心 胜义菩提心 劫末火 定业 不定业
- 2. 我们在修持禅定时,会经历哪五个阶段?请以比喻具体解释。
- 3. "菩提心能根除一切罪"与经中讲"定业不可转"难道不 矛盾吗?请以教证、理证分析。
- 4. 发菩提心与建寺院、开法会、救济灾民比起来,哪个利益 更大?为什么?
- 5. 《华严经》中是怎样赞叹菩提心的?请简单举例说明。

现在正在讲第一品中"菩提心的功德",昨天通过点金剂、如意宝、如意树、护送者四个比喻宣说了菩提心<sup>41</sup>的无上功德,今天继续宣讲这部分内容。

在介绍这个问题时,昨天提到了芭蕉树,有关此树,我向一些南方人打听过,也有人说它只生一次果后就灭尽了,所以在这个问题上,你们自己可进行观察。

要知道,讲经说法与造论有很大的差别。造论时, 文字上不能有任何差错,否则,形成文字后很难改动, 但历代大德对讲经说法和辩论的要求并没有那么严

<sup>41</sup> 此处的菩提心,包括愿菩提心和行菩提心。

格,印度的论师旃扎古昧认为:在讲经和辩论时,词句、比喻上稍有矛盾也是可以的。所以,平时不管哪一位法师、辅导员讲法,在逻辑、比喻、用词上可能会有不太恰当的情况,但上师如意宝说过,我们在讲经或辩论时,是通过各种途径让大家明白其中道理,在这个过程中,不一定要特别重视语法和比喻,可以对某些特殊的情况,用不同的方式专门宣讲一些道时候,讲经与造论有很大的差别,我平时在讲经的时候,也不太注意自己的表达,当然,一些教证理的时候,也不太注意自己的表达,当然,一些教证理的时候,说话不像写文章那样,应该让大家有种放松感,这样比较好一点。总之,不管是印度还是藏地,高僧大德在讲经说法和造论方面,都有这样的差别。

关于芭蕉树生果的问题,我觉得两种说法都可以理解。其实,有关"芭蕉树是否有芯",每个人也说法不一,即使生于热带,住在芭蕉树旁边的人也不太了解这些,虽然他们有时候觉得自己特别懂,但实际上并不是这样。所以,别人的话也不一定可靠,自己亲眼所见可能才算有点依据,否则,也会有各种差错的。

下面讲一下早上观修的问题。现在每天都有半个小时的实修,在观想的时候,个别道友可能观不起来,昨前天一位佛友给我打电话,她说心里特别乱,每次观想的时候,分别念特别多,杂念纷飞,心一直没办法安住下来。她哭着说:"看来我修行没有希望了,每天这么多的分别妄念,怎么办呢?"我叫她不要这么想,告诉她这是初学者的正常现象。麦彭仁波切的

《大幻化网光明藏论》、《释迦牟尼佛广传》的后面都说过:在观修的时候,我们会经历五个阶段的不同境界。作为修行人,必须要领会这些道理,否则,在修行的过程中就会认为自己好像没有进步而特别失望,导致最后不愿意修行。

修行时,会有什么样的状况呢?不管是修菩提心还是坐禅、念佛,我们刚开始的时候,由于从来没有修过禅定,妄念肯定非常多,各种各样的思绪纷纷出现,这是正常现象,不要在意。因为心就像一匹野马,刚刚逮住它的时候,反抗肯定特别厉害,不会轻易就被驯服。所以,第一阶段就是如峭壁落水之动摇觉受,心犹如从峭壁飞泻而下的瀑布,由于从来没有调伏过,一旦让它安住下来,就想这个、想那个,甚至根本不愿意想的事,也会在这个时候想起来。佛陀在《妙臂请问经》中将此时的心喻为闪电、风、云、大海的波涛,一刹那都不会停息,始终在外面散乱。可见,刚开始时心特别乱、杂念特别多,这是正常现象。

第二阶段是如**山谷流水**之获得觉受。山谷里的水 声势浩大、湍急奔腾,但跟峭壁落水相比,流速有明 显的缓慢。到了这个阶段,心已能基本上安住下来, 但时间不会很长。

第三阶段是如**平原江河**之修行觉受。江河缓慢流动,从远处看好像没有动摇,只有到了岸边,才会发现它仍不舍奔流。同样,此时的心已经比较稳固,但若详细观察,还是有一定的分别念。

第四阶段是如**大海离波**之稳固觉受。从远处看大海,似乎风平浪静,没有什么波涛,与平原江河比起

来更为平静, 但走近时才会发现还有细微的动摇。

第五阶段是如**山王般稳固**之究竟觉受。须弥山王 始终不为狂风所动,同样,此时的心不管专注在哪个 地方,都能随心所欲,不为任何分别念所动摇。

对凡夫人来讲,每个阶段都需要花很长的时间去训练,有些人几个月后,心才能稍微安住下来;有些人好几年以后,才能达到第二步境界。所以,如果没有观过自己的心,从来没有坐过禅,我们在刚开始的时候,会发现妄念原来不太多,现在一观反而越来多了,甚至在半个小时当中,该观的什么都没观,不该观的什么都观完了。这就是我们平时没有观过心的缘故,根本不知道它一直都在妄念纷飞。心就如同一个顽童,在没有关心他的时候,不管他怎样调皮,对自己也无所谓,可一旦有人把他交给你,叫你好好看管,你的注意力就开始放在他身上,这时,才发现这个小孩竟然如此调皮,特别的坏!

所以,开始的时候,好多人恐怕不知道怎么下手修菩提心,故这次我并没有特意规定观想的内容,而是要求你们根据各自的情况来决定。在这个过程中,不管你们观什么,在最初和中间一定要想:我是为了令自相续中生起菩提心。如果心特别乱,根本想不起要观菩提心,你可以在面前放一张佛菩萨的照片,先看着他,当其相貌基本上能显在心中时,就闭着眼睛开始观想,直至眼前的相貌逐渐消失,只有一种模糊的感觉时,再睁开眼睛看一会儿,然后又观……如此反反复复,经过好几个月的练习,久而久之,你的心才能够稍稍专注下来。如果实在观想不了,也可

以在半个小时内,念释迦牟尼佛心咒:"达雅他,嗡牟尼牟尼玛哈牟尼耶索哈……",一边观想,一边这样念诵,逐渐你的心才会堪能。记住,心里一定要想:我祈祷释迦牟尼佛,就是为了自相续中能够生起菩提心。这个目的务必要明确!

到今天为止,我们共修的时间不到一个月,有些人可能现在就退失信心了,如果这么短的时间就退心了,那未来的学习还很漫长,你们将怎样度过?修行需要很长的时间,一两天观不起来就放下,这是愚者的做法,绝不是智者的行为。历代的高僧大德为了求法而苦行,在这个过程中,不知花了多少年、闭关了多少年,唯有这样,才能在相续中真正生起觉受。假如这种境界轻而易举就能获得,修一两天就可以成就,那很多人都是求之不得的,但实际上,修行并不是这样。大家在修行的过程中,一定要掌握它的规律,刚开始时,分别念肯定比较多,这不是什么坏事,是正常现象,你们必须要知道这一点。

我今天给大家提醒一下,希望你们不要失去信心,否则,就没有前进的动力了。这么多道友都在不断地向前进步,每个人都会获得一些境界和成果,但如果你半途而废,即生中这么难得的法都错失了,这是非常令人痛心的。所以大家发了愿以后,修行最好不要退,明年或半年以后,我们要总结一下,看看各自的成果如何。当然,如果你这几天特别忙或者生病了,可以利用后面的时间慢慢补上,假如有人完全不修了,我也不会强迫你,毕竟修行是自由的,但我心里还是会比较失望,因为我们都在诸佛菩萨面前一起

发过愿了。

在这次共修的过程中,有些人的效果可能比较好,有些人不太好,有些人一点也不好,但不管怎么样,如果能够坚持,这种情况会慢慢改善的。麦彭仁波切曾经说过,我们的心是有为法,首先它很坏,但通过修行,可以逐渐改变,首先它一点都不能安住,但慢慢肯定是能安住的。所以,这方面大家应该认认真真地去对待。

## 辛五、以火之喻说明彻底摧毁罪业;

菩提心如末劫火, 刹那能毁诸重罪。

末劫时有一种特别炽热的火,能在刹那间摧毁整个器世界,同样,菩提心犹如末劫火一样,能在生起的一刹那,摧毁无始以来所造的一切罪业。所以,菩提心的功德的确相当大。

前颂中讲了定业可依靠菩提心来压伏,此处讲的 是不定业能依菩提心而彻底摧毁。

[末劫火能将一禅天以下的器世界焚毁无余。]按照《俱舍论》中的观点,这个器世界有成住坏空四个阶段,在最后毁灭的时候,会出现一种末劫火,热度相当于七个太阳加在一起,刹那间能将一禅天以下全部摧毁无余。[同样,依靠菩提心,一刹那间必定能从根本上焚毁五无间罪等一切深重罪业。] 哪怕是一刹那生起菩提心<sup>42</sup>,当下也能摧毁我们相续中的罪业。什么样的罪业呢?直接转生于恶趣的罪业,比如杀父、杀母、杀阿罗汉等五无间罪。按照显宗的观点、无间罪属于定业、造

\_

<sup>42</sup> 此处是指世俗菩提心,胜义菩提心的力量在这里先不讲。

了这种罪就必须要感受果报,否则是不合理的,汉传佛教有些经论中也说,不能改变的有三种,其中一种就是"定业不能改"。但实际上,所谓的"定业不能改",是指如果没有好好地忏悔,在没有对治的情况下,定业确实不能改,一旦遇到了对治,定业也是可以改变的。

定业和不定业之间的差别是什么呢?有些论典中说,所谓的定业是指自己故意去造的业,而无意中所造的称为不定业。也就是说,不管是善业恶业,如果自己故意去造,来世一定会成熟果报。比如故意去杀生、犯戒、造五无间罪、毁坏三宝,这些绝对都是定业,如果没有对治,来世必定会感受果报,但若遇到了菩提心,就不会堕入恶趣。当然,这里的断除罪业,并不是像《中观庄严论》中所讲的那样,当佛智产生的时候,所有的烦恼障和所知障全部断除,此处只是说,依靠菩提心的力量,能将趋入恶趣的业全部断尽,相续中有了菩提心的人是根本不会堕入恶趣的。

这一点,上师如意宝在世时也经常强调。有一次学院举行大辩论,上师如意宝讲了一些要点,其中一点就是:相续中如果具有菩提心,就根本不会堕入恶趣。当时所有的喇嘛以各种锐利的理证对此驳斥,后来法王依靠显宗、密宗的很多教证理证力折群雄。

所以,我们在临死的时候,如果相续中的菩提心没有毁坏,绝对不会堕入恶趣。《华严经》中也有明显的比喻:有了明灯,千年的黑暗会在一刹那间被全部驱除;有了龙王顶上的如意宝,所有的违缘、障碍、

危害能被遣荡无余。同样,一个人相续中如果有了菩提心,就像明灯和如意宝一样,能将堕入恶趣的一切罪障彻底断除。

可见,菩提心的功德非常大,它的力量也相当强,印度的《入菩萨行论大疏》中说:一刹那间生起菩提心的功德无量无边,所以即使你的罪业再大,一旦有了菩提心,就像一点盐融入大海一样,盐味马上就会被大海隐没,同样,自己以前所造的杀生偷盗等罪业,依靠菩提心不可思议的力量,全部能被摧毁无余。《涅槃经》中也说:"何人一刹那,观修菩提心,彼之诸福德,佛陀不能量。"所以大家不要认为"早上修半个小时可能没什么",要知道,菩提心的功德是佛陀告诉我们的,《涅槃经》里讲得非常清楚,《大圆满心性休息大车疏》在讲"愿菩提心的功德"时,也可以找到这个内容。

不管是出家人还是在家人,我们在有生之年,或 无始以来到现在,肯定造过很多很多的恶业,有想得 起的也有想不起的,有些人杀生、有些人发脾气造口 业、有些人生嗔恨心、贪心……这么多的罪业,若想 通过其他方法完全根除,恐怕是相当困难的,所以通 过这次学修,如果能真正生起菩提心,那么相续中的 罪业该压制的已经压制了,该摧毁的已经摧毁了。

暂且不说其他罪业,光是在吃饭的问题上,有些人就吃了很多众生的肉,甚至还专门点活的来吃。这样的话,你在人间如果活了二十岁,这二十年中要吃了多少生命?假如现在没有以菩提心来好好忏悔,你的来世将以什么样的方式一个一个赔偿?要知道,生

命的赔偿并不是一般的赔偿,如果能用财产代替的话,我们可以把所有的家产赔给它们,但因果是不会错乱的,生命必须要用生命才能偿还,这一点确实非常可怕。按理来讲,世界上的每个众生都有生存权,但我们人类非常可怕、非常残忍野蛮,为了自己瞬间的口腹之欲,杀害了多少生命?如果没有好好地修持菩提心,没有好好地忏悔回向,以后有没有解脱的机会?你们每个人回顾一生,都应该会知道的。

下面看讲义: [《华严经》中云: "能焚诸恶行如末劫火。"] 佛经中讲得非常清楚, 菩提心就像末劫火一样, 能焚烧一切罪业。这些都是佛经的金刚语, 我们必须要重视。

无著菩萨在每个颂词中基本都引用了佛经的教证,而不是藏传佛教大德的话,我觉得这一点非常好。因为这次听受《入菩萨行论》的道友,很多人都不一定是学藏传佛教的,如果引用的教证大多来自藏传佛教的,如果引用的教证大多来自藏传佛教的,如果是印度佛教的,我就学,因为释迦牟尼佛的家乡是印度,我对印度的佛教才有信心"。本来人的性格就千差万别,有各种各样的想法是正常的,但好,这些都不重要,最重要的是什么是菩提心,或认为参禅就是菩提心,或认为念佛就是菩提心,或认为参禅就是菩提心,或认为念佛就是菩提心,或认为参禅就是菩提心,或认为念佛就是菩提心,或认为参禅就是菩提心,或认为念佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,或认为太佛就是菩提心,我们要真正明白菩提心是什么叫做菩提心呢?恐怕很多人还是不太明白,那么通过这次学习,我们要真正明白菩提心是

么,与菩提心相似的善妙功德是什么样的,这一点必须要搞懂。

现在大城市里的人想学佛的心非常迫切,我每到一些城市,就知道肯定有许多年轻人、知识分子想了解佛法的真谛,但可惜的是,在一些佛学道理上,他们就连最简单的问题也答不上来。这也是情有可原的,毕竟他们没有受过系统的佛法教育,不可能了的,毕竟他们没有受过系统的佛法教育,不可解,就像若没有受过系统的世间教育,想力,就像若没有受过系统的世间教育,是很容易的人应该非常行论》,除了学院的道友以外,外面的人应该非常高兴才对,为什么呢?因为求法并不是很容易的不需,现在我们依靠科学技术的方便,能让很多人不需,现在我们依靠科学技术的方便,能让很多人不需,野舒服服坐在家里,就能轻而易举听闻如此殊胜的佛法,还能同时获得传承,这种机会,对于真正想学习佛法的人来讲,是最难得、最好不过的一件事了。

有时我到外面的城市里,看到有些出家人、居士对学佛很有信心,但仅凭我们的一面之缘,今天在某个城市见见面,随随便便谈两句,不可能让他们马上就明白佛法的道理。所以,这次有这种学习机会,大家应该有一分难得之心,若能这样的话,你的学习才会成功,否则,觉得有没有都无所谓,《入菩萨行论》就像世间上的流行歌曲一样哪里都听得到,若是这样的心态,我觉得对这种人而言,佛法可能就没什么价值了。

这次的公开传法,我也是反反复复考虑过,此举 对大家究竟有利还是无利?但后来想不管怎样,相当 一部分佛友若到藏地或佛学院读书,这样的机会恐怕在他们即生中不一定能实现,所以想通过这种方式,依靠诸佛菩萨的加持,能让大家明白佛教的教义。如果你们真正有收获,这就是我讲经说法的目的,从此以后,你们也不再是形象上的佛教徒了。所以,希望大家能真正明白菩提心的每一个道理,尤其是通达《入菩萨行论》的所有颂词和讲义,认认真真地去学习。

〖善天尊者说:"一刹那之大安忍不缘所取,所以必定能焚烧(罪业)。"〗"一刹那的安忍不缘所取",可以解释为胜义菩提心,也可以解释为世俗菩提心,因为在相续中若生起了一刹那的菩提心,就没有自私自利的心了,这是一种大安忍,是不缘自私自利这种所取的大安忍,这样的菩提心能焚毁所有的罪业。

[其实,这种讲法与前面所说的道理并不重复,前面是指压制罪业,这里是说从根本上摧毁。] 昨天用护送者的比喻,今天用末劫火的比喻,这两个比喻是不相违的,前者是从压制罪业的角度而言,说明菩提心能压制罪业,包括五无间罪,但并不能根除;而这里是指菩提心能完全根除、摧毁罪业,有定业和不定业方面的差别,华智仁波切也是这样认为的。一般来讲,具有菩提心的人是不会堕落的,即使堕落,也会像篮球弹地般很快获得解脱,往生到清净刹土,但有些论师认为:如果生起菩提心后又失毁了,相续中的罪业也会成熟,有可能堕落,但堕落后很快就会解脱。因此,从菩提心失毁的角度,以末劫火的比喻说功德;从菩提心没有失毁的角度,以末劫火的比喻说

明菩提心能断除一切罪业,即便是转生恶趣的罪业也能从根本上断除。

无著菩萨的解释方法与其他论师的解释有所不同。无著菩萨认为,前面和这里都提到了五无间罪,但前面是说菩提心能压制五无间罪,这里是说菩提心能根除五无间罪。为什么有这种差别呢?因为后面的对治力量很强。按照无著菩萨的观点,如果对治力特别强的话,五无间罪也可以被根除;如果菩提心的对治力不强,也就是利他的心不强烈,那么菩提心只能压制罪业。

〖如果有人问:那么,一颗菩提心具备这二种功德难道不矛盾吗?〗一是压制罪业的功德,一是根除罪业的功德,如果一颗菩提心具备这两种功德,难道不相违吗?

〖并不矛盾。如果获得了越来越殊胜的菩提心,那么功德也会越来越超胜,是从循序渐进而获得来讲的。〗根本不相违。因为在菩提心力量不强的时候,对五无间罪等罪业只能起压制的作用,暂时让它不成熟,一旦堕入恶趣,也能在很快的时间中获得解脱。但如果菩提心的力量相当强,即使造了五无间罪,也能从根本上断除。所以,一颗菩提心有两种作用并不矛盾,就像火一样,既能够压制水,也能让水完全干涸。

### 辛二、经中所说其他功德之理:

智者弥勒谕善财,彼心利益无限量。

菩提心的功德无量无边,难以一一道尽,为了补充说明,论中又引用了《华严经》的教证:智者弥勒

菩萨对善财童子说: 菩提心的利益无法限量!

弥勒菩萨对一切万法的本体完全证悟了空性,成为释迦牟尼佛的补处,在因地时名字就叫弥勒(意为慈氏),获得佛果时也叫做弥勒,即我们所谓的"弥勒佛"。

〖此外,拥有高超智慧的弥勒怙主对善财童子说:此菩提心的功德无法估量。〗《华严经》中详细记载了菩提心的功德。在汉传佛教中,《华严经》可分为四十华严、六十华严、八十华严等不同的版本。这里是按照藏传佛教的《华严经》,经中讲了一百三十种菩提心的功德。

[《华严经》中记载: "乐源城中商主坚财之子善财童子于文殊前发心后,为了寻觅菩萨学处而逐渐前行。]] 文殊菩萨在乐源城时,商主坚财及其儿子善财童子,以及五百童子一起到文殊菩萨面前发了菩提心。发心之后,按照文殊菩萨的授记,善财童子去往南方寻觅善知识,以获得菩萨的所有学处。在寻访的过程中,按照汉传佛教《华严经》的观点,是五十三参;按藏传佛教《华严经》中所讲,是依止了一百一十位善知识;按照印度布布达论师的教言,是依止了一千一百位善知识。

[尔时,至尊弥勒正在南方海滨由毗卢遮那佛严饰具藏楼阁之一方为如海菩萨眷属讲经说法。]]在南方海滨城市由毗卢遮那佛所严饰的宫殿外面,至尊弥勒菩萨正为梵天帝释为主的无数眷属宣讲佛法,看到远方的善财童子来了,弥勒菩萨就进入宫殿为大家讲法。汉传佛教《华严经》的六十三卷至八十卷,也讲述了善财童子

依止善知识的公案、你们可以自己翻阅。『善财童子见 此情景急忙顶礼。〗有些经典中说、善财童子在五百由 旬之外的地方看见了弥勒菩萨,急忙从远方向菩萨顶 礼。弥勒菩萨在宫殿中右手指着善财童子,在众多眷 属前先赞叹了他依止善知识及求法的精神,然后宣说 了这个偈颂。『弥勒菩萨向诸眷属赞颂善财童子言:'且看 意乐清净者, 坚财之子名善财, 寻求殊胜菩提行, 来至智者 我面前。'〗弥勒菩萨说:"这是坚财的儿子, 名为善财 童子,他意乐清净,为了希求菩提而来到我面前。" 〖随之对善财言:'善来善来慈悲汝,善来弥勒坛城中,善来 寂静调柔尊, 苦行之时疲倦否?'〗随后, 弥勒菩萨对善 财童子说:"你依止了这么多善知识,今日来到我的 面前,实际上就是要见我的坛城。"依靠弥勒菩萨的 加持, 在善财童子面前, 如魔术般显现了弥勒菩萨从 因地到十地之间所有的发心状况, 依此坛城, 善财童 子真正发起了菩提心。

在此之前,善财童子依止了很多善知识,在依止的过程中,有些善知识传授了胜义菩提心的一些学处,有些传授了世俗菩提心的一些学处,完整的学处并没有宣说,每位善知识只给了他一部分教言。当然,汉传佛教《华严经》中也记载,有些善知识的形象显现上不是很如法,这一点凡是读过的人应该都清楚。

〖善财童子恭敬请问:'圣者,我真实趋入无上菩提正道时,不知该如何励力学修菩萨学处,请您明示。'〗善财童子在弥勒菩萨面前说:"我现在真实发了菩提心,趋入了菩萨行。以前文殊菩萨让我四处寻访善知识,我已经依止了五十多位,但现在还不知道到底该怎么修,

请菩萨您明示。"〖弥勒菩萨答言:'善男子,你已为善知识所摄受。何以故?'〗弥勒菩萨回答说:"善男子,你已被这么多的善知识所摄受,堪为法器,故我可以为你宣讲菩提心的功德。"下面,弥勒菩萨以比喻的方式宣讲了菩提心的功德。"下面,弥勒菩萨以比喻的方式宣讲了菩提心的功德。《曹男子,菩提心乃诸佛法之根本,犹如种子,〗没有种子,就不可能有开花结果,菩提心犹如种子,是所有佛法的根本。〖可令一切众生善法增上,犹如良田,〗菩提心犹如良田,能令所有众生的善法增上。〖一切有情赖以生存,故如大地,〗菩提心犹如大地,依靠它万物才能得以生存,如果没有利他的心,所有功德连生存的机会都没有。〖能真正杜绝一切贫困,故如多闻天子;能圆满护持一切菩萨,故如父亲;能真实成办诸事,故如摩尼宝王;能满足一切心愿,故如妙瓶……菩提心具有此等及其余千百万无量无边利益……'"其中有详细叙述。〗

藏传佛教中,学习研究《华严经》的高僧大德比较多,而在汉传佛教,自古以来也有很多华严宗的大德对《华严经》情有独钟。比如唐朝的清凉国师,从传记中可以看出,他一辈子都在钻研《华严经》,一生中给人传讲了五十多遍,每年基本上都讲一遍,对我们而言,可能念一遍都比较困难。但他老人家非常精进,每天讲经八个小时,我们有些道友听一个小时就要看表,看看时间是不是已经过了,外面有些居士看 VCD 或者听 MP3,如果过了半个小时,就觉得听法的时间太长了,实际上这个不长,如果你是清凉国

 $<sup>^{43}</sup>$  关于此所宣讲的功德,有些论中说有  $^{230}$  种,有些说有  $^{130}$  种,一般有这两种说法。

师的弟子,就得八个小时坐在那里听《华严经》! 清凉国师是七个皇帝的国师,后来活到101岁,从他的一些事迹中可以看出,当时的皇帝们非常信仰佛教。

大家在求学的过程中,不要稍微累一点、听经时间长一点就叫苦连天,我们与以前的高僧大德相比,现在的这种学佛态度非常可悲。律宗始祖道宣律师以前在终南山修学的时候,仅仅是《四分律》,就听了二十遍;不丹国师顶果钦哲仁波切,一生中听了七百多函经论的传承。与这些大德相比,我们听了多少法?自认为已经皈依了、学佛了,但你学的佛法有没有二十本?如果连二十本都没有,那可以说是孤陋寡闻。也许你不高兴,但不高兴也没办法,事实就是这样的。

以前的高僧大德都把修法放在首位,他们认为世间法不是人生的主要目标,最主要的就是获得菩提心,就是要学习佛法。但现在很多世间人一说到学佛,就把它放在次要的位置上,其他乱七八糟的事情整天都是没完没了,脑袋里全是满满的世间法,真正留给佛法的空间相当少。这样一来,我们这个难得的人身,就被这些没用的世间琐事给占完了,非常可惜!

不管是研究《华严经》还是其他论典,我觉得都是非常有必要的。古大德说过:不读《华严经》不是佛教徒。不仅如此,《华严经》对宇宙人生的真理也分析得特别细致,以前黄念祖老居士44经常宣讲《华严经》中的十种神玄,原因也在于此。所以,若想将

176

<sup>44</sup> 黄念祖老居士: 北京邮电学院的教授, 物理学方面的科学家。

世间法与佛法结合起来,必须要懂得华严世界一些不可思议的奥义,如果能真正通达,我们对现在所谓的奥秘也会有所认识的。爱因斯坦曾说:"人们现在所承认的空间、时间以及物质等,全部是一种错觉。"世界上旧有的科学体系,在被新的理论推翻时,这种新理论的观点往往与佛教的精神不谋而合,没有任何相违之处。物理学家杨振宁教授在美国玉佛寺的一个典礼上说:"我是一位信仰佛教的科学家,我认为,佛教有很多不可思议的奥义,它对我们的生活起着非常大的作用,两千多年来,随着佛教的传入,它还对整个中国文化产生了深远的影响。"后来他还提到了苏东坡的学佛经历,并分析了现代科学跟佛教的真理有哪些地方能够吻合,哪些地方根本比不上等等。

有些人学过一点世间理论,读过博士、硕士等,相续中就生起傲慢心,根本将佛法不放在眼里。其实,此举只能说明你对世间学问也是一知半解而已,真正的科学家从来都不把佛教视作迷信,不认为学佛是消极的,而那些对佛教并不了解的人,仅凭自己对佛教表面接触,就妄下断言"佛教是一种教条主义"、"佛教对生活没什么帮助"、"学佛的人是在世间中走投无路,实在没办法了,才把佛教当作一种精神安慰"……若持有这些看法,则说明此人对佛教并不了解。如果他真正深入佛教,一一观察佛教中的慈悲观、缘起观、轮回观,不要说推翻佛教的所有理论,就连"前后世存在"这一观点,恐怕绞尽脑汁研究一百年,也不可能找出来一点漏洞。在这些问题上,我们佛教徒不应该只是口头上说得来,最好在心里有个坚定的正见、

这非常有必要。尤其是《华严经》,方便的时候应该好好学习,这对我们会有很大的帮助和利益。

己二 (特殊功德) 分三;一、分类;二、奉体之差别;三、功德之差别。

庚一、分类,

菩提心的分类是相当多的,按照《涅槃经》的说法,菩提心有胜义菩提心和世俗菩提心;《华严经》中讲,菩提心分为愿菩提心和行菩提心;《现观庄严论》通过地、火、月、水等二十二种比喻,宣讲了菩提心的二十二种分类;《经庄严论》也讲了四种分类——信解行发心、清净意乐发心、异熟发心和断障发心。

世俗菩提心和胜义菩提心,是从相续产生的角度来讲的,也就是说,我们的相续中先要生起世俗菩提心,然后才能生起胜义菩提心。什么叫做胜义菩提心呢?一地菩萨以上的这种境界,称之为胜义菩提心。什么叫做世俗菩提心呢?愿菩提心和行菩提心就是世俗菩提心,它可以在我们世俗人的心里产生。

今天所讲的菩提心之分类,就是胜义菩提心和世俗菩提心,这种分类是从本体方面来分的。怎样分的呢?

略摄菩提心, 当知有二种, 愿求菩提心, 趣行菩提心。

归纳而言,菩提心可分为两种,一是愿求菩提心,一是趣行菩提心。

〖我们一定要明确,归纳起来,菩提心有两种,也就是愿菩提心与行菩提心。如《华严经》中说:"任何众生为无上菩提而发愿亦稀罕,与之相比,为无上菩提而行持更为稀罕。"〗无著菩萨此处所引用的教证几乎全是《华严经》,不然的话,有些执宗派偏见的人可能不会承认,正因为引用的是《华严经》,不管你是什么宗派,都没有理由不承认的。

《华严经》中说:无论是什么众生,如果发起了"为度化一切众生,我要获得无上圆满正觉果位"的愿菩提心,这样的人在整个世界中非常罕见、寥若晨星,但与之相比,不仅发起了这种愿,还在实际行动中精进行持,具有这种行菩提心的人更是少之又少了。

据资料统计显示,现在的中国,学佛的人大概有一亿多,在这么多的人当中,真正发了愿菩提心的有多少呢?平时每逢观音圣诞或佛陀转法轮日,在一些大的寺院里面,经常是人山人海、非常拥挤,人们来此烧香拜佛,大多是为了家庭幸福、身体健康,为了利益众生而发菩提心的又有多少?可见,《华严经》说得一点也不错:在所有的修行人中,发菩提心的非常少。因此,大家这次学习《入菩萨行论》,一定要发起菩提心。所谓"菩提心",《现观庄严论》中说:"发心为利他,求正等菩提。"也就是为利益他众而希求圆满正等觉佛果,这即是菩提心的定义。

这种发心,我们每个修行人都不能舍弃。虽然现在有些人也在讲菩提心的利益,但真正触及其内涵的,很多人都没有讲到。我听过很多法师的光盘,看

过很多法师写的书,也听过很多居士说的话,有些人口头上说"发菩提心,发菩提心",但什么叫做菩提心、菩提心的概念是什么,这一点到底懂了没有?大家应该详详细细观察一下。所谓的菩提心,不是我今天捐了多少钱,我在哪里办了一个希望学校、搞了一些扶贫项目,这些确实是一种利他的行为,但不是真正的菩提心。菩提心是什么?就是以佛法来饶益众生,令他们最终获得佛果,心里面这样发愿,行动上也这样去做,这才叫真正大乘菩提心的行为。因此,对于慈悲心和菩提心,我们千万不能混淆!

# 第十一节课

#### 思考题

- 1. 什么叫愿菩提心? 什么叫行菩提心? 二者有什么区别?
- 2. 如果仅发愿度化众生、利益众生,暂时和究竟会获得什么样的功德?
- 3. 行菩提心有哪两种解释方法?
- 4. 有了坚定的行菩提心后,纵然睡眠、放逸,功德也会不断增上,你认为这种说法合理吗?请以教证、理证成立菩提心的功德无量无边。
- 5. 你的相续中生起菩提心了吗?发心前和发心后相比,你的心念和行为有什么改变?
- 6. 一个人心里发愿让所有的众生获得佛果,另一个人以慈悲心献血救济病人,二人谁的功德大?为什么?

现在正学习的是第一品中菩提心的特殊功德,此中分为发心的分类、本体之差别、功德之差别三个方面。今天开始讲本体之差别。

昨天学习了什么叫愿菩提心,什么叫行菩提心, 这个问题非常关键,大家必须要搞清楚。什么叫愿菩 提心呢?第一个条件就是要以大悲心来缘众生,第二 个条件是以智慧来缘众生获得佛果。在具足这两种条 件的前提下,我们发愿:"从现在开始,我要度化无 量无边的众生",这就是所谓的愿菩提心;什么叫行 菩提心呢?就是在发愿的基础上去做这件事,在实际 行动中不离六度万行,这叫做行菩提心。这二者之间 的具体差别,正如颂中所讲:

## 庚二、奉体之差别:

如人尽了知, 欲行正行别, 如是智者知: 二心次第别。

二者的差别就像欲行与正行。比如我要从这里到印度金刚座,在没有去之前,心里有一种"我想要去"的发愿,这种欲心相当于愿菩提心,因为愿菩提心就是在心里发下"我要度化众生"的坚定誓言,但实际行动中还没有具体去行持。然后,我准备好路费、衣服等行李,真正起程前往印度,这种正行相当于行菩提心,也就是说,我不但发愿度化无量无边的众生,而且在实际行动中去行持,此时的心态就叫做行菩提心。对此,有些论师还认为,正在度化众生的行为叫行菩提心,比如我要作法布施,首先在心里面发愿,然后正在布施的行为,叫行菩提心。

其实,菩提心必须是在心上安立的,如果仅仅是 行为,算不算行菩提心呢?不算,因为它离开了愿菩 提心的摄持。比如前往印度的路途中,不能舍弃刚开 始所发的愿,如果舍弃了,很有可能会半途而废。萨 迦派全知果仁巴大师也说过:在行菩萨道的过程中, 千万不能离开愿菩提心,一旦离开了,行菩提心就有 可能无法成功。因此,行菩提心一定要在愿菩提心的 基础上进行。

以上比喻说明了欲行和正行的差别,有智慧的人

通过这种对比,就能完全通达菩提心的目的、本体和分类,了知什么叫愿菩提心、什么叫行菩提心,并且还能领悟它们之间的次第差别:首先必须要有愿菩提心,在此基础上,才能建立行菩提心,二者一定要安立在同一心态上面。

关于"菩提心到底是心王,还是心所"的问题,印藏的高僧大德有不同观点。印度的解脱部论师、狮子贤论师认为:菩提心是心王;印度的世亲论师在《菩萨地论》里说:菩提心属于欲求,实际上是一种心所;印度的无著菩萨在《入菩萨行论注疏》中讲:菩提心是思维,可包括在心所当中;藏地的无垢光尊者则认为:菩提心是心王,有了心王,心所自然会有的,就像有了太阳,光芒自然会出现一样。

不管它是心王还是心所,在座的各位必须要明确一点,就是:今天一定要发菩提心。过段时间我们要真正受菩萨戒,在此之前,大家应该有个心理准备,了解什么叫愿菩提心、什么叫行菩提心。当然,表面上看来这二者好像很容易懂,一个是"想要度化众生",一个是"真正度化众生过程中的心态",但实际上,它们的作用、功德、仪轨、戒体等方面的分类还是比较复杂的。

这次《入菩萨行论》的学员,应该都可以称作大乘佛子,既然是大乘佛子,相续中一定要有菩萨戒,既然要有菩萨戒,首先就要清楚菩萨戒的学处。在《宝积经》中,佛于利根者面前,宣说了十八条或二十条学处;于中根者面前,正如《学集论》所讲,宣讲了四条学处;于钝根者面前,如《教王经》里所说,只

规定了一条学处——不舍愿菩提心。所以,我们在座的人,最起码也有一个基本誓言,那就是:不管遇到什么违缘,都不能舍弃菩提心。如果舍弃的话,下面也会讲到,过失是相当大的,虽然这几天一直都在讲菩提心的功德不可思议,但反过来说,发了菩提心以后,假如不想度化众生而舍弃愿行菩提心,这个过失也非常大,关于此问题,《般若摄颂》中讲得比较广。因此,我们一定要认认真真守护这个学处。

当然,有关菩提心的分类、本体,这些内容对于 从没有受过佛法正统教育的在家人而言,恐怕是有点 难懂,听起来也不一定有兴趣。现在很多人特别喜欢 一些浅显易懂的话题,比如讲一点故事啊,聊聊家庭 工作、结婚离婚啊,大家都很喜欢听。但我想,我们 这次学的是《入菩萨行论》而不是世间法,在家人, 尤其是大城市里的人对世间的名词概念、各种行为都 已经十分精通了,没有必要由出家人来宣讲这些。你 们需要学的是什么?就是大乘佛法的教义、修法、观 想和功德,这方面很多人都比较欠缺,所以,你们刚 开始学的时候,看到佛教的名词、道理比较难懂,希 望不要放弃,一定要认认真真地学下去。

论中说: 〖就像想要去往某地一样,为了他利而想获得菩提的意乐即是愿菩提心。〗什么叫愿菩提心? 如同"我想要前往印度"的心态一样,"我要度化众生、利益众生"的发愿,就是愿菩提心。我再三地讲了这个内容,希望大家一定要记在心间。〖如同正式启程前往该地一般,踏上能获得佛果的正道并且渴望修持此道就是行菩提

心。』就像正式启程前往印度一样,以六度<sup>45</sup>四摄等大乘善巧方便度化众生过程中的心态,就是行菩提心。 〖希望成办自他二利的智者,通过了知这两种比喻的差别, 同时就会明白愿行两种菩提心意义的不同顺序。』真正具有 智慧的人才会通达这个道理,没有智慧的话,光是口 头上说愿菩提心、行菩提心,实际上并不一定能真的 明白。

愿菩提心和行菩提心,宗喀巴大师、甲曹杰等很多论师认为,二者是一个本体,反体不同。就像我们有时候说"菩萨戒",有时说"菩提心",有时说"摄持善法戒、禁止恶行戒、饶益有情戒",这三者实际上就是一个本体、不同反体。或者像一个如意宝,它既能遣除黑暗,又能治愈疾病,还能赐给人们一切所欲,它的本体是一个,但反体上的作用有所不同。同样,我们在守持菩提心的过程中,行持一切善法,叫做摄持善法戒;帮助无量无边的众生,叫做饶益有情戒;禁止自己身口意的种种恶行,叫做禁止恶行戒。这三种只是不同的反体而已,对菩提心应该这样理解。

愿行菩提心属于凡夫阶段、还是圣者阶段,这一问题在印度和藏地也有不同的说法。印度的智足论师认为:资粮道和加行道时是愿菩提心,一地菩萨以后才是行菩提心;无畏论师、智成论师认为:愿菩提心在资粮道时存在,行菩提心从加行道到佛地之间存在;布布达论师在《入菩萨行论讲义》中说:愿菩提

<sup>45</sup> 六度: 布施、持戒、安忍、禅定、精进、智慧。

心是不依仪轨而获得的戒律,行菩提心是依靠仪轨而获得的戒律,宝源论师、海云论师也持此观点;印度著名的慧源论师在《入菩萨行论大疏》<sup>46</sup>中讲:未以菩萨行为摄持的称为愿菩提心,以菩萨行为摄持的叫做行菩提心,藏地萨迦派的荣敦大师也这样承许;阿底峡尊者认为:缘果的发心叫愿菩提心,如"我想要获得佛果";缘因的发心叫行菩提心,无垢光尊者的观点与此基本相同。这些印藏大德的不同观点,希望每个人好好思维一下,看看愿行菩提心是不是像他们所说的那样。

按照无垢光尊者、智悲光尊者、宗喀巴大师等藏传佛教大德们的观点,胜义菩提心是一地菩萨以上才能获得,世俗菩提心分愿菩提心和行菩提心,行菩提心在我们凡夫的行为中也可以存在,比如我今天早上发誓言,白天尽量地帮助众生,这就是行菩提心。所以,在凡夫位的时候,既可以具足愿菩提心,也可以具足行菩提心。

## 庚三、功德之差别:

前面宣说了愿菩提心和行菩提心的共同功德,下 面讲二者的特殊功德,首先是愿菩提心的功德:

> 愿心于生死,虽生广大果, 犹不如行心,相续增福德。

讲义中说: [愿菩提心在我们身处生死轮回期间可以产生广大的果报。] 愿菩提心是希求圆满无上菩提的一种

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 《入菩萨行论大疏》: 学习《入菩萨行论》时,在印度论师的八大讲义中,常以慧源论师的这部讲义为主。

发心,它是获得佛果的唯一因,所以功德是无量无边的。先不说依靠愿菩提心能够获得佛果,就暂时而言,我们在生死轮回中,依靠它也能产生极大的果报。什么样的果报呢?转生天界时,可成为梵天、帝释天等具威望名声的天王;转生人间时,可成为转轮王、大施主、大长者,或是拥有万贯家财、地位显赫的企业家、名人等等。有了愿菩提心的人跟一般人完全不同,虽然他还在轮回中没有解脱,但财力、势力、相貌等各方面,具有非同小可的福德,这就是愿菩提心的果报。也是愿菩提心的功德。

那么,愿菩提心的功德与行菩提心的有什么不同呢?下面也会讲到,生起行菩提心后,它的功德是刹那刹那不断增长的,而愿菩提心虽具无边功德,但无法跟行菩提心相比,不能令功德增长得如此多。

有些人可能问:既然愿菩提心的功德不如行菩提心,那它是不是像芭蕉树一样,果报成熟一次就耗尽了呢?不会这样。愿菩提心就像如意树,它的功德会不断增长,乃至佛果之间用之不尽、一直保留着,如同银行里的定期存款,在没有到期之前,这笔钱一直都放在那里,不会消失。但与行菩提心比起来,愿菩提心的增长率不是那么高,行菩提心可以在睡眠、昏厥、散乱或其他时候,功德仍然不断增上,这一点愿菩提心并不具备。关于此问题,有些讲义中分析得不是很明显,希望大家认真思维。

有关愿菩提心的功德,佛在《教王经》中也讲得 非常清楚。经中释迦牟尼佛对国王是这样教诚的:国 王平时日理万机,工作非常繁忙,不可能像菩萨那样 白天晚上不断地行持六度万行,但如果能发起"愿一切众生获得圆满正等觉"的愿望,功德肯定会越来越增上。可见,愿菩提心绝对有如意树、妙宝瓶般的功德,这一点毋庸置疑。

有关此理,《《华严经》中云:"善男子,譬如金刚宝纵 然坏损,亦胜过所有上等金饰,且不失金刚宝之名。] 在所 有的珍宝当中,金刚宝是最昂贵的(有些论师认为这是 金刚钻石),即使被他缘损坏了,其残片的价值也胜过 上等金子所做的耳环等饰品,不会失毁金刚宝的名 称。藏地的有些珊瑚也是很值钱的, 用它做成念珠, 就算后来被毁坏了, 还可以拿来镶嵌其他的装饰品。 「善男子,同理,发菩提心之金刚宝纵然离开勤奋<sup>47</sup>,亦胜过 一切声闻缘觉功德之金饰, 〗愿菩提心就相当于金刚宝, 尽管还没有行菩提心的摄持,但也胜过了一切声闻缘 觉的功德。声闻缘觉虽然完全证悟了人无我, 部分证 悟了法无我,有很大的功德,但在度化众生方面还有 一定的欠缺, 而愿菩提心的利他心, 完全胜过了他们 的功德。此处以"金饰"来比喻声缘的功德,大家以 后不要解释为"菩提心胜过了声缘身上佩带的金子装 饰品",这里完全是一种比喻,金饰和金刚宝分别对 应声缘和愿菩提心的功德。『亦不失菩萨之名, 复能遺除 轮回之一切贫困。"]] 因此,愿菩提心能遣除轮回中的各 种贫困,不仅是物质上的,就算精神上的贫困——无 明,也能被遣荡无余。此处单独讲了愿菩提心的功德。

<sup>47</sup> 离开勤奋: 指没有被行菩提心摄持。

下面讲行菩提心的功德:

何时为度尽,无边众有情,立志不退转,受持此行心,即自彼时起,纵眠或放逸,福德相续生,量多等虚空。

什么时候在相续中发愿"我要度化天边无际的一切众生",此愿纵遇生命危险也不退转,并且真正去行持,这就是行菩提心。

关于行菩提心,有两种解释:一种是指摄持愿菩提心的行为;另一种是指发了菩提心后,立志受持、永不退转的决心。愿菩提心只是发愿"我要度化一切众生",到了行菩提心的时候,通过再三的思维,立志不管遇到什么困难,哪怕自己粉身碎骨,菩提心的誓言也不会变,如同世间人所说"君子一言,快马一鞭",不是今天发了誓,明天就出尔反尔,而是自己心里面真正发了誓,永远也不会改变。

什么时候生起了这样的决心,从那时起,纵然晚上睡觉、平时行为放逸、唱歌跳舞、昏厥,以及在行住坐卧等各种威仪中,相续中的功德、福德永远也不会耗尽,而且还会刹那刹那逐渐增多,无边无际犹如虚空一样广大。

所以,大家的相续中应该有行菩提心,这种发心相当重要。如果没有的话,今天做一件善事,只有一件善事的功德,用完以后就再也不会有了,但若以行菩提心来摄持,这件善事的功德是不可思议的。以前上师如意宝讲过:如果相续中生起了"宁死也不退转"的行菩提心,即使只念一遍观音心咒"嗡嘛呢叭咪吽",这个功德在你成佛之前也会越来越增多。但如

果没有菩提心的摄持,不管你念了多少咒语、做了多 少善事、行持了什么样的布施,这个功德的量是有限 的,到了一定时候就会用完。

因此,在平时的行为中,我们应该观察自己的发心到底是怎么样的?相续中有没有产生过这样的行菩提心?

注释中说:〖然而,它并不是像行菩提心那样接连不断产生福德。从什么时候起,为了能使无边无际所有众生界从业惑的束缚与轮回的牢狱中解脱出来,在生死轮回没有空无之前,怀着义无反顾的利他心真实受持行菩提心,〗如果真正发了行菩提心,就像坐上了火车卧铺一样,根本不需要步行,即使是在睡眠中,也会自然而然从成都到达北京。相反,如果没有乘上菩提心的这班列车,那么你走多少步,就算多少步,走到北京可能要花很长的时间。因此,大家必须要明白菩提心的重要性,在修行的过程中,尽量以此来摄持自己的善行。

在藏传佛教中,有些人特别能苦行,他们的精神往往让人十分佩服赞叹。他们从康巴一直磕大头到拉萨,中间路经几千公里,如此三步一拜,需要一年左右的时间才能到达。从行为上看,这种苦行非常了不起,但如果他的相续中没有菩提心,此举的功德也不一定很大。相反,一个人如果具有菩提心,只在这里太呢?当然是有菩提心的功德更大。所以,修行需要智慧,没有智慧的话,想要成就是很困难的。现在没传佛教中有些修行人也非常精进,早上四点多就起来念佛,一直念到晚上八九点钟,他们虽然这样不停地

念,但如果相续中没有菩提心,这个功德大不大? 大家应该非常清楚。因此,我们行住坐卧,无论做任何一件善事,都应当以菩提心来摄持,只要没有产生"我今后再也不度众生了"这种恶念,你的功德就会一直增上。所以,什么功德才最大? 大家一定要看清楚。

〖从此以后,如果没有失毁这一行菩提心,那么即便处在睡眠或陶醉等放逸的状态中,齐天洪福也会连续不断屡屡产生。〗如果没有退失菩提心,广大无边的功德就会在相续中不断产生,即使表面上好像造了一些恶业,但实际上,也会变成积累资粮的因。如《大密善巧方便经》中记载:大悲商主以悲心杀了短矛黑人,由于他的发心特别清净,以此圆满了四万劫资粮。星宿婆罗门以善心对商主之女作不净行,从而圆满了二万劫资粮。这两个公案中,一个是杀人,一个是作不净行,表面上看来都是有过失的,但如果真正具有菩提心,这种不如法的行为,也反而变成了功德。当然,这种境界非一般凡夫可为,如果以利他的心为借口,随意行持各种非法行,这也是不如法的。

这里并不是说我们发了菩提心以后,整天不起床一直睡懒觉,功德也能不断地增长,只靠菩提心的利息,自己也很快能成就。以前有个老板对我说大话: "我现在把钱全部存在银行里,光靠吃利息,这一辈子也足够了。"同样,有些道友可能会想:"我现在已经发了菩提心,而且它也没有失坏,从此以后我不用行持什么善法,不用背书、也不用看书,天天睡觉就可以了。"这样想是不合理的。

假如你真的有了菩提心,这么做倒也可以,但除

了一些真正的大成就者外,凡夫人很难具备这种功德。以前上师如意宝出去的时候,中午有时候会睡一会儿,这时我们在旁边确实能产生一种信心:"上师跟我们是完全不同的,虽然现在正睡着,但他老人家相续中菩提心的功德一直都是在增长的。"像上师如意宝那样的大成就者,我们根本不会有任何怀疑"上师是不是菩萨?上师有没有菩提心?"真正的菩萨不一定整天都在坐禅、念佛、看书,纵然显现上他游山玩水,好像不行持善法,但实际上,他的功德一直都在不断地增长。

我们的修行如何,自己应该是最清楚的,正所谓"如人饮水,冷暖自知",自相续中的菩提心到底是什么样的?发了度众生的愿没有?发了愿以后,遇到一些违缘时,自己会不会退转?这些都应该好好观察。如果有一颗根本不会退转的心,从此以后,你的功德确实会越来越增上。反之,没有这颗菩提心,表面上不管做了什么样的事,它的功德也不是特别大。

因此,我再三祈祷大家,希望你们在修行的时候一定要以菩提心来摄持,同时,在学习佛法的过程中,能不能把这么好的佛法介绍给其他佛教徒和非佛教徒? 现在的佛教徒虽然有很多,但相续中有菩提心的并不多,大多数人只是求人天福报,能不能帮他们把这种发心扭转过来? 还有,对那些没有信佛的人,能不能想尽一切办法让他们皈依,这些众生非常可怜,不要说胜义谛的空性,就连世俗谛最基本的前世后世、业因果、菩提心的功德都不懂,每天为了钱、为了生活、为了工作而四处奔波,荒废了自己宝贵的人

身。在学习《入菩萨行论》一年左右的时间里,你们每人能不能影响一个人来学佛?当然,并不是"菩提学会"需要这么多人,如果没有菩提心,哪怕有几亿人也没有用;有了菩提心的话,十几个人也足够了。弘法利生需要靠每个人,大家在日常生活中哪怕把佛法的精神给一个人宣讲,让他通达佛法教义,这也是真正的度化众生。

既然已经发了菩提心,就不要总想"我以后再度 化众生",虽然我们还没有能力度化所有的众生,但 身边有很多亲朋好友,在这些人面前宣讲佛法的功 德、大乘菩提心的功德,他们很有可能会发菩提心的。 即使暂时没有发心,那你也可以再试一次,一次失败 不要紧,两次失败也不要紧,凡夫人无始以来迷乱执 著非常严重,他们现在不承认、拼命反对,这是非常 正常的,对我们来讲,也没什么可失望的。

因此,希望大家尽量对身边的人起一点作用,让他们逐渐学习佛法,生起一种利他的心。这种心对家庭非常重要,对社会非常重要,对国家也非常重要,如果具有利他心的人越来越多,整个世间的饥荒、战争、灾难就会逐渐消失。因为每个人的心里都有爱心、慈悲心、无私奉献一切的心,这种心的力量不可思议。现在人们的心态是什么样的,大家应该很清楚,如果他们都能发起菩提心的话,我觉得这对社会是一个大贡献,对弘扬佛法也是一个大贡献。

戊二 (具功德之合理性) 分二; 一、教证之合理性; 二、理证之合理性。

#### 己一、教证之合理性:

以上讲了菩提心的功德,那么,具有如是的功德 合不合理呢?下面通过教证、理证来宣说,首先是教 证:

为信小乘者,妙臂问经中,如来自宣说,其益极应理。

有些人怀疑:虽说菩提心有如此殊胜的功德,但 这种说法合不合理?真有无量无边的功德吗?

产生这种怀疑的人有两类:一是不信佛教、对佛教不了解的人;另一类是小乘行人,他们对佛陀经历漫长苦行,布施妻子儿女、头目脑髓等难行能行的精神无法接受、无法堪忍,所以不禁怀疑菩提心会不会有如此大的功德。

为了解除后者的疑惑,大慈大悲的佛陀在《妙臂请问经》中专门宣讲了菩提心的无量功德: "众生无边无际,缘无边无际的众生而发这样的愿,功德也无边无际,所以,菩提心具有无量的功德极为合理。" 堪布根华在《入菩萨行论讲义》中也以四种不可思议宣说了菩提心功德的合理性,他说: "所缘的众生是无边无际的,能遣除的痛苦是无边无际的,所获佛果的功德是无边无际的,历经的时日是无边无际的,通过这四种无边无际,完全能成立菩提心的功德也是无边无际的。"

〖行菩提心能产生众多福德这一点具有合理性,确凿可靠的依据是《妙臂请问经》。〗我们这次按照无著菩萨的讲义来宣讲《入菩萨行论》确实非常好,因为他引用的都是大乘经典的教证,不管哪个教派都能接受、都

会承认。否则,很多人可能会想: 寂天论师的《入菩萨行论》虽然说有很大的利益,但能不能在佛经中找出依据啊,这是不是他自己随便臆造出来的? 从无著菩萨的讲义可以看出,在一些比较大的问题上,他基本都引用大乘经典来进行说明,直接消除了上述的这种疑问。

下面引用的《妙臂请问经》,与有些讲义中的不太相同,也可能是版本不同的缘故。

[为使信解小乘之所有<sup>48</sup>众生趋入大乘,] 为令一部分小乘根基的众生趋入大乘。讲到这里,我想提醒一下:有些人不要认为"我是大乘佛子,很了不起",就特别轻视小乘行人。为什么呢?因为小乘已经通达了发现的境界是很高的,他们的智慧肯定也有一定的悲心。很多肯定也有一定的悲心。很多一个明晰,他们对众生肯定也有一定的悲心。很多一个小乘"这个字眼,经常心中不以为然,但是智慧,都是根本比不上的,甚至有些人的相续中连出常,都是根本比不上的,甚至有些人的相续中连出常,都是根本比不上的,甚至有些人的相结,在是智心都没有。今天我碰到一个喇嘛,他说:"你不要这样人么,我就说:"如果你觉得轮回多么快乐、多么舒服,不然的话,出离心一点也生不起来。"他问为什么,我就说:"如果你觉得轮回多么快乐、多么舒服,怎么会想出离轮回呢?"虽然只是开玩笑,但事实上也确实如此。

我们认为小乘的众生很可怜,实际上我们有时候也很可怜,虽然自称是大乘佛子,但经常对佛教的真

195

<sup>48</sup> 此处的"所有"是相当一部分的意思。

实教义生不起信心,我执、法执特别强烈。所以,此 处佛陀一方面是针对小乘行人,另一方面也是引导我 们这些对佛教不太明白的人趋入大乘。

〖佛陀在此经中云:"设若我为利乐无边众生而披上盔甲,则利乐一切有情之所缘无边,善根亦无边故,即使放逸或睡眠,然于昼夜心之每刹那,善根亦增长、强盛、圆满。"〗这个教证将菩提心的功德讲得特别细致,意思是说:菩提心所缘的众生是无边的,为了利乐他们而披上发心之盔甲,所得的功德是无边的,回向的善根是无边的,众生得到的快乐也是无边的,将这几个"无边"结合起来,则成立菩提心的功德是无边的。这样的话,即便于睡眠、放逸的状态中,只要你的行菩提心产生后没有退转,功德就会一直增长。

因此,平时我们应该多观察自相续,看看自己有没有菩提心。当然,用不着每天想"我做了这件事,有没有菩提心",关键是你发了菩提心后有没有出现违品,这在平时生活中一定要注意。早上共修的时候,大家应该想:我是发了菩提心的人,从现在乃至佛果之间,我都要利益发生,为了这一目标,我应该一步一步地前进,所谓"千里之行始于足下",首先我今天应该不害众生!早上若能这样想一下,那你一天中不管接触什么人、了,本天中不管接触什么人。了,本天要尽量地修忍辱,一定要以善法来摄持相续。每天都以这种方式来约束自己、对治烦恼,相续中的菩提心肯定会越来越增上的。

我们作为凡夫人,不管是走路也好、吃饭也好,

做什么事情都要经常提醒自己:我跟其他人不同,诸佛菩萨和上师面前,我已经发过菩提心了。就像有些出家人一样,他会经常想:我是出家人,不能像在家人一样无恶不作,造杀生等各种恶业。同样,发了大乘菩提心以后,不管是在家人还是出家人,都应该对自己有一种控制,要有这样的自我提醒,这是千万不能忘记的。

如果你是个在家人,相续中具有真实的菩提心, 寺院中有一个出家人,他没有发过菩提心,你们二人 同时行持善法,究竟谁的功德大呢? 我认为是在家人 的功德大。虽然出家人在寺院中断除五欲整天念佛, 但由于他没有菩提心的摄持,所作所为只是为了自己 解脱或混日子,这样的念佛,功德是不会增长的。而 在家人尽管平时没有时间念佛,没有条件作功德,但 他有一颗善良的菩提心,依此菩提心,哪怕早上起来 只念一句"嗡玛呢叭咪吽"或"南无阿弥陀佛",这 个功德乃至佛果之间一直都是增上的。

当然,我并不是说出家的功德不大,出家的功德 非常大,这一点每个人都明白。但修行的好坏不是以 形象来分的,而是以心态来分的。所以,我们时时刻 刻都应该督促、要求自己发菩提心,跟别人接触或处 理事情的时候,尽量以菩提心来约束自己,我们不是 牦牛,而是人,久而久之,行为肯定会有所改变的, 有了这种改变,这就是菩萨的行为!

## 第十二节课

#### 思考题

- 1. 名词解释: 教证 理证
- 2. 利益众生和获得佛果哪个更重要? 原因何在?
- 3. 作为大乘修行人,平时怎样处理与他人之间的关系,怎样 对待周围每一个众生?
- 4. 以大乘佛法度化众生时,哪两个问题不能忘记?为什么?
- 5. 最究竟的爱心是什么?是父母的关爱、亲友的体贴,还是其他?请说明原因。
- 6. 如果一个人给你一亿美金,另一个人教你发菩提心, 你觉得谁对你的恩德大? 为什么?
- 7. 经中说"一切功德中,菩提心为最",对此你能否真正生起诚信?请说明理由。

现在还在讲菩提心的功德,此中分共同功德和特殊功德。在特殊功德中,分别以教证、理证来说明菩提心具有如是功德的合理性。

有些人可能不知道什么是教证、理证。所谓教证, 就是对佛法中的甚深道理,我们无法凭自己的智慧、 六根识推断,必须要依靠佛陀的圣教言或大成就者、 大智者们的论典来进行说明,依靠佛经和论典为依据 来判断,就叫做教证。什么叫理证呢?对那些不是特 别深奥的问题,不一定要引用佛经来证实,通过自己的智慧分析就可得出合理的结论,这叫做理证。

如果不懂这些佛教术语,永远都会停留在不知佛法的一种层面上,所以你们每天学习的时候,希望尽量掌握一些基本的术语,不懂的地方可以相互讨论。佛经论典中有很多这样的名词,如果没有通达,即便你经常听法,恐怕也是坐飞机,无法通达真正的涵义。比如说戒律中有许多没有见过的名词,《因明》、《俱舍论》里也有大量的专用术语,即便是世间上的物理、化学、电子学、代数、几何等,也有各自领域、明型、化学、电子学、代数、几何等,也有各自领域的专用到一个词,尽量掌握它的词句和意义,不然,进时见一个就解释一个,这是不可能的。当然,我会尽到一个就解释一个,这是不可能的。当然,我会尽到一个就解释一个,这是不可能的。当然,我会尽到时间,但也不一定真正我想,有些人虽然学过一段时间,但也不一定真正我想,有些人虽然学过一段时间,但也不一定真正我也了每个词的含义。所以,今天大家要记住:什么是理证。

己二(理证之合理性)含二:一、意乐殊胜 $^{49}$ ; 二、加行殊胜 $^{50}$ 。

廣一 (意乐殊胜) 分二,一、意乐之所缘广大; 二、宣说意乐超胜世间<sup>51</sup>。

幸一、意乐之所缘广大; 若仅思疗愈,有情诸头疾,

具此饶益心,获福无穷尽,

<sup>49</sup> 意乐指动机、发心,"意乐殊胜"就是菩提心的动机相当殊胜。

<sup>50</sup> 加行指行为,"加行殊胜"就是菩提心的语言、行为等非常殊胜。

<sup>51</sup> 菩提心的意乐非常广大,超胜世间上的人、天人等的境界。

况欲除有情,无量不安乐, 乃至欲成就,有情无量德。

〖某人怀着一颗慈悲的心肠仅仅想用药物等治愈少数众生的头痛脑热等,就证明他具有一颗饶益心,也能获得无量福德。〗某人怀着慈悲心肠,仅用一些药物来治愈少数众生的头痛脑热,以此善良的饶益之心,所获的功德是无量无边、无法穷尽的。

以前学院表演释尊传记时,其中有一个世尊四门 出游看到老死病的场景,当时的病人是一位居士扮 的,他用毛巾把头缠得紧紧的,在地上滚来滚去,好 像头确实特别痛,无法忍受,世尊见到众生的老死病 等现象,了知了轮回的痛苦本性,从而选择了出家。

我们遇到一些众生头痛,发一个饶益的悲心,马上拿出药来帮助他们,这种发心如果断除了自私自利,并没有想我帮他是为了索取什么,这样就会具有无量的功德。为什么呢?因为饶益众生的心功德非常大。佛陀获得佛果,一是自己圆满功德,一是能够利益众生,两者的功德哪一个大呢?华智仁波切在教言中说:利益众生的功德大!所以,仅仅以饶益心消除少数众生的头痛,功德也相当大,更何况是要解除所有众生身心上的不安乐、让他们全部获得解脱,这种发心的功德更是无量无边了。

每个众生都有身体的疾病、心情的痛苦,如果我们发一个菩提心: "愿天下众生的身苦、意苦全部消失,暂时获得人天安乐,究竟圆满无上佛果",其功德之大就更不用说了。为什么呢? 因为仅仅想遣除几个众生的头痛,这种发心的功德也不可思议,现在我

们所缘的对境不是几个众生,而是无量无边的众生; 时间不是一天、两天,而是生生世世乃至佛果;愿众 生得到的不是一般的世间快乐,而是无上圆满正等觉 的佛果;消除的痛苦不是一个头痛脑热,而是众生的 所有痛苦。这种功德决定无量无边,没什么可疑问的。

所以,这一科判是以理证来说明的,不需引用教证。本来以佛陀在佛经中的话为教证,很多人非常有信心,认为:"佛陀是这样讲的,那菩提心的功德肯定相当大。"但也有人会想:"佛陀虽然这么说了,但这到底了不了义啊,会不会是不了义的说法?"本论所说的菩提心功德,并不是不了义的说法,而是非常了义的。什么叫了义呢?不是表面上为了顺应某种根基的众生而宣说,而是完全揭示了真正的实相。

所以,大家应该明白,众生有两种根基,有些人一看到是佛陀所宣说的金刚语,马上就能起信心;有些人需要凭自己的智慧分析,最终才会真正认可。比如说菩提心的功德,他们通过思维菩提心的所缘境、发心方式等方面,最后才能肯定其功德确实是无边无际的。当然,以凡夫的肉眼和分别念,有时候就算依靠种种分析,也不一定能完全了知事物的真相,在这种情况下,我们就应该信任佛陀的金刚语,以佛的金刚语来作证明。但有些情况,也可以凭自己的智慧来抉择,此处就是一例。

还有些人认为: 我没有现量见到菩提心的功德, 所以这不一定是真的。如果没有现量见到就不承认的 话,太空中的黑洞、虚空中的电子波、我们身上的细 菌,都是肉眼看不到的,难道这些也不要承认了? 因此,菩提心具有无量的功德,一方面可以通过分析来观察,另一方面,佛陀在经中也是这样宣说的。佛在《妙臂请问经》中对须菩提说:如果缘众生的老苦而生起"愿他们离开这种痛苦"的心,其功德是无量无边的。同样,如果以所有的众生为所缘对境,不仅希望他们远离老苦,而且还有生苦、死苦、病苦,爱别离苦、怨憎会苦等人间的各种根本苦和支分苦,以及旁生的愚痴之苦、地狱的寒热之苦、饿鬼的饥渴之苦等,愿众生的所有痛苦全部消除并获得快乐,发了这个心的话,功德决定是刹那刹那增上的,其发心量根本无法衡量。

佛陀继续告诉须菩提:如果有人让所有众生获得一刹那的快乐,这个功德大不大?肯定非常大。但如果一个人发菩提心"愿所有众生不是一刹那、而是生生世世都不离开暂时的人天快乐,最终获得无上正等觉的果位",这种功德之大就更不用说了。

佛陀还告诉须菩提:如果发愿让所有的众生获得声缘阿罗汉的果位,这个功德大不大?肯定很大,且每一刹那都会增长的。但如果愿"所有的众生不仅暂时获得声缘阿罗汉的果位,而且最后都获得佛陀的十力、四无畏、十八不共法等无量无边的功德",其功德之大更不言而喻了。

《妙臂请问经》从以上几个方面宣说了菩提心功德之广大。因此,我们平时在修行过程中,也应该发这样的菩提心,由于所缘境特别广大,会使我们的心胸也极为广大,以这种方式来修持愿菩提心,其功德是无法衡量的。

[对此,有些论师是结合匝哦之女的公案进行讲解的。] 颂词中的"若令思疗愈,有情诸头疾",有些印度论师是以匝哦之女的公案来解释的。此公案在《大圆满前行》中也有: 匝哦之女降生于商主<sup>52</sup>之家,母亲担心他出海取宝丢失性命,于是骗他而没有明说他的种姓。后来,匝哦之女通过其他途径知道了自己的种姓后,准备离家前往大海。临走之前,母亲更着不舍得他离开,他很生气地说:"为什么临走前你要说这些不吉利的话?"边说边用脚踢母亲的头。后来在大海中,船只遇到灾难而毁坏,他最后堕入了地狱,感受铁轮在头上旋转的痛苦,脑浆四溢纷飞。这时他想:世上肯定还有许多像我一样用脚踢母亲头的不孝受来这里受苦,愿他们的痛苦由我一人来承受,愿他们获得快乐。在发心的当下,铁轮自然腾空,他马上转生于兜率天(有些书中说是三十三天)。

由此公案可以看出,仅是发愿代替一些对母亲不孝顺的众生承受铁轮旋顶的痛苦,就能以此功德立即转生于兜率天(学过《俱舍论》的人都知道,转生天界需要一定的禅定力,但匝哦之女仅以发心力就转生天界,这说明菩提心的功德力确实不可思议),那么发愿所有的众生全部获得无上佛果,这种菩提心的功德,怎么会不是无量呢?

无垢光尊者在《心性休息大车疏》中引用过一个公案: 我等大师释迦牟尼佛在因地时, 曾经转生为地狱众生嘉瓦谢达, 在拉火马车时, 看到同伴嘎玛热巴拉不动, 狱卒气急败坏地用火锤击打他, 于是对其生

<sup>52</sup> 商主: 生平的职业就是到大海中取宝。

起极大悲心。他告诉狱卒:"放了他吧,我来帮他拉。" 狱卒特别生气,边用铁锤打他边说:"众生的业力必 须由自己承受,谁能代替?"刹那间,嘉瓦谢达转生 到三十三天。这就是我等大师释迦牟尼佛初次发愿菩 提心的开端。

以前上师如意宝讲《入菩萨行论》时,也引用过一个公案:以前在印度恒河交界的地方,有母女俩不幸落水,当时她们互生悲愍(母亲愿女儿能脱险,女儿愿母亲能脱险),以此善心的功德力,二人死后立即转生天界。可见,即便是特别短暂、范围极小的一个善心,也能够转生天界,那我们愿天边无际的众生脱离轮回之苦的菩提心,就更不用说了。

除了佛法的公案以外,世间上的一些事也能说明 这个问题。比如现在有些人捐器官、捐骨髓,人们就 觉得这一善举特别了不起,新闻媒体争先报道,各种 荣誉也纷至沓来。如果对此现象进行分析,我们就会 发现,这些人的善行最多不过几十年而已,有些的时 间更短,如抢险救灾,只是短短几天中发了一个善心, 如果这样都值得人们大加赞叹,那我们缘天下所有众 生的发心,功德之大应该是不用说的了。

现在社会上有一些慈善机构,如台湾的"慈济功德会",在每个国家的反响确实非常不错。不管是哪个地方遇到什么困难,如海啸、水灾、地震、恐怖分子袭击、战乱等,第一个到达现场救援的,往往都是慈济人。无论是台湾大地震、美国"9·11"事件,还是阿富汗战乱、东南亚海啸,赶在所有国际救援队到达之前,慈济人已经最先到了那里。他们不仅给每

个受难者物质上的帮助,还从心理上加以贴心的安慰。所以,整个世界都对台湾的慈济功德会交口称赞, 觉得他们非常了不起。

但从另一个角度而言, 慈济功德会从创立到现在, 时间不过三十多年, 人数不过八百万或八千万左右 (有不同的报道数据), 他们的时间和人数都是有限的; 再看发心的所缘对境, 仅限于人类中遇到灾难的人, 而且救完一次后, 有没有第二次的打算呢? 也不一定。但愿菩提心不是这样的, 它的所缘境是无边众生, 不仅限于人类, 还包括其他的六道有情。 当然, 慈济功德会也不分宗教、不分民族, 凡是世界上有大灾难, 他们都是第一个出现, 此举确实非常值得赞叹, 我们一般人可能根本做不到。但与一个真正发了愿菩提心之人的发心量相比, 二者的差距是什么样的? 大家可以观察一下。

再比如微软老板比尔·盖茨,他在慈善方面也作了很大的贡献。虽然他的资产据说已达四千八百亿美元,但其生活仍十分简朴,经常帮助世界上那些最贫困、最痛苦的人。现在比尔·盖茨成了很多年轻人心中的梦想,他们希望自己有朝一日也能成为这样的人。但世间人认为的了不起的功德,与愿菩提心的功德,如此起来,到底是怎么样的呢?大家应该好好想想。以前华智仁波切说过:我们一方面见识比较狭窄,另一方面对因果还没有足够的诚信,所以对那些稍有一点福报、稍有一点功德的人就羡慕不已,觉得他们如何可不起。但愿菩提心的利乐,与这些比较起来,它的量是什么样的,对此我们应该值得观察。

〖作为观想所缘境的一切众生而希望消除每一位有情的 无量痛苦。〗此处每一个字都有很甚深的意义。菩提心 的所缘众生是无边无际的,消除的痛苦也无边无际 的,并不是我今天遇到了灾难,让我稍微好一点就可 以,而是将每个众生从过去到现在,乃至佛果之间的 所有痛苦全部根除。

现在的慈善机构、慈善家通常是在人们遭受困难时才提供帮助,但明年会不会这样?再过二十年会不会这样?这是很难说的。但作为发了菩提心的人,对于任何一个众生,只要他在生生世世乃至佛果之间有困难、遇到了痛苦,我们都要发愿去帮助他。所以,这二者之间的发心力有很大差别。

有些人可能想:不是这样吧,慈善机构真正做了一些实事,遣除了人们的痛苦,而我们只是在心里这样想,有没有力量遣除痛苦啊?对此,大家首先要明白一个问题:慈善家们解决的只是人们暂时的痛苦,而愿菩提心解决的是根本上的痛苦。我们发愿"愿一切众生获得佛果",然后引导他们学习、趋入大乘佛法,终有一天,能够让他们获得解脱,如果获得了解脱,不仅仅是这辈子的痛苦,乃至生生世世的痛苦都从根本上断除了。所以,我们给别人打止痛针好,还是彻底断除病根好?这是可以选择的,如果能从根本上解决问题,那是最值得赞叹的。

当然,暂时给众生提供帮助、做一些公益事业也不可缺少,这是佛教的精神,而且社会也需要温暖。如果佛教徒对这些置若罔闻,那是不合理的。我们一定要帮助苦难的众生,比如建立医院、学校,设置慈

善机构、扶贫机构等,以社会公益来解决他们的眼前困境。但与此同时,我们不能把这些当作是最究竟的,而应让他们学佛,学大乘佛法,不但解决暂时的痛苦,而且让其永远获得快乐。

所以,我们以后有能力时,可以去建学校,不仅 让学生学习一些文化知识,最根本的,是在他们的相 续中种下菩提种子。我们还可以办养老院或其他慈善 机构,暂时解决众生的吃穿等问题,令他们先对佛法 生起信心,然后通过传授佛法,引导其发菩提心,我 觉得这一点很重要。平时我们放生,这一次救的众生, 下一次也许又被渔夫抓住了,即使没有被抓住,它也 只不过活几十年而已,所以,放生时千万要记得为它 们念经、皈依,播下菩提的种子,这才是最根本的问 题。

总之,以大乘佛法度化众生的时候,有两个问题 不能忘,一是解决他们的暂时痛苦,二是解决他们究 竟的生死大事。以这两个目的来帮助众生,不管你做 什么,肯定都是有利益的。即便你没有能力建一些学 校,但只要对自己所接触的众生做这两项工作,暂时 尽量帮助他们解决心理或物质上的困难,最究竟的, 让他们皈依佛门,相续中生起菩提心的苗芽,我认为 这是极为重要的。当然,有没有必要你们自己可作参 考。

回到论中:〖作为观想所缘境的一切众生而希望消除每一位有情的无量痛苦、渴求使每一位有情具足无量安乐的人,能获得无量福德当然就更不言而喻了。〗大家学习这部《入菩萨行论》,一定要搞清楚大乘佛法的不共之处,如

果认为大乘精神就是世间上的慈善,这恐怕是不对的,应该对大乘佛法更进一步地深入认识。

**辛二、宣说意乐超胜世间**(世间上任何众生所发之心,都比不上大乘菩提心);

是父抑或母, 谁具此心耶? 是仙或欲天, 梵天有此耶?

在世间中,谁有这种殊胜的菩提心呢?是对自己 恩重如山、有养育之恩的父母吗?是具功德的仙人、 欲天、梵天吗?都不是。

为什么呢? 作为父母,除了个别人对自己的孩子 恨之入骨外,一般来讲,他们都对儿女非常慈爱,平 时自己吃不好、穿不好不要紧, 最要紧的是照顾自己 孩子的成长、学习、帮他找工作、解决婚姻大事、安 排他的家庭, 照顾孙子……一直惦记的就是这些。很 少有父母会想: 我要让孩子发一个菩提心, 让他获得 佛果。这几乎都是没有的。我们也看得出来,很多人 的父母特别可怜,他们不但不信仰佛教,而且经常反 对,或即使没有反对,也不会想到让孩子发菩提心, 在他们眼里, 最主要的就是自己的儿女一定要读大 学,读完大学后还要解决婚姻问题,有个人说:"我 母亲天天让我找朋友,特别着急,虽然我不能出家, 想当一个很好的居士,但这个老糊涂天天都催我,真 是特别烦!"的确,现在的社会就是这样,人们都把 结婚当作一件终身大事,根本不知道所谓的家庭有什 么样的压力,只有进入家庭时,才知道开始陷入了真 正的痛苦中了。

总之,父母最关心的是什么?就是子女的生活、住房、工作问题。上师如意宝也说过,世间有这么多芸芸众生,真正解决儿女生死大事的父母又有多少?从古到今,父母只关心儿女的饮食、穿着、住房、轿车等,除此以外,真正让他们发菩提心的父母恐怕没有。不要说不信佛教的父母,就连信佛教的父母在关心儿女的时候,也经常是问:"你身体怎么样了?要好好吃药啊……"整天关心的就是这些,从来也不问:"你发菩提心了没有?饶益众生了没有?"

世间上父母对儿女是最慈爱的,然后就是亲朋好 友、自己的眷属,他们都认为对你很好,但这种感情 往往是一种颠倒的执著。真正对你最好的,就是让你 发菩提心的人,但这种人非常少,几乎都是没有的。 很多人认为这个人对我好、那个人对我好,亲人对我 很好、朋友对我很好,但这些人永远都是你发菩提心 的障碍,这是现量可以成立的。

有些人想:父母亲人都是糊里糊涂的,他们没有智慧,可能不懂这些,如果有智慧的话,他们会这样说的。但是有智慧的人,从世间来讲,是古代那些具有神通、精通一切世间学问、成就真实语的仙人,他们有没有让众生发菩提心呢?从很多公案中可以看出,也没有。如果仙人没有,还有一些具有五通的天人,他们并不是不知道道理,有没有让天界众生或我们发菩提心呢?也是没有。

如果你认为天人、仙人虽有智慧,但是大悲心不够的话,其实就算具有大悲心,也不一定会让我们发菩提心。比如说梵天,器世间毁灭后逐渐形成时,一

禅天形成,当时第一个天人就是大梵天,他看不到梵天以上的世界,只见梵天以下全部是空空的,只有他一个,后来才出现一些天人,逐渐有了欲界的其他众生,于是他就认为:我是第一个来的,后面的众生全部由我的意识产生,都是我的孩子。所以他对众生非常有悲悯心(包括我们在内)。那么,如此具有悲心53的梵天,有没有让我们发菩提心呢?也没有。所以即使有悲心,也不一定能让我们发菩提心。

有些人又想: 梵天可能没有学过佛, 如果学佛的话, 会让我们发菩提心的。其实即便学了佛, 也不一定是这样。有些佛友依止了很多的上师, 在依止的过程中, 某些上师从来都不强调菩提心, 最多让你念一点阿弥陀佛、观音心咒, 或是做一些善事。表面上看来, 做善事积累功德非常好, 但真正具相的大乘上师一定要让弟子发菩提心。如果上师都不强调, 我们怎么知道在这个混乱的世界上, 发菩提心是至高无上的目标; 如果上师都不强调, 世间上的父母、老师恐怕更不会让你发菩提心了。每个人都经历过学生时代, 当时有哪个老师让你发过菩提心, 都是让你好好读书, 以后可以发财升官、当总统等等, 除此以外, 几乎没有其他的理想。

当然,社会上也有一些比较感人的老师,比如有一位老师叫王文福,虽然他的文化不高,只是个初中生,但看到彝族某地有个麻风病村,村里的孩子没有条件读书(他们的父母基本都有麻风病),特别可怜,尽

<sup>53</sup> 修慈、悲、喜、舍四无量心而获得梵天果位。

管他自己也特别害怕麻风病,但仍愿意到那里去教书。在教书的过程中,有人劝他最好到别的地方打工,这样一个月可以赚七百元左右,在那里给孩子们教书,每月大概只有二十四元,连生存都非常困难。但王老师就是不干。人们非常歧视这些麻风病人的家庭和孩子,谁都不敢去,但王老师一呆就是十八年,转了四百多名学生。后来,他也成为了很多人学习的榜样。即便是王老师这样具有自我牺牲精神的人,可能也没有让孩子们发过菩提心,最多只是让他们发菩提心没有让孩子们发过菩提心,最多只是让他们发菩提心好事而已。可见,在这个世间上,强调发菩提心的人相当少,现在如此,以前也是同样。所以,可此么阿底峡尊者、堪隆巴大师对修菩提心如是的样。对人么阿底峡尊者、堪隆巴大师对修菩提心如是的有识。这些公案大家应该非常清楚,我在这里就不啰唆了。

总而言之,世间上的父母、梵天、仙人或其他众 生,有没有让你发菩提心的呢?确实没有。

## 彼等为自利,尚且未梦及, 况为他有情,生此饶益心?

这些人即便是为了自己的利益,连在梦中也没有 想过要发菩提心,更何况是为利益他人,生起此真实 的饶益心了。

当然,个别的佛教徒不包括在这里面,他们可以一边当父母、当老师,一边劝别人发菩提心。但一般而言,大多数人即使为了自己的利益,不要说白天,就连梦中也没想过要为一切众生获得佛果,这样的人又怎么会为了其他众生而发菩提心呢?根本是不可

能的。

俗话说: 日有所思,夜有所梦。如果白天从来都没想过,晚上根本不会做这样的梦。如果白天一直都在想乱七八糟的事,晚上做梦时,肯定都是与贪心、嗔心、痴心、傲慢等有关,除此以外,不可能有希求自己获得佛果的梦。在这个世间上,我们对自己是最执著的,如果为了"自己"而想成佛的愿都没有,又怎么会为了"他众"而想获得佛果呢?如果白天都没有想过,晚上又怎么会无缘无故地在梦中出现呢?这都是不可能的。所以,这些众生根本不会对你强调菩提心的,因为他们连做梦都没有梦到过,又怎会让你去行持菩提心呢?

所以,修行不是口头上说得好听,而是要在实际 行动中去做。虽然也有些人强调所谓的菩萨戒、发菩 提心,但真正要看的,是你内心中有没有生起菩提心。 外面在传菩萨戒时,很多寺院都会做一些非常精致的 戒牒,一方面这种形式非常好,但另一方面,我觉得 戒牒不是很重要,如果相续中一点利他的成分都没 有,就算戒牒再怎么好看、闪闪发光,也是没有用的。 有些寺院做的戒牒相当大,但如果菩提心不大,戒牒 再大也起不到什么作用。当然,我并不是反对戒牒, 有它作表示也很重要,但最关键的,就是看我们相续 有没有利他的心,如果没有的话,要想成为大乘行人, 确实相当困难。

上师如意宝在世时曾说过:"我现在讲了很多年的佛法,但我们的相续如果没有调伏,光是口头上说, 跟纸上谈兵没什么差别。所以,我首先要给你们讲《百 业经》,令每个人对因果生起一定的正见;到了第二年,我再宣讲菩提心的教言,你们一定要在心里生起菩提心。"后来,上师如意宝也为大家传授了《入菩萨行论》,在这个过程当中,许许多多的人都生起了菩提心,非常值得高兴!

昨天讲考时,我问一个道友有没有生起菩提心,他说:"应该有,因为以前已经发了菩提心,后来没有出现什么违品,菩提心应该还存在。"又问另一个道友:"你有没有生起菩提心?"他非常干脆地回答:"生起了!"我听了以后很高兴,大家确实应该对自己有一种信心,如果在学《入菩萨行论》的时候毫无感觉,认为肯定没有生起菩提心,自他都会有一种失望感,如果一个人很爽快地回答"生起了",我会非常高兴,觉得这很吉祥,然后马上就下课了!

# 他人为自利,尚且未能发,珍贵此愿心,能生诚稀有!

哪怕是为了自己的利益,这些人尚且也没有生起过菩提心,而我们通过上师和佛法的加持,在短短的时间中生起了想利益一切众生的如意宝般的菩提心,那真是非常稀有、难能可贵啊!

在轮回的茫茫大海中,我们遇到了如此深妙的佛法非常不容易,既然遇到了佛法,如果没有发起菩提心,那是相当遗憾的,因为佛陀在《华严经》第九卷中说:"一切功德之中,菩提心为最。"既然在一切功德中,菩提心的功德是最大的,那么,如果真正生起了菩提心,那是非常稀有难得的。

《不管是父亲还是母亲,在诸位亲朋友人当中,有谁会 具备这样的利益之心呢? 根本没有。就算是天人、仙人或者 梵天具有这样的心吗? 他们也同样不具有。如《经庄严论》 中云: "犹如佛子具利心, 于此成熟诸有情, 如是父母诸亲友, 子与至亲不具备。" 大乘佛子所具有的想利益众生的这 一菩提心,父母、亲朋好友、天人、仙人或梵天等众 生都不具备。『这些众生以前为了自身的利益, 甚至在梦中 也没有出现过这样的心,又怎么可能为他众的利益而真正萌 生呢? 〗菩提心是如此的珍贵,我非常希望大家这次 能够精进修持,否则,菩提心是不可能平白无故就生 起来的。『因此说,其他众生尚且为了一己私利,也从来没 有生起过一心一意为众生利益着想的这一珍宝菩提心,前所 未有能够生起实在是难能可贵、稀有罕见。〗以前上师如意 宝也讲过,由于我们从来没有串习过,所以刚开始修 菩提心的时候,如果要缘无边的众生,这是相当困难 的。但心毕竟是有为法,如果经常串习的话,久而久 之它就会变得堪能,逐渐也就被调整过来了。所以, 只要你们坚持不懈地修持,自相续中一定会生起世俗 菩提心的。

在这个过程中,大家一定要精进。昨天,一位新加坡居士在电话中告诉我:"我现在每天都在修,虽然没有我妈妈那样精进,但我觉得能遇到这样的大乘佛法非常难得。以前的高僧大德们智慧那么高、境界那么深,他们也都如此苦行,我们末法时代众生的烦恼业力如此粗重,为什么不需要精进呢?所以,每天早上六点的时候,虽然我还有一点瞌睡,但不管怎样,这几天我一直都在修。"我听了以后很高兴,可能很

多人也有同感吧。

的确是这样,以前的高僧大德们烦恼比我们少, 资粮比我们多,但从传记中看,他们都是如此的精进, 我们为什么不需要精进呢?如果能够精进的话,依靠 上师和诸佛菩萨们的加持,我们在即生中肯定能获得 如意宝般的菩提心。

其实,生起世俗菩提心并不是很困难,只要发了愿后没有失毀誓言,相续中都会有这样的菩提心。所以,华智仁波切在教言中说:"我们千万不要随便毁谤别人,因为你所面临的对境,很有可能是发过菩提心的菩萨。"有些人平时总认为"这个金刚道友坏得很,他如何如何……",一方面这个人可能是有一些坏的地方,但如果他相续中已经发了菩提心,那就成了菩萨,以菩萨为对境生嗔恨心、毁谤,这种过失是相当大的(我们后面还会讲到)。

所以,大家不要互相毁谤,而应当尽量观清净心。 学习大乘佛教的人,跟其他种性的修行人完全不同, 因此,我们看到一个人,如果年龄老一点,就是老菩 萨,年龄小一点,就是小菩萨,应该这样来观想!

# 第十三节课

#### 思考题

- 1. 解释颂词: "众生欲除苦,反行痛苦因,愚人虽求乐,毁乐如灭仇。"
- 2. 有人想:"佛陀具有彻知万法的智慧,若不能衡量菩提心的福德,那就不是一切智智了。"对此你是怎么认为的?
- 3. 为什么说即便是乞丐妓女,只要相续中具有菩提心,也值 得我们恭敬顶礼?
- 4. 短暂的人生中,我们依靠什么样的方便方法,可以迅速积 累资粮?倘若不依这一方便,其他方法能否让我们获得究 竟的解脱?为什么?
- 5. 有些高僧大德来到自己所在的城市弘法、放生时,作为一 名居士,你当如何对待才合理?
- 6. 众生所想与所行是怎样背道而驰的?请举例说明。
- 7. 有些人贪污腐败、杀生吃肉等造了很多恶业,但他的生活 仍然逍遥自在、非常快乐,这样的话,是否说明因果不存 在?请具体分析。
- 8. 为什么说菩提心是最大的善业、最好的亲人?
- 9. 如果没有菩提心,直接修大圆满、大手印,能不能获得成就?为什么?
- 10. 当代的战争、灾难、洪水、沙尘暴, 究其根源, 到底是什么造成的?
- 11. 请与世间人的知恩报恩对比,说明菩萨更应值得赞叹。

今天继续学习《入行论释·善说海》。现在讲的是"菩提心的功德",昨天以教证说明了它的合理性,现在是以理证来说明。其中分为意乐殊胜和加行殊胜,前面已经讲了菩提心从意乐方面具足如是的功德,下面从加行方面说明菩提心也具足如是的功德。

庚二(加行殊胜)分二,一、加行所缘广大,二、 其他无有此此加行。

# 辛一、加行所缘广大:

珍贵菩提心,众生安乐因,除苦妙甘霖,其福何能量?

依靠殊胜珍贵、就像如意宝般的菩提心,一切众生暂时在人间或者天界,可以获得无上的胜妙安乐,究竟来讲,能够得到三菩提<sup>54</sup>的果位,所以菩提心是一切安乐的根本因。

《窍诀书》中讲:寒冷的时候出现一缕温暖的阳光,酷热的时候出现一丝凉爽的微风,这些全部是佛菩萨的加持。就像《佛子行》中所说,一切的快乐全部是利他而产生,所有的痛苦全部是自我执著而产生。所以,我们应该知道,菩提心是一切众生暂时、究竟安乐的根本因,是遣除所有痛苦的胜妙甘露。

世间上有各种各样的疾病,如果有一颗万能药就像天人的甘露一样包治百病,所有的疾病就可以治愈。同样的道理,世间上有八万四千种烦恼、八万四千种痛苦,无数的困难灾祸、心理毛病,这些完全能依靠菩提心的不共威力而遣除,所以它跟甘露妙药没

<sup>54</sup> 三菩提: 声闻、缘觉、佛陀。

有任何差别。

不仅如此,菩提心的福德也是无量无边的,即便佛陀的智慧也难以衡量。当然,佛陀具有无边的智慧,如果连佛智都不能衡量,那是否佛陀不是遍知呢?不是这个意思。这里主要是说菩提心的功德无量无边,即使依靠无有限量的佛陀的智慧,也无法衡量出它是一个有限的境界、有限的功德。所以,我们赞叹菩提心的功德,并不是没什么可赞叹的,的的确确它具有如是的功德,并不是没什么可赞叹的,的的确确它具有如是的功德,这一点,大慈大悲的佛陀以尽所有智、如所有智完全照见了它的真相,然后在有关佛经中宣说了菩提心的功德。

不仅佛经中赞叹,世间上任何一个民族、任何一个国家、任何一个家庭,也都赞叹无条件地利益一切众生,这样的心态不管是什么人具足,都值得我们敬仰;上至总统、国家主席,下至街上乞丐,如果相续中有了一颗利他的心,那是大家非常佩服的。因为他的限度并不是帮助"我"的父母、"我"的亲朋好友,而是凡与他结缘的所有众生,在未来漫长的时日当中,全部用忘我利他的精神来对待。现在很多人都是为了"我"而奔波、为了"我"而争斗、为了"我"而竞争,除此之外,多少人愿意牺牲自己的一切,所作所为都是为了利益众生呢?并不多!所以,我们应该知道,利他的功德是相当大的。

〖堪为一切众生安乐之因、遗除有情痛苦重疾之妙药的珍宝菩提心,她的福德怎么能衡量得出来呢? 《吉祥施请问经》中云:"菩提心福德,倘若有形色,遍满虚空界,亦将超胜彼。"〗大乘菩提心的福德、功德,如果有形相,不

管是长方形还是正方形,整个虚空也无法容纳。这一点,可能很多凡夫人没办法接受:怎么会超越虚空界呢?那么大,到底是什么样呢?实际上,凡夫人的智慧十分渺小,在这个范围内,显现的境界也极为有限,所以,我们不知道的并不一定是没有。

既然菩提心的功德如此广大,那在短短的时间中修持菩提心,这个功德也是相当大的。龙猛菩萨在《菩提心释》中说:"若人一刹那,修持菩提心,所生诸福德,佛亦难衡量。"意思是说,如果一个人在一刹那间如理如实地修持菩提心,它所带来的功德,就作见夫俗子——被业力烦恼所捆缚的众生,也是可以获得的。所以,修行一定要有一种方便方法,否则,仅凭自己的愚痴见解固执己见地修,也不一定有特别大的力量。我们若能依靠大乘的这种方便方法(以菩提心摄持),不一定需要苦行,也不一定需要特别漫长的时间,在做任何事情的过程中,都可以积累许许多多的功德。

现在的一些在家人,如果让他们像山里的修行人、寺院里的出家人那样,每天都念功课、修禅定、闻思修行、听法,有没有这样的时间呢? 大多数人几乎是没有的。他们每天有接连不断的琐事涌现在面前不得不处理,在这种情况下,短暂的人生一瞬间就过了,如果没有好好修持,那是极为可惜的。然而,若想真正修持的话,释迦牟尼佛有八万四千法门,短短的人生中若要全部修完,恐怕也是不现实的。所以,最好的办法是什么? 就是把所有的法归纳成一个最

重要的修行,然后每天哪怕是一瞬间也好,五分钟也好,短暂地修持也能获得很大的功德。这一点对我们修行人来讲,是非常需要的,如果没有这样的方便方法,你的人生中恐怕没有圆满修持佛法的机会。所以,在不同场合听课的道友、佛友们,你们应该有一些殊胜的发愿,有了这样的愿以后,最好不要放弃,一定要抓住机遇,多多少少安排出自己的一些时间,好好地修持菩提心!

我刚才再三讲了龙猛菩萨《菩提心释》里面的教证,大家也应该牢牢记住:"若人一刹那,修持菩提心,所生诸福德,佛亦难衡量。"一刹那的菩提心,并不是很困难的事,有些道友说"我现在的心不能安住",不要紧,你可以一刹那、二刹那、三刹那……在几个刹那当中专修。如果你早上起来想"我今天一定要好好地修持菩提心"、"我要缘一切众生修慈悲心",再怎么样几分钟也是可以安住的,若能如此,那么"所生诸福德,佛亦难衡量"。

这些话并不是凡夫人讲的,如果是我这样的凡夫所说,你们可能想:"是不是这样啊?他自己都不知道自己的前途,还给我们讲这些功德,到底有没有啊?"可能会有怀疑。但这些话是释迦牟尼佛亲自授记、世间称为"第二大佛陀"的龙猛菩萨在《菩提心释》中讲的,所以我们不能不相信。作为真正的佛教徒,不可能将龙猛菩萨的话置之不理,以前大乘佛教徒没有发生过这种情况,现在即使有些人分别念特别重,也没有任何理由说:龙猛菩萨讲得不对。既然菩提心有如是功德这一点毫无疑问,那么像我们这样业

力深重的人为什么不希求、为什么不修持呢?以前许许多多的高僧大德一再强调这个菩提心,原因就在这里!

就当前来讲,我们修一些甚深的生起次第、圆满次第等其他法,虽然非常殊胜,这一点没什么可说的,但一定要在菩提心的基础上进行才比较安全,否则,我们的修行恐怕不一定成功。所以,不管你念佛也好,学习研究也好,参禅也好,无论什么教派,最好先在菩提心的基础上进行,阿底峡尊者说"内道外道以皈依来区分,大乘小乘以菩提心来分界",原因也在这里。

以上讲了修持菩提心的功德,下面还继续讲: 仅思利众生,福胜供诸佛, 何况勤精进,利乐诸有情。

如果在百千万劫或无数恒河沙劫中,于无数佛陀面前以无量无边的供品进行供养,这个功德大不大呢?当然非常大。供佛的功德是其他功德无法相比的,显宗的《毗奈耶经》、《贤愚经》及一些有关经典中,有很多供佛获得殊胜果报的公案,《妙法莲华经》中也讲了供佛的功德相当大,供菩萨的功德相当大,甚至供阿罗汉和独觉的功德也相当大(以前我们学戒律的时候知道,当年印度的一些大施主,皆是因前世对阿罗汉、缘觉作了一些简单供养而得到的福报)。尽管如此,我们仅仅思维利益有些众生,这个功德远远超过了刚才的任何一种供养。

一般来讲,世间人认为:"我今天供养了多少万,

供养了什么供品,这样有很大的功德。"别人也觉得他对寺院捐了多少钱,对出家人供养了多少,在佛像面前每天都供多少多少,非常了不起,非常值得大家赞叹。但是,这些与修菩提心的功德比起来,那就比不上了,即使他的供品再多、供养的时间再长、供的方式再如何如何,相较于菩提心而言,菩提心的功德是相当大的。

这两句是从愿菩提心来讲的:我仅仅是思维利益 众生,发了这样一个愿菩提心,功德也超过了供养一 切诸佛的功德。后两句是从行菩提心讲的:我不仅是 心里发愿"愿一切众生获得佛陀的果位",而且在实 际行动中真正去布施、持戒、安忍等,跟众生打交道, 按大乘佛法的教言进行修持,这个功德更大就更不用 说了。为什么呢?因为仅是思维利益众生,功德就已 经超过了供养无量佛陀,现在我不但是在心里面 "想",而且还在实际行动中这样去"做",这个功德 肯定更大,这一点是毋庸置疑的。

我们大家平时有没有菩提心,可以从人与人之间、众生与众生之间的很多行为看得出来。有些人的人际关系一直处理不好,对这个人不愿意说话,跟那个人不愿意接触,甚至前段时间我们寄资料时,有些投寄点的居士说:"我不愿意和这个人一组,如果是一组的话,我就不学佛了!"我听了以后特别伤心,觉得这些人真应该学习《入菩萨行论》,不然的话,就完蛋了!为什么呢?你自己承认是个大乘佛教徒,但一个星期只集中一两次,在这个时间里,如果和别人一点团结、祥和性都没有的话,那学大乘佛法就白

学了? 自认为"我已经皈依多少多少年了, 我如何如何……", 实际上, 表面上的皈依而已!

现在表面上的东西非常多,到街上买东西有很多假冒伪劣商品,修行人当中表面上皈依的也很多,实际连基本的利他心都不具足。尤其是有些大城市里的人,真正接触的时候,发现他们特别不和合。比如说,有个上师来了,如果他坐我的车,我就很开心,但另一派的人就不来见这个上师了;上师参加这一派居士的放生,那一派的居士干脆就不去了。原因何在呢?上师在"那边"之故(因),依靠因明的逻辑推理,结果就是:我不去(果)。

还有些高僧大德在这个人家里传法,另一派的居 士马上到宗教部门去告发……作为大乘佛教徒,虽然 我们不能大力弘扬大乘佛教的精神, 但是故意去毁 谤、故意去破坏别人真正的利他行为, 我觉得是不应 理的! 不学佛的人都没有这么坏的心肠, 虽然他的缘 分还没有到,但处理人与人之间的关系、很多事情时 非常圆满妥善。不像有些佛教徒、嫉妒心越来越强, 把上师当作自己的上师,佛教变成家庭化,认为这就 是我的佛教,除了我的家庭以外,谁都不承认,这样 复杂性的状况,作为一个大乘佛教徒,是应该值得注 意的! 所以, 如果我的包裹寄到你那边, 连取都不愿 意去取,那学什么大乘佛法啊?过一段时间讲《忍辱 品》的时候,恐怕很多人都没办法听下去了,不如现 在就退掉算了。我们山里面(学院)受过长期佛教教 育的人, 跟这些整天忙于世间八法的人比起来, 心态 上的差距是相当大的。他们之间的一些关系,有时候

看来不是一种佛教徒的关系,应该说,在非佛教徒中也是很难以见到的。所以,希望大家在学佛的过程中,应该以宽宏大量的心态来包容一切,否则,自己把自己困在非常小的范围中,心里也会特别痛苦,整天除了自己以外,全部都是坏人,上上下下全部是魔鬼,只有自己是天人,这样的话,这个世界就不是特别庄严了。

我们学习大乘佛法的过程中,应该真正了解什么 叫愿菩提心,什么叫行菩提心。当然,对一个初学者 来讲,圆圆满满地生起这两种菩提心并不是特别容 易,但我们毕竟是一个学习大乘佛法的人,应该在一 些行为上稍微有所改变,这一点值得并需要大家努力!

论中讲:〖仅仅思维利益众生也胜过供养佛陀,将精力 投放在成办一切有情安乐的事业上,更为超胜也就不必说 了。〗这有两种解释方法:有些人认为,"仅仅思维" 是指愿菩提心;有些人解释为,仅仅想帮助他人、利 益他人,这种功德也超过了供养佛陀的功德。

[《三摩地王经》中云:"俱胝那由他刹土,所有无量诸供品,恒时以此供圣士,不及慈心之一分。"]"俱胝那由他"是印度梵语,表示"无数"的一种数量单位。佛在经中说:如果在无数的刹土中,以无量的供品,于恒常无边的时间中在诸佛菩萨和高僧大德面前供养,这个功德大不大呢?肯定是相当大!但与修慈心(让众生获得快乐)的功德比起来,供养的功德就连百分之一也是比不上的。所以,佛陀在《大宝积经》中讲了不可思议的三种功德,其中第一个就是修持菩提心的功

德,《勇施请问经》里面也有:"于恒河沙数诸佛圣者面前,以无量无边的供品合掌而供养,与瞬间修菩提心的功德比较起来,修菩提心的功德更大。"

因此,我们在座的人,不要将修菩提心看成是这几天的事情,或者认为不是特别重要,以前华智仁波切和很多高僧大德一辈子修行的法主要就是菩提心。所以我们时时刻刻当中,不管到了什么样的环境,不管到了哪里,哪怕是临终的时候,也应该想:"愿我生生世世不要离开菩提心",应该发这样的善愿!

要知道,菩提心利他的力量是相当大的,以前我翻译《释尊广传》时,也在有些文章中说过,为什么菩提心的功德这么大呢?因为世间中除了利他以外,根本没有一个更珍贵的东西,一个人最好的特点、最好的功德是什么?就是有一颗利他的心。有了这颗心,其他没有也不要紧,正如华智仁波切在《前行》中所言:现在末法时代要观察善知识的话,所有的法相很难以全部具足,但只要他相续中有一颗菩提心,就可以如理如实地去依止了。所以,不管是大团体还是小团体当中,只要有人一心一意帮助别人、有一颗利他的心,这就是世界上最好的人了,可以叫他菩萨,也可称之为佛陀。

这不仅是我们佛教的精神,世间中所有的众生,不强调利他也是没有的,任何一个国家、任何一个民族、任何一个地区和部落,只要是有了利他的心,大家就觉得有希望了。所以,在利他的菩提心方面,值得大家下工夫。我们平时做功德、做善事、闻法,或者上下班、做事情、出门,若能在做任何一件事情的

开头,就想:"我今天所做的事,不是为了我自己, 而是为了利益一切众生。"若发这样一个心,实际上 这个功德是无量无边的。因此,大家应该相信佛陀的 教言,作为佛教徒若对佛陀的教言也置之不理的话, 那就没什么可信的了。

不知大家这次听了菩提心的功德后,会不会想: "我以后一定要认认真真地修菩提心,菩提心的功德 确实相当大。"如果你能产生这样一个定解,那说明 第一品的内容对你还是起了一些作用。但我们凡夫人 的心态是不稳定的,就像《释尊广传》中所说,如同 水上的花纹一会儿就消失了,如同水泡一样遇到违缘 马上就破灭了。鉴于这种不稳的心态,我们一方面要 时时刻刻提醒自己,另一方面要听受很多上师的教 言,这样一来,菩提心才会稳固起来,到一定的时候 就习惯成自然了。

当年,上师如意宝讲《入菩萨行论》的时候,也说过:我们修菩提心的时候,首先要有一种改造的心,经常提醒"我要修菩提心,我要修菩提心",因为凡夫人以前想的只是"我",从来没有想过"他",这种心很不容易转过来,所以最初一定要有一种改造的心来强迫它,让它想"我要修菩提心,我要修利他的心……",到了一定的时候变成自然了,即使没有想"我是大乘佛教徒,我一定要利益众生",也会自然而然出现这样的心态。

以上讲了菩提心加行的所缘广大,下面是第二个 问题: **辛二、其他无有ぬ此加行**(在整个世间中,没有比菩提心更殊胜的利他加行了);

众生欲除苦,反行痛苦因, 愚人虽求乐,毁乐如灭仇。

不管什么样的众生,无论是行为还是心理,都愿意遣除一切的痛苦。可以看得出来,不管是地狱、旁生、饿鬼,还是世间的人类,他们都不愿意感受痛苦,每个人都想消除疾病、瘟疫、战乱、灾难等,并全力以赴忙着这些事情。然而,尽管心里是这样想,但实际上大多数人在因果取舍方面非常愚痴,行为上行持痛苦的因,反而成了不断寻找痛苦。

比如说,有些人想发财就去抢劫、偷盗,结果不但得不到财物,自己反而被关进监狱,即生痛苦、来世也痛苦;有些人想遣除自己的贫困,就通过一些人为来谋取,但后来也不能如愿以偿;有些人人生,你一顿饭就杀害无量的众生,好时的口腹之欲,吃一顿饭就杀害无量的众生,好好,感受和此个产生一些病变,得绝症而亡,或纵然即生中没有现前果报,来世却要以自己的生命偿还,感受种痛苦……正如华智仁波切在《前行》中所讲:允种不清苦。为了快乐,有些人自杀,有些人的接触来满足自己,这些表面上的快乐,有些人通过肉体的接触来满足自己,这些表面上的快乐,只会使自己陷入一个永远不能自拔的泥坑之中,感受无量的痛苦。

现在的人看起来活得自由自在,但实际上很多行为非常愚痴。当代的战争、灾难、洪水、沙尘暴,实

际上都和我们的行为息息相关。对中国来讲,沙漠的范围越来越扩大,这都是乱砍森林、捕杀动物造成的结果,如果我们破坏生态平衡,这个反作用力自然会出现在我们的身心上。非洲的战争因素,基本上也是其自身的行为所引起的,这是全球许多智者得出的结论。还有一些国家的战乱、阿富汗的灭佛……应该说都是人类在寻找一些快乐、遣除痛苦的过程中,因为不善巧因果之间的关系,而把自己的快乐全部灭掉,不愿意的东西才开始出现的。

所以,世间上的众生相当可怜,他们很想依靠一些手段来遣除痛苦,可不但达不到这种目的,反而造成了各种痛苦;虽然在希求安乐,但因为愚痴蒙蔽,反而像消灭敌人一样,将快乐的因和快乐的果全部摧毁了。现在这样的人多得不可计数,假如观察有些大城市里的人,他们不管吃饭还是言行举止,都不知道什么才对自己的今生来世真正有意义,反而对快乐之因的善法以斜眼看待。至于那些根本没有利益的情,他们却趋之若鹜,当作是非常稀有、非常胜妙的东西,所以有时候看人类,觉得他们已经愚痴到极点。当然,也许个别人不一定承认,就像疯人群体中谁也不承认自己是疯子一样,这个比喻,我们原来学《四百论》的时候也引用过。

颂词一针见血地指出了现在人类在因果取舍方面极其愚痴,在没有开显取舍因果的智慧之前,人类会一直处于这样的痛苦中,无法解脱出来。虽然人类说要创造自己的环境、共创美好家园,有许多好听的口号,但实际上他们的行为隐含着许许多多不良因

素。鉴于此,我们必须以清醒的头脑来观察:什么才是安乐的因?什么才是痛苦的因?什么能真正给众生带来快乐?什么能给众生带来痛苦?这些问题上面,值得大家好好分析!

于诸乏乐者,多苦诸众生, 足以众安乐,断彼一切苦, 更复尽其痴,宁有等此善! 安得似此友!岂有如此福!

菩提心能使无量的众生得到安乐,这一点是从三 个方面来阐述的:菩提心具有大慈心,又具有大悲心, 还有大智慧。

所谓"大慈心",就是愿众生获得快乐的一种心态,通过布施、持戒等满足无量众生,让他们获得暂时和究竟的快乐。就像前段时间所讲的,假如佛教的精神真正融入到社会的各个角落,肯定许许多多的人会高兴。为什么呢?因为佛教的利他,并不是图有某种目的才去帮助别人,这与世间上的有些行为不同,比如世间上的领导关心群众,实际上并不是真正爱护下面的群众,只不过外表上特别关心,内心却是为了自己的地位、别人的恭敬等等。然而,佛教的忘我精神是世人不得不承认的,这种纯洁的心如果不承认的话,你的精神肯定有问题,因为真正的大慈心,能让无量无边的众生得以满足,而且让他们获得快乐。

所谓的"大悲心",就是愿众生离开痛苦的一种心态。因为众生不知道因果取舍,从而导致了许许多多的身心痛苦,比如苦苦、行苦、变苦等等,这些痛苦依靠大悲心的力量,能够完全得以斩断,完全断除

相续中的各种痛苦。

所谓"大智慧",是指许多众生根本不知道取舍,不要说空性的甚深教言,就连名言中的前世后世、业因果都不懂,非常可怜。对这些众生,我们应以大智慧来遣除他们相续中无明黑暗的愚痴。

既能让众生得到快乐,又能让众生断除一切痛苦,还能将其相续中的愚痴全部瓦解,这样的心态,是不是我们世间当中最好的呢? "宁有此等善"! 哪有这么好的善业了! 将所有的快乐赐给我们、遣除我们所有的痛苦、消除我们相续中的愚痴, 这是不是值得向往的? 是不是最大的善呢? 确实是最大的! 因为断除了所有违品、建立所有的顺缘, 这就是世间人最喜欢的东西。

"安得似此友",对每一个人来讲,菩提心是我们最好的亲友。亲友有什么作用呢?会在你困难的时候,帮助你解决困难;快乐的时候,增上你的快乐。但世间上的亲友是有条件、不可靠的,当你有前途、有威望的时候,他们会照顾你、帮助你,但当你沦落到谁也看不惯的地步时,他们唯恐避之不及。前段时间我讲的深圳歌手丛飞,后来他得胃癌的时候,很多时间我讲的不理他、不管他,当时的新闻媒体特别生气,专门谴责了这些人:以前他兴旺发达的时候,你们都如何如何,你们现在的快乐大多都来自时代,你们都如何如何,你们现在的快乐大多有良心!所以,世间上的亲友大多是贪图你什么、怀有一种恰的才来,对你不可能有真正的利益。而菩提心却恰恰相反,前段时间有个人跟我讲:他虽然离开了家乡、

离开了国土,在西方国家常有一种孤独感,但看到大乘佛法的精神,就一点都不寂寞、不痛苦了,觉得自己今生能遇到这么殊胜的法要,是非常有福报的……这个人的确是法融入心了!有了菩提心的陪伴,不管你是出家人还是在家人,就算别人对你不帮助、不在乎,你也有一个最好的亲友了!

"岂有如此福":这种福德具有一切快乐,能遣除一切痛苦,就连睡眠时功德也是不断增上,哪个善法能有这样的功德呢?我们平时念佛、参禅、转经轮、供佛等虽有不可思议的功德,这一点不可否认,但有没有菩提心的功德大呢?从有关经典来看,确实是没有的。所以,利他的功德最大,杀害众生的过失最大,我们不管遇到什么样的违缘和困难,永远都不能舍弃利他的菩提心!

大家一定要发这种誓言,在诸佛菩萨面前发誓,在上师面前发誓,早上起来晚上睡觉时也要想:哪怕我遇到了再大的困难,也不舍弃利他的菩提心,绝不杀害任何众生!有些佛教徒在家里发现了蚂蚁、蟑螂,即使给自己带来很多麻烦也不杀害,这说明他的相续中真的有了菩提心;有些居士自认为非常了不起,一看到蟑螂马上"啪"地打下去,看见蚂蚁也是一脚踩下去,这样的话,不知道他的菩提心跑到哪里去了!当然,有些行为可能是菩萨示现,作为凡夫,我们也没办法衡量。但总的来讲,利他的心是非常重要的!

讲义是这样说的: 〖作为众生,尽管有想丢弃痛苦的心念,可是由于茫然不知痛苦之因是不善业,反而屡屡奔波造罪〗现在的人,乃至居士根本不知道杀盗淫妄等自

性罪以及佛制罪是痛苦的因,甚至有人认为:"别人 天天吃海鲜,身体也越来越好,怎么会有过失呢? 肯 定没有过失, 你看他的工作也顺利, 身体越来越健 康……"要知道、佛陀并没有说:现在做的任何一件 事马上就成熟果报。不但佛陀没这么说,世间上也不 是完全这样认为的,比如有些黑社会的人,暂时看来 过得特别快乐,整天住在五星级宾馆,吃的也好,穿 的也好,什么都特别顺利,但过一段时间被判死刑时, 人们就知道:"哦,这么快乐的人,原来也有今天!" 所以,任何业果都有一个成熟的过程,今天吃众生肉、 造恶业,不一定今天就看得出它的果报,但总有一天, 也许是今生、也许是来世、必定是感受痛苦的。现在 的世间人不要说取舍善恶,就连基本的因果也不懂, 要知道,春天播下的种子不可能马上开花结果,如果 是这样的话,农民不用等到秋天,春天就可以收割了。 然而,可惜的是,很多人根本不知道这些道理!

〖虽然也想得到快乐,却全然不晓得乐的方法。〗人们根本不知道依靠什么才能获得快乐,正如前面所讲的,为了快乐他们去抢劫、欺骗别人,用各种狡诈的手段来维护自己,但结果呢?〖以这样的无明愚痴而弃离善业,结果将自己的安乐像怨敌一样毁灭。〗

〖对于乏少安乐、多具痛苦的这些众生〗由于没有造善业,所以快乐极为缺少,由于造的恶业太多,即生或来世中痛苦不可计数,对于这样的众生,〖怀着大慈心用一切快乐来满足他们,以大悲心解除他们的所有痛苦,以大智慧遣除他们对苦乐之因一无所知的愚痴,哪有能与此相提并论的善业?〗不管你修什么样的法,都无法与修

菩提心相提并论,所以华智仁波切也在教言中说:无 论修显宗还是密宗,如果离开了菩提心的摄持,利益 都不大,只不过是形象上的善业而已。〖哪有能这般利 济帮助的亲友?哪有能依之生起如此福德的事呢?〗

所以,《入菩萨行论》实际上完全是一种实修法门。有些人认为: "《入菩萨行论》都是理论上的东西,我现在不用学,因为我天天都是闭关,都是以实修为主!"但是我想,如果连《入菩萨行论》都没有修的话,即便你修的法门再高,最后会不会变成外道也的好说。我们凡夫人是比较了解凡夫人的,通过你的好说。我们凡夫人是比较了解凡夫人的,通过你的女好说。我们凡夫人是比较了解凡夫人的,通过你的本情不能成功也很难说。要知道,高僧大德们所抉择的大法,如大手印、大中观、大圆满、大威德,还有神宗的明心见性、净土宗的一心不乱等等,都需要在对基本的明心见性、净土宗的一心不乱等等,都需要在对基本法理通达的基础上修持才可以产生它的功德,假如你连最基本的出离心、菩提心都没有,平白无故会不会获得成就呢?对我们修行人来讲,这应该是个很大的问号。

所以,我们在自己的一生中,应该选择一个最有意义的法来修(指菩提心)。千万不要今天跟这个上师随便学一个法,明天跟那个气功师随便学一个法,觉得这个很殊胜,我的病马上就治好了(现在很多人鼠目寸光,对长远的利益不要说高瞻远瞩,就连一些基本的法理都不想听,只重视眼前的身体健康、发财、心情快乐等等)。作为一个修行人,我们应该对自己的来世负责,对今后的漫长生涯有一定的理想,如果没有这样,我们修

行恐怕不一定会成功。因此,大家应该多学习佛经的 真正思想,如果这些都没有懂,那我们可能不是真正 的佛教徒!

以上菩提心的福德,是百千万劫难以遭遇的,所 以在日常生活中,我们应将最主要的精力放在修菩提 心上面。

戊三(赞叹具发心之补特伽罗)分五;一、自行利益;二、是殊胜施主;三、是殊胜福田;四、不为痛苦所害;五、称为应礼处与皈依处。

上面讲了菩提心的功德,现在是讲具有菩提心的人,他的功德也是相当大的。《现观庄严论》中说:如果具有了菩提心,这个人不管住在哪里,实际上跟佛塔没有什么差别。不管是乞丐、妓女或是屠夫,即使身份再低劣、再下贱,一旦他的相续中产生了大乘菩提心,也值得所有出家人和在家人恭敬供养顶礼。所以说,菩提心的威力确实是相当大的!

## 己一、自行利益,

若人酬恩施,尚且应称赞,何况未受托,菩萨自乐为。

世间中,有些人在遇到困难、灾难、贫穷的时候, 受到别人的帮助而度过难关,等他稍有钱财、势力时 就会想:"我原来在最困难、最痛苦的时候,那个人 曾帮过我,古人说'滴水之恩涌泉相报',我不应做 一个忘恩负义的人,而应该尽量帮助、报答他。"当 他这么做的时候,别人也会赞叹道:"这个人很好啊, 原来困难的时候某某人帮过他,他根本没有忘,现在 还知恩图报……"这种世间上最基本的为人准则,麦 彭仁波切在《二规教言论》中也说:感恩图报并了知 因果的人,不仅人们对他恭敬有加,天人也经常予以 保护。所以,世间人最重要的是什么?一个是不能忘 恩负义,别人对你有恩,你要记住并予以报答,另一 个是要懂得因果,若具有这两条,人和非人都会来帮 助你的。

然而,菩萨的帮助众生与此相比就完全不同了,怎么不同呢? "何况未受托,菩萨自乐为。"对菩萨而言,没有受到任何人的嘱托劝请:你为了一切众生,要怎么怎么做……但因为他前世大乘的善根习气成熟,看见无量无边的众生在轮回中受如是的痛苦,自然对他们生起极大的悲心,披上利益众生的铠甲,发下坚定的誓言:我要利益无边无际的众生!这种行为护没有"以前这个人对我很好,所以我要帮助他"的想法,也没有"我今天帮他,等他有所成就时就会帮我"的希求回报,更没有"我今生帮助他,来世就会到清净刹土获得快乐"的企图。菩萨在没有任何条件的情况下帮助众生,这种行为值不值得我们赞叹呢?当然是值得的!

有些人在遇到经济困难而某人伸出援助之手,若事后对帮助者予以回报,别人就认为"这个人不错,懂得知恩报恩,有一定的人规……"但菩萨的精神并不是这样,不管你对他好还是不好,甚至故意无端加害,菩萨都不顾一切地帮助他。就像释迦牟尼佛在因地时,提婆达多经常要破坏他的一些善行,当时世尊

不但不生气,反而会尽量地帮助他、饶益他,这类公案在《广传》中特别多。

所以,我们学习大乘佛法的时候,不管出家人还是在家人,首先要处理好最基本的人际关系,如果人际关系都处理不好,整天为了"我"而争斗,那你的相续中有没有菩提心也很难说。如果每天都在佛菩萨面前发誓"我要利益无量的众生",但却跟同行道友55的关系处理得特别糟糕,对那些真正害你的众生、素不相识的众生,恐怕是不会无条件去度化的,因为你的原则是:"你帮我,我也帮你;你没有害我,我也不害你;你如果害我,我也要害你。"这种心态,连小乘中都不会有,世间上懂道理的人一般也不会这样的。

所以,我们一定要杜绝相续中的自私自利心,认 认真真地学习前辈高僧大德们的事迹,了解他们通过 什么样的利他菩提心帮助无量众生而获得成就,最后 度化天下众生。虽然我们现在各方面的能力没有成 熟,但一定要向他们学习,祈祷诸佛菩萨加持让自相 续中的菩提心早日成熟,时时刻刻都有一种利他的 心。

〖任何人有感恩图报之心,尚且值得被人们称赞是"这是知恩报恩的人",更何况说没有受人嘱托也是心甘情愿地利乐众生的菩萨了。〗菩萨没有受任何人的委托,自愿地帮助那么多众生,其功德之大,就更不用说了!

-

<sup>55</sup> 同行道友:在同一位上师面前,同时听受佛法的道友。

# 第十四节课

#### 思考题

- 1. 为什么发菩提心的人才是殊胜施主,世间上的大老板还不 算殊胜施主?请从五个方面对比作答。(提示:所施对境、 所施物、态度、给予的安乐、时间)
- 2. 请以教证、理证成立发菩提心的人是殊胜福田。
- 3. 为什么佛子在遭遇痛苦、逆境时,反而会令善法增上、罪业不生?请举一实例。
- 4. 对发心菩萨加害也能结安乐缘,与前面的"博施诸佛子,若人生恶心,佛言彼堕狱,长如心数劫"不相违吗?为什么?
- 5. 如果世间上发大乘菩提心的人越来越多,对我们国家、社会会起到什么样的作用?请以理建立。
- 6. 社会上有很多慈善机构,他们的善举与大乘菩萨利益众生 的行为是否一样?请写出你的根据。
- 7. 释迦牟尼佛因地发了菩提心后,是怎样把自己的愿心付诸实践的?
- 8. 一个善良的人就是发了菩提心的人吗?无论是与否,请列出理由或实例,以证明你观点的合理性。
- 9. 对发了世俗菩提心的人,生一刹那恶念也会一大劫堕地狱, 那我们该怎么做才不至于堕落呢?
- 10. 在日常生活中,应以什么样的心态对待每一个众生?这样做对我们有什么好处?
- 11. 平时吃海鲜、杀生时,敢保证这些动物里面没有发过菩提心的菩萨吗?如果有的话,你的罪业有多大?对此今后你

#### 有何打算?

- 12. 解释颂词:"不见尽遣二障暗,菩提心宝之日轮,坠于愚痴黑暗中,睁常断眼诚可悲!"
- 13. 通过第一品的学习, 你有什么深刻的体会?

昨天学习了"赞叹具发心之补特伽罗<sup>56</sup>"中的"自行利益",也就是说,具有菩提心的人,从五个方面来赞叹他的功德,首先讲了自行利益<sup>57</sup>,现在讲第二个问题"是殊胜施主"。

## 己二、是殊胜施主:

意思是什么呢? 三界当中的所有施主,没有一个比得上发了菩提心的这种人。有些出家人、修行人认为: 哪个居士对我经常供养,他就是我的大施主。但实际上真正的大施主或者说所有众生的施主,就是发菩提心的这种人。世间上的施主如果对某某出家人、某某高僧有信心,就经常供养他,但对其他人却从来不理、不闻不问,而发了菩提心的菩萨却与此相反,他实际上是所有众生的怙主。

## 颂词是这样说的:

偶备微劣食,嗟施少众生,令得半日饱,人敬为善士,何况恒施予,无边有情众,

<sup>56</sup> 补特伽罗:是梵语,指人或者众生。

<sup>57</sup> 自行利益: 无需他人劝诫, 自行饶益众生。

## 善逝无上乐,满彼一切愿。

此处用了几个方面的对比,说明发了菩提心的大士是所有众生的依靠处。首先举一个简单的例子,比如说,偶尔准备一些微劣的食物,以轻蔑的态度布施给少数众生,解决他们大概半日的温饱问题,这样的话,人们都认为此人非常了不起,交口称赞他在多年中一直布施,说这是很了不起的善举。那么,作为大乘佛教发了菩提心的人,恒时对无量无边的众生赐予无上安乐,满足一切众生的愿望,这种精神和行为更珍贵难得,更加值得赞叹。

以下从几方面来具体对比。前者: 从时间上讲, 只是偶尔的布施,大概只有二十年或者几个月,时间 并不是永远的,也不是生生世世;从所施物上讲,他 施予的钱财食物或者一些零星物品,并不是获得快乐 的因,只不过是一些普通财物而已;从布施行为上讲, 就像有些大老板、大施主一样,虽然给别人一些东西, 但行为不一定非常恭敬,而是以轻蔑的态度来进行施 舍——"要的话,就过来吧,给你给一点!"犹如有 些人平时遇到乞丐,一边骂他,一边开始给几毛钱(菩 萨的布施不是这样,就像《入中论》所讲,菩萨听到外面乞 讨的声音, 如同阿罗汉获得了出世间禅定一样欢喜, 求之不 得);从所施对境上讲,只是少部分众生,而不是普 天下的无边众生,比如说,有些老板解决了公司员工 的午饭问题,大家就觉得他非常善良,"你看这里有 几百个人,每天吃午饭都是免费的,他对员工如何如 何好啊……"实际上, 若以智慧来真正分析, 从对境 上讲,并不是所有的众生,只不过是几百个或几千个

众生而已;时间上讲,也不是生生世世,只不过是这一辈子的几十年而已;从所施物的角度来讲,是一般的食物;从时间上讲,只能解决半天当中不饿。如果这也能获得世间人们的认可、赞叹,那作为一个菩萨就更不用说。

为什么呢?因为从时间上讲,菩萨的利他是恒常 的,就像《释迦牟尼佛广传》所说,哪怕自己变成了 旁生, 前世的利他心也不会舍弃, 这辈子利益众生, 下辈子还是利益众生, 乃至生生世世, 一直到佛果之 间恒时利益众生。关于他的态度, 颂词中不是特别明 显,但我们也能间接体会到。大家都知道,世间人在 布施时有侮辱的态度, 而菩萨在布施头目手足的时 候,用什么样的方式来恭敬众生呢? 哪怕自己的头都 断了,也要用右手58来进行布施,只要能满足众生的 意愿,什么样的方式都可以。从所施对境上讲,世间 人布施的对境只是有限范围内的极少数人,而发了无 上菩提心的人, 对境是无量无边的众生, 不仅包括一 个国家或是地球上的所有人,人类以外的众生也包括 在里面。从所施物上讲, 菩萨布施的并不是有漏的财 物 (如一些吃的穿的,解决一两天的生活问题),而是暂时 的人天安乐以及永久的具有无量胜法功德的佛果。

我们都知道,世间上的布施是极为有限的,比如说你要吃的,每天可以给你解决,但如果再要穿的,就不一定再给你衣服了,世间上的人就是这样:"我对你该解决的已经解决了,每天都给你安排午饭,还

<sup>58</sup> 按照印度的习惯,用右手表示尊重。

要什么穿的?太过分了!不要呆在我这里,快给我离开!"但菩萨并不是这样,只要众生需要什么,他就满足一切众生的愿,这一点在《释尊广传》中也看得出来。

我希望这次参加学习的道友,遵照华智仁波切的传统,边学边看《释尊广传》。去年我们用了半年的时间学习了这部广传,很多人几乎能记得每一个公案,但对以前没有学过的人来讲,希望你们一天看一个公案,应该在一年之内看完。如果了解了释迦牟尼佛生生世世发菩提心的意乐和行为,就会知道我们平时的发心是很值得惭愧的,而且自己也会有一种动力:我是一个佛教徒,是一个发了大乘菩提心的人,以后不能这样随随便便对待众生,一定要向释迦牟尼佛学习!

菩萨能满足一切众生的愿,这一点,与世间法对比起来,的确是不相同的。虽然佛法不离世间法,但这并不是说佛法提倡所有的世间法,若是这样的话,二者就没有两样了,佛法就不是出世间法了。要知道,世间法的有些理念跟佛法完全不同,比如,世间上很多人认为,满足所有众生的愿是相当困难的事,但对大乘菩萨而言,由于心量特别广大,只要能让众生获得快乐,他都愿意全力以赴,不仅是在心里发愿,而且在实际行动中真正去做,今生来世乃至生生世世,无论遇到什么样的情况,唯一的意愿就是满足众生、度化众生。

我们在座的人既然学习菩提心,就一定要发菩提心。以前上师如意宝在世时,每年藏历六月份的时候,

都要求大家一起受菩萨戒、发菩提心,我想今年我们 也要这样。当然,在发菩提心之前,大家应该首先从 道理上了知菩提心的功德。

现在世界上有一些非常出名的先进分子、慈善家,他们在世间人的眼里非常了不起,值得人们佩服,但他们的发心跟大乘佛教的菩提心比起来,二者在心态上有天壤之别。大家应该清楚,判断一个人的好坏贤劣,并不是看他穿得怎样、打扮得如何,而应该从心态方面来区分。假如一个人的心量非常广大,也在三宝面前发过菩提心,这样的人绝对是好人。比如,一个人说"我这一辈子不杀人",大家就会有一种安全感:这个人已经发誓不杀人了,他的话肯定可靠,最起码也不会杀我。同样,如果有人在三宝面前发誓"从此以后,我尽心尽力地帮助众生",不管怎么样,大家都会对他有一定的信任。如果这种发大乘菩提心的人越来越多,世界上的疾病、灾难、困惑等就会逐渐消失,对于整个人类社会来讲,菩提心所起的作用是不可估量的!

以上简单讲了一下颂词, 下面看讲义:

〖比方说,有人进行布施,他所舍施的对境仅仅是少量的众生,时间也只是一年一月施舍一次,所布施的物品也是平平常常的食物,而且态度也是不屑一顾、极不恭敬,所行的利益也只是解决对方半日内充饥饱腹的食品。如此之举尚且被人们称为善行而受到众人恭敬,〗平常人的布施,只能解决一点问题,尽管如此,人们也会说:"这个人真很了不起,他布施了多少多少……"就像释迦牟尼佛时代的波斯匿王、给孤独长者、经常以大量的食品

供养佛陀及其眷属,以致在佛教历史上非常出名<sup>59</sup>。 还有些老板,每年都邀请一千个僧众作一百天的供养 <sup>60</sup>,人们就觉得:"这个大施主真是大菩萨,非常了不 起,供养了那么多的出家人……"或者一个比较富裕 的人,每个月十五号、三十号,给乞丐作一次布施, 长期如此,坚持不懈(尼泊尔就有这种现象),下面的人 就会说:"这个人相当了不起,每个月都给乞丐多少 多少……"

然而,这些善举若与发大乘菩提心的功德比起来,二者完全不可同日而语。如果这些功德也值得赞叹的话,〖更何况说〗大乘菩萨了。为什么呢?因为从对境上讲,他们的〖对境是无量无数的有情〗。从〖时间〗上讲,〖是漫漫无期连续不断,〗从现在乃至到佛果之间。从〖所施的事物〗上讲,〖也是善逝的无上安乐〗,不是暂时给他一顿饭,填饱肚子就行了。有些乞丐可能平时吃得不好,给他好好吃一顿,过一会儿拉肚子也不知吃得不好,给他好好吃一顿,过一会儿拉肚子也不知可怜,就让他和我们一起吃,没想到他最后竟然吐起来了。可见,没有福报的人连一顿饭也消化不了,我们能给他的,只是暂时的安乐。与此相反,发了菩提心的人能给众生带来什么呢?无上佛果——世界上任何一个众生都希求的、脱离轮回苦海的无上圆满佛果!

从〖所行的利益〗上讲,〖也是满足一切愿望〗,而不 是极少数众生一天两天的愿望。从《释迦牟尼佛广传》

<sup>59 《</sup>毗奈耶经》中有很多这方面的公案。

<sup>60</sup> 泰国、新加坡等国家经常有这种现象。

中可以看得出来:佛陀在因地时,别人要钱财,给他!要房屋,给他!要自己的头目脑髓四肢,不管什么全部都给他!1998年学院开"金刚娱乐法会"的时候,表演过一个义成王子(佛陀的因地)的故事,就体现了"众生凡有所需,菩萨全部都给"的这种精神。当时有些不信佛教、对佛教半信半疑的人,看了以后都觉得特别感人,平时那些没有同情心的人,内心也对佛陀至高无上的精神生起不可退转的信心,后来纷纷皈依三宝,成了真正的佛教徒。

现在不管是国外还是国内,人们大多信奉的是"以善行来对待善人,以恶行来对待恶人"。以前我读书的时候,学过《东郭先生与狼》、《农夫与蛇》,这些故事虽然讲的是人道慈心,但教我们的是什么?别人对我好,我就对他好,如果有些众生特别毒恶、特别恶劣,我们就要尽量远离、不能亲近,否则,一旦亲近他们,就会使自己遭殃。最后的结论是:众生当中的一部分,我们应该好好对待;另一部分,我们不应该好好对待。

然而,大乘佛教并不是这样,只要是有生命的众生,对我好的,我应该很好地对他,对我不好的,我也要好好地对他,不可能以牙还牙,而应该以慈悲心来对待。这样的精神,可以说世间和任何宗教都是没有的。我们平常说"这个人特别善良",但这种善良是有局限性的,也许他在关系好的人面前很善良,也许对自己国家的人很善良,也许对自己民族的人很善良,也许对人类很善良,但除了人类以外,遇到一些旁生时他会不会也很善良呢?对于没有发菩提心

的人而言, 这是很难说的。

如果我们发了菩提心,不仅对人类乃至所有的众生,不仅是一天两天乃至成佛之间,一直都会特别善良。世间人常说:"做一件好事并不困难,做一辈子的好人才是最困难的。"对于大乘菩萨而言,不只是一辈子做好人,而是生生世世做好人,哪怕是转生为一头牦牛,当菩提心的种性成熟时,也会变成一头好牦牛、不害众生的牦牛,这一点,我们从《释尊广传》中也可以看得出来。

所以,大家听了这个法以后,虽然凡夫人的习气和毛病特别重,现在一下子全部改过来,全部焕然一新,可能有一定的困难,但我们一定要发下坚定的誓言:乃至生生世世,哪怕我当旁生,都不舍弃菩提心!旁生中也有具有慈悲心的,有些鸭子从来就不害其它众生,看起来跟菩萨没有什么差别,我们人中也是这样,有些人平时笑嘻嘻的特别善良,看了以后也很舒服。所以我们学了《入菩萨行论》以后,最主要的是什么?就是在心相续中一定要生起菩提心!

从〖行为上〗讲,〖也是以毕恭毕敬的方式施予。〗当然,遇到一些好的环境时,我们都可以对众生毕恭毕敬,但若遇到对我不好、对我经常有看法的人时,作为发了菩提心的修行人,也应该以慈心和悲心来对待,这是相当重要的。

以上通过对境、时间、行为、所施安乐等方面的 对比,区分了世间好人与发菩提心的人的差别。世间 上有很多好人,在大城市里也经常看到,有些老板的 生意很成功,究其原因,一个是他头脑非常灵活,另 一个是他对下面的员工很好。但与此相比,真正发了 菩提心的人具有很多方面的不共特点。这一点,并不 是我们学大乘佛法才赞叹发菩提心的人,而是从道理 上观察得出来的。

〖所谓的"恒"字,有的注释中解释为"纵然虚空、众生到了尽头也不终止";〗颂词中"恒"字,意思是:假如无边无际的虚空、众生界都到了尽头,菩萨恒时赐予众生的安乐也没有止尽。若与布施的行为结合起来,就是说,纵然虚空找到了边际,菩萨对众生恭敬布施的行为,永远没有止境。

〖慧源尊者是按照时间的差别而讲的;〗世间上的好人,他布施的时间是有限性的、是偶尔性的,菩萨则是永恒性的。这是从时间差别上来讲的。〖善天尊者则按照施物的差别来解释的<sup>61</sup>。〗世间人布施的只是一般的粗茶淡饭,或是一些普通食品,而菩萨"恒时"施予的是无上安乐,它具有一种永久性的特征,这就是所施物的差别。当然,菩萨的所施物如果一点时间成分都没有,这个"恒"字也不好解释。所以,"恒"的意思就是所施物能永远让众生获得快乐,这是从所施物的差别来解释。善天尊者的讲义里解释得也不是特别明显。

## 己三、是殊胜福田;

发了菩提心的菩萨是真正的殊胜福田。为什么呢?如果我们对他供养、恭敬、起信,功德是相当大

<sup>61</sup> 在善天尊者的讲义中,也有从时间方面作的解释。

的;反过来说,如果对他生嗔恨心、毁谤,或是骂他、 打他,过失也是非常大的。所以说,他是一个殊胜的 对境,也是特别严厉的对境。这是科判的解释。

博施诸佛子,若人生恶心,佛言彼堕狱,长如心数劫。若人生净信,得果较前胜。

对一切众生发了菩提心的菩萨,完全成了一切众生的大施主。国外常有人说"我是哪个仁波切的施主",甚至白发苍苍的老太太也说自己叫杨小姐,个子特别小也自称是大施主。当然,没有一个杨小姐,不然的话,她可能不高兴,我就随便编一个名字。其实,发了菩提心的人,就算身上一分钱都没有,也是真正的大施主了。为什么呢?因为他的发心能给天边无际的众生赐予无上安乐,由于心里有这种布施的力量,所以他的愿逐渐逐渐会实现的。

在这样大施主或者大佛子面前,有些人因为业力深重,或者自己的烦恼没有对治,而对他生起了恶心,就会如有关佛经中讲,此人一定会堕入地狱,且堕地狱的时间也相当长。

是什么样的恶心呢?比如,有个人已经发了菩提心,但我心怀恶念,有时候想"我狠狠地打他一顿",或者故意无因毁谤他,或者用自己的身口意三门害他,或者口里没说什么,身体也没做什么,只不过心里想害他、杀他,如果生起这些恶念,即使只有短短的一刹那<sup>62</sup>,也会堕入地狱长达一个大劫。如果对他

247

<sup>62</sup> 按照《俱舍论》的观点,一弹指有六十四个或六十五个刹那。

生起一个弹指间的恶念,一弹指有六十四个刹那,那么,我就要堕入地狱六十四大劫。当然,根据这种罪恶的层次不同,堕入的地狱也各不相同。

有人心里嘀咕:"会不会这样啊?"决定是会的! 为什么呢?因为他是非常严厉的对境!我们世间也是 这样,一个国家的主席或总统是全国人民的怙主,如 果有人想害他、打他,会不会受到法律的惩罚?肯定 是会的。别人打我,法律不一定对他怎么样,但假如 打的是一个总统,肯定会受到法律的惩罚。同样的道 理,发了菩提心的菩萨是非常严厉的对境,如果对他 生起恶念,确实会在那么长的时间中呆在地狱里面。 《俱舍论》里有讲大劫、中劫、小劫,这里的时间单 位应该是"大劫"。

明白这个道理以后,有些道友可能特别害怕:我们身边这么多人,很多都是发了菩提心<sup>63</sup>的佛子(在座的人当中,或是这次参加菩提学会的佛友,应该说百分之七八十以上,在知道了菩提心的功德后都会发起菩提心的),这样的话,我今后怎么办呢?我对他们经常生恶念、生邪见,可能在地狱中永远也不能解脱了……

确实也是,因果甚深难测,我们世间人谁都判定不了,谁也不敢说"你不会堕地狱"。通过这个颂词,我们一方面知道了这个罪恶的轻重,今后自己会注意,就像有智慧的人知道了偷黄金会在监狱里受多少年的苦,他就不敢偷黄金,我们明白了这个利害关系,行为上就一定会注意。另一方面,释迦牟尼佛在《诸

248

<sup>63</sup> 此处是指世俗菩提心,这一点,《学集论》中引用了许多教证,讲得特别清楚。

法无生经》中也说了:所谓的业障,是指对菩萨的毁谤。平时有些佛教徒常说:"上师,我业障非常深重……"如果你对发了菩提心的人经常毁谤,那确实是业障深重。当然,是否发了菩提心,我们从表面上看不出来,一个人穿得再不好、长得再难看、行为再疯疯癫,但也可能已经发了世俗菩提心,这种菩提心在没有遇到违品而舍弃之前,一直都会在他的相续中存在。所以,我们最好不要对他生恶念,即使生了恶念,也尽量在没有过夜之前忏悔、互相说话,如果这个实在做不到,每天念二十一遍百字明,也可以遣除破密宗誓言和菩萨戒的很多罪业。

所以, 我们早上起来的时候, 最好先念二十一遍 百字明。原来我说 5: 55 分起床, 结果发现根本来不 及,现在已提前到 5:30。我起来后念一些百字明, 然后磕头、洗脸、喝一点水、做点别的事情,这样才 会有时间。我们无始以来造的恶业特别多, 尤其是佛 友之间生不起信心、无缘无故起恶念的情况非常多, 即使别人没对你做什么坏事,但由于业力现前,自己 就是看不惯他。前段时间我也遇到一个人,他一看到 我就特别生气,生气的原因我不知道,我既没有骂过 他、也没有说过他,但他确实看到我就有气。如果是 这样,自己还是要好好忏悔,尤其是对金刚上师生恶 念、生邪见,《时轮金刚本续》中说:"密乘弟子对金 刚上师生多少刹那之恶心,必定会堕多少个大劫的无 间地狱。"《事师五十颂》的讲义也引用过一些教证: 若对上师起恶念,有多少个刹那,就会在多少个劫中 于恶趣受苦。所以,在一些严厉的对境面前,如果生

起了恶念,就会有这种报应,我们平时如果不小心生起恶念,马上要励力地忏悔。

有些人可能想: "不管怎么忏悔,不起恶念是很困难的,在发了菩提心的人面前,我经常会有这种恶心,而且时间也特别长,我肯定是没救了!"对于这种想法,寂天菩萨在下面讲了:我们对严厉的对境生恶念有严重的果报,但如果对他生信心、生清净的欢喜心,这个功德完全超越了前者的果报。知道了这一点,我们可能会稍得安慰。

什么叫"生净信"呢?就是觉得他很好、是个好人,或者对他的所作所为、一举一动生起信心:"虽然他有时候很坏,但坏的时间不长,大多数的时间我对他还是有信心、有欢喜心,觉得这个人真的很了不起!"若能这样想,这个功德已经超越了恶心的果报。比如说,我对菩萨生一刹那的恶念,本来已经造了在地狱里一大劫不能解脱的因,但过了一会儿,哦,我刚才生气不太好,平时我应该对他印象好一点、生清净心也要多一点,这样的话,我对他如果生了一分钟的恶念,然后又生了一分钟的信心,这个信心的功德完全超越了恶念的过失,而且是千百万倍地超越了。

如果懂得了"善有善报,恶有恶报"的道理,我 们平时就会特别注意取舍因果。在取舍的时候,首先 要明白做这件事情的过失和功德,如果对过失不了 解,就会常犯这个毛病;如果对功德不了解,始终得 不到这方面的欢喜心、安乐心。所以,大家在严厉的 对境,尤其是发了菩提心的人面前,自己的行为等各 方面一定要如理如法,这是极为重要的! 讲义中是这样说的:

〖假设任何众生对这样慷慨博施的施主菩萨生起恶心,那么他生起了多少刹那的恶念,就要在这么多劫中沉陷地狱。〗平时若对别人生嗔恨心、嫉妒心,尤其是害他的心非常不好,应当尽量忏悔,制止自己的这种恶念。此处的对境主要指发了世俗菩提心的菩萨,《学集论》里还说:"不仅是发了世俗菩提心的菩萨,就算没有发菩提心但属于大乘种性的众生,哪怕是转生于旁生,也值得我们保护。"当然,我们没有天眼通,不知道哪个牦牛具有大乘种性、哪个人具有大乘种性……外面没有皈依佛门的人那么多,在人山人海像蚂蚁窝一样的人群中,每一个人似乎都在寻觅钱财、地位,尽管表面上看不出来,但这里面肯定有很多人是大乘种性。在他们的面前,我们也不能生起恶念,否则过失也是非常大的,虽然他们没有真正成为大乘佛子,但由于属于大乘种性,也值得我们尊重、尊敬。

<sup>64</sup> [《寂静定幻经》云:"文殊,菩萨对菩萨生嗔轻侮,则等同此心之劫中住于地狱而披盔甲。]]一个发了世俗菩提心的人,如果对另一个发了世俗菩提心的人生起嗔恨心,那么在多少个刹那生嗔心,就会于那么多个刹那住在地狱当中,然后这个人又重新发心,披上精进的盔甲。

此经的后面,引用了金刚宝的比喻进一步说明这个道理:金刚宝坚硬无比,任何金属都不能摧毁,只有自己能摧毁自己,同样的道理,发了世俗菩提心的人,任何因缘都不能令其堕入恶趣,只有对发了菩提

<sup>64</sup> 请注意:对照 MP3 时,下四段的顺序有变动。

心的对境生嗔恨心或是毁谤,才会堕落。因此,一般来讲,我们如果造了五无间罪或其他恶业,只要相续中有菩提心,不一定会堕落;虽然相续中有菩提心,但若对另一个菩萨生嗔恨心,后来又没有好好地忏悔,则有可能堕恶趣。这方面应该注意,佛经中的意思就是这样的。

【相反,如果任何众生对具有菩提心的菩萨生起清净的信心,那么它的果报已经远远胜过恶心的果报。】平时金刚道友之间吵架、生恶心,一个月中最多有一两次,但如果相互生信心的次数比较多,果报就远远胜过了前者。不过,有些人虽然生气一两次,但由于性格上闷,一个高兴就很长时间缓不过来,一直都是问的不乐;有些人生气时特别生气,过一会儿就没有了,自己照样很快乐,别人也觉得他生气不要紧。以前我的父母就是这样:父亲经常生气,但一会儿就没有了,母亲恰恰相反,一般不容易生气,一生气就两三天不说话。所以,我们这些孩子特别害怕母亲生气,心想父亲生气不要紧,一会儿就好了,脾气像春天的天气之亲生气不要紧,一会儿就好了,脾气像春天的天气之亲交去,但母亲千万不能生气,一生气的话,整个家好几天都没有一个气氛,特别压抑!

所以,我们对发菩提心的人,如果生起嗔恨心, 最好要将这个生恶念的时间减短。即使对方真的做错 了,自己暂时缓不过来,也尽量不要拖很长时间,互 相都要说话,应该打个招呼,这是非常有必要的。但 外面的很多情况不是这样,有一件事情大家不高兴, 永远就会怀恨在心,这对大乘菩萨的精神来讲,是有 点相违。 [《趋入定不定手印经》中云:"文殊,设若十方所有世间界诸众生之眼被挖出,]这是一个假设句,不可能世间所有众生的眼睛被人挖出来。[设若有善男子善女人以慈心令彼等众生之目复明。]假设真有这种情况,又有人以慈心让这些众生的眼睛全部恢复,这个功德大不大?肯定大。不要说所有的众生,就算请一两个医生做白内障手术,自己也觉得作了好多功德,别人也认为你真是个大菩萨,使三十多人都看见色法了。但是[文殊,若有其他善男子善女人以信心目视信解大乘之菩萨,则所生福德已胜前者无量倍。"]一个人发了菩提心,我们若以信心或清净心的目光来看他,这个功德已经远远超过了令众生眼目复明的功德。

所以,若以大乘行者为对境,积累资粮也好,对他生信心也好,这个功德是相当大的,无垢光尊者在《大圆满心性休息》中还引用了一些公案,说明甚至对一位菩萨生起贪欲心,也能获得三十三天的果报。在周围的人群当中,我们根本不知道哪些是菩萨、哪些不是菩萨,就像《华严经》中所说,善财童子依止的善知识当中,也有屠夫等行为不太如法的人,因此我们不能一看见行为不如法的人,就认为这个肯定不是菩萨,然后就侮辱他、说他,这是非常不合理的。

《法华经》里面也讲:观世音菩萨显现三十二种 化现时,也会显现成鬼王、将军等等。所以诸佛菩萨 在世间的幻变,有些是旁生的形象,有些是穷人的形 象,有些是残疾人的形象,如果我们在街上看见一些 没有手脚的人,也应该把他当作佛和菩萨来对待,就 像《迦叶请问经》中所说,对所有的众生作佛陀想、 本师想。如果能这样,我们就不会妄造恶业,《入菩萨行论》中经常强调,我们对待众生时,即便是自己的目光,也应该和蔼慈爱。所以,大家在没有特殊密意的时候,平常看待任何一个众生,都应该以一种慈爱的心情、慈爱的神态,这样自己也不造恶业。

然而,有些人一看到上师、活佛,就认为这肯定是佛菩萨,一定要恭敬他,然后拜一拜、拜一拜……但是对其他的众生,则完全不屑一顾。还有些人对有地位、有财富的人非常恭敬,接电话的态度也完全不同:对上等人用上等的方式,中等人用中等的方式,下面的人若打来电话,就简单的"嗯!可以!好!再见!"有时候连"再见"也不说,"好,好,好",马上就挂机了。因此,我们在行为上一定要注意,将所有的众生视为佛菩萨来对待,这是极为重要的。

《趋入定不定手印经》的这个教证,后面还有:假如将世间上关在监狱里的众生全部释放出来,并让他们获得转轮王的果位,这个功德是相当大的。但若对菩萨生起信心、以慈悲的目光来看待,这个功德完全超越了前者……

我们有时候可能会在发了菩提心的道友面前发脾气、生邪见、生恶念,即使不是道友,我们看见其他一些众生时,也看不出来他们到底有谁发了菩提心。有的人认为:"这个人肯定不是菩萨,没有发过菩提心,因为他还没有皈依呢。"其实这也不一定,如果他前世就已经皈依过,也发了大乘菩提心,今生虽然没有成熟,但他早已经是大乘菩萨了。为什么呢?按照小乘的观点,人死的时候,别解脱戒体就失

坏了,但大乘的菩萨戒并不是这样,只要发了菩提心,如果没有遇到失坏的因,下辈子即使成了一个不信佛教的人,相续中的菩萨戒体还是存在的;下辈子即使变成一头牦牛,相续中的菩萨戒体仍然不变。所以,我们对旁生、对任何一个众生,都应该作菩萨想。

有些人以前吃过海鲜和一些其它的众生,不知道 这里面有没有前世发过菩提心的,如果有的话,你把 一个菩萨活生生地吞下去了,这个过失有多大啊!真 的,对发心菩萨生一个恶念都有这么大的过失,那把 它一口吞下去,并且吞了很多次,吃了很多很多的菩 萨,这个过失怎么样?这不是开玩笑啊,你们还是应 该想一想!

你们以前吃过多少众生,这个里面有没有菩萨? 能完全断定没有吗?从因明的逻辑推理来讲,我是不 敢断定的!如果说服务员端上来的一大盘螺蛳,这里 面绝对不会有具愿菩提心和行菩提心的菩萨,我是举 不出教证、理证的。假如无法证明这一点,那我们造 的业真是非常可怕了。所以从现在开始,我们应该重 新做人,怎么做呢?看到任何一个众生,第一个不杀 害他,第二个尽量对他不生恶心,以这种誓愿的摄持, 乃至生生世世,我们的行为都会如理如法的。

## 己四、不为痛苦所害,

佛子虽逢难,善增罪不生。

发了菩提心的人,虽然在修行的过程中会遇到一 些灾难、疾病、痛苦、挫折,但他并不像凡夫人那样 一遇到违缘善心就退了,反而自己的善心与日俱增、 蒸蒸日上,一直都不会退失。究其原因,由于他的大悲心、对善法的意乐极为强烈,即使再大的困难和违缘出现,他也不会"知难而退"。这一点,从《释尊广传》中可以看得出来:菩萨在生生世中,哪怕是遇到了生命危险,也不会退失菩提心。以前的米拉日巴尊者、虚云老和尚,他们在修行的时候也不是没有违缘,但是遇到这些痛苦时,反能将其转为修行的助缘,就像我们上师如意宝,在当年历史环境极其恶劣的情况下,自己的善心始终都没有改变。所以,对这些菩萨们而言,就算遇到了再大的痛苦,自相续中的善法也会越来越增长。

〖一切佛子即便遭受再大的痛苦与磨难,也绝不会生起嗔恨等恶心,反而会依靠这种外缘力使善法自然增上。〗具有真实智慧的人,即使自己再衰败,行为也不会堕入非法,始终信奉一些高尚的行为。〖如《般若摄颂》中云:"虽受数多难忍害,然彼胜士心不变,安忍之力极稳故,多信解修胜菩提。"〗意思是说,菩萨纵然遇到了再大的困难、违缘,也不会改变他的菩提心,反而会令安忍的力量越来越巩固,对殊胜的菩提道越来越有兴趣和信心,不会随违缘而转。

所谓的信解,《现观庄严论》讲"有漏修道"时专门提过,意思是指对善法有兴趣、有意乐的欢喜心。有漏修道包括信解、回向、随喜,具体而言,相续中的善法没有生起的令其生起,这需要信解;已生起的令不失坏,一定需要回向;不失坏的善根越来越增长,就需要随喜。这是《现观庄严论》最根本的三个问题。

刚才讲了,发了菩提心的菩萨,即使遇到再大的

困难,他也不会退失信心,反而使善根越来越增上。前段时间,我们学院请了一位青海的医生——嘉扬师父,今年大概78岁,在他30岁的那年,因为"文革"被关进了监狱,一关就是十多年。在狱中,他求法非常困难,因为对大圆满有很大的信心,于是便向相关的的人圆满教言。在一次单独交谈的时候,他把自己眼和的大圆满教言。在一次单独交谈的时候,他把自己眼和不了。门色堪布见他心诚,就说:"你真想的意望告诉了门色堪布见他心诚,就说:"你真想的这个法的话,现在暂时念一些百字明,以后方便的时候我给你传。"当时监狱里面没有念珠,他就问:"我这个结价传。"当时监狱里面没有念珠,他就问:"你可好好地念,念完了以后再说。"于是他就在白天劳动、做事情的时候默默地念,一直念了两个多月65。

两个多月以后,门色堪布就准备给他传法。他到堪布那里(堪布当时脚不方便,不用每天参加劳动,而他当时30岁,比较年青,每天都要去劳动),堪布说:"你如果真心想要求法,每天吃饭可能有点困难,你要装病。"他说:"这个没有问题。"有一天早上,大家都要去劳动的时候,他就一直躺着,说:"我今天病得很厉害,根本没办法起床。"监狱里的人专门请了一个医生。量体温的时候,趁那个医生走开了,他就把体温计放在开水里,然后搁在自己的腋窝下面。过一会儿医生来了,一看体温计,说:"有针可能不行,你可不可以要马上打针。"他说:"我打针可能不行,你可不可以

<sup>65</sup> 我当时详细询问了他在监狱里修行的一些状况。当年监狱里面的一些老修行人,跟我们完全不相同,这种条件下如果修行很圆满,那是真的很了不起!

就给我一些药?"医生给了他药以后,他就把药全部 扔在炉子里烧了,然后趁没有其他人的时候,马上到 上师那里去。

当时门色堪布没有书,完全是口传(他年青的时候 学得特别好,能够背下全部的教言)。在听的时候,他觉 得每一个字都讲得特别精彩,但可惜的是,没有笔纸 记下来,他记性也不是很好,全部记住有点困难,他 想:"唉,有个笔、有张纸该多好啊!"但在监狱里面 什么条件都没有。他就这样连续听了十五天,只有晚 上能吃一点点饭。本来监狱里吃得就不好,在这半个 月当中,他白天几乎吃不到饭。这是他第一次的听法 经历。

第二次,有几个上师跟他一起在门色堪布面前 听,当时有个上师好不容易找到了一点笔和纸,他写 得特别快,最后把堪布讲的教言基本上记下来了。后 来他 (嘉扬师父) 也找到一小片纸,就把这个教言在 纸上抄下来。他认为当时在监狱里得的这个教言特别 珍贵,于是就把它放在嘎乌盒里面,一直贴身珍藏。

我当时觉得特别稀有,因为从来没有看过这样的 法本:在一张小小的纸片上,大概有四十二行字,写 得特别特别细,用电脑缩小也不一定有这样的效果。 嘉扬师父一方面可能是环境所迫,另一方面写得特别 好,一个字也没有掉。他把这个法本一直放在自己身 边,虽然经历了十多年的风风雨雨,在那个年代经常 要受批斗、改造,但这个法本始终都没有被损坏。

我后来悄悄数了一下,从30岁那年到现在78岁, 这个法本藏在身上都48年了!他说一刹那都是不会 离开的,这是上师给他的教言!

我们这些人如果遇到这种环境,会不会也有这样的信念呢?有时候看来,发菩提心的人,跟其他的人 真的有所不同的!

下面讲第五个功德,即是说,一个人如果具有菩提心,他就值得我们恭敬顶礼皈依。

### 己五、称为应礼处与皈依处:

何人生此心,我礼彼人身,加害结乐缘,皈依乐源尊。

不管什么样的人,如果相续中具足了珍贵的菩提心,不管他是什么种姓、什么层次,上至皇宫里的总统、国王、国家主席,下至身无分文、流浪街头的一些乞丐,只要有了这一颗善良菩提心,作者寂天论师认为:对他的身体值得恭敬、值得顶礼!

从佛教历史上来看,寂天菩萨真正是得地的菩萨,作为得地的菩萨也认为这个人值得恭敬顶礼,我们凡夫人就更不用说了。按照小乘的有些观点,只有相续中具足小乘戒律等的人,才可以接受别人的恭敬,但按大乘佛教的观点来讲,只要相续中有了一颗菩提心,别人对你恭敬、对你供养、对你赞叹,什么样都是应该的。为什么呢?这样无我利他的人在世界上是非常少的!

我们平时接触很多众生,经常受到别人的供养,作为出家人,如果自相续中没有一颗菩提心,能不能消受这些信施也很难说。世间人常要面对各种各样的环境,在这种情况下,具有菩提心是非常重要的,有

了这颗菩提心, 就连寂天菩萨也可以向你顶礼。

《现观庄严论》中引用《般若经》的教证有这样 的说法:即使菩萨现在不在了,以前他居住过的地方 也值得顶礼。就像上师如意宝虽然示现了圆寂,但有 些人来到学院,说这是以前法王如意宝弘法利生的地 方,然后对这里顶礼,此举将有许许多多的功德。有 时候我在外面看到上师如意宝以前住过的地方,比如 说成都的303医院,就想:"这是大菩萨住过的地方, 心里面应该恭敬顶礼!"由恰堪布在讲《现观庄严论》 的时候曾说:"华智仁波切、堪布根华住的地方,无 论我们谁去那里,都应该恭敬顶礼。"法王如意宝也 说过:"我根本上师住的地方,什么时候看见,也都 值得顶礼!"后来我们去石渠的时候,看到了华智仁 波切、俄巴活佛、麦彭仁波切住过的地方,尽管那里 现在几乎什么都没有,华智仁波切降生的地方只有一 块石头, 但对这些空地我们也要顶礼。为什么呢?这 里毕竟是菩萨住过的地方, 具有殊胜的加持力, 与我 们凡夫住的地方完全不同,而且这些菩萨也是大家公 认的。就像朝印度的四大圣地一样, 虽然这里没有释 迦牟尼佛, 有些地方基本上变成了一片荒野, 但大家 都知道这是佛陀住过的地方,绝对值得恭敬顶礼。

对具足菩提心的人顶礼恭敬,这一点没有什么可说的,但对他住过的地方进行顶礼,也是值得的。举世公认的大菩萨,他们曾经住过的地方,哪怕是一个宾馆,我们也应当另眼相待。每次我路过马尔康、米亚罗时,看到法王以前住过的地方,就会在车里生起恭敬心:"这是菩萨住过的地方!"这种起心动念也有

非常大的功德。因为只要是菩萨居住的地方,佛法就会兴盛,众生也能获得快乐,有许许多多的利益。

这次听《入菩萨行论》的人稍微多一点,在这么多的人当中,如果有人真能生起菩提心,我想这是他一辈子中最大的收获了。尽管什么境界都没有,什么神通也不具足,天上不能飞,水里不能像鱼一样游来游去,但是不要紧,这些神通神变对我们佛教徒来讲不是最要紧的,唯一要紧的是什么?就是有愿菩提心、行菩提心摄持的利他意乐,这才是我们应该希求的。

这里是说,谁的相续中有了菩提心,寂天菩萨也是会顶礼的。因为这样的菩萨,即使对他加害、诽谤,或是打他、烧他、害他,实际上不但没有大的恶果,反与其结上了殊胜安乐之缘,他是一切众生快乐的来源,所以,我们应该皈依他、顶礼他、供养他、恭敬赞扬他……《现观庄严论》讲修道的时候,也是从称赞、承事、赞扬等方面来对菩萨进行赞叹的。

〖诚如《宝积经》中云:"譬如大国王,生有具相子,见童子诞生,城人小国聚,〗意思是说,一国如果降生了具有国王相的太子,此时就会举国欢腾,所有小国的人聚集一起,大家非常欢喜地说:"我们的太子生了,以后国家就有继承人了!"无论大臣还是平民百姓,都会对太子恭敬顶礼。〖自生菩提心,成具相太子,天等世间礼,净心尊重彼。"〗同样,一个人如果生起了菩提心,虽然表面上还是凡夫人,但实际上就像具相太子一样是法王的继承人。

太子刚生下来的时候,能不能当国王、做国王的

事情呢? 肯定不能。同样的道理,《入菩萨行论》才讲了两个多礼拜,我们这几天生起的菩提心,就像是刚出生的太子一样,现在还不能做大菩萨的事情,但由于法王的种性已经具足,所以值得人、非人、天王等在我们面前顶礼。

有些人特别害怕别人给自己顶礼,一见到这种场面,马上就紧张地摆手"不要顶礼、不要顶礼……"以前帝察活佛一看到别人顶礼,就特别害怕,一直说:"不要顶礼,不要顶礼,快给我拿本经书66……"经书来了,人家也顶礼完了,经常有这种情况。但你的相续中如果有了菩提心,就不用拿经书了!不过,帝察活佛特别谦虚,他虽然是非常了不起的大德,在学院也给成千上万的人灌过顶,但仍认为自己没有任何功德,别人对他顶礼、对他恭敬,显现上特别害怕,马上站起来拿经书。

我们相续中真的有了菩提心,别人怎么样顶礼也是可以的,即使天人给自己顶礼也是值得的。《入中论》是这样讲的:声闻和缘觉的来源是佛陀,佛陀的来源是菩萨,菩萨的来源是菩提心,菩提心的来源就是大悲心,故在造论之初,月称菩萨对谁也没有顶礼,唯一顶礼大悲心。《入中论自释》也有很多这方面的公案。为什么对有菩提心的人要这么恭敬呢?因为他是如来的继承者。就像国家把未来的希望全部寄托在有培养前途的大学生、高才生身上一样,三界众生也把自己解脱轮回、获得究竟安乐的希望寄托在发了菩

<sup>66</sup> 把经书放在面前,别人给自己顶礼的时候,就相当于给经书顶礼。

提心的菩萨身上,因此,如果我们相续中生起了菩提心,寂天尊者顶礼、其他任何人顶礼都是值得的! 〖任何人生起了珍宝菩提心,作者即对他的身体恭敬顶礼。〗

〖就算是有人对他加害,也会令作害者与安乐连在一起,〗平时我们有种说法:"与发菩提心的人结善缘,会即生成就;与他结上恶缘,也会断尽轮回的种子。"什么意思呢?与菩萨结善缘当然没有什么可说的,肯定会获得成就,但如果结的是恶缘,比如说批斗他、害他,暂时你会受一点果报——生了多少刹那恶心,就会堕地狱多少大劫,但因为他的发心力和慈悲力所致,你在很快的时间中也会获得佛果。

所以,对一个菩萨生嗔恨心、毁谤,与从来没有遇到过这个菩萨,两者比较起来,还是前者的功德大。为什么呢?如果没有遇到这个菩萨,我可能永远深陷轮回,不一定有机会获得解脱,正因为我见到他、害了他,虽然暂时受了一些报应,但由于他的悲心和愿力,我在很快的时间内一定会获得成就。〖因而我们在堪为一切众生安乐之源泉的菩萨面前虔诚皈依。〗

【如果有人问:此处的说法不是与"博施诸佛子,若人生恶心,佛言彼堕狱,长如心数劫"相违了吗? 】前面说对菩萨生一念恶心的过失非常大,这里又说与他结恶缘也成了解脱之因,这两个难道不相违吗?

〖答:并不相违。上句颂词是说明恶心的果报,〗不相违。前面是从异熟果报方面来讲的,说明了若对菩萨生起恶心,果报是相当的严重。但如果你忏悔了,或者对他生起净信,这个果报就已经消失了,不会存留那么长的时间。〖而此处的意思是说菩萨暂时与究竟摄受作

害者,〗菩萨以大慈悲心摄受他,所以令这种恶缘变成了善缘。〖就像慈力王暂时、究竟使五位罗刹<sup>67</sup>拥有安乐一样。〗释迦牟尼佛在因地当慈力王时,有五个夜叉向他要鲜血,因为对菩萨造成了伤害,所以它们后来堕入了恶趣。但由于慈力王的发愿——"愿我暂时以鲜血让他们满足,最终以佛法的甘露来让他们获得快乐",在释迦牟尼佛成佛的时候,五个夜叉转生为五比丘,佛给他们初转法轮后,他们都获得了阿罗汉果位。

试想,假如这五个夜叉从来没见过慈力王,那释 迦牟尼佛转法轮的时候,它们根本没有解脱的机会。 因此,对菩萨加害实际上也是结上安乐之缘。

最后是无著菩萨的一个结文:

不见尽遣二障暗, 菩提心宝之日轮,

犹如没有眼睛就见不到太阳一样,世间上的人因 为没有智慧的明目,所以根本见不到能净除二障(烦 恼障和所知障)的菩提心日轮。

## 坠于愚痴黑暗中, 睁常断眼诚可悲!

这些众生时时处于愚痴的黑暗当中,该睁开的菩提心明目不睁开,不该睁的常见断见的眼睛一直睁得大大的,整天都是搞世间法,该学的不学,不该学的偏要学,这些众生真是非常可怜!

[第一品释终]

<sup>67</sup> 有些公案中说是夜叉,两种说法都可以。

# 第十五节课

#### 思考题

- 1. 前三品相互之间有什么样的联系?
- 2. 请以比喻和意义相结合的方式说明: 菩提心在相续中如何 生起、护持,以至失坏后如何恢复等过程。
- 3. 菩提心的本体是什么?
- 4. 菩提心的违品是我执,二者就像光明和黑暗一样,那么有 我执的凡夫相续中是否具有菩提心?
- 5. 平时的行住坐卧中,怎样做才算是把菩提心运用到生活中 了?
- 6. 有人说:"很多教言都说菩提心是成佛之因,所以为了出离 轮回、获得究竟安乐的佛果,我必须要发菩提心。"请分析 这种说法是否合理。为什么?
- 7. 请解释信解行发心、殊胜意乐发心、异熟发心、断障发心, 并说明这是从什么角度安立的。
- 8. 从比喻、助伴的角度,菩提心分为二十二种,请问具体是从哪些侧面相似而安立的,并一一说明。
- 9. 菩提心的获得方式有哪几种?请具体分析。
- 10. 我们应在什么样的上师面前受菩萨戒? 为什么?
- 11. 入显宗的佛法和入密宗的佛法是否一样? 为什么?
- 12. 受菩萨戒是否必须先要受一种别解脱戒?如果不需要的话,这是否与阿底峡尊者"恒具余七种,别解脱戒者,乃有菩萨戒"的说法相违?

13. 具有哪些条件才能在相续中生起菩萨戒体?请说明你的理由。

《入菩萨行论》共有十品,前三品是讲菩提心没有生起者令其生起的方法。其中,第一品宣说菩提心的功德,第二品讲自相续得以清净,第三品主要讲菩提心怎样受持。前面这几品是很重要的,因为我们相续中如果要生起菩提心,首先就要知道菩提心到底有什么样的功德;知道了以后,自己的相续如果没有清净,菩提心不会无缘无故于不清净的法器中生起来,所以必须要忏悔加以清净;最终生起菩提心以后,怎样按照大乘经典所讲的那样去受持。

今天开始学习 第二品 忏悔罪业。

丁二(受持之方法<sup>68</sup>)分二,一、总义,二、论义。

戊一 (总义<sup>6)</sup>) 分二,一、抉择发心,二、随发心而行持。

在这个总义当中,主要讲了菩提心的本体、分类、 怎样受持。在"怎样受持"当中,又提到了受菩提心 的对境(上师)、受持者的身份<sup>70</sup>、受持的方法、怎样 护持菩提心、菩提心失坏后如何恢复等几个方面。所 以,今天我们学习的时候,应该明白总义的重要性。

<sup>68</sup> 受持之方法:在自相续中怎样受持菩提心。

<sup>69</sup> 总义: 总纲、总要的纲领。

<sup>70</sup> 受持者的身份: 菩提心在什么样的众生相续中可以受持。

从科判上看,这是"忏悔品"的总义,但实际上它是整个菩提心的总义,以总纲的方式提纲挈领地阐述了菩提心的要点。所以大家学习的时候,一定要对总义了解清楚。首先知道发心的功德、发心对我们今生来世的利益,然后在此基础上,进一步了解怎样受持菩提心。

打个比方,比如说买空调,我们先要觉得它对日 常生活有用,才会想买,这就是了知它的"功德"。 若要买的话,肯定要弄清它的质量,这相当于菩提心 的"本体"。空调有多少种类型,是国产的、还是进 口的,不同的类型有不同的标价,根据自己的财力选 择适当的价格,如果经济状况不好,买价格高的也许 力不从心,同样的道理,菩提心的分类中,讲了胜义 菩提心和世俗菩提心, 作为凡夫人, 只能付得起世俗 菩提心的价钱,想"买"胜义菩提心,自己的资粮暂 时不够。知道了质量和价格以后,下一步就要开始买 了, 买的时候, 有些问题我们不得不考虑: 从对境上 讲,空调的厂家信誉度怎么样、资金实力是否雄厚, 这相当于受菩提心对境的善知识; 考虑买了空调后, 自己的住宅或身体能不能适应,这相当于受持者的身 份具不具足,到底是以七种别解脱戒为基础,还是一 般众生都可以接受, 这是对自身的考虑; 一旦自己和 对方的条件已经具足了,购买的方式有几种选择—— 可以打电话让厂家送货, 可以亲自去公司挑选, 可以 托别人的关系购买,同样,我们受持菩提心的时候, 可以依靠善知识传授仪轨,也可以通过自己的观想, 这是受持的方法; 空调买到了, 在使用的过程中怎样

保护,这相当于我们获得了菩萨戒以后,怎样在日常行为中护持;最后,如果空调坏了,是要重新买、还是维修,同样,如果我们相续中的菩提心失毁了,是重新受持还是通过忏悔来"维修",这些我们也必须要了解。

总义部分表面上看来文字不多,但有智慧的人通过它,就可以将菩提心的方方面面一览无余。知道了菩提心的功德后,大家肯定想受菩萨戒,在受菩萨戒之前,一定要搞清楚它的本体是什么、有什么样的分类、所受的对境是什么、能受的身份是什么、方式是什么,得到以后怎样保护,倘若失坏怎样恢复或还净。

今天的有些内容,前面讲菩提心的功德、分类时 也涉及过,但这里并不重复,因为前面只是解释颂词 时顺便提及的,而此处,则是无著菩萨特意归纳了菩 提心的分类、本体、受持的方法等等。

大家一定要清楚,今天所讲的"总义"并不是《入菩萨行论》的颂词内容,如果是解释颂词的意义,这叫做"论义"。这些简单的道理,虽然很多人都明白,但学习的时候细一点还是有必要的。

戊一 (总义) 分二,一、抉择发心,二、随发心而行持。

己一(抉择发心)分二:一、奉体;二、分类。 庚一、奉体;

[一般来说,如果对诸位大德的论典进行详细分析,就会清楚地认识到大乘道所摄的一切心均是发心。] 若对各大经典、藏汉高僧大德的论典详详细细观察,就会发现

这些经论中提及的有关大乘的一些心态,全部都是发 菩提心。比如说,大乘的积累资粮、信心、悲心,还 有利他的任何行为,全部包括在菩提心当中。

这个教言充分说明了,我们无论修显宗还是密宗,如果相续中没有菩提心,就不属于大乘。以前格鲁派也有一些类似的公案:有位修大威德的人,由于最初的发心不正,后来变成一个鬼神;有一位修喜金刚的大德,也因为当时的发心不够,最后获得了小乘果位,而没有成就密宗的果位。可见,修大乘法的任何一个发心,全都可以摄在菩提心当中,反过来说,菩提心遍及大乘的所有行为和发心,如果没有利他的心,那就不是大乘法。

当然,菩提心有不同的解释方法,《大菩提心经》中说:菩提心是如虚空般无有相状、本来光明的心。这是从认识心性本体空性、本来光明的角度来讲的。从世俗菩提心的角度讲,只要是菩提心,肯定有利他的心。当然,利他的层次有所不同,一般来讲,母亲对儿子的关爱虽然属于利他,但不是真正的菩提心,菩提心的利他范围相当广,这种利他所摄的一切心、一切行为,才属于大乘的发心。

〖而在此场合的发心本体,正如《现观庄严论》中所说:〗弥勒菩萨虽然还没有来人间成佛转法轮,但在兜率天已经给人间赐予了教言——《慈氏五论》,或者叫《弥勒五论》,其中的《现观庄严论》是这样说的:〖"发心为利他,求正等菩提。"〗意思前面也讲过,发菩提心的本体是什么?就是利益一切众生、让他们获得如来正等觉果位的希求心,这个希求心才叫做真正的菩提

心。无论愿菩提心还是行菩提心,都不会超离这种利他的心。

我们应该详详细细地观察自相续,看看自己有没有利他的心,有了利他的心,才可能有菩提心。当然,作为一个凡夫,自私自利的心全部灭尽可能有点困难,但只要尽量减少菩提心的违品——执著自己的我执,尽量与执著自我作斗争,当我执越来越少的时候,利他的心才会越来越提升。(很多大德的菩提心教言中一再强调,对我的执著就是菩提心的违品,因为我执特别强烈的话,就不可能有强烈的利他心。)

那么,我们在发菩提心的时候,有没有自私自利的心呢?应该是有的。以前噶当派的大德经常有这样的比喻:好多人陷在泥坑当中,有一个人特别想救旁边的人,但他自己还沉在泥坑里面,救他们没有能力,所以他全力以赴想要解脱出来,目的是什么?不是自己想解脱,而是为了救身边这些人。当然,自己陷在泥坑中,没出来肯定不能救人,所以,他想尽一切办法先让自己出来,然后再救他们,到了那个时候,才具足了利他的力量,否则根本没能力救别人。所以,出来的主要目的不是自己获得快乐、自己获得解脱,而是要救别人!

我们凡夫人在刚开始发心的时候,没有自我希求 菩提的心是不可能的,但就算有一点"我",这与菩 提心也不相违,为了利益众生,现在"我"一定要尽 快获得佛果。怎样才能获得呢?就像《中般若》里所 讲:"获得圆满如来正等觉果位,必须要学般若波罗 蜜多,甚至获得声闻独觉阿罗汉果位,也要学般若波 罗蜜多。"所以,我们若想获得佛果利益众生,缺少 了般若波罗蜜多和利他的心是不行的。

有些道友可能会想: 我们凡夫人的自私自利是不可能断尽的,假如不能断尽,菩提心是否永远生不起来呢?实际上,我执存在的同时也可以有菩提心,作为凡夫非要断尽我执才能发菩提心,谁也没有这个要求,如果有的话,凡夫就不是凡夫,已经变成圣者了。在这些问题上,大家应该值得分析。

总的来讲,菩提心就是利益他众。虽然利他的方法非常多,但最究竟的,就是愿他获得佛果,暂时一定要想帮助他。作为真正学佛的人,始终都应该有一颗利他的心,很多善知识的教言里也讲:行住坐卧,念念不忘的就是"我要帮助众生"。这种心态不管是在哪个场合,只要有帮助众生的机会,我们就要把自的利他心运用起来,哪怕是看到路上有块大石头,的利他心运用起来,哪怕是看到路上有块大石头,有影响,然后把它扔在旁边。当然,没有菩提心的性格,坏人有坏人的性格,坏人始终都想害别人,这种心态和行为,在我们发菩提心的时候一定要断掉!

所以,不管是在团体场合、还是私人交往,我们一定要把在佛菩萨面前承诺过的利他心用起来,而且是无条件的,不希求什么果报,不认为"我今天做了一件好事,别人会不会赞叹我,会不会得一点奖励",或者"我来世会不会获得快乐",这完全是小乘的发心。作为大乘修行人,帮助别人,别人知道也好,不

知道也罢,什么样都可以,只要能给他人带来一分快乐、一分幸福,这就是我活在这个人间的意义了。若有这样一种心态,所谓的发心就已经运用在生活中了。

我非常希望大家这次修学菩提心,不仅心里每天要这样想,行为上也要看看自己在一年365天当中帮助了多少众生,每个人应该总结一些菩提修学的实践,方便的话,每天最好写一点日记,比如说,我今天看到个老人走路不方便,就跑过去扶一下,或者在水里看到一只蚂蚁快淹死了,就把它救出来放在草丛里,这些举动都是一种无条件的利他。我们周围生活着无数众生,经常需要我们帮助,甚至平时与人交往,有人挖苦我们,自己尽量忍一会儿,这也是一种修学菩提的力量。

所以大家在学习《入菩萨行论》的过程中,应该培养出一个与以往不同、前所未有、比较强烈的利他心,并把这种利他心逐渐转为缘无上佛果,也就是说,凡是与我们结缘的众生,今天救了他、帮助了他,依靠这种因缘,让他慢慢趋入佛道,最后获得圆满的佛果,这就是我们的究竟目标。当然,今天我帮助他、给他灌个顶,明天他就成佛,绝对没有这么简单,对发普提心的人来讲,也没有这么高的要求。以前有些人说:"我已经讲了很多很多法,但好像没起什么作用,十几年了,这些人还是老样子!"这种想法是对佛法的有些道理不太了解。要知道,学佛是一个循序渐进的过程,如果对自己要求特别高,希望度众生能一蹴而就,有些事情恐怕会大失所望的。就我个人而

言,一天中哪怕是一件小小的事情稍微能帮助一些众生,自己心里也有一种安慰感。当然,这方面我本人学得特别差,给你们强调,可能很多人在背后讥笑我。然而,《入菩萨行论》中说,我的身体等一切都已供养给众生了,你们笑也好、说也好、打也好,怎么样都是应该的。知道了这一点,心里就会好受一点,否则自我的念头始终比较强,永远都觉得众生在害我、每个人都是我的敌人,这样,菩提心永远不会有成熟的时候。因此,菩提心的违品唯一就是我执,如果我执越来越减少,菩提心才会越来越增长。

以上讲的是菩提心的本体。

## 庚二、分类,

〖通常而言,发心从地界的角度来分,有凡夫信解行发心、不清净七地殊胜意乐发心、三清净地异熟之发心以及佛地断障之发心四种。〗《经庄严论》讲过这四种发心:

- 1)资粮道、加行道的发心属于凡夫位,叫做信解行发心。为什么是"信解行"呢?因为这种发心有一种刻意的作意——"我要度众生、我一定要帮助众生",时时刻刻对自己有一种监督提醒,有一种自我要求,认为"利益众生是我愿意做的,我需要这样",这种心态叫做信解行发心。
- 2) 不清净七地 (从一地到七地之间) 是殊胜意乐的 发心。为什么是"殊胜意乐"呢? 因为一地到七地之间, 真正证悟了自他交换、自他平等的境界, 自私自利的心断掉了, 这种发心相当清净, 不像凡夫位时始终杂有一些我执和不清净的念头。

- 3) 三清净地 (八地到十地) 的发心叫做异熟发心。 为什么叫"异熟"呢? 我们学《俱舍论》的时候知道, 所谓异熟果,不管你想也好、不想也好,反正必定会 成熟。同样,到了八地以后,对于利益众生、帮助众 生,并不是需要刻意执著,就像河水往下流一样自然 而然,在无勤当中利益众生。
- 4) 到了佛地时,一切的烦恼障和所知障,包括最细微的习气全部断尽,自相续中的智慧圆满通达,这个发心就叫做断障发心。所以,[《经庄严论》中云: "诸地信解行,增上净意乐,异熟许别义<sup>71</sup>,断障四发心。"] 以上从凡夫到佛地之间的四种发心,是从地界的角度来分的。

〖从助伴、比喻的侧面来分,〗从助伴、比喻两个方面进行分析,菩提心有二十二种分类。〖如《现观庄严论》中云:〗《现观庄严论》首先略说了八事七十义<sup>72</sup>,然后在此基础上进行广说。在广说"三智"的时候,发菩提心是"遍知十法"的第一个,以下两句讲发心的分类。〖"如地金月火,藏宝源大海,金刚山药友,如意宝日歌,王库及大路,车乘与泉水,雅声河流云,分二十二种。"〗这二十二种比喻,按照无垢光尊者的讲法,分别对应了从资粮道<sup>73</sup>到十地末尾的发心;按印度狮子贤论师的观点,则是从资粮道到佛果加行、正行、后行的发心。

从比喻和助伴两个方面具体宣说:

<sup>71</sup> 异熟许别义: 异熟发心与不清净七地的发心不相同。

<sup>72</sup> 八事七十义: "作为经典般若的《现观庄严论》,是以三智、四加行、法身果八事,以及八事所分细的七十义来阐释般若的。"——华智仁波切《现观庄严论略义》73 资粮道: 可分小资粮道、中资粮道、大资粮道。

- 1)如"地":小资粮道的发心(求菩提的意乐)是 最初的发心,犹如大地。大地是一切功德的来源,同 样,小资粮道希求菩提的意乐,实际上是产生一切道 果功德的基础。
- 2) "金": 中资粮道的发心犹如黄金。黄金本质没有改变,同样,到了中资粮道的时候,这种发心不会有迁变。
- 3) "月": 大资粮道的发心犹如新月。新月越来越增上, 同样, 大资粮道的功德也会越来越增上。

这是资粮道三个发心的比喻和助伴。

4) "火": 加行道的发心犹如烈火。烈火能摧毁一切薪柴,同样,加行道的发心能断除一地以前的一切违品分别念。

下面从"藏"一直到"歌",分别对应十地的发心:

- 5)"藏":一地与布施波罗蜜多相应的发心,犹如宝藏。宝藏能满足一切众生,同样,一地菩萨的发心也能以布施满足一切众生。
- 6)"宝源":二地与持戒波罗蜜多相应的发心, 犹如宝源。宝源是一切珍宝的来源,同样,二地菩萨 的发心是一切功德(地、度、力等)的来源。
- 7)"大海": 三地与忍辱波罗蜜多相应的发心, 犹如大海。大海不会被狂风动摇,同样,三地菩萨的 发心不会被嗔恨心等违品动摇。
- 8)"金刚":四地与精进波罗蜜多相应的发心, 犹如金刚。金刚不会被任何金属物所摧坏,同样,四 地菩萨的发心也不会被懒惰等违品摧毁。

- 9)"山": 五地与静虑波罗蜜多相应的发心, 犹如山王。山王不易被狂风撼动, 同样, 五地菩萨的发心不会被禅定的违品——散乱分别念所动摇。
- 10)"药": 六地与智慧波罗蜜多相应的发心, 犹如妙药。妙药可以断除各种疾病, 同样, 六地菩萨的发心能寂灭一切烦恼障、所知障的惑病。
- 11)"友": 七地与方便波罗蜜多相应的发心, 犹如亲友。亲友永远不会舍弃自己, 同样, 七地菩萨的发心永远都不舍弃任何众生。
- 12) "如意宝": 八地与愿波罗蜜多相应的发心, 犹如如意宝。如意宝能满足一切众生的所愿,同样, 八地菩萨以佛法甘露无勤满足一切众生的愿望。
- 13) "日": 九地与力波罗蜜多相应的发心, 犹如日轮。日轮能够遣除一切黑暗, 成熟庄稼, 同样, 九地菩萨能遣除众生的无明痴暗, 成熟善法的各种功德。
- 14)"歌": 十地与智波罗蜜多相应的发心, 犹如歌声。歌声能让无数人获得快乐和欢喜, 同样, 十地菩萨依靠智慧能让许许多多的众生获得快乐。

以上分别对应了十波罗蜜多,下面是五种殊胜的 发心(三清净地所摄):

- 15) "王":与神变神通相应的发心,犹如国王。 国王能驾驭一切,不容易被人控制,同样,清净地的 神通能制服一切。
- 16) "库":与智慧和福德二资粮相应的发心,犹如宝库。宝库可以具足一切,同样,具有这种发心的菩萨,善法的资粮全部具足。

- 17)"大路":与三十七道品相应的发心,犹如大路。大路可以任人行走,同样,一切圣者都是依靠这种大路而行持。
- 18) "车乘":与悲心与胜观相应的发心,犹如车乘。车乘可以载人去往任何地方,同样,菩萨不堕轮回涅槃二边而圆满到达自己随心所欲的目的地。
- 19)"泉水":与总持和辩才相应的发心,犹如泉水。泉水用之不竭,同样,清净地菩萨的功德永远也没有穷尽。

这是五种殊胜的发心,下面三种发心是十地所摄。(另有人说是佛地所摄。其中的辩论,以前学《大圆满心性休息》的时候给大家介绍过。这几个发心的分类,《三戒论》、《大圆满心性休息大车疏》当中也有,你们下来要仔细查阅。)

- 20) "雅声": 到了十地的时候, 菩萨以四种法音来利益众生, 这种发心犹如雅声。
- 21)"河流": 菩萨的平等心,或者说唯一道的发心,犹如河流,利他的事业永不间断。
- 22) "云":与法身相应的发心,犹如大云。具足这种发心时,即使菩萨居住在兜率天等天界当中,利益众生的甘露妙雨也能让世间人享受。

后三种发心,狮子贤等论师认为是佛地的加行、 正行、后行所摄,但无垢光尊者说佛地不可能有后行, 因为佛陀度化众生事业无边无际,不可能有圆满的界限,所以这是从十地的角度来安立。藏传佛教历来对 二十二种发心是有学道所摄、还是无学道所摄这方面 有一定的辩论,当然,我们这次针对的听法者,大多 数以前没有受过特别正规的佛法教育,如果将萨迦 派、格鲁派、宁玛派大德之间的辩论在这里展开讲, 恐怕许多人不一定有兴趣听。因此,明年假如有机会 讲《现观庄严论》,这二十二种发心到时候会尽量广 说,如果我忘了的话,希望你们给我提醒一下。

总的来讲,从凡夫到最后佛地之间,发心可以分二十二种,弥勒菩萨以二十二种比喻和助伴的方式宣讲了发心的分类。

〖从获得方式的角度来分,那么有以名相而得和有以法性而得两种。〗"以名相而得"是指通过仪轨、上师的言教等方式而获得。《释迦牟尼佛广传》后面讲到,还可以依靠友力而得、依靠自己的因力而得、依靠表示而得,有许许多多的获得方式。这种以粗大名言而发的世俗菩提心,是依靠仪轨来获得的。第二种是"以法性而得",也就是说,通过证悟一切万法的本性而获得胜义菩提心。这两种是从获得方式的角度分的。

〖或者,从所缘的对境有世俗菩提心和胜义菩提心两种发心;〗《涅槃经》是从对境的角度来分的,因为一切万法的真相要么是世俗的真相、要么是胜义的真相,除此以外没有其余的所缘对境,由此,发心可分为胜义谛和世俗谛。

〖从意乐加行的角度,有愿菩提心和行菩提心两类。〗这是大乘经典《华严经》里面的分法。〖适应此场合的分类是最后一种。〗《入菩萨行论》的分类方法是根据《华严经》的,也就是说,从我们的意乐加行方面来分的。前一段时间讲过,希望自己到达那里的意乐,叫做愿菩提心;在意乐的基础上,将自己的行动付诸实际,这种发心就叫做行菩提心。所以,我们这次学习的就

是《华严经》的这种分法。

还有,《般若二万颂》对发心的分类也有不同,资粮道、加行道、见道、修道、无学道,这五道分为五种发心,十波罗蜜多的发心也分为十种发心,有关经典中有许许多多的分析方法,但我们这里只要大概了解,菩提心有哪几种类别?自己到底受持哪一个?如果你是一地菩萨,你就要用一地菩萨的胜义谛发心;如果你是资粮道的,就用资粮道的发心;是加行道的,就用加行道的发心;如果什么都不是,那这个发心可能不是真正的菩提心。

当然,如果资粮道还没有入,现在要想真正利益 众生可能比较困难。但若按照广义的角度来讲,我们 也算已经入了资粮道的,只不过是小资粮道当中的 "小小"。现在很多人将上师分为小小、大大、中中, 直接的名字都不提,所以,我们也许连小资粮道都没 有开始,只是一种"小小"的菩提心。

己二(随发心而行持)分三;一、受戒方法;二、护戒方法;三、逐渐方法。

庚一 (受戒方法) 分三,一、受戒之对境;二、 受戒之补特伽罗;三、受戒之仪轨。

辛一、受戒之对境;

明白了菩提心的本体、分类之后,我们想受菩萨戒,到底是在上师面前受,还是在佛或阿罗汉面前受,或者其他的一些对境面前呢?下面就讲了这个问题。 [《菩萨别解脱经》中云:"得传承、受律仪亦从守护菩萨学处真实具戒者处得受。"] 若想得到菩提心的一些传承或

者菩萨戒,应该在什么样的人面前受呢?在相续中具有菩萨戒、菩提心,且菩萨戒从来没有失坏过的上师面前受。

我们受菩萨戒的时候,首先要观察这位上师有没有菩萨戒?发过心没有?如果发了心,后来有没有失坏,没有失坏的话,看来这个人的利他心很重,相续中肯定有菩提心,所以值得我们去受。《菩萨别解脱经》对上师的要求只有一条,就是上师相续中一定要有菩萨戒。至于这个上师长得好不好看、穿得好不好,或是这个上师唱歌好不好、跳舞好不好,并没有这些要求。

听说现在有些人选择上师,要么找一个唱歌特别好的,要么找一个有名声、有一定威望的,要么是看菩萨戒本有没有……有些地方确实是这样的,受戒之前先看上师有没有一个正规的菩萨戒牒,如果有,就在那个上师那里受,如果没有就不受。我觉得这些都不重要,关键是看授戒上师有没有菩萨戒,如果从来都没有发过菩提心,什么叫菩提心都不知道,你要在这种人面前受菩萨戒,那可能就完蛋了。如果这个上师根本不明白什么叫做菩提心,从来也没有想过利益众生的事情,只不过想自己发财、自己成就、自己如何如何,在这样的上师面前,受菩萨戒是根本不行的,更不要说密宗的灌顶了。

密宗的灌顶非常严格,我们接受灌顶时,一定要对上师多方面观察。以前有这么一种说法:有位上师(也是一位比较了不起的大德)听说一个大德准备举行伏藏大师冉纳朗巴的灌顶,他很想求,所以仔细询问了

那个上师:"你老人家最近灌的顶,是从哪个上师那里得到的?这个伏藏大师的传承是哪一个传承?……"后来那位上师好像说不出来,于是他就产生怀疑,没有去灌顶。其实这是很有必要的。同样,我们在上师面前受菩萨戒,首先要了解这个上师的利他心怎么样?他自己发过这方面的心没有?这个很重要!

[《菩萨戒二十颂》中云:]] 这是印度非常了不起的论师旃札古昧所造,里面有二十个颂词,专门讲菩萨戒条,所以叫做《菩萨戒二十颂》,其中是这样讲的, ["当于持戒具智慧,具力上师前受戒。"]] 授菩萨戒的上师应该具备三个条件:具有清净的菩萨戒律,这是第一条;对大乘佛法比较精通,具有相当殊胜的智慧,这是第二条;他有摄受弟子、调化众生的一种能力,这是第三条,在具足这三条的上师面前,你可以受菩萨戒。

《菩萨戒二十颂》讲的这三条,大家一定要记住,首先观察上师具不具备戒律、智慧,如果发了菩提心但一点智慧也没有,这可能也不行。不过,噶当派的一些大德讲:会不会说法并不重要,关键是看相续中有没有利他的心。博朵瓦格西经常给弟子讲:"哪怕你千经万论倒背如流,对众生也不一定有利,但如果有一颗无伪利他的心,就一定会对众生有利。"所以,这些大德一般都特别赞叹相续中具有真正的利他心。但这里的要求有所不同,上师必须具有智慧,还具有摄受和教化弟子的能力,在这样的上师面前,我们可以得受菩萨戒。这是上师应具备的三条。

〖此论当中〗此论是指《入菩萨行论》,以后还要学这个颂词,〖"舍命亦不离,善巧大乘义,安住净律仪,珍贵善知识。"〗《入菩萨行论》对授菩萨戒上师也有一定要求,是什么样的呢?遇到生命危险也不舍弃具有善巧方便的大乘佛法,意思是说,再怎么困难也不会舍弃大乘佛法,具有坚定信心,这是第一条;第二条,他的相续中一定要有菩萨戒,具足这两条的上师非常难得珍贵,所以叫"珍贵善知识"。如果一个上师像如意宝一般,怎样也不会舍弃大乘佛法,相续中具有利他心,在他的面前,你可以受菩萨戒。

授戒上师应具备的条件,这里抉择得特别好。我们这次听受的人当中,有些可能以前受过菩萨戒,有 些可能连一个居士戒也没有受,有些可能这次准备要 受,但如果你在一个善知识面前受,一定要通过这种 方式,仔细观察这个上师的相续中具不具足这些条 件,如果具足的话,在他面前受是可以的。

〖如果实在寻觅不到这样的善知识,就在三宝所依前受戒。〗如果对具戒律、有智慧、有能力的上师,自己怎么也看不惯,或者始终找不到的话,在佛像、佛塔、佛经等三宝所依的面前受持也可以。怎么样受持呢?首先要作七支供,然后磕头,接着心里观想:为了利益天边无际的众生,我生生世世不离开菩提心。发一个坚定的誓愿,这就是在三宝所依面前受持。

噶当派的格西仲敦巴曾问阿底峡尊者: 受菩萨戒时, 念不念仪轨? 阿底峡尊者说: 如果相续中真的生起了菩提心、利他心, 不念仪轨也可以; 如果这种心不是很明显, 边念诵仪轨边发愿是非常有必要的。

外面有些人经常这样讲:"我们特别想找一个好上师,但是来的这些上师,我们不知道他到底好不好,所以有点害怕。如果在他们面前没有灌顶、没有接受法要的话,一旦错过了真正的善知识,以后不一定有这个机会。"很多人都比较担心自己遇不到好的上师。我想,其他的有些法要不好说,但是作为菩萨戒,如果你实在找不到上师,在三宝所依面前得受也是可以的。

阿底峡尊者的弟子曾问:入显宗的佛法和入密宗的佛法是否一样?尊者回答说:完全不同。入显宗你自己也可以,比如你想皈依,在三宝所依面前就可以,想受菩萨戒,在一个佛像面前受也可以,(虽然佛像不一定给你马上发戒牒,但如果我对寺院里的和尚全都不能起信心,在大雄宝殿的释迦牟尼佛像面前发愿也可以。发了菩提心以后,虽然没有戒牒,和尚也不一定给你补办,但我觉得这个不是很重要。你自己取个法名就可以了,开玩笑!)但密宗一定要依靠上师而趋入,因为入密宗的坛城,必须要有上师的灌顶,没有灌顶是不行的。

灌顶能不能依靠观想获得呢?对此有两种说法:按照阿底峡尊者的观点,灌顶一定要依靠上师才可以;有些佛教史中记载,嘎绕多吉、加纳思扎等大成就者,依靠观想也可以亲见以前的传承上师(得受灌顶),但为了传承的延续,显现上还是要依止上师,如国王匝等有许多这方面的公案。所以,密宗一定要依靠上师才能趋入密乘戒,而显宗有相当一部分,依靠自己的力量就能成为大乘佛教徒。[这是《菩萨地论》中说的。]

[《学集论》中云:"若无有善知识,则尽己所能观想安住十方之诸佛菩萨现前而受戒。"] 还可以观想自己在诸佛菩萨面前受戒,至于受几条戒、是利根的戒还是钝根的戒,你可以自己发愿受持。如果实在找不到上师,这种情况我觉得比较保险,要么像《学集论》讲的,观想十方诸佛菩萨包括自己的传承上师,然后在他们面前受持;要么像前面《菩萨地论》里面所讲的,在三宝所依面前受持,这对我们来讲很重要。

我希望凡是听受《入菩萨行论》的人,大家最好 受一个菩萨戒。如果其他戒条实在不能守持,只守持 "不舍愿菩提心"这条,功德也是无量无边的。我们 的寿命很短暂,什么时候再遇到这样的如意宝谁也把 握不了,所以我在这里合掌祈祷大家,这是特别难得 的一个机会啊!世间上的人没有参加一项工作或者没 有得一种奖励,就认为失去了一个机会,但我觉得这 不算什么,如果大乘菩萨戒本来你可以接受,但因为 担忧这个、担忧那个而没有受的话,确实有点遗憾, 也很可惜。因此,最好大家还是受一个菩萨戒。

## 辛二、受戒之补特伽罗:

〖虽然《道灯论》中说:"恒具余七种,别解脱戒者,乃有菩萨戒;善根非余有。"〗阿底峡尊者说:受菩萨戒的条件是什么?首先必须具足七种别解脱戒<sup>74</sup>的任意一种,如果这个条件没有具足,则不能受菩萨戒。〖但如果菩萨戒的所依身份必须是具足声闻别解脱戒者,那么清

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> 七种别解脱戒: 比丘、比丘尼、正学女、沙弥、沙弥尼、优婆塞、优婆夷所受的戒。

净刹土中的菩萨就成了不具备菩萨戒,并且在死亡时也会失去菩萨戒等等有许多过失。』但无著菩萨不承认这种观点,他发了两个太过:如果众生受菩萨戒之前必须要先有别解脱戒的话,那么清净刹土,如极乐世界的佛菩萨相续中也不应该有菩萨戒了,为什么呢,因为他们不可能有出离心,不可能真的要厌离极乐世界,而且按照《俱舍论》的观点,他们所依的身份也不合理(如兜率天的弥勒菩萨),这样一来,就有清净刹土的菩萨不具足菩萨戒的过失了,这是第一个。

第二个过失,如果必须以别解脱戒为基础,那么, 人死的时候别解脱戒体会灭尽,菩萨戒也会在人死的 时候随之灭尽,就像墙(别解脱戒)已经倒下,墙上 的花纹(菩萨戒)不可能有一样。还有,大乘经典《宝 积经》中讲,天、龙、非人、大鹏、大腹行等众生, 它们的相续中也会生起菩提心(它们不可能获得别解脱 戒体),那么,这与教证有妨害,从理证来讲也说不 过去。〖关于这些,在《释论》中都有宣说。〗

〖想来,阿底峡尊者对大乘法藏了如指掌,绝不可能承认菩萨戒的所依身份必须具足别解脱戒,〗阿底峡尊者对所有的大乘经论全部通达,在印度的东方和西方,没有再像阿底峡尊者那样聪明出名的人了,而且他前世当过五百世班智达。有一次,他边观修菩提心,边转菩提迦耶的佛塔(佛塔四边都有佛殿),当绕到西边的时候,西边的石佛像亲自对他说:"你如果想在很快的时间内获得佛果,就一定要修持菩提心。"他又绕到北边时,北边的度母像把头转过来,对尊者作了一些教诚。(到目前为止,这尊像还在。1990年上师如意宝去的

时候,把自己的念珠供养给了这尊"说话度母"。)

这有两种说法,一种是当时的圣像向阿底峡尊者讲法,另一种是,阿底峡尊者到度母像的旁边时,虚空中出现了两位女子(比人好看、比天女难看)在交谈,年轻的问年老的妇女:"想要马上获得佛果,修什么好?"年老的妇女说:"修菩提心最好!"又问:"一切诸法的精要是什么?""万法归摄于心,心犹如虚空!"依靠这个教言,阿底峡尊者通达了唯识和中观的观点,后来尊者问旁边人有没有听到两个女人的谈话,他们都说没有听到,由此,尊者说这就是度母给的教言。

尊者一生时时刻刻修持菩提心,到了藏地以后, 也是着重弘扬菩提心。这样了不起的尊者,不可能说 菩提心的身份必须要依别解脱戒,不可能承认这个观 点。

〖我认为,阿底峡尊者实际上是为了遮破当今许多人士连一分别解脱戒也不能守护却自诩具足菩萨戒以及认为菩萨戒意义微小而戒条繁多的这些分别妄念,才说必须是具别解脱戒的身份。〗无著论师认为,阿底峡尊者之所以这么说,是从严格的角度来讲的,因为世间中有很多人,就连一分居士戒、一分别解脱戒都不能受,这种人受菩萨戒肯定没缘分。或者有些人认为,受菩萨戒很容易,谁都可以受,什么众生都可以受,为了让他们知道受菩萨戒是相当难的,尊者才说"没有七种别解脱戒不能受持"。但这并不是说一定要先受小乘的居士戒、或比丘戒、比丘尼戒,在这七种别解脱戒任何一条的基础上才可以受持、不是这个意思。

《道灯论自释》中这样写道:"只是为宣说殊胜所依,』 "殊胜所依"指受菩萨戒的身份跟一般不同,是非常殊胜的一种身份。〖而其他所依也可生起戒体,』"其他所依"指除了别解脱戒身份以外的众生,比如天龙八部、天人等也能生起菩提心。《般若经》中讲到,佛陀转法轮时有许多天人的相续中生起了菩提心,可见,其他的所依也可以得到菩萨戒的戒体。〖由此可见,具不具足别解脱戒都可以,〗具足也可以、不具足也可以,具不其是别解脱戒都可以,〗具足也可以、不具足也可以,最关键是利他。〖只要具备悲心、信心、想受戒这三种条件的有情就必定能〗第一个是要有悲心,没有悲心,大乘佛法很难建立在我们心中,所以我们时时刻刻要看自己的悲心具不具足、爱心具不具足,这一点相当重要。作为一个佛教徒,不管是出家人还是在家人,一定要用佛教观或者悲心来看待一切众生,尤其看到可怜的众生,不管是什么样的身份,我们都要尽量帮助。

世间当中有些可怜人,我们不一定看得到,看不到是我们的过失,有些人对可怜众生不管在哪个地方都看得很准。今天有个佛教图书馆举行开业仪式,我去参加讲座,有个人在发表自己的意见时,有一句话令我很感动,他当时说:"今天参加这个知识分子的聚会,本来我是没有资格的,因为我的家庭非常贫穷,我的学历也不好,能来到这个场合我很高兴,这确实来之不易,与这里的一些善良人士和老师对我的帮助是离不开的,我很希望世界上有更多善良的人,使像我一样痛苦的人能得以救护。"虽然我不是特别清楚帮助他的人是谁,但不管怎么样,世间上只要有苦难的众生、痛苦的众生,我们就应该无条件地尽量帮助,

如果佛教徒能够帮助他们,我想他对佛法或佛陀的感 恩之情是永远不会失坏的,即使长大以后,在他一生 中对佛陀的慈悲也会有一种非常难忘的心情。

所以,学佛的人不仅仅每天都是求自我解脱,这个不是特别重要,如果在日常生活中看到有些特别可怜的人,别人知道也可以、不知道也可以,我们应该尽量地帮助,即使不能以佛法来帮助,也可以给予一些物质上的帮助、精神上的安慰,这就是菩萨的行为。有些人对我说:"我现在很想帮助人,自己也有一些钱财,但一直找不到痛苦的人。"如果你这句话是真的,那到医院里去、到特别贫困的乡村去,你肯定会找到一些对境的。

以佛法来帮助众生有方方面面的途径,最近我们准备安排一些法师到西藏的阿里地区弘法。以前法王如意宝去印度经过那里时,感触很深,那里的物质条件特别差,虽然对佛陀有一点信仰,但根本不知道怎样学佛、怎样念佛、怎样观想,所以我们准备派一些法师到那里。当地的生活条件非常困难,但我们变边想办法不收任何供养,法师们的吃住全部由我们这边想办法提供,尽量在不同的地方传讲一些佛法帮助他们,毕竟学院培养出来的一些法师水平比较高,到了那也必后,相信能逐渐帮助一部分人。以前,我们学院也派过一些人到特别偏僻的地方,本来那里连佛法的名字都听不到,最后也逐渐建立了一些道场、一些团体,让人们开始念佛,这种行为在当前来讲是非常需要的!

今天的讲座,我也发表了一些自己的看法,我说:

"我很希望自己学到的这些佛教的慈悲精神与社会 共享,世间上有许许多多的人根本没有尝过佛法的甘露,如果尝到的话,他们本是有学之士,应该会受益 匪浅的。"

总之,在座的各位,大家应该想一想自己的悲心、信心、想受戒的心有没有,如果有了这三条,受菩萨戒是完全可以的。也就是说,对可怜的众生有悲心,对诸佛菩萨的论典和广大行境有一定的信心,自己也愿意守持菩萨戒,那么,这种人不管怎么样都是可以生起菩萨戒的。〖只要具备悲心、信心、想受戒这三种条件的有情就必定能生起菩萨戒体。〗

## 第十六节课

#### 思考题

- 1. 名词解释:
- 以理妨害 他胜罪 恶作罪 五无间罪 学处
- 2. 按照本论的观点,仅发愿要利益众生,是否就已经得到了菩萨戒?如果不是的话,那在什么情况下才得菩萨戒?
- 3. 我们可以同时受愿行菩提心吗? 为什么?
- 4. 菩萨戒条中,哪些是你最容易犯的?你打算平时怎样护持这些学处?
- 5. 犯了菩萨根本戒以后,是否像违犯小乘别解脱戒那样不能恢复? 对此,龙猛菩萨和无著菩萨各有什么观点?
- 6. 请写出平凡人容易犯的八条定罪,并作具体解释。
- 7. 一个人受了戒但不懂戒条,会有什么后果?请举一实例说明。
- 8. 有些人认为: 佛教的皈依受戒都是表面形式,有心就好了, 这些仪式完全是多余的。对此你是怎么认为的?
- 9. 我们平时在街上看到乞丐时,作为受了菩萨戒的人,怎样对待才不犯学处?
- 10. 大乘菩萨的根本戒有哪四条?请一一解释。
- 11. 受了菩萨戒的居士,如果引诱出家人还俗,双方会犯哪些 戒律? 后果会怎么样?
- 12. 如果梦里佛陀显现让你做破戒的事,你会怎样处理?为什么?

- 13. 在家居士如果挑拨上师与上师之间、僧团与僧团之间的关系,会有什么严重的后果? 你打算今后怎样注意?
- 14. 有人说:"小乘是焦芽败种,不要学小乘,应该学大乘。"或"密宗是婆罗门教,不是真正的佛法,应该一心专念阿弥陀佛。"说这种话的人,会有什么危险性?对此你应当怎么做?
- 15. 菩萨的堕罪共有几条?请具体说明。

现在讲第二品"忏悔品",本品可分为总义与论义,总义当中包括了两个问题,第一个问题"抉择发心"已经讲完了,现在讲第二个问题,也即"随发心而行持"。这里又分受戒的方法、护戒的方法、还净的方法三个方面,其中前两个问题已经讲完了,现在讲第三个问题:

### 辛三、受戒之仪轨:

昨天讲了菩提心的本体如何?有什么样的分类?依靠何种对境于自相续中受持?受戒补特伽罗的身份如何?今天讲如果具足了善知识,同时自己也堪为发菩提心的法器,那应该通过什么仪轨来受持。

什么是仪轨呢? 大家都知道,世间当中有各种各样的仪式,在举行这些仪式的时候,有他们特殊的一种仪轨,同样,佛教中也有许多的仪轨,有观想的也有念诵的。那么菩萨戒是依靠仪轨来受持,还是非仪轨来受持呢? 下面讲这个问题。

无著菩萨在『《菩萨地论》中没有提及说愿菩提心的仪

轨。』本来广大行派当中,无著菩萨对菩萨戒讲得非常清楚,但并没有提及愿菩提心依靠仪轨而受持。

〖法友尊者等也认为愿菩提心并不观待仪轨。〗学习《现观庄严论》时,经常会提到印度非常著名的法友尊者,他在有关大乘论典中,也没有提及愿菩提心是依靠仪轨而得受的。

为什么呢?因为所谓的愿菩提心,是自己心里面的一种誓言,这种誓言不一定依靠仪轨,所以无著菩萨、法友尊者都认为,愿菩提心是大乘修行人自己心里的一种默默发愿,不必安立仪轨。

〖阿底峡尊者依次造了愿行菩提心仪轨。〗阿底峡尊者的观点则有所不同,他先造了愿菩提心的仪轨,又造了行菩提心的仪轨,这种认为"愿菩提心需要仪轨"的观点,与我们前译派全知无垢光尊者的观点比较相同。大家应该记得,无垢光尊者在《大圆满心性休息大车疏》中也讲过愿菩提心与行菩提心的仪轨,不同的是,里面的愿、行菩提心的仪轨只有一个,而没有分开,依此可以次第或同时受持两种菩提心。

[本论按照《释论》的观点来讲,是从殊胜补特伽罗的角度同时受愿行菩提心的仪轨。] 根据印度论师《释论》<sup>75</sup>中的观点,愿、行菩提心必须依靠仪轨来受,并且在同一时间内可以受。当然,"同一时间"是针对殊胜修行人而言的,如果自己的根基不是特别殊胜,既没有智慧也没有悲心,那不一定能同时受持两种菩提心。对于一般的平凡人而言,应该先受愿菩提心,之

<sup>75 《</sup>释论》: 也叫《入菩萨行论大疏》。

后再受行菩提心,这样的次第比较合理。所以,《释论》的观点是从殊胜补特伽罗的角度来解释的。

[那波瓦尊者说:"愿菩提心是发心,行菩提心是菩萨戒。"]有些人问:"我发了菩提心,是否等于已经受了菩萨戒?"或者"我受过菩萨戒,算不算已经发了菩提心?"对此可以这样回答:按照那波瓦尊者的观点,心中默默发愿叫做发心,不一定是受了菩萨戒,但受持行菩提心的话,那就真正守持了菩萨戒。所以,受菩萨戒是否等于发心?可以说受菩萨戒肯定已经发心了。那么,发了心是不是已经受了菩萨戒呢?这不一定,仅仅发一个愿菩提心,不一定是受菩萨戒,那波瓦尊者是这样认为的。

〖并且认为此论宣说了次第或同时受愿行菩提心的两种方法,〗尊者还认为,《入菩萨行论》中讲了钝根与利根两种人,如果根基比较差,就应该先受愿菩提心,再受行菩提心,这是"次第"受持的方法;如果根基比较好,则可以"同时"受持愿、行两种菩提心。这里,无著菩萨将印度非常了不起的高僧大德的一些观点讲得非常清楚,分析得相当好。

〖慧源尊者等也认为:愿菩提心是发心,行菩提心是菩萨戒。〗这与那波瓦尊者的观点是相同的。从这个角度来看,仅仅是心中发愿,实际行动中任何事情都没有做,虽然是有功德,但与行菩提心比较起来,还不算正式受了菩萨戒。因此,我们只是心中发一个愿,说"我现在已经发愿了,可以开始修行了",但在实际行动当中,对众生有利益的事情一点都不做、一点都没有想,只是空口谈着,这种人算不算真正受了菩萨

戒呢?不算。口里说得特别漂亮,但实际行动一点都不做,这种人离行持菩萨道还很远呢!

我要求大家每天早上修菩提心,如果早上不行的 话, 你应该看一看, 自己每天的时间是怎么安排的? 假如连半个小时都抽不出来,这恐怕是不可能的。要 知道,修行不能忘,仅是心里发愿而没有实际去做, 这只相当于愿菩提心, 我们必须要在实际行为中做, 做什么事情都可以,我们早上发了愿,白天不管接触 什么样的众生,都应该以菩提心来摄持,如果没有机 会接触众生, 也要为众生真正做一点事情。有些人只 是心里发愿, 口头上说得很好, 但实际并没有去做, 这恐怕是不对的。希望大家能够真正将愿行结合起 来,比如说劝学《入菩萨行论》,你每天对别人宣传 一下《入菩萨行论》对自己的相续有什么帮助、对自 己的生活有什么帮助,别人愿不愿意学习不要紧,只 要你在实际行动中真正为众生去做就可以了。或者 说、现在通过各种方式推广学习《入菩萨行论》,我 们分了一些小组负责将资料、VCD 等传播给他人,在 此期间你可能会耽误一点时间,牺牲自己的工作和事 业,但这是为众生在做事情!所谓的"救度众生", 不一定是将所有众生马上从轮回苦海中度化出来,作 为凡夫人,这还是有很大的困难。我们现在能做的, 不仅是心里面想,每天做的事情也应该观察是为了自 己、还是为了众生?为众生的话,什么事情都可以做, 别人知道也好、不知道也好,这叫做真正的实际行动。 大家不能只是纸上谈兵,而应令自己的相续真正有所 受益, 若能如此, 这次传讲《入菩萨行论》才算是有

实质性的意义了。

值得一提的是,大家在学习的过程中应该善始善 终,尽量不要出现中间夭折、中间断传承的现象。同 时也希望你们在报名的时候不要虚报,这样没有任何 必要,不仅我这里费很多力量,对你们来讲也没有什 么意义。当然, 真正愿意学的人, 我们会尽力帮助他 们,你们也应该到自己的负责人那里报名,并且在规 定的时间当中, 认真完成这一学期的所学内容。要知 道,不管学习哪一种学问,没有一种压力就不可能有 动力,没有动力就不会有好的效果。除了极个别的人 以外,大家最好还是安排一个时间集中讨论,没有集 中的话, 仅凭个人力量学习是相当困难的。当然, 如 果有些政府人员不方便,或者有些人的性格跟谁都合 不拢, 我们也没有办法, 除了这些人以外, 大家在共 同的场合中交流心得,相信学习会有所成效。我们无 论学习佛法还是世间知识,只有在团体或人群中才能 进步,现在不管哪一个国家,为了培养人才必须依靠 学校, 其原因也在于此。

这次参加学习的人,很多都是寺院的出家人,这样非常好,否则,出家人一点也不闻思,成天享用三宝财产不太好,大家确实需要这样的学习;同时,还有佛学院的道友、大学老师、学生、各行各业的人也都在参加。这些人当中,有的人可能担忧的比较多:我这次学习,会不会被我的上师发现了?会不会被下面的人发现了?会不会被政府部门发现了?因此好多人始终不敢露面,一直藏起来。其实我想,不管是世间还是出世间,我们学习大乘佛法是件好事,用不

着那么躲躲藏藏的,这又不是叫你贪污、吃人们的血汗,也不是叫你天天打麻将、干坏事,如果是这样,被单位或别人发现了,觉得你的行为不如法,惩罚你、讥笑你也是应该的,但并不是这样的。我认识很多政府官员,他们不论地位还是智慧,各个方面都非常不错,他们都是开门见山、名正言顺地去学佛法,这样学习以后,不管是对社会、对家庭、对个人,都会起到不可思议的作用。毕竟我们学的是慈悲心、爱心、智慧,若能将这种佛教观念与当今世界所提倡的和谐社会、国泰民安、世界和平等结合起来,后者才能真正展现出其其深内涵。

有些人的思想一直停留在五、六十年代,始终不能放开,总认为偷偷摸摸学点东西才有价值。实际并不是这样的,当今各国在文化交流、经济贸易等方面都有一定开放性的突破,同样,我们在学习大乘佛法的时候,也应该将有些不必要的执著放下,不管是善知识也好,出家人、在家人也好,大家都要想得通,也许最初的时候有人不适应你的言行举止,但逐渐逐渐就会理解的。我们学习《入菩萨行论》,既不与世间的法律、法规、政策冲突,也不与人们的家庭生活、社会理念相违,只是希望大家变得越来越好、越来越完美,如果连这样的佛教精神都不愿意去学,或者特意去克制的话,这个人的精神可能有问题。

世间上有很多人喜欢在没意义的事情上想得多、做得也多,有时候看到他们的一些事情,真是觉得特别可怜,本来没什么好担忧的,平白无故地就开始担心,最后把自己弄得特别痛苦。前段时间有这样一个

新闻:有一家两口子,男的想:我如果做生意赚了五百万,这个钱怎么用呢?他心里一直这样盘算,后来对妻子说:"我万一赚了五百万,首先应该办一个公司,找一个很好的秘书,然后给我父母多少多少……"他妻子听后说:"如果你真的赚了五百万,我的家人也要分一部分!"就这样,他们在财产分配上开始吵架,解决不了就闹离婚,最后只有上法庭。法官问他们:"你们到底赚了五百万没有?"他们说还没有。"你们到底赚了五百万没有?"他们说还没有。法官就告诉他们:"既然没有,等以后真正有了再说!"后来他们也觉得这件事荒唐可笑,就返回去了。所以,我们有时候做事情,是自己在给自己心里打疙瘩,本来不可能出现的很多担忧,将自己闹得身心不安、特别痛苦,这种现象非常多。

我希望学习《入菩萨行论》的大乘行人,尽量每天对众生负责,哪怕做一点点事情也可以。一天当中,我们早上只修半个小时菩提心,其余的时间,除了自己的事情以外,有没有为众生做一点事情?从无始以来到现在,甚至从小到现在,我们都在为自己的家人、为自己的生活而奋斗,现在发了菩提心以后,我们能不能每天为众生做一点事情?当然,所有的时间都去不能每天为众生做一点事情?当然,所有的时间都去人以外,这可能有点困难,但是,我们每天能不能对众生做一点事?这不是口头上说的,而是实际行动中能不能这样去做?如果能的话,这就是所谓的行菩提心。

各位论师所讲的不同观点,总的来说,在心和行

为两个方面有所差别。〖尽管众说纷纭,但在此只是稍稍加以分析,其实,愿菩提心不是依靠仪轨而生起而且不成为菩萨戒这种情况的的确确也是有的。〗不是由仪轨产生的愿菩提心不成为菩萨戒的现象有没有呢?的的确确是有的。就像心里面想要去拉萨,但实际行动一点也没有一样,没有任何仪轨的发心只可以算是愿菩提心。

世间上很多人这样讲:"皈依的仪式不需要,只要心里面想皈依就可以了"、"仪式都是多余的事情,我心中有佛就可以了"、"发菩提心不用什么仪轨,只要我心地善良就可以了"……这些想法都是错误的,为什么呢?虽然心里发愿可以,但这完不完整呢?不完整。这样算不算真正的大乘佛教徒呢?还不算。那什么时候才算呢?举行仪式受了菩萨戒以后,才算真正的大乘佛教徒。

我以前遇到一个人,他说:"我不承认佛教的仪 轨、仪式,只承认善有善报、恶有恶报,也承认皈依 三宝,但这种仪轨,我从来都不愿意执行。"我对他 开玩笑道:"那你成家的时候,结婚的仪式也没有必 要了,只要对对方有一种欢喜心就可以了;感情破裂 的时候,离婚手续也没有用了,因为这些仪式完全是 多余的。"听了之后,他想了一会儿,也没给我正式 回答。

实际上,这种情况的确有,有些人总觉得佛教的这些仪轨纯属多余,没有任何意义。如果是多余,那世间上多余的事情实在太多了,比如说,公司开业时的剪彩仪式,寺院开始修建时的奠基仪式……当然,

这些所谓的仪式,从胜义角度而言是空性,说它是多余也未尝不可,但从世俗角度来说,这些仪式还是很有必要的。如果没有开业仪式,在人们的心中这个公司根本不存在,但是通过举行一种仪式,公司的正规运转就启动了。同样的道理,佛教的仪轨也不是没有意义,只要心地善良就可以了,如果真是如此,就像刚才的回答一样——结婚、离婚也不用办手续了。

〖然而,依靠仪轨而生起也不相违,如果依靠仪轨在证得菩提之前具足断除一切所断的心〗前面说了,未以仪轨受持的愿菩提心是存在的,那依靠仪轨产生的愿菩提心有没有呢?也是有的。"乃至获得佛果之前,我再也不害众生,一定要帮助众生",有了这样一颗心,依靠仪轨受持,那就成了菩萨戒。

[本论中说:"断尽恶心时,说为戒度圆。"]什么时候你的相续中具足了断除一切恶业的心,那个时候,你的持戒波罗蜜多就已经圆满了。戒的本体实际上就是一种断恶的心,有些有仪轨,有些没有仪轨,依靠仪轨产生的,就像上学报名一样,只有报名手续齐全了,你才能成为这个学校的人,同样的道理,只有依靠仪轨在自相续中真正发了菩提心,从此以后,我们才属于大乘种性的人。如果认为这些仪轨是多余的事情,那我们上学报名、办各种各样的手续也是多余的了,只要心里想我好好读书就可以了。所以,有些人对佛教一无所知,说的话听起来也特别可笑!

〖当然,行菩提心绝对属于菩萨戒所摄,不管是次第还是同时受愿行菩提心,都未尝不可。〗作为利根者,同时受愿、行两种菩提心是可以的;作为钝根者,则应次

第地先受愿菩提心,然后再受行菩提心。但不管是次第还是同时,这两种受戒方法在经论中都出现过,〖并且不存在以理妨害〗。什么叫做"以理妨害"呢?自己所承认的观点,在道理上无法成立。我们学中观、因明的时候,经常会提到"以理妨害",比如说"火不是热性的",这一点不管是从现量(眼、耳、鼻、舌、身明显感知)、比量(推理)哪方面观察,都有理证的妨害,但如果说"火在名言中是热性的",那就没有以理妨害了。所以,根据理论无法成立的就叫做"以理妨害",这属于一种佛教术语,大家应该记住。

〖本来,受戒的方法有许多不同之处,但在这里按照本论所讲的加行、正行与后行来受。〗受菩萨戒的方式有很多,比如,龙猛菩萨、无著菩萨、阿底峡尊者等的受戒方式,藏传佛教、汉传佛教的受戒方式,但这里,则是按照《入菩萨行论》的受戒方式,也就是:加行时,修七支供净除罪业、积累资粮;正行时,依靠仪轨来正式受持;后行时,修持自他欢喜心。

上述内容虽然不多,但若想对菩萨行从头到尾全面地了解,这两堂课的内容还是相当关键的。

第一个问题已经讲完了,现在讲第二个问题,还 是用昨天的那个比喻: 我们通过各种途径买到了空 调,在家中也已经安装上了,之后应该怎么保护呢? 没有保护的话,过两天就坏了,花这么多钱是很可惜 的。同样,我们相续中有了菩萨戒,为了防止失坏, 怎样守护戒律呢?下面就讲这个问题。

# 庚二、护戒方法:

〖断除菩萨的一切所断,修学一切学处。〗护戒的方法 是什么?该学的要学,该断的一定要断。比如,小乘 的别解脱戒当中,如果你受了比丘戒、比丘尼戒,或 者优婆夷戒、优婆塞戒,你的相续中就已经有了出家 戒或者居士戒了,这个戒条你必须先要搞清楚,搞清 楚以后,还要一一地保护,没有保护的话,虽然你受 了戒,但很快的时间内就会毁坏的,所以必须依靠正 知正念来护持。

这里的"学处",是指菩萨戒的每一条戒律。别解脱戒的戒律叫做"律仪",菩萨戒的戒律叫做"学处",密乘戒的戒律叫做"誓言",虽然提法各不相同,但实际上都是戒律的意思。这些专用名词,大家还是应该记住。

该断除的戒律有哪些呢?〖对于所断,《菩萨地论》中宣说了四种他胜罪,四十五种<sup>76</sup>恶作罪。〗印度的无著论师认为:所有的菩萨戒可以包括在四种他胜罪当中,倘若违犯了四种他胜罪,实际上已经毁犯了菩萨戒。四种他胜罪是什么呢?无著菩萨在《菩萨地论》中说:第一条,以贪心来自赞毁他。这一条是很容易犯的,比如对施主、财产生起贪执,为了防止他人跟自己争,于是说这个上师不好、那个道友不好,但实际上别人没有那么大过失,只是你妄加诽谤而已。第二条,以咨啬心不作财法布施。因为自己特别吝啬,即使遇到了乞丐和可怜众生,也一点都舍不得布施;或者遇到一些真正的法器时,也不传给他们显宗密宗的有关法

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 此处藏文为四十五种恶作罪,但实际应该是四十六种,望大家斟酌。

要,不作法布施。第三条,以嗔恨心损害别人,而且不愿意接受别人的忏悔。这一条也很容易犯的。

比如说第二条,有些道友在街上遇到乞丐,看见 第一个给一毛钱, 第二个给五分钱, 第三个就开始不 高兴了,要是几个乞丐一起来,就更不高兴了,边皱 眉头边挥手"走走走……去去去……"。其实,作为 发了菩提心或受过菩萨戒的人,如果没有相应地给一 点,这是很容易犯菩萨戒的。或者,有些人真正堪为 法器,对佛法特别有信心,他来请求传一点简单的法 要, 你明明知道他是法器, 但却不给他传, 说:"我 没空、我没空,不想讲……"这样的话,也已经犯菩 萨戒了。第三条是以嗔恨心损害别人,且不接受忏悔。 比如两个人吵架,对方后来觉得自己不对,向你忏悔, 如果你根本不接受,这个时候也犯菩萨戒。第四条, 以愚昧无知的心舍弃释迦牟尼佛的教法,自己独创一 些虚假的法,并宣扬说"我的教法对众生如何如何有 利",这也犯了菩萨戒。上述四条,在《三戒论》中 讲得比较清楚,希望大家按照广行派的观点,最起码 也要守持这四条戒律。

菩萨戒与其他戒律有一点不相同,如果犯了的话,可以重新受持。不过,重新受持的方式,龙猛菩萨与无著菩萨的观点各不相同。按照无著菩萨的观点,犯了菩萨根本戒之后,可以重新受三次,三次过后不能再受,就像别解脱的某些戒律一样;按照龙猛菩萨的观点,违犯菩萨根本堕罪后,可以屡次受持。

这四种罪叫做他胜罪,或者叫根本罪。比如小乘的戒律中,比丘有四条他胜罪,比丘尼有八条他胜罪。

所谓"他胜",《别解脱经》中佛告诸比丘,若违犯四种他胜罪中的任何一种,此比丘已彻底败于罪业足下,故称为他胜。若犯了他胜罪,此比丘不能与僧众共住、不能享用僧众的财产,必须摈除。所以,他胜的意思就是,守戒者在与罪业作战的过程中,彻底失败了,已经被罪业战胜了。

"四十六种恶作",我在这里不广说,希望你们看一下《三戒论》或旃札古昧所造的《菩萨戒二十颂》。 什么是恶作罪呢?虽然没有犯根本戒,但也造下了轻微的罪业,在心的相续中已经种下了恶业的种子、染上了恶业的习气,这就叫做恶作罪,也是一种专用名词。

以上讲了无著菩萨的观点,下面讲龙猛菩萨的观点,这种观点出自于《虚空藏经》。〖《虚空藏经》中所说的十四戒在《学集论》中归纳为偈颂:〗《虚空藏经》讲了十四戒律(《大密善巧方便经》中也有记载),龙猛菩萨在《学集论》中将其归纳为一个偈颂,包括国王易犯的五种定罪、大臣易犯的五种定罪、平凡人易犯的五种定罪、人臣易犯的五种定罪、平凡人易犯的五种定罪、尚共有十八种罪。首先讲国王易犯的五种定罪:〖"盗夺三宝财,许为他胜罪;〗第一条是抢夺三宝时财物。如果通过不同的途径盗用三宝财产,或者将佛像、佛经等作为买卖物,从中获取钱财自己享用,而不做公法利生的事业,这就属于夺取三宝的财产。〖舍弃微妙法,佛说第二条;〗第二条是舍法罪,也就是认为佛陀所宣说的佛法不合理,不管是大乘佛法还是小乘佛法,如果将其舍弃,就已经犯了第二条。在这个问题上,我们一定要注意,舍大乘的法有舍法罪,舍小乘

的法也有舍法罪。现在有些法师、居士自己信仰一个 宗派,便对不信仰的宗派信口开河、随意诽谤,比如, 说"密宗不是真正的佛法",但实际上他并没有学过 密宗,没有学过的话,怎么知道密宗不是真正的佛 法?还有些自认为是大乘佛教的修行人,说"南传佛 教如何不好,不是纯粹的释迦牟尼佛教法……",以 这种语气开始毁谤佛法,这也是非常大的错误。已经 犯了菩萨戒,自己却根本不知道,真是非常可怜!所 以,我们必须要先懂得戒条,不知道戒条的话,即使 犯了菩萨戒也不知道。这个大家一定要注意,因为这 些戒条是很容易犯的。

[于破戒比丘,殴打抢袈裟,关入牢狱中,及令彼还俗,制死为第三;] 这是第三条。也就是对破戒比丘或未破戒比丘,以有意无意的方式殴打、摧残,甚至抢夺他的三衣袈裟,将他关在监狱中、判死刑,甚至逼其还俗,如果是一个受过菩萨戒的人这样做,那他已经犯了菩萨戒。不过,这条对我们来讲不太容易犯,以前"文革"期间虽然有过这种情况,有些受过菩萨戒的人当领导,故意把所有的出家人关在监狱中或者让他们还俗、抢夺他们的袈裟等等,但现在一般不会发生这种事情了。

然而,现在有些受了菩萨戒的居士,通过各种方式引诱出家人还俗,这样也犯菩萨戒,这方面一定要注意。现在汉传佛教当中,有些居士对出家人的"恭敬心"不太如法,在这种不如法的心态驱动下,双方由于凡夫习气的成熟,以致出现了一些不太愉快的事情。这种做法非常可怕:一方面让别人犯别解脱戒,

永远在轮回当中受苦,另一方面自己也犯菩萨戒,还不知道,却认为自己如何如何的了不起。甚至有人认为"这是真正的修法,是密宗的一种方便法"、"这是上师以不可思议的方便来救度我",其实不是这样的,很多都是自己的分别念,都是自己因贪心增长而犯戒的,犯了戒也不知道,当知道时,后悔也没有办法了。

以前石渠有一个出家人,经常梦到去莲花生大师的刹土,莲师给他授记说"如果你将附近的某某女人娶为空行母,将来可以往生清净刹土",经常得到这样的授记。后来他自己信以为真,于是就还俗了,从此之后,这样的梦就再也没有了。后来俄巴活佛有一次在石渠开法会,举行仪式时,大家都披着出家人的袈裟,只有他穿着非常破烂的在家人的氆氇,在旁边一直哭。俄巴活佛问他为什么,他说:"我给自己的修行造成了很大的违缘,以前我一直认为这个梦是真的,但还俗之后,就再也没有这种梦境了。今天我看到出家人的庄严威仪,心里非常痛苦,就忍不住哭出来了……"

这种现象是非常多的,以前很多上师也讲过这类的故事:好多人认为自己是在修密法、修双运,把这些也当作一种修法,甚至在梦中或白天的境象中,魔王也以莲花生大师等佛菩萨形象来给你授记,让你真的认为这对修行有帮助,从而舍戒还俗。如果真是这样,那么从今以后,你什么成就都不会有了,自己的今生来世都完了。所以作为凡夫人,以世间感情来沟通,这也没什么不可以的,但千万不要将佛法与世间杂念混为一谈,否则的话,认为这是一种修法,但实

际上是自己以分别念蒙蔽自己、自己欺骗自己而已。 因此,大家在守持菩萨戒的过程中不得不注意。这是 第三条——坏出家人。

第四条是『借五无间罪"》。这条对大多数人来说是 不容易犯的, 像未生怨王杀父亲、能乐杀母亲, 现在 不一定会有。未生怨王杀父的公案,《亲友书》中曾 引用过; 能乐杀母的公案, 在《毗奈耶经》中也有: 能乐特别喜欢一个女人, 但他的母亲一直不同意, 甚 至每晚睡在他的门口不让他出去。有一次他特别生 气,举起宝剑就杀了母亲,然后跑到女人那里。到了 以后他想: 我今天为她杀了母亲, 如果对她说, 她一 定会非常高兴的。女人见他神情紧张, 就关心地询问 原因,他把事情经过原原本本地说了,没想到女人听 后特别害怕,心里寻思:这个人连亲生母亲也能杀, 对我肯定是不会客气的。这样想后,她说:"你非常 了不起、非常不错,你等一下,我出去一会儿。"然 后跑到屋顶上大喊:"救命啊!这里来坏人啦!"能乐 听后特别害怕,马上跑回母亲尸体的旁边,把宝剑放 在那里,自己也站在屋顶上大喊:"救命啊!我的母 亲被杀了!"……后来的结果怎么样, 佛经中讲得不 是很清楚, 总而言之, 这种情况下杀母亲的也有。

还有杀阿罗汉、破和合僧。真正的破和合僧,只有佛陀在世时才会出现,现在不会有。但一般来讲,两个僧团之间不团结,有些人在上师与上师之间说离间语,或在僧人与僧人之间搬弄是非,导致彼此的关系破裂,尤其是有些居士经常喜欢讲一些是是非非,

<sup>77</sup> 五无间罪: 指杀父、杀母、杀阿罗汉、破和合僧、出佛身血。

说很多流言蜚语,致使僧团内部很不团结,这种现象基本上也属于造五无间罪。大家一定要注意!实际上,所有的僧团,不管是藏传佛教还是汉传佛教,所有的出家人都是释迦牟尼佛的追随者,没有必要互相不团结!

至于"出佛身血",由于佛陀已不在人间,真正 出佛身血也不会发生,但如果对佛经、佛像不尊重, 以嗔恨心来毁坏,这些事情也接近于造五无间罪,这 方面也值得注意。

第五条是〖持执诸邪见",这是讲国王五定罪。〗在名言当中,本来善有善报、恶有恶报,前世后世都是存在的,但如果你认为这些都不存在的话,就叫做持邪见。

以上讲了国王的五条定罪。国王的势力比较大, 经常会惩罚出家人,所以这些戒条是很容易犯的。

["彼之前四条,复加毁城等,佛说根本罪",这是讲大臣五定罪。] 这是讲大臣的五条定罪:将国王五条定罪中的"持邪见"改为"毁坏城镇"就可以了。作为大臣,在国王的指使和命令下,经常到城市中搞一些破坏,如果违犯这一条,也是犯了菩萨戒。上述五条是大臣容易犯的戒律。

下面讲平凡人易犯的八条戒律。第一条〖"于未修心众,宣说空性法;〗在相续尚未成熟、不定种性的人面前宣讲"空性",如果对方连皈依都不懂,你就给他讲《中论》、最甚深的大圆满、最甚深的空性见,或者非要给他灌个顶不可。这种情况会不会犯菩萨戒?我经常有这方面的思考,因为对方的根器一点也不成

熟,什么叫密宗、什么叫皈依发心都不懂,一来就拿个宝瓶给他灌顶,会不会犯这一条戒律呢?虽然其他经论中没有明文规定,但你们自己可以慢慢想一想。

第二条〖令诸佛教徒,退失圆菩提;〗有些佛教徒已经趋入了大乘菩提道,但你对他说:"学大乘是没什么用的,一定要学小乘才好,学大乘非常困难,要在多生累劫当中布施、持戒……多麻烦哪,还是学小乘吧!"或者"你不要学藏传佛教,念阿弥陀佛就可以了!"这都会犯菩萨戒。要知道,众生的根基千差万别,如果只念一句佛号就能解决任何问题,佛陀也就不必传八万四千法门了。我在这里也不敢说"所有人都要学密法",因为有些人适合学大乘,有些人适合学小乘,如果一口咬定"你一定要学哪个法门",这是非常危险的、会不会犯菩萨戒、自己也值得考虑。

第三条 [尽舍别解脱,修行大乘法;] 有些人在小乘当中,如果能够让他转为大乘根基的话,对他宣说一些大乘的功德,让他逐渐趋入大乘佛法,这样也是可以的。但有些人明明是小乘根基,小乘戒律也守得相当好,你对他讲大乘的功德,要求他一定要舍弃小乘戒律、小乘的见修行果,之后趋入大乘,如果这个人真这样做的话,也是非常危险的。所以,我们不要强迫别人一定要学《入菩萨行论》,如果这个人的根基还没有成熟,你强迫地将他引进来也不一定起作用。学习佛法应该有一个自由的空间,实在不愿意学就不要强迫,虽然可以对他讲一下这方面的功德,但他原来的宗派、原来的戒律没有必要舍弃。

第四条『执说小乘法,不能断贪等,令他亦持此;』在

一些持执小乘戒律、见解的人面前说:"你不要学小乘,它不能断除相续中的烦恼,你一定要趋入大乘!"然后,自己舍弃小乘所有的法而受持大乘法,让别人也要舍弃小乘法,这样就是犯了菩萨戒。

第五条〖宣扬自功德,为利养恭敬,以语诋毁他;〗自己本来没有任何功德,却在别人面前大肆宣扬,说"我的功德如何如何",或者以嫉妒心为了获得名闻利养去诋毁别人、说别人的过失。不管人家有没有这种过失,有些出家人或在家人特别喜欢讲,你们一定要注意,造口业是非常可怕的!我们到一些居士团体中,经常能听到很多是是非非,这个居士不好、那个居士不好,除了自己以外全部都是坏人,这样会不会犯菩萨戒?肯定会的,这种语言中自赞毁他的成分是相当多的,所以我们说话一定要注意,这就是第五条。

第六条〖谓我深安忍,言说颠倒语;〗自己明明知道 没有大彻大悟,却大言不惭地说"我已经开悟了"、 "我通达了甚深法性"、"我获得了加行道、一地菩萨、 八地菩萨的无生法忍"……这样信口雌黄地说大妄 语、颠倒语,就是犯了第六条。

第七条〖惩令惩沙门,三宝财行贿,以及受贿赂;〗通过离间语的挑拨,让有权势的人惩罚沙门,令沙门取三宝的财物进行贿赂。离间者、有权势者、行贿者如果受过菩萨戒,则已经毁犯了学处。

第八条 [令舍弃寂止,修者诸受用,施于闻思者。] 让住在寂静地方的修行人离开那里,去往大城市,如果没有特殊的必要,这是不合理的。还有,将闻思者的财物供养给修行者,将修行者的财物供给读诵者或闻

思者,这样也犯菩萨戒。〖此等根本罪,众生大狱因。"〗 这些是平凡人易犯的八条根本罪。

〖按照这其中所说,国王与大臣共有十定罪,再加上舍弃愿菩提心,总共有十九种菩萨堕罪。〗《宝积经》中讲:"若加上舍弃行菩提心,共有二十条菩萨罪。"同样,《虚空藏经》、《月藏经》中也都讲道,舍弃行菩提心亦属于堕罪。

以上这些道理,是藏传佛教按照印度龙猛菩萨、 无著菩萨两大教派的观点而安立的。学菩萨戒的时候,我们一定要通达,受了菩萨戒以后,我们应该对 照自己到底犯了没有。虽然所有的细微学处全部对照 比较困难,但可根据龙猛菩萨的十八条戒律、无著菩 萨的四条戒律为标准,观察自己到底犯了没有?如果 受了菩萨戒,但这方面不观察的话,就不是一个合格 的大乘行人。

至于汉传佛教,如今很多大德主要依靠《梵网经》 来传授菩萨戒。《梵网经》曾有一段历史:最初有八 百人祈求鸠摩罗什传授菩萨戒,但由于当时没有梵文 法本,鸠摩罗什只有通过口述给他们传授,并以此安 立了一些菩萨戒条。后来,真谛译师特别想将《梵网 经》的大本从印度带过来,没想到一登上南海的船, 这艘船就一直往下沉,其余的东西全部拿走也不行, 后来只有把《梵网经》放弃,船才浮上水面,可以行 驶了。看到这种情景,真谛译师觉得特别遗憾,叹道: "菩萨戒律,汉土无缘,深可悲也!"意思就是说, 菩萨戒律与汉地的有情没有因缘,真是非常非常的悲 哀!历史上有这种说法。

## 第十七节课

#### 思考题

- 1. 受戒时必须具备哪三条才能得到菩萨戒?
- 2. 有了戒牒,是否就意味着自己已得菩萨戒?
- 3. 菩萨戒明明有十八条,为什么《虚空藏经》中只说有十四条?
- 4. "诸恶莫作,众善奉行,自净其意,是诸佛教",大小乘分别是怎样解释的?二者的关键差别在哪里?
- 5. 我们从来不造恶业,天天拿着转经轮念佛,对众生也不起 贪心、嗔心,而且灌过很多殊胜的顶,这样算不算大乘修 行人? 为什么?
- 6. 弘法利生、闻思修行那么辛苦,还不如喝酒、打麻将、上舞厅快乐,对此你是怎么认为的?有智慧的人会怎样选择?为什么?
- 7. 在家人创办公司选择行业时,是否只要能给自己带来一本 万利就行了,至于对众生有害无害,根本不在考虑范围之 内? 如果是你,你会怎样选择? 为什么?
- 8. 我们在守持菩萨戒时,什么情况下是堕罪形象、在什么情况下是无堕形象?对此,请以发生在你身边的事情具体分析。
- 9. 有些人经常说:"人在江湖身不由己,我虽然逼不得以造了一些恶业,但我的心是很好的。"他们这种情况会遭受恶果吗?心好的标准是什么?
- 10. 现在有一种不好的传统: 犯了小乘的根本戒, 就会受到严厉的惩罚, 但犯了大乘的根本戒, 很多人认为只要忏悔一

- 下,重新再受就可以了。对此你是怎么看待的?
- 11. 早上修菩提心时,你对自己满意吗?实修菩提心和口头上说说有什么差别?请谈一下你的亲身感受。
- 12. 如果毁犯了菩萨戒,还净的方法是什么?无著菩萨和龙猛菩萨各自的观点有什么差别?你如果犯了,会用什么方法还净?
- 13. 仲敦巴尊者认为令菩提心圆满生起、圆满受持的方法是什么?知道了这个方法以后,你有什么打算?
- 14. 若要生起珍贵的菩提心, 在加行阶段首先应当做什么?
- 15. 清净的供养必须要具备哪六个条件? 你能做到几个?
- 16. 我们在日常生活中怎样随时随地修供养?
- 17. 八功德水有哪八种功德?

《入菩萨行论》第一品已经讲完了,现在是讲第二品的总义部分。昨天讲了如何受菩萨戒以及护戒的方法。在介绍所护持的具体戒条时,提到了汉传佛教的菩萨戒根据《梵网经》来受持,此经的历史有几种说法:一种是真谛法师的历史,昨天已讲过;还有一种是昙无谶的历史。

在昙无谶时代,法进等弟子请求昙无谶翻译菩萨戒仪轨,他没有答应;请求传授菩萨戒,他也没有答应。因为他认为这些人不堪为法器。后来弟子们在佛像前陈设各种供品,一心一意地祈祷,到了第八天晚上,他们做了同一个梦:梦中弥勒菩萨亲自传授菩萨

戒。第二天,他们对昙无谶讲述了各自的梦境,昙无谶非常高兴,便将梵文的菩萨戒仪轨作了翻译,内容与弥勒菩萨所授的基本相同。从此以后,汉地相当一部分人开始守持此戒条。(鸠摩罗什口传授戒的八百多人,是依据敦煌的一些仪轨来守持菩萨戒的。)

汉传佛教的三坛大戒中也有菩萨戒,与藏传佛教的有点不同。汉传佛教中,露罪师、教授师等很多法师通过一些仪式传授菩萨戒,最后给得戒者发放菩萨戒牒。但不管是汉传佛教还是藏传佛教,首先都要知道菩提心的重要性。如果不知道菩提心的重要,尤其对大乘佛法没有信心、对众生没有悲心、自己也没有发愿受戒,不具足这三条的话,菩萨戒仪轨作得再好,自相续中也得不到戒体。布顿大师在讲《入行论》时曾说:受菩萨戒必须具足三条,第一要对三宝有信心,第二要对众生起悲心,第三是自己愿意受菩萨戒、想度化众生,不具足这三条的话,菩萨戒是根本得不到的。

诸位法师或具有法相的善知识,你们在传授菩萨戒时,应该依照真实的仪轨,这一点相当重要。一般人所造的仪轨没有可靠性,故应依照前辈高僧大德所造的仪轨来受持。

假如有些人以前受菩萨戒时不是很如法,那也可以重新受。前面也讲了,菩萨戒与其他戒律有所不同,可以通过三个方式来受:一是在具相的善知识面前受;二是在佛像等三宝所依面前受;三是观想在诸佛菩萨前面受。不管通过哪种方式,我们的相续中一定要有菩提心,这是最重要的。

当然,受戒有戒牒作证明是很好的,但有了戒牒是否表示相续中真的有了菩萨戒呢?这也不一定。所以,作为大乘修行人,我们首先要观察自己到底有没有菩萨戒?如果真正具足了菩萨戒,那一定要以正知正念经常护持,这一点非常重要。

〖《密意庄严论》中所说的这十八条可以归纳在《菩萨地论》所说的四条当中。〗国王易犯的五条、大臣易犯的五条、凡夫人易犯的八条,这十八条可以包括在无著论师《菩萨地论》的四条他胜罪当中。

值得注意的是,这十八条中,大臣的前四条与国 王的前四条相同,所以从本质上归纳,《虚空藏经》 中说:菩萨戒律可以摄为十四条。

[概括而言,一般菩萨戒有断除所断的严禁恶行戒、行持六度的摄集善法戒以及唯一利益众生的饶益有情戒三戒中。] 菩萨戒还可以概括为三条——严禁恶行戒、摄集善法戒、饶益有情戒。这三条与小乘的戒律有点不同,比如说"诸恶莫作,众善奉行,自净其意,所谓的佛教",按照小乘别解脱戒的解释方法,所谓的佛教就是不作恶业、奉行十种善法、调伏自己的相续。而在大乘当中,前二者基本相同,"诸恶莫作"是杀法戒,"众善奉行"是行持六度等摄集善法戒,是行戒,"众善奉行"是行持六度等摄集善法戒,但的调伏自相续,就是要利益一切众生,而按照小乘观点,只要能够调伏自己、发起出离心从轮回中解脱就人,只要能够调伏自己、发起出离心从轮回中解脱就人,只要能够调伏自己、发起出离心从轮回中解脱就人,只要能够调伏自己、发起出离心从轮回中解脱就人。对自己念阿弥陀佛、观音心咒、拿着转经轮,对自己的要求也非常严格,不起贪心、不起嗔心,这样算不算

是大乘修行人呢?根本不算,因为相续中的菩提心不 具足。所以,大乘菩萨戒还要增加一条"饶益有情戒", 这就是大小乘的差别。

〖略而言之,菩萨的学处就是要断除有害自他的一切因素,脚踏实地利己利他。〗在小乘的学处当中,只要不作恶业、不害众生就可以了,《毗奈耶经》中也说:佛陀告诉诸位比丘,你们不要害众生、不要起烦恼、行持善法、尽量调伏自心,这就可以了。而在大乘学处中,断除了损害自他的一切因素后,我们还要尽心尽力地利益众生,利益众生是首位,利益众生是最关键的问题。

在座的各位,别人如果问你是大乘修行人还是小乘修行人?很多人可能说:"我肯定是大乘修行人,因为我以前得过什么什么灌顶"、"我是学净土宗的、学禅宗的,怎么不是大乘修行人"……但是,你们每天是不是将利益众生放在了首位呢?不一定吧!也许每天想的只是"我自己要成就"、"我要好好修行"。所以,大家一定要反观自己:我到底是大乘修行人还是小乘修行人?这方面必须要观察观察。

〖成办利益的方式也是依照《菩萨戒二十颂》中所说:"无论于他抑或己,虽是痛苦凡有利,一切利乐皆当为,虽乐不利切莫行。"〗颂词意思是,不管对自己或是他人做一些事情,虽然表面上感觉很痛苦,但只要能够给今生来世带来利乐,那就一定要去做;反之,尽管表面上很快乐,但却能给人们带来痛苦,那就千万不能去做。

我们有时候做一些事情,首先要观察对今生来世、对众生有没有利,如果对众生和自己都有利的话,

那就一定要去做。比如弘法、放生、闻思修行,这些事情做起来,肯定比什么都不做、天天好吃懒做困难多了,但这对众生有利、对自己也有利,这样的事情就是大乘修行人应该做的。相反,有些事情虽然暂时让人享受快乐,但从究竟来讲,对众生和自己都没有利益,这样的事情能不能做呢?不能做!就像吸鸦片、喝酒、赌博,或者到歌舞厅里混时间,表面上看来很快乐,自己也觉得快乐,但这些对今生来世始终都是不利的,有智慧的人不应该这样做。

你们有些人办公司、办工厂、办企业时,首先应该观察做这些事情会不会造恶业?是不是对众生的生命有害?如果对众生的生命有害、对自己来世也不利,那最好不要做。毕竟世上的行业那么多,难道非要以杀害众生来养活自己吗?我们的生命是无常的,《中观庄严论》中也说,就像为风所吹的水泡一样极易破碎,人生短短几十年,造恶业来养活自己是非常可悲的一件事。有智慧的人明白这个道理后,会对家庭、事业等各方面进行观察,但大多数人由于环境、教育的影响,对今生来世作长远打算的人少之又少。所以作为真正的修行人,我们应该经常观察:所作所为对自己和众生到底有利还是无利?

〖也就是说,如果心存善意、行为善妙,则绝对没有堕罪;〗我们做任何一件事情,最先要看自己的动机是否善妙?行为是否有利益?如果心善、行为也善,所做之事则不会有任何堕罪。比如,以善心放生是否有过失呢?肯定不会有。以恭敬心赞叹佛陀、上师,有没有过失呢?肯定也没有。所以,以善心引发善行,

不论是谁都知道不会有任何过失。

这是戒律的第一种类型——没有堕罪。

〖与之相反,心怀歹意、行为恶劣,可以肯定是堕罪;〗相反,如果心不善、行为也不善,比如以嗔恨心杀人、以贪心行邪淫、以嫉妒心说别人过失等等,这种情况决定有堕罪。

这是戒律的第二种类型——有堕罪。

[如果是好心好意,那么即使外表行为显得为非作歹,也只是堕罪的形象;]如果心很好,但外表的行为不太如法,这算不算是堕罪呢?只属于堕罪的形象,而非真正的堕罪。比如保护被猎人追赶的野兽,打妄语说"这里没有野兽";有些父母特别吝啬,不愿意布施放生,从他们的钱包里偷偷拿点钱,夹在放生款里,表面上是在偷东西,但因为没有自私自利的心,完全是为了利益他们,所以不构成真正的堕罪,可如果有自私自利的心,后果就由你承担了。经中还有大悲商主为救五百商人而杀人,类似这样的公案非常多,这种行为虽然看来是一种罪业,但实际上也不是真正的堕罪。

这是戒律的第三种类型——堕罪的形象。

〖相反,如果居心不良,那么即使行为上显得多么道貌岸然,也是无堕的形象。〗如果心一点都不好,但行为却显得非常如法,这样的罪业是相当大的。现在有些居士说"我要弘扬佛法"、"我要印经书",实际上,印经的钱全部揣在自己腰包,拿来吃羊肉、吃牛肉;还有些上师打着佛教的旗号,说"我要给你们传法、灌顶"、"我这个法是如何如何的殊胜",但目的是什么?

就是为了得一点供养自己享用。这样的传法、印经书, 表面上看来功德很大,但其目的不是为了众生,而是 为了赚钱、为了养活自己,这种过失是非常大的。这 是戒律的第四种类型——无堕的形象。

有人可能想:我好心好意作一些恶业应该可以吧,我的心是很纯的。但是"心纯"并非口头上说的,按照正理来观察,真正心很纯的话,绝不会掺杂丝毫自私自利,只要是为了众生,哪怕冒生命危险去偷盗也可以。以前永明延寿禅师挪用国库的钱来放生,结果被发现后判处死刑,刑场上他泰然自若,认为救了那么多的众生,陪上自己性命也值得。此举后来感动了国王,不仅释放他同意出家,最后还将其封为国师。所以,心如果真的很纯,在戒律中身语七业是可以开许的。但意业从来没有开许过,因为如果产生了贪心、嗔心、痴心、邪见,罪业即已形成,就算你给它取一个多好听的名字也没用。所以,没有特殊必要的话,我们的行为还是应当如理如法。

过一段时间,我会通过不同的方式给大家授菩萨戒,受戒之后你们应该看看自己对戒律的护持如何。 现在无论是藏地还是汉地,都有一种不好的传统:犯了别解脱戒中的杀盗淫妄,寺院就会把他开除,不能与僧众共住,他自己也认为已经犯了根本戒,自愿离开。但是对于大乘的菩萨戒,法师并不调查你到底犯了根本戒没有,自己也不知道是否犯了根本戒。实际上,菩萨戒与别解脱戒没有什么差别,小乘有根本戒,大乘也有根本戒,如果犯了大乘根本戒却没有恢复,这种罪业是超越小乘的。然而,现在很多道场传完菩 萨戒后,就再也不管了,你犯了戒没有?你所受的戒条中哪些是根本戒、哪些是支分戒?这些方面几乎没有特别的强调。

这次我们学习《入菩萨行论》,不要只是表面形象,而应该在自相续中真正种下菩提的金刚种子,这是多生累劫当中非常难得的。我们早上修皈依也好、修菩提心也好,大家一定要观自己的心。当然,菩提心的具体修法不太懂的话,过段时间我会给大家讲,总的来讲,好多道友修得还是很不错的。虽然我有时候修得不太好,但如果早上不太困的话,我对这半个小时还是很满意的,自己感觉不错,收获也很大,确实体会到口头上说"菩提心"、"利益众生",与实际修持中好好观想,这两种效果是完全不同的。

但是作为一个凡夫人,有时候我的分别念特别乱,整个早上都在想:我今天做什么、需要安排些什么……好像一天要做的事全部在这半个小时内想完了,等到回向的时候,"哦,我到底回向什么善根哪?"这种情况虽然不多,但也不能说从来没有。不管怎么样,我想慢慢慢调整吧,无始以来这个心一直没有约束过,肯定会有这种情况,道友中可能也有像我这样的人,不过,慢慢串习会好的。这次的《入菩萨行论》,虽然是我在这里讲,但实际上,我的修行等各方面是特别差的,在菩提学会的会员当中,我应该是最差的人。这不是说什么谦虚话,我自己经常这样想!

下面讲还净的方法——失坏了菩萨戒之后,应当如何恢复?以比喻来说,就是我买的空调坏了,是维修还是重新买?以下主要讲这个问题。

#### 庚三、还净方法:

【《菩萨戒二十颂》中云:"大缚罪当重受戒,中缚三人前忏悔,余罪于一人前忏,有无染污依自心。"』这里是讲无著菩萨的观点。我们如果犯了菩萨戒,按照毁犯的程度不同,有上、中、下三等之别:上等的罪业相当大,如舍弃愿菩提心、行菩提心,或者犯了很多戒条,这叫做大缚<sup>78</sup>,具有这种大罪业的人需要重新受戒;中等的犯根本戒,要在三个具菩萨戒的人面前忏悔;下等的犯戒,虽没有完全犯但有相当程度的失毁,只要在一人面前忏悔就可以了。

"有无染污依自心",到底有没有染污,犯的是重罪还是轻罪,是他胜罪还是恶作罪?这要凭正知正念来观察自心。

这里按照无著菩萨的观点,还净的要求比较严格,必须要有人作为忏悔对境。因为我们在一个人面前忏悔后,如果再次犯了戒,又要去他面前求忏悔,便会觉得不好意思、非常惭愧,以此可约束自己继续放逸。所以,无著菩萨要求一定要在人的面前忏悔还净。

[《学集论》中云:"梦境中住于,虚空藏前忏。"] 按照 龙猛菩萨的观点,如果犯了菩萨根本戒,以佛像等三 宝所依为对境可进行忏悔,具体而言,上、中、下三 种根基的忏悔方法不同:上根者可以像《广方经》中 讲的那样,自己安住端坐,心入空性等持,以能忏所 忏皆不存在的方式忏悔,即安住于本性而忏悔。

\_

<sup>78</sup> 缚: 在《俱舍论》中, 是烦恼、障碍之意。

中根者应在虚空藏菩萨面前忏悔,即观想虚空藏菩萨在面前的虚空中,对他进行祈祷、供养、忏悔,之后在自己的梦境中,虚空藏菩萨将以人等形象指示罪业已得清净。若无此类梦相,自己到黎明时,可告诉黎明:"你在照耀南赡部洲的时候,请转告虚空藏菩萨,我要忏悔罪业,希望能够得以清净。"这样再睡下去,通过虚空藏菩萨的加持,黎明后在梦中也会有上述梦相出现,这是中根者的忏悔方法。听说有些道友早上观想的时候,一会儿就睡着了,醒来时,时间已经过完了,可能就是专门寻找虚空藏菩萨去了(众笑)。

下根者的观想能力比较差,安住于空性也很困难,这种人最好的忏罪方法就是依靠四对治力来进行 忏悔。

【本论也说:"昼夜当各三,诵读三聚经,依佛菩提心,悔除堕罪余。"】总而言之,我们平时应多念《三十五佛忏悔文》、金刚萨埵心咒、百字明等,以这种方式忏悔相当重要。以前有些弟子问仲敦巴尊者:"若想菩提心圆满生起、圆满受持,有什么样的方法呢?"尊者回答说:"有两种方法,一是以七支供来积累善根,二是依四对治力来精进忏悔。"这是传承上师们的教言。

作为凡夫人,我们不犯菩萨戒是很困难的,阿底峡尊者曾说:"我小乘戒一点也没犯,菩萨戒犯过一点点,密乘戒则犯得特别多。"这些戒条越往上越细、越往上越难守,如果要求每天不舍弃众生、不对众生起嗔心、说话也没有自赞毁他,能做到的凡夫是相当

少的。然而,菩萨戒与其他戒律不同,按照龙猛菩萨的观点,我们可以每天受持,一旦损毁,通过忏悔能立即恢复,其功德也是相当大。所以,希望大家在这方面要下工夫。

戊二 (论义) 分三;一、加行;二、正行;三、 后行。

己一 (加行) 分二: 一、净化自相猿; 二、笱利他而修心。

廣一 (净化自相猿) かい,一、供养,二、顶礼, 三、皈依,四、忏罪,五、随喜,二、请转法轮,七、 祈请不涅槃,八、回向福德。

辛一 (供养) 分二: 一、急说; 二、别说。 壬一、急说;

为什么叫"总说"呢?因为下面的意幻供养、真实供养、有主物供养、无主物供养,所有供养的对境全部都是三宝,仲敦巴尊者也说:"修七支供的对境最好是三宝。"所以,大家平时修七支供时,首先要有三宝的所依,如佛像、佛经、佛塔,这样不管是忏悔还是供养,功德都是非常大的。

为持珍宝心,我今供如来, 无垢妙法宝,佛子功德海。

〖为了受持珍宝菩提心,我今在对境一切善逝、无有分别实无实之垢染的所有妙法以及具有无量无边如海功德的诸位圣者菩萨,〗我们都希望自相续中能生起珍贵难得的菩提心,但无缘无故是不可能得到的,那应该怎么做呢?首先要在三宝前供养,因为一切如来、不分别有实无实的正法,以及观世音菩萨、文殊菩萨等大乘圣

者具有如同大海一般浩瀚无边的功德。

以何种方式供养呢?〖也就是三宝面前,以想获得佛果的意乐、为一切有情、供品善妙悦意、三轮清净、无有违品的垢染、回向大菩提这六种方式来供养。〗无著菩萨说作供养必须具足六种条件,这一点,大家平时无论作什么样的供养,都一定要想到。现在许多人供养就是为了家庭、为了工作,当然这也没什么不可以的,三宝的加持不可思议,依靠三宝的威力与加持,你们心中的愿望也有如愿以偿的机会,但从长远来看,大乘修行人在供养时最好具足以下六种条件:

第一是为了获得佛果而供养。不管供养什么东西,不是为了升官发财、身体健康,一定要为得佛果而去供养。

第二要为利益有情而作供养,不是为了利益自己。噶当派的大德曾说:"以前我们的所作所为都是凡夫人的行为,现在必须要重新开始另一种生活。"所以,改变以前的心态是很重要的,大多数佛教徒到目前为止,可能还没有真正发过大乘菩提心,学佛已经很多年了,但每天所做的一切就是为了自己。所以,从现在开始,我们必须要端正心态,应该为一切有情作供养。

第三是供品应该洁净庄严。不能供养有垢染、不 清净、脏乱差、腐坏的东西,一定要将最喜欢、最好 看、最庄严、最清净的物品陈设在佛像和圣尊面前。

第四是三轮清净。所供养的对境、能供养的自己、 所供养的物品,这三者均以空性见解摄持,在何者皆 不缘的境界中供养。这对凡夫人而言是很困难的,若 实在做不到的话,那么就想:一切都是空性的,但世俗中我还是要作如幻的供养。这样也可以。

第五是无有违品的垢染。在供养的过程中,最好是以清净心摄持,不要有嗔恨心、贪心、嫉妒心等,如果有人对上师供养,自己觉得不平衡,非要供养个更大的,这种竞争心也不好。还有,不能有吝啬心,我们在布施的时候,给十块钱实在舍不得,拿五块钱也可以,不管怎么样,发心一定要清净。

前段时间,有一个乞丐找我要钱,当时我从包里抽出一张,一看是十块钱,心里有点舍不得,暗想"这个有点太多了,最好不要有吝啬心",然后换一张,竟然拿了一百块钱,自己的吝啬心更大了(众笑)。最后找找找……终于找到了一点零钱。所以有时候,我们在调整自己心的过程中,出现更大的违缘也不好说。

第六是将供养功德回向给一切众生,回向无上的 大菩提,这一点相当重要。我们不管在什么情况下作 供养,尽量要具备这六种条件。

为什么要这样供养呢?为了受持珍贵的菩提心。 鉴于此,大家在受菩萨戒之前一定要陈设供品。以前 阿底峡尊者来藏地时也是这样,很多弟子在尊者面前 求菩萨戒,尊者说:"你们在三宝所依面前好好陈设 供品。"于是这些弟子尽心尽力地摆设了许多供品, 但阿底峡尊者并不满意,让他们重新再做,这样反反 复复好几次以后,尊者才非常高兴,给他们传了菩萨 戒。

所以, 我们真的要受菩萨戒, 为了断除自相续中

的吝啬心,一定要先在诸佛菩萨面前作供养。以前上师如意宝在世时,学院每年六月初四——释迦牟尼佛初转法轮日都要传授菩萨戒,这个时候,上师要求整个大经堂全部用五彩的绸缎装饰,山上的野花、塑料花、灯、水等各式供品也陈设得非常庄严,规模相当壮观。所以一般来讲,受菩萨戒之前,作一些真实供养或者观想供养是不可缺少的。

即使在日常生活中,我们也可以随时修供养,比如见到一个悦意可爱的东西,心里观想"供养三宝",这也是生活中不可缺少的修行。以前学院有个法师到成都的春熙路,看到晚上的彩灯特别庄严,于是就念经观想供养,旁边的一些居士见后非常不解,忙有惩犯,你咕噜在念什么呀?"所以,真正得修行的人,看见任何庄严的东西,最先想到的就是虽然,人的修行是有差别的,有些人虽然道理上已经懂了,但真正遇到一些非常好的事场,很理上已经懂了,但真正遇到一些非常好的东西,是我的该多好啊!麦彭仁波切曾说:"有智慧的人不是我的该多好啊!麦彭仁波切曾说:"有智慧的人不是我的该多好啊!麦彭仁波切曾说:"有智慧的人不管快乐,还是痛苦,都会将其作为修行的助缘;愚者则完全不同,快乐对他的修行没什么帮助,痛苦对他的修行也没什么帮助。"所以,愚者与智者之间确实有很多差别。

当然,在家人由于生活压力相当重,每天有许许多多的琐事装在脑袋里,不管到哪个环境中,不可能马上以佛法摄持,这也是可以理解的。但是,尽管如此,你们以后能不能将生活方式及心态稍微转变一下呢?作为世间人,学佛的时间很少,力量也很薄弱,

在这种情况下,大家应该用一种强迫的手段,不管自己的分别念愿意也好、不愿意也好,一定要想尽一切办法,将自己的习惯稍微改变一下。

前不久,我们将《净土教言》发放各地,很多地方的人觉得这么一个小本子,还要学一个多月,有什么可学的,进而生起傲慢心。看到这些人的傲慢,我心里有点不高兴,马上就出了四十八个问答题发给大家,也算是阿弥陀佛的四十八愿吧。看了这些题以后,很多人才纷纷知道"哦,这个小本子中原来有这么多内容",才感到有一种学的价值。其实,不管《净土教言》也好,《入菩萨行论》也好,我们这里有些道友听过好多次了,但现在还在参加辅导,还需要继续听受。你们城市里的人,本来就对佛法学得不是很好,成天又把时间浪费在乱七八糟的吃喝玩乐上,为什么还要如此傲慢呢?如果没有认认真真学的话,不一定学得懂啊!

壬二 (别说) 分六;一、供养无主物;二、供养身体;三、意幻供养;四、发愿供养;五、无上供养; 占、赞叹供养。

3一 (供养无主物) 分二: 一、真实供养; 二、供养彼等之原因。

丑一、真实供养;

鲜花与珍果,种种诸良药,世间珍宝物,悦意澄净水。

〖如《等持王经》中云:"十方世间界中净水、平原中所长之鲜花、珍宝等未属他者所有物皆当供养。"〗世间中清净的水、平原上的鲜花、珍宝等、不属于别人所管、也

无有主人的这些财物,全部可以用来供养诸佛菩萨。 〖世界上所有争奇斗艳的鲜花、珍贵的果实,应有尽有的各种妙药,品种各异的奇珍异宝,令人舒心悦意具八功德的净水,〗虽然每个颂词后面没有写"供养诸佛菩萨",但"总说"已将供养的对境讲得很清楚了,就是要供养佛法僧三宝。

我们平时见到鲜花都可以供养,比如说杜鹃花、梅花、木兰花,还有藏地的大愿花、怙主花,见到这些花之后,一定要想:这么好看的花,一定要供养诸佛菩萨。以前上师如意宝在夏天时,经常到外面的花园或鲜花遍地的草原上去,念诵仪轨供养诸佛菩萨。我们也要养成这种习惯,平时不管是在屋子里,还是去花园散步,见到这些美丽的花,马上就观想"供养诸佛菩萨"。

"珍果"可以解释为珍宝组成的果子,或者平时我们所说的水果,比如梨子、苹果、香蕉、枇杷、芒果。以前有个小孩到别人家去做客,看到佛前供了一些水果,便问:"我特别想吃这个,可不可以给我啊?"主人说:"给你也可以,但这是供养莲花生大师的,你最好先问一下,莲花生大师同意就行。"于是这个小孩问:"莲花生大师,我很想吃这个水果,你可不可以给我?"然后,他压低自己的嗓音,粗声地说:"可—以—"之后就拿下来吃掉了(众笑)。

不过,乔美仁波切曾说:供品不能随便吃,可以倒在一个干净的地方。但是,现在汉地在处理供品的问题上争执比较多,扔在垃圾桶里不干净,倒在别人房顶上也不行,若能真正观想这是诸佛菩萨赐给我

的,就像会供品一样,那吃这些供品也可以。藏地有些寺院开法会时,有时候也将供品分给大家,大家观想诸佛菩萨说"可—以—",然后就可以享用了(众笑)。当然,这个问题上,大家应根据自己的具体情况而定,关键是不能以贪心来享用。

有些在家人每天都要去买菜,这时候如果看到了很好的水果,马上应该想"供养诸佛菩萨"。同样,星期六、星期天到街上或者公园,如果看到了五颜六色的鲜花,也应当一一观想供养诸佛菩萨,并发愿:以此功德,希望我相续中的菩提心早日生起。这样一来,你去公园也是有意义的。藏地在夏天的时候,爱山遍野都是鲜花,有一次我去宗塔草原,看到那里的花真是美得无法形容,于是心里特别快乐,赶紧拿个仪轨念诵,观想将这些花供养诸佛菩萨。所以,平时如果有这种习惯,不管我们到哪里去,肯定都有修行的机会,只不过有时候自己的正知正念不够罢了。

"种种诸良药"指各种各样的药物,比如百合、 丁香、中药、藏药等,凡是能够治病的,都可以观想 供养诸佛菩萨。"世间珍宝物",如珊瑚、玛瑙、琥珀、 金、银,还有铁、铜等等,也都可以供养诸佛菩萨。

"悦意澄净水"亦可作为供养。平时我们打水时,首先向诸佛菩萨献新,这也是一种供养。以前阿底峡尊者来藏地时说:"印度的水特别浑浊,不能供养,但藏地的水特别澄清,仅仅将水作为供养,也可以圆满所有的资粮。"以前法王去印度的时候,那里的水基本上是过滤净化了的,算是比较清净,但像藏地这样澄清的水,是绝对没有的,有时候到了藏地,看到

这里的水、蓝天、白云,好多都是自然的供品,心里特别舒服!

我们平时供水是最容易的,不用花什么钱,也不像买水果那样要生吝啬心,如果每天早上在佛前供七杯水,然后念一下供养咒,对我们来说并不困难,但功德却是相当大的。为什么藏传佛教中要供七杯水呢?因为释迦牟尼佛降生时在大地上走了七步,为了纪念这个缘起而供水七杯。

〖如云:"清凉香轻柔,澄清无有垢,饮时不损喉,饮已不伤腹。"〗所谓"八功德水",《毗奈耶经》和一些讲义中皆有记载,天界和人间都有八功德水,对此解释的方法有很多。一般来讲,特别清净的人间水,也可称之为八功德水。

有哪八种功德呢? "清凉",喝起来特别清爽,可以消除酷热,具有解毒之功效;"香",水质甘美香甜,没有任何臭味;"轻",矿物质含量少,饮后没有不舒服的感觉,对身体不会有任何损害;"柔",水感柔软可口;"澄清",不浑浊,很清净;"无有垢",没有任何杂质;"饮时不损喉",喝完后对嗓子没有伤害;"饮已不伤腹",喝了以后不会闹肚子、生病。

关于"八功德水",汉传佛教净土宗的《阿弥陀经》中,唐代版本与清代版本有很多不同的解释方法。以前我看过一篇专门介绍八功德水的论文,每处功德都讲得特别清楚,但在这里没有必要广说。总之,不管是在什么时候,如果见到清净的水,山谷里也好,大江大河里也好,马上就要想"供养诸佛菩萨"!

# 第十八爷课

#### 思考题

- 1. 到名山胜地旅游时,作为修行人,你怎样才会不虚此行?
- 2. 修行人如果没有钱,是否就无法圆满自己的资粮?请说出你的理由。
- 3. 我们在坐车或乘飞机时,看到外面的美丽风景,第一个念 头应该是什么?为什么要这样做?
- 4. 供养的时候,印度的无著菩萨认为必须具备哪六种条件? 你能做到几条?
- 5. 自己一分钱也不花,仅仅观想山河大地作为供品,这样供 养真能积累资粮吗? 此举的原因是什么?
- 6. 佛陀圆满了一切功德,完全断尽了贪心,为什么还需要我们的供养?
- 7. 意幻供养是藏传佛教独有的吗?请以教证成立你的观点。
- 8. 自己明明有财物,却不舍得供养,只是口头上说"意幻供养就可以",这样能否得到真实的功德?为什么?
- 9. 对上师最好的供养是什么?为什么?你打算以后怎么做?

今天还是讲"无主物供养"。昨天讲了在十方三世诸佛、法宝、僧众面前,供养鲜花、良药、珍宝、净水,下面的颂词是:

巍巍珍宝山,静谧宜人林,花严妙宝树,珍果垂枝树。

〖巍峨高耸的金山等宝山,远离喧嚣愦闹、舒心悦意的森林,由本身的花朵点缀得无比庄严、累累硕果压垂了枝干的妙树。〗这里的供品是宝山、森林、由花朵点缀的妙树。

"巍巍珍宝山":按照《俱舍论》的观点,它应该是四种珍宝所组成的须弥山,周围有七大金山、铁围山环绕,观想这些珍宝组成的山,并在三宝面前供养。此外,世间上也有很多壮丽巍峨的崇山,如珠穆朗玛峰、喜马拉雅山,四大菩萨所居住的四大圣山,举世闻名的泰山、华山、昆仑山,长跨七国、号称世界之最的安第斯山,云南香格里拉的美丽山……

作为修行人,四处朝山、游山玩水的机会几乎没有,很多人学了佛以后,以前喜欢旅游的习气荡然无存,成天专心致志地内观禅修。但有一部分人的爱好不同,他们只要一有机会,就到名山胜地参访,看到美丽的山川、旖旎的风景,便拿出相机开始拍。当然,这也没什么不可以的,但是作为大乘佛教徒,最关键的就是不管亲自看到这些山、听到山的名字,或者仅在心中忆念,都一定要先意取供养三宝。

虽然在我们人间,由珍宝组成的山王可能没有,但到了夏天,无论藏地也好、汉地也好,我们会见到很多由鲜花点缀的山,这个时候若马上观想"供养诸佛菩萨",这种功德是相当大的,也是我们平时不可缺少的一种修行。

"静谧宜人林":远离愦闹、寂静清幽的森林。 印度有沉香林、檀香林,我国西双版纳、长白山等处 也有非常好的森林,以前上师如意宝讲过,学院西山 (木天女神山)的小森林也非常好看,尤其是到了春天, 里边的感觉特别舒服,但此处现已划给女众了,我们 男众不能去!青海与四川的交界处还有阿日森林,华 智仁波切说过,《入行论》所讲的森林,应该像阿日 森林一样幽静,以前我去朝拜上师如意宝降生地时, 也曾经路过那里。总之,不管在哪里遇到什么样的森 林,都应该观想供养十方诸佛菩萨。

"花严妙宝树,珍果垂枝树":由各种鲜花珍宝严饰的妙树。比如硕果累累的苹果树、梨子树,不管是别人家的还是果树园的,只要看到了这些花果树木,心里马上观想:这么好看的树,供养诸佛菩萨!这是一种意取供养,功德也是相当大的。

平时,我们不一定非要供养宝山、宝树,在路上看到弯弯的小溪、静静的山冈、美丽的村庄,不管什么景象,只要自己觉得悦意好看,第一个念头就要想"供养三宝"。口里可以这样说,心里也可以这样观想,如此一来,自然而然就能圆满很多资粮。

所以,修行人不一定需要很多钱,如果没有钱就 无法积累资粮。对瑜伽士或修行境界比较高的人而 言,所有境相跟真正的实物没什么差别,这是由于一 方面他的观想能力特别强,另一方面他对外在的金银 财宝并不执著。以前莲花生大师在藏地时,藏王赤松 德赞为了报答传法之恩,供养了很多金子,当时莲师 唱了一首道歌:"我见到的全部是黄金世界,不需要 这么一点金子。"之后在赤松德赞的手里吐了一口唾 沫,表示不太高兴(具体我记得不是很清楚,《莲花生大师 广传》中有这段情节)。我们凡夫对金银财宝特别执著, 若是金子银子,就一定要好好抓住,若是石头木头, 便觉得没什么用处。但对真正证悟的瑜伽士而言,二者没有任何差别,因为外境不存在实质,所以意幻供养与实物供养没有两样,只要自己有观想的能力,诸佛菩萨就有取受的能力。

世间妙芳香,如意妙宝树, 自生诸庄稼,及余诸珍饰, 莲花诸湖泊,悦吟美天鹅。

〖天等世界中合成而散发的芬芳香气、沉香等涂香,能满足所需的如意树、奇珍异宝所形成的妙树,未经耕耘自然生长的庄稼,以及除此之外值得供养的所有珍贵饰品,包括由莲花点缀的湖泊、池塘中不断传来天鹅悦耳动听的吟唱声。〗

"世间妙芳香":世间中有各种名贵的烧香、薰香、涂香,自然界也有沉香、檀香、丁香,这些香有的是人工配制的,有的是自然生成的(如夏天的许多鲜花,自然散发出扑鼻的芳香)。对此我们应该观想:不管人间、天界还是龙宫,世间所有芬芳扑鼻的这些香味,全部供养诸佛菩萨。

"如意妙宝树":以前众生福报特别大的时候,有福报所成的如意宝树;三十三天中,也有以善业形成的如意宝树,这些如意树,我们应该通过观想供养。如果没办法观想,在见到松树、柏树、檀香树、各种参天大树时,或者坐车路经一些大树时,第一个念头应该想"供养诸佛菩萨",心里要经常这样串习。

"自生诸庄稼":初劫时有不需耕耘的自然庄稼, 北俱卢洲也有以福报形成的自然香稻,对此观想供养 诸佛菩萨。如果实在无法观想,平时看到稻田、麦田、 无边无际的田野时,也可以进行意供。尤其是到了秋天,在微风的吹动下,金色的麦浪连绵起伏,特别好看;春夏秋冬,田野的颜色也在不停地变化。这些美丽的景色,我们坐车时能经常看到,如果有观想能力的话,将眼前的这些全部供养诸佛菩萨,功德是相当大的。

"及余诸珍饰,莲花诸湖泊":将红、黄、白等各色莲花点缀着的湖泊,供养诸佛菩萨。世间上有很多湖泊,如洞庭湖、鄱阳湖。前段时间,某地理杂志评选名湖,第一名是青海湖。青海湖在古代非常出名,人们常以"松石变成的大海"来赞叹它,诗学家也用不同的赞美词来吟诵它。第二名是新疆的喀纳斯湖,第三名是西藏的纳木错湖,第四名是长白山的天池,第五名是杭州的西湖。也许杭州人听了不高兴,但这不是我排的,可能西湖太老了吧,开玩笑!看到这些初给我拍个照,那边给我拍个照",从来都不想供养诸佛菩萨,如果是这样的话,不管到哪里旅游也没有意义。

很多人经常有机会看到特别美的风景,游览名胜古迹,朝拜圣地神山,但最可惜的是,从来没有想过供养诸佛菩萨。那天我听有个人说,他一辈子四处朝山,中国著名的地方基本上都去过,但一次也没有发愿,让人听起来挺遗憾的。这些地方,去过和没去过,感受是不同的。以前上师如意宝去杭州的时候,有一天在照相时说:"杭州的西湖非常出名,看后确实有不同的感觉。"当时他老人家也这样赞叹过。去过以

后感觉虽然不同,但你们观想"供养诸佛菩萨"了没有?恐怕很多人都没有吧。

以前上师讲《入菩萨行论》时说过:不仅是水池、湖泊应该供养,世界上的北冰洋、大西洋、印度洋、太平洋等大的海洋,也应该在心里观想供养,我们乘飞机跨越这些海洋时,若不忘观想供养,功德是相当大的。

我们的财物,经常有吝啬心不愿供养,有时即便供养了,也没有那么大的价值。大家想一想,把一座山买下来供养,这需要多少钱?我们有没有这个能力?不要说昆仓山,就算是阿拉神山<sup>79</sup>,我们也是买不起的。但如果能观想供养,这个功德是相当大的。所以大家平时只要见到了好的事物,第一个念头就应该是"供养诸佛菩萨"、"供养三宝",这一点极为重要。

"悦吟美天鹅":湖泊中游弋着非常美丽的天鹅,不时发出悦耳动听的鸣叫声,使人听后感到十分舒服。一般来讲,天鹅是一种非常美的鸟,印度和藏地的许多诗学家,常用天鹅发出的悦音来比喻赞叹诸佛菩萨的妙音。不仅藏地、印度对天鹅情有独钟,国际上著名的音乐家也喜欢以天鹅为主题,编写一些歌曲、话剧,如《天鹅湖》、《天鹅之死》等等。

藏地的很多湖泊都有天鹅,如堪布根华所说,它们有各种各样的颜色,银白色的白天鹅、珊瑚般的红 天鹅、纯金般的黄天鹅、蓝宝石般的绿天鹅……上师

\_

<sup>79</sup> 阿拉神山: 学院附近的一座小山。

如意宝说: 我们学院附近的小河里, 夏天时也经常会来一群黄色的天鹅。在修意供的时候, 我们应当这样想: 宁静的湖面上悠游着不同颜色的天鹅, 它们发出动听的吟鸣声, 令见闻此情此景的人悦意欢喜, 这些美好的事物全部供养十方诸佛菩萨。

天鹅不仅高雅动人,它的故事也深富教育意义。 丹麦童话大师安徒生曾写过一个《丑小鸭》:一只刚刚出生的小天鹅,由于缺乏妈妈的照顾,来到了一群鸭子当中。刚开始时小天鹅是灰色的,不太好看,很多小鸭子欺负它、挖苦它,说它长得如何如何难看,自己的身体如何如何漂亮。后来小天鹅渐渐长大,身体越来越好看了,此时小鸭子觉得很惭愧,非常不好意思。这个故事可以说明:有些人在开始的时候,学习成绩不好或者长相非常难看,很多人都欺负他,但逐渐成长起来后,各方面变得特别杰出,令人刮目相看,再也不敢欺负他了。这是世间上的一种说法。

平时如果听到天鹅的叫声,或者其它飞禽发出的动听声音,心里确实特别快乐。最近我听到了布谷鸟的叫声,心里很快乐,有一种不同的感觉,为什么呢?因为藏地有一种习俗:春天第一次听到布谷鸟的叫声,自己在做什么,一年当中都会这么做,比如特别饿的时候听到,就表示一年中都会特别饿。当时我听到布谷鸟叫时,正好在念系解脱,心想:今年应该是好好修行吧!但是不是也不好说,有时候民间的说法恰恰相反,也许今年特别饿也不知道。

总之,不管是什么样的景物,壮丽的山河、湖滨, 美丽的田野、园林,雄伟壮观的宫殿、庙堂,凡是我 们见到的,都应当尽心供养十方诸佛菩萨。以前汉地有些禅师喜欢用春天的微风、夏天的美花、秋天的皎月、冬天的白雪,来比喻赞叹诸佛菩萨,同样,我们也可以将春夏秋冬等自然之美融入心中,意取供养十方诸佛菩萨,甚至看见了俊男美女,嘴里也马上说:"供养三宝!"不管什么场合、什么环境,只要有对境令自己心生悦意,第一个念头就是供养上师三宝,如此一来,无形中便能积累很多资粮,这就是修行。

所以,修行不一定是非要持定印禅修,只要时时刻刻将自己的生活与修行结合起来,日日夜夜随念三宝,这就是上等修行人的作法。希望你们在这方面多下工夫,当然,最初可能有点困难,自己不好的习惯太多,善法又没有串习过,一下子改过来有点吃力,但习惯成自然以后,也就不会有什么困难了。

浩瀚虚空界,一切无主物, 意缘敬奉献,牟尼诸佛子, 祈请胜福田,悲愍纳吾供。

〖诸如此类,以上浩瀚无边虚空界中,清净刹土以及北俱卢洲等处所有的无主物,我均以心观想取来,郑重地供养释 迦牟尼佛以及一切殊胜的佛子,祈请供养能获得大果报的殊 胜福田为利众生而接纳,祈求大慈大悲的尊主慈爱垂念我而接受我的这些供品。〗

前面代表性地讲了一些人间的自然景物,山川、海滨、森林等,诸如此类的无主之物,不管是在人间、天界、罗刹界,还是清净刹土,无边无际世界中的所有供品,我全部在心中缘取观想,然后在最殊胜的福田——释迦牟尼佛和他的大乘僧众面前一一供养。

就像阿阑律国王(即我乳轮王)一样,在最殊胜的福田面前,仅作一点简单的供养,也能获得不可思议的果报。许多公案中都说过,供养诸佛菩萨的功德是非常大的,今生我们遇到了如此殊胜的福田,是相当有福报的。

在供养的时候,应当具足无著菩萨<sup>80</sup>所讲的六种条件,或印度无著菩萨在《菩萨地论》中所讲的六种条件。也就是,第一、想到三宝具有无上的功德;第二、三宝可以成办无边利益;第三、在众生界中,诸佛菩萨是至高无上的;第四、三宝犹如昙花一样很难出现于世,非常难得;第五、三千大千世界中,唯以三宝作为供养对境;第六、世出世间一切功德的来源就是三宝。

平时不管对寺院供养,还是对僧众供养,大多数人都不具足这些条件。他们供养的目的是什么?为了我被事情顺利。当然,遇到一些违缘、困难时,到寺院里烧香拜佛、在佛前祈祷,除了前世不可逆转的定业以外,这也是有帮助、有好处的。我并不是说供养时一定要全部为了利益众生,不能有一点自私自利的心,毕竟每个众生的需求不同,既然三宝是无上功德的来源,通过祈祷,众生的很多愿望都能得到满足。《百业经》及其他经典的有些公案中说,佛陀在世时,许多施主、婆罗门、国王等也会在三宝面前提出各种请求,没有孩子的求子,地方不下雨的求雨,特别贫穷的求发财……除了业力极深重的

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> 无著菩萨: 此乃藏地的无著菩萨, 是本论的作者, 与印度的无著菩萨并非同一位。

人以外,只要在三宝面前虔诚祈求,三宝一定有求必应,赐予各种悉地。

总之,大家平时供养时,应在三宝面前这样想: 我今生遇到了这么殊胜的福田,一定要在三宝面前好 好供养,希望三宝赐予加持,并且接纳我的供品。

### 丑二、供养被等之原因:

为什么要供养这些无有主人的供品呢? 福薄我贫穷,无余堪供财, 祈求慈怙主,利我受此供。

〖若有人问:为何不供养自己的财物而供养这些无主物呢?〗自己一分钱也不舍得供养,却将无关紧要的山河大地、大海湖泊作为供养,对自己一点损失也没有,就像现在有些人,叫他供养,他说"不供养、不供养,意幻供养就可以了",为什么要这样做呢?

原因是这样的:〖由于我往昔没有积累过福德,极为贫寒,除了这些供品以外,我实在无有任何其他可以供养的财物。〗供养的原因有两种:一是自己实在一点财物也没有,为了积累资粮,可以这样供养;还有一种情况,虽然自己有供养的财物,但由于前世没积累广大的资粮,所以即生中福报不够,根本无法买到须弥山、四大部洲、所有的大海湖泊,不像以前的转轮王,现在我们再怎么富裕,恐怕也没有这个福气。香港或再方的一些大老板,自己认为非常有钱,能把整座山买下来,其实那只是一座小小的山,末法时代的众生福报非常有限,即使再怎么有钱,也只能买到几百亩地而已。但是意幻观想与此不同,它的范围更为广大,与

实物供养相比, 还是有一定的差别。

〖真心诚意想供养您, 祈盼唯一利他的诸位怙主为了利益供养者我而纳受这所有的供品。〗正如《药师经》中所讲,诸佛菩萨并不需要这些财物, 我们进行供养, 佛菩萨也不会得到什么利益, 因为他们已圆满了一切功德, 不需要这些。那为什么还要供养呢? 对我们来说, 一方面可以断除自相续中的吝啬心和贪心, 另一方面, 依靠这种方式供养十方诸佛菩萨等殊胜对境, 能很快圆满自己的福德资粮和智慧资粮。

鉴于此,我们在供养时应想:十方诸佛菩萨,我 今天观想众多的供品作为供养,请您一定要依神通神 变力纳受所有的供品。如果没有这样意幻供养,只是 拿一点钱、一点供品去供养诸佛菩萨,恐怕是不足够 的。所以,以意缘取大量的供品,然后在心里面供养, 这有很大的功德。

有人可能会问:"这种意幻供养,是藏传佛教独有的说法,还是佛经中也有这样的记载呢?"当然是佛经中的记载。对此,寂天菩萨在《学集论》中引用了大量教证进行说明,比如,佛在《善巧方便经》中说:"真正具有善巧方便的菩萨,以慧心摄取十方所有的鲜花、花鬘、妙香、涂香、山河大地等无主之物,供养诸佛,有无量功德。"可见,"无主物供养"不是藏传佛教或印度个别论师的说法,释迦牟尼佛在大乘佛经中也这样亲口宣说过。

还有,在《宝云经》中,佛告诉诸位眷属:"善男子,应以三千世界所有花果等无主物之供品,于昼夜六时中,在十方诸佛菩萨前意幻供养三次,此举具

有无量功德,应回向于一切众生。"依靠这些大乘经典的教证,我们很容易看出,"无主物供养"是大乘最甚深的一种意趣,我们在日常生活中应该随时随地行持。

然而, 现在世间上却有这样的情况: 有些人平时 不愿意供养,嘴上说"我心里观想就可以"、"随喜就 可以"、"意幻就可以",但真正让他供养的话,在家 里佛像前供一盏灯的舍心也没有, 点一根香也舍不 得。还有些人口头上说得特别漂亮,"什么都是空性 的"、"一定要有大悲心",但实际上,放生时连买一 个生命的钱也舍不得出。有次我见了一个据说有几十 亿资产的大老板,他不停地对我说"我们要放生、我 们要放生",当时我很高兴,心想他肯定能拿很多钱, 没想到,第二天真正要放生时,他给了一百元……众 生根基的成熟程度确实不同,以前我在《旅途脚印》 中写过, 学院中有些道友吃的、住的都没有, 却愿意 将自己的钱全部拿来放生。尽管众生的智慧、信心、 悲心有差别,但一般来讲,修行不是靠讲好听话就能 解决问题的。虽然佛经中也说"随喜与亲自做二者功 德相同"、"意幻供养超过了一般供养的功德",但其 中的意思是,如果自己实在没办法供养真实的供品 (比如出家人或一些贫穷的佛教徒),那在十方诸佛菩萨 或上师面前,可以这样意幻供养,但如果明明有能力、 有财物,一点也不舍得供养,只是口头上说得好听, "上师啊!我准备给您供养太平洋、杭州的西湖……" 这样的话,不知道上师是什么态度?

我们在十方诸佛菩萨面前,应该凭自己的信心和

力量来作供养。没有信心的话,就会认为上师特别贪财。实际上,对于真正的上师和善知识而言,这些财物和供品,他个人根本不会贪执,如果贪执的话,说明他不具足大乘善知识的法相。前段时间也讲了,所谓的"大乘善知识",如果特别喜欢财产、富裕的生活,根本没有这样的说法。大乘善知识的法相是什么?纵然遇到生命危险也不舍弃大乘佛法,对大乘经典精通无碍,这就是大乘善知识的特点。

现在末法时代鱼龙混杂,善知识与恶知识分不清楚。在这种情况下,作为佛教徒,你们的头脑一定要清醒,观察好以后再供养比较妥当,否则,不但得不到功德,恐怕自己最后也特别伤心。现在有很多人,见到一个刚来的上师就随随便便供养,供养完了又后悔,这样是没有必要的。如果你真的想供养,法供养是最好的。对真正的上师来讲,一个人好好地修行,好好地闻思,这个上师肯定高兴。因为上师传法的目的是什么?就是让所有的众生获得快乐,而获得快乐的唯一方法,就是佛法!

这次我也很高兴,因为除了这里的道友以外,很 多对学院和我个人有一定恩德的人,都会有机会听受 佛法。我平时遇到他们的时候,虽然很感谢他们的帮助,但只是心里有一分感激之情,或口头上说一声"谢谢",从世间的角度而言,这样可能报答不了什么。 作为一个修行人,报恩的唯一方法,就是让他们听到 佛法。我口里讲的这些佛法,都是上师们传下来的, 大的错误应该没有,小的错误肯定难免,这不仅是我, 任何一个凡夫,在讲经说法时都是不敢保证的。他们 如果通过听法,确实得到了佛法上的利益,这就是真正的利益!平时我到一些城市里去,在人群当中见见面、互相说个好话,实际上是没什么利益的;给一些财物、一些帮助,也不是真正的利益。在这个世界上,真正的利益是什么?我认为就是让他们获得佛法的利益。

鉴于这种目的,不管从哪个角度来讲,法供养都 是最殊胜的,而且中间也不会产生什么怨恨。世间人 就是这样,刚开始跟这个上师关系好时,急着去供养, 但过一段时间,这种世间关系破裂了,就开始互相说 过失。我觉得这样不太好,如果你们作法供养的话, 当下上师很高兴,以后也不会有各种说法和伤害。所 以,对于上师,应该以法供养为主。

刚才讲了,遇到一些悦意的对境、美好的景物时, 应该在心里作意供,这一点,对于大乘修行人而言非 常重要。现在海外的一些大德,他们在讲经说法时也 讲这方面的功德、供养的道理,大家若能按照这种教 言去自我改正,对今后的修行会有很大的帮助和利 益。

总之,我们到了一些好的地方时,不应该以没有意义的思想或行为来摄持三门,而应首先观想供养十方诸佛菩萨,然后在心里发愿。以前上师如意宝到一些神山或海边时,没有一次不发愿、不念供养咒的。大家平时看到这些景象,也应该以《普贤行愿品》的偈颂作供养,如果供养咒等不会念,"供养三宝"这四个字应该会说吧。假如能经常这样串习,不管到哪里都会用得上的!

# 第十九节课

#### 思考题

- 1. 我们为什么要对诸佛菩萨供养身体?供养身体的方式有哪 几种?
- 2. 如果将身口意三门供养了上师,今后你应怎样对待这个身体?
- 3. 有人说: "学了密宗以后,身体就是清净的坛城了,燃指供 佛犯密乘戒。"对此你是怎么认为的?
- 4. 别人说我们长得不好看,或者太胖了,自己马上就不高兴了,这是什么原因?作为修行人,应当如何对治?
- 5. 燃指供佛时,由于特别痛而产生了后悔心,这样的供养还有功德吗?如果是你,你会怎么做?
- 6. 燃指供佛有哪些教典依据?
- 7. 如果给佛菩萨作沐浴,是否他们的身体也像我们一样不干净? 为什么? 此举有什么功德?
- 8. 藏传佛教与汉传佛教的浴佛仪式有什么差别?
- 9. 供养衣服、装饰物分别有什么功德?请以其他公案加以说明。

现在正在讲七支供里面的"供养支",昨天已经讲了无主物供养,今天讲供养身体。

## 子二、供养身体:

## 愿以吾身心,恒献佛佛子, 恳请哀纳受,我愿为尊仆。

〖在胜伏四魔的佛陀及其一切佛子前,我愿恒时供养自己的身体,诚恳祈请诸位圣尊菩萨能完全接纳。〗我们应将身体供养十方诸佛菩萨,为什么呢?因为每个人都有我执,这种我执一定要彻底断除,如果没有断除的话,始终都会依靠"自己"而造业。所以,〖我心甘情愿做忠实的仆人,对您们言听计从,祈愿您能慈悲摄受。〗我们应当这样观想。

佛陀已经远离了一切障碍——烦恼障和所知障, 战胜了蕴魔、天魔、死魔等四魔,具有圣者、如来等 十种不同名号,在这样的十方诸佛以及菩萨面前,我 们供养自己的身体。

是不是诸佛菩萨特别需要这个身体呢?不是这样的。而是向殊胜的对境供养身体,能够减少我们相续中的我执,我执少了,利益众生、发菩提心等做任何一件善事都是很容易的。无始以来,就是因为这个"我",才让我们在轮回中不能解脱,一切的罪魁祸首就是所谓的我执,因此,我们要想尽办法断除对自我的身体、受用、善根等的执著,尤其是身体,如果没有对身体的执著,依靠身体而造的业是不会有的。

供养自己的身体,这在很多佛经中都有记载,十 方诸佛菩萨对此非常赞叹,古往今来的高僧大德对这 样的善举也竭力推崇、励力实践。尤其是作为一个大 乘佛教徒,一定要断除对身体的执著,如果实在不能 完全断除,最起码也要减轻对它的耽执。但现在的世 间人不是这样,许多人每天都在为这个身体打扮装 饰,为了它而不停奔波,他们从来不知道所谓的"我" 到底是什么样的本体,在这种人面前,我们应当竭力 宣扬大乘佛法中供养身体的功德。

供养身体,从象征性的角度来讲,可以指汉传佛教中的"燃指供佛"。《楞严经》第六卷<sup>81</sup>中讲:如果有能力的话,在如来的身相前烧燃身体、燃指、烧戒疤,"我说是人,无始宿债,一时酬毕"。可见,燃指供佛、供养身体的这种人,佛陀说,无始以来他所欠下的一切罪业,在一个时间内果报全部感受完毕。

汉传佛教中有一位淳金长老,他为了利益众生、 消除干旱等,在普寿寺、阿育王寺等寺院的佛像前燃 指供佛,最后只剩下六个指头,被人们称为"六指长 老"。还有四川的真义法师,也在佛前燃指,同时为 了断除相续中胡思乱想的分别念,在胸前燃了一百零 八个戒疤,在穴脉上燃了九个戒疤。这种燃身供佛的 行为,一方面可表示自己对诸佛菩萨的诚心,另一方 面也表示了自己对身体不太执著。藏传佛教中,根据 历史记载,有很多虔诚的弟子在乔美仁波切、麦彭仁 波切面前也燃指供养。由此可见,这种舍弃对身体执 著的燃指供佛,大有必要!

蒋贡康楚仁波切在《问答录》中曾说:"显宗的 燃指供佛是为了断除自相续中的贪执,而在密宗,身 体本来就是诸佛菩萨的清净坛城,在这种情况下,不 用燃指也可以。"当然,这一点我们应根据相续中的 烦恼与执著来区分,如果自相续确实与如来的坛城无

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> 《楞严经》原文:"若我灭后其有比丘,发心决定修三摩提,能于如来形像之前,身然一灯烧一指节,及于身上爇一香炷,我说是人无始宿债一时酬毕。"

二无别,或者对身体没有执著而观为清净坛城的话,即使你是显宗的修行人,不用燃指供佛也可以;如果对自己的身体特别贪执,认为身体很不清净,就算你是密宗的修行人,燃指供佛也没什么不可以的。

"燃指供佛"是一个例子而已,实际上,供养身体的方法还有很多,比如说,在诸佛菩萨或者上师面前,诚心诚意将身口意全部供养,这种做法也有很大的功德。为什么呢?因为在这个世间中,我们对身体的执著最大,别人稍微说"你长得不好看"、"你太矮了"、"你太胖了",自己马上就特别生气,这说明我们对身体相当执著。如果将身体供养给上师、供养给佛教,这样一来,身体就不属于自己了,以后再也没有理由去执著它了。

当然,供养身体的发心一定要清净。以前有些道 友燃指供佛,在这个过程中由于相当痛,于是生起了 后悔心,这样的话,有没有功德也很难说。凡夫真正 遇到身体上的痛苦,不生起后悔心是相当困难的,以 前阿底峡尊者的上师达玛局吉达虽然是个凡夫,在布 施身肉时也感受了巨大痛苦,但由于他的大悲心相当 强烈,所以没有生起后悔心。然而,一般来讲,真正 以火燃烧自己的指头,可能都会有后悔心,为了避免 这种情况,自己事先一定要考虑清楚。

在上师面前供养三门一定要谨慎。有些新来的人或刚学佛的人,开始时有非常强烈的信心,在很多上师面前都供养身口意。以前上师如意宝说过:"那些新来的人说身口意全部供养,但过了一段时间,身口意全部都不见了,身体已经跑回去了。按道理来讲,

这个身体不是他自己的,应该是属于我的,如果再带回去的话,会不会犯盗戒? (众笑)"

为了利益众生,我们可以将身体作供养,但如果你没有很明显地这样供养,在心中发愿"我依靠这个不净躯体,从今以后乃至生生世世,都为佛教做事情",这样的话,我认为将身体供养佛教和供养上师没什么差别。当然,作为欲界凡夫,一定的饮食和睡眠是需要的,除此以外,我们若发愿在有生之年尽心尽力地为佛教服务、为佛教做事情,这也是在诸佛菩萨面前供养身体。

所以,倘若要生起菩提心,首先必须对诸佛菩萨供养自己最珍贵、最难得、最可爱的身体,以此舍弃对它的执著。否则,如果对身体特别贪执,想在相续中生起忘我利他的菩提心,恐怕会有一定困难!

# 尊既慈摄护,利生无怯顾,远罪净身心,誓断诸恶业!

〖我依靠大尊主的呵护,才能在三有中不畏痛苦而饶益众生。〗有了诸佛菩萨与上师们的保护与加持,我在轮回中对痛苦无有任何畏惧,一定可以饶益众生。〖如果我罪恶深重,则无法利益有情。〗但如果我的罪业相当深重,想利益众生相当困难。《维摩诘经》中说:"自身尚缚,欲解他缚,无有是处。"意思就是说,自身尚且被各种罪业烦恼束缚着,想要解开别人相续中的烦恼束缚,那是根本不可能的。

当然,先有一个利他心非常重要,如果这一点都做不到,口口声声说"我要利益众生"、"我要帮助众

生", 能不能实现这种愿望呢? 恐怕是不能实现的。

〖因此,为了真正摆脱以往的罪业而诚心忏悔,立誓今 后再不造罪。〗在相续中应该有这样一种誓愿。

我在诸佛菩萨面前供养了身体以后,他们慈悲地 摄受了我,现在对于自己来讲,应该为利益一切众生 做事情,为什么呢?因为我已经成了如来家族中的一 员,如来的唯一事业是什么?就是弘扬佛法和利益众 生,除此之外,绝没有其他的繁琐事务,每位佛、每 位菩萨就是想尽办法帮助天边无际的一切众生。所 以,我要想利益众生的话,第一要恭敬十方诸佛菩萨, 以佛法来饶益众生;第二自相续中的罪业一定要清 净。鉴于此,很多大德将这一颂以四种对治力来解释。

第一、所依对治力:以三宝、诸佛菩萨、根本上师等作为忏悔的所依;第二、破恶对治力:以前所造的罪业,就像喝了毒药一样,现在特别后悔;第三、现行对治力:通过修习种种法门,如念百字明、修菩提心、观想金刚萨埵,使自己的身心得以清净;第四、恢复对治力:如同喝了毒药后,从此发誓再也不敢喝,同样,身口意造了不如法的罪业后,在诸佛菩萨面前发誓今后也决不再造。

供养身体的道理,不仅诸佛菩萨的事迹中有记载,藏传佛教很多高僧大德,如米拉日巴的传记中都有。为了希求佛法而不惜舍弃生命、利用身体去苦行,这也是对诸佛菩萨的一种供养。

上师如意宝以前讲过:"有漏的供养当中,供养身体的功德最大。"尽管如此,我们在供养身体之前,还是需要再三观察。如果未经观察就草率供养,事后

没有坚定誓言或退失信心,这种过失也是相当大的。 所以,在发心供养身体之前,一定要再三观察自心, 这一点极为重要!

这里要求大家舍弃自己的身体,当然,作为凡夫人来讲,完全舍弃有点困难,但是通过方方面面的观察,我们可以减轻对身体的执著。世间上没有学过佛法的人,整天都在为了这个身体而苦恼,其实这个身体不过是一个几十年的借用物而已,为它造恶业值不值得?这些问题应该用佛法来详细剖析。可惜的是,现在的大多数人,对这些甚深道理根本不懂,所谓的学佛,就像学气功一样,只当成一种暂时的学问。今天我遇到一个丹东的居士,他说:"现在学佛的可能只不是很多,大城市里如果有一万个人,学佛的可能只不是很多,大城市里如果有一万个人,学佛的可能只有一两个,而这一两个人也多是希求今生的福报或来世的人天安乐,真正懂得佛法道理的实在少之又少、寥若晨星。"我觉得这话非常有道理。

所以,我们这次学习《入菩萨行论》,不仅要学习大乘佛法的一些知识,同时也要明白我们学佛的动机、学佛的行为。这些方面,每天我会给大家讲一些道理,希望你们把这些法要牢记于心,尽量调伏自己的相续。

通过网上的一些文章发现,现在有很多人在背《入菩萨行论》,背完之后感觉也很好。你们不能太着急,背开始的颂词感觉很好,但背最后几个颂词的时候,你们是不是还感觉很好呢?学习佛法需要耐心,刚开头的几个颂词谁都会背,我们这里大多数的人都能背第一品,但有些人在第二品时退下去了,有

些在第三品时退下去了,有些在第八品时退下去了, 所以背书并不是很容易,背一两个颂词不难,最难的 是全部背完,如果到了最后一个颂词"礼敬文殊尊, 恩生吾善心,亦礼善知识,恩长吾三学"(上师以藏文 背诵),你还是觉得很好的话,那我确实非常高兴。

现在有些年轻人,记忆、智慧等各方面都不错,不应该在脑海里记一些世间上乱七八糟的东西,而应该记一些有关空性、大悲、人无我方面的道理,如果这些道理记得越来越多,对世间的执著自然而然会逐渐减少,就像火越来越旺,周围的寒冷就会越来越少;光明越来越强,世界的黑暗自然会逐渐消失。如果内心没有智慧的光芒,贪嗔痴的黑暗就会一直笼罩着我们,所以,对舍弃身体、供养诸佛菩萨的这些道理,大家应该有一些正面认识。

### 子三、意幻供养,

〖如云:浴拭妙衣饰,香薰花神馐,灯地室宝伞,意幻十二供。〗

其他论典中讲了十二种意幻供养,并以偈颂的方 式作了总结,下面对此一一介绍:

〖意幻供养可分为十二种:〗

馥郁一净室,晶地亮莹莹,宝柱生悦意,珠盖频闪烁。

〖一、沐浴:用游檀薰染的浴室散发出扑鼻的芳香,水晶地晶莹剔透,光彩夺目,打扫得十分清洁。光芒闪烁、各种珍宝的柱子上悬挂着闪光珍珠装点的华盖。〗

在藏传佛教中,沐浴的仪式偈颂是相当多的。此处首先讲了沐浴的地方,从显宗来讲,这也属于一种

观想方法,我们应当经常以这种仪式对诸佛菩萨沐浴清净。

有些人可能想: 诸佛菩萨需要洗澡的话, 那他们的身体是否也不干净呢? 尤其是一些初学者、对大乘佛教一无所知的人, 这方面的分别念特别强。

这一点你们是不用怀疑的。《般若经》、《现观庄严论》中说,得到了一地菩萨的果位,身上的不净部分,如污垢、尘垢、虱子等小含生全部都没有了,更何况是佛陀了。之所以作这样的沐浴,实际上是为了清净我们相续中的罪业。因为佛陀是一切功德圆满的智慧身体,如果把他作为对境,以清净心来作沐浴的话,所有的资粮就会得以圆满,所有的罪业就会得以清净。

这种浴佛仪式,各教各派当中都有,包括小乘的佛教中也有。最典型的是新加坡的"卫赛节"<sup>82</sup>,这一天各大寺院、佛教中心的门口装饰着各式各样的彩旗,人们将佛像<sup>83</sup>置于花丛当中,舀取清净的水,一边念诵偈文一边给佛像沐浴。云南一带也有这样的仪式。据大乘经典记载,这种浴佛的功德是相当大的。现在很多佛教兴盛的地方,如新加坡、马来西亚、台湾,每天都有许多人一边念偈颂,一边为佛作沐浴。

藏传佛教中,在作沐浴仪式时,首先要准备一面明镜,维那师以赞佛的偈颂进行赞叹,如果是释迦牟尼佛,则念释迦牟尼佛的偈颂,若是药师佛,则念药

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> 卫塞节: 五月月圆的日子,对佛教徒来说是一个无比神圣的节日,这一天代表着释迦牟尼的诞生、成道、涅槃。

<sup>83</sup> 大多是佛陀降生时的身相,也有其他的身相。

师佛的偈颂。然后一边手持宝瓶,一边观想佛菩萨融入明镜中,在明镜上作沐浴。有些高僧大德给神山沐浴的时候,也是先通过观想将其融入明镜,然后一边念偈颂一边沐浴。

浴佛是佛教特别古老的一种传统,藏传佛教与汉传佛教没有什么差别。作为修行人,我们应该懂得这些功德,如果不懂的话,可能会想在佛像上撒一点水有什么用啊?所以,这里的缘起与功德,大家一定要明确。

# 备诸珍宝瓶,盛满妙香水, 洋溢美歌乐,请佛佛子浴。

〖在此,已备好盛满涂香配成的悦意香水、鲜花的许多金等宝瓶,伴随着歌声乐音而请一切善逝及佛子沐浴。〗在宝瓶中装满妙香、薰香配制的甘露水和鲜花,手持金瓶、银瓶、蓝宝石瓶等各种珍宝瓶,对诸佛菩萨的身像进行沐浴,在念诵的同时播放一些优美动听的音乐。

平时我们念《药师经》或一些大的仪轨时,都有这样的沐浴仪式。藏传佛教的有些维那师,平时可以背诵几百个赞颂词,如果为释迦牟尼佛作沐浴,只要将顶礼句中的"在释迦牟尼佛前顶礼"改为"为释迦牟尼佛作沐浴"就可以了。在作沐浴仪式时,首先是对佛陀进行沐浴,观想释迦牟尼佛、药师佛、阿弥陀佛等诸佛融入明镜,一边念诵所有佛陀的名号一边沐浴。然后是八大菩萨、声闻缘觉,以及释迦牟尼佛转法轮的四大圣地或八大圣地等等。这种仪式需要很长时间,维那师一边念诵《入行论》的这几个颂词,一

边作沐浴。在藏传佛教中,不管格鲁派还是宁玛派都有这样的仪式。

今天是文殊菩萨的降生日,恰好又是端午节,按照世间的习俗,很多人在今天用各种药来洗自己的身体。这样的沐浴,我认为有也可以,没有也可以,最重要的是在释迦牟尼佛的降生日或其他节日中,为佛陀作沐浴。如果你不习惯这种传统,那能不能将佛像上的灰尘打扫一下,用清净的水洗一下?不然的话,佛像、佛塔、佛经上面都是灰尘,自己收拾得特别干净,这样没有一种恭敬心,可能不太好。

我以前在一个居士家住过一段时间,他们家的厕所可能是新装修了吧,是最干净的,卧室还算可以,佛堂是最脏的。我对他说:"你这样完全是颠倒的,按传统来讲,佛堂是最干净的,佛像、经书应该让人见而生喜,厕所比较干净就可以了!"

在座的诸位道友,你们不管有没有单独的佛堂<sup>84</sup>,都应该将自己的佛像经常擦一下,藏传佛教的有些老修行人,每天用羽毛、孔雀毛等拂拭佛像、经书、佛塔上的灰尘,你们如果也能经常对佛像佛塔作沐浴或擦拭的话,可以遣除自相续中的罪业,这种行为是平时不可缺少的。

香薰极洁净,浴巾拭其身。 拭已复献上,香极妙色衣。

印度有这样一个传统:迎请国王时,首先让他在清净的浴室中沐浴,沐浴之后擦拭身体,最后才作供

-

<sup>84</sup> 学院条件有限,很多道友都是一两间小屋子,没有条件单独设佛堂。

养。泰国、斯里兰卡也有这样的风俗,迎请一些高僧 大德到家中或寺院时,先请他们洗脸、沐浴。在泰国, 出家人到了施主家,主人马上递上一条毛巾,"洗个 脸、洗个脸",还没有坐下就给你一个盆。以前藏传 佛教的希绕嘉措格西到泰国时,政府官员马上拿了盆 给他洗脚,他都有点不习惯。所以,佛教沿袭印度的 习俗,也有给佛菩萨沐浴的传统,以此可净除众生相 续中的垢染。

〖二、擦拭:等待诸佛菩萨沐浴之后,用妙香薰染、清洁柔软、无与伦比的衣物(浴巾)擦拭他们的身体。〗

在藏传佛教中,对明镜作完沐浴仪式后,下一个步骤就是进行擦拭。擦拭的时候,要用一条洁白的哈达,擦拭之后将明镜放在佛堂或清净的地方供养,表示从以此后诸佛菩萨就供在那里了。

在很多小乘国家,施主对出家人也常作这方面的 供养。每天早上出家人出来化缘时,他们就供养一些 香皂、毛巾,祈求这些出家人接受,让他们以此擦拭 身体,这样一来,自己在无形中就积累了很多资粮。

〖三、妙衣:擦拭完毕以后,对于出家装束的佛菩萨,供上袈裟等适合出家身份的芬芳妙衣;对身着在家装束的尊众,献上色彩各异、柔软飘逸的妙衣。〗

一般而言, 文殊菩萨、观世音菩萨等是报身装饰 (印度国王的装饰), 释迦牟尼佛、阿弥陀佛等是化身装饰,显出家相,身穿三衣。所以在擦拭完身体以后,对出家圣众供养三衣,对在家形象的佛菩萨供养具十三种报身服饰的妙衣, 此举也有很大功德。

平时我们有不舍得穿的衣服,如果供养诸佛菩萨

或寺院的僧众,这个功德是相当大的。佛经中有一个白衣比丘尼的公案,她生下来时,身上就穿着白色的衣服,脱下来马上又有一件,所以出家时佛开许她可以穿白衣<sup>85</sup>。后来,这位白衣比丘尼获证了阿罗汉果位,当时有些弟子就问释迦牟尼佛:"她为什么直到获得阿罗汉果还是穿着白色的衣服?"佛陀告诉他们:以前有一对夫妻特别贫穷,他们只有一件衣服,一个人出门穿衣服,另一个只有赤身裸体藏在土堆中不敢出来。有一次,他们知道了佛陀的功德非常大,于是把这件衣服供养了佛陀。王妃得知此事后特别感动,就把自己的衣服饰品全部给他们,即生中他们便获得了圆满受用,以后的生生世世,因为供养衣服的功德,直到最后有者时仍然身穿俱生的白衣。

所以,我们若能遇到佛陀那样的殊胜对境,供养的功德自然不言而喻,但如果遇不到的话,在诸佛菩萨的像前,或者在上师面前供养衣服也有很大的功德。《百业经》中有一个金色比丘尼,生来身体就是金色的,这也是以供养妙衣的功德,获得了生生世世特别庄严的身相。供养妙衣的功德,佛经这方面的公案相当多,在此我不一一讲述了。

亦以细柔服,最胜庄严物, 庄严普贤尊,文殊观自在。

〖四、饰品:以成百上好的冠冕等装饰品庄严现见真谛 而成为圣者的普贤菩萨、文殊菩萨、观自在菩萨、金刚手菩

356

<sup>85</sup> 本来白衣是在家人的衣服,出家人不能穿。但我们学《俱舍论》的时候讲过,有些众生因异熟业所感,天生就有一些衣饰随身,如果是这种情况,这种白衣也不用改。

萨、弥勒菩萨等根据所化众生的根基而持在家相的诸位大菩 萨。』

此处讲的是将自己的各种装饰品,如金项链、花鬘、金鬘等供养诸佛菩萨。

刚才讲了,我们观想迎请诸佛菩萨后,先为他们 沐浴、擦拭身体,然后供养妙衣,供衣之后,就要供 养装饰品。不然的话,光是穿件衣服,如果没有装饰 品的话,一点都不好看,所以脖子上一定要挂个项链, 没有项链的话,也可以把念珠挂在脖子上(众笑)。

供养装饰品的功德相当大,以前上师如意宝在课堂上讲过:阿底峡尊者来藏地弘扬佛法时,有个比较富裕的女人对尊者生起极大的信心,将身上佩带的金银珠宝全部供养了,她回去后,丈夫十分生气,对她又打又骂,她受不了就跳河死了。阿底峡尊者知道后,显现上非常伤心,为她念经作了回向。以此供养功德,她又再得人身,在阿底峡尊者面前出家,后来成为噶当派非常了不起的一位大德。

现在我们所拥有的装饰品,死后就变成了别人的东西了,留着也没有多大意义,还不如供养佛像或者真正殊胜的对境。有些人把自己最珍贵的装饰品全部供养给上师,但我认为对这个上师首先要观察,如果没有观察就全部供养,过一段时间,觉得这不是真正的上师,自己很后悔,这样可能不太好。就我认为,如果要供养的话,对觉沃佛等佛像供养比较好一点,把金项链挂在佛的脖子上,寺院里的人不会随便乱用这些供品,任何人也没有这样的权利和资格。所以,最可靠的就是供养佛陀、佛像,这样的功德相当大,

《释尊广传》中有很多这方面的公案。

值得一提的是,我们平时在供养时,一定要发愿: 以此供养的功德,令无量众生获得利益。始终都要有 一颗利他的心,不管做什么善事,一直不忘善心善愿, 这样自己以后才能成为真正了不起的修行人。所以, 大家时时刻刻都要记住:不是为了自己获得人天福 报,一定要发一个利他的心!

# 第二十节课

#### 思考题

- 1. 意幻供养与意缘供养有什么差别?请举例说明。
- 2. 三千大千世界是怎么计算的?
- 3. 如果有一瓶价值昂贵的香水, 你打算喷在自己身上, 还是供养佛菩萨? 为什么?
- 4. 供养佛陀等殊胜对境时,如果自己发心不清净,会有功德吗?请举一公案说明。
- 5. 如果平时没有条件供养,那该怎么办?
- 6. 什么叫散乱心?以散乱心供养有功德吗?请以教证说明。
- 7. 供养以后千万不能忘记什么? 你平时做到了吗?
- 8. 诸佛菩萨已经断尽了饥饿感,为什么还要对他们供养神 馐?不供养只发愿行吗?为什么?
- 9. 在发愿的时候,最关键不能忘记什么?你平时是怎么发愿的?
- 10. 依靠什么样的观想方式,即使你只供一盏小小的灯,也能积累无量无边的资粮?
- 11. 有些人认为: "供酥油灯实在太浪费,还不如自己吃了好,或者布施给贫穷的人。" 对此你是怎么看待的?
- 12. 供养宝伞的缘起是什么?这样供养有什么象征性?
- 13. 很多人对佛教的这些供养不理解,这是由于什么原因导致的? 作为佛教徒,我们应该怎样对治自己的这些分别念?

现在还是讲"供养支"。十二种意幻供养的前四种已经讲完了,下面讲第五种供养——妙香供养。

香遍三千界,妙香涂敷彼, 犹如纯炼金,发光诸佛身。

观想三千大千世界全部遍满妙香,这种香气供养十方如来犹如纯金般的身相。虽然这里只讲了一种身色,但无数如来具有不同的身色,均可以进行妙香供养。

这里的意幻供养与意缘供养有一定差别,意缘供养是指心中缘取真实物作供养,比如,看到一个非常好的物品,或者一朵美丽的鲜花,心里首先缘取这个外境,然后再进行供养。意幻供养则是以心意幻化、观想无量无边的供品作供养,虽然不一定有真实外境存在,但也有如是的功德。

大乘佛教中说"万法唯心造",既然万法唯心造, 那外境中存在的实物其实也是心的幻化,如果专注心 念观想某种东西去供养诸佛菩萨,与实物供养本质上 没有什么区别。当然,这必须要有一定的观想能力, 诸佛菩萨才可以接受你的供品。

所以,修行好的人不管到哪里,都有一种修行的方便。不管遇到违缘、顺缘,都能转为修行的道用; 无论住在城市还是寂静的山林,对他而言没有什么差别,任何方法都可以用来供养、忏悔、修行。

〖五、妙香:《俱舍论》中云:"四大部洲与日月,须弥山王及欲天,梵天世界一千数,许为小千之世界,彼之千数 承许为,二千中千之世间,彼之千数三千界。"〗按照《俱舍论》的宇宙观,须弥山、日月、四大洲、欲界天等为 一个世界,一千个这样的世界为小千世界;一千个小千世界为中千世界;一千个中千世界为三千大千世界。这样的三千大千世界,就是释迦牟尼佛的所化界——娑婆世界。当然,有些刚入佛门的初学者,由于没有闻思过佛教的道理,对此观得不是很清楚。但总的来说,这就是佛教的一种宇宙观。

无边无际的宇宙世界中,充满着美妙的香气,这 一点应该观得出来。平时我们撒一点香水,香气就会 弥漫整个屋子,观想这种香气渐渐扩大,首先像山谷 那么大,然后像盆地那么大,最后遍满整个世界,所 有香气全部供养十方诸佛菩萨,这有相当大的功德。

〖在这样的所有三千世界等无量刹土中恒时飘散着阵阵的芳香,遍及各处,以如此殊胜的妙香涂敷宛如纯金般熠熠发光的佛身。〗赡部洲纯金是通过十六次提炼才得到的,十分纯净。在这种纯金般闪闪发光、金灿灿的佛像面前(如释迦牟尼佛佛像、三世佛佛像),我们可以在心里观想以妙香供养。

现在世间上有很多的茉莉、玫瑰等香水,如果自己觉得这种香味很好,那可以在佛堂里面供养,这属于有所缘的供养。如果没有任何东西,也可以观想:整个三千大千世界所有的香供养诸佛菩萨。这些香当中,有些是自然形成的,如鲜花散发的芳香;有些是人工配制的,如各种香料制成的香水,这些全部都可以供养。

人们经常喜欢在身上喷香水,当然,这也没什么不可以的,但是对三十六种不净物组成的身体再怎么喷香水,也不一定有多大的功德。如果能在一些佛像、

唐卡面前,通过观想意幻供养,或者象征性地洒一些香水,这个功德是非常大的。现在每天早上,我都会拿香水在佛堂里喷一下,表示对佛陀的供养,这样心里也很舒服,可能你们会有同感吧!

如果以佛陀为所缘境,用清净心来供养,功德大是不用说的,但若以其他的作意对佛陀作供养,也会有相当大的功德。比如释迦牟尼佛弟子中的阿那律尊者,以什么因缘成为"天眼第一"的呢?往昔人寿四万岁时,正值拘留孙佛的教法时期,当时有一群盗贼,盗贼首领的鞋子破了(当时的条件可能比较差,现在的领导一般条件都很好),由于晚上看不见,为了补鞋子,他找到一座佛堂,里面供了一尊金灿灿的佛像,但佛前的酥油灯马上要灭了,于是这个首领加一个灯芯,借着灯光把鞋子补好了。因为灯光十分明亮,这位首领看到了佛像的笑容,当即对佛像生起信心,以恭敬心将灯移到佛像面前(其实灯不是他供的,只不过是把灯移过来而已,为补鞋子还加了个灯芯),并且发愿:以此功德,愿我生生世世获得智慧,将来在释迦牟尼佛教法下成为天眼第一!

所以,不管是供灯还是供香,哪怕是以无记心在佛前供养也有无量的功德。平时我们如果有条件,就作这样的供养,没有条件的话,应该在心里面观想: 所有的妙香供养十方诸佛菩萨。一边走路坐车,一边这样观想,虽然只是几秒钟的事情,但获得的功德却很大。

于诸胜供处, 供以香莲花,

#### 曼陀青莲花,及诸妙花鬘。

在佛像、佛塔、金刚上师、经书等殊胜的三宝所 依面前,供养具有妙香的莲花、曼陀罗花、青莲花, 以及美丽的花鬘。

"莲花"可分为白莲花、红莲花、黄莲花等等,一般来讲,世间上的莲花是依靠日光而开启的。在藏传佛教的诗学中,经常用青莲花、白莲花、曼陀罗花等来作比喻。"曼陀罗花"是三十三天以福报所感的一种非常美妙的花。"青莲花"是依靠月光而开启的。"花鬘"是由很多花串在一起,像念珠一样可以挂在脖子上。印度有一种传统,在迎请国王的时候,会把花鬘挂在他的脖子上;现在的西方国家或东南亚的个别国家也是这样,在机场迎接一些国家元首或高僧大德时,就有一个小孩捧着一串花鬘,挂在这些大人物的脖子上。

〖六、美花:在堪为殊胜福田的一切佛像等前供上令人感到惬意、香味沁人肺腑的曼陀罗、莲花以及青莲花等所有天花,还有用这些美花及珍宝等精心穿成五颜六色悦意的花鬘、宝鬘。〗青莲花在人间也有,但曼陀罗是天人的花。

前面也讲过,不管是花鬘还是一束花,供养诸佛菩萨的功德都相当大。《法华经》中说:"若人散乱心,乃至以一华,供养于画像,渐见无数佛。"意思就是说,即使以散乱心,只拿一朵花供养于佛的画像前,此人已积累了无边资粮,逐渐能见到无数如来的身相。我们有些人供养花并不是以散乱心,而是以一种非常清净的心来供养的。所谓散乱心,是指在无意当中,或者处于一种烦恼心的状态中,这样的供养也有

如是大的功德。

《白莲花经》中说:在佛陀面前,或者在观想的如来面前,向空中撒一些花,所获的功德以佛的智慧也无法衡量、无法宣说。尤其是到了夏天,我们经常能在路边看到五颜六色的鲜花,如果你没有受比丘戒,顺便采一些撒向空中,这样具有无量的功德;如果你有戒律的约束,那在心里面观想也可以。藏地的很多老修行人,每次见到漫山遍野的鲜花,口里就开始念:"供养三宝!供养三宝!"上师如意宝以前在讲《入行论》的时候,也再三地强调:"到了夏天,藏地有那么多野花、那么多非常漂亮的花,如果没有供养的话非常可惜,所以我们到草地上的时候,一定要念花供仪轨。"

不仅是在藏地,现在汉地的花园里、各家各户的阳台上也有很多花,不过,很多人养花可能不是为了供佛,而是为了供养自己。不管怎么样,你在见到这些花以后,都要观想供养诸佛,这会积累很多功德。

供花的同时不要忘了发愿,这个很重要。《白莲花传》中讲:义成王子与妻子曼达被流放丹得山时,王子将儿女布施给了婆罗门,曼达知道后特别伤心,这时王子对她说:"以前我们不是在燃灯佛前发过愿吗?当时你是婆罗门女,我是婆罗门子。你在卖七朵花的时候,我用仅有的五个银币买了五朵供佛,剩下的两朵你也给了我,我们后来一起在佛前发愿,你说生生世世要做我的妻子,我当时就说:'你不要这样发愿,因为我十分喜欢布施,如果以后布施妻子、儿女,你会后悔的。'你说:'我不后悔,我不会给你的

布施善举造任何违缘。'"王子这样说了以后,曼达忆起了当时的发愿,从此以后,不管王子怎么样布施,她都没有任何怨言。

这个故事在十年前表演的时候,婆罗门子与婆罗门女是能智和益西措扮演的,当时她们还很小,现在都已经"老"了,可能演不动了吧(众笑)。不过,我觉得那一段还是挺精彩的,当时我们很多人,包括法王如意宝在内,看到这种布施的场面都流下了眼泪,一方面对世尊布施的精神生起信心,另一方面,世尊在因地时是怎样苦行的,怎样为我们作榜样的,大家对此都非常感动。现在世间上经常有一些贪嗔痴的表演,人们喜欢以此为话题,每天津津乐道。但作为佛教徒,我们应该对佛菩萨的事迹经常观想、经常谈论,这样获得人身才有实在的意义。

总而言之,我们平时见到鲜花或花园时,第一个要想到"供养诸佛菩萨"。以前上师如意宝说,藏地有种黄色的花,供养诸佛菩萨是最好的,昨天还摆在这里,今天好像没有了。还有一种入行论花<sup>86</sup>,我们学院现在有很多,方便的时候可以给大家看一下。这种花有六瓣的、八瓣的、十二瓣的,以前华智仁波切在青海讲《入行论》的时候,听说到处都盛开这种黄色的小花。

不管我们看到什么样的花,首先应观想供养十方 诸佛菩萨,这一点大家不要忘!

-

<sup>86</sup> 入行论花: 华智仁波切不管在哪里讲《入行论》,都会开这种小黄花。

# 亦献最胜香,香溢结香云。 复献诸神馐,种种妙饮食。

在诸佛菩萨面前也献上最殊胜的香云,香气弥漫,结成香云。还要供养神馐,以及种种的饮食。

〖七、香云:殊胜合意的妙香洋溢各方,结成香云,旋绕遍布空中,这些也都供养佛菩萨。〗

"结成香云",是指在香炉中烧很多香,香气最后就聚成了香云。这些香云可以观想成各种形状,有的像八吉祥,有的像七轮宝,有的像五供,形状各异的香云弥漫整个虚空界,供养十方诸佛菩萨,这就是所谓的香云供养。

我们平时不管是到寺院还是在家中的佛堂都可以供香。香的种类有很多,如末香、涂香、烧香。现在很多寺院都在制作香,有些人甚至打着"喇荣五明佛学院"的旗号做香,但我们学院从来没有办过什么香厂,这里是以闻思修行为主的。外面人喜欢打学院的旗号,或以上师的名义搞各种各样的事情,这也是经常有的。

总的来讲,我们应该这样想:不管是什么样的香, 檀香也好,沉香也好,丁香也好,所有的妙香全都供 养诸佛菩萨。如果我们到寺院去,就在寺院里供香; 平时在家里,每天应该供一根香。以前上师如意宝去 印度的时候,特别赞叹白檀香,说它的气味很香,相 当好。一般而言,香是没有什么差别的,只要自己觉 得好闻,都可以供养。供养的同时也应当发愿:愿我 生生世世变成戒律清净的人,给所有的众生带来清净 的芳香! 〖八、神馐: 又敬献上白糖、核桃汁等花样繁多、味道 鲜美的神馀。〗

华智仁波切讲过,所谓"神馐",是由三白三甜<sup>87</sup> 组成的食子。格鲁派在元月十五号专门有一个食子法会,此时他们会做各种精美的酥油花,用酥油花装饰食子做成供品,以此来供养十方诸佛菩萨。

神馐是诸佛菩萨及空行护法所食用的食物。在做的时候有专门的形状,具有一定象征意义,我们学院经常也有食子供养。按要求来讲,供护法时应该供养神馐,但如果你实在做不来,那也可以用自己喜欢的饮料(如核桃汁、红牛)、糖果、饼干或其他食物代替。

当然,诸佛菩萨并不需要这几块饼干,也不需要你这一瓶饮料,他们早已经断除了饥饿或难受的感觉,但如果没有这种象征性的表示,你的发愿也不一定成功。世间上要成办一件事情,最少也要拿一根哈达或跟别人说说话,同样,我们不管发什么愿,最好准备一些供品。如果你到寺院许愿,希望自己生意兴隆,或者有一些其他目的,这个时候,你首先应作一些象征性的供养,点一根香或是供一朵鲜花,供养完以后,自己心里再默默地发愿。

现在寺院中发愿的人相当多,在发愿过程中,如果没有一点自私自利的心,恐怕这也很困难,但有两个字大家最好不要忘——众生!发愿的时候,前提应该是"为了众生",然后再说出自己的心愿,比如你想变成一个有智慧的人,那在诸佛菩萨面前供灯或供香之后,应当这样发愿:为了利益众生,愿我变成有

\_

<sup>87</sup> 三白三甜: 牛奶、酸奶、酥油, 与白糖、黄糖、蜂蜜。

智慧的人。所以,"众生"这两个字,对于发了无上 菩提心的人来说是非常关键的!

> 亦献金莲花, 齐列珍宝灯。 香敷地面上, 散布悦意花。

也献上排列整齐如同金莲花、法轮般的珍宝灯, 并在敷有芬香的地板上,散布悦意的鲜花,以此供养 诸佛菩萨。

〖九、宝灯: 井然有序排列着的金莲花中安放有各式各样光芒闪闪的宝灯,这些也供养诸佛菩萨。〗



我们平时如果有条件,应该亲自做一些灯供养;如果各方面的条件不允许,也可以在心里观想:世间广大无边的灯器中,有灯芯和灯油,点燃以后供养十方诸佛菩萨。即使只是一盏小小的油灯,你也

可以这样观想。供酥油灯功德文中说:将整个器世界观为灯器,须弥山观为灯芯,七大海洋<sup>88</sup>或四大海洋<sup>89</sup>观为灯油,点燃此灯时,整个世界变成一片光明,将此光明世界供养诸佛菩萨。所以,表面上看来只是一个油灯,但其功德却是相当大的。

平时我们在僧众中也好,佛像面前也好,这样的供养都很重要。拉萨人对灯供非常重视,每到佛教节日,男女老少全部来到寺院,手里拿着酥油,在每个殿堂的每盏灯里加一点,一直到供完为止。藏族也有一些虔诚的老居士,一辈子在佛像前供一盏灯,这个

368

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> 七大海洋: 七大内海。按照《俱舍论》的观点,指须弥山至持边山的七个间隔处,它是所有龙王的游戏之处,这些海中盈满八功德水。

<sup>89</sup> 四大海洋:印度洋、太平洋、北冰洋、大西洋。

灯器比较大,除了换灯芯外,平时一直往里面添油,在他死之前灯都是不灭。现在的大城市有卖各种各样的灯,如果一直在佛堂点着,交一点电费就可以了,其实也有很大的功德。

释迦牟尼佛在世时,有一个贫女叫年嘎母,她看见国王用金银做的灯器供灯,心里特别随喜,自己很想供养,但苦于没有什么供品。后来,她好不容易得到一点酥油,就做了一盏灯在佛陀面前供养。到了午的时候,目犍连认为白天这样供灯有点浪费,晚个的时候,目犍连认为白天这样供灯有点浪费,晚个惊情,是大家都知道,目犍连是神通第一,他是他也没办法)。他就问佛陀:"我的神通那么厉害,但是他也没办法)。他就问佛陀:"我的神通那么厉害,怎么连贫女的一盏灯都扑不灭呢?"他有点不知道。他这么连贫女的一盏灯都扑不灭呢?"他有点不知道。佛陀回答说:"因为贫女在供灯的时候发愿:以小乘声闻的神通,根本无法扑灭大乘菩提心所点的灯。"后来,释迦牟尼佛为贫女授记,她未来成佛时名灯光如来。可见,供灯尤其是酥油灯的功德是相当大的。

我们作为修行人,不要认为佛教的这些传统只是一种形式,没有什么意义。现在世间上很多人对此根本不理解,他们认为:这样供灯有什么用?这些酥油还不如吃了好,或者布施给贫穷的人。从一方面来说也可以,但很多事情并不像你们想的那样。对于修学菩提心的大乘修行人来讲,因果观念相当重要,如果我们对今生来世,还有佛教最基本的正见没有打好基础的话,所谓的修持大乘佛法,是根本不可能实现的

一件事情。因此,大家对佛教的基础一定要下工夫,如果有了一定基础,也就是对佛教的正见、因果、人身难得等方面确有一些甚深的见解,才能在这个基础上修利他的菩提心。要知道,利他菩提心是非常深奥的,我有时候觉得有些人可能连最基本的基础都没有,给他们讲舍弃自我、利益众生是很困难的。为什么呢?因为世间上的人格人品还没有完善,就让他牺牲自我去全心全意利益众生,恐怕有些人不一定接受得了。但不管怎么样,佛教的精神、佛教的意义就是这样,我在这里宣讲的时候,也不得不讲它的真实道理。

不管我们修什么法,世俗中的积累资粮非常重要。喇拉曲智仁波切在《极乐愿文大疏》中说:如果我们连十盏灯和十个神馐也没有,却经常祈祷圣尊菩萨帮助自己、利益自己,这样的请求不一定能够实现。所以,平时发愿也好,供护法也好,不管做什么样的事情,都应该象征性地积累资粮。

每天早上我们也可以有一种所缘,比如说在佛像面前点一根香、供一盏灯、磕三个头,这说明自己对佛陀并不是口头上的恭敬心。如果你什么都不做,光是说"顶礼阿弥陀佛!顶礼阿弥陀佛!"这样在他人看来,也有一种不太实在的感觉。所以,大家在学习的过程中,这些基本的修行方法千万不能忘!

〖十、地面:香水涂敷的地面上,遍满令人赏心悦目的花朵,以此作供养。〗

高僧大德在讲经说法的时候,如果在地毯上、讲 堂里撒满鲜花,或者把佛堂打扫得干干净净,这就是 对佛陀的一种恭敬,也是对佛陀的一种供养。

如果有些人没有意幻供养的能力,到一些清净悦意的地方时,觉得"这个地方多好啊",在这样的时候,心里观想供养诸佛菩萨,这一点也非常重要。

# 广厦扬赞歌,悬珠耀光泽,严空无量饰,亦献大悲主。

在广大无垠的大厦宫殿中,洋溢着赞叹诸佛菩萨的歌声,悬垂着各种珍宝耀眼夺目,无量无边的装饰品严饰了整个虚空,将此全部供养诸佛菩萨。

所谓"无量殿",是指它的颜色、形状,以及整个装饰都是一般人无法想象的。在大城市中也有一些无量宫殿、星级宾馆以及高楼大厦,这些既可以在心里面观想,也可以亲眼看到之后,马上说:"这么好的房子,供养诸佛菩萨!供养三宝!"这确实有很大的功德。

〖十一、宫殿: 具有庄严等功德的无量宫殿,传颂着天子天女们所吟唱的悦耳动听的赞歌,各种珍珠宝珠串悬垂的饰品将宝幢等严饰得光怪陆离、光芒万丈,遍布虚空界,成为虚空庄严的这些装饰品也都供献给大慈大悲的诸位尊主。〗"诸位尊主"包括大慈大悲的佛陀、诸大菩萨、如海空行护法众,以及对自己有法恩的所有金刚上师、大恩上师。

即使在玩耍时作这样的供养,功德也是相当大的。《贤愚经》中有一个公案:佛陀与阿难到某城市去化缘,有两个孩童正在以土石做各式各样的无量宫、宝库、如意宝,当他们见到远处走来的佛陀与阿

难,不由得生起信心,准备把自己的这种财物<sup>90</sup>供养。但由于他们的个子特别小,够不着佛陀的钵盂,于是一个孩子跪下来,另一个孩子趴在他身上向佛陀献供,佛陀也弯下身放低钵盂接受供养。回去后,佛陀让阿难把这些土石涂在僧众的墙上,并且授记:作供养的那个孩子,在我涅槃后一百年,转生为阿育王,另一个孩子做他的大臣。后来也确实如此,在佛陀涅槃后,阿育王造了八万四千塔,现在遍布于整个世界。所以,在遇到殊胜对境时,我们不一定要有很大的供品,即使是小小的供品,往往也是有极大的功德。舍利子前世就是因为给一位独觉供养针和线,后来成为了"智慧第一"。

因此,大家平时到寺院或佛殿时,一定要好好地发愿,供养后没有发愿是不行的。但在发愿的时候,就像刚才所说的,一定要带上所有众生,然后再说"愿我成为智慧第一"、"愿我成为慈悲第一"、"愿我的相续中尽快生起菩提心"……没有菩提心的话,活在这个世间上会特别痛苦,对别人一直看不惯,觉得这个是坏人、那个是坏人,每个人好像都是坏人。相反,如果生起了菩提心,那不管看到什么众生,都会觉得他们是菩萨、是佛陀,这样一来,修行也就很容易了,不然的话,自己现在的修行境界实在太差了!

金柄撑宝伞,周边缀美饰, 形妙极庄严,亦展献诸佛。

金柄撑起的各种珍宝伞,周边点缀着美丽的装饰

372

<sup>90</sup> 有些经中说是土石做成的宫殿,有些经中说是土石做成的如意宝。

品,外形特别庄严,将这样的宝伞也供养诸佛菩萨。



宝伞属于八吉祥之一,象征一 切吉祥,是一种瑞相的供养。供养 宝伞的起源,佛教中有两种说法, 其中一种就是释迦牟尼佛到三十三 天为母亲传法后回到萨登城市,当

时右边以梵天为主的五百眷属撑着珍宝伞,左边以帝释为主的五百眷属撑着黄金伞,迎接佛陀来到世间转法轮。以此为缘起,后来凡是迎请高僧大德到某个寺院道场时,都会有一群人在后面撑着宝伞或伞盖。

不管藏传佛教还是汉传佛教,高僧大德在举行一些仪式时也会撑起宝伞,此举具有一种象征,宝伞可以胜伏一切违缘,尤其是白顶的宝伞,更具有此种殊胜的缘起。以前我们金刚降魔洲专门给上师做了一柄宝伞,本来打算做一个黄色的顶,但上师要求做白色的,因为白色代表胜伏一切,在十方之中可以大获全胜。以这样的宝伞供养上师及诸佛菩萨,具有相当大的功德。

宝伞的周边可以有一些璎珞、半璎珞等装饰品。 不仅高僧大德在传法过程中,应该撑起宝伞,佛像的 上面也应该有宝盖(即宝伞)。当然,这是一种象征性 的标志,并不是佛像特别害怕下雨,必须要打一把伞!

[十二、宝伞:周围有珍珠等饰品严饰的悦意金柄高高撑起珍宝组成、造型美观、令人见而生喜的胜妙宝伞,也恒时供养一切如来。]]这里的宝伞是一种象征,实际上,《极乐愿文》中讲到的八瑞相、七轮宝,凡是心里能够观想的,全部都可以用来供养。

就目前来讲,学佛的人越来越多,不管是到了哪里,都有相当多的佛教团体。但可惜的是,具有正见的人并不多,所以,我们作为佛教徒,首先一定要树立自己的正见,这一点非常重要!

# 第二十一爷课

#### 思考题

- 1. 名词解释: 普贤云供 阿阇黎 戒胜者
- 2. 发愿供养和意幻供养有什么差别?
- 3. 为什么要以悦耳的歌声供养诸佛菩萨,难道他们也喜欢听音乐吗?
- 4. 有些高僧大德让弟子唱金刚歌、跳金刚舞,这种行为是否不如法? 此举对众生有什么利益? 你是怎么看待的?
- 5. 请举例说明下面三种情况: 1) 有教法、有证法; 2) 有教法、无证法; 3) 无教法、有证法。
- 6. 作为一个佛教徒,应该怎样在日常生活中将佛法弘扬开来? 你真的去做了吗?
- 7. 显宗共称的佛塔有几种?每种塔的建造因缘是什么?
- 8. 佛塔只是土木堆成的建筑,为什么对它要恭敬?见到佛塔时,心里应该如何观想,行为上应该怎么做?
- 9. 哪些佛像是释迦牟尼佛亲自开光的?现存于何处?若人们 朝拜顶礼会有什么功德?
- 10. 如果我们凡夫也想获得文殊菩萨供养诸佛的无上功德,应该怎么样观想?这种供养与一般的供养有什么不同?
- 11. 什么样的顶礼才如法?这样顶礼一次,会获得多大功德? 请引用教证说明。
- 12. 菩提心的根本都包括哪些?为什么要对其顶礼?你平时是如何做的?

意幻供养前两天已经全部讲完了,中间开"金刚萨埵法会"时停了几天课。这期间,我要求大家念四十万遍金刚萨埵心咒,不管你是否参加了法会,最好能把心咒念完,如果念满四十万遍,我们相续中的罪业就会得以清净,这一点佛陀在经中也有明确宣说。作为一般的修行人,我们没有造恶业是不可能的,不管自己想得起来还是想不起来的,很多罪业我们都造过,如果没有忏悔清净的话,想要成就非常困难。所以,对有智慧的人来讲,"忏悔罪业"相当重要。

接下来继续讲《入菩萨行论》。从今天以后,我们的宣讲方式主要从颂词上讲,中间会结合无著菩萨的科判和注释,释文不一定全部读,一方面是考虑到时间问题,另一方面,从颂词上讲一遍,再从注释上读一遍,往往都是一个意思,对大家的理解没有很大帮助。希望你们学习的时候,要看无著菩萨是如何解释的,其他的大德又是如何解释的,这方面自己要好好分析。

今天讲的内容还是"供养支",前面讲完了真实供养中的无主物供养与有主物供养,同时也讲了意幻供养,现在是第四个问题——发愿供养。

所谓"发愿供养",并不需要买什么东西,也不是幻化一个供品,而是在心里面发愿。发愿与意幻有一定的差别,意幻是指心里幻化出一种供品作为供养,发愿则是在心中发愿,希望世间上的众生能够获得快乐、息灭痛苦,而在三宝所依面前降下珍宝雨、鲜花雨等等。

## 子四、发愿供养,

别此亦献供,悦耳美歌乐,愿息有情苦,乐云常住留。

"别此"是指除了上述的供养以外。我们也应该在诸佛菩萨面前供养悦耳动听、震撼人心的歌乐。当然,这类供品有器乐、歌声等多种,尤其是器乐中的敲鼓、吹螺,这些妙音都可以用来供养诸佛菩萨。还有人们吟唱的歌曲,比如现在有些著名歌星所唱的歌,如果自己非常喜欢,也可以供养诸佛菩萨。通过这样的音乐供养,令所有众生相续中的贪嗔痴烦恼,以及三毒所生的行苦、变苦、苦苦等根本痛苦与分支痛苦全部息灭,希望他们永远沉浸在快乐当中,这种带来快乐的吉祥云长久地留住在他们身边。

这种发愿有很大的力量,我们平时如果听到音乐,看书时听到了念佛机声,都可以在心里面观想:以此妙音愿诸佛菩萨生起欢喜心,让所有众生的痛苦息灭。《百业经》中有一个公案:释迦牟尼佛在山洞里入火瑜伽定时,帝释天带乾闼婆王来到洞口,弹奏妙音供养佛陀,迦叶尊者从禅定中出定,佛陀也出定赞叹这种妙音(佛陀本无出入定的差别,但在众生面前有时会显现打坐、入定出定等形象)。

不管汉传佛教还是藏传佛教,很多高僧大德依靠音乐歌舞来吸引众生的心,吸引过来以后,再对其进行佛教的教育。以前上师如意宝在世的时候,每年夏天,也就是现在这个时候,都会让大家在草地上唱一些金刚歌、跳一些金刚舞来供养诸佛菩萨。这些金刚歌舞有甚深的密意,就像麦彭仁波切在论典中所说

的,即使从表面上看来,也对人们有很大的利益。比如我们说宣讲佛法,不一定会来很多人,但如果说举行佛教的音乐会、演唱会,这时成千上万的人就会拥集在这里。学院以前开法会的时候,附近的老乡不一定参加,但一说要唱金刚歌、跳金刚舞,就有很多人赶过来,到处打听"你们的金刚歌什么时候唱?我可不可以参加,我也想唱一唱、跳一跳"。在新加坡,有些佛教团体也经常用这种善巧方便来利益众生。

所以,摄受众生不一定全要按照小乘别解脱的行为。有些真正舍弃自己、完全利益他众的大菩萨,他们的行为我们不一定能接受,但不管怎样,他有特别甚深的密意,通过这种方式能使很多众生获得快乐。有些众生的烦恼很深重,平时经常特别痛苦,但他听到一些佛教音乐时,就能从中获得清宁慈悲的感有。为人我们凡夫人不能以自己的分别念妄生邪见。为人我们凡夫人不能以自己的分别念妄生邪见。然,我们凡夫人不能以自己的分别念妄生邪见。然,按照小乘别解脱的观点,出家人不能唱歌跳升交上。当来吸引人,这样可能不太好,但有时候通过一些佛教的歌曲、妙音来帮助众生是可以的。现在香港、心经,不信佛教的人也喜欢在车里放一下这种音乐,如此能在他们的相续中种下一个善根,我觉得很重要。

如果自己的发心特别大,只要对众生有利,在某些行为上也有开许。海涛法师到日本的时候,有些人叫他去卡拉OK,他说"我是出家人不能去",那些人说"去去去,没事的",于是他说"好,但你们最好

不要告诉别人",去了以后,他就给那些人一些很好的念珠、法本,将相当一部分演艺圈的人引入了佛门。 所以,利他心特别重的话,在某些情况下,也有一些 方便开许。但如果我们的恶劣习气没有断,自己没有 把握的话,最好还是不要去,否则,原本你想度化众 生,结果反而自陷其中、无力自拔,这样是非常可惜 的。

此颂主要是讲,观想诸佛菩萨随处都在,然后以自己的发愿力,将这些悦意的歌声献给他们,使所有的众生获得快乐,应该这样发愿。

## 唯愿珍宝花,如雨续降淋, 一切妙法宝,灵塔佛身前。

同时还发愿:愿世间上的玛瑙、松石等种种珍宝雨、鲜花雨,恒常降临在三宝所依的法宝、灵塔、佛像面前。

这样的雨不是一次两次,也不是偶尔的,而是永远地、恒时地降临。此处代表佛身的是佛像,代表佛意的是灵塔,代表佛语的是法宝。我们应当随时观想发愿:世间上无数的供品、鲜花、珍珠等等,就像天上降下的雪花一样,恒时飘落在三宝所依面前。

这里的"三宝所依",包括了妙法、灵塔、佛身。 妙法:可以从教法和证法两方面来讲。教法上, 是指三藏十二部以及后来高僧大德们所造的无数论 典,很多佛教图书馆中关于佛教方面的图书,佛教内 容的VCD、DVD、软件、光盘等都可以包括在教法当 中。证法则是指我们凡夫相续中乃至一刹那的信心、 悲心、空性正见,一直到得地菩萨以及佛陀相续中的 无缘大悲智慧,这些境界全部包括在证法当中。所有 的佛法就是教法与证法,正如世亲论师在《俱舍论》 的末尾所说:"佛之妙法有二种,教法证法之体性。" 我们应祈祷这样的教法和证法在所有的地方住留,观 想无数的供品恒常供养,使无数众生依此获得利益。

所以,在弘扬佛法的时候,我们一定要知道佛法 只有两个:教法与证法。教法就是文字、词句,没有 这些的话,佛法很难以弘扬。就像在"文革"期间, 经书和论典基本上都毁坏了,那时的教法受到了严重 的损伤,或者说是历史性的毁灭;那么证法呢,虽然 也有人生起邪见、诽谤三宝,但仍有一部分人对上师 三宝的感恩之情、对众生的悲心、自己的修证境界没 有丝毫的损减。在这种情况下,可以说教法受到了损 害,但证法还保存了相当一部分。现在有些道场中既 有教法也有证法,但有些道场中虽然《大藏经》、论 著摆放得整整齐齐,但大家没有去研究、参阅和修行, 这样的话,教法是有,但证法是没有的。

以后我们弘扬佛法的话,虽然印经书、刻光盘等很好,但最关键的是要懂得佛教的道理。不仅仅是自己懂,还要将这些道理尽量传给有缘的众生。我们每个人的周围都有很多具有善根的人,在他们面前,哪怕你讲一点阿弥陀佛的修法、菩提心的功德,或者一些简单咒语的力量,他们的相续也会逐渐改变,这种改变也可称之为证法。所以,弘扬佛法不一定非要在法座上,或者举行一些特别隆重的仪式,只要能对身边的人起一点作用,让他们的心里有所改变——原来

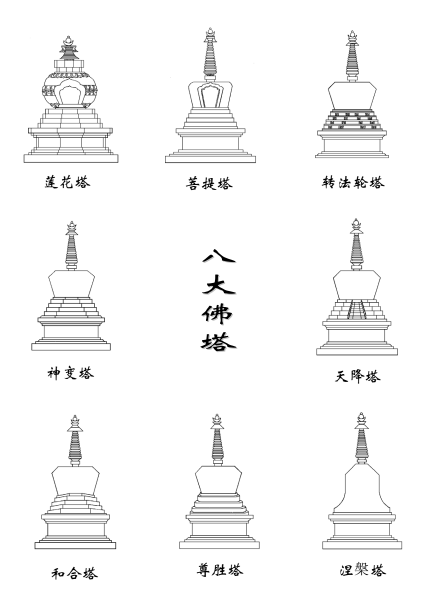
是恶人,现在变成善人;原来对佛法有成见,现在对佛法有正见,这就是弘扬佛法。不管是什么样的佛教徒,弘扬佛法的机会都有,只不过有些人不运用而已。

**灵塔**:密宗中有时轮金刚佛塔、大幻化网坛城、密集金刚佛塔等,显宗中有共称的八大佛塔。



大幻化网坛城

八大佛塔是:一、莲花塔,为了纪念释迦牟尼佛的降生,净饭王在蓝毗尼花园所造之塔;二、菩提塔,为了纪念释迦牟尼佛在印度金刚座成道,降伏四魔而大彻大悟,影胜王等建此佛塔,也称之为降魔塔;三、转法轮塔,佛成道四十九天后,在鹿野苑为五比上为主的众生转四谛法轮,此后整个娑婆世界响起法鼓之音,为纪念此举而造,也叫做吉祥门塔;四、神变塔,为纪念释迦牟尼佛在舍卫城降伏外道六大本师,勒扎波国王等所造;五、天降塔,佛陀到三十三天为母亲说法,返回人间后,人们为纪念而造此塔;六、和合塔,提婆达多为主的一些人破和合僧,佛陀在曼迦达塔,提婆达多为主的一些人破和合僧,佛陀在曼迦达塔,提婆达多为主的一些人破和合僧,佛陀在曼迦达塔,提婆达多为主的一些人破和合僧,佛陀在曼迦达塔,提婆达多为主的一些人破和合僧,佛陀在曼迦达塔,提婆达多为主的一些人破和合僧,佛陀在曼迦达塔,是黎时,众多弟子祈请佛陀不要入灭,佛告诉大家建此佛塔以代表法身,此塔在汉地很多地方都可见到;



八、涅槃塔,为纪念释迦牟尼佛在拘尸那城涅槃,后人所造。这八大佛塔在《上师心滴》的后面也有,其实我们在印经书的时候,若把这些印在里面,也会有修建佛塔的功德。

除此以外,历史上还有许许多多的佛塔,我们在 见到了这些佛塔后,应该想这些是代表佛陀,而且是 佛陀亲自开许建造的。尤其是藏传佛教的佛塔,完全 是根据佛经的记载而造的,形状尺寸都有一定的规 格,相当如法。所以大家不要看到白色的塔就认为无 所谓,这是代表佛陀,我们末法时代的可怜众生没有 机会见到真正的佛陀,但是佛在有关经典如《右绕佛 塔经》等中宣说了,佛塔就代表佛陀,它具有不可思 议的功德。

佛塔的形象是多种多样的,汉传佛教有汉传佛教的佛塔,斯里兰卡、印尼等地也有不同形状的佛塔,这些与泰国佛塔的形状比较相同。不管是什么形状的佛塔,都有一定的历史根据,比如阿育王建造的八万四千佛塔,其形状虽与其他佛塔不太相同,但它们与佛陀的真身没有差别。无论是画像上的佛塔,还是世界各地的佛塔,全都值得我们顶礼供养。作为一个佛教徒,如果见到佛塔马上就摘帽合掌,这样可以具足很多的功德。

北京有座佛牙舍利塔,里面藏有真正的佛牙,从 历史上来看,这是极为稀有难得的,有机会应该朝拜 发愿,法门寺还有佛指舍利,除了中国的这两个以外, 斯里兰卡也有一颗佛牙舍利。如果遇到了这些佛塔, 大家应该在塔前供鲜花、供水,作顶礼,如果没有这 种机会,心里面就念一些供养咒,默默地发愿:愿世间上所有的鲜花等供品在佛塔前经常出现,令无数的人朝拜供养。

还有很多传承上师、祖师的灵塔,在汉地的一些寺院中,住持、高僧大德的灵塔经常随处可见,对此我们都值得顶礼。所以,藏传佛教的人到了汉传佛教的寺院,见到汉地祖师的塔应该合掌顶礼;汉传佛教的高僧大德、居士,来到藏地见到了白色的佛塔,也应该合掌顶礼。

造佛塔的功德相当大,以前法王如意宝曾经发愿造一万座佛塔,因为上师的发心力不可思议,不像我们凡夫那样,所以他老人家发完心以后,一万座佛塔在很快的时间内就造完了。大家以后如果去藏地的那些地方,就能见到当年所建的这些佛塔。

佛身:是指佛像。第一尊佛像是佛陀在世时开许 斯里兰卡的珍鬘美女所画,从那时以后,就有人开始 绘画佛像。佛像有雕刻的、雕塑的、绘画的,有多种 多样,在一些商场里也常能看到佛的唐卡、雕像、画 像。不管是什么样的佛像,我们都应该顶礼,就像《亲 友书》中所说"佛像纵然以木雕,无论如何智者供", 作为一个智者,对真正的佛陀顶礼就不用说了,即使 是佛陀的画像,也应该恭敬顶礼。

佛陀在世时,有人按佛陀 25 岁的外貌造过一尊像,现存放于兜率天;佛陀 8 岁和 12 岁的身像由嘎玛博修工巧师所造,现分别安放在拉萨的大昭寺和小昭寺,这三尊佛像都是佛陀亲自开光的,与真正的佛陀没有差别。据《红史》等史料记载,北京故宫中还

有一尊檀香木佛像,据说也是佛陀亲自开光的。这所有的佛像,不管是佛陀亲自开光的,还是佛陀开许绘画、塑造的,在见到时都不能当作是一般的画、一般的像,而应当想这与佛陀没有差别,发愿所有世界的美妙供品永远呈献在这些佛像前。仅仅这样发愿,也能造下非常大的善业。

### 子五、无上供养,

犹如妙吉祥,昔日供诸佛,吾亦如是供,如来诸佛子。

文殊菩萨、普贤菩萨、弥勒菩萨、观世音菩萨等以八大菩萨为主的所有菩萨,以及缘觉等圣者,他们如何对佛陀供养,我也如是在诸佛菩萨面前供养。这就是无上供养。

为什么叫无上供养呢?这种供养的功德相当大, 一般的供养根本比不上它。有些人认为,所谓的供养 就是在红包里面放点钱给上师,或是点一根香供佛, 由于没有好好学过佛教的道理,他们对这些基本问题 都不懂。很多人总认为供养很简单,没有什么不懂的, 但真正来讲,他们连最简单的供养也不会,我们前面 所讲的意幻供养、发愿供养等方式,也许想都没想过。 什么是供养的方式?什么是供养的发心?谁是供养 的对境?什么是供养的目的?这些道理都不懂,如果 不懂这些的话,那就不会懂得真正的供养。

为什么无上供养的功德相当大呢?比如说文殊菩萨,他是诸佛菩萨智慧的总集,其禅定、智慧、总持力等是无与伦比的,他就算供养一朵花,这种发心

和功德一般人也无法相比;普贤菩萨的供养,就是所谓的普贤云供,即普贤菩萨的心间发出无数光,每个光端出现一尊普贤菩萨,然后每个普贤菩萨的心间又发出无数光,每个光端又出现供养天女与供养天子,手持无数供品在诸佛菩萨面前一一献供,这样的供养无量无边,凡夫人是无法想象的,对此《华严经》中也有详细宣说。同样,弥勒菩萨、观世音菩萨等供养的功德也是相当大的。

作为凡夫有没有这么大的能力呢?肯定是没有。但若希望自己的供养功德也变成无上,那可以在心里观想"文殊菩萨怎样供养,我也怎样供养",或者"普贤菩萨怎样供养,我也怎样供养",这一点没什么做不到的,凡夫的分别念中也可以显得出来。"文殊师利勇猛智,普贤慧行亦复然",我们在回向时经常这样念,实际上就是观想"文殊菩萨怎样回向,我也怎样回向"、"普贤菩萨怎样回向,我也怎样回向"、统章资产的善根功德。

如果什么都不观想,光是把供品作供养,这个功德大不大呢?不大。但如果早上在佛前作供养时,心里面想:文殊菩萨如何供养,我也如何供养;历代传承上师如何供养,我也如何供养。佛陀告诉我们,这种供养的功德是相当大的。每个佛教徒都有根本上师,自己的根本上师如何供养,自己就如何供养,这一点,像我这样恶劣的人的分别念中也能显得出来,更不用说你们了。

有些人认为自己懂得供养,供养没什么可听的,

其实这些佛教的道理,假如没有长期闻思的话,你是不会懂的。如果真的懂了,那你在实际行动中一定是会行持的,因为佛陀都说有这么大的功德,我们对佛陀是完全信任的,他的金刚语说了这种供养方法,我们就一定会去做的。比如见到自己的上师时,在红包里面放一块钱、三毛钱,然后说"虽然只有三毛钱,但文殊菩萨如何供养,我也如何供养",这样你也会有文殊菩萨在诸佛菩萨面前供养的功德。如果不是这样,看别人供养了,自己不供养不好意思,心里有一点吝啬为难的话,这个供养的功德就没有了。

所以, 供品不在于大小, 关键在于供养的方法。 我们在诸佛菩萨、高僧大德面前供养的时候, 一定要 具备这种供养能力, 当然, 这种能力并不是远离一切 戏论的中观见, 也不是密法的证悟正见, 只要以这样 简单的想法来摄持就可以了。很多论师依据《宝箧经》 的教证,都认为这是七地以上的供养方式。七地以上 的菩萨表面上供养一朵花,但实际上是变成了成千上 万的花朵来供养的。所以,很多人的境界都不相同, 我们去佛像面前供养时,尽管你买一朵花、我也买一 朵花,但是在供养的时候,我想"这一朵花变成无数 的花朵, 文殊菩萨如何供养, 我也如何供养", 那我 所获得的功德是无法言说的。而你在供养的时候,心 里只想供一朵花,除此之外没有其他的观想,那你只 有一朵花的功德;或者想"以今天供花的功德,希望 我快乐、希望我健康",这种功德与为利益无边众生 而供养是完全不能相比的。

现在有很多佛教徒,不要说甚深的见解和境界,

就连最简单的供养布施也不会,所以大家确实很需要学习佛法,不然的话,虽然说"我皈依了多少多少年"、"我如何如何了不起",但在言行举止中根本没有作出如法的行为。

这是讲无上供养,作为大乘修行人,平时应该能 够做得到,所以大家不要忘!

# 子凸、赞叹供养;

我以海潮音, 赞佛功德海, 愿妙赞歌云, 飘临彼等前。

我以海潮般悦耳的歌声,赞叹具有无量无边功德 的诸佛菩萨,愿它变为吉祥的赞歌之云,永远飘临在 诸佛菩萨面前。

平时如果听到美妙的歌声,我们都应该在心里这样观想。假如自己的嗓子好,那在诸佛菩萨面前唱一些赞颂三宝的歌,也会获得很大的功德。外面有些佛教徒,嗓子好一点的,经常想在上师面前唱一个流行歌,这种流行歌会不会使上师生欢喜也不知道。不过,现在很多人分不清楚流行歌与三宝歌,有些居士太过于执著,听到我们 VCD 前面放的佛教音乐,马上就说"不要听,流行歌不要听",连什么是流行歌都不知道,这样的情况也是有的。

不管是供养什么样的音声,只要自己的心清净,令诸佛菩萨和金刚上师生起欢喜心的话,都会有很大的功德。因为三宝是非常殊胜的对境,在其面前无论怎样供养都会有一种力量,《宝灯经》中说:"在三宝前供养无垢的供品,则会远离四魔,在很快的时间内

获证菩提。"藏文的《地藏经》中也说:"三界的快乐全部以三宝的力量而产生,世界上想获得幸福快乐的人一定要供养三宝。"

"海潮音"是指无量无边的音声,因为大海不论 从时间上还是方向上,都是无法衡量的,以这样的音 声作为供养,功德也是无量无边。凡是在三宝面前作 这种供养,不管是自己的音声、行为、心情,或者一 些供品,都有不可思议的功德。

平时我们有供品的话,应该以纯洁的信心来供养 三宝,如果不是供养三宝,而是供养自己的身体或一 些没有意义的对境,那是非常可惜的。自己有能力的 话,即便是特别小的一个供品,也应该在佛前供养。 现在汉地在佛像前供香、供花的现象相当多,虽然人 们有时候发愿只是为了一些暂时的利益,但不管怎么 样,在佛前供养的功德非常大,我们都值得随喜。

### 辛二、顶礼;

化身微尘数, 匍伏我顶礼, 三世一切佛, 正法最胜僧。

在顶礼的时候,不应该只有一个身体顶礼,有关 经典中说,应把自己的身体化成无数微尘那么多的身体,在具有无量无边功德的诸佛菩萨面前,以身语意 三门毕恭毕敬地顶礼。

这里的顶礼对境是: 1) 佛: 过去已经示现涅槃、现在正在转法轮、未来将要出现于世的三世诸佛,以及自己的金刚上师。2) 正法: 过去、现在、未来所有的教法和证法。3) 最胜僧: 弥勒菩萨、文殊菩萨

那样的大乘僧众,四位比丘以上的小乘僧众,甚至所有的出家人。在这些殊胜的对境面前,依照《普贤行愿品》中的观想方式"一身复现刹尘身,一一遍礼刹尘佛",将一身化为无数的身体,以无数的顶礼方式进行顶礼。

顶礼的方式有磕长头、磕短头, 汉 传佛教中也有一些顶礼方法, 这些都可 以。《大解脱经》中说: 顶礼合掌的时候, 双手要形如含苞待放的莲花, 手掌并非 完全合拢; 站起来时身体要端直, 也即



平时所说的身直则脉直,脉直则风直,风直则心直; 跪下去时要五体投地<sup>91</sup>, 站起来后又这样顶礼。这种功德相当大,佛对阿难说: 作一次这样的顶礼,可获得身下所压面积至金刚大地之间所有微尘数量的转轮王位,但善根仍不会穷尽。

当然,磕头的时候,如理如法相当重要,不管是动作还是观想,大家都应该好好地学。以前米拉日巴去鄂巴上师那里,当时鄂巴上师正在为大众传讲《二观察续》,当他远远看到米拉日巴在顶礼时,就对弟子说:"这个人的顶礼方式相当好,很像是马尔巴罗扎上师的传承。"所以,平时看一个人的顶礼方式,就可以知道他学过佛没有,如果学过的话,顶礼的动作就会非常如法。有些人的顶礼不知道是从哪里学来的,很喜欢用一些奇怪的动作,刚刚学会磕长头,见到一个上师就要表演(上师学他们的动作,引来哄堂大

<sup>91</sup> 五体投地:两手掌、两膝、前额全部接触地面。

笑), 虽然这样也可以, 但如理如法还是很重要的。

敬礼佛灵塔,菩提心根本, 亦礼戒胜者,堪布阿阇黎。

顶礼的对境还有: 4) 佛灵塔: 佛陀的灵塔、佛像; 5) 菩提心根本: 也就是自相续中菩提心的来源,如果你的菩提心是依靠大乘上师产生的,那就将这个上师作为顶礼对境; 如果是依靠大乘法本生起的,就以这个法本作为顶礼对境。比如,你是依靠《入菩萨行论》获得菩提心的,那就要对它顶礼,在书店一看到《入菩萨行论》,马上就跪下去,别人问你为什么这样,你可以说: "因为这里有《入菩萨行论》,它是我得菩提心的根本。"这样他就没有理由阻止你了(众笑)。

还有一些殊胜的地方,比如说喇荣也可以作为菩提心的根本,我经常这样想:我在这里呆了很多年了,相续中对因果的一些微妙正见,以及相似的菩提心,都是在这块圣地产生的,见到这个地方,我真的很想顶礼。有些经典中说:"菩提心的根本不仅可以是法本、上师,还可以是地方。"包括自己上师降生、转法轮、圆寂的地方,以及佛陀降生、成道、转法轮、涅槃的地方,这些都是我们菩提心的来源地。所以,以后如果有机会去印度等地,凡是佛陀显示各种事迹的地方都要去顶礼,自己的上师弘法的道场也都值得顶礼,因为这些地方是我们获得智慧力量的源泉。

6) **戒胜者**:指孜孜不倦地行持解脱之事、修持 密法的大成就者。在这些大成就者面前,不管你是学 显宗还是密宗, 都应该恭敬顶礼。

有些人想: 我作为一个出家人, 可不可以顶礼在家的大成就者呢? 按照显宗的观点,《梵网经》中说: "出家人不能顶礼国王、父母等在家人。"《涅槃经》第六卷中说: "出家人不能对在家人顶礼。"《四分律》中说: "出家人不能对白衣顶礼。"密宗的《时轮金刚》中也说过: "出家人值得所有人恭敬顶礼。" 但是, 如果在家人的成就很高, 出家人也可以向在家人顶礼。有些人的上师是在家身份,如果上师真正具有很高的境界,是了不起的大成就者,出家人顶礼也是可以的。不过,《毗奈耶经》中说: 如果你的上师还俗了, 就算他是凡夫人, 出家人也应该顶礼。戒律中也有这样的说法。但按照密宗来讲, 在家人必须是成就者, 否则, 出家人不能向在家人顶礼。

7) 堪布:《花鬘论》中说:为自己传授沙弥戒、比丘戒的上师称为亲教师或者堪布。8) 阿闍黎:在密宗中,所有的金刚上师都可以称为阿阇黎;在显宗中,"阿阇黎"是指轨范师,比如,忏悔的上师、传讲佛法的上师、传戒的上师、皈依的上师等等。我们时时都应向这些上师顶礼。

# 第二十二者课

#### 思考题

- 1. 名词解释: 世间皈依 僧众 因皈依 四对治力
- 2. 以前有些人为了避免非典而躲到山里去,这是皈依吗?如果是的话,属于哪一种皈依?它有什么特点?
- 3. 皈依寺院、佛塔不是很殊胜吗,为什么佛在《胜幢经》里 说这种皈依不能解除大痛苦?请说说你的体会。
- 4. 世间皈依、小乘皈依、大乘皈依在时间和发心上有什么差别? 如果别人问你是哪一种皈依,你会怎么回答?
- 5. 有人说"我只皈依显宗,不皈依密宗",或"我只皈依上师不皈依普通的出家人",这种说法合理吗?为什么?
- 6. 皈依以后,什么能做、什么不能做?你平时做到了几条?
- 7. 对于皈依的学处,阿底峡尊者和《瑜伽师地论》中是怎么 规定的?
- 8. 有些居士特别讨厌蟑螂、蚊子,一看到它们,就边念佛边打死它们,嘴里还说希望它们早日超生,这种行为是否会破皈依戒?为什么?作为大乘行人,我们应该怎样对待这些所谓的害虫?
- 9. 如果我们不慎破了皈依戒,能恢复吗?怎么样恢复?
- 10. 大小乘的皈依以什么来区分?如果按照这种标准,你属于哪一种皈依?为什么?
- 11. "反正都是行持善法,皈依不过是个仪式而已,只要心中有佛就可以了。"对此你是怎么认为的?在行持善法方面,皈依与不皈依有什么差别?

- 12. 果皈依和愿菩提心都是为了利益众生而希求佛果,二者从哪个角度有差别?
- 13. 请引用教证说明: 皈依的利益非常大。
- 14. 我们需要忏悔的罪业是由哪六种途径产生的?
- 15. 有人认为四种对治力是藏传佛教独有的说法,没有权威性,所以不愿意学。对此你是怎么看待的?
- 16. 忏悔的前行、正行、后行是什么? 平时你忏悔时做到了吗?
- 17. 应以什么样的心态、动作、语言来忏悔才如法? 什么样是不如法的忏悔?
- 18. 有些居士看到家里有白蚁,自己不能杀生,就花钱请别人杀,这会触犯根本戒吗? 此举与他自己杀有什么不同?
- 19. 有些居士在看纪录片时,见到坏人被杀死,就觉得大快人心,连声说"活该、活该",这样会犯戒吗?为什么?
- 20. 学习了这几天的课程,你有什么体会?你早上是怎么观修菩提心的?

"七支供"中的供养支与顶礼支已经讲完了,今 天开始讲皈依支。

辛三(皈依)分二:一、总义;二、论义。 壬一(总义)分二:一、抉择皈依;二、随皈依 而行持。

子一(抉择皈依)分三:一、乖体:二、分类; 三、各自之自性。

丑一、奉体:

所谓的皈依,就是为了遣除一切恐怖而依止皈依 处,这样的一种方法就是皈依。

不管是大乘皈依、小乘皈依,还是世间皈依,都 有一个共同的特点: 我特别害怕某种事物,为了避免 这样的恐怖,而皈依一个比较可靠的对境。

#### 丑二、分类,

皈依有世间皈依与出世间皈依,出世间皈依又分 为大乘皈依与小乘皈依两种。

它们的自性是什么呢?

#### 丑三、各自之自性:

世间皈依: 为了摆脱世间上的恐惧、避免某些痛苦,而皈依天神、树林或者世间上的一些人。比如,有个人马上要被判死刑了,此时他特别害怕,去投靠一位有地位、有权势的人,以寻求庇护,这就是皈依;还有些人偷别人东西,被人追的时候,自己躲在树下或房檐下,这也是一种皈依。皈依的方法有各种各样,有些人害怕轮回的痛苦而皈依小乘,有些人害怕自私自利的心而皈依大乘,有种种不同的差别。

所谓的世间皈依,佛在《胜幢经》中说:世间人在处于恐怖的时候,有些皈依森林;有些皈依山,比如别人追我的时候就躲到山里面;有些害怕世间的痛苦而皈依寺院;有些皈依树木、佛塔……但实际上这些并非最究竟、最殊胜的皈依处,因为它们不能解除轮回的大痛苦。

有些人可能会想: 皈依寺院、佛塔不是很好吗,

为什么不能解除大痛苦呢?主要原因在于发心,因为世间皈依不是害怕轮回的痛苦想获得解脱,而是为了躲避一些暂时的怖畏,如被敌人追杀、被债主讨债,在没有办法的情况下才躲在寺院里面。有些人跟家里人吵架,实在没办法呆在家中,就跑到寺院里生活,以前我也见过这种情况,有个人在家里特别烦,于是躲到寺院里,但他并没有诚心皈依佛门,只是为了避开一些家庭矛盾,这种现象只是暂时的世间皈依。所以我们一定要搞清楚,自己的皈依究竟是世间皈依还是出世间皈依。

出世间皈依:可分为小乘皈依与大乘皈依。小乘 皈依是指自己特别害怕轮回的痛苦,为了从中获得解 脱而在有生之年皈依三宝,这种皈依一定要具足出离 心,否则,不管阿罗汉的果位还是独觉的果位,都是 不可能得到的。大乘皈依是指为了救度无边无际的可 怜众生,自己发愿要获得无上圆满正等觉的佛果,这 种乃至菩提果之间的皈依就是大乘皈依。

所以,大小乘的皈依有很大的差别。小乘的皈依只是"有生之年",按照《俱舍论》中的观点,小乘行人愿意在一生中获得阿罗汉的果位。佛经中也有很多公案说佛陀传了四谛法之后,某某众生马上就获得了阿罗汉果,尤其在佛法的果期,那时证悟阿罗汉的人相当多。而大乘的皈依是"乃至菩提果之间",也就是在获得圆满佛果之前,一定要皈依三宝。所以,二者在时间上有一定的差别。

如果是世间皈依,皈依的时间是没有限定的,在寺院里躲几天都可以,在森林里呆多久也没问题。虽

然现在有些人说皈依三宝,但他在时间方面根本没有概念,只是因为害怕某些违缘而皈依的,这种心态实际上不属于真正的皈依。在这个问题上,大家一定要观察。

我们很多人都受过皈依戒,但在皈依的时候,你的发心是什么样的?如果别人问"你是世间皈依,还是大乘皈依,或者小乘皈依",你应该怎么回答,自己最好观察一下。有些人经常说"我已经皈依十多年了",但你的皈依属于大乘还是小乘,这方面有很大的差别。

还有人说"我只皈依显宗,不皈依密宗"或者"我只皈依密宗,不皈依显宗",这种话都是有问题的。 为什么呢?如果你真正皈依了显宗,密宗已经包括在 里面了,因为显密都包括在大乘当中,你在皈依大乘 佛法的时候,间接上已经皈依了密宗。所以,皈依显 宗与皈依密宗并不矛盾,只不过有些人对皈依的概念 根本不懂,认为只皈依显宗而不皈依密宗,只皈依密 宗而不皈依显宗,只皈依上师而不皈依三宝,有各种 各样的谬论。所以,希望大家擦亮慧眼,真正看清楚 皈依的涵义。

现在大多数人可能只有一个世间皈依,比如皈依神仙、道士、牧师等等,虽然形式多种多样,但这些都不能让我们从轮回的痛苦中获得解脱。如果皈依世间上有名望的人,他们自己尚且在轮回中自顾不暇,又怎么可能帮助我们解脱呢?所以,对于这些皈依的分类,我们一定要搞清楚。

#### 3二、随皈依而行持:

随皈依而行持,也就是经典中所谓的皈依戒,或 皈依的学处。这种学处在《大涅槃经》中是这样讲的: 皈依佛陀后,此人则为真正的居士,从此以后任何时 候也不能皈依其他天神、外道、邪师。皈依正法后, 不能故意损害众生。皈依僧众后,不能与外道徒交往。 这是皈依之后不应做的三条。

在一些教言书中,还讲了皈依后应做的三条:皈依佛后,要恭敬佛陀;皈依法后,要认真行持佛陀的妙法,对教法与证法乃至一言一字都要恭敬;皈依僧后,对所有的圣者、僧众要恭敬,哪怕僧衣上的黄色碎片也要恭敬顶戴。在其他的教言书中,还有依止上师身语意的特殊三条。皈依以后,我们一定要明白皈依戒,如果不明白这一点,虽然受了皈依戒,但并没有真正守护它,这确实是个大问题。

从大的方面,皈依戒有以上六条。我们学《三戒论》时讲过,阿底峡尊者还规定了五条皈依戒:第一、纵遇生命危险或者为了大的奖励也不舍弃三宝;第二、遇到重大的事情时,不寻求其他方法,唯一认为三宝能救护;第三、恒时忆念供养三宝,哪怕是一盏灯、一根香也尽量供养;第四、尽心尽力地令自他趋入佛门,如果自己有能力,就为别人宣讲三宝的功德,引导他皈依;第五、无论去往何方,都要顶礼佛陀,自己随身携带佛像,在住的地方早晚向佛像恭敬顶礼。这是阿底峡尊者宣讲的五条皈依戒,作为三宝弟子,对这些最基本的戒律一定要清楚。

《瑜伽师地论》中也讲了八条皈依戒:第一、皈

依三宝后要恒时依止上师,如果没有上师的教诲,我们很容易对三宝不起信心或生起邪见。第二、要听闻正法,如果没有正法的约束,我们的心很容易被外境所诱惑,所以就算不能分分秒秒不离正法。第三、如应做到一天、一月,甚至一年中不离正法。第三、如理作意,作为一个三宝弟子,应时刻观察自己的起心动念,尽量以正知正念来摄持。第四、如理修法,假如没有一点修持,光是口头上会说、字面上理解是不行的,所以对每个法都要先闻思,然后在相续中认认真真。第五、守护根门,我不算是大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲愍有情,作为大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲愍有情,作为大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲愍有情,作为大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲愍有情,作为大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲愍有情,作为大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲怒有情,作为大乘佛教徒,一定要对众生有悲心,悲

总之,不管是哪个宗派、哪个论典中讲的皈依戒, 受过皈依的人都一定要搞明白,不然的话,就不是真 正的三宝弟子了。举个简单的例子,皈依三宝以后不 能伤害众生,如果故意杀生,那就是破了皈依戒。我 看到有些居士或出家人,一方面可能不太懂这些道 理,另一方面可能对因果不在乎,经常用药杀老鼠、 蟑螂、蚊子等,如果有这种行为,那算不算是一个三 宝弟子呢?绝对不算。为什么呢?因为佛陀在因地时 用自己的鲜血、生命来救护众生,他的所作所为如此 伟大,作为佛陀的随学者,我们如果看到众生(蚊子) 就拿起一个东西"啪、啪"地打,这算不算大和尚、 大居士呢?肯定不算。有些人的这方面行为,可能自 己确实不懂,但也可能有其他的密意,这一点我也不是很清楚。

我们受了皈依戒以后,应该在一切时分中依赖三宝,心怀恭敬地行持供养,对任何有情也不损害,尤其不交往对三宝持邪见者,否则,终有一天自己的行为会随他们而改变,这些方面大家都要注意。

如果不慎失毀了皈依戒,就要在上师或三宝所依 面前再次受戒,通过这种途径来净除相续中的罪业, 增上功德。

总义介绍到这里, 下面讲论义。

#### 壬二、论义:

乃至菩提果,皈依诸佛陀, 亦依正法宝,菩萨诸圣众。

大乘皈依的时间,并不是一年两年、一辈子两辈子,而是生生世世乃至菩提果之间,所以,我们在皈依时要这样想:我从现在开始一直到成佛之前皈依。皈依什么呢?皈依一切断证究竟、功德圆满的佛陀,如释迦牟尼佛、阿弥陀佛、药师佛等等;还要皈依下,如释迦牟尼佛、阿弥陀佛、药师佛等等;还要皈依正法——教法与证法,或者说以道谛和灭谛所摄的八万四千法门;同时要皈依大乘的僧众,也就是具有八种功德<sup>92</sup>的文殊菩萨、弥勒菩萨、地藏王菩萨等八大菩萨为主的大乘圣者,以及小乘中的大僧众和小僧众。按照《大圆满心性休息》的观点,凡夫僧众有大僧众和小僧众,大僧众包括四位比丘以上,小僧众是指凡守持戒律的四众弟子,乃至居士以上都可以称为僧众。在这样的僧众面前,我们一心一意地皈依。

<sup>92</sup> 按《宝性论》的观点,三宝的每一个都有八种功德。

飯依的目的是什么?为了利益天边无际的众生,而不是自己躲避轮回的痛苦。所以,大乘皈依与小乘皈依有非常大的差别,大乘与小乘是以发菩提心而区分,此二者的皈依也是以是否具足菩提心来分的,具有菩提心的皈依叫做大乘皈依,没有菩提心的皈依叫小乘皈依。在座的很多人都认为自己是大乘佛教徒,如果真是大乘佛教徒的话,当初你皈依的时候是怎么想的?现在你相续中的皈依戒是以什么发心来摄持的?这一点大家不得不考虑,应该反反复复地观察自相续。

皈依的方式是: 将佛陀作为导师, 因为他远离了 轮回的痛苦而获得了涅槃的快乐, 所以应该依止这样 的导师。将正法作为正道, 什么叫正道呢? 比如我要 去某个地方就一定要依靠道路, 同样, 要获得佛果也 必须依靠如来宣说的正法而修持, 这就是皈依法的的 义。所以, 皈依是什么意思? 以前上师如意宝说, 是投靠依止的意思。就像一个人从一个部落投靠另一 个部落, 他会在首领面前发誓: "从今后我的一型这样 心里也这样想的话, 那他以后就是这个部落的一 心里也这样想的话, 那他以后就是这个部落的人。 同样, 皈依就是我以前没发过这样的誓言, 但现在要 在佛陀面前发誓"从此以后我是你的眷属", 这种誓 言就是皈依佛; 发誓生生世修持佛陀的甘露妙法, 这就是皈依佛; 发誓从此以后以大小乘的僧众为助 伴, 这就是皈依僧。

将僧众作为伴侣: 在修持正法或弘扬佛法的过程中, 如果只是孤独一人, 肯定是不行的, 所以要依靠

僧众的帮助。就像我们要去一个非常危险的地方,没有伴侣不一定能成功,只有依靠可靠的伴侣,才会顺利抵达目的地。因此,乃至获得佛果之前,我们一定要将金刚道友、同行道友、大小乘僧众作为依护,这就是所谓的皈依僧。

皈依与不皈依有什么差别呢? 从功德、意识、心 里约束等各方面来讲, 皈依与不皈依是完全不同的。 皈依以后念诵咒语、行持善法的功德相当大, 而且也 能与日俱增; 没有皈依的话, 即使也在行持善法, 但 功德并不是那么大。因此, 对于修行人而言, 皈依的 功德非常大, 我们一定要皈依。

有些人说:"我心地善良、不害三宝就可以了, 这就是皈依,那些仪式完全是多余的。"这种想法是 错误的。以前上师如意宝曾再三讲过,所谓的皈依仪 式,就是修行人在三宝和上师面前发下誓言:即使遇 到生命危险也不舍弃三宝。大乘行人则应该想:我为 了利益一切众生,即使遇到生命危险也不舍弃三宝。 世间上当总统还是做其他的事,也需要在自己的对境 面前发誓,这种仪式非常重要,所以我们也应该在三 宝面前发誓,有了这种誓言以后,自相续中才有了皈 依的戒体。

不知道在座各位相续中的皈依戒是世间的还是 出世间的,如果是出世间的,到底是小乘的还是大乘 的,这方面不太清楚。但不管怎么样,从今天开始, 大家的心一定要调整过来,要想:我皈依佛陀是为了 利益一切众生,而不是为了逃避现实、灾难、痛苦。 即使你们有些人刚开始有这种情况,因为感情、挫折 等暂时皈依,这也是趋入佛道的一种方便。但从现在 开始,你要当佛教徒的话,就要当最好的佛教徒,而 不是形象上的佛教徒,所以,大家一定要发大乘皈依 的心。

以前没有受过皈依的人,今天可以一起受;受过但当时没有好好作意的,我们今天重新受一次。不管是在座的道友,还是网络、电视等面前的道友,三宝的加持都是一样的,你们心里观想乃至菩提果之间要受持大乘皈依,一边这样想一边跟着我念:(三遍)

# 乃至菩提果, 皈依诸佛陀, 亦依正法宝, 菩萨诸圣众。

(在上师的带领下,大家共同受大乘皈依戒。) 好!这样以后,大家都受了大乘的皈依戒!

乃至佛果之前我们要皈依三宝,皈依可分为因皈依和果皈依,"因皈依"是指把佛陀当作导师、正法当作正道、僧众当作伴侣;"果皈依"是指为获得无上圆满的佛果,自己精进修持佛法的一种誓言。从表面上看来,果皈依与愿菩提心非常相似,愿菩提心起是人利益众生想要获得佛果,对此二者的区别,很多大德说:愿菩提心是从利益众生的侧面讲的,果皈依是从自己想获得佛果的角度而言的。但不管怎么样,从今天开始,你们都是大乘行人了,这种功德和利益是从今天开始,你们都是大乘行人了,这种功德和利益是大等人方。世间上的人获得了金牌就高兴得不得了,我认为这没什么值得高兴的,大家以前没有获得大乘皈依戒,今天真正发了这种心,才是令人高兴万分的事情。因为我们得到了一生中难以得到的珍宝,

它是生生世世也用之不尽的,世间中哪个奖品有这种价值?有智慧的人会考虑的。

皈依的功德相当大,《日藏经》中说:不管是谁 皈依佛陀,即使他违犯戒律或者心散乱,百万魔众也 不能害,一定会获得解脱。《无垢请问经》中也讲了: 皈依的福德若有形相,整个虚空界也无法容纳,它遍 满虚空、超过了虚空。你们想一想,如果真有个虚空 都装不下的东西,那这个东西是相当大的,佛陀以这 种假设句说明了为利益众生而皈依的功德非常大,就 连诸佛与得地菩萨也无法言说。当然,这是佛陀的金 刚语,不是我们凡夫分别念所抉择的语言。

因此,我们对三宝一定要有恭敬心,始终护持这几条皈依戒,这一点大家务必要重视。有些人不重视皈依戒,反而特别重视皈依证,其实皈依证掉了也没什么,再换一个就可以,最重要的是要明白皈依后所应守护的戒条。以前我问一个人:"你皈依了没有?"他说:"我皈依七年了。""那么说说看,皈依后要守什么戒?""皈依还有戒呀?……是不是不吃肉啊!"皈依七年了,至少也应该懂七条戒吧,竟然一条都不知道,可见,皈依了很长时间也不代表有很大的利益。

下面讲忏悔支。

辛四 (忏罪) 分二;一、总义;二、论义。 壬一 (总义) 分三;一、所净罪业之六门;二、 能净四对治力;三、净法加行正行后行。

子一、所净罪业之六门:

所清净的罪业是由六种途径产生的: 1) 时间:

子二(能净四对治力)分四;一、厌患对治力;二、所依对治力;三、现行对治力;四、返回对治力。五一、厌患对治力;

对于自己所犯的罪业非常惭愧,后悔得不得了,就像一个人吃了毒药后,腹痛如绞时特别后悔,"我刚才不该吃它",这种后悔心就叫做厌患对治力。

#### 丑二、所像对治力:

指依靠某种方便方法来摆脱罪业。如同依靠医生、药物来摆脱中毒的痛苦一样,我们应当依止金刚 萨埵、上师、菩提心、佛像等进行忏悔。

#### 丑三、现行对治力:

行持善法。如果想解毒必须要服用妙药,同样的 道理,若想忏净相续中的罪业,必须要念金刚萨埵心 咒、修持菩提心,否则仅是依止是不行的,一定要实 际行动中去做,这是现行对治力。

#### 丑四、返回对治力:

如同发誓以后再不服这种毒药一样,自己发愿: 从今以后即使遇到生命危险,也决不再造这样的罪 业。

一旦具足这四种对治力,不管造了什么罪业,必定都能得以清净。有些业力深重的人认为:"我以前造了很多罪业,今生没有解脱的希望了,我该怎么办呢?"不要害怕,如果你对佛陀和佛的教言真有信心,不必如此伤心,因为依靠四种对治力,没有不能清净的罪业。

还有人想:"所谓的四种对治力,可能是藏传佛教的观点,别的教派应该没有吧。"并非如此,佛在《宣说四法经》中说:"弥勒,菩萨若具足四法,则清净一切所造所积之罪业。何为四法?即厌患对治、依止菩提心(所依对治)、现行对治、返回对治。"可见,四对治力的修法并不是藏传佛教所独有的。这四种对治力的数目是确定的,不能多也不能少。

不管学藏传佛教还是汉传佛教,我们相续中的罪业都是黑色的,为了遣除这样的罪业,一定要依止最殊胜的法门,既然如此,修金刚萨埵或依止四对治力为何要有教派之分呢?有些人说:"我不修金刚萨埵,我念自己的忏悔文就可以,也不用什么四对治力。"这种教派观念特别重的人非常可怜,佛在经中亲口宣说了这么殊胜的方法,你为什么不用?总认为凡是涉及到教理的都是藏传佛教,自己决不能接受,这是非常愚笨的想法。不管哪一种甘露,东方来的也好,西方来的也好,只要能治病就行,为什么要有这么多分

别念?都已经病入膏肓了,还在执著"我只用我医院的药,其他医院的都不用",这实在是一种愚痴之语。这些众生对佛的教理一点不懂,罪业非常深重却不愿意接受好的治疗方法,可能也是业力所致吧。

#### 子三、净法加行正行后行;

在忏悔的过程中,前行一定要发菩提心,为利益一切众生而忏悔;正行依止四对治力来念诵《三十五佛忏悔文》,或者念金刚萨埵心咒、百字明,观想依靠金刚萨埵的威力,使自相续的罪业完全得以清净;后行观想金刚萨埵等忏悔对境发光融入自己,所有的罪业得以清净,并将修法的一切善根回向给众生。这是噶当派、噶举派上师们的殊胜教言。

忏悔支的总义介绍到这里。

壬二(论义) 参四,一、厌患对治力;二、所像 对治力;三、现行对治力;四、返回对治力。

子一(厌患对治力) 分二:一、总说忏悔罪业之 方式:二、依殊胜对境而忏悔特殊罪业之方式。

#### 丑一、总说忏悔罪业之方式:

我于十方佛,及具菩提心,大悲诸圣众,合掌如是白:无始轮回起,此世或他生,无知犯诸罪,或劝他作恶,或因痴所牵,随喜彼所为,见此罪过已,对佛诚忏悔。

首先是明观忏悔的对境: 观想十方世界无量无边的佛陀, 具足大悲菩提心、以八大菩萨为主的大乘圣众, 还有传承上师、护法神等所有圣尊全部在自己的

前方。如果自己的观想能力比较好,就这样清清楚楚地明观;如果观想能力不太好,总的观想前方有所有的诸佛菩萨也可以。

在这些殊胜对境面前,我们要诚心地忏悔,怎样忏悔呢?身体、语言、心里全部都要恭敬,五体投地顶礼,然后跪在诸佛菩萨面前恭敬合掌。合掌是很重要的,虽然诸佛菩萨并不会因你合掌而特别高兴,但对我们自己来讲,真正发露忏悔的时候,一定要有愧疚、惭愧之心,有了这样的心态,当如此殊胜的对境现在面前时,你自然而然会恭敬合掌的。有些道友在忏悔的时候,恭敬心确实不够,一边撇着嘴一边恨恨地说:"那我忏悔吧,嗡班杂萨埵吽!"这种行为一看就知道不是发自内心的,只不过表示一下而已,这样的忏悔还不如不忏悔好,一忏悔就特别不高兴,这不算是真正的忏悔。

我们在忏悔的时候,应该在诸佛菩萨面前以非常恭敬的心态、非常恭敬的神态、非常恭敬的语言来陈白。陈白什么呢?自己从无始<sup>93</sup>以来到现在所造的种种罪业。我们今世、前世、前世的前世……以无明愚痴或者放逸,在烦恼特别深重的情况下造了无数恶业,比如杀生、偷盗、说妄语等十种自性罪,以及入佛门后触犯小乘别解脱戒、大乘菩萨戒、密乘三昧耶戒而造的各种佛制罪,有些我能想得起来,有些根本想不起来,不管怎么样,这些罪业全部都忏悔。

还有些罪业,虽然自己没有亲自造,但是却指使别人去造的杀生、偷盗等等,其实这与自己造是一样

408

<sup>93</sup> 轮回是"无始"的,如果有一个开端,布敦大师说则会有无因的过失。

的。以前上师如意宝说,在"文革"期间有一些比较 愚笨但又虔诚的佛教徒,他们自己害怕杀生,便叫别 人去杀牦牛,实际上,这样的过失就更大了,为什么 呢?如果是自己去杀,那只有自己一个人堕恶趣人, 会连累其他人;但若让别人去杀的话,两个人整不 会连累其他人;但若让别人去杀的话,两个 人态。现在有些居士也是这样:"我不能点杀, 你能不能去菜市场买一条新鲜的鱼,我们好好地吃 顿。"对此现象,《毗奈耶经》中说:假如劝别人造等 同。比如劝别人做不净行,自己可以不犯根本戒。然而, 如果指使别人去杀生,那自己也犯根本戒。然而, 如果指使别人去杀生,那自己也犯根本戒。然而, 如果指使别人去杀生,那自己也犯根本戒。然而 如果指使别人去杀生,那自己也犯根本戒。 如果指使别人去杀生,那自己也犯根本戒。 如果指使别人去杀生,那自己也犯根本,现 在很多人都不懂这一点,他们认为只要自己不做就 以了,但事实并不是这样的。有关此理,《俱舍论》 中也有广述。

还有一种情况是:以无明愚痴所牵,随喜他人造罪业,比如看到别人在战场上杀了很多人,自己欢喜得不得了,这种罪业也是相当大的。据说以前恐怖分子炸美国世贸大厦时,很多年轻人都认为特别痛快,如果他们中有佛教徒的话,此人已经犯下了杀人罪,为什么呢?因为当时那里死了很多人,如果你心里特别高兴,一直在随喜"活该、活该",那会因杀生罪而触犯根本戒的。所以,我们平时关系不太好的人遭殃时,自己不能随喜,否则,也造了很大的罪业。佛经中说:随喜他人造善业或造恶业,都会得到同等的果报。

所以,大家应该这样想:无始以来,我亲自造、 让他人造、随喜他人造的罪业肯定相当多,这次通过 上师的开导,依靠学习大乘教理,我已经明白了这个道理,心里非常后悔,所以在诸佛菩萨面前,并不是口头上,而是诚心诚意发自内心地忏悔。前几天开"金刚萨埵法会"时,一些修行比较好的道友也是这样观想的。

我们在座的人,谁也无法确定自己会在什么时候 死,如果能在临死之前,将无始以来所造的罪业于诸 佛菩萨面前忏悔清净的话,那就算死也放心了,否则, 还没来得及忏悔就死去,这些罪业肯定会跟着你,对 你的成就一定是有障碍的。不要说我们,就连一些大 成就者也会遭受各种罪业的果报,这在很多经论中都 讲过。

总而言之,忏悔很重要,皈依很重要,供养很重要,顶礼很重要,对于相续中想获得菩提心的人来说,每一个道理都是不可缺少的。现在每天早上修菩提心的方法,我还没有特别地讲,其实也不用讲,你们只要将每天所学的内容再三地思维,这就是所谓的修行了。比如你将诸佛菩萨观想在面前,无始以来自己肯定造过许许多多想得起、想不起的罪业,这些一定要好好忏悔,从此以后尽心尽力地改正!这样一边忏悔,一边念金刚萨埵心咒,如此一来,我们的修行应该是很圆满的。

大家都希望自己能够生起菩提心,但如果自相续特别脏的话,菩提心也不一定会在那里住留,所以忏悔罪业相当重要,除了某些菩萨来人间显现凡夫相以外,我们每个人都需要忏悔!

# 第二十三分课

#### 思考题

- 1. 你以前有没有对殊胜的对境造过罪业?如果有的话,今后 打算怎么弥补?
- 2. 对于《八十四大成就者传记》中的那个公案, 你是怎么看待的?
- 3. 我们为什么要忏悔,带着罪业死去不可以吗?
- 4. 你为自己的来世考虑过吗?不忏悔会对来世有什么影响?
- 5. 汉传佛教的忏悔中有四种对治力吗?为什么?请举例说明。
- 6. 有些人说: "忏悔是应该的,但我现在工作很忙,没有时间, 等以后有时间了再忏悔。"这种说法对吗?请说明理由。
- 7. 有些人认为身患重病的人才容易死,自己现在健康得不得了,根本不用想"死"这回事。你曾经有这种想法吗?学习了这节课,你的想法是否有所改变?为什么?
- 8. 怎样才能将佛法融入内心,而不只是停留在口头上?请具体说说你的体会。
- 9. "梁皇忏"的来源是什么?对此你有什么感想?
- 10. 在杜昌妻子的身上,能找到你的影子吗? 学习了这个公 案,今后你有什么打算?
- 11. 为什么说依靠佛教的观点,亲人和仇人都是一样的?

接下来学习第二品中的忏悔支。现在宣讲的是四种对治力,首先的"厌患对治力"分两方面来阐述,第一个已经讲完了,下面讲第二个问题。

# **丑二、係殊胜对境仟** 服特殊罪**业之方式** / 惑催身语意,于三宝父母, 师长或余人,造作诸伤害。

无始以来,众生因为烦恼无明,在贪嗔痴的催动驱使下,以身体和语言对殊胜功德田的三宝、有养育之恩的父母、具有法恩的上师,以及其他众生造过各种各样的罪业。大家都清楚,三宝是非常严厉的对境,但无始以来我们由于无明愚痴,在贪嗔痴猛厉增上时,无法控制自己的烦恼,也曾造下过损害三宝的罪业,比如以嗔恨心对僧众用身体殴打、用语言毁谤、在心里起恶心或生邪见。依靠自己的身口意,在三宝以及父母、上师面前造的恶业非常严重,来世必定会堕入三恶趣的。

按理来讲,每个人应该对三宝十分恭敬,但是大家观察一下,我们在修行过程中有没有对三宝时时刻刻恭敬呢?不但没有,反而经常以烦恼的催动,在无意或故意中造下很多罪业。我们本来对父母应该孝顺,可有些人不但不懂得报恩,反而虐待、殴打他们,现在社会上这种现象也相当多。我们对根本上师或有法恩的上师本来应该心存感激,但在修行过程中却对他们经常诽谤、生起邪见。这些罪业都是相当严重的,反观一下,我们有没有造过这些罪?通过观察会发现,这样的滔天大罪几乎每个人平常都很容易犯,违

背了佛陀与上师的教言。

# 因昔犯众过,今成有罪人, 一切难恕罪,佛前悉忏悔。

由于往昔业力所致, 我在殊胜对境面前因毁谤、 殴打而造过不少恶业, 现在是一个罪业深重的人, 这 一切难以饶恕的罪业, 我都要在诸佛菩萨、传承上师 面前以莫大的追悔心、惭愧心来——发露忏悔。

没有这样的忏悔,就永远不能摆脱轮回或恶趣的痛苦,只有精进地忏悔,我们才有解脱的机会。忏悔非常有必要,《金光明经》中也说:我昔日所造的严重罪业,在具势力的诸佛菩萨面前全部诚心忏悔。当然,忏悔并不是口头上、表面上的,一定要在内心真心诚意地忏悔。以前百丈禅师在丛林中做香灯师,有一天起晚了,迟到五分钟,他特别后悔,拿着香板跪在佛前发自内心地忏悔,心里想:我一个人耽误了五分钟,但几百个僧众的时间加起来,那是多长的时间啊!他深切地发露,后来也造了很多忏悔文。

我们在遇到一些严厉的对境时,有没有造过恶业呢? 肯定是有的。对自己的父母、上师,以及有恩德、无恩德的其他众生,如果我们造过难以弥补的罪业,那一定要忏悔。有时,即使以身体和生命来忏悔也是值得的。《八十四大成就者传记》中有这样的公案:有一个在家人,他的上师是出家人,上师经常要求他看破世间,舍弃现在的一切琐事,到寂静的地方一心一意修持,但他认为:我现在财源滚滚,非常有钱,可能是上师嫉妒我吧。后来上师又再三劝他放弃世间

法,认真修持佛法,但他一直都不听。过了一段时间, 他突然醒悟过来,反观内心认为世间的琐事无有任何 实意,于是放下世间的一切精进修持,但始终没有得 到一点感应。有天晚上,天尊告诉他:"你已经违背 了上师的教言,如果不忏悔的话,即生根本得不到任 何成就。"他问:"我该如何忏悔呢?"本尊告诉道: "若想真心忏悔,必须要砍断自己的四肢。"于是他 依教奉行, 自断四肢精进忏悔。因他曾经违背过上师 教言,即生中没有成就,中阴时才获得了成就。这个 公案乍听起来,也许有些人觉得害怕,认为这种忏悔 特别残忍。确实,没有深入了解佛教的教义,一些境 界和行为接受不了也情有可原,但如果真正将佛法融 入内心, 有些虔诚弟子是会这样做的。藏传佛教与汉 传佛教中的很多高僧大德,他们依止上师的时候经历 了种种苦行,由此也可以看出他们发自内心的一种忏 悔。

对现在的很多人而言,不要说以身体、生命来忏悔,就算平时的口头忏悔也并不深刻,只是一种表面上的应付,不可能清净自己的罪业。大家应该想一想:我们依靠上述殊胜对境,是否造过罪业?肯定造过。尤其是生长在大城市里的人,以前根本不知道佛教的因果正理,那时候的生活完全离开了因果取舍的轨道,造下了无数罪业。不说其他,仅就杀生这一条,从小到现在,亲手杀和让别人杀的,根本无法统计,这样看来,自己是不是一个大罪人呢?前段时间开"金刚萨埵法会"的时候,有一位居士是妇产科的医生,她说这辈子可能杀过一万个胎儿,我回去想了想,

应该不会有这么多吧,也许包括劝别人做的,还有自己随喜的,不过看她样子是个老年人,也许确实有这么多胎儿在她手上失去过生命。这样的罪业现在如果没有忏悔,什么时候得以清净啊?!

以前有个人告诉我,他开了几十年的餐厅,杀过不计其数的众生。这些老板看起来财力雄厚、生意兴隆,但背后造下的恶业罄竹难书,无数众生因他而失去了宝贵的生命。所以有时候看来,这些富人还不如街上的一些乞丐,在藏地,乞丐每次要饭的时候,都会念一些观音心咒"嗡嘛呢叭咪吽"或"阿弥陀佛",因为他们知道,只有这样做,别人才愿意给他布施。相比起来,汉地的某些董事长,身家几亿的大老板,他们一生中造的恶业相当多,平时内心也特别痛苦,他们一生中造的恶业相当多,平时内心也特别痛苦,而藏地的有些乞丐,晚上睡的时候非常快乐,早上起来也没什么可顾虑的,十分开心。所以,到底当乞丐好,还是当富人好?我也是在犹豫不定当中,大家这方面也应该考虑考虑。

子二 (所依对治力) 分三:一、皈依原因;二、所皈依之对境;三、此何皈依。

丑一(皈依原因)分二;一、略说;二、广说。 寅一、略说;

> 罪业未净前,吾身或先亡, 云何脱此罪,故祈速救护!

为什么要忏悔呢?因为我今生或前世所造的罪业相当深重,在没有得以清净之前,很有可能会提前死去,到那时有什么办法能摆脱这些可怕的果报呢?

正如《四百论》中所说,凡夫人造业相当严重,大多数都是往下堕。如果来不及忏悔就提前死亡,那我一定是堕入恶趣,不能解脱。所以我心中特别着急,迫切希望能在诸佛菩萨面前,以最快的速度、在最短的时间内忏悔清净,祈请十方诸佛菩萨尽快加持护佑我,让我千万不要堕入恶趣,否则,一旦堕入恶趣,就很难摆脱这种痛苦了。

我们相续中的罪业最好能在死之前得以清净,开"金刚萨埵法会"时也讲过,大家一定要精进念完四十万遍金刚萨埵心咒,如果没有念完就死去,这些罪业会一直伴随着你,来世有没有把握获得解脱,这也是很难说的。所以,临死之前,一定要尽量清净自相续中的罪业。

我始终有一个向往,能不能实现也不好说。我很想如果自己活得稍微长一点,晚年找一个寂静的地方,两三年中专门忏悔、观自己的心。虽然我出寓时时很长,一直给别人讲经说法,自己也长期闻时的行,但真正依靠四种对治力来忏悔、观察自心的人,但真正依靠四种对治力来忏悔。观察自心的个人,但真正依靠四种对治力来忏悔。但这个对,是我们的寿命太无常,此是都是不知道,毕竟我们的寿命太无常,死亡,以很想抽出一段时间,并是以清净就死去,来世这些果报成熟在身心,时有个人贪污僧众的财产,并且以恶语骂人,后来没来得及忏悔就死了。死后变成一条特别丑陋的怪鱼,生生世世处于肮脏不堪的粪坑中,即使贤劫千佛出世也不能得到解脱,累劫都在恶趣中受苦。我想如果他

当时来得及忏悔,也不一定会转生到这种恶趣当中。所以,在座的每个人都应该对来世有一点考虑,来世会变成什么样子?我们都应该好好想想。如果希望自己的来世特别好,那要看你造过罪没有,假如造过的话,那就一定要忏悔,否则,没来得及忏悔就死去,会不会获得解脱,谁也没有把握。如果我在晚年的时候来得及忏悔,虽然自己没什么修行境界,但念了不少忏悔文,相续的罪业应该减少了很多,有这样一种把握,也是可以的。

学习佛法是用心来学的,不是表面上也不是形式上的,仪式再隆重不一定有非常大的利益,只要内心有所改变,佛法对你来讲才是最有帮助的,这种帮助,唯一是从自相续的改变上来安立的。

寅二 (广说) 分二; 一、思维疾速死亡而生起皈 像之心; 二、思维死亡极恐怖而生起皈依之心。

卯一(思维疾速死亡而生起皈依之心)分三,一、 略说,二、广说,三、摄义。

#### 一、略说:

这里是讲以皈依作为所依对治力。实际上,汉传佛教中也有四种对治力,比如白云禅师的忏悔法中有三种忏悔法和七种发心,其中三种忏悔法是指作法、取相、无生,作法是指观想诸佛菩萨和传承上师,在他们面前忏悔;取相与厌患对治力没有差别,即反观自心,对所造的罪业生起极大的后悔心;无生指发起惭愧之心,发誓今后绝不再造这种罪业。此三种方法类似于四种对治力。七种发心包括惭愧心、恐怖心、

菩提心、厌离心、平等心等,以这些心态来忏悔。

大家应该明白,此处的"略说"对应的是四对治力中的所依对治力。

## 死神不足信,不待罪净否, 无论病未病,寿暂不可恃。

死主阎罗是不可信赖的,不管你的罪业有没有清净,有病也好、没病也好,他随时都会降临。可见,人的寿命一点也不可靠,相当的脆弱。

我们都知道,死主会突然降临的,法王如意宝在《忠言心之明点》中说:"死主大敌如暴雷,谁也不知何时到。"所以,死神就像打雷一样,什么时候到来,谁也无法了知。

有些人可能想:这么着急干什么,慢慢忏悔不行吗?实际上,修持佛法越快越好,如果没有尽早忏悔,死主什么时候到来,我们根本不知道,他不可能等你所有的罪业都清净了,所有的修法都圆满了,所有的事情都完成了,才姗姗出现带你步入死路,而是会突然降临在你的头上,令你不得不承受所有的业报。现实生活中也可以看出,有些人是病后死亡的,但有此人根本没有任何四大不调就突然死了。我们的生命犹如被风吹动的水泡或风中的残烛一样很容易破灭,死亡的时候就死了,也许长期卧床不起就死了,大多数人都是在措手不及的情况下死去的,假如现在还不赶紧,总认为退休以后再忏悔、儿女结婚后再修行,这样一直推推,什么时候才是个头啊?无常非常恐

怖,所以大家要有一种紧迫感,"明日死谁知,今日当精进",《因缘品》中也是这样教诚的。我们在座的人,明年的现在还会不会在人间,这是很难确定的,所谓的死亡,它是突然来临的,前段时间印尼发生大地震,在凌晨五点钟的时候,人们正沉浸在美梦之中,突如其来的灾难,令五千多人很快就离开了人间。

有些病人想:我这个病人会死的,没有病的人可能不会死。但藏族有句俗话:"一个病人的眼里,会死一百个没有病的人。"也就是说,病人虽然长期卧床不起,但一直却死不了,在他眼里,很多健康的人反而因为各种各样的原因突然死去。可见,我们的生命特别脆弱,不管坐车也好,睡觉也好,死亡的因缘随时都会出现。前两天色达有个道班工人在修路的时候,准备将土倒在河里面,但不知道什么因缘,他自己也掉到河里去了,最后在河边找到了他的尸体。因此,我们前一刹那活在人间,后一刹那可能就变成中阴身了。

作为一个修行人,千万不要推迟忏悔的时间,不要认为"我明年再修、明年再忏悔",或者"我老了以后再忏悔,现在应该好好地工作",这不是修行人的做法,我们一定要马上修、马上忏悔,不要再拖了,再拖的话,你的修行是不会成功的!

因吾不了知,死时舍一切, 故为亲与仇,造种种罪业。

因为无明愚痴所蔽,我们根本不知道自己的生命是如此脆弱,死时必须要舍弃亲友受用、万贯家财、

名声地位等一切的一切,所以为了亲人与仇敌,无端 造作了种种罪业。

即使拥有十万眷属的高僧大德,在临死时也不可 能带走一个弟子,就像在酥油中抽出一根毛一样,每 个人死时只有孤独一人,除此之外,一个同伴也没有。 现在的人真是非常可怜、非常愚痴, 他们根本不知道 自己能活多少年、整天为了生活、地位、名声而奔波 忙碌,回过头来,这些到底能带来什么?有些人拼命 地赚钱,有些人不择手段地获取地位,现在真是一个 疯狂的世界,人们根本不知道生存的意义,不知道离 开人间时唯有善法才对自己有利,从而为这些没有用 的东西造了无数罪业, 死后将会感受怎样的果报, 这 方面从来没有考虑过。所以,我们学佛真是非常荣幸, 有机会了知这些真相,但不信佛的人大多对此一无所 知,他们总认为自己的见解十分正确,看到学佛的人 就认为他们的精神有问题。当然,佛教的道理他们可 以不承认, 但应该值得去观察, 假如能找到充足的理 由,对佛法大加破斥也可以,但如果找不到的话,那 为什么不愿意接受、不愿意承认呢?

人们从不观察自己死的时候会舍弃一切,所以在 现世当中为了保护亲友、消灭怨敌,经常大发嫉妒心、 嗔心、贪心,造下了无数的罪业。尤其是为了亲友生 起强烈的嫉妒心,这种罪业相当可怕,假如没有及时 忏悔,很可能会转生在旁生当中。"梁皇忏"的来源 就是这样:梁武帝的郗皇后经常对六宫嫔妃心生嫉妒 (另有说法是:梁武帝初为雍州刺史时,原配郗夫人妒忌侧 室,动心发口有如毒蛇,30岁时忽然夭亡,后被梁武帝追崇 为皇后),她死后梁武帝非常伤心。有天晚上房顶上出现一条丑陋的蟒蛇,它以人语对梁武帝说:"我生前嫉妒成性,故现在转生为这样的旁生,感受极大的痛苦,你能不能想办法帮我脱离这样的恶趣?"说罢就不见了。梁武帝遂召集宝志禅师为主的高僧大德,制忏悔文十卷,请僧众礼忏。法会方毕,有一位天人出现在梁武帝面前,谢道:"我现在已脱离了恶趣之身,转生于天界,此次前来答谢。"可见,这部忏悔文的加持力很大,如今在汉地流传非常广,受到人们的极大重视。

还有一个公案:魏朝有个人叫杜昌,他妻子的嫉妒心相当大。有一次,某个丫环给杜昌梳头,他妻子见后醋意大发,残忍地把这个丫环的手指斩断了,过了几天,她的手指就被狐狸咬断了,感受了极其难忍的痛苦。再过一段时间,杜昌喜欢听另一个丫环唱歌,他妻子又命人割下那个丫环的舌头,后来她自己的错误,特意迎请一些禅师诵经,自己也忏悔了七天七夜。七天七夜过后,有一次禅师在给她念忏悔文的时候,从她口中出现了两条毒蛇,见此情景,禅师加快了念咒的速度,两条蛇完全出来,然后掉在地上就不见了。从此以后,她的舌头便恢复正常了。

所以,为了自己的亲友,众生所造的恶业是相当可怕的,对于怨恨的敌人,以嗔心等造的业就更不用说了。实际上,我们在临死的时候什么也带不走,生前为他们徒造恶业,必定会对自己的解脱大有障碍,为什么还不赶快忏悔呢?

### 二、广说:

仇敌化虚无, 诸亲亦烟灭, 吾身必死亡, 一切终归无。

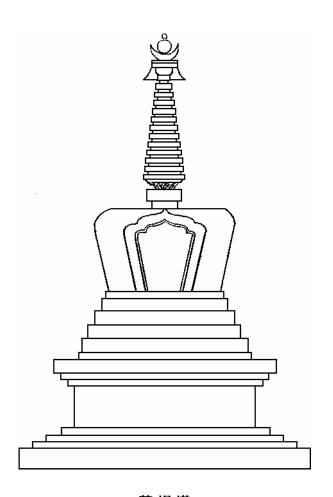
不管是怨恨的敌人还是亲戚朋友,甚至包括自己的生命,在死亡来临时,都会化为空无。所以,活着的时候,我们不应为了这些而造下各种各样的恶业。

世间人为了保护亲人、消灭仇敌,一生中造了相当多的恶业,这些亲怨若按照佛教的观点来观察,就会发现一切都是无常的:所谓的怨敌,到了一定时候,有些已经离开了人间,有些与你冰释前嫌、化敌为友;所谓的亲朋好友,暂时虽与你关系密切、形影不离,但到了一定时候,也不见得对你如是的亲热,而且他们迟早也会离开人间,最终全部灰飞烟灭。

虽然你生前对身体相当的执著,但到了一定时候,我们一定会死亡的,那时又有什么可值得生贪、生嗔的呢?不管声名显赫还是地位超群,在死的时候,尸体一天就处理完了,几小时办完后事,从此就什么都没有了。如同世间上的某些歌星、名人,死后尸体马上处理掉,两三天内新闻媒体以头版头条来爆炸性地报导一下,之后就再也没有消息了。人死以后就是这样,但生前所造的恶业一定是形影跟随,所以我们现在活着的时候,必须要将自己的罪业在十方诸佛菩萨面前忏悔,同时,不再为了亲怨而继续造恶业,否则,果报定由自己来受,任何人都是代替不了的。

《入行论》的内容确实非常丰富,寿命无常、人 身难得、轮回痛苦、因果不虚,这些佛教中的基本道 理没有一个不讲的。假如你们学得好,不管是大乘的 基础,还是小乘的基础,一定都会打好的。反之,如果没有通达《入行论》,很多人的佛教基础恐怕不见得十分扎实。藏传佛教中经常有种说法:一个人出家后,首先要看《大圆满前行》和《入菩萨行论》。为什么要这样呢?因为这里面的内容非常丰富,若能把这些全部搞清楚,以后自己应该是个非常好的修行人。

这次的机会非常难得,希望你们好好珍惜,这并不是停留在口头上的,一定要在实际行动中将每一个道理反复观察,真正运用起来。现在世间上的人非常可怜,他们竭尽全力对外面形形色色的事物进行题、家、讨论、研究,往往忽略了内在的自我、生死问题、发心问题,这是非常遗憾的!作为学习大乘佛法的人,我们虽然也要观察外界的社会情况,了解世间上的各种学问,但最关键的一点要知道:我们的生命非常短中,自己应该有所准备,如果明天就死的话,自圆满和大手印等方面下过功夫没有?菩提心和出离心生和,自对于印等方面下过功夫没有?菩提心和出离心生和大手印等方面下过功夫没有?甚是心和出离心生和人真正涉及,这是不太好的,如果只是口头上说说,可能也解决不了什么问题。



菩提塔