

# 格言金藏论释

(上)

萨迦班智达 造颂 素达吉堪布 译讲







### 译者言

萨迦班智达根嘎嘉村 (1182-1252), 是萨迦派五祖之 第四祖, 幼时依止伯父广学显密教法, 通晓十明, 23 岁时获得"西藏第一班智达"之殊荣。1244 年,应窝 阔台次子阔端之请,携侄八思巴及恰纳至凉州(即今之甘 肃武威县),始于汉域弘法。

据历史记载: 克什米尔大班智达夏加西尔在印度 时, 得观音菩萨授记:"你所不能调伏的汉地和蒙古之 众生,将来你的一位藏土弟子——文殊菩萨的化身,能 调伏彼等。"又、夏加西在斯里兰卡时、有一位具六神 通之阿罗汉送他鲜花、并说:"此花何处开、彼处有文 殊。"后至萨迦地方,果见那里盛开此花。燃灯尊者亦 有授记: 萨迦班智达根嘎嘉村是文殊菩萨的化身。再, 菩提幢等众多弟子曾亲见其现文殊菩萨身;在印度金刚 座的门上也自然显现出梵语之尊者名。由此, 印度诸人 常称尊者为文殊菩萨的化身,藏地亦公认其为三大文殊 之一。华智仁波切说:"五明通晓开显萨班尊、显密善 说之源宗喀巴, 一切佛法教主龙钦巴, 雪域三大文殊我 顶礼。"颂中所赞之"萨班尊"即为本论之作者。其辩 伏外道、造论说法等稀有广大的弘法利生事业,均在其 传记及其他历史中有详述, 于此不赘。

此《格言宝藏论》,虽有1979年中央民族学院王尧

老师之译本(书名为《萨迦格言》),但鉴于当时特定的历史 条件因素,其未将本论之前后礼赞、回向等颂译出,也 未按原版藏文字数相同的格式翻译, 且所译用语与原版 藏文特指的佛教用词之含义(内涵)差距甚远。因此,笔 者今将此格言按原本风貌译出且与有幸之士见面,具慧 之士, 当善辨之, 去粗取精, 对症下药。

凡真欲为佛门弟子者,或欲为真人者等,均当先将 此格言熟读, 凡依此而为者, 将会对汝之修行及人格增 上有极大利益。因此, 欲求解脱者, 应将此视为无比珍 宝也。

古今之世, 愚者视财宝为贵重, 智者视法宝为贵重, 故欲为智者,皆应捧此格言学习一番-

人均为之 今来悉成 诸世安泰 何愁不至 不知世法 何证空性 设无人品 何有修证 人身难得 万法无常 因果不虚 轮回皆苦 恒依三宝 发心利众 忏净诸罪 积资福慧 恳依善师 勤修深密 顿悟觉性 广私显密

公元一九九六年元月三日

















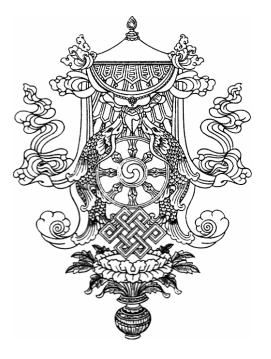


### 目录

|   | 观察学者9   | 第一品 |
|---|---------|-----|
|   | 观察正士55  | 第二品 |
|   | 观察愚者96  | 第三品 |
| П | 观察多士155 | 第四品 |
| 且 | 观察多士    | 第五品 |
|   | 观察性情292 | 第六品 |











### 格言定藏论释

萨迦班智达 造颂 索达吉堪布 译讲

### 顶礼奉师释迦牟尼佛!

梵语: 思布克达局拉呢德纳玛西章

藏语: 拉巴夏巴仁波切爹意夏为敦觉

汉语:格言宝藏论

本论作者萨迦班智达根嘎嘉村,是文殊菩萨的化 身,与无垢光尊者、宗喀巴大师一同被尊称为雪域三大 文殊。

本论共分九品,下面解释论名。"格言"也称善说,有广义和狭义之别。广的来讲,释迦牟尼佛所宣讲的经典以及高僧大德所造的论典都可称为格言。狭义方面,即不违世间法,阐明真理的善妙语言。比如龙树菩萨的《智树论》、贡唐仁波切的《水木格言》以及全知麦彭仁波切的《君规教言论》和《二规教言论》等。"宝"是指如意宝,人们祈祷如意宝能圆满世间的一切愿望,通过学习本论能具足智慧而成办一切世间法。佛教经论中用"宝"作比喻时,一般具有六种意义。弥勒菩萨在《宝性论》中讲:宝具难得、无垢、具力、严世、殊胜、无变之义。难得:在世间上珍宝是稀有难得的;无垢:

无污无秽,如黄金、白银等珍宝;具力:珍宝各具一定能力,如如意宝能赐予一切世间欲愿;严世:珍宝可作为一切世间的庄严;殊胜:珍宝比世间一般物品更具殊胜性;无变:珍宝的性质稳定、恒久不变。"藏"意为仓库、物品集聚之地,在这里意指"宝库"。"论"是文章的体裁形式,祖师大德的著作一般都以"论"为名。

#### 顶礼圣者文殊室利童子!

文殊菩萨是诸佛之师,是三世一切如来的智慧总集,乃至轮回未空之际,常常化现形色殊妙的童子身相 救度众生,因此又尊称为文殊童子。萨迦班智达在著论之初顶礼圣者文殊室利童子,也即是顶礼了一切诸佛菩萨,这是总顶礼。

### 胜天龙王成就持明主,广成蚁穴足目仙人等,皆以欢喜顶宝礼佛足,诸众主尊遍知吾顶礼。

一切世间胜者的天众、八大龙王、得成就的持明主以及广成和足目等仙人,他们都以无比欢喜之心顶礼释 迪牟尼佛——具足尽所有智和如所有智而遍知一切的主尊,如是作者也恭敬顶礼!

"胜天"是指帝释三十三天、梵天等诸天众。"龙王"指莲花龙王、护宝龙王和护财龙王等八大龙王。"成就持明主"是指云行大王等转轮王及世间的成就持明者。"广成"即广博仙人,又称为毗耶娑仙人,是印度六大哲学派之一吠檀多学派的创始人,他编著了吠陀经典。"蚁穴师"也是古印度一哲学派的创始人,他本来是一位婆罗门仙人,专门在蚂蚁洞穴处修苦行并得成就,因此他所创立的宗派称为蚁穴派。"足目仙人"是









释迦牟尼佛成道以前的一位宗派创始人。很早以前,足目仙人曾是大自在天天妃的侍卫。一次,大自在天外出,因仙人长得英俊,天妃生起贪恋,故意做出种种妩媚的姿态挑逗、引诱仙人。但仙人毫不动心,双眼一直盯视自己的双足,始终保持清净心。大自在天回来后,得知事情经过,非常满意,赞叹仙人持戒精严并赐给他悉地(成就),由此获得了足目仙人的美称。他所创立的宗派都是外也因此命名为足目派。以上众多仙人创立的宗派都是外道,他们的观点乃至修行始终未超出三界。因此无论是人、天、龙众还是外道仙人,都以欢喜之心,用尊贵的头等五体投地顶礼于释迦牟尼佛之莲足下,作者在此特别顶礼了本师释迦佛!

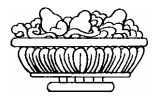
按照佛教造论的规矩,必须在正文前有礼赞词,之后有回向文。这也是区分内道和外道的标志,历代高僧大德都是遵此造论的。而现在的许多佛教文章,既无顶礼句也无回向文,分不清作者的身份以及他造论的目的。所以,我们写文章或造论必须按佛规行事。

### 以理观察不违法, 亦能善成世间法, 如何行持正士行, 此说格言宝藏论。

在做任何一件事情时,都要以正理来观察,既不能 违背佛法,又要能够善巧成办世间法,应该怎样行持正 士的行为呢?为此而宣说《格言宝藏论》。

作为佛教徒, 无论在家出家都要持守清净的戒律, 断恶行善。然而生活在凡俗世间,接触的一般都是社会 常人,许多事情又必须按世间法规办理。对于看似相违 的世间法和出世间法,学佛之人多不能如理抉择,故而 感到举步维艰,迷惑不已。为了解决这些问题,萨迦班智达从深广的智慧海中精选出数百条处世至理汇集成册,令我等学人能将世间法和出世间法圆融一味,循高僧大德之足迹行持,故这些道理非常重要。

现今有些高僧大德之所以不具足弘法利生的能力,其主要原因就是于世间道德法规不甚精通。如果不按常情世理办事,又怎能引导世间人皈信佛法呢?怎能弘扬佛法呢? 六祖惠能大师曾言:"佛法在世间,不离世间觉,离世觅菩提,犹如求兔角。"全知麦彭仁波切在《二规教言论》中也说:"下品高尚世间规,上品高尚圣者道,世法即是佛法根,若无世间高尚行,则彼始终不有,殊胜佛法之规故,如无树根即无茎,或如无福即无对。"所以不违世间法规非常重要。在没有达到远离子时,对净秽善恶分别执著的境界之前,就不要空讲什么舍弃世间法规俗约。假如你不如法行持、放荡不羁,今生就可能光顾监狱或被人间"开除",后世也将乘坐宇宙飞船到三恶趣"旅游"。为了以上诸多目的而详细地宣说人们交口称赞的格言宝藏。

















### 第一品 观察学者

### 智者即是学问库,彼等收集格言宝,如海即是江河库,是故百川流大海。

真正的智者是一切学问的宝库,他们精勤收集众多善说,犹如大海是一切江河之库,所以百川都要汇入大海一样。

颂文前两句为喻体,后两句是喻词¹。本论中多处使用这样的写作手法。这里智者比喻为海洋,学问比喻为江河,收集格言即百川流大海。真正有智慧的人,无论世间法(声明、工巧明、医方明等)还是出世间法(显密佛法)都很精通,即便所知甚广,但对各种学问仍是兴趣盎然,听闻收集众多善说。如德巴堪布,他通晓许多技艺,诸如绘画、造佛像、诵经、敲打法器等无所不能,而且对显密教法尤为精通,但他并不以此为满足,还想通过各种方法来了解新的科学知识。老堪布如此希求世出世法,真是当代稀有难得的高僧!

佛陀住世时,在古印度北方国有位公主,南方的国 王欲纳为妃。北方国王踌躇不定,于是就去请问佛陀。 佛开许以后,公主就嫁到了南方国。公主到南国后,茶 饭不思,郁郁寡欢。王臣上下都惊疑不安,便请问公主 是何原因。公主回答:"南国物产丰富,应该懂得供养。"

<sup>1</sup> 这种写作方法叫对举喻,即先叙说所比事物,随后举出比方,两相对照, 由语势明其相同的修辞方法,是譬喻修辞法之一。 国王说:"我国上下都在供养婆罗门。""这种供养意义不大,应当供养世尊。""世尊远住北国,又如何供养呢?""我可以在屋顶燃香唱香赞,迎请世尊。"佛陀得知公主迎请一事,告知众罗汉弟子准备同行。有一位不具神通的比丘也想去应供,因众罗汉不同意,他便暗暗精进修持,仅两天即得神足通,于是与众罗汉一同前往应供。南国君民见诸圣众无所障碍地从虚空中飞行而来,生起信心皈依佛门。这时国王问公主:"谁是世尊?"公主回答:"这些都是世尊的弟子。"话音刚落,世尊驾临。王臣、公主欢喜雀跃,大兴供养。佛陀为他们广宣佛法,并予以回向。

这个故事告诉我们,如果具有广博精深的智慧,任何事情都可操办成功。如故事中的比丘精进修持得到神通而任运自在。又如那位公主在佛法的边地仍能迎请世尊圣众降临,普度无量众生。

### 无论有或无学问,能知取舍为智者,犹如铁屑混灰尘,磁石方能吸出彼。

无论有学问,还是没有学问,只要能知道善恶的取 舍就是真正的智者,比如混于灰尘中的铁屑,只有磁铁 才能把它吸出来。

没有学问不一定是愚者,有学问也不一定是智者。 二者的差别关键在于取舍善恶业的能力。当你对一件事情一筹莫展的时候,如果去请教一位智者,肯定能得到 一个满意的解决方案;若是请教一位愚者,则非但不能 解决问题,反而会让你感到更迷惑。

古印度有个国王名叫达瓦,他精通咒术,善于幻变。













王宫的侍卫都是他幻变的,寝宫护卫也是具力持剑的猿 猴。当时有一位婆罗门穷困潦倒,欠债累累,因无能力 偿还债务, 便去王宫盗宝。他凭借着机灵善巧躲过了各 种机关, 摸到寝宫, 见国王已鼾然入睡, 旁边有猿猴持 剑护卫。这时一条毒蛇悄悄爬到了国王的身上, 猿猴瞥 见,举剑欲劈。婆罗门暗想:宝剑锋利无比,劈蛇的同 时定会断送国王的性命。于是挺身而出,奋力拦阻。正 与猿猴撕扯之时, 国王被惊醒, 抖开被子, 毒蛇也随之 被抛开。国王见到婆罗门,质问缘由。婆罗门如实回答 后,国王觉得有理,非常感激即以重金酬谢。国王感慨 万分:"智者即使成了怨敌,与之交往也对己有益,愚 者即便成了亲人,与他相处也会后患无穷。"这个故事 告诉我们、是非取舍只有智者才能履理而行。

### 智者以慧知格言,然而愚者非如是, 犹如阳光普照时, 鸱鸮皆成盲眼也。

智者能以智慧理解、运用格言, 然而愚者却恰恰相 反,如同鸱鸮,当阳光普照时,它却成了盲眼。

鲁钝无学、胸无点墨又刚愎武断的愚者, 在没有知 识的痴暗中,浑浑噩噩地生活。即便懂得些相似的学问, 但对格言曲意妄解, 颠倒行事, 误了别人也误了自己。 进一步讲,格言不仅是出世佛法,也是世间的处世哲学。 只有具足智慧的正士才能了知格言的真意,比如阿底峡 尊者初来藏地时, 见一户人家的门上有幅字联, 是他的 上师念智尊者留下的格言。询问旁人, 无人知道格言的 内容。尊者心中顿觉悲哀, 痛哭了许久, 认为藏地人福 报太浅薄。因为念智尊者是印度东西两地最极稀有的班 智达, 怎么来到藏地却因缘不契, 而放牛十几年!

古印度有位梵施国王,他身边聚集了许多能言善辩 的婆罗门。其中一位名叫神安, 智慧深广, 辩才无碍, 深得国王器重,并将公主许配给他。婚后不久,公主觉 得自己的智慧远远超过丈夫,逐渐变得傲慢起来,处处 鄙视神安。神安觉察后,心想:应该惩罚一下这位骄慢 的公主。于是他四处寻觅一个愚夫,终于发现在一棵即 将被砍倒的大树上有一人正嬉笑玩耍, 无动于衷。经打 听得知此人以放牧为生,神安断定他是真正的愚人,然 后把他带回家,给他沐浴,穿上班智达的衣服,教他诵 妙音天女心咒。

过了一些日子,神安对公主说:"几天以后要举行 辩论法会, 我的上师将要参加, 他如果获胜, 你就嫁给 他。"神安暗中又嘱咐牧人:"你在辩论法会上,只能对 国王说'索瓦索得',对其他人的问题都不用回答。"辩 论开始后, 牧人面对国王万分惊恐, 胡言乱语。在场的 人听罢都面面相觑。这时神安坦然解释:"我上师的言 语密意深刻,不是常人能了知的……"由于他系铃解铃, 左右逢源,人人都觉得牧人的智慧高深难测。公主有些 怀疑,上前启问了几个问题,牧人默然不答,神安说: "你的问题太过愚昧,我上师怎会轻易答复呢?"公主 信以为真,便嫁给了牧人。

一日,公主和牧人一起进入佛殿。牧人见到佛像时 表情木然, 但见到轮回图案当中有牛的形象时, 却惊喜 交加,大呼:"牛!牛!"公主才知自己原来嫁了个愚夫, 无奈只好教牧人修妙音天女法。但修了很长时间也没有

格

大鹏能啄有毒蛇, 乌鸦不能如是行。

智者能断除一切身口意的过患,然而愚者却恰恰相 反,比如大鹏鸟能啄食毒蛇,但乌鸦却不能如是随行。

世间上有两种人极其可怜。一种人自作聪明、自以为是,妄加点评某某大德如何如何,由此造下诽谤的恶业,终将堕入地狱感受无边苦报。如济公和尚饮酒、帝洛巴大师食鱼、马尔巴大师指示弟子杀生等,实际都是圣者菩萨以大悲心度化众生、摄受弟子的种种善巧方便。还有一种人,没有正知正见,以各种烦恼为因,杀盗淫妄无所不为,又美其名曰修持甚深密法,普摄群生。然而这样的"修持"、这样的"度生"只能引导自他堕入恶趣无边痛苦之中。他们非但不能防患于未然,而且行为举止放肆无度,毫无克制,更谈不上"勿以善小而不为,勿以恶小而为之"了。

曾经有一个国王的大臣,命令自己的儿子去放骡子,想借此来锻炼他。一日,国王外出巡察,发现大臣的儿子竟骑在父亲的背上,并不断地用鞭子抽打。国王 震怒异常,对这"大逆不道"的小孩说:"这个世界上应该恭敬的对象,除了三宝以外,就是今生的父母,你怎么能这样对待父亲呢?"小童反问道:"世上所有的父亲都值得尊重,还是只有我的父亲值得尊重?"国王说:"当然是所有的父亲都值得尊重,因为两相比较,父亲比儿子要殊胜得多!"这时小童指着一头驴子和头骡子说:"这头驴是不是这头骡子的父亲?""是的。""那么请国王您观察一下,父亲和儿子哪一个殊胜?"国王经过仔细观察,发现骡儿子的确比驴爸爸好看,而

丝毫长进。公主又让他每天在妙音天女像前作祈祷,同时令侍女隐藏在圣像后面。当牧人前来祈愿的时候,侍女向他身上吐水,口水自天而降落,洒在牧人的身上,他以为得到了佛母的加持,倍生敬信……后感得妙音天女真实加持,得到语自在成就。从此以后,牧人将侍女的名字"南莫科"命为己名。他精通诗学,察事料事非常准确,人称班智达南莫科。古印度诗学有三大派别,他所传的诗学即是其中一派。

当时,有位国王为了选出真才子,于是出了一道题: "水中莲花为何颤动?"并告示全国:善答此问者重赏。 王舍城中没有一个学者能做出让国王满意的答案。正好 南莫科云游至此,在一家酒店见到考题,挥笔将答案写 了出来。女店主知道了他的身份,顿起歹心,暗杀了班 智达,然后自己持答案到王宫领赏。国王看了答案,非 常满意,但疑心这样的妙论不像是女店主能做出的,于 是就随便提了几个问题,女店主不能作答。国王更加怀 疑,将她处以刑罚拷问,随即派人搜察酒店,终于在店 中挖出了班智达南莫科的尸体。国王闻知,万分悲痛, 不能自己。后感得大梵天降临,赐予回生甘露而使他复 活,于是南莫科在印度大弘诗学。

鸱鸮即是猫头鹰,又名鬼鸟,它的眼睛只能在漆黑的夜晚看东西,而白天阳光普照的时候,却像瞎子一样什么也看不见。愚者不懂格言正如鸱鸮有眼不见阳光。故而,只有真正的智者,才能了知深奥格言的意义,而伪装智者的人,最终都是枉费心机,徒劳无益。

智者能除诸过患,然而愚者非如是,





了大臣。

且无论从力气或价值来比较,骡子都胜过驴。国王从这个比喻得知小童要表达的真正意思是:我这个儿子要比父亲更招人喜欢,也比父亲更有智慧,我骑在父亲身上的这一切正是为了说明这一点。国王觉得这个小孩与众不同,是个很有智慧的人,于是把他带到王宫,封他做

当然这个故事不值得我们推广和赞叹。因为小童的 行为不仅违背了世间孝道,也与佛法教义相左。然而这 是个特殊的例子,所以我们要用特殊的态度来对待和分 析它。故事的含义与颂词"智者能除诸过患"正好相符。

小童是位智者,他以智慧和方便善巧摆脱了大逆不道的罪名及与国王争辩所带来的过患,既保全了自己,也使自己能更多地利益他人——充当了国家大臣。正如高僧大德能以饮酒、杀生等方便来实现自他二利的事业。但是愚者千万不能跟随而行,否则必将感受各种过患所致的痛苦,正如乌鸦不能效仿大鹏的行为。大鹏梵语为"揭楼罗",也名金翅鸟,具有捕食、摄伏龙蛇的能力。凡是被龙类侵害而导致的麻风病等都可修金翅鸟,那它只有死路一条。藏地有条谚语,也说明了这个道理,即"海边的青蛙不要学林中的老虎",虽然青蛙和老虎都能跳,但青蛙即使用尽全力也不能与林中的老虎相比。就算青蛙鼓足勇气去效仿老虎,最后肯定是摔入深谷而粉身碎骨。

智者即使受挫折,彼智更加成顽强,犹如兽王饥饿时,速能撕裂大象脑。

智者即便身处逆境,屡遭挫折,仍是不屈不挠,以 智慧力使自己变得更加顽强,犹如兽王雄狮,在饥饿难 忍时也能迅速撕裂大象的脑袋。

愚钝懦弱的人,遇到违缘总是叫苦不迭,怨天尤人, 更甭提重整旗鼓。而有智慧的人遭受坎坷时毫不软弱, 于行为上更加严谨,洞察形势,伺机重振。比如在文革 期间,清定上师受诬陷入狱二十年。上师在狱中仍然坚 持茹素,半月长净、三月安居等未曾间断,如法如律地 行持正常僧人的生活。上师把牢房作为闭关房,潜心修 行,经常连续数日禅坐,不饮不食。二十年如一日忍人 所不能忍,行人所不能行,最终获得了不可思议的大成 就,普度了无量的众生!

从前,雪山上住着一只狮子,山下的森林中有大象、狼、狐狸等很多动物。一天,饥饿至极的狮子抓住了狐狸。狐狸惊恐万分,请求饶命,并许诺将大象供养给狮子作为报答。狮子答应后,狐狸跑到大象面前说:"大象,我俩是好朋友,作为好朋友,应该不惜身命地互相饶益,对吧?"大象点头表示赞同。狐狸又说:"我可以把身体供养给您,但您不必供养我,您把身体供养给狮子好了。"大象也毫不犹豫地同意了。于是它俩一起来到狮子面前。狐狸对狮子说:"大象愿意把身体供养给您。"狮子十分高兴,虽然它已经饿得更加厉害了,但仍然奋起神威,以迅雷不及掩耳之势撕裂了大象的脑袋,把它吃了下去。

这里并非赞叹狮子的凶残和狐狸的狡猾,而是用雄狮在十分饥饿之时,不但没有倒下,而且能以超凡的力

格言宝

藏

量成办自利。以这一坚强不屈的特征能恰当比喻智者所 拥有的殊胜品质。

### 不询不辩于学者,不知学识之深浅, 犹如槌子不擂鼓, 彼与余物有何异?

对待智者,如果不询问也不辩论,就无法了知他学 识深浅的程度,譬如最好的鼓,若不用槌子来敲打就不 能发出声响,那么与其余的杂物又有什么差异呢?

这里将智者比喻为鼓。真正的智者只有通过处理关 键性的问题才能表现出他的聪明才智,如同鼓的好坏要 通过所发声响来了知。所以, 当我们遇到事情无法抉择 时,应该虚心地不厌其烦地向善知识询问、请教。作为 智者对于他人的请教、询问,一定要耐心地解答,以慈 悲心尽力去帮助、引导他人。一方面可以提高自己的知 识水平和处事能力,另一方面帮助他人能积累善法资 粮、同时也能迎得他人的信任和恭敬。

这样的道理,每一个人都应该了达。对一般的人来 说、凡有所学若不能询诘辩论或以善巧方便来体察鉴 别,又怎能知道你学识水平的高低以及素质的优劣呢? 在藏传佛教的许多寺院里, 僧人们每天都要依教理进行 辩论,以讲考、笔试、著论来肯定修学的成绩,促进闻 思修行。

不学不辩的人智慧很容易退失。曾经有一位中学教 师,才多识广,教学有方,深得学生的爱戴。后来中国 掀起了"改革开放、搞活经济"的热潮,这位老师无法 抵挡金钱的诱惑而弃教从商,发挥才智自办公司。正在 他春风得意,飞黄腾达之时,却因种种原因公司倒闭。

无奈又回到学校就职,因在商场滚打了几年,他的学识、 修养等各方面已远不如从前,不再受欢迎而被迫"下 岗",只得另谋生路。世间的学问尚且如此,更何况我 们学佛修行的人。所以, 应该以温故而知新的态度不断 闻思,不懂的多向善知识请教,道友之间也要互相辩论、 研讨, 以求共同进步。

#### 即使明早要死亡,亦应学习诸知识, 今牛虽不成智者,来世如自取储存。

具有智慧的人,即使死亡明晨将至,也会只争朝夕 地精进学习各种知识。今生虽然不能成为智者,但来世 再修学时, 即如取用自己储存的东西一样, 能轻而易举 地掌握。

红原有一名格邓洛吾的老堪布,从幼年起阅读佛经 论典,每天手捧经卷认真学习。如今已是老态龙钟仍孜 孜不倦,道友们故意戏言:"您现在已口齿含混了,学 得再好又有谁听您讲法呢?"他却郑重其事地回答:"即 使明早要死亡, 亦应学习诸知识, 理应活到老学到老。" 所以我们应向老堪布一样孜孜不倦地学习。明日会不会 死谁也无法把握,抓住当下的时间,精进学习善法,活 到老、学到老, 死期将至愈加勤奋, 这样度过的人生才 真正有意义。但现在一些人,却是贪图享受,懈怠懒惰, 找个学也没用的理由来推脱了事。却不知, 死神就在身 旁, 你快要开始新的旅程了, 然而却没有旅费。

我们前世学修佛法所积累、储存的福慧资粮用于今 生则如从银行提取存款一样,再学修时方能轻车熟路地 加以掌握。印度南卓寺,有位叫让哥的活佛。他从小未

言 金

曾广学密法、但是密法的经卷一经阅览就能立刻通达。 他说:"可能我前世不太注重显教,现在看显宗经论就 是记不住,而密宗法要随便一看就能了知。"据宁玛巴 史书记载: 大成就者布玛莫扎曾当过五百世的班智达。 萨迦班智达在《量理宝藏论》中也讲过,他自己生生世 世学过许多教理,因此今生成为班智达。

世上有两类人极为可悲。一种人因找大德、空行母 授记"于何年可得大成就",故由喜而慢,由慢而惰, 认为已得生死自在可高枕无忧了。孰不知一切证悟都依 滴水穿石、日积月累的修行,才可水到渠成,瓜熟蒂落, 天下哪有不劳而获的好事呢? 另一种人散漫放逸,不问 生死而虚度人生,真可谓是堪悲愍者。如《法句经》云: "这少闻之人,如牡牛般长大,只增长肌肉,不增长智 慧。"

三界轮回的众生, 沉湎于财色名食睡, 却不知唯有 依靠善业和智慧才能得到暂时和究竟的安乐,所以断恶 行善积聚福慧资粮才是我们时刻必办之事。

### 设若具有真知识, 众人自然会集聚, 犹如香花虽远方, 蜜蜂环绕如云集。

如果一个人学识渊博,并且显密佛法圆融无碍,众 人必定会如众星捧月般集聚在他身边, 犹如香花绚烂的 地方、无论花丛多远、都会引来蜂蝶如云团一般集聚。

古代文人刘禹锡于《陋室铭》中说:"山不在高、 有仙则名,水不在深,有龙则灵。"同理,一个具有真 才实德的人, 无论身居何处都会受到世人的青睐。正如 足智多谋的诸葛亮, 虽然深居俭出, 却仍有刘备三顾茅

庐奉为军师。在教育界,有能力学识的教师无需自我宣 传,学生会主动找上门来求取学问,也有社会各界人士 登门造访、讨教、学习, 比如孔子、孟子、老子等诸子 百家。只有具足智慧、圆满功德的圣者、众人才会克服 一切危难、欢喜地依止在他身旁。法王如意宝常时安住 藏地雪域,然而在他周围却聚集着几千名来自世界各地 的弟子。他们不畏迢迢千里之途,不惧高原天寒氧缺, 如蜜蜂逐香般会集在法王身边,如饥似渴地学修显密佛 法。还有远方暂不能至的信众,仍深怀敬仰之心遥祈法 王赐予加持。这一切都是因法王聚悲智于一身,实证圆 满,所以才成为众生的依怙,而普度无边众生。高僧大 德就像一块巨大的磁铁,凡是希求善法渴望解脱的人都 会被吸引过去。真正具足德智的高僧还有很多,如白玉 县的阿秋喇嘛,身边也围绕着千名徒众学修佛法。印度 南方胜乘解脱佛学院、也有数千名僧侣随贝诺法王学 修。又如汉地清定上师,许多海内外的信众为了一睹尊 容得到加持,也是不远万里前来拜访……

比如鲜花烂漫的地方,无论多么偏僻都能引来成群 结队的蜜蜂和蝴蝶。因为盛开的鲜花常时散发阵阵芳 香,随风一吹,四处飘散。而蜂蝶的嗅觉特别灵敏,也 就能寻香而至。在花丛中各种鲜花皆有优劣之分, 优者 自然更能吸引蜂蝶。依止善知识也是如此, 所以, 我们 应该选择学识渊博、实证圆满的高僧大德作为依怙主。

> 智者学习诸知识,究竟一门通世间, 愚者虽是见识广,不能照明如星光。

聪明的人精勤学习所有知识,且深入究竟地通达一









门,依靠这一门学问也就能通晓一切世间事。 愚者虽然 见多识广,但未能精通其中一门,即如满天的星光却不 能照明一样。

"究竟一门通世间"有两种含义:一、通达佛经论 典能于今生来世自利利他; 二、精通世间的某类学问, 圆满今生暂时的利益。于出世间法来说, 佛陀应众生不 同的根基而宣讲了八万四千法门。哪一种法门相合您的 根基,就应深入其中以求究竟通达。其道理与《中观四 百颂》中所讲的"一法之空性,即诸法空性"相同。对 于世间法也应如《二规教言论》中所说:"一旦胸怀极 宽广,具有广大见识时,方能列位正人中,是故广见极 为要。"现今社会、学科纷立、在大学中各系各专业广 而专一,这也是"专有其长"的一种表现。无论世间学 问,还是出世间学问,都应该像遍知无垢光尊者讲的那 样:"所知如空中群星,纵学亦无尽头,于己有利一门, 必须精通无碍。"

而当代的世间人, 忙碌于平凡琐事, 贪求名利, 却 又不明事理,往往是聪明反被聪明误。一些为父母者, 望子成龙心切,违背事物发展的规律,大有拔苗助长之 势,将年仅五、六岁的儿女同时送去学英语、美术、音 乐、武术等。小小的孩童已被压得喘不过气来,而结局 却往往事与愿违。这种蜻蜓点水似的学习方式,即便是 广猎群学,获得一些知识,但对自他也没有什么作用, 就像闪烁的星光遍满整个虚空, 也不能照明, 因为它们 没有驱除黑暗的能力。所以, 我们学佛的人, 既应广学 显密又应精通某种契机的法门。

某些佛门中人,不论学习佛法还是亲近善知识,都 是见异思迁。今天发誓学藏语,明天起誓习中观,后天 又立誓修密法, 真可谓多多益善为异想, 事事立誓属妄 言。如《法句经》中所说:"即使愚人尽其一生亲近智 者,亦不能知见真理,如勺子不知汤的味道。"所以我 们依止上师应该专心一意, 凡有所学而力求精通一门, 否则荒废人生实在可惜。

#### 智者知识虽渊博, 亦取他人之微德. 长期如是行持者, 速成一切智智位。

智者虽然拥有渊博的知识,也会虚心地吸取他人微 小的功德, 以弥补自己的短处, 如果能这样长期行持的 人、定能迅速地获得一切智智的佛位。

一个有智慧的人, 无论是精通世间法还是出世间 法,他决不会以自己某方面的特长作为骄傲的本钱,而 是广泛地采纳他人的长处来充实自己, 正如孔子所说: "三人行,必有我师焉,择其善者而从之,其不善者而 改之。"例如:某位堪布精通中观,但对俱舍稍有疑惑, 他就到通晓俱舍的堪布座前去请教。又如龙树尊者, 虽 然已是初地以上的大菩萨, 却虚怀若谷、不畏艰险地四 处寻求利益众生的善巧法门。一次,他听说远方的海岛 上有位婆罗门具有能利益众生的某种窍诀。于是他修成 树叶飞行法,依靠两片树叶飞到海岛,请求婆罗门传授 窍诀。婆罗门说:"往昔求法的人,都对我作大供养。 你又用什么供养来求窍诀呢?"龙树菩萨问:"您需要 什么样的供养呢?"婆罗门说:"只需要你的树叶。"菩 萨暗想:如果我把两片树叶都供养上师,那就无法返回

本处。于是他用一片树叶做了供养。婆罗门接受树叶后, 十分欢喜地给他传授了窍诀。龙树菩萨圆满了所学,返 回印度, 广利众生。

然而,一些庸俗肤浅之人往往自以为这也精通那也 在行, 再也没有什么可学了, 将芝麻大的学问和功德作 为自慢的资本,实是坐井观天,作茧自缚,使自己失去 了发展的机会。所以, 我们应该进入智者的行列, 取长 补短, 持之以恒, 定能成就一切智智的果位。

#### 智者以慧护自己, 怨敌虽多亦无奈, 如吾仗那婆罗门,彼子一人摧敌众。

聪明的人能依靠智慧来保护自己,虽然有许多怨敌 来危害, 却也无可奈何, 如同吾仗那国的婆罗门子, 凭 他一人之力安渡群险, 摧伏了所有的怨敌。

智慧是人类精神领域中的瑰宝, 缺乏智慧的灵魂是 僵死的灵魂,但若以学问来加以充实,它就能恢复生机, 犹如雨水浇灌的土地。如是以智慧武装起来的人是不可 战胜的,任何时候,面对任何强暴的怨敌,他都能运用 智慧武器巧妙地惩治、摧毁敌人。即使敌人率领千军万 马,浩浩荡荡地前来攻击,只要拥有智慧,哪怕仅仅一 个人也能轻而易举地将他们制服。而敌人却如何也伤害 不到智者,因为智者有一件百邪不侵的"防弹衣",总 会使自己处在最安全的位置上。

从前,在吾仗那国有一位婆罗门子,幼年丧父,与 母亲相依为命。他们的家境非常贫寒,只有一头山羊, 村里人都鄙视、欺辱他们,其中有个盗贼尤为猖狂。婆 罗门子忍不下这口气,于是准备惩治这个恶人。首先,

他借了很多财宝放在家中最显眼的地方,然后请盗贼来 做客。盗贼看到财宝,贪心大起,一边吃饭一边打主意 如何窃为己有。夜晚,盗贼潜入婆罗门子家,刚下手就 被藏于暗处的婆罗门子抓住,并扬言要将他交给国王处 治。盗贼非常害怕,主动交出五百个金币做罚金,请求 饶恕。婆罗门子已达到目的,就把他放走了。

此后, 婆罗门子认识到家乡人的心机险恶, 准备和 母亲一起迁居他乡。当经过一位曾经欺负他们的财主家 门前时,婆罗门子心生一计。他把羊牵到树林里,用树 叶把所有的金币包起来让羊吞到肚子里,然后到财主家 请求借宿。首先财主不肯答应, 正要回屋时, 瞟见婆罗 门子手中牵的羊肚子特别大,就问是什么原因。婆罗门 子告诉他:"这是如意宝羊,能够随意赐予财物,所以 和俗羊不同。"说罢就以木杖敲打羊的肚子,羊就从口 中吐出了几块金币。财主见此,深信不疑,愿意用一万 个金币买下这头宝羊。婆罗门子假装不肯, 经财主再三 请求,才勉强同意卖给他。于是交钱授羊,双方皆大欢 喜。

婆罗门子得到金币以后也不留宿,即刻离去。财主 也怕他呆的时间过长会将宝羊讨回,故未挽留。婆罗门 子走后, 财主迫不及待地敲打羊肚让羊吐宝。哪知羊吐 出几百块金币之后, 再也没有金币可吐了。财主十分焦 急,用尽浑身解数也无济于事。最后,这头"宝羊"被 折磨得忍无可忍,拼命冲出大门,飞也似的跑掉了。

再说婆罗门子和母亲一路奔波,来到鹿野苑。婆罗 门子为了找水进入森林,不料遇到"人熊",无奈只得

和人熊大战,身上的金币落得满地都是。他和人熊打斗 了很长时间都不分胜负, 便各自倚在树上休息。这时, 当地的暴君独自游玩来到林中,见婆罗门子气喘吁吁地 靠在树上,就问他原由。因婆罗门母子也曾受过这个恶 王的欺凌和刑罚,所以就骗他说:"我在这里修'财神 本尊',得到了悉地,本尊赐予我很多黄金。"国王一看, 哟!果不其然,在远处站着一个怪物,可能就是'财神 本尊'吧!它面前遍满了金币,肯定是本尊所赐。国王 生起贪心,请求婆罗门子传他"本尊修法"。婆罗门子 哪里肯传, 百般推委。后来国王愿意将身上价值连城的 珍宝连同骏马一起供养,婆罗门子才勉强答应。他说: "算了,就让你讨一次便宜吧!不过,这个法只能一个 人修,你等我走了以后,就到本尊面前五体投地地礼拜, 然后请求本尊赐予悉地,这样,你就可以拥有如多闻天 子般的财富了。"说完婆罗门子拿起珍宝,跨上骏马带 着母亲远走高飞了。

婆罗门子虽然身单势孤,但却以智慧打击了那些仗势欺人的邪恶势力。智者深谋远虑,能以殊胜的智慧来保护自己的身心,即便怨敌众多,诽谤如云,他也能以善巧方便转危为安。所以有智慧的人才是真正的勇士!

## 愚者争吵哄闹时,智者设法使之静,如水浑浊不清时,澄清宝珠能清之。

愚者于小事争吵闹事而乱成一团时,只有智者才能 以善巧方便让他们安静下来。比如水浑浊不清的时候, 只有澄清宝珠能使它清莹明澈。

智者与众不同的智慧力能解决各种棘手的问题。在

生活中,人与人之间因一些小小的摩擦而生起是非争端 时,一般的人对这些束手无策,只有智者才能理智地予 以平息,或化干戈为玉帛;或调停争端,求同存异;或 在事端未爆发前,即消于萌芽状态。这些大事化小,小 事化了,皆大欢喜的局面也只有智者才能承办。比如在 藏地,家族与家族之间,部落与部落之间经常发生一些 纠纷乃至于战争,这种情况只有高僧大德才能劝阻、调 解。因为藏地全民信奉佛法,而这些大德又是具悲智于 一身、修证圆满的圣者,深得百姓敬仰、爱戴,所以一 经调解, 再刚强的藏民也会毕恭毕敬地俯首听令; 再大 的仇恨也能冰消瓦解。这样的智者正如《二规教言论》 所讲:"语言庄重如仙人,众所信任具欢喜,性情稳重 如珍宝,降临自他之所欲。"应该特别注意的是,切切 不可让那些耍小聪明又没有德行的假智者来处理任何 纷争。因为他们这些人本身即是烦恼粗重,没有辨别取 舍的能力,即便遇到一些小麻烦也是纠缠不清,又怎能 善决大是大非呢?

澄清宝珠是一种如意宝珠,在人类福深德厚之时方显现于世,它有澄清浊水的能力。夏季,暴风骤雨之后,山石倾泻,泥沙飞流,诸江之水浑浊不堪,此时若将澄清宝珠放置其间,霎时便令河水清澈见底。同样,真正的智者即如澄清宝珠一样具有神奇的功用,能平息争吵打斗的恶浊场面,调伏粗暴之人。

智者无论再计穷,绝不迈步愚者道,犹如燕子虽口渴,绝不吸饮落地水。

即便智者身处逆境、计穷力竭,也绝不会迈步愚人

5 (B)









苟且偷生的道路。比如燕子, 无论怎样口渴, 也绝不会 吸吮落在地面的脏水。

品行高尚的智者纵遇命难也不会丧失自己坚定的信念,更不会步愚者后尘。所以,患难可以考验一个人的品格,非常的境遇才能显示出非凡的气节,浩劫来临的时候,也只有大智大勇的人才能抗争。在那众所周知的苦难岁月里,造反派们企图让一位老喇嘛放弃自己的信仰而诽谤三宝,否则便以肉体折磨相要挟。老喇嘛却平淡地说:"我的身体已经布施给你们了,想怎么处理就也是要我舍弃三宝,那是万万不可能的!" 造反派们气急败坏,声嘶力竭地咆哮:"你不怕死?"老喇嘛依旧坦然地回答:"即便是死,我也绝不会舍弃上师三宝。"就这样,老喇嘛被折磨死了。这正如作家海明威所讲:"一个人并不是生来要给打败的,你尽可能把他消灭掉,可就是打不败他……"在佛教历史中,还有着许许多多为信仰而献身的光辉事迹感人至深,催人泪下。

据《法句譬喻经》中所载:有两位新学比丘行脚前往祇园精舍拜见佛陀。时逢大旱,水泉枯竭,当他们经过荒无人烟的旷野时饥渴难当、步履艰难,历尽周折方于一口枯泉中发现了一点生虫的水。其中一位比丘喜出望外,迫不及待地将水捧到嘴边,却被另一位比丘拦住,劝言:"水中有虫,我们不能喝。"那位比丘说:"还是保命重要,我们是专程来拜见佛陀的呀!""喝这有虫的水就会违背佛的教诫,那么拜见佛陀又有什么用呢?"二人各执己见,为了保命之人不听劝阻饮水后继续赶

路。另一位虽然渴死荒野,但因持戒的功德转生于忉利 天。成为天人后感知佛的恩德,立即手持香花瞬间来到 佛陀面前,顶礼供养,尔后那位饮水的比丘才匆匆赶到。

古印度中部曾经有一位糊涂的国王,他竟然重用一个渔夫来作国家的大臣。这位渔夫大臣种姓极其恶劣, 篡国弑君,自己当了国王,紧接着又驱摈先王的两个王 子流落他乡。这一系列恶劣的行为,使得臣民上下怨声 载道。渔夫王又命令一位前朝的元老给自己当大臣,而 这位元老品性高洁,宁死不屈。渔夫王无计可施,只好 假心假意地暂时将他释放。随后元老大臣就逃离本国, 历尽艰辛终于寻到两位王子。他们共谋大计,发奋图强, 最终消灭了渔夫王,这也说明高风亮节的正士是不会和 愚者同流合污的。

燕子又名喜雨雀或等雨雀,生性高洁,它们饮用的水都是清净而甘美的。降雨之时,它们便会张开嘴仰望虚空,直接享用老天赐予的甘露,雨过天晴之时,地上虽淤积着雨水,但它们绝不会去喝。因落地之水秽浊至极,若饮用会有害于它们的健康,故无论怎样口渴它们也不会去喝落地的雨水。可见燕子尚有坚贞不屈的美德,我等为人且具智慧,在绝望之险境怎能经不住考验呢?

### 智者虽然被人骗,亦不入迷诸事业,含生蚂蚁虽无眼,较与有眼者更快。

即便智者被他人谋害诓骗,但对各种事业从原则上 仍是不昧因果取舍的。蚂蚁虽然没有眼睛,但比其它有 眼的含生跑得更快。



刚正不阿之智者常以己心度他腹, 思善择善, 即使 有时中人奸计而身陷危谷,但于大的事情上却能坚定不 移地走自己的路、做自己该做的事,绝不含糊。西藏佛 教史上著名的大译师贝若扎那,因苯波教徒的排挤而远 走嘉姆察瓦绒(马尔康地区),译师先后被当地的国王投入 青蛙、蛇四壁游走的洞穴, 以及虱子、臭虫不计其数的 洞窟数日。圣者对此未受丝毫损伤,而是以超凡的行为 于苦厄的环境中唱起道歌,因而感化了国王和他的臣民 皈依佛门。从此大译师于当地广弘显密教法,使那里成 了行持白业的佛国。

智者就算被别人谋害而遭遇各种危难,但他也能巧 设方便以计脱险。从前,印度有一位非常富裕的婆罗门, 家里有一口如意宝池。一天,婆罗门准备宴请国王,却 被他那才思聪颖的女儿劝阻:"国王贪心猛烈,如果请 到家中,一定会引出祸端。"老婆罗门心意已定,照请 不误。国王见到他家的如意宝池,顿时生起贪心,他命 令大臣前去警告婆罗门:"限期内献出宝池,否则严惩 不贷。"这消息好比晴天霹雳,令婆罗门惊恐不安却又 无计可施。正在他痛苦不堪的时候,他的女儿前来安慰: "父亲不用悲伤,我有一个办法,能避免这件祸事。您 可以告诉大臣,'请人必须派人前来迎接,招象也要用 象来引,这如意宝池也应该以水池作迎请,否则宝池定 毁无疑。"婆罗门欣喜万分,立即转告大臣。大臣们共 同商议, 却没有可以作为迎请的水池, 他们寻思: 如果 宝池迎请不到,一定会遭国王杀害,与其遭杀不如去杀 国王。下定决心后,大臣们齐心协力,最后将国王杀死。

婆罗门女无权无势,在国王的威逼要挟之下,却以聪明 才智战胜国王,解除了家人的危难。所以,智者纵然遭 遇杀身之祸,也能以巧计脱险。

比如蚂蚁是一种身体极其弱小的昆虫,它的眼不能 现见外境, 其辨认外境的工具是生于头顶的触角。但在 它行进时, 触角能准确地判断前方有无障碍、能否通行 等, 机灵敏捷, 比一些有眼的小含生跑得更快。

### 若二智者共商议,则将生出善智慧, 姜黄硼砂配一起,便会变出余色彩。

在处理一件事情的时候,如果两个具有智慧的人共 同商议, 肯定能得出新见解、新主张。比如把姜黄和硼 砂调配在一起,一定会产生另一种更美丽的色彩。

智者与智者相处共事,则能如虎添翼,显出超人的 能力,遇到任何问题都会互相商量,得出妥善的方法后 才开始承办。世间上的各企事业单位在每一件事情进行 之前,领导都要召集"骨干"共同协商办事方案;在抉 择国家大事时,首脑们也是常常开会,集合诸智囊发表 意见; 佛法方面, 法师们为了更好地培育僧才而互相交 流,研讨教学方案,学僧们为了进一步掌握所学的知识 也会互相辩论、请教。所以、智者共同商议能得出更殊 胜的智慧。

在藏王赤松德赞发愿兴建桑耶寺时,从印度东方萨 霍地区迎请了大堪布菩提萨埵(静命菩萨)作为净地2上师。 但在修建的过程中却遭到了恶龙、人非人等鬼神的严重 违害。魔军总是在夜晚将人们白天辛辛苦苦修砌的建筑

<sup>2</sup> 净地: 修建寺庙等建筑物之前举行的一种密宗仪式。







摧毁无余,并将所有的土石归回原处。后来依大堪布的 教言,从印度金刚座迎请化身莲花生大士,次第降伏了 藏地所有的鬼神,圆满地建成了三层桑耶自成寺。之后, 堪布菩提萨埵传讲戒律, 弘扬显宗教法, 阿阇黎莲师弘 扬密法,使显密教法在藏土生根发芽,并结出了丰硕的 "成果"——度化了无量的众生。

没有多大智慧的人,如果能和智者长期交往定会有 很大利益。华智仁波切曾说:"接触智者,能增长智慧; 接触具有大悲心的人,能增长慈悲心;接触贪心大的人, 会助长你的欲望……"法王如意宝也说:"当你无法对 治烦恼的时候, 可以去和那些行持好的金刚道友交谈, 那样对你的闻思修等各方面都会有很大的利益。"即所 谓"交友需胜己,似己不如无"。

姜黄是一种多年生草本植物,叶大、根茎椭圆,深 黄色, 开黄花, 根茎可以入药, 也可以做黄色的染料。 硼砂是一种粉末状的非金属元素,呈暗棕色。姜黄与硼 砂都是很一般的染料,而把它们善加调配就会变出美丽 非凡的色彩。同理每个人都有不同的见识、智慧, 若能 聚众商议, 定能产生更殊胜的智慧, 再大的难题也能迎 刃而解。

#### 具备智慧造福者,一人亦能胜一切, 犹如狮子转轮王, 彼等不需友相助。

具足智慧和福报的人,仅凭一人的力量就能战胜一 切敌人。犹如狮子和转轮王,他们不需要友伴帮助就能 任运成办一切事业。

狮子因具有与众不同的能力而成为兽中之王,转轮

王是人间的主宰者, 具足轮王七宝。《俱舍论》中讲: 由轮力能统治一切众生,故曰转轮王。既有智慧又有福 报的人,也就像兽王雄狮和转轮圣王一样具有很大的威 慑力,能尊胜诸方,任运自在地成办一切事业。反过来 讲,那些缺福少慧的人聚集再多也不能成办大事,仅是 一群乌合之众, 不堪一击。

从前,印度有位叫格士腊的国王,头顶长着一个肉 髻。他既有智慧又有福报。后来,从国王的肉髻中降生 一位王子, 自小伶俐过人, 而且心地善良, 性格淳厚, 人人都尊称他为顶生王子。国王请来一位婆罗门给王子 看相,相师欢喜地告诉国王:"恭喜陛下,顶生王子将 来一定会做转轮王。"国王听后很欢喜,随即委任王子 掌管一个小国。多年以后,老国王离开了人间,臣民上 下派出一些使臣到小国迎请顶生王子回本国接位。顶生 王说:"如果我具足福报和威德,那么臣民们自然会聚 集到我的身旁, 否则, 我回去接替王位也没有什么利 益。"后来,真如顶生王说的那样,臣民百姓都陆陆续 续地迁移到他的国家。一天, 顶生王外出巡察, 发现本 国百姓耕织劳作、辛苦不堪、于是生起很大的悲愍之心 并发愿:"如果我具足福德,祈求三宝加被,愿我的臣 民眷属都不用辛勤劳作而自然圆满具足衣食住房,乃至 种种受用。"以顶生王谛实语的加持,于八万四千年间, 全国人民不需勤作自然丰衣足食。这以后, 顶生王次第 安住北俱卢洲十八万年,西牛货洲、东胜身洲各若干年。 再后来, 又受帝释天邀请, 一起掌管三十三天, 共同享 受天人供养。一次, 阿修罗与天人发生了争战, 诸天眷

属久战不胜,惊恐不安。这时,顶生王说:"如果我具 足福德,愿阿修罗众不战自退。"果然,如他所愿,阿 修罗众全部退出天界, 回到自己的领地。这就是智者以 自己的福德力保护一切众生、广做利益的事例。

#### 若有善巧方便法, 役使大者亦不难, 如同大鹏高本领, 亦成毗纽天之骑。

如果智者懂得运用善巧方便的法门,就能轻而易举 地差遣那些地位显赫的大人物。如同大鹏鸟虽然本领高 强,却有勇无谋,反倒成了毗纽天的坐骑。

社会上的某些达官贵人不懂因果,不修善法,常常 仗势欺人, 到处称王称霸, 残害百姓。如果一个智者能 采取些善巧方便的法门去降伏、差遣他们, 利用他们的 权势定能为众生做许多有利益的事情。王臣将相皆是地 位显赫之人,统领诸军百姓,呼风唤雨等能力非同一般, 故谓大者,彼等若为善则功德不可估量;若为恶定是疲 惫兵民,罪不可赦。而历代的许多高僧大德,实证圆满, 世出世法圆融一味, 具有种种善巧方便, 摄伏了众多王 臣将相、利用他们的权势广行弘法利生的事业。

毗纽天为印度三大尊神之一, 属保护神。相传大鹏 鸟和毗纽天作战时,以高超的本领大败毗纽天并得意洋 洋地将他压在身下。虽然毗纽天凭自己的能力很难取 胜,但抓住了大鹏鸟骄傲的特点而施以巧计。他对大鹏 说:"我俩交战这么长的时间,都没有得到什么利益, 不过, 我认为我比你殊胜, 你不如向我求个悉地。"大 鹏一听勃然大怒:"我倒觉得我殊胜无比,而且屡战屡 胜, 你应该向我求悉地才对。"毗纽天又不慌不忙地说:

"我身体高大,本领高强,你只有骑到我的身上才能显 出点威风。"大鹏嘿嘿冷笑, 趾高气扬地说:"我的本领 大, 你才应该骑在我的身上。"毗纽天顺水推舟, 趁势 说:"好吧!你的本领确实高强,那我只好骑在你身上 喽。"因此, 具足智慧和善巧方便是多么的重要啊!

#### 求得今牛来世乐, 皆为依靠智慧力, 达瓦王子用智慧, 拯救暂桑今来世。

要想得到今生和来世的安乐,唯有依靠智慧力才能 成办。具有智慧的人,能自利利他,如菩萨化身的达瓦 王子以智慧拯救了吃人魔王——暂桑的今生和来世。

一般的人依靠智慧能使自己得到今生和来世的安 乐,即便福报欠缺的人,如果依靠世间的智慧,深信因 果,取舍善恶,则能圆满暂时的所愿。而究竟的安乐必 须依靠出世的智慧也就是空性慧, 从修行角度而言, 欲 求今生成就必须证悟空性慧。若求究竟的佛果,必须具 足两种因: 生起空性慧自我解脱因以及悲智双运广利众 生之菩提因。下面讲一个释迦牟尼佛在因地以智慧力救 度众生的故事。

古印度有位叫暂桑的国王。一次, 他到森林中打猎 时与一头贪欲猛烈的母狮邪淫。后来母狮生下一个男 孩,他的身体智慧相似于暂桑王,但身毛须发以及暴烈 的性情却有母狮的特点, 故取名为狮子暂桑。

暂桑王去世后狮子暂桑继位, 也名暂桑王。一天他 对刹帝利种姓和婆罗门种姓的两个王妃说:"明天你俩 谁先到花园、我就和她一起游玩。"第二天一早、二位 王妃穿着华丽的衣服, 骑着骏马赶往花园。婆罗门王妃



因顺路礼拜供养了土地神祭坛而耽误了时间。而刹帝利 王妃已提前赶到花园和国王游玩了。婆罗门王妃因受到 冷落而迁怒于土地神, 就派人拆毁了土地神祭坛。土地 神心中愤恨,观察祸害源于国王,便伺机报复。国王有 一位特别敬信的婆罗门,一天早上,他有事外出,土地 神便变成他的模样,进入房内吩咐侍者准备肉食。这位 婆罗门常用素食,今天突然要改肉食,所以侍者不敢做 主,于是去请问国王,得到国王开许后,即献上肉食, 土地神吃完后欢喜离去。中午时分,婆罗门回到家中, 见侍者献上的竟是肉食,勃然大怒,责骂道:"我历来 吃素,你今天胆敢献肉食?"侍者很害怕,又不敢说是 你让我献的, 无奈只好说是国王命令的。婆罗门恼羞成 怒,对国王发了一个恶愿:"愿这个恶王在十二年中都 吃人肉。"

不久, 当地来了一位比丘, 宣讲吃素的功德并劝人 戒杀行善。全国人民依教奉行断绝杀生, 从而在全国境 内找不到一个卖肉的。

国王因没有得到比丘教化而仍旧吃肉。一天,他的 侍臣跑遍大街小巷都买不到肉,怕空手回去挨骂,只好 在尸陀林割了一块刚死的小孩肉,带回王宫善加烹调献 给了国王。国王一吃,鲜味可口,就问侍臣是什么肉? 侍臣不敢回答。国王说:"你尽管说,赦你无罪。"侍臣 这才如实回答。暂桑王高兴地命令他每天献上小孩肉, 侍臣为难地说:"今天小孩肉是偶然得到的,以后到哪 里去找呢?"国王说:"你可以把乡村的孩童骗到宫中 杀死。"侍臣奉命而行。从此以后,国中的小孩连连失

踪。当侍臣再一次诱拐小孩时,正好被隐藏在暗处的人 民捉住送到国王面前,请王治罪。暂桑说:"放了他吧! 是我命他捉小孩给我吃的。"臣民知道事情真相后都非 常愤慨, 追到王宫要杀死暂桑。当暂桑王逃到王宫顶端 无路可走的时候, 只好大声呼叫: "若我相续中有吃人 肉的习气,就变成吃人魔王吧!"因婆罗门的诅咒以及 他吃人肉的业缘, 话音刚落立刻变成吃人魔王, 腾空飞 到了另一国家,四处捉人次第残食。

这时在印度北方国有位达瓦王子 (释迦牟尼佛的前世), 从小深信三宝, 具足无量大悲。他听说暂桑国王已变成 魔王残害众生,于是赶往暂桑王所在的地方欲以悲心调 化。途中遇到一位婆罗门,王子在他面前求得四句佛法, 正在法喜充满细细思维之时, 魔王飞来将他抓进了魔 窟。王子暗想:"死并不可怕,只可惜刚得了四句佛法 还没来得及供养婆罗门上师。"于是非常内疚而泪流满 面。暂桑见后高兴地说:"这次你死定了, 哭也没用。" 王子答道:"我并非怕死,只因刚才闻受佛法却未供养 上师而悲伤。"于是王子请求暂时放他回去,等供养上 师以后再返回受死。暂桑不相信:"你离开后就不会再 来了。""我的心是端直的,和你完全不同。"暂桑暗想: 这里还有很多人可供我食用,就算他一去不回我也能把 他抓住。于是放他走了。王子回国后用一千两黄金供养 上师。当他返回魔窟时, 暂桑正在烧火, 见他回来非常 惊讶,却仍然说:"你虽然信守诺言,但今天我还是要 把你吃掉。"王子毫无畏惧,坦然地说:"我已供养了传 法上师, 现在死也无憾。" 暂桑寻思: 佛法到底有什么



好处,竟然使他乐此不疲,连死也不怕呢?于是说道:"现在趁火还没有烧旺,你赶快给我讲一点佛法。"王子回答:"你品格下劣,不是法器。"暂桑好奇心大起,连着请求了三次。王子见时机成熟,便教他搭起高座并如理如法地听闻。王子上坐后,先讲佛法基础知识,然后次第开示甚深缘起性空等窍诀。暂桑以三宝的加持和自己的皈依愿心,立即摆脱魔躯恢复了人形。王子将暂桑送回本国,臣民得知他已皈信佛法,就请他继续当国王。暂桑复位后,大兴佛法,广做善行,使全国上下都步入了善道。

### 即使英勇又顽强,若非智者难得盛,即使获得诸财富,若无福分岂能常?

没有智慧的人,仅凭匹夫之勇,再顽强也不能成办 大事,更不能令事业兴盛。有的人利用种种手段得到些 财富,如果没有福分,又怎能得以长久呢?

有些英勇善战的人,即便得到权势,如果没有智慧,不懂得善巧方便,也很难令事业兴盛。比如历史上的一些英雄豪杰,凭着他们那万夫难挡之勇率领民众起义,出征打江山,历尽千辛万苦而登上国王的宝座。但因有勇无谋,不善于治理国家,短短的时间内又被别人推翻,甚至杀害。又有些没有福报的人,纵然得到一些财富,也不能长时享受安乐,有的反而遭受种种痛苦。譬如佛陀住世时,一天,佛带领比丘行至郊外,见到一大块金子。佛陀教诚弟子:"那是毒蛇,不要看它!"一位农夫听见后,想前去看个究竟。结果没有发现毒蛇,反而看到一大块金子,惊喜交加,立即据为己有。当时王宫被

盗,农夫所捡的金子正是国库的财产,被查出后差一点 判处死刑。所以,没有福报的人,偶然得到些财富,非 但不能享受安乐,反而会引来杀身之祸。

智者依靠智慧和精进能成办一切事业。《百业经》中有这么一个公案:佛在舍卫城时,给狐独施主广作供养积累了无量的福报。另一位施主想胜过他,于是从大海中取回很多宝藏以作上供下施,但仍然不能超过给狐独施主。"舍利子告诉他:"给狐独施主具有很好的福报,能了知并得到有主或无主的水陆等宝藏,而你却没有这样的福报和能力,要想胜过他,唯有在佛的教法下出家,以你出家的功德才能超胜于他。"施主听后立即在佛前剃度出家,并精进修学证得了阿罗汉果。在他的境界中,黄金与牛粪等同,虚空和手掌无别。给狐独走前来礼拜、供养他说:"圣者您获得了阿罗汉果位,我在有生之年愿供养您一切财物资具。"所以人生最重要的是智慧和觉醒,而不在于欲求和得到。

#### 谁能了知过与德,智者方能辨彼二, 从牛挤奶皆能会,由水分奶唯天鹅。

谁都能了知显而易见的过患与功德之差别,而功过 参半之事却只有智者才能明确辨别。譬如从母牛身上挤 奶人人都会,然而从水乳相融的汁液中分取纯奶,却只 有天鹅才有此能力。

佛经记载,天鹅具有将奶汁和水分开的能力,因而享有"吸乳鹅王"的美称。这里喻为智者在一切行为中, 能正确了知是非功过,遇到既有功德又有过患的事情,

格言宝藏论释(上



也能善巧取舍, 明德而行。而一般人很难分辨了知, 更 不懂得去实行。如《法句经》中说:"智者渐渐地、一 点点地、刹那刹那清除自己的污垢, 如同金匠清除银或 金的杂质, 而愚者随着自己的欲流而去, 如蜘蛛投向自 己所结的网。"明朝莲池大师的《缁门崇行录》中有这 样的公案:宋朝光孝安禅师住持清泰寺。一天,他在定 中见到两个僧人倚着栏杆交谈, 开始有天神护卫并恭敬 谛听,后来天神离去,不久便听到鬼神在旁不屑地谩骂 他们。禅师出定后追问原由,得知两位僧人刚开始讨论 佛法, 所以天神护卫恭听, 接着叙旧事, 拉家常, 最后 谈到接收财物供养,于是天神不愿听而离开他们,甚至 连鬼神都不愿意听并且不屑地唾骂。从此之后光孝安禅 师终身不再谈世俗琐事。古人为生死大事而行脚参访, 遇到堪为师友的人便急忙讨教佛法解脱之事,哪有时间 谈论其他的琐事。而现在的出家人却整天无益杂谈,也 不想想鬼神时刻在身旁,他们又会对你做什么表示呢? 实在可怕,修行人时刻都要小心谨慎,如履薄冰,如临 深渊。

#### 即使嘱咐又催促, 虽是旁生亦能知. 他人未说亦未催, 自觉领会方智者。

即使是旁生, 若常常对它嘱咐催促, 也能了知人的 意图,而在他人既未劝说又未督促的情况下,能自然心 领神会才算是真正的智者。

旁生虽然不懂人的语言,但是当主人以各种方法驯 养它们时, 畜生们都能知道哪些应该做而哪些不应做。 马戏团里,各种动物在驯养师的辛勤培训下,能做出许 许多多精彩的表演:猴子骑车、熊猫滚球、狗钻火圈……

反观我们灵长类中最高级的动物——人,如果不明 白什么事当做,什么事不当做,而且在他人的善语劝导、 反复催促之下,仍然无动于衷的话,岂不是连畜生都不 如,那就太有失为人之资格了。当然,人与人之间是有 差别的。聪明的人在处理任何一件事时,都能审时度势, 明察秋毫,正确取舍当做不当做之事,根本不用他人的 规劝、催促。而愚者,就算对他百般劝导,反复教化仍 然起不了作用。

曾经有个傻子,他的父亲是个渔夫。一天父亲准备 出海打鱼, 就叫傻子去看风向。儿子跑出去看了半天, 才回来问父亲:"怎么看风向?"于是父亲教他辨认风 向:"你抓一把草往空中扔,草往东落刮的就是西风, 若向西落便是东风……"傻子听完,若有所思地点点头, 然后跑出去抓起一把草狠命地向空中抛去,因为当时没 有刮风, 所以草落到了他的身上。他欢天喜地的跑回去 说:"父亲,我知道了,今天刮的是天风。"又如一些世 间人,既没有文化,又没有信仰,当佛教徒劝导他们断 恶行善时,他们总是不屑一顾地说:"我才不信你这套! 修什么忍辱, 骂不还口, 打不还手, 弄不好命都搭上了; 又做什么放生,简直是把钱往河里扔,世上再也找不到 像你们这样的大傻瓜。"这种自以为是的"聪明人"真 是太可怜了。

从前有兄弟二人,财富充溢,哥哥一心向善学佛修 行,而弟弟却贪执家业不求善法。哥哥多次劝弟弟修学 佛法, 而他非但不听反生嗔恼。父母过世后, 哥哥便出







家为僧,依止善知识精进修持而证得了阿罗汉果。证果以后返回家中教化弟弟,不但没有起到丝毫作用,反而受到弟弟无理的指责与谩骂,并被赶出了家门。弟弟贪执财物、不信三宝、轻慢僧众、不修善法反造恶业,命终后转生为牛,数次被商人贩卖,终于积劳成疾倒地不起。在它奄奄一息之际,阿罗汉哥哥从空中飞来对它做了加持,使这头牛能忆念前世,故而深深自责,悲泪纵横,后悔自己未听兄长的劝告。阿罗汉知道"牛"生起了惭愧后悔之心,就给它传授佛法,牛便在闻法时死去,依此功德却往生到了忉利天。

### 若具智慧虽不说,表情亦能知所想,未尝尼泊尔之榴,看色亦能知滋味。

在有智慧的人面前你虽然不说话,他从你的态度、 表情上就能推知你的所思所想。比如尼泊尔出产的石 榴,虽然从未品尝,但观察它的色泽就能判断滋味鲜美 与否。

智者洞察世间、辨别是非,了如明镜;观察每一个人都是善恶分明,准确无误。他们察人断事时,仅依智慧来作评判,绝不是启用神通来了知的。例如法王如意宝,他摄受了千千万万的弟子,就算你一言不发,稳然不动,但通过你所流露的表情,上师即能准确地了知你的内心世界,是善非善,修行层次如何等等,容易得就像看尼泊尔石榴的颜色便能了知它的味道一样。上师这样观察以后,便能清楚地了知弟子是否堪为法器。在密乘里上师需要观察弟子,弟子也要观察上师,这是必不可少的先决条件。

有智慧的弟子在依止上师时,通过上师的表情、简单的动作或片言只语,能准确地了知上师的密意,从而得到甚深的妙法乃至成就。譬如佛陀在灵山会上拈花示众,众人都不能领会佛陀的密意,唯有摩诃迦叶尊者破颜笑,印佛心印,成为禅宗的初祖。又如六祖惠能依止弘忍大师。一次,大师到碓坊(舂米的场地)见惠能正在舂米,便问:"米舂好了没有³?"答言:"米早已吞好,只等着用筛子来筛⁴。"于是五祖用禅杖,在石碓上敲了三下,然后将禅杖背在身后离去。惠能立即明白了师父的用意,即于当晚三更天从后门去面见五祖。五祖为他秘密传讲《金刚经》,当听到"应无所住而生其心"时,惠能便豁然大悟,通彻一切万法不离自性。这就是心心相印的道理。

### 智者离开自处境,至于余处更受敬,犹如外地宝畅销,岛上岂有彼销售?

学识渊博的智者,离开自己长期居住的地方而辗转 异地他乡,就会更受人恭敬。犹如海岛盛产的宝物远运 到内陆则极为畅销,而在海岛上却没有销售的地方。

世间上的许多物品在其出产的地方往往都不太珍贵。比如珊瑚珍珠等宝物,在产地海岛上显得平平常常,几乎没有销售的地方,即便有售也是价微物贱,无人问津。然而在内地却备受青睐,而且价高物贵,供不应求。只需略作观察,就会发现这类事例在实际生活中比比皆是。同样,某些高僧大德因长年累月居住在自己的家乡,



50)



<sup>3</sup> 意即你修禅的功夫成熟没有。

<sup>4</sup> 意即功夫早已成熟,但未得善知识印证,还有见思的烦恼没有完全断除。

久而久之,周围的人便觉得他功德平平,与常人没有什 么两样, 甚至于身边的弟子也因朝夕相处而习以为常, 往往看不到上师的功德。一旦这些大德离开自己的家乡 远赴异地, 广行弘法利生的事业时, 便会受到更多信众 的恭敬顶戴。凡是他所结缘、摄受的弟子都喜泪盈眶, 大有"久慕其名而今始谋面"的感觉,依止他后更是如 获至宝, 并如侍奉真佛一样毕恭毕敬地对待。例如莲花 生大士贵为王子, 因生起猛烈的出离心, 不愿当国王而 触恼了父王并被驱逐出境。他于八大寒林 (尸陀林) 等地 苦修而证得金刚持的果位,次第到乌仗亚那周围的诸多 国家弘扬佛法,受到弟子们众星捧月般的恭敬。后来应 藏王赤松德赞邀请远赴佛法的边地——西藏,降伏众 魔,建立寺庙,终于在那里树起了正法的宝幢,成为藏 传佛法的祖师。

还有人们对自境的大德有平常易见的感觉, 所谓 "拉萨老妇未见圣像"的事例值得深思。曾经有一位长 期居住在拉萨的藏族老人,她常常见到不远万里来朝拜 释迦牟尼佛圣像的信众络绎不绝。有步行来的, 磕大头 来的……虔诚至极、感人至深。这位老人也颇感兴趣、 但认为自己身居拉萨,福分很大,用不着马上朝觐,而 且日子还长, 机会也多, 以后再拜也行。这样"明日复 明日,明日何其多",也不知过了多少个年头,这位老 人仍然没有去朝拜圣像。到头来,她突然患了重病,很 短的时间内便过世了,留下了身居拉萨未朝觐圣像的遗 憾。

智者学时即困苦, 贪乐安住不成名,

#### 贪图微小逸乐者, 彼将不会得大乐。

智者在学修阶段都会备尝艰难困苦,如果贪求安乐 享受就不会功成名就。那些贪图微小逸乐的人,绝不可 能得到究竟的大安乐。

无论哪一种学问,在学修期间都必须要经历千辛万 苦,身受种种磨难。古往今来的名人志士是多么的荣耀, 多么的令人羡慕啊! 然而他们的学识、名誉、地位又有 哪一样不是经过废寝忘食的勤学苦练才得来的呢?世 间智者也有善说,如孟子云:"天将降大任于斯人也, 必先苦其心志, 劳其筋骨, 饿其体肤, 空乏其身, 行弗 乱其所为, 所以动心忍性, 增益其所不能。"世间的成 就都要经历这般难忍的苦行,更何况追求究竟解脱的大 成就呢? 历代的高僧大德, 都是在饱经磨难后才获得了 至高无上的成就。比如佛祖释迦牟尼,曾于尼莲禅河边 经历六年的苦行, 衣不蔽体, 不避风雨, 每日只食一麻 一麦,渐渐地七日食一麻一麦,最后不饮不食。又如米 拉日巴尊者在苦行时、采食荨麻使身体肌肤也变成绿 色。再如法王如意宝于18岁时到石渠江玛大学校求学, 常常穿的是粪扫衣,夏季每日仅靠学校分发的少许酸奶 充饥,最后获得大成就。真可谓"未经一番寒彻骨,怎 得梅花扑鼻香"。

所以佛家以"慎勿放逸"来警戒学人。求法者要为 法而忘却身躯, 利益众生者要为众生而忘却自己。然而 某些修行人却只顾追求外在的享受, 忙于世间琐事, 虽 然物质越来越丰富,但向道之心却越来越淡薄。莲池大 师曾说:"现在的出家人,吃得很丰盛,穿得很华美……

第一品、观察学者

一如富贵人家,而不知惭愧,佛法没落了,实在令人惋惜!"这类人非但不会成为智者名扬四方,而且会落得"欲求解脱,反堕轮回"的结局。智悲光尊者也曾讲:"吃穿受用圆满,此人未成佛已成魔矣。"生活条件各方面越优越,修行人越容易生起贪心和傲慢心;如果各方面条件都很差,修行人就容易生起出离心。《二规教言论》中说:"贪等愚痴所惑众,沉溺恐怖轮回泥,若尚未止贪痴心,则成卑劣入恶道。"那些贪图现世微劣安乐的人,迷醉于眼前暂时的享受,他们绝不会得到今生的长久安乐,更不会得到来世往生极乐世界以及究竟成佛的殊胜大安乐。

## 若具智慧虽弱小, 有势怨敌亦无奈, 兽王虽有强势力, 具智兔儿谋杀之。

具足智慧的人即便弱小,势大力强的怨敌却也对他 无可奈何。比如兽王雄狮虽然具有强悍威力,但仍被具 有智慧的小兔子谋杀了。

智慧即是力量,也是成办自他二利一切事业的如意 宝。即使没有显赫的地位、强大的势力以及富甲一方的 财产,只要具足智慧也就拥有了一切,无论多么强大的 怨敌都害不了你。比如前面所讲的吾仗那婆罗门子,以 智慧战胜众多劲敌的故事。甚至在动物的世界里也有许 许多多以弱胜强的精彩故事。

在一片森林中住着一只凶狠的狮子——兽王,它每 天都要残食各种动物,而动物们却敢怒不敢言,只有心 惊胆战地等待着死神的降临。后来它们商量了一个办 法,请求狮子按顺序分食动物,众动物也自觉地按顺序 到狮子面前受死,狮子很爽快地答应了这个请求。一天,轮到小兔子了,这只小兔非常聪明,不愿白白送死,一心想以计谋杀死狮子,解救其它动物。于是它绕道前往狮子处,一则拖延时间,二则观察地形,寻找对付狮子的办法。当它走到一口深井边时,不禁喜形于色,跳了起来,终于有了个好主意。赶到狮子处时,兽王大发雷霆,责骂它来得太迟。兔子假装受了委屈,哭着说:"我一大早就来了,但在途中遇到一头和您长得一样的盗兽,非常凶暴,也极其傲慢,将我抓住了。我向它解释说,我是您的部下,今天要把身体供养给您食用,请它释放。可是它一点都不怕,还说要和您较量,想替代您做森林之王。现在它正等着您呢。"狮子听后怒不可遏:"无知狂徒,看我怎么收拾你!"说完即令兔子带路前往。到达目的地,兔子指着深井说:"那猛兽就在里面。"狮子扑到井边,俯身一看,果不其然,井里有一只与自

往。到达目的地,兔子指着深井说:"那猛兽就在里面。"狮子扑到井边,俯身一看,果不其然,井里有一只与自己一模一样的猛兽,也正在向上张望。狮子猛吼一声,抖动鬃毛,龇露獠牙,做出种种凶猛的姿态,想先吓唬对方,没想到井中"猛兽"也不甘示弱,对着它张牙舞爪,准备搏斗。狮子忍无可忍,大吼一声直扑井中,挣扎了一阵就沉到水底淹死了。

所以真正的勇士在于有无智慧, 否则仅凭强大的势力是不可能常时取胜的。

### 若知所作同他人,和睦相处即智者,即便旁生同类众,岂非类聚住一群?

如果自己所作与他人所行相近,并且懂得彼此和睦相处,那才是真正的智者,即便是旁生不也是同一种类

\$^@\\







#### 的聚住在一起吗?

常言道: 物以类聚, 人以群分。讲的也即是这个道 理。马投马群、牛入牛族、鸡随鸡跑、狗追狗叫……动 物们自己也知道分类,何况为人——万物之灵。我们在 闻思修等善法方面应该亲近如理如法行持的人,并且使 自己的所作所为尽量和他们保持一致,和睦相处,这即 是智者最明智的选择。但是切切不可与那些缠绵世间 法、说是道非、背离解脱道的低劣士夫"亲密无间", 当以"敬鬼神而远之"的态度对待他们。修行人若能追 随高僧大德,精进修持而不离左右,无论你学识是否渊 博、修行是否有成,别人都会认为你是一个很不错的修 行人,也很愿意与你交往。反之,一个具足慈悲心、有 学问的人如果常常和一些行为不轨或头脑有问题的人 交往,别人都会认为他也人格卑劣,没有修行,甚至怀 疑他是否也是个神经不正常的人。犹如吉祥草扔到粪坑 中, 臭不可闻, 人见人厌, 然而放在檀香木中, 却能自 然生香, 增上吉祥。

然而世事多变,无奇不有,即使佛法在严整戒律之时,也应倡导因事制宜的变通之道。那种机械乖戾之徒往往行事呆板,难以迎合世人千奇百怪的民俗。很久以前,有兄弟两人各置办了些货物出门做买卖,当他们行至裸人国时,弟弟说:"这儿与我们的风俗习惯截然不同,要想在此地做好买卖可实在不容易啊!常言'入乡随俗',只要我们小心谨慎讲话谦虚,依照他们的风俗习惯办事,想必也能成事。"哥哥却说:"无论到什么地方,礼义不可不讲,德行不可不求。难道我们也光着身

子与他们来往吗?这可太伤风败俗了。""古代不少贤 人,虽然形体上有所变化,但行为却十分正直。所谓'陨 身不陨行',这也是戒律所允许的。""那你先去打探一 下情况。""是。"于是弟弟先进入裸人国城门。过了十 来天,弟弟派人来告诉哥哥,一定得按当地的风俗习惯, 才能办得成事。哥哥听后非常生气:"不做人,要照畜 生的样子行事, 君子耻之, 我绝不能步弟弟的后尘!" 裸人国的风俗每月初一、十五的晚上,大家用麻油擦头, 用白土在身上画种种图案、戴上各种装饰品,敲击石头, 男男女女拉着手唱歌跳舞。弟弟也学着他们的样子欢舞 其间。裸人国的人们无论是国王还是普通百姓都十分喜 欢他, 相互关系非常融洽。国王把他带去的货物全部买 下并付给了十倍的价钱。不久哥哥也坐车拉货前来,他 满口仁义道德, 指责裸人国的风俗, 违背民心, 引起国 王及人民的愤怒,将他抓来狠狠地揍了一顿,全部财物 都被抢走。亏得弟弟说情才保住小命,弟兄二人准备动 身回国之时,裸人国的人都热情地跑来为弟弟送行,对 哥哥却骂不绝口,哥哥气坏了却也无可奈何。此中的弟 弟可谓是识时务之智者。

### 必定发生之事前,对此研究则分清, 智者愚者之差别,事后观察即愚者。

无论何人在必定发生之事前,对其研究分析而作抉 择,以此则能分清智者和愚者的差别,如果事情发生以 后才去观察、分析则定是愚人无疑。

做任何一件事情之前都应察因辨理,对事情进行深 入透彻地分析、研究,了知可行与否,进而制定一系列







的办事方案。萨迦班智达在《量理宝藏论》中说:"愚 者信许后测察,智者测察后信许。"智者对一件事进行 周密细致地观察、分析, 其主要目的是了知此事对自己 和他人有无利益、违害。如果利大于弊,就会竭尽全力 去操办;如果弊大于利,则偃旗息鼓完全放弃;若利弊 参半,则按兵不动,审局而定。

比如南北朝时期的宋文帝,他虔信佛法,三皈五戒 之后欲严持净戒, 但身为一国之君, 受着种种局限, 无 法满愿。文帝踌躇不定,遂启问了一些善知识,皆未得 一个满意答复。元嘉八年,世出世法圆融无碍的高僧求 那跋摩大师来到建业。文帝获悉恭请入宫,请大师指点 迷津。跋摩大师告言:"帝王和平常百姓的修行方法有 所不同, 小百姓福分浅, 名分微, 所以应该刻苦耐劳, 勤俭修行; 而帝王掌管天下百姓, 如果施行仁政, 则臣 民自会欢欣拥护, 龙天护法也会乐于随顺, 恒时护持。 用刑而不滥杀, 征役而不剥榨百姓。如是定能感得风调 雨顺, 国泰民安。这样的'斋戒'堪称大斋戒、大功德; 这种'戒杀'方是持不杀戒之极致,也是最大的慈悲。" 从此文帝依教奉行, 舍弃自己严持斋戒之小发心, 而生 起殊胜菩提心, 以佛法治理国家, 号召臣民奉持佛法, 使大家获得暂时和究竟的利益。文帝即是一位不可多得 的智者,他知理、循理、依势、治势、权衡利弊,得出 妥善的决断后才励力奉行。

而愚者却恰恰相反,事前不加考虑,事发时又惊恐 万状,事后却大放厥词,如马后之炮,极其卑劣。这种 人在行事过程中,外表显得很沉稳,一言不发,实际已

是六神无主、呆若木鸡。事情结束后、又上蹿下跳、指 手画脚, 品头论足, 还妄想鱼目混珠, 诈显其能。曾经 甘孜炉霍地区发生地震, 震前没有得到任何观察预告, 震后却纷纷报道:可能明天仍有地震,需要特别注 意.....

#### 智者若以善观察,精通知识是学者. 鉴别牦牛之大小, 愚者亦能非学问。

聪明人通过善巧观察精通一切知识,才称得上是学 者。鉴别牦牛的年龄大小, 愚者也会, 故不能算作是学 问。

智者不仅要具足善于观察、取舍善恶因果的能力, 而且要精通显密佛法等真正的学问,对自他暂时或究竟 都有利益的知识才是真正的学问。社会上工、农、兵、 学、商等各阶层所拥有的知识, 无论有多高的声誉, 也 仅仅是维系国家、社会、家庭和自我生存的一般技能。 物质文明高度发展的今天,科学知识并没有给人类带来 幸福、反而制造了更多的祸端、盲目发展、毁坏了人类 赖以生存的环境,先进的杀生工具对其它动物则大有赶 尽杀绝之势,心性乖戾,手段残忍而不自觉,岂不是将 地狱迁到了人间吗? 就核弹而言,一刹那间便可摧毁整 个地球, 试问这些学问带给人类的是福还是祸?

所以能成办自他二利事业、引渡众生趋于解脱的佛 法,这才是真正的学问。它总摄了一切世间法,是了彻 宇宙人生真理的出世之学。佛祖释迦牟尼经过三大阿僧 祇劫的修行历程,而证得了一切智智的果位,为了引导 世人离苦得乐, 广转三次法轮, 宣讲了八万四千法门。







而今佛陀虽已离开了我们,但却留下了浩如烟海的佛经 教典,供后人学修。这些都是了义的学问,依此能使自 他一切众生得到究竟的大乐。

总之,世间上的一切学问,诸如农耕纺织、铺路架桥等都是一般知识,仅仅是延续人类生存发展的一种手段,相比出世之显密佛法,即如鉴别牦牛年龄大小的学识一样,太过一般了。对于放牧的人来说,观察鉴别牦牛的年龄就像吃饭、睡觉一样简单,就连三岁的小孩看到牛群都会叫嚷:"大牛!小牛!这是牛妈妈,那是牛宝宝。"所以这种能力算不上是学问。推而广之,仅了知世间一般学问的人也算不得智者,若只依靠世间的学问又怎能实现"舍小我证大我"这一宇宙人生真理的目标呢?若想成为一个真正的学者,就应当舍弃对一切世间法的执著,而致力于崇高的出世学问。

### 大海不厌河水多,国库不厌珠宝多,欲者不厌受用多,学者不厌格言多。

汇集所有江河之水,大海也不厌其多;广集天下的 珠宝,国库也没有装满的时候;再多的受用,对于贪欲 者也是无有满足;再多的格言,对于学者也是没有满足 的时候。

大海身居低位,所有山川湖泊、大江小河的水都会自然而然地向它流去,但它从来都没有说:"水太多,我容纳不下。"国库是专门用来储藏珍宝的,珠宝越多它越欢喜,由此可使国家更富强。若国库空掉则预示这个国家濒临灭亡。对于贪欲猛烈的人,即便是财、色、名、食、睡等受用圆满无缺,他仍是贪得无厌,无有满

足。

**等等。** 

而学者堪称是知识的宝库,即便是学富五车、才高八斗,他也会虚心精进地吸取其他知识。麦彭仁波切说:"智者不厌足格言,正士不厌足学问,大海不厌足江河,凡夫不厌足欲妙。"大文学家高尔基说过:"人的知识愈广,人的本身就愈臻完善。"在我们身边,不难发现那些学识渊博的智者,虽然掌握了世出世间丰富的知识,但仍在夜以继日、废寝忘食地学习。正如斯宾塞所言:"知识愈多,愈觉学问的不足。"世间上的大学生、研究生、硕士以及博士都算得上学业有成吧!然而他们并不满足于自己的学识,还进一步地学习、研究出世佛法。他们与一些普通的学佛人共同研讨,背诵佛经教典等;在法师面前恭敬谛听,像刚入门的小学生一样认真、仔细。而那些佛学造诣很深的高僧大德,甚至也会在他的

再看那些胸无点墨、愚痴无智的人,他们对待知识 又是怎样的态度呢?这些人不学无术,自以为是,认为 这不用学,那也不用学,好似"潇洒一生",实际上一 事无成。某些人没有闻思的智慧,反而觉得修行不错, 一切都不执著了,安住在"大中观"或"大圆满"的境 界中,而最终只是自欺欺人,永转轮回罢了,这些人是 多么的可悲、可怜啊!

弟子跟前学习世间的科学知识,诸如英文、计算机操作

另一类人,虽然能力、知识欠缺,但却有自知之明, 他们默默无言,暗自用功,以百般精进逐渐掌握了许多 知识,最终登上了智者的宝座,这也是值得我们学习的。

<u>~</u>





<u>~@~</u>

### 即使由从孩童前,智者亦要闻格言,气味芬芳之麝香,虽在兽脐亦取之。

格言即使出自小孩口中,智者也会认真听受。气味 芬芳的麝香虽然藏在兽脐中,人们也要设法取出。

智者敏而好学,不耻下问,即使学问从小孩的口中讲出,他们也会认真对待,谦虚听取。某些科学家、发明家的科研成果,便是从小孩的游戏、天真烂漫的话语中得到启发而发明创造出来的,如听诊器、电话等。学者对于学问就像人们寻求麝香一样,麝香虽然生长在獐子的肚脐处,人们为了得到它,再脏再臭也毫不顾忌。

全知麦彭仁波切的根本上师蒋扬钦哲旺波尊者,他所处的时代是教派分歧十分严重的时期,由此导致多种宝贵的佛法传承濒临中断的危机。尊者痛心疾首,发起"不分教派"的强烈呼吁,身体力行地广泛听闻各宗各派的教法传承。只要听说某人确实拥有某一传承,他就会不分贵贱、高低、长幼而去躬身听受。据说有一位目不识丁的牧民拥有某一法门的清净传承,尊者立即前往,亲自安排食宿,首先教牧民识字,直到牧民能够流畅地阅读经文后,才在他面前恭敬地闻受传承。就这样,尊者集各派教法传承于一身,在他有生之年,广作弘扬,将濒临失传的各派教法重新继承下来,并发扬光大。

通过第一品对学者的种种观察,我们已清楚地了知学者的法相,继而应如真正的学者精勤地学习各类知识,尤其是佛法。一提到学习,许多人都会表情怪异,皱起眉头,认为已经学够了,情愿去实修。其实学习也是修行,学习佛法与学习世间法有很大的差别。佛陀说:

"如果我们学习或教导一句佛法——仅仅是一句,所积的功德将远远超过供养一切宝物的功德。"依此可以增长智慧使我们变得更加敏锐,这样对真理实相的了解与证悟就更近了。

格言宝藏论第一品终

金藏

仑













### 第二品 观察正十

### 正士特意常宣扬, 所有高士之功德, 马拉雅山檀香味,被风传送于十方。

正士常常以谦卑心,特意宣扬所有高尚人士的功 德。好比印度马拉雅山的檀香味被风吹送传于四面八方 一样。

正士和学者从广义上讲,没有什么差别,作者将正 士和学者立为二品,主要是从狭义方面的细微差别来区 分的。学者是从具足智慧方面来讲,正士不仅要具足智 慧,而且还要具足身口意各方面的美德,如善法圆满、 具足悲心、性格谦善、行为端直等。作为正士不会有嫉 妒心和傲慢心, 能常常发自内心地赞扬所有德才兼备、 善法具足的能人志士、甚至于看到那些微乎其微的善 行,也会大加鼓励赞许。若是发现某人学识、功德优于 自己或是与自己相当,正士更会极力赞扬,广宣其德且 虚心讨教。阿底峡尊者便是一位正士的典范, 每逢见到 具足功德的高僧大德时, 他就会五体投地、虔诚顶礼并 且大加赞叹。再如汉地已故的一位老法师,精通显密教 法, 摄受了许多弟子。信徒常常在他面前询问其他一些 法师的修行、功德等,他总是赞不绝口:"这个法师了 不起,持戒清净、德才兼备、年轻有为……"对一些修 证圆满的密宗上师,他更会向信众宣扬:"佛法难闻, 善知识难遇。这位上师可是真正的成就者,真正的佛啊!

你们要好好依止……"在他的口中从来没讲过别人的半 点过失。即便是一个冒牌的大德或不守清规的沙门,他 也不会去揭他们的短、尽量保持沉默、不发表意见。

"马拉雅"是梵语、意为檀香山、地处印度境内、 是闻名遐迩的宝山,山中盛产各类檀香,其价高昂,深 受世人喜爱。在山中,檀香树芳香浓郁,随着风起,香 味四处飘散,传于十方,凡所到处,沁人心脾。古印度 的诗学家常以马拉雅神山的檀香来比喻高僧大德严持 戒律以及度化众生的功德, 而正士即如温煦和风, 常时 传扬着所有高尚人士的功德。

#### 若立正十为高官, 既能成事又得乐, 如宝供于幢顶上, 智者称颂境吉祥。

如果让正士官居显位,既能顺利成办国家大事,又 能使百姓安居乐业, 自他共获安乐。如同将如意宝供奉 于佛幢顶端, 既会得到智者的称赞, 又会使所在的境域 增上吉祥。

正士具有智慧和崇高的人格,以及广利群生的大悲 心,这样的人一旦为官,必定能对国家的建设、社会的 发展做出巨大贡献。他们治国有方, 自然会感得国富民 强,幸福安康,可谓"上益于国,下利于民"。正士又 分两类:一类是信奉佛法,皈依三宝,以善法统摄人民 者,例如藏王松赞干布和赤松德赞等。另一类是外不显 信佛形式, 内实以佛法来管理国家、教化人民, 即如当 今社会的某些政治家等。立正士为官犹如在佛幢顶端供 奉如意宝,能够满足人们世间的一切愿望。佛幢代表兴 盛佛法之义,并且能赐予加持使家乡吉祥,所以古人常



用如意宝镶嵌在佛幢顶端作为庄严。

古印度有个叫泽巴的国王,他为政仁慈正直,一心 为民,使国民上下安居乐业,深受百姓的爱戴。当地有 个叫拥巴坚的婆罗门、家境贫寒。一天、他向富有人家 借了一头耕牛犁地,去还的时候,主人正在吃饭,他把 牛赶进院子, 想等主人吃完饭后再作答谢。可是等主人 吃完饭后, 牛却丢失了, 主人硬拉他到国王处评理。途 中,一匹受惊的马朝他们奔来,一个人大喊:"快拦住 它! 别让它跑了。" 拥巴坚立即捡块石头朝马扔去, 却 把马腿打断了,马主人要他赔马,并拉他去见国王。拥 巴坚边走边想:要是国王怪罪下来,我怎么也赔不起呀! 还是趁机逃走为妙。于是,他翻身上墙,倒霉的是墙那 边有对夫妻正在织布, 当他跳下去时, 刚好踩死那家的 男主人。正在他惊魂未定之时, 纺线女尖叫着扑来: "赔 我丈夫!"那女人不由分说拽着他去找国王评理。这时, 原来跟他一起的两个人也赶来了。他们走到一条河边, 见一位木匠嘴里叼着一把斧子, 双手挽着裤子蹚水过 河。拥巴坚便问:"喂、朋友,水是否很深啊?""很深。" 木匠话音未落,斧子便掉进水里去了,木匠气急败坏地 抓住拥巴坚,要他赔斧子。又走了一段路,他们来到一 座小城,个个累得气喘吁吁,口干舌燥。拥巴坚向一位 卖酒的老板娘讨酒喝,好心的老板娘盛了一碗酒还招呼 他进屋慢慢喝。拥巴坚道了声谢,看也没看就坐在屋角 的一张床上。几声凄惨的哭叫,被窝里老板娘刚生下不 久的婴儿被他压死了,老板娘哭天喊地,痛不欲生:"赔 我儿子!"就这样,倒霉透顶的拥巴坚被牛主人、马主

人、纺线女、木匠以及酒店老板娘夹在中间, 骂着、推 着上路了。

经过森林, 在一棵树上, 一只乌鸦得知他们去见国 王、便请拥巴坚代口信:"帮我问问国王、为什么我在 这棵树上叫的声音悦耳动听, 而在其他树上叫的声音却 非常难听。"在一处荒地,一条蛇挡住了去路:"请转问 国王, 我从洞中出来时心情舒畅, 可回洞时却烦躁不安, 这到底是怎么一回事?"来到一座村庄,一位少妇也请 拥巴坚代问国王:"我住在娘家时,想回丈夫家,可是 和丈夫住久了,又非常希望回娘家,这是为什么?"经 过几天的长途跋涉, 他们终于到了王宫。当泽巴国王了 解事情的经过后,便做了以下的裁决: 拥巴坚还牛却没 说明情况,应把舌头割了,牛主人没有察明牛是否回来, 应把眼睛剜去; 马主人说过不要放跑马, 把他的舌头割 掉, 拥巴坚用石头打断了马腿, 应砍断他的手; 又判拥 巴坚给纺线女做丈夫。至于木匠、国王说:"任何东西 都应扛在肩上, 你却把斧子叼在嘴里, 判你敲掉两颗门 牙, 拥巴坚明知你的斧子叼在嘴上还要问话, 应割断他 的舌头。"接着又对酒店老板娘说:"判拥巴坚做你的丈 夫, 你们再生个儿子不就行了吗?"众人一听纷纷请求 撤诉。国王告诉那五个人, 拥巴坚并非有意伤害大家, 然后又嘱咐拥巴坚今后做事一定要小心谨慎,并要求他 向大家道歉。接着拥巴坚又向国王转达了乌鸦、蛇以及 少妇的问话。国王也合情合理地一一做了解答。最后, 国王语重心长地对拥巴坚说:"虽然你做了很多不应该 做的事,但念你是个老实人,就赦你无罪吧。"





这个故事中的泽巴国王即是公平正直的伟人。他以 德为政, 不驱役人民, 且能以甚深的智慧, 种种善巧方 便耐心地调解民众恩怨,使大家安居乐业,和睦共处。 正士国王就像如意宝一样、能使国家增上吉祥。

#### 若被暴君残害时,则彼更为念法王, 犹如众生受疫时, 心里总是念雪水。

如果遭受暴君残害时,人们会更加思念正士法王。 如同身体遭受疫病酷暑时、心里会倍加思念清凉的雪 水。

这里讲的法王,一种是信奉佛教的国王;另一种是 具足法相、显密圆融、广利众生的佛教领袖。前一种法 王, 如斯里兰卡、泰国、缅甸等国家的国王, 他们不但 皈依佛教, 而且经常供养、顶礼三宝。例如泰国是著名 的东南亚佛教古国, 从皇室到民间, 全民都信奉佛法。 素可泰王朝的第五代——利太王,曾出家受戒,开创了 泰国君主出家的先例,并在国法上确立了每一个君主必 须皈依佛教并短期出家的机制,后来通过历代君主对佛 法的大力弘扬,使短期出家的习俗变成了泰国每一位男 性都遵崇的风俗,从而致使泰国成为举世瞩目的佛国天 堂。藏地雪域也是一个全民信奉佛法的净土,在法王松 赞干布以及赤松德赞时期,佛法是何等的兴盛、人民是 多么的幸福啊! 生长在佛国的宠儿, 一旦去了无有佛法 的异国他乡, 遭受种种限制、四处碰壁时, 就自然而然 地思念自己的国家和尊贵的法王。在漫漫的历史长河 中, 佛法也曾遭到劫难, 暴君酷吏走火入魔般地损坏寺 庙、佛像、经书,摧残折磨虔诚的信众,那时人们身处

水深火热之中,多么渴望正士法王——贤良君主的救护 啊!

雪水清凉甘美, 可以解除酷暑疾疫的侵扰。多年以 前,一位雪域的友人前往印度朝圣,当时所在地新德里 气温高达 40℃,人们无可奈何地感受着炙热的痛苦。 这位朋友也病了,浑身火炭一般,那时他万念俱寂,唯 一思念的便是家乡的雪水和那潺潺流淌的清泉,恨不得 立即插上翅膀飞回故乡。时过境迁, 如今依然是佛法兴 盛的时期, 藏汉高僧大德也正在弘扬显密教法, 具足各 方面的顺缘、佛刹的骄子有条件亲近法王和诸多善知 识。机不可失,时不再来,我们要珍惜现在的美好时光, 应该加倍努力学修佛法才是。

#### 遭受暴君迫害时,人主法王特护之, 如当恶魔缠身时, 密咒上师会摄收。

人们遭受暴戾君王迫害时, 人主法王会特别地护 持,如同恶魔缠身的病人,密咒师会摄受、利益他。

当边境的百姓遭到他国暴君的侵扰、财产被掠夺、 身心遭受迫害的时候,人们所敬仰的怙主——正士法 王,一定会垂念护持。或出兵征战,或周旋安顿,临危 解难,或引至安全地带,从各方面加以关心爱护。例如, 雄狮大宝——格萨尔王时期,岭国的百姓频频受到四方 四魔的危害。格萨尔王便率岭国军队四次远征, 以神通 力次第降伏北方的妖魔和霍尔, 南方的姜国和南门。保 护了行持善业的百姓, 惩治了黑方妖魔, 使百姓都过上 了幸福美满的生活。

同样,被恶魔伤害的人,若依止密咒金刚上师便能



藏







遣除魔障,转危为安。譬如法王如意宝是一位精通显密、 实证圆满的密咒金刚上师。在他赴新加坡弘法期间,信 徒带来了一个着魔发疯的人,他们祈求法王赐予加持。 当时,好几个人都控制不住那个病人,法王加持后不久, 他便乖乖地安睡了。过了一段时间,这个病人逐渐好转, 奇迹般地恢复了正常。这类病症即是妖魔作怪,横加骚 扰,经过具德密咒上师的加持是会好转的。然而有些却 是定业果报,纵是佛陀亲临、莲师再来也不一定痊愈。 这类被恶魔侵害的病症,在全知麦彭仁波切的密咒仪轨 中有许多不同的对治方法。若有兴趣可深入研究。

### 正士断除微小罪, 劣者大罪亦不断, 犹如奶酪清除尘, 酒中特为放酒曲。

正士对于自身微小的罪过也精勤断除, 低劣士夫却 恣意妄为, 再大的罪过也不知断除。犹如在奶酪中要清 除尘埃, 而酿酒时却要特意添放酒曲。

正士所作所为都会极力与佛法相应,按因果规律抉 择善恶之行。不仅不违犯清规戒律, 而且身口意对小小 的过失也是防微杜渐,不越雷池半步;对于白业,更是 不遗余力广行众善,随喜他人的善举,而且连微不足道 的一些善业也要躬身行持,这即是正士的风范。《贤愚 经》中说:"罪恶纵微小,勿轻谓无伤,余烬虽云小, 能烧积山草……善法虽微小,勿轻谓无益,水滴若集聚, 渐次满大器。"甚至扫地也有极大的功德,如《根本说 一切有部毗奈耶杂事》记载:世尊住在逝多林时,见地 面不清洁,便亲自洒扫林园。舍利子、大目犍连、阿难 陀、大迦叶等大阿罗汉见后, 也纷纷与佛陀一同打扫林

园。当日、佛告众比丘:"凡扫地者、有五胜利:一者 自心清净, 二者令他人心清净, 三者诸天欢喜, 四者植 端正业, 五者命终之后当生天上。"又如阿底峡尊者, 他说:"乃至行住坐卧, 当邪恶妄念刚生起时, 应取一 曼茶盘,立即忏悔禁制勿犯。"尊者常用泥土塑造佛塔, 弟子们见后要求替他做。尊者严词拒绝:"我吃饭你们 也能代替吗?"正士不仅严以律己,而且更能因势利导, 劝诫他人,明信因果,断除罪行。

奶酪又称为酸奶,是一种乳制品,洁净如雪。在制 作时,哪怕微细的尘渣落入其中,也极易被人发现而立 即加以清除。然而酿酒的人, 在酿酒时, 却必须往酒中 添加酒曲。在此奶酪比喻为正士、酒比喻为卑劣之人。 前者洁白无瑕,容不得半点污垢;后者肮脏秽浊,纵然 再添加不净物也毫不在乎, 甚至以恶为恶, 以烂为烂, 反而觉得非常合适。

有些人口口声声自称是佛教徒,而行为上却处处违 犯佛规,大罪不除,小罪不断。这些人貌似学佛,实则 不守戒律, 恣情放逸, 饮酒贪欢, 虐待动物。别人好意 劝阻,他非但不改,而且狂傲至极,恶语中伤规劝他的 人,此种人实为典型的劣者。另一些人虽然犯了戒律, 但能以诚挚的心猛励忏悔, 励力改正, 仍不愧是一位智 者。

#### 正士虽然遭衰失, 行为显得更如法, 犹如火把向下垂,火焰一直向上燃。

正士虽然遭受种种危害与损失,但他的行为反而会 显得更如法。犹如火把虽然倒垂着,但它的火焰却一直



向上燃烧。

正士气节崇高,虽然身陷困境,或被摧残,或遭掠夺而穷困拮据,或受诬陷,诽谤如云,但他们仍能处之 泰然,对上师三宝的信心会更坚定,行为更如法。因为 他们深知因果报应丝毫不爽,如是因必得如是果,且万 法都是无常的本性,便也无所执著。

正士荣耀之时,不喜不慢;遭逆缘时,不悲不叹,尽显圣人本色。如俗语:"落地黄金,光映上空。"所以,金只有凭火炼才知是否纯正,人也只有通过各种考验,才能了知是否为正士。从前,我等大师释迦牟尼佛在因地时曾转生到地狱,与一位叫嘎玛热巴的同伴一起拉马车。因他俩力气小拉不动车,狱卒们便用炽燃的兵器捶打他们,感受着无量的痛苦。当时他暗想:与其共同感受痛苦,不如我独自拉车承担一切痛苦,让嘎玛热巴获得安乐。于是对狱卒们说:"请将他的绳子拴在我的项上,由我单独拉车。"狱卒却愤怒地说:"众生感受自的业力,谁也没有办法改变。"说完又用铁锤击打他的头。结果这一念善心使他从地狱转生到了天境。再翻一大成就者,他们在身遇坎坷时所表现的高风亮节,正如火势,誓不向艰难困苦低头的风范。

火把即火炬,是古人照明行路之灯,今人将它视作 吉祥、兴盛、辉煌的象征。如历届奥运会开幕初时便是 传递圣火点燃巨型火炬,熊熊燃烧直到闭幕。人手持盛 燃的火把,其把柄虽然向下垂,而火焰却一直向上燃烧, 永远也不会改变这"崇上"的本性。

### 正士虽然住远方, 亦会守护自眷属, 天空密布浓云时, 地上庄稼更增长。

正士虽然远居他方,也会以加持力和善巧方便来护 持他的眷属。犹如天空浓云密布的时候,即是天降雨露 的喜兆,因此田中的庄稼会长得更茁壮。

具法相的上师摄受弟子时,即是以周遍的大悲心为基础,普降法雨甘露,对那些有缘又有信心的徒众更会特别予以垂护。如"千江有水千江月",有一份信心就能得到一份加持。例如法王如意宝摄受的弟子遍及天涯海角,他虽长期居住在偏远的藏地雪域,但却无时无刻不在加持护佑着远方的弟子,令他们遣除一切违缘,修法精进,功德圆满,菩提早证。还经常号召在学院长住的四众弟子诵经加持,并以善根回向一切众生。

圣者的加持是大悲周遍的,不可能受时间和区域的限制。诸佛菩萨虽已远离娑婆,但其加持却是永恒的,《入中论》云:"如是佛住法性身,现前虽然无功用,由众生善与愿力,事业恒转不思议……此寂灭身无分别,如如意树摩尼珠,众生未空常利世,离戏论者始能见。"又如莲花生大士在其圆满雪域度化众生的事业,欲前往罗刹国度化众生时说:"具有信心善男女,。"公本何处住,吾寿无有殁尽时,信士前我各现一。"的确,莲师虽已不舍肉身飞往西南方的罗刹国,但却无时无刻不在意念加持吐蕃的子民。有一部伏藏品《莲师祈请颂》中讲到:藏历每月初十,莲师将亲临藏土加持所有弟子。故宁玛派的寺院无论大小,每月初十都要举行会供迎请莲师。有信心者皆能得到不可思议的感应,颇

指言宣献论释(上)



有修证之瑜伽士还能亲见莲师。

比如天空密布浓厚的乌云时,即表示天将降甘露滋 润大地万物,由此田中的庄稼会长得更迅捷,更茂盛。 天空降雨也是无有偏袒,普降于四方八隅,天地之遥无 以计量,但天雨却自然会降到地面。同样,正士虽然与 眷属遥居异地,仍能对眷属普施加持。

### 名声今生欢喜因,福分来世欢喜因, 此外唯有凭财富,智者绝不生欢欣。

好的名声是成就事业的助缘,所以是今生欢喜之 因,积累广大的福德资粮却是来世欢喜之因。除此之外, 光凭财富享受,智者绝对不会生欢喜心。

对正士而言,拥有好的名声将对他弘法利生事业起到很大的推动作用,正所谓"美名传千里,不请自来众"。远方的众生一听闻正士的功德美名,便会生起景仰和依止心,自然而然地从四面八方云集到正士的身旁。同时,积累福德是来世欢喜之因。从前,有一对以乞讨为生的夫妻,他们除了一件衣服外再也没有其他的财产,谁出去乞讨,便穿上那件衣服,另一人就藏在草堆里。一次得如此悲惨的境地。我们应该把这件衣服供养佛陀以积高德吧!"可丈夫却不以为然。一天,妻子看到了一个比丘,便委托他将衣服供养佛陀,而她自己只好躺在树叶下面。依此功德,那位妻子死后转生为一富裕施主的女儿,相貌端严,与生俱来身着珍宝白衣,因此取名为白母。她虔信佛法并于释迦牟尼佛前出家,当时珍宝白衣也随之变成了法衣,她精进修持后证得阿罗汉果,以

前世供弊衣的福德感得了今生的寂灭大乐。

戒律清净、修证圆满的高僧大德,如果将其美名远扬,令功德广为人知,则定能摄受、度化许多弟子。如法王仁波切,悲愿深广,功德事业兴盛广大,名扬海内外,而今,他身边聚集了七千左右的僧侣,创办了世界上最大的佛学院。同时,他以不共同的善巧方便度化、结缘的众生更是数不胜数,并且使大家都获得今生来世的无比欢喜。又如汉地的清定上师、在美国的宣化上人……

贪图财富、安逸享受,又无功德智慧的人,这与吝啬鬼、守财奴又有什么差别呢?更有甚者,花天酒地、挥霍无度,沉迷于现世享乐,不修来世安乐之因,犹如行尸走肉,愚昧无比,福尽而堕于三涂,便无有安乐可言了。所以,有智慧的人不仅身口意善加护持,珍视名声,而且精进修持善法,积累福慧资粮,使今生、来世都获得安乐自在。

### 往后应有远目光,忍苦耐劳不放逸,勤学稳重机灵者,即使奴仆亦为官。

正士对自己的前途应有长远的目光,做一切事都要精进,忍苦耐劳、不放逸,而且要勤学苦练,稳重善巧地行持。这样的人,即便现在身为奴仆,而将来必定会平步青云出人头地。

正士的法相大致有七种。深谋远虑:操办一切事业, 具足远大的目光。忍苦、耐劳:事业进行的过程中,自 然会遇到重重困难,每行一步都会遇到坎坷荆棘,必须 忍受痛苦、耐心操劳,才有成功的机会。不放逸:事业







的成果当以百般精进,勤勉不放逸,抓住机遇,迎头猛 进。勤学: 自身的素质、品德修养等也很重要, 当勇于 改正缺点,精勤学修,不断提高自己的学识。稳重:无 论为人处事,还是对于信仰、事业的态度,都应以稳重 为基础,这样才会在相处中取得别人的信任,也只有稳 重才能坚定自己的信念。聪明才智:在成办整个事业的 过程中,要有足够的智慧去辨析、抉择一些问题,才能 使自己遇难能解,随机应变。具足上述法相的正士,即 便身份卑微, 出身贫寒乃至为人奴仆, 但总有一天, 机 缘成熟之时也能登上高官宝座,比如古时的韩信与近代 的彭德怀将军等。

以上七项是成办世间事业必不可少的,而且对于学 佛修法的人来说则更为重要。尤其是不放逸, 我等学人 特别应该加以熏习。智直庆仁波切单贝尼玛, 从六、七 岁就开始讲经说法,后得大成就。从他的著作中很容易 看出,他是一位具足圣者法相的高僧,他在平常的行为 举止中常观己心,解决任何事情时都能以清净心仔细观 察,如理抉择。

此外、稳重也是极其重要的。《大圆满心性休息》 中特别强调修学者当"稳重如山王"。待人处事,只有 性情稳重才能取信于人, 博得助缘, 信仰、事业等也只 有稳重坚毅才能持之以恒。若其他条件不具足, 仅仅具 足稳重这一项也能通过学习逐渐圆满一切法相。

老实又稳重的人,终究会得到一定的成就。且不说 大成就, 最起码今生对上师的信心不会退转, 其他方面 也会有所收益。反之,不稳重的人,犹如"墙头草,风

吹两边倒",极易受人利用,而失去信心,最终一事无 成。也有一种人貌似稳重,实际上却是顽固不化。他们 主观我执严重, 邪见、偏见反执为佛见、正见, 此等"稳 重之人"绝非我们学者所应效仿的。

#### 恒时欢喜发施者, 名声如风传诸方, 如同乞丐聚施处, 愿意赠者将更多。

经常乐善好施的正士、其名声犹如风吹送香气一 样,传于四方八隅。就像穷苦乞丐聚集的地方,只要有 人乐意施舍, 乞丐便会聚集得更多。

布施于六度中居首位, 也可以说是其他五度的基 础。依靠布施可以断除相续中的吝啬心,也可与众多有 情接上殊胜的缘分,同时也能积累福德资粮。如果常常 欢喜地发放布施, 那么受施的人都会生起无比的欢喜 心, 互相传颂恩人的功德, 正士便美名远播了。就如温 馨的香气,被风一吹而溢满四方。只要正士愿意布施, 受施者也会成为他的眷属, 而且越集越多。

高僧大德大多以财法二施摄受弟子,他们含辛茹苦 地创办道场, 摄受弟子, 一方面传授殊妙的佛法知识(法 施),另一方面操劳于弟子的衣食住行等生活琐事(财施)。 如台湾的某位大法师,开办了许多慈善机构,乐善好施, 济贫救灾,真实而无偏袒地利益所有众生。因而"慈济" 闻名遐迩, 于整个世界享有盛誉, 同时亦得到佛教内外 各界人士的大力支持,使其事业日益兴盛。世上缺衣少 食者众多,能得他人惠赠而解决暂时的痛苦是何等喜悦 啊! 中国的大地上, 乞丐也可谓遍迹天涯海角, 去到任 何一个地方都能觅见他们的踪影,然而随着受施的多

寡,他们的分布也有差别。常常有人布施的地方,乞丐自是络绎不绝,越聚越多。丝毫没有财物布施的地方,乞丐是呆不住的。所以喜欢发放布施的人,其名声便会被前来求施的乞丐广为传颂。

### 若已施舍不收回,能容劣者之侮辱,受恩虽小亦不忘,此等即是圣者相。

正士布施财物,既已施出绝不收回;他宽宏大量, 愚劣者怎样侮辱都能容忍;即使是曾经受过别人的小恩 小惠,都能时刻铭记而不忘怀,这些就是圣者的法相。

这里所讲的圣者,并非是指登地菩萨,而是指具有功德的正士。正士的法相不可计数,萨迦班智达归纳成三条而作宣说。

- (一)行布施而不收回:正士通过谨慎思索,将财物布施他人,是以欢喜心而行持的,无论出现任何情况,今后也不会索还收回。真正的布施即如《入中论》所云:"施者受者施物空,施名出世波罗蜜,由于三轮生执著,名世间波罗蜜多。"既然已作布施,便不要去执著布施的对境和布施的物品。而某些人,盲目求法,不加观察,请一些不具法相的"上师"传法,并大兴供养。事后却见到"上师"的诸多过失,而生后悔之心,甚至前去索还供养,这就完全暴露了自己的愚昧本相。
- (二)能容劣者之侮辱:对于愚劣人士的诽谤、诋毁等种种侮辱,正士不起嗔恨心,不去责怪、反驳,反而以悲愍之心修习安忍。正所谓"君子不记小人过,宰相肚里能撑船"。
  - (三) 受恩虽小亦不忘: 古人说: "受人滴水之恩,

当以涌泉相报。"正士无论何时何地都不会忘记曾经帮助过自己的人,尤其是身处逆境,而蒙他人相助,更是铭记难忘。从世间法的角度来讲,应该恩怨分明,从学佛修行的角度来讲,应知一切众生都当过自己的母亲,理当报众生之母恩,岂能恩将仇报?记住别人对自己的恩惠,忘记别人对自己的损害,这样行持才是佛弟子具足功德的标志。

### 正士学问虽隐藏, 声望传扬诸世界, 犹如密藏豆蔻花, 芳香遍于诸四方。

正士虽然尽力隐藏自己的功德、学问,但他的声望 美名仍然会传扬到世界的每一个角落。犹如香气袭人的 豆蔻花,虽然秘密隐藏、遮盖,但花香仍会飘溢四方。

高僧大德学问深广、具诸功德,却从不以已之德作宣扬,或隐深山,或入川林,或没于井市俗如常人,他们谨慎严行,处处隐藏自己的学问、能力和功德,从不自我宣扬,在寂静山林中过着隐姓埋名的苦行生活。但因龙天护法的推崇和护持,而自然名声广大、如日中天,人们都自愿地传颂他们的美名。

反之,目前社会上涌现了一些狡诈的人,自我标榜, 大势宣扬,唯恐别人不知他是某某菩萨的化身,或具足如何殊胜的功德、神通,或是哪个法门的龙象……鱼目 混珠,龙蛇混杂,使得一些愚夫愚妇上当受骗。但是粉刷的乌鸦白不久,明眼善察的人就能辨析取舍,做到心中有数。这些"大德"不具任何功德,未证言证,他们"招摇撞骗"而"吹"出来的名声如水泡般不会持久,两三次后定会露出马脚。所以,奉劝这些人,一定要悬





崖勒马, 否则地狱的大门已向你敞开, 阎罗狱卒也在向 你招手呢!

真正的高僧大德在弘法利生时绝不会通过卑劣的 手段博得他人拥护。即便有人启问他的功德, 他也会藏 而不宣, 纵有神通自在, 他也会默口不言。

豆蔻是一种多年生草本植物,外形似芭蕉,花色淡 黄,果实扁球形,种子像石楷子。豆蔻花有浓郁的芳香, 无需风的吹送, 其花香便会融于空气中溢散四方。就算 有人将它秘密隐藏用布匹等遮盖, 那也是徒劳, 其花香 无孔不入、无孔不出,仍会浸透覆盖物,显露于外。同 样真正有学问的正士, 无论他怎样谦虚, 其功德如何隐 藏、他的声望也会像豆蔻花的香味一样传扬诸世间。

### 国王仅在本国大, 智者处处受人敬, 花朵仅是一天饰, 顶宝永时受供奉。

国王只有在本国才能拥有显赫的地位、权势、荣耀, 而正士智者走到世界的任何一个地方,都会受到别人的 恭敬。犹如再美艳的花朵也只能做一天的装饰, 而顶髻 宝却永远受人珍视供奉。

智者即如龙王顶上的如意宝, 恒时处处受人恭敬、 尊崇。西藏的一些高僧大德不但在本生的故乡受人尊 敬,去国外弘法时,也会受到他国信众的热烈欢迎。有 些在异国的大德们,以高深智慧和殊胜功德赢得了广泛 的敬奉拥护,而且把佛法传扬到了世界的许多地方。

国王的势力范围极其有限, 福报也是一定的, 他只 能在本国显威风、国民仅是敬畏他的权势、制罚罢了。 一旦下台或到了其他国家,就不一定受人尊敬、为人服

从。假如此国王具足贤善德行,仍会得到一些恭敬,如 果是庸庸昏君, 劣行劣绩则定会如"丧家之犬"让人不 屑一顾。对世间一般人来讲, 国王是很伟大的, 他所拥 有的地位和权势都是令人羡慕、梦寐以求的。孰不知, 国王权势无恒久, 如娇美的花朵, 霎时凋零。如果为王 不仁,徒造诸多恶业,终将堕入三涂无有出期。

所以, 那些具有善法、智慧崇高的人才真正是最伟 大的人。因为他们自利利他的功德永恒持久, 乃至生生 世世都会具足不缺,能真实地为自他所有众生谋福造 利。相比之下,那些显赫一时的总统及首相倒值得可怜 同情。每当选举之时他们为了不落选,就会兴师动众, 瞻前顾后,显出百般伎俩,好让百姓"看中"他们!

### 弯弯树木果实多. 雅驯孔雀尾屏美. 驯良骏马行道快, 诚挚温和智者相。

如同枝干弯曲低垂的果树, 才会有累累的果实; 温 顺柔和、步态优雅的孔雀, 尾屏才极其美丽; 驯良的骏 马,才会疾行如风,脚力持久;同样,诚挚温和即是智 者的法相。

这里采用三个比喻进行类比推理,以此说明智者的 殊胜法相。

- (一) 优良的果树一般都枝干弯曲、参差不齐, 果 实结得越多, 树枝就被压得越弯, 在果园里看到的往往 是低矮弯曲的果树、其枝叶隐藏处挂满了丰硕的果实。 而那些高直挺拔的树木一定不会结出如此多的果实。
- (二)孔雀能给人带来美好的享受,其羽毛也有避 秽的作用,世人常常用孔雀羽毛作装饰品。然而孔雀有

藏



\$ <u>(6) e</u>

两种:一种行走迅速,飞行疾厉,这种孔雀的尾屏不一定很美丽;另一种温顺柔和,步态轻盈,优雅翩翩,这种孔雀不仅性格调柔,而且尾屏美丽,光彩照人。

(三)马也可分为两类:一类性急暴躁,脚力不佳, 又不善于疾行,即是人们说的劣马;另一类是骏马,也 称良马,其性和顺沉稳,善于疾行,脚力持久。

以上三种相互比较,各类的优劣便一目了然。同理,智者独特的风采即是坦诚、真挚、无有偏执、不计得失,慈悲、善良,常以温文尔雅之态迎待他人,这些都是智者的美德、法相。而有些愚蠢粗野的凡夫,即是脾气暴烈,骄横跋扈,自以为是,如同不结果实的树木,又如尾屏不美的孔雀,更如暴烈难驯的劣马。了知此理后,应如理取舍,精进行持,以期早入正士的行列。

## 正士常人同做事,彼二报恩却不同,于田撒下同种子,长出庄稼不相同。

为正士和平常的人同等地做事情,所得到的恩惠和 报酬却截然不同,如以同样的种子分别撒播在肥沃和贫 瘠的两种田地上,长出的庄稼却各不相同。

正士对于他人的恩情有两种处理方式:一是知恩、 念恩、恒时不忘,但因缘时机尚未成熟,苦于无法对恩 人作回报;二是知恩、念恩,时机成熟便立即回报。

劣者受恩不报恩,也有两种:一种是受别人恩泽,非但不知恩,反以为是自己的福报显现所得到的便宜,也就谈不上将来报恩;另一种是不知恩,不报恩,甚至恩将仇报,对恩人加以诽谤诋毁,显尽内心恶劣的本性。法王仁波切常以此理开示弟子:"要结交正人君子,知

恩报恩;尽量忘记受恩不报反加损害之人的恶行。"可是现在许多人常常把坏事铭记于心,好事忘于脑后。萨迪班智达也曾说:"做事交友,依靠知恩报恩这一准则可推知所交往之人的品格。"正士为良田,劣者即荒野。同样的种子,若播在肥沃的良田中,则生长旺盛,丰收有成;若撒于贫瘠的荒野,无论怎样精勤耕种,也难以萌生苗芽,即使稀稀疏疏地冒出几颗也终究不得收获。

## 若于圣者做贤事,无论再小亦有果,犹如施一油柑果,法王待彼若王子。

如果对圣者做贤善利益之事,再小也会得到回报。 比如一人在国王感受饥渴时,供给了一个油柑果,事后 国王将他与王子同等对待。

这里讲的圣人泛指具足智慧、人格高尚的正士。下 面用一个故事来阐明上述道理。

从前有父子二人,父亲具足智慧,精研佛学,掌握了很多世间和出世间法的知识。父亲去世时,留给儿子一份遗嘱:"辅助善国王而远弃恶君,聘娶贤妻而勿娶劣女,结交忠义友而舍弃劣友。"但儿子年少气盛,想验证父亲所说的是否在理,于是他侍奉一位昏君,娶一位劣妻,也结交了一位善友。

一天,他陪国王进山游玩,晚上他俩住在一个山洞里。深夜时,一头猛虎闯进洞来,眼看就要吃掉国王。在这千钧一发之际,他挺身而出,举剑杀死猛虎,救了国王。事后他对国王说:"我今天救了你的命,往后可要报答我啊!"国王于虎口脱险,高兴至极,连连点头答应。后来,国王一直没有酬谢他,连提也没提过,似



乎早已忘记了诺言。他非常气恼,于是将国王最宠爱的 一只孔雀偷来杀死, 和妻子一起分享了孔雀肉。然后又 将经过告诉了善友。国王丢失了孔雀,非常着急,悬赏 追寻孔雀的下落: 若是男人就赏给半国的财产, 若是女 人,则封为王妃。他的好友忠义善良,未去告发,而他 的妻子却卑劣无耻,为做王妃而向国王告密。国王立即 将他抓获并要治罪。他对国王说:"孔雀虽然是我杀的, 但看在我救过你一命的面上,请饶恕我吧。"国王狞笑 道:"我眷属众多,哪能一一报恩?你杀了我的孔雀, 今天必死无疑!"而他的好友提前入山,捕获了一只孔 雀,与国王那只极为相似。正在紧要关头,好友献出孔 雀说:"国王息怒,孔雀在此。"国王得到了孔雀也就不 再计较了。

经过这场风波,他又做了相反的试验:辅助善国王, 娶一贤妻, 而交一恶友。

这天,他和国王骑马郊游。国王的马受惊狂奔不已, 致使他俩迷了路。正在饥渴难当之时,他将身上带的两 个油柑果分给国王食用。国王欢喜承诺:"我一定要报 答你的恩德。"后来他们寻到归路、顺利返回王宫。为 了考验国王,他故意把国王最宠爱的小王子骗回家,将 衣服脱下交给恶友,告知:"我已将小王子杀死。"然后 让贤妻看护好王子。国王痛失爱子, 于全国贴下布告, 重赏知道王子下落的人,恶友闻讯立即将他出卖。国王 半信半疑地传他来问话,他面不改色,坦然地承认了, 并请求国王饶恕。国王哀叹:"可怜我子命薄,就算现 在把你杀死也于事无补,且恕你无罪,也算对你报恩

吧!"如此这般、他深深感悟到这位国王确实是位知恩 报恩的有德贤君。于是将事实和盘托出,同时让妻子把 王子送还国王。两种截然相反的经历,令他感触颇深: "父亲的忠告是多么的正确啊!"

所以, 切切不可与那些卑鄙小人结交, 一定要亲近 人格高尚、忠义贤良的正士。如《大善权经》所载交友 的三大法则: 一见有过失, 转相谏晓; 二见有好事, 深 生随喜;三若于苦处,不相弃舍。

### 行为护持高门阀, 若失行为则无义, 诸人喜爱檀香味, 烧尽成炭谁需之。

具足高贵门第或种姓的人,应以贤善的行为来维持 其身位, 若行为不如法, 则徒有虚名, 无甚意义。比如 人人都喜爱檀香木的香味,但当檀香木烧成炭后,又有 谁会需要呢?

不论什么人, 从外表很难了知他的内心世界, 只有 通过他的语言和行为来作推断。所以那些与生俱来贵为 王族或被认定为转世活佛的人,必须要有后天的善良行 为来维持,如果行为与他高贵的门第不相适合,则空有 虚名而无实义。

曾经有个人被认定为某寺院的转世活佛,因此以后 他便认为自己已得到了至高无上的成就,就什么都不执 著了。再加上别人的赞誉、奉承,他更被冲晕了头脑, 骄傲自满,不精进于闻思修,不持守戒律,于上不恭敬, 于下不慈愍, 最终落得身败名裂。又如一些王族后裔, 虽贵为王族,但行为举止卑劣,骄奢淫逸,放荡不羁, 纵然继承了王位,又怎能得以长久呢? 大文学家塞万提 (G) 2

斯说过:"血统是从上代传袭的,美德是自己培养的; 美德有本身的价值,血统只是借光。"以前锡金本是一 个拥有完整主权的国家。但因国王嗜酒如命,不问国政 而导致整个国家的政治、经济急剧衰落,最终被印度侵 占,沦为"亡国之君"。相反一些出身贫寒的能人志士, 以长期的艰苦奋斗换得了崇高的地位,成为高官乃至国 王。正如奥维的一句名言:"使一个人伟大,并不在富 裕和门第,而在于可贵的行为和高尚的品性。"

比如檀香本为树中极品,其味幽香、淡雅,既可调心安神,又可入药疗治诸疾。檀香价格高昂,但人们也不惜重金求购。然而不知檀香价值的愚者却将其烧成灰炭,此时便毁掉了檀香的价值,成为人们舍弃的废品。同样,拥有崇高地位的人也是如此。古人言:"得道者多助,失道者寡助。"即便有人已成为高僧大德或寺院的住持、执事以及社会上的首脑领袖,如果他们的行为不如法,自会让人唾弃,使其事业、地位日益衰败,如夕阳残落。如果行为相符于名声、地位,则如日中天,能为自他广做利益之事,前者即如烧成炭灰的檀香木,无人理会;后者却如馨香浓郁的上等檀香,令人追寻。

# 大者暂虽受衰失,不必为彼生忧伤,月亮暂被罗睺食,立即将会得解脱。

崇高而伟大的人,虽然暂时身受磨难,处境极危,但能逆水行舟,所以不必为他们担忧。譬如月亮暂时虽被罗睺所食,但很快能得解脱而普照世间。

伟人不会因逆境而生烦恼,一蹶不振,一旦因缘成熟,就会再创自他二利之宏业。在文革期间,多少高僧

被关入狱身受囚禁,事后却能重振佛法,广利众生。又如,我们的法王仁波切虽然显现患有严重的心脏病,但不必为此而担忧。因为法王曾经发愿,要代受南赡部洲所有众生心脏病之疾苦,对此许多经续中也有授记。

《贤愚经》记载: 古印度鹿野苑有二位太子, 哥哥格登(意为善义) 乃菩萨种性, 对三宝具足信心, 智慧深广, 悲心淳厚。弟弟都登(意为恶义) 心性恶劣, 五毒俱全。一日,格登出游,见民众四处奔波,辛苦万分,仍然缺衣少食,不得安乐。他悲心难忍,回宫请求父王开国库广行布施。得到了国王的准许,于是格登大开国库,将所有的财物都布施给了人民。当时举国欢庆,无不赞叹他的功德。

国库空虚,如何能维持国政的正常运行呢?于是国 王召集大臣商议。格登请求入海求取如意宝,以解除国 家和人民的疾苦。国王和王后担心太子入海遇难,若都 登临政,国家则永无安宁,人民也会更加痛苦。故而强 烈地反对。但太子心意已决不可阻挡。

大海茫茫无际,必须有一位向导引路。太子便请求 一位曾多次出海、经验丰富的老翁同行。老人身体衰弱, 恐有去无回而极力推脱,经过太子反复劝请才勉强答 应。而王子都登担心哥哥取宝大功告成之时,必定会登 基为王,于是向父王请求同哥哥一起入海取宝。

二位王子和五百眷属乘船离开本国,驶向宝洲。一路风平浪静,经过七昼夜的航行,大船抵达宝洲。众人登上宝岛,见金沙遍地,到处是奇珍异宝。老翁告诉大家:"我与太子到龙宫去取如意宝,你们选择一些值钱

格言宝藏论释(上

而质轻的珍宝带回陆地,记住不可贪多,否则太重船会沉海。"言毕就与太子赶往龙宫。半路老翁身力耗竭,生命垂危之际告诉太子:"我不能陪你去龙宫了,你一直向前走可以到龙宫。如果大门紧闭,就用门上的金刚杵打开门进去,如果遇到凶恶护法不必惊惧,直接面见龙王请求赐予如意宝。你要记住,除了龙王耳朵里的如意宝外,其他的都不要,因这个如意宝的能力最大,能满足众生一切愿望。你回国以后,一定要以行持善法来报答我。"说完闭目而逝。

太子经过一番周折,得到了龙王耳中的如意宝,回 到岛上与五百眷属及都登王子一起登船回国。因都登贪 心猛烈未听老翁的劝告, 在船上装满了各种珍宝, 船不 堪重负在海中沉没了。五百眷属遇难身亡,二位王子幸 免于难,抱着木板漂到陆地时已筋疲力尽。都登心怀鬼 胎决定杀死格登,夺得如意宝,就对哥哥说:"已经天 黑了, 哥哥你先睡吧! 我来看护如意宝。"格登毫无怀 疑,将如意宝交给他,便安然入睡。都登见时机已到, 就将两根削得十分尖锐的竹签, 用力刺入格登双眼之 中。剧烈的疼痛使太子顿时醒来,他以为是强盗来夺如 意宝,忍痛拔剑准备搏斗。这时一位神灵告诉他:"太 子,不是贼人,而是你弟弟干的。"太子听罢,不忍加 害弟弟,就弃剑倒地。都登见状,认为他必死无疑,就 连夜赶回本国,告诉国王:"哥哥及五百眷属都已遇难, 只有我携带如意宝侥幸归来。"国王王后听到爱子死讯, 顿时悲痛欲绝。而都登缺福少德, 且对如意宝的能力抱 有怀疑, 所以如意宝未能满他所祈之愿。

话说太子昏迷于旷野之中,以他的福德力自然聚来了几头牦牛。牧人寻牛而至,把太子背回家中,并为他治疗眼伤。太子眼伤痊愈后,对牧人说:"非常感谢你的救命之恩,现在我已双目失明,不能长期在此打扰你,请你为我准备一把琵琶,送我到京城,我就可以自食其力了。"牧人照他的话做了安排。

太子在京城卖唱为生。不久,有位好心人把太子接 回家, 让他看守果园。主人在果树上挂一些铃铛, 将拉 铃铛的绳子放在太子身边,他过一会儿拉动一下,就可 以惊飞吃果实的鸟雀。于是太子结束了卖唱生涯, 安住 在果园之中,空闲时仍旧弹一弹琵琶,唱一些自己编的 歌曲。太子的歌喉甜润,词曲优美,引来了很多听众。 国王的公主是最忠诚的听众之一,每天准时到太子座前 听歌,逐渐对他产生了爱慕之心。有一天,公主启问太 子的经历。格登太子感到公主对自己很好,就不再隐瞒, 将自己的身世及经历详细地告诉了公主。公主听后惊喜 交加,因为她和格登太子早已订婚,只是未曾谋面。前 段时间传来消息,说太子在海上遇难,现在她知道眼前 这个人就是格登太子、怎能不高兴呢?公主问道:"你 的弟弟使你落到这步田地,你会对他报仇吗?"太子说: "我不会报仇。"公主不信,太子说道:"如果我没有一 点报仇的心,愿三宝真实力的加持,使我双目立即复明, 倘若我有一点报仇之心,愿我照样不见天日。"话音刚 落,太子双目立即复明。

公主高兴地回宫见过父王便问:"格登太子您认识吗?"国王说:"当然认识,不过已经落海死了,真可

格言宝藏论释(上)

惜!"第二天,公主带着格登太子来见父王。国王见真 是格登太子,顿时大喜,一面派人马上将此消息送到鹿 野苑,一面为太子更衣洗浴,亲自送太子回国。

太子的父母知道事情真相后,立即将都登关进监狱。太子回国,全国上下一片欢腾,都争先跑去迎接。太子在所有人中没有发现弟弟都登,就追问他的下落。当得知弟弟正在监狱受苦时,马上请求父王将他释放,并说:"这是我的业力,一切都是随因缘而转,不要怪他。"格登安慰弟弟后,拿到如意宝供于幢顶,心中生起令一切有情得到安乐的大悲心而祈请如意宝赐予财物。如是祈祷之后,天降各种珍宝,空虚的国库也已充满。人民随意得到各自所需,丰衣足食,过上了安乐的生活。全国臣民都皈信三宝,修持善法,得到了今生和来世的安乐。

贤善的格登太子虽然受到了一些痛苦,但总的来说,我们不必为他担忧,因为以他的福德和智慧最终能得以解脱,圆满一切所愿。正如皎洁的明月被罗睺星所食,那仅是一种短暂的月食现象。月亮不可能长时陷于危难,以其自力,很快就会从罗睺星的恶口中得到解脱,所以人们也不用担心月亮的安危。

## 大者仁慈诸怨敌,则能制服怨敌众,众人敬王护他众,故彼推选为国王。

古往今来的高僧大德和仁慈伟大的国君们,能以仁慈感化摄伏一切怨敌。如古印度的"众人敬王",以慈悲心爱护每一位民众,所以被众人推选为国王。

真正慈悲的伟人,不仅能以世出世的智慧和各种善

巧方便摄持眷众,同样也会以仁慈之心摄受怨家仇敌。 因为他们知道冤冤相报无始无终,当以慈悲心修习忍辱,并以布施等来安抚化解彼此之间的矛盾,最后感化其心而制伏众多怨敌。此窍诀在《入行论》中也再三强调:以消灭方式不能彻底灭除怨敌,只有对治自己的嗔恼并外伏怨敌。遵循佛迹的高僧大德,他们并非只精通某一派教理并真修实证,而是广学各派教义,慈悲摄受一切众生。对挚诚的弟子尽心尽力摄受、谆谆教诲,对那些不明事理教法的人,也是平等摄受,并以种种方便赐以相应的教言,仁慈地调伏了烦恼众生之怨敌,故而远近的众生也自然把他作为自己心灵唯一的依怙。

具足悲智的正士不但能制伏怨敌,而且能得到怨敌发自内心至诚的信服和崇敬,所以众人把他们推选为国王。正如"众人敬王"的来由,众人敬王是古印度历史上的第一位国王。很久以前,众生福报圆满,皆以禅悦为食,神通自在,既没有国王也不需要国王的保护。然而后来,因众生福报消减不得不以农耕谋生,由此产生土地粮食的分配纠纷而不得安宁。此时有一个人,悲智具足,淳善公正,仁慈民众,便被众人推选为首领。这个首领以慈心行持善法,摄受亲眷,而且对待怨敌也完了国家。这位首领被众人拥戴为国王,号"众人敬王"。这一史实可详见于多罗那他尊者的《印度佛教史》和土官大师所著的《明镜史》。

正士无论再困苦,不吃杂罪之食物,







#### 狮子无论再饥饿,不会食用呕吐物。

正士无论遇到怎样的艰难和困苦,也不会食用那些 杂有罪业的食物。犹如兽王狮子无论多么饥饿, 也不会 食用呕吐之物。

此颂所明之理与前文"智者无论再计穷,绝不迈步 愚者道"的意义相近。说明了正士知世理明因果, 其行 为也是如理取舍,应止则止,应持则持。他们不会接受 丝毫掠夺盗窃之物以及杀生而获得的财食,并以"吃清 净饭,穿清净衣"为准绳,其衣食住行所需资具皆不违 因果, 顺应善法所作而善得。

大德正士常严以律己,以德服众,从不以邪命为生。 邪命有五种: 1. 诈现异相令俗人心生敬仰; 2. 说自功 德,令闻者心生信敬; 3. 占相吉凶; 4. 高声现威令人 畏敬; 5. 说所得利以动人心, 所得利即所受之供养。 以此五种邪法受取利养而活命即为五邪命。为此唐朝道 宣律师为我等后学能识别因果并了知真实,而描述了以 邪命养活的形象比丘为:净治酒扫自之住处,百般严饰 所在道扬,罗列种种幡幢及诸庄严品;数数洗刷资具, 袈裟不离身, 威仪齐整, 缓行直进, 低声软语或复静默, 执著律相, 然其内心常求名利, 受人敬重, 性多嫌恨。 此貌似修行之人佛在《贤愚经》中曾以外熟内生的芒果 而作比喻。由此晓知那些卑劣愚人,即使正处在春风得 意之时, 也是多以罪业谋生, 倘若稍受违缘, 就更会做 出违背因果、伤天害理之事。而正士的行为与此恰恰相 反,且不说以手段谋财取食,即使是份内的享用也毫不 贪求, 如华智仁波切游化藏地时, 常以乞丐形象度化众

生。一次,尊者超度亡人后,施主供养时,他说:"我 不需要任何供养,有三匹马就会有三匹马的烦恼。"古 人也说: 贫者不受嗟来之食, 更何况正士大德, 又怎么 会食用杂罪之食物呢?

同样, 雄狮无论是怎样的饥饿难忍, 它宁死也不会 吃那些肮脏得如呕吐之类的东西,这种行为并非如乌鸦 狗猪之类专食不净物所能比及的。同理, 那些以罪业谋 生的人也不能与严持净戒的正士相提并论,此等人虽得 到了一个人身,但不能利益今生与来世。

### 正士即使遇命难, 亦不舍弃善本性, 真金无论再烧砍,彼色总是不会变。

贤良正士即使遇到生命的危难,也根本不会舍弃他 本有的善良本性, 犹如真正的金子无论怎样烧炼砍割, 也不会改变它金黄的本色。

此颂与上面一偈是以递进的方式来说明正士的德 行。正士不但能经受得了平常的违缘, 乃至于最严峻的 生死考验也同样能克服、忍受。对上师三宝有不变的信 心及对众生有永恒的悲愍心, 是检验修行好坏的标准。 修行人因根基的差别而有了人格上的贤劣,有些人闻思 佛法的信心和精进始终如一, 无论受到什么恶缘, 都不 会触恼上师和一切众生。而有些人则恰恰相反,无论怎 样善加劝导调教,他们的心犹如磐石难以转变向善,这 样的人纵想修法,但因人格恶劣难以成就。如《胜利道 歌》中所说:"秉性正直心善良……此乃清净人规法, 三世诸佛方便道,亦为四摄之精华,诸位弟子切莫忘!" 即表明佛法之基础乃为善良的人格。



在文革时,有多少高僧大德被残暴拷打,愚昧残暴的人以种种刑罚,逼迫他们弃僧返俗。而这些刚正不阿的正士们宁死亦不改初衷,有些被残害失去了生命,有些忍受着痛苦的煎熬,最终得到解脱而广利一切众生,再度兴盛弘扬佛法,正如"真金不怕火炼"。黄金无论是作供养还是丢于粪堆垃圾中,都会发出它本具的金色,安然如初。正士也是如此,历史上的那些高僧大德,无论是在监狱还是在深山中,纵遇命难也不会舍弃上师三宝,也没有忘记悲愍众生。所以高尚的人与卑劣的人是很容易区别的。人格的稳定坚毅将决定一切世出世法的成就与否,虽然有俱生与后学之别,只要接受智者正士的教导而不断熏习,持之以恒,表里如一,自然能成办一切暂时与究竟的安乐事业。

### 卑者虽嗔高尚士,正士不会复发怒, 胡狐发出大嚎声,兽王于彼起可怜。

卑鄙小人虽然习惯于以嫉妒和嗔恨的态度对待高尚的正士,而正士决不会对卑者发怒报复。犹如狐狸发出大嚎叫的声音时,兽王雄狮会默默地用慈目垂视着它,并发起悲愍之心。

高尚的善贤正士常以悲心宽宏大量地待人,面对任何困难都是百折不挠,坚忍不拔,并不会因外境而改变自己的慈悲心,而那些卑劣小人常善于使用各种伎俩来诬蔑陷害正士,说长论短,不容正士的存在。对于这些人的丑恶表演,正士不会以嗔恨去报复、争辩等,只是以缄默来悲愍回向他们。正如《入行论》中所说:若对菩萨做违害之事,也是接上了解脱的因缘。虽然愚者本

性卑劣,但菩萨常以大悲心来摄受宽容他们的行径。正士所持的是严以律己、宽以待人,常行沙门四法:他人辱骂,我不还骂;他人殴打,我不嗔打;他人嗔恨,我不生嗔;他人寻机挑衅,我不寻过反争。沙门意为修善,凡皈依佛门修持善法的人都应如是奉行,逐渐改掉恶习,以入慈悲之道。

狐狸常在狮子面前狂乱嚎叫,而狮子却悲愍地望着 它。同样,正士对小人的嫉妒嗔恨也是如如不动的,并 将自己的善根回向给他,愿他的罪业悉皆消除,生生世 世能常行菩萨道。曾经有位大德,他摄收了很多信众并 拥有很高的威望。在他的弟子当中,有位姑娘私下与一 位青年相爱。后来她有了身孕、而那位青年逃到远方去 了。父母责问对方是谁,这位姑娘怕伤害情人,于是诬 陷这位大德,心想父母绝不会伤害皈依师父。当时所有 的信众都仇视这位大德, 姑娘生下孩子后, 她的父母将 婴儿交给大德。他只好耐心喂养,并时时遭到众人的辱 骂。后来那位男青年回家询问孩子下落时,事情真相大 白。姑娘的父母及所有信众都来向大德忏悔,这位大德 只是淡淡地说:"孩子交给你们就好了,本来一切都是 因缘, 你们没有任何过失。"看看世间, 人与人相争, 国与国的战争,都是把"人若犯我,我必犯人"作为座 右铭的恶劣果。此乃颠倒之行,应当明白,争斗是不能 泯灭是非的,应以安忍方能从根本上平息纷争,而进入 平等慈悲的高尚境界。

众人寻查智者过,常人不会有如是,如于珠宝寻瑕疵,谁管烬薪有裂痕。

凡夫众生喜欢寻查智者的过失,对平常的人却不会 有这样的观察,就好像人们习惯在珠宝上寻找一点点微 小的瑕疵, 然而对柴薪上再多的裂痕也根本不会去留 意。

智者以其广博的学问、深邃的智慧以及诸多功德而 被尊为人上人, 名望和在人们心中的地位也是异于常 人,他们就像璀璨的明珠一样能成为世间的庄严。一种 追求完美的心态促使人们对智者尤为关注, 无论功德与 过失都将成为众人议论的焦点。智者虽然行为严谨戒律 清净,但不可能做到完美无缺,总有这样或那样的少许 过错与不足, 所以恭敬他的人或不恭敬他的人乃至凡夫 常人都会擦亮敏锐的眼睛加以观察,吹毛求疵更是家常 便饭。作为高僧大德也是非常引人注目的, 虽然他见解 高深, 行为如法, 一旦言行稍有不妥, 马上就会招来众 人的闲言非语,并在茶余饭后评论一番。曾有一位法师, 学识渊博, 常被佛学会及大小道场邀请传讲经论。每到 一处,信众皆前呼后拥,从头到脚地审视法师,赞美声 与议论声交织在一起:"瞧, 法师今天剃了头, 真亮, 噫? 怎么有股香味, 莫不是涂了什么香油?""这叫戒 定真香。""哦?听说他与一位女居士交往甚密,那能算 戒律清净吗?""对呀! 戒律不清净怎么会有真香呢?" 其实众人议论的女居士实为法师的亲妹妹,常为法师料 理生活琐事。后来法师得知众人的非语, 便与妹妹划清 界限,不可随意亲近,前来朝见也须两人作陪。于是法 师给自己制定了一项又一项清规, 出入皆以小车代步, 众人除了在法堂上一睹尊容、其余时间则是难得一见。

如此众人又说法师变得傲慢起来, 行为怪僻, 不随顺众 生等。凡夫就是这样,把寻查智者的过患作为生活中的 乐趣,常习惯于用分别心去推测、臆断智者的行为,并 把子虚乌有的事说得像真的一样,若真实发现智者的过 错便如获至宝,四处传扬,大有"智者也不过如此"的 感慨。 当嫉妒心强的人知道后更是手舞足蹈,连唱带跳, 大摆喜宴以示庆贺。

然而一般常人却不被人重视,即使违背世规和佛 规, 浑身都是过失, 人们也不会对他品头论足, 总是听 之任之无动于衷。与关注智者的过失形成鲜明的对比。 如同"白衣上的一个黑点十分显眼,而黑衣上的黑点再 多人们也看不出来",也如同罕见难得且价格昂贵的珍 宝,人们对其喜爱和慕求自是与日俱增,在购买珠宝之 时,人们精挑细选,小小的瑕疵也不会放过。在展览珠 宝的盛会上,人们更会戴上放大镜或是显微镜加以观察 评定。

### 不因赞称而高兴,不因辱骂而忧伤, 善持自之功德者, 此乃正士之法相。

不要因为他人的赞扬而高兴,也不要因为他人的辱 骂而忧伤,要好好保持自己的功德,这就是正士的法相。

一般的人都是喜欢受到表扬而讨厌批评指责。一听 到别人夸赞自己有才能有德行,不管是直接还是间接, 也不管是真是假,立即就会沾沾自喜。如果稍有能力的 人更是眉飞色舞,"云里雾里忘乎所以",那得意劲儿真 比吃了蜜糖还甜。而当他人讥讽辱骂自己无德无能或习 难挖苦时,诸如"你真笨,这点小事都不会;头脑简单,





傻得出奇……"这时立即就会嗔怒于心、愤怒至极、甚 至与对方吵骂争斗。而正士却是"八风5吹不动、端坐 紫金莲",他们以自己圆满的修证、崇高的德行,向世 人显示着圣者的风采。

在此, 我们应该学习正士不为世法所动的品行。对 于他人的称赞,要反省自己有没有这样的功德,即便有 也是学修而得, 更何况天外有天, 一山更比一山高, 没 有什么值得骄傲的,而应谦虚、谨慎,争取更上一层楼。 如果没有这样的功德,就更不应以虚夸为荣,当精进学 修。对于他人的讥毁,应以"有则改之,无则加勉"的 态度来对待。如果自己真有那样的过失, 就应感谢他人 的指点,努力改正;如果没有,就该引以为戒,没有嗔 恼的必要。《入行论》中讲:"一嗔能摧毁,千劫所积聚, 施供善逝等,一切诸福善。"所以,我们应从各方面善 加护持以保护自己的功德。

### 依罪武力所得财. 怎能算为真财富. 犹如猫狗虽充腹, 皆是无耻之经历。

Œ

依靠罪恶和武力得来的财富,怎么能算作真正的财 富呢?就像猫和狗,虽然能填饱肚子,但它们获得食物 的途径、却是卑劣无耻的。

社会上的恶霸奸商、贪官污吏,依靠欺骗、杀生、 偷盗、强抢豪夺、残酷剥削等卑劣的手段得到一些财产, 这些不是真正的财富, 而是无耻的罪业, 最终会为他带 来难忍的苦果。某居士讲述了这样一段经历: 我家附近 的别墅区搬来了一位陌生的邻居。他并没有从事任何正

5 八风: 利、衰、毁、誉、称、讥、苦、乐。

当或不正当、可以搛钱的行业,但一家人吃喝玩乐,过 着豪华奢侈的生活。他家的钱财多得花不完似的,令人 莫名其妙。然而好景不长,一个来月后,那令人羡慕的 花园别墅却被公安人员层层包围。原来他是某财政局局 长的儿子, 当父亲的一手遮天, 贪污了国家巨额公款, 让子女都过着养尊处优的生活。如今已被查处, 局长老 爸判刑入狱, 财产自然是全部没收。

又有一位姓曹的生意人, 以贩牛为生。曹某有点小 聪明,往往会利用各种手段来贩卖牛。每当农夫前来选 购牛时,他为了展示所卖的牛强壮有力,便故意将牛牵 到烂泥田中, 让其拖运满载货物的车。牛拖不动时, 他 就以针暗刺它, 牛痛楚不堪自然向前猛冲。这样, 买主 便以为是头身强力壮的牛,于是会以高价购买。在暴利 的引诱下, 曹某不顾牛的死活, 经常给即将卖出的牛灌 下米糠水,直至肥大好看为止。若不小心,将水灌入牛 的肺部, 牛便会呼吸阻塞窒息而死, 牛所遭受的虐待真 是苦不堪言。曹某正在为自己高超的赚钱手段而得意忘 形之时,冥冥之中的恶业果报却接二连三地降临到他 家。首先,曹某忽然得了重病,没多久便哀号呼叫而死, 死时两眼瞪大如牛眼,那种凄惨的景象,令人见了毛骨 悚然。四年后,他妻子的两脚忽然无缘无故地不能动弹, 整天在床上痛苦呻吟,拖了数月才一命呜呼。他唯一的 儿子本来事业还不错,但后来却不务正业,终日饮酒买 醉,一日,迷迷糊糊地坠落桥下,死时才38岁。

以非法手段所牟取的不义之财,即便可以暂时享 用,然迟早都会出现各种违缘疾苦,甚至殃及子孙,落



得家破人亡的境地。这样反倒不如一个流浪汉快乐自 在。获得那些不清净的财富所付出的代价太大了,非但 今生难享快乐,而且下世也要做牛做马来偿还呀!更何 况还有那地狱的痛苦。

再反观我们修行人,如果以邪命为生,岂不是猪狗 一般低劣无耻。所以受人供养当如经中所说:"受檀越 食,如饥馑世,食子肉想;受施主衣,如热铁缠身;入 房舍时, 如入铁炉; 受床坐时, 如热铁床; 宁破此身犹 如微尘,不以破戒之身,受人供给……"

### 眷属若得诸圆满, 此乃长官之光彩, 为马严饰璎珞者,岂非主人之庄严?

眷属如果获得幸福,一切圆满,那便是其主人 —长官的光彩。正如为马严饰种种璎珞, 那难道不是 马主人的庄严吗?

在赛马场中,骏马都被主人用金银珍宝等做成的璎 珞装饰得有如天界的神马下凡一般, 真是华丽无比。但 马儿竞相争艳, 纵然被评为第一等的宝马, 众人也不会 以为马有什么光彩, 却纷纷夸赞其主人的福报, 成为主 人的荣耀。同样,作为一个国王或总统,如果国富民强, 百姓安居乐业, 让人联想到的肯定是国王、总统施行仁 政、广行惠施等功德所致,并颂扬其宏伟的业绩。就如 各阶层领导乃至家庭主人,如果其眷属团结和合,幸福 圆满,那么世人定会公认是其主人的功绩伟大,英明盖 世。

在佛教团体中,高僧大德们主持着许多道场、佛学 院。他们摄受了众多海内外的弟子,弟子越多,素质越

高,越显示出上师的浩瀚功德。法王如意宝便是这样一 位典范, 他培养了许多德才兼备的大堪布。这些大法师 不管派到哪里弘法,都会受到热烈的欢迎,信众更会忆 念法王的功德:"法王太伟大了,他的弟子都这样了不 起……"真可谓"名师出高徒"。如今佛法遍及世界各 地,圆融甚深的教理、威仪具足的沙门、虔诚至极的居 士等等, 这无一不是在诉说佛陀的功绩和伟大。甚至世 间上稍有历史常识的人都知道:佛教的创始人——释迦 牟尼是一位了不起的人,他的教法流传了几千年,必有 它存在的价值,影响之大,范围之广,信徒无量无边不 可计数。一代代的佛弟子,不断显露出他们高尚的人格、 广博的学识、令人神往的修证神通功德等, 这些圆满的 眷属,岂不是教主的威德显现吗?

### 长官如何以大恩,爱护一切诸眷属, 如是所有眷民众, 亦对长官敬服侍。

作为长官,如何以大恩德爱护所有眷属,那么他的 眷属、臣民也会对这位长官恭敬承侍、忠心耿耿。

一位领导,不管地位、权势高或低,都必须以慈悲 心和善巧方便去摄持爱护他的一切眷属。这样才自然会 得到人们的爱戴拥护,也就会政通人和。"天时、地利、 人和"样样都要具足,众人依此才能齐心协力,所谓"上 施以令,下助以功",一切事业都会圆满承办。那么具 体应该怎样对待自己的眷属呢?又怎样才能深得民心 受到拥护呢? 古人说:"身先足以率人,轻财足以聚人, 律己足以服人,量宽足以得人。"即是做任何事都要起 好带头作用,身体力行地去做,才能统领大众;不要在





财产、受用上斤斤计较,应善待自己的属下,这样人们 才会紧紧地聚集在你的身旁;要求别人怎么做,就必须 严格要求自己也那样做,这样属下才会心服、口服,听 从安排;对待属下要宽宏大量,不可于小事上添枝加叶、 过于苛刻,这样才能深得人心。所以不管什么人,上级 对下级,都应该如父爱子,切不可高持"人民的公仆" 这一美名, 反倒让人民做奴仆。如果为官不仁, 必定会 让人唾骂, 甚至危及地位和生命, 如历代的暴君酷吏都 没有好下场。同样,高僧大德也应以慈悲之心关怀爱护 弟子,以善巧方便调化开示徒众,那么肯定会获得弟子 们的恭敬拥戴,继而能促进弘法利生事业。

### 圣者居住之住所, 谁有尊敬余学者, 太阳照射天空时, 星星虽多亦不见。

在圣人居住的地方,又有谁会去尊敬其余的学者 呢? 当太阳照射天空的时候, 星星虽然有很多, 但却不 见其踪迹。

在高僧大德没有出世或未涉足的边地,所谓的学者 异常活跃,他们欺世盗名以邪恶卑劣的手段得到一些名 誉、地位。打着某某高僧大德的旗号,为自己大肆宣扬, 想方设法包装、推销自己:"我是某某菩萨的转世,某 某大德亲自授予我'大法师'的学位,某某佛经中对我 有如何如何的授记……"又摆出一大堆"堪布"和"活 佛"证,好让人们"认准商标,谨防假冒",可怜那些 没有正知正见的信徒,"病急乱投医"非但不能趋入解 脱正道,反而令自己更增烦恼痛苦。但是当真正的高僧 大德莅临之时,佛光普照大地,温暖每一个众生的心田,

俱生的佛种开始发芽。所谓的学者们顿时黯然失色,已 享受到旭日光辉的人们,又有谁会再去追随那些如星星 般的学者呢?黎明前那漆黑的夜,繁星闪烁,遍满虚空, 但当曙光来临, 旭日东升之时, 群星便自然隐没踪迹, 再亮的星星也不复寻觅。同理, 圣者大善知识住世时, 稍有辨析智慧的人皆会前来皈投,绝不会有人去尊敬依 止孤陋寡学之士。

关于对"名"的态度, 古人做了三种分类: 上等德 行的人已经忘掉了名声,致力体察事物规律,使言行符 合道德规范, 所以不会去执取名声; 中等德行的人努力 树立名声,以提高品德修养,慎重对待自己的行为,时 时担心自己的荣誉不能显扬、所以他们对名声不会谦 让;下等德行的人竭力窃取名声,貌似忠厚而心怀大奸, 求取浮华的虚名, 所以他们也得不到好名声。第一类即 是具足法相的高僧大德,他们不求名声,而自然名满天 下,得到众多信徒的恭敬、顶戴,人们不惧千山万水, 前来拜见依止他们。在这些圣人居住的地方, 第三类的 "学者"无有立足之地,而自然销声匿迹。另有一种人, 假借我是某大德劝请而来"弘法利生"的名义,四处诈 骗,虽获得一些名闻利养,但又怎能长久呢?假的真不 了,纸怎么能包得住火呢?久而久之,假面具自然会被 揭穿, 名利越求越不可得, 反而会臭名远扬。"名如好 听之歌, 听过便空, 利如昨日之食, 食过便无, 而求取 时却殚精竭虑,不得喘息。"所以,修行人切切不可为 名利左右而耽误修行。如云:"不修身而求令名于世者, 状貌甚恶而责妍影于镜也。"我们应该以此为鉴、通过

第三品 观察愚者

这一品作者为我们展示了形形色色的愚者之相。学 人应以此为诫,亲近善人正士,远离恶劣小人。并且自 我观察,是否具有愚者之相,如果有,就该加以改正, 努力成为智者善士。

恶人尽管得财富,行为变得更恶劣,瀑布无论再阻挡,然彼一直往下流。

恶劣的人尽管以各种手段获得了财富,然而他的行 为却会变得更卑劣可恶。就像飞流而下的瀑布,无论怎 样阻挡,它总是一直向下流淌。

这里所讲的愚者是那些不信因果、诽谤三宝、性格 恶劣的人。他们以不正当的手段获取财富后,行为变得 更加恶劣,其贪心也会剧烈地膨胀,嗔恨心也会更加厉 害。恶人的本性即是罪恶的根源,财富反倒成为助纣为 虐的动力,其贪心又成为罪恶的增上力,嗔心成为显现 恶人内在卑劣本性的最佳导演。如此恶性循环,自始至 终都是恶,使他们越陷越深,直至地狱。

人们晓知了恶人的丑恶嘴脸,那么是否能以方便法门拯救他们悔恶向善呢? 大多数恶人都是顽固不化、难以改变的,就如同一泻千丈的瀑布,我们又如何能加以阻挡,使其不往下流呢? 一般的修行人若是自不量力地去挽救那些恶人,则必然形成"泥菩萨过河自身难保"的惨局,将被罪恶的瀑流击得一败涂地,非但不能救度

对正士的观察,应谨记这一条条喻事于理、入木三分的训示警言,当清除习气烦恼,勤习正规与有益的学士,以充实身心,陶冶情操,使自己逐渐成为一名德才兼备的正士。

格言宝藏论第二品终







<u>~~~</u>



恶人趋善趣,自己反而被恶人渡化过去,成为"魔"的 眷属,实在令人惋惜。所以,我们修行未到一定境界之前,应该远离这样的恶人,一心修学佛法才是。

### 劣者有时变善良,此为即是伪装相, 玻璃涂上珠宝色,遇见水即露本相。

恶劣的人偶尔也有变得善良的时候,但只是他为了 某种目的而做的伪装。比如把玻璃涂上珠宝的色彩,但 一遇到水便立即露出它的本来面目。

那些罪业深重、贪嗔痴烦恼粗猛的人,当某种因缘契合的时候,他们也会变得行为端善。这要分两种情况:一种是幸遇善知识,得到开导训示,恶劣者也想趋入善法,虽然暂时能显现善行,但其内心深处不信因果,且对三宝有邪见,所以善行也保持不了多久,一遇违缘马上就会恢复本来面目。另一种是为了获取名利等目的而巧装伪善,他们或诈现布施财物,修法闭关,勤闻习学,谨持戒律等行为。恶劣者的种种伪装即如涂上珍宝色彩的廉价玻璃,怎么也不是真正的珠宝,如果遇到水等溶解液马上就会现出玻璃的本色。

某些刚入密乘的人,得知密法是如何殊胜后,那"发心"可是广大:我一定要即生成就,要得至高无上的果位。于是不愿闻法、诵经、念咒等,一心想找个寂静的山林闭关一辈子或三年五载,摆出一副"大修行者"的姿态。可是好景不长,没过两三个月,人就不见了,跑到大城市里去闭"城市关"了。还有些刚受戒的人,口口声声持戒,连走路都不敢走,饭也不敢吃,唯恐触犯了戒律。可是一段时间过后,就逐渐放松,若遇上违缘

则连根本戒都保不住。

还有些人为了显示自己的修行,跑到荒无人烟的山林中修习"忍辱波罗蜜多",在他"大修"一番之后,遇上怨敌时,却立即喷出嗔心怒火。难道他修的"忍辱"是不包括怨敌在内的吗?另一些人安住在寂静的山林倒也修行得不错,很少有烦恼。可是一回到红尘中,又恢复本来面目,还是烦恼粗重。所以修行来不得半点虚假,应脚踏实地的行持一切善法。

#### 愚者虽然完成事, 亦是运气非本事, 如蚕会吐丝抽线, 并非彼之巧本事。

愚人虽然也能完成一些事业,但仅仅是运气,而并 非真本事。就如同蚕会吐丝抽线,仅仅是它自身的本能, 而不是技能,算不得机巧本事。

有些愚人偶尔也能成办一些事业,但并不是以聪明才智和实际本领来完成的,而是歪打正着,运气绝佳碰巧了。这种人极不可靠。古时候,有一个懒惰的农夫,一天,他在田中锄草,干了没几下就在地头休息。这时,田垄上一只兔子飞奔而来,一头撞在他身边的树樽上死掉了。见此情景,他真是喜出望外,心想:真是老天爷在助我呀!他提起兔子回到家中美美地吃了一顿。从此以后,他每天都坐在田埂边上等着撞死的兔子。任何凭靠他人之力和祈盼"天空掉馅饼"的行为,都是我们于世间成办事业的反面教材。比如蚕一生的使命便是吐丝作茧,这谈不上是精巧的本领。蚕有家蚕、野蚕之分,前者又叫桑蚕,吃桑叶长大,后者又叫柞蚕,以柞树叶充饥。蚕在生长过程中要经过四次蜕皮,彼时不食不动,

俗称为"眠"。四次蜕皮以后、蚕就开始吐丝、制作蚕 茧将己身团团围住, 蚕在茧里变成蛹, 蛹变成蚕蛾破茧 而出复又繁衍后代。这即是蚕的一生, 其吐丝即如人类 吃饭一样为己生活所需,也是其生灭发展的必然,故无 人称赞它这"巧本事"。

懂得了这个道理后,就要善加开发智慧,广习佛法, 切实从身心内外改造提高自己各方面的能力,不仅在出 世间法方面趋向解脱, 在世间法方面也应有所成就。不 过,事情成功之后应反思、观察,此事是依靠自己的能 力还是"碰运气"呢? 抑或是二者兼具? 无论怎样, 我 们都应时时谨慎, 不应该生起傲慢之心。

### 大者精勤成协议,恶人一瞬便摧之, 农夫累时种庄稼,冰雹一瞬即毁尽。

伟大的人士精勤努力而达成的协议,恶人一瞬间就 能摧毁。农夫们成年累月耕种的庄稼,冰雹一刹那间就 能摧毁无余。

高僧大德或世间的伟人志士, 他们经过长期酝酿、 磋商和筹划而操办的事业,往往于行事过程中或成功在 望之际, 遭到歹毒恶人的破坏而功败垂成。这些搞破坏 的人即如冰雹一样不吉祥。农民们辛辛苦苦耕地、播种、 浇灌、精心护理的庄稼,在结出累累果实并准备收割时, 突然降下一阵冰雹,将庄稼摧残殆尽颗粒无收。同样, 恶劣的人在做违害时也显出无穷威力。又如一些佛学 院,以严持戒律、精进闻思修为主培养着许多僧才,其 严谨的学风及高僧大德的威德吸引了众多徒众前来修 学。在弘法利生事业蒸蒸日上之时,却出现了几个"害

群之马",不知是嫉妒心作祟,还是受魔加持,他们开 始对学院造各种违缘, 诸如向上级诬告, 在上师与弟子 之间或道友与道友之间挑拨是非等。就这样,一些佛学 院被摧毁,人员分散。再如世间上的某些首脑人物,在 竞选总统、首相、参议等胜利在望之际, 若有人公布了 一条竞选者的'丑闻',于是前功尽弃,落选成了必然。 以上种种卑劣的行径,对世出世间事业都有很大的危 害, 所以我们要善加防范, 铲除恶人, 创造一个良好的 环境。

### 劣者自己之过失, 总是染推于他人, 乌鸦自食不净嘴,使劲擦于干净处。

恶劣的人对自己的过失, 总是想方设法推诿给别 人。就像乌鸦自己吃了不净物,却把脏嘴往干净的地方 擦拭。

卑劣的人在是非面前,往往"揽功于己,诿过于他"。 在某一事业成功之时, 围观者或与此事情稍有关联的卑 劣者,便争先恐后地施展各种"外交手段",或捧他人 以抬高自己,或阿谀奉承为得到些利益,或诈显其能渲 染他人而论作己功,或事先邀功以夺名声……一旦事情 失败或出现过患之时, 卑劣者立即会推卸责任, 或退避 三舍, 或事先声明脱离干系, 或落井下石以显示自己的 正直,或对办事人员横加指责、百般讥毁等等。有些恶 劣的修行人,自己不持守戒律,反倒诽谤他人戒律不清 净,他们自己做贼心虚,却把罪行强加于那些清净的行 者头上, 唯恐天下不乱。或者在承办某项事业之时, 明 明是自己的抉择和操作失误而导致的危害,却不愿承担

藏

仑

品





责任,反推给自己的同伴:"我说不能这样做,你偏偏 不听,现在可好,你得负责任。"其实同伴曾多次提醒 他这是错误的抉择, 但他贡高我慢不愿听取。如今遭受 损失,非但不知反省却倒打一耙,这样的可怜人虽然暂 时脱离困境, 但因果丝毫不爽, 自己酿造了苦果必须自 己承担。更何况恶心诽谤他人, 妄添莫须有的罪名, 实 为明知故犯, 最终害人不成反害己。

以上种种人,人格极其低劣,不用讲承办什么大事, 就算最普通的小事也是以自己的利益为最基本的前提。 与这样的人交往共事,会平添许多麻烦,使自己身陷维 谷之境。所以我们要小心提防那些如乌鸦一般的劣者。 乌鸦常常食用粪秽等不净物、其嘴也自然染上诸多不 净。吃完以后它便会飞到一个高高的清净地,左磨右蹭, 直到把自己的脏嘴擦干净才飞到远处去。它把清净之地 弄得污秽不堪,并不以为自己的行为卑劣,反倒认为理 所当然。

### 若让愚者办事情, 既是毁事又毁己, 如兽狐狸立为王,众兽受苦自亦亡。

如果让愚者去办事情,非但不能成功,反而会毁坏 自己。比如将狐狸拥立为兽王,不仅让众兽受苦,自己 也送了性命。

愚笨人做事情不但不会成功,结局亦通常有三种: 一种毁坏事情后,别人才了知他的无能;另一种不仅坏 事而且还会给委托之人带来灾难; 再一种不仅将事情败 坏,而且还毁坏自己和他人。这里所讲的毁坏自己也有 两种情况:一种是毁坏现世,伤人害己;另一种是毁坏

后世,以今世的恶业为因来世感受种种痛苦。因此,办 事择人千万不能委任愚者, 否则会带来种种灾难和痛 苦。

很早以前,森林中的百兽过着闲逸、安乐的生活。 因没有兽王,便商议决定寻找一个有资格做兽王的动物 来领导群兽,于是四处寻觅。一天,有只狐狸跑到一家 染衣坊寻找食物,不慎掉进了染缸。它惊恐万分,拼命 挣扎,等到爬出染缸时,已是筋疲力尽。狐狸再也没有 心思寻找食物,落荒而逃。它在河边喝水时,见到水中 的倒影,忽然发现自己身上的颜色变得美丽异常,与众 不同。狐狸自己知道那是在染缸里染上的。正在这时, 寻找兽王的动物们发现了它,惊奇地问它是什么动物? 是从什么地方来的?狐狸灵机一动,诈称自己是天帝派 来做兽王的。群兽从来没有见到过它这样的动物, 又听 说是天帝派来的, 便生起信心, 拥立狐狸为王。

当上兽王的狐狸,得意忘形,作威作福。它不但役 使所有的野兽为自己做事、还忘乎所以地让狮子当坐 骑,四处巡视游玩。照理说狐狸当了兽王,应该对自己 的同类特别关照才是,但这兽王并没有这样做,反而痛 恨狐群, 百般加以折磨。动物们本以为有兽王领导, 生 活会更加幸福、快乐,没想到却落得如此痛苦。众狐狸 更觉得是飞来的横祸,大惑不解,暗地里对兽王进行观 察,它们怀疑这天帝所赐的兽王可能是狐狸装扮的。众 狐狸找了个机会,偷偷地询问狮子:"每月十五,月圆 之日, 兽王是否仍要骑着你去游玩?"狮子说:"不, 兽王每月十五都给我放假,它总是单独离去。"群狐说:



"我们狐狸因为业力的关系,每到十五日就会昏迷一 阵,好一会儿才能恢复。你可以在十五日那天跟踪兽王, 看它是不是狐狸所扮?"

等到十五日, 兽王照常向远处跑去。狮子便悄悄地 跟在后面,到了一个山洞里,果然看见兽王像死尸一样 倒在地上,昏迷不醒。狮子这才知道动物们都上当受骗 了,尤其是自己,居然被狐狸当坐骑戏弄了这么长的时 间,狮子羞怒难当,一跃而上将这只狐狸吞食了……

群兽因为没有好好观察,让一只卑劣的狐狸当了兽 王。最后的结果是让群兽都受到了莫大的痛苦, 那自作 聪明的狐狸也自取灭亡。同样,如果让愚者办事,其结 果定是两败俱伤。

### 愚者欲求为安乐, 所作皆成为痛苦, 如同有些遭魔者, 为除痛苦而自杀。

愚人欲求自己的安乐, 而所作所为却成为痛苦之 因,如同某些遭魔害的人,为了消除暂时的痛苦而自杀。

佛经中讲:一切安乐都从利益众生的心而生,所有 的痛苦都是从伤害众生的心而生。愚蠢的人不知苦乐的 根源,又不顾及自己今生薄福少德的根本因,却妄求财 富和身心安乐。通过正当的渠道,他们得不到财富,为 了满足个人的贪欲便铤而走险, 欺骗、敲诈、盗窃、巧 取豪夺……但往往又是财未到手,自己却锒铛入狱。即 使是侥幸成功得到大笔的财产,因来得太容易也就不知 珍惜、整日花天酒地、挥霍、吸毒自我麻醉、如此耗尽 了钱财又令身体备受毒瘾等痛苦,囊中羞涩之时便又故 伎重施。又有些人靠劳动赚了点钱,却以赌为乐,有的

输光了全部家产、把自己的生命也变成赌本全部输尽。 赢的人自是乐此不疲,妄想靠赌博大发横财,便以赌为 业。还有些人以杀生为业,整日杀害无数旁生,仅仅为 了吃穿二字,辛辛苦苦地造罪,孰不知来世将承受无边 的杀生果报。

这些利欲熏心的愚人,以各种恶劣行径终究未能填 满无底的欲坑, 反而堕入更加痛苦的火坑。世间本无真 实的安乐, 痛苦永远紧随那些私欲横溢的愚者。他们的 行为与那些动辄自杀的人相同。轻生的人有的是忍受不 了病苦的折磨,也惧怕医治的痛苦;有的被魔魇所困而 恐惧万分。他们缺乏勇气和智慧,又不信因果,便做出 了轻率的抉择。有的是因凭空而来的委屈侮辱、感情上 的挫折、生存的逼迫等等。他们认为没有前生也没有后 世,选择死便能一了百了。其实,死并不能了却他们的 痛苦,自杀的人当中,有的欲死不成反落下残疾或留下 其他的后遗症;有的虽然自杀而亡,但由罪业感召,将 在无数劫中承受更大的痛苦。律藏中讲:学佛受戒的人 自杀,则犯杀生的佛制罪和自性罪;一般的人自杀也犯 杀生自性罪。当年米拉日巴尊者也想自杀时, 上师为他 宣讲了许多毁自身坛城的过失, 详见《米拉日巴尊者 传》。

对学佛的人来讲,一切言行都应以佛法的教义来抉 择,如理行持,切切不可步愚者的后尘。

> 愚蠢又是憨直人, 有者毁己有伤他, 林中直树被人砍,笔直利箭会伤他。

愚蠢而又憨直的人,有的会毁坏自己,有的会伤害

品

他人。森林中挺直的树木往往遭砍伐, 笔直的利箭一射 出便会伤害他人。

愚蠢的人已是够可怜了,如果他又性情憨直,那就 更加可悲。从前,有父子二人相依为命,儿子又笨又憨 而且十分听话。一天,父亲对儿子说:"今天,我的怨 家会上门来闹事,不管什么样的众生只要伤害我,你就 用斧子把他砍死。"于是那宝贝儿子将斧子磨得又快又 亮,专心等待仇家的到来。可是等了很长时间,都没有 见到一个伤害父亲的仇人。那儿子有点着急了,左瞧瞧, 右看看,不知如何是好。突然他看见一只虱子叮在父亲 的背上吸血,便立即举起斧头向虱子砍去。不知虱子被 砍死了没有,而他的父亲却因此丧了命。这位憨蠢的儿 子实在让人哭笑不得。

另外还有一种人, 憨愚得往往伤害自己。以前, 炉 霍有个力大无比的憨愚人,一天,他和一个瘦弱无力的 人打架。那位力寡的人自知打不赢,便对他说:"我们 不如互相砍杀, 你先砍我一下, 我再砍你一下, 看谁先 求饶。"憨愚人点头答应,举起大刀向对方砍去,而对 方左躲右闪用刀对抗, 未受丝毫伤损; 轮到对方砍他的 时候,他却自恃身强力壮,毫不躲避,任由对方砍杀。 最后力薄的人身无寸伤, 憨愚的人却遍体鳞伤, 血流不 止。

以上两个故事告诉我们心直而又缺乏智慧的人,不 善取舍,像树林中笔直的树木一样,终究是被砍伐的对 象;也如同径直射出的利箭,必定会伤害他人。一个人 心直固然是好,但若缺乏智慧,反而会造成很大的危害。

#### 平日不为利他想, 此人行为如牲畜, 唯寻自己之吃喝, 岂非牲畜亦能行?

平日只顾自己而不为他人利益着想,这种人的行为 便和牲畜没有什么差别。只顾为自己寻找吃喝,牲畜岂 不也能这样做吗?

很多人都有这样一个分别心:能知言解义、直立行 走的高级动物是人;四足伏地,全身长毛的是畜生。凡 夫只能以身相、体形来区别人和畜生, 而作者却站在相 当的高度,提出了耳目一新的区别方法,将是否具足利 他之心作为衡量人和牲畜的标准。那些只顾自己吃喝享 乐,不管他人死活的人,仅仅是外在的身体形状与牲畜 不同, 其本质却属于只求吃喝的牛马一类。牛马羊等牲 畜,从出生那天起,就已具足寻吃找喝的本领,在它们 的全部生命中,除了吃喝玩耍以外没有其他希求。同样, 也有不少行为与牲畜相同的人。他们短暂的一生中, 唯 有拼命找钱,满足自己的吃喝享乐,从不会给他人施舍 钱财,甚至点滴之物。为了吃好喝足,他们谋财害命…… 其无羞无耻的自利行为,常被众人唾弃。相反,那些以 利他为主的人, 却广为人们传扬。比如道孚县的一位医 生,现于某甲亢医院工作。他的宗旨是"工作第一,病 人至上"。为了减轻病人的痛苦、他废寝忘食地操劳、 探访,对待每一位病员都像亲人一样无微不至。众人都 欢喜地尊他为"菩萨"。又如中央电视台曾报道过的一 位姓许的钳工,他几十年如一日地为周围的群众服务。 其利他之心,感动了国家最高领导人,于是在全国范围 内受到表彰,并号召人们向他学习。由此可见,有无利

他之心也是世人分别善恶的准则。学佛的人更应具足利 他心,一个人格都不完美的人,又怎么去圆满佛果呢? 如今在这个精神荒芜的世界上、人面畜生的动物太多 了!

### 不察有益和无益. 不求智慧不闻法. 唯有寻求充腹者,真实一头无毛猪。

不去观察分辨事物有益和无益,也不求智慧和见闻 学识, 唯有一心一意寻求吃喝填充肚腹的人, 纯粹是一 头不长毛的老猪!

作为一个人, 最重要的是应具足智慧。很多人都以 为聪明就是智慧,其实不然。智慧的范围很广,通晓五 明6才算真正具足智慧的人,而愚蠢的人,不知寻求增 长智慧的方法,也不懂得观察取舍,待人处事也自然不 会抉择利弊,更不会顾及四周四邻的危害和利益。只要 有吃喝,对自己有好处,他们就会不顾一切地胡作非为。 比如抗战期间出现的汉奸、卖国贼, 他们引狼入室出卖 忠良, 危害乡邻, 耀武扬威, 人们对此痛恨至极, 骂他 们是披着人皮的狼、狗腿子、老猪等,这种人还能算是 人吗?又如一位愚者想吃树上的果子,但树太高,他够 不着,于是便把树砍倒来摘果吃,别人见了都耻笑他。 对于智者来讲,与愚蠢的恶人相处,不如与一头猪相处, 因为猪很听话,不会对与其相处的人造成威胁或损害。

猪在人的眼中是最愚笨的动物,所以文人常把没有 智慧的人比喻为猪,但有的愚者却连猪都不如,在其吃

6 五明: 声明即语言文学: 工巧明即一切工艺、历算等: 医方明即医术: 因明即考定正邪, 诠释真伪的理法: 内明即明自家之宗旨, 指佛学。

饱喝足的情况下, 也不会学习一点新知识。人自称为高 级动物,意即身形动作以及内在智慧等都圆满超胜于其 它动物。在此,作者为我们剖析只为私欲而活着的人并 不比动物高级,他们既无智慧又不学习,只凭借人的外 形来自满自足,实际上是一头直立行走的无毛猪。所以, 作为一个人,尤其是一个学佛的人,必须不断寻求智慧。

### 愚者之中欢欣游, 学者之前怯而躲, 颈无垂胡顶无峰, 具有上牙黄牯牛。

和愚人在一起能自在地欢游嬉戏,而在学者面前既 畏怯又躲避,这样的人,虽然颈下没有垂胡,顶颈上没 有项峰,但却是一头长了上牙的黄牯牛。

愚人与愚人相处是有共性的,他们会以各种庸俗方 式玩耍戏乐,譬如赌博饮酒、吸毒斗殴等。对于诸多低 级趣味的消遣、卑劣的行为,他们并不觉得羞耻,反以 为是当今最时髦的风尚:人生在世吃喝玩乐、游戏人间 "潇洒一生"。但他们在智者跟前却是又害怕又躲避, 偶然碰上也会胆怯地哆嗦,惶恐不安,甚至羞愧难当, 恨不得找个地缝钻进去或变个戏法逃之夭夭。在此,作 者用了一个很形象的比喻, 愚者就像具有上牙的黄牯牛 一样, 见人就躲。牯牛具足两种特征: 一是颈下有垂胡, 二是顶颈有隆起的项峰。以因明的推理,满足这两种特 征的即为牯牛,但牯牛不具备上牙,所以说,愚者是长 有上牙而无垂胡项峰的牯牛。他们仅具足牛的本性,而 不具牛的形象, 真是一种非常奇怪的动物。

身为愚者却不自知的人,是难以引导促其觉醒的最 可怜的人。他们于善法不学不闻,反倒觉得智者的勤学







苦练是自讨苦吃, 自我挟制, 所以他们远离智者, 并于 背后讥议、诽谤。愚者之间有共同的语言、习气、能臭 味相投;智者也只会和智者交往共事,他们绝不会与妓 女屠夫等卑劣人为伍。在修行人当中,有的不精进于闻 思修,整天游手好闲,一旦晃到住持大和尚跟前便会吓 得瑟瑟发抖, 无地自容。曾有一位大师持戒严谨, 德高 声隆,不苟言笑。调皮、贪玩的僧人都不敢接近他,无 意中碰到, 便会像木桩一样钉在那里, 一动不动; 若是 问他两句话,更是吓得魂飞魄散,目瞪口呆,一有机会 就溜之大吉。又如一些号称是宁玛派金刚阿阇黎的大气 功师,他们在汉地带功传法,大肆宣扬、牟取信财,当 宁玛派真正有成就的大德莅临之时,"大气功师"便闻 风丧胆,消失得无影无踪。

所以,人要有自知之明,通过上述事理,应仔细观 察、看看自己是否是一头具足上牙的黄牯牛。

### 若有饮食至彼处, 委托办事时逃避, 虽能说话亦能笑, 仍是无尾之老狗。

哪里有吃有喝就往哪儿去,委托他办事时总会想方 设法地逃避, 这样的人虽能说话也会笑, 但却仍然是条 没有尾巴的老狗。

无论是世俗人还是学佛的人,彼中愚者往往见好就 上, 见事就躲。一听说有好吃好喝或对自己有利益时, 就会争先恐后地去享受、捡便宜。当某处大摆宴席,此 类人往往不请自来,美美地享用佳肴后便一抹嘴扬长而 去,连"谢谢主人"也懒得说。一有劳动或委托他办点 事情,马上就会以种种理由推脱逃避: 我现在有病、我

很忙没空、我要闭关等。然后找一个清闲处蒙头大睡, 一觉醒来闻到餐厅飘来的妙香, 便大大咧咧地前往, 遇 见辛勤劳作,挥汗如雨的功臣毫无愧色。有关领导问及 劳动情况时,他也能冠冕堂皇地来一句:"十分抱歉, 前一次突击工作,我太卖力致使近日身体欠佳,下次有 机会我一定好好干,随喜大家的功德。"等到下一次劳 动,他又会堂而皇之地推脱。这些空头支票开了一次又 一次,又有谁会再相信呢?某些修行人也是如此,劳动 场所总是隐身不见,而于斋堂饭厅以及分发单资却是从 不缺席。比如发新的法本,或者传某个甚深密法、窍诀, 这些人便立即出关, 病体也不药而愈, 再忙也空了。法 本则是要了一本又一本, 妄说给亲朋好友、师父、徒弟 代领。听密法得灌顶时, 一跃而上, 冲到法座前的最佳 位置,分发加持品时,也会蜂拥而至,高呼"多多益善"。 此刻他们逃避劳动等事的推脱之词早已飞到九霄云外 去了。这样的人与狗有什么差别呢? 当主人端出美味佳 肴时,不需呼唤,狗便会闻香而至,对主人摇头摆尾, 或牵扯、舔蹭、表示友好……尽其所能百般讨好主人仅 仅为了获得那一顿美餐。待它吃饱喝足后, 伸个懒腰, 马上会找个舒适的地方打盹。这时,无论主人怎样呼唤, 它也置之不理,继续美梦。性格好一点的狗也许会睡眼 惺忪地看你几眼,顶多再摇几下尾巴算做了答复。

的确,那些唯利是图的愚人和狗在心性上没有什么 差别, 只不过前者无毛无尾, 能说会笑, 两条腿走路; 后者有毛有尾,四条腿走路罢了,实为"形象有异,本 质无别"。懂得这个道理后,我们即应克服改正缺点,

尽快趋入智者之道。

# 蹄窝易被水灌满,小库易被财装满,小田容易播种子,浅学之人易自满。

蹄印容量太小,极易被水灌满,小仓库也很容易被 财物装满,小块田地特别容易撒播种子,学识浅薄的人 也非常容易自满。

在此引用三个比喻来说明浅薄的人,不仅胸无点墨而且心胸狭窄,如果学了一点知识,马上就会自我宣扬,正所谓"半罐水响叮当"。他们以自满自足之态显示自己的学识,或者认为自己学识渊博,再无需求学。若有人请教,更是目空一切,自我推崇。或者修学外道邪法反执著自己所学是"放四海而皆准,亘万古而常新"的真理。别人好言相劝,辩其谬论,他也会以种种邪理百般狡辩,辩不赢时只好大发"泼皮"之气,责怪他人多管闲事。真如古人所言:"骄傲来自浅薄,狂妄出于无知。"浅薄的人求学问即如牛马等动物所踏出的蹄窝,一点点雨水就能灌满;如狭小的仓库仅能储存少量的财物;又如穷乡僻壤依山开垦出的梯田,有些仅有桌子般大,耕种时,只能撒播极少量的种子,而且很快很容易就能播种完。

浅薄自满的人在我们身边随处可见。有些人刚学会几句英语,便认为可以和外国人对话,第一句"哈罗",第二句便是"古德拜",只能蒙骗几个没文化的人。又有些人得了几个灌顶,便认为已得到密宗的即身成就,于是对外行人宣称自己是"金刚上师";或者闻受中观方面的某个论著,仅仅听了个传承,便自我标榜"我已

通达了中观",实际连"中观"二字都不会解释。这种人实在可悲,但他们却不知羞耻。古语说:"学海无涯苦作舟。"没有经过一番精勤的学修、苦练,怎么可能一下子通达中观和大圆满呢?只需提几个中观或大圆满中最简单的问题,他们就会瞠目结舌的。

所以,奉劝诸位学人,千万不要自我满足,应时时刻刻观察提醒自己:"我学得太少,差得太远。"或者多看一些历代高僧大德的传记,彼此对照,才能知道自己所学仅是沧海一粟,没有什么值得骄傲的,应谦虚谨慎地学修一切知识。

### 愚者傲慢轻诺者,势力再大亦失败, 非天施给一步地,遍入天得三界也。

愚痴、傲慢而又轻易承许诺言的人,哪怕权势再大 也很容易失败。非天因为傲慢而随意施出一步之地,却 让遍入天得到了整个三界。

有些愚笨的人,偶尔凭运气会得到一些势力,同时极易滋长傲慢情绪,甚至妄夸海口,轻许诺言,尽显目空一切的狂傲本色,一旦机缘失去,他们必定会衰败。常言"谦受益,满遭损"讲的也是这个道理。从前,阿修罗王(非天天王) 因时运强盛,霸占了整个三界,令诸天倍感忧虑。虽然阿修罗王势力强大,但智慧低劣又傲慢无比。遍入天抓住他的这一弱点,为了夺回三界,以神通力变化成一个矮小的天人,到阿修罗王前恭敬地请求赐予一块修行的静地。阿修罗王傲慢地说:"我拥有三界,随你所愿,要多少都可以。"遍入天说:"我只需要三步大的地方。"阿修罗王满不在乎地答应了。遍入

格言宜藏论科(上)

<u>~~~</u>

天见时机成熟,遂以神变力化现出巨大无比的身量,一脚踏金刚地基,另一脚触无色界顶,仅仅一步就把整个三界都跨占了。此时,阿修罗王后悔莫及,只好让出了三界。这个典故表明愚笨的阿修罗王因傲慢无知而轻许诺言,最后惨遭失败的下场。

同样,世间上也有许多人夸夸其谈,轻易许诺为他人承办一切事情,到头来,事情未办成,诺言变成了谎言。就像行路的人,一脚未踩稳,而另一脚已抬起,那肯定要摔跟头的。即便是有能力的人,如果骄傲自慢,轻易在他人面前承许诺言,也很容易令自己的事业衰败。许诺言的时候非常简单,一句话、一点头便能博得他人的几句恭维、赞扬,但具体办事的时候才知其难度,面对重重困难若不做,他人会催迫、嘲讽、辱骂,这骄傲自满的人怎么受得了?只好硬着头皮去做,打肿了脸也要充个胖子。许诺多了难免有失,也容易被奸险的恶人利用,又怎么会不遭衰损呢?

所以,傲慢是人生的大敌,依此而毁坏自己。相反 谦虚便成了良朋益友,依靠它可以增长许多知识,承办 一切事业。随着智慧的增长也就有了取舍善恶业的能 力,这样才能远离衰损而百战百胜。

### 小人心藏怀恨时,害他之前露表情,恶狗已见怨敌时,咬人之前狂乱吠。

阴险恶毒的小人暗藏怀恨之心时,谋害他人之前即 会露出异样的表情,就如恶狗见到怨敌的时候,在咬人 之前它总会狂吠乱叫一阵。

一般的人,喜怒哀乐都会在言行上表露无遗,他们

行于世间, 面对各种顺缘或逆境都很难把握。别人通过 他们的言行、举止、面部表情,即可推知其是喜是忧、 何思何想, 所以, 这样的人极难成就事业。其中一些人 面对不共戴天的怨敌时, 怒火中烧, 双拳紧握或跃跃欲 上,或横眉冷对。然苦于对方人多势众,若贸然行动, 则无异于以卵击石。稍有自知之明者便会强压怒火,等 待时机,图谋报复。尽管如此,他的表情早已暴露了复 仇的心思,对方也会有所准备。即便仇敌没有察觉,但 在他们筹备复仇的过程中也会因缺乏稳重而泄露机密, 最终非但不能报仇,反倒被仇敌算计,遭遇不测。这样 的人就像狂吠乱叫的恶狗一样, 既害不了人, 也成不了 事。当小偷或强盗出没的时候,恶狗一叫他们便逃之夭 天,主人本想抓获、惩罚这些恶人,却不能成功。或者 恶人听到狗叫便准备防范的武器,这样的狗不仅没咬成 人,反而引来杀身之祸。正如俗人所言:"叫的狗不咬 人,咬人的狗不叫。"

讲这个道理并不是要教人如何复仇,而是告诫人们:为人处事,应具足稳重的性情,不可喜怒于形色。看看那些事业有成的伟人,在事业遭衰损时,毫不气馁,不断总结经验、教训,默默地用功、精进;当事业成功之时,不骄不傲,继续努力以期更上一层楼。再如修证圆满的高僧大德,他们对待好事不曾喜乐,对待逆缘也不曾忧愤,常人始终无法了知他的内心世界,总给人以高深莫测的感觉。所以,我们也应该坚稳如理地行持一切善法。

愚者唯受积财苦,始终不得积财乐,

<u>~~</u>



<u>~</u>





#### 又复寻求看守财. 悭吝积财如老鼠。

愚者唯一承受的是积累财产所带来的痛苦,自始至 终都得不到积累财产的快乐,对于反复寻求财产而只知 看守的人, 悭吝积财就像老鼠一样。

智者唯一重视的是法宝, 而愚者却对财产特别重 视, 追求、积攒钱财是愚者生存的唯一目的。他们的一 生充满了艰辛和痛苦,却未曾得到因财产增多而带来的 快乐。初时他们白手起家, 像拣芝麻一样辛勤地积累财 产; 其间得到一些财产, 又担心他人掠夺破坏, 不得不 采用各种手段防范保护,同时又渴望得到更多的财富; 最后财产被儿孙继承或被他人掠夺等,自己却在永无止 息的追求、欲望中含恨而死。正所谓"人为财死, 鸟为 食亡"。

愚者在积累财产的过程中, 舍不得吃穿, 唯恐财产 消耗殆尽,一心钻进钱眼里,被财产束缚而成为财产的 奴隶。比如一些牧民,他们拥有成百上千的牛羊,如果 兑换人民币, 起码也有几万或几十万。但他们却穿得破 烂,吃得简单,住在四面吹风的牛毛帐篷里,其中也只 有几样少得可怜的家当。一旦有钱他们也绝不用于改善 生活, 而是迫不及待地去买些价值几千、几万甚至几十 万的珊瑚挂在身上,来炫耀家有万贯。又如马来西亚的 一位商人, 他起初制定了要积攒五万元的奋斗目标, 后 又计划十万,足十万之数后,又谋筹五十万,进而贪图 一百万……等美梦成真,他却一命呜呼。可谓"人心节 节高于天, 越是钱多越贪求"。他的儿子对此深有感触: 父亲一生辛劳, 却未享受一天的好日子。后来他的儿子

深信佛法,从不以积累钱财为生活目的,一有钱就供养 三宝,或用于学修佛法等生活所需。

那些想方设法积蓄钱财的人就像老鼠一样,老鼠偷 窃、储存许多吃的东西,把得到的食物藏到许多地方, 并且随藏随忘,自己享受不到多少。老鼠具有小偷的习 性,那些为积累财富而以偷盗为生的贼人,下世往往会 转生成老鼠。

贪执财产的人死后,中阴很难度脱。二十多年前, 一位叫让洛的藏族人,家中牛羊成群,粮食堆积成山。 当他临终之时,一直叨念"我的青稞、我的牦牛……", 死时, 鼻歪眼斜, 两手抓空, 好像要抓住他的财产。几 年以后,有位具足神通的人说:"他太贪财,中阴时一 直在仓库里看管财产、后来堕入恶趣。"于是人们给他 诵经、印经旗等做了许多佛事,他才从恶趣得到解脱。 据说有一位老喇嘛,把信众供养的银子藏在墙缝里,他 死后变成一只蜘蛛看护着他的银子。人们常常听到墙角 发出窸窣的声响,便请直庆仁波切观察。仁波切说:"老 喇嘛执著心太大,转生成了蜘蛛。"当人们把墙拆毁后, 果然发现许多银子、其间有个多脚的蜘蛛正来回爬动。

通过以上的事例,修行人应引以为戒,切不可贪执 财物。尤其在临终时,一定要放弃对人或物的执著,否 则别说从轮回中解脱, 就算往生善趣也很困难。

### 学者处于愚者前,不如耍猴之高贵, 耍猴之人得食财, 学者空手而行也。

处在愚者跟前的学者远远不如耍猴子的人高贵,耍 猴子的人能博取愚者的欢心得到许多财产和食物,学者

却什么也得不到,总是空手往返而行。

清净戒律的比丘、知识渊博的学者,乃至断证圆满的高僧大德,如果来到不知取舍的愚人面前,非但得不到重视,连最起码的恭敬也得不到,更不用说供养了。甚至遭到轻蔑、讥毁和种种挖苦,说他们是"不懂得生活、享乐的书呆子;消极避世、不劳而获的'寄生虫'"。在世俗人眼里,高尚人士显得一文不值,远远不如耍猴卖世俗人高贵。耍猴的人一出现,他们便聚集观看,所要以赠。这些人的生活庸庸碌碌万般无聊,只好寻找种种以赠。这些人的生活庸庸碌碌万般无聊,只好寻找种种人所造。他们心胸狭窄,学识浅薄,即便学者不厌其烦地赐教,他们也觉得索然无味,或是习惯于放荡行为而不愿受约束,或觉言深难解又不愿显露自己的愚痴,干脆加以诽谤,以显示自己不同于学者的能力。

同样,还有些学佛的人,追求神通,希望得到授记而一举成名。对于严持戒律、德行内隐、不示神通的大德常常是不屑一顾,不闻不问。他们认为显示神通以及给弟子授记的上师才是真正的成就者,今天皈依,明天就能开悟,后天就该为众生作"福田"而广纳供养。现在的社会一切都颠倒了,那些显示"神通"广为弟子"授记"的"活佛",口口声声以"普度众生"为已任,实际却欺诳哄骗:"你是观音菩萨的化身,你是益西措,空行母的转世……"蜂拥而至的信众听到授记个个喜上宣析,争先恐后地慷慨解囊,大兴供养。这些盲目崇信的人从不反省,眼见他人被骗,自己仍然心甘情愿地继续上当。相反,当真语、实语的高僧大德应机说法,传

讲发菩提心、开示走向解脱的甚深法义和窍诀时,他们却不以为然,不会觉得殊胜,也就更谈不上恭敬供养了。 这种丑恶的世态,真让人啼笑皆非。

### 无有学问之士众,特别嫉恨有学者, 冬天雪域长庄稼,诸人视为不祥兆。

不学无术的浅薄之士,特别嫉妒、嗔恨有学问的智者,就像在冬天的雪域生长庄稼,那么人们一定会认为 是不吉祥的征兆。

没有闻思修和戒定慧的功德, 而且懒惰放逸、业障 深重的人,他们在待人处事方面最大的特征即是妒贤嫉 能,不容有学之士并存,挖空心思制造违缘,甚至给学 者加上某种过失,大肆诽谤。在他们眼里,学者即如冬 天雪地里长出的庄稼一样不吉祥。西藏雪域,冬天气温 下降到零下三十多度, 滴水成冰, 别说生长庄稼, 即使 青草也寻不到一根,如果一反常态地生长茂盛的庄稼, 人们一定会惊恐万状, 认为出现了违背常理的不祥之 兆。同样,在遍满大地的愚人中,若出现了一位智者, 愚人一定会以他为不祥之人。但是学者拥有渊博的学 识、崇高的品格, 无论愚者怎样嫉妒、陷害也危及不到 他们, 相反去到任何地方, 都会受到善男信女的欢迎, 仍然可以继续弘法利生的事业。比如大译师贝若扎那, 当他从印度求学荣归西藏的时候, 受到藏王的尊崇, 因 此引来卑劣大臣的嫉妒、迫害, 最后不得不离开西藏前 往嘉绒地区。他一边修法一边教化众生,显示不可思议 的诸多神变, 于神山的岩石上留下了许多身印、手印和 脚印。又如六世达赖仓央嘉措,也是非常了不起的智者,

后来却被嫉恨他的人赶出了西藏。他潜行匿迹,在蒙古 和五台山等地弘法、利益了许多有情。

在汉地也有许多高僧大德被卑劣小人以各种手段 陷害、驱逐, 但是圣者有深厚的福报和善神的护持, 别 人越是陷害, 他的事业、声誉越广大。在隋朝时, 扬州 白塔寺曾出现这样一则公案。白塔寺有一位名叫道契的 人,容貌丑陋无比,言谈、性情粗俗鄙僻,虽居于寂静 道场,却不求正法,浅识少慧。当时寺中住着一位叫德 邻的出家人,精通三藏,勤修戒定慧三学。他谦善祥和, 深受世人敬信, 而誉望隆重。道契看在眼中, 恨在心里, 嫉妒之心日益弥盛,遂开始诽谤,以奸计谋害。德邻逆 来顺受,反而对道契宣讲正法,诱导令生慈悲仁义之心。 道契不知悔改,给德邻妄加种种罪名,诬告于地方官刘 义处。刘义听信谗言, 判处德邻还俗。几天以后, 四大 天神降临道契房中,各带众多将领,其中一天神怒目而 视:"我是毗沙门, 你残害善人, 罪不可赦。" 然后命鬼 卒将道契倒提出屋。寺内僧人及周围百姓听到哀号之声 都前去观看, 只见道契倒立悬空, 离地数尺, 头手下垂, 七窍流血, 冉冉升空, 仿佛有人提携。到大街上时忽然 堕地, 气绝复苏, 喃喃几句便一命呜呼了。地方官目睹 这一惨境, 痛悔不已, 立即恭请德邻回寺度化有情。

因此, 作为修行人一定要精勤闻思, 努力提高自己 的学识, 切不可嫉恨贤良, 但求念念清净, 使嫉妒这一 恶毒的火坑化为芬芳的莲池。

> 有些学习邪道者, 经常轻毁好学士, 如同某些岛屿上, 无瘿当为残肢者。

有些学习歪门邪道的人,经常轻视、讥毁好学之士, 如同在某些岛屿上, 竟然把没有瘿瘤的人当作残废人。

佛陀创立佛教以后,应众生的不同根基而派生出了 很多传承体系,如南传、北传、藏传,每一体系又各有 分支,但各宗各派的宗旨都是一样,即"诸恶莫作,众 善奉行", 最终的目的都是引导众生离苦得乐, 圆证无 上佛果。除了佛教以外的宗派,所宣说的都是不了义的 教法, 甚至有些纯粹是邪教。时下不少人崇信魔力、鬼 通等邪道,还利用鬼通做些伤天害理的卑劣勾当。他们 大多心存邪见, 却认为自己信仰的是无上正道, 轻易地 诋毁佛法,看到品德清廉的高僧大德也随意妄加诽谤, 甚至残害。比如崇尚杀生的外道派, 他们认为杀生越多 福报越大,要是得知某人在一生中未曾杀害过一个生命 就会认为这个人没有福报, 也没有积累资粮枉活了一 世。如果有人杀害一个高僧大德,便被尊崇为最有福报 的人。他们不断杀生,以杀生为荣,毫不知耻。同时也 对戒杀放生视一切众生如父母的佛教百般刁难,甚至扬 言要消灭佛法。这些轻毁诽谤好学者的邪教徒众,实在 是善恶不分, 颠倒是非的可怜虫。他们真像在某些岛屿 上生活的畸形人。据说某些海岛上的人都长着瘿瘤而且 有恶形的疤痕, 但他们却以此为美, 视为崇尚。当他们 见到不具瘿瘤的正常人时, 仿佛见到了畸形的怪人, 大 呼小叫地辱骂其为肢体不全的残疾人。释迦牟尼佛在经 中讲, 南赡部洲的正常人具足头、双臂和双足。而那些 岛屿上的人却把"瘿瘤"当作身体的分支,凡不具足瘿 瘤的人都是残疾人,实在颠倒得厉害。



作为一个佛教徒维护自宗是应该的,但却不可轻率 地批评否认他宗。更不应该在内教的各派中互相攻击, 应知佛教派别都是观待世间人的不同根基而安立的,实 际上各派互不相违。

### 有些仪轨不全者, 欺凌圆满仪轨士, 犹如至于仔达地, 凡长双足不算人。

有些仪式轨范未完全掌握的人,偏偏要去欺凌仪轨 圆满的正士,就好比在仔达地方,凡是圆满具足两只脚 都不算作人。

仪轨原指密续中所宣说的密印、供养、三昧耶、曼 茶罗、念诵等一切仪式轨则,后泛指记述仪式轨则的经 典。比如秘密瑜伽观行仪轨、三摩地仪轨等;或者称为修行法、念诵法、供养法、三摩地法、密轨等。在此,仪轨还包括人的行为、言谈、道德水准规则等。真正学佛修行的人,对自己的言谈、行为都会严格遵循佛陀的教导,严持戒律,对于必修必学之法要,更是力求仪轨的圆满。但愚者大多都是仪式规范不全的人,他们对仪轨一知半解,或根本不寻求仪轨的圆满,甚至还妄称自己是具足仪轨的瑜伽士。

愚者千奇百怪,内隐外现各不相同。为辨析智者和愚者,陈那菩萨在其因明著作中已做了详尽的宣说。在此,作者概括性地阐述了愚者的特征:仪式规范不全的人,或者行为、言谈、道德水准等不如法、不合理、不全面的人。他们自己仪式规范不圆满,却轻视有学问、智慧、修养的善知识。此类愚者总是要诽谤、欺凌、辱骂智者,并且还以种种卑劣的手段对严守净戒、圆满通

晓仪轨的高僧大德加以陷害。这些人往往愚不可及受人利用;或被邪恶势力所牵身不由己;或为了名闻利养自赞毁他;有的在正士跟前相形见绌而心持不平;有的为了招揽更多的徒众,尊己为有势的大德。于是,圆满仪轨的高尚人士,就成了他们见之即毁、听之即讽的对象。他们以为这样就能"普天之下唯我独尊"而瞒天欺世,或为所欲为,不受约束。这正如仔达地方的人,颠倒是非,不辨黑白的世态观一样。因业力所感,仔达地方的人都只有一只脚,便认为独脚才是人的法相。如果南瞻部洲具有双足的人去到仔达地方,当地人一定会觉得稀奇,"快来看,这里有个奇怪的动物"、"说他像人吧,却多长了只脚"、"两只脚很难看,也许是个不祥的预兆,快把他赶走"。正常人去到那个地方受尽屈辱不说,弄不好性命都难保。

所以,无论世间的待人处事,还是修学出世间的佛法,都应当精进努力,增长智慧,切不可轻易讥讽、诽谤自己不了解的人。

### 有些邪行仪轨者,辱骂正行仪轨士,如同自长狗头者,美男讥毁为女人。

有些修持邪法仪轨而行为乖僻的人,常常恶心辱骂 正行仪轨士,就如同那些自己长得狗头狗脑的人,反倒 嘲弄、讥毁俊美的男士是女人。

一个具足正行仪轨的人,定会谨守世间公认的法规和道德准则,或严持戒律,遵循佛陀的教导行事,力求圆满的仪轨。反之,那些与世间、出世间仪轨都背道而驰的人,即是邪行邪修的人。有的人入于外道苦苦追求

格言 **住施 论**释(上

魔力、神通, 沉迷于各种邪门咒术以及所显现的威力。 他们不懂佛教的精义,也从来没有闻思过佛法,但却自 持异端, 无故诋毁、诽谤如法修行的正士。佛教讲究以 理服人, 无论世间还是出世间的一切事理, 都能圆融地 加以论证和阐述。凡是认真学习或研读过佛经的人,都 会被博大精深的殊胜佛法所吸引。真理不怕辩论, 也不 怕驳斥, 反而会越辩越明。那些持邪见之人是不敢和正 行仪轨者辩论的, 因为他们所依靠的理论, 相对于佛法 显得立论不足而且漏洞百出。所以他们只能像小丑一样 上蹿下跳对正士做无理的诽谤,或言辞粗恶的辱骂。凡 是追求真理的人,对于此等无稽之谈都是嗤之以鼻的。 如同那些长成狗头狗脑的怪人,常常不知羞耻地讥毁英 俊潇洒的美男子说:"长得怪,真像女人。"现实生活中 也出现过许多怪人。几年前,在四川省江油地区就发现 了一个上半身为人、下半身是蛇体的怪人, 他白天与正 常人无异,晚上就变成人首蛇身的畸形人。这种自己长 得狗头狗脑的人和辱骂正士者是同样的可怜而且不堪 一击。

为什么要将美男讥毁为女人呢? 因为女身具有五 种过患、五种障碍,相比男身较为低劣。五过者:思迁 多即三心二意, 胆量小, 轻信他人之言, 吝啬财物, 思 想主观即固执。五障指: (一) 不得作梵天王, 女人身 器欲染之故。(二)不得作帝释,因为女人杂恶多欲, 而帝释勇猛少欲,修持善戒才报为天王。(三)不得作 魔王, 魔王于因位具足十善, 尊敬三宝, 孝养二亲, 所 以才报生欲界他化身自在天而做魔王。而女子轻慢嫉

妒,不顺正行,做魔王都成障碍。(四)不得作转轮王, 因女人不具慈愍, 无有净行, 转轮圣王则于因地中行十 善道, 慈愍众生而得。(五) 不得作佛, 如来行菩萨道 时, 愍念一切众生, 心无染著, 乃得成佛, 而女人之身 口意三业恒受情欲缠缚故不得做佛。佛教的许多经典和 世间的一些历史书籍都讲述了许多男女之间的性格差 异以及女人不共的烦恼、弊病。女众修行人更应当坚定 地走解脱大道,且发愿:乃至菩提果之间,生生世世出 家持净戒,不转女身。总而言之,修行要远离邪修之士, 选择正行的仪轨, 更不可讥毁高尚人士。

### 有些邪命养活者,特别蔑视穷学者, 犹如老猴抓住人, 嘲笑说他无尾巴。

有些以不正当的手段来谋生的人,却对清贫的学者 特别蔑视, 就好像低劣的老猴抓住了人, 反而嘲笑他没 有长尾巴。

依不正当的方法谋取财产而生活即谓邪命。邪命养 活的人凭奸诈、骗取、掠夺、赌博等手段轻而易举地获 得种种受用,他们不以为耻,反以为荣而得意忘形。清 贫的学者将丰富的学识、纯正的人品、如法的德行作为 自己生活的基准,他们清净戒律,精勤学修,乐于苦行。 但邪命者却视他们为眼中钉, 肉中刺, 处处攻击、欺凌, 唯恐不能显露蔑视学者的能力,并以讥讽挖苦、欺负贫 穷的学士为一大乐事。比如当今一些勤工俭学的人,利 用课余时间去打零工,为了多购买些学习所需的书籍, 他们省吃俭用,拼命积攒那少得可怜的血汗钱。但那些 饭来张口、衣来伸手的公子哥们却常常欺负他们, 故意

格



ત્ર્વેજેન્ટ

找茬、寻事斗殴,或嘲讽寻乐,毁坏他们视如生命般珍贵的书籍。又如一些清贫的僧人行脚参访,路经大城市时,现代的超级邪命者们抖抖笔挺的西装,掀起墨镜的一角用鄙夷的目光斜视一下,然后与他的同类交头接耳,时而狂笑:"哈!光头和尚。"一些摩登女郎则摆出种种妖媚的姿态,妄图试探:看这出家人是否真的看破了红尘。有的还把眼睛安到了头顶上,不屑一顾,甚至用手紧捏住鼻子,担心修行人的浩然正气会摧毁他们的妖风邪气。他们也不想想自己在私底下那单劣无耻的勾妖风邪气。他们也不想想自己在私底下那单劣无耻的勾为以及黑暗里的罪恶,是多么的肮脏、污秽,这些邪命人的言行,就像猴子嘲笑人没有尾巴一样可笑可怜。

曾经有一群猴子于山间嬉戏,遇到一位迷路的人,便把他抓了起来。群猴对这个人从头到脚仔细观察后哈哈大笑:"他是个没有尾巴的动物!"猴子以具有长尾巴为荣耀,却不知尾巴是低等动物的形体特征。可怜的猴子不知自己可悲之处,却愚蠢地嘲笑有智慧没有尾巴的高级生命——人。

作为人,尤其是佛弟子,不能随意口出狂言,讥毁他人,而应当时时刻刻身处卑位,向所有优于自己的智者学习。

### 若遭业力之逼迫,智者亦入愚人中,犹如芳香茉莉花,被风刮进粪中踏。

如果遭受业力的牵转,智者也会被命运捉弄、逼迫 而陷入愚人当中。就如同芳香扑鼻的茉莉花,被风刮进 垃圾等不净粪中遭人践踏。

佛经中讲业力不可思议。业力是造作一切的力用,

即依善恶业而感受的相应果报。业有共业和不共业之分,不共业是众生各自所造、互相差别之业,能招感众生各自不同的身体以及受用等。共业为多数众生共同所造或各个众生所造业的共同性,能招感共业众生的共同享用及依止的器世间等。业又分为共中共,如山河大地等;共中不共,如世界各地自然条件的差别等;不共中共,如各别众生的同类身体等;不共中不共,如各别众生身心资具禀性等。

在业力面前人人平等, 如是因必得如是果, 这也是 万有的因果规律所决定的。无论是愚人、恶人, 还是有 智有识之士,都必须承受自己造业而感召的果报。由于 各自业力的支配, 再加上共业的感召, 某些德行高尚的 智者,有时也会被逼入愚者的行列。在佛法惨遭衰损的 苦难岁月中, 不少修行人乃至高僧大德被迫脱下僧装, 强离寺院, 迁至牧场、农庄、工厂与世间俗人共同劳作, 放牧耕种等。如一百多年前,藏地一位叫扎洛的活佛, 初时精进于闻思修行,曾经在寂静的山林中闭关修行了 十二年。后来他还俗娶妻, 成为十二个孩子的父亲。为 了养家糊口,他四处奔波,寻求谋生之路,历尽千辛万 苦也没得到什么财产。一次他跑了三十多公里的路程去 给别人办事,才得到了五十斤青稞的报酬,欢喜之际禁 不住热泪盈眶: 回想自己在山里静修的情景是多么难忘 啊! 今后的路却是那样漫长而充满了痛苦。这位活佛虽 然落入凡夫愚人之中生活,但他很自信地说:"我虽然 成了在家人,但从未杀害过一个众生,依此不杀生和曾 经出家修行的功德, 我死后不需别人超度, 可以把握自

已往生的方向。"如他所言,死后出现了许多成就的瑞相。这一切可以说是他的业力,也可能是圣者的游戏。当他在寂静处修行的时候,深受人们的恭敬、爱戴,连牧民都不敢在他的茅棚附近放牧,唯恐打扰他的修行。但还俗以后,人们却看不起他,对他议论纷纷、指手画脚。不管怎样,他和一般凡夫毕竟还是存在着很大的差别。

虽然智者也有与愚人为伍的业缘,但其本性和愚人却存在着根本的差别。正如被风吹刮的茉莉<sup>7</sup>花也会落入不净粪中遭践踏,受污染。茉莉花是那样的清香、净洁和高贵,而不净粪却是那样的肮脏污秽,可茉莉花也会落进了粪堆里。虽然这只是一种缘分或巧合,但茉莉花与不净粪仍然存在很大的差别,仅此一点便和智者落于愚人中的道理类同。

### 精勤持执诸过患,不存毫许之功德, 劣者即同滤水器,唯留渣滓漏精华。

愚

精勤地持执自己的诸多过患,自然就不能留存毫许的功德,这样的劣者即如同滤水器一般,把精华通通漏掉,唯有留存渣滓。

滤水器在过滤的时候,将清净的水或有用的液体精 华都放走,最终充满器皿的仅是些肮脏、杂秽的残渣。 滤水器存在的唯一作用和表现是:漏流精华而留存渣 滓。劣者就像滤水器一样,本性愚昧、劣缺,而且死命 地抓住自己的贪心、嗔心、痴心、傲慢等烦恼过患,对

<sup>7</sup> 茉莉: 是一种常绿的灌木,花色雪白,花形娇小,花香芬芳浓郁,常常 用来薰制人们所喜爱的茉莉花茶。

于闻思修、持戒、六度四摄等善法功德却是不闻不问, 无一遗余地舍弃。有些口口声声修学佛法的人, 虽然远 离繁城闹市到寂静的山林修行, 但是经过很长时间, 也 得不到感应和功德, 反而陷入更深的烦恼中。他们整天 盲修瞎炼, 未生起丝毫的定解, 人在深山心在闹市, 不 懂得对治烦恼, 不明白修行的要领是调伏自心, 对于自 己的性格行为不做任何调整, 相反时时增长贪、嗔、痴 等过患。正如麦彭仁波切在《定解宝灯论》中所讲:"因 为盲修与瞎练,非为断证功德因,反是生起功德障,故 如汉茶过滤器, 灭尽教证增烦恼, 尤其不信业因果。" 因为愚笨的修行人没有生起正知正见,也没有得到上师 的加持等方便,他们一味地盲修,非但不能断除障碍, 获得证悟的功德, 反而会增加烦恼, 障碍断证功德的生 起,就好像滤茶器,茶水倒进后,可以饮用的茶汁都漏 尽了,剩下的仅是茶叶的残渣。这些人以大修行者自居, 行为上不修积世俗方便的福报,不对众生修慈悲菩提 心,也不取舍善恶,常喜妄语、绮语等。他们嗔恚嫉妒 同参道友、滥用僧物、侵损常住的利益等,却大言不惭: "我修的是最了义的法,一切不用执著。"口里宣称不 执著,内心却对五毒烦恼深深地执著。这样的修行人得 不到丝毫功德, 反而会让自己生起外道的邪见, 堕入轮 回的深渊。

了知上述道理后,修行者当精勤地断除过患,对治一切烦恼,持守、积累功德,切不可如同低劣的滤水器一般。

无有辨别善恶者, 学者之前受驱逐,







### 整天谈论钱财食, 此即双足之畜生。

不懂得辨别善恶是非的人,在学者面前躲躲闪闪, 最终却被驱逐,他们整天只知道谈论钱财饮食等事,这 样的人只能算作长有双足的畜生。

人世间存在好坏、善恶与美丑的诸多差别。正士慈 颜善目,乐善好施,所作所为能饶益自己和他人;劣者 恶贯满盈, 无恶不作, 其恶行所导致的尽是损人不利己 的后果。有智慧的人,在欲言欲行之时或办事过程中, 会明辨是非,取舍善恶。愚笨的劣者因缺乏智慧,而不 懂得辨别善恶,更不会取舍抉择。他们遇到学识渊博的 智者时,不敢前去拜问学习,而是惶恐躲闪,怯怕地避 而远之, 所以他们没有缘分依止善知识和学者。而学者 们见到这种为非作歹、不求上进的愚者也会哀叹"朽木 不可雕也",并将他们从身边赶走,因为这些愚者从早 到晚只知道讨论衣食或如何牟取财利等。 愚人与愚人为 伍,就像"乌龟恋王八,苍蝇恋粪堆"一样。比如有些 商人,成天搅在一起互相算计,再多的钱也满足不了。 有了财富,他们更会无停息地追求享受,讲求吃喝,互 相攀比吃得如何丰盛,穿得如何华美,坐卧如何舒适等 等,至于善恶、因果却是只字不提,毫不顾及。

对于上述愚痴可怜之辈,作者给他们下了个定义:即是长着双足的畜生。畜生不懂得求善法,只求吃喝,好比猪、牛、马、羊等成日里吃了睡,睡了吃。所以说那些只知吃喝玩乐、一味追求钱财而不知善恶取舍的人,本性与畜生完全相同,不同之处即是形体上前者具足双脚,后者拥有四足的差别罢了。





### <u>~(6)~2</u>

#### 小人即使再多聚,不能成办大事件, 犹如芨草捆再多,不能作为大厦柱。

懦弱的小人即便是聚集得再多,也不能成办一件大的事情,犹如芨草,捆得再多再大也不能充作大厦的顶梁柱。

智慧浅薄的劣者或胆小怕事的懦夫都称作小人。这样的人虽然聚集很多,却不能成办一件大事,正所谓"成事不足,败事有余"。因为大事的成办,需要以智慧来筹划、抉择并做周密的安排,行事的过程中要胆大心组有领导能力的人方能成功地操办大事。小人本性卑劣、治理地抉择,行事不会全面有完的人方能成功地操办大事。他们只有写来的发现,总是逼着公鸡下蛋,赶着鸭子上架。他们只有自我们,总是逼着公鸡下蛋,赶着鸭子上架。他们只有自缘六种无主,召集众多小人商议也得不到解决的办法,只会将事情搞得一塌糊涂,甚至毁坏国家和人民的利益。如清王朝末期,由于政府的无能和腐败,使得众多小人登场逞能,割地赔款,签署种种不合理的条约等,使中国一败涂地,受尽侵略者的凌辱。

相反,具足智慧的正士,一个人便能顺利圆满地成办一切事业。就如品质高尚廉洁的清官和德才兼具的高僧,他们治国有方,度生有道,懂得合理地运用人力物力,绝不会叫猴子去看果,更不会让水獭去守鱼。他们知道把钢用在刀口上,把劲用到关键处。所以成事在于顺天应人,古人言:"得道者多助,失道者寡助。"智者

<u>~@</u>}

129 ැරිිි

<u>~~</u>

130 &

即是得道之人,他们成办事业的一切顺缘也因此而圆满 具足。

那些本性劣缺、浅识少慧的小人,成办事业的能力 就如同芨草一样软弱无力。芨草是一种多年生的草本植 物, 其特点即质软而无力。将芨草扎成捆, 无论捆多大、 多粗都不能改变其本性,根本不可能作为大厦的栋梁之 柱。若不加观察而强行使用,则非但建不成大厦,反倒 会劳民伤财, 受人唾骂而遗臭万年。所以选择成办大事 的栋梁之材,一定要仔细观察,切不可轻信小人,否则 终将毁坏所要成办的事业。

### 未经观察虽成事, 谁会当彼为智者, 如虫咬出花纹时, 虽成文字非书家。

未经过观察研究而碰巧把事情办成功的人,谁会把 他当作真正的智者呢? 就如虫子无意咬出的花纹,即便 形成文字, 但它们也不能算作书法家。

真正有智慧的人,在行事之前总会仔细观察并抉择 方案和途径。如果事先没有以智慧来观察, 就算运气十 足, 无意当中成办了一些事情, 人们也不会把他当作智 者。然而这些人往往会沾沾自喜,觉得自己有智慧有能 力,做出了如何的贡献等,实际上这些根本不值得骄傲。 如果是做了手脚拉他人垫背给自己脸上贴金而欺世盗 名,则太过卑劣无耻了。

比如一些寄生在树皮里面的小虫,它们整日咬食树 干。经过长期的啃咬,树干就自然出现一条条错综复杂 的纹路。善于观察的人可以去验证一下, 当你揭开一些 半干半湿的树皮时, 便会看见里面有很多又白又胖的小

虫,它们置身于弯弯曲曲的花纹中,仿佛在迷宫里游戏。 如果对这些花纹仔细观察, 便可以在当中找出如汉文 "人"字、"一"字, 数字里的"2"字, 藏文的"q"(啊) 字等比较简单的文字,甚至还会发现几个只有考古学家 才能认识的甲骨文。也许小虫们会因此而洋洋自得,但 却无人称扬它们是高明的书法家。小虫不懂文字又怎么 会书写呢?那只是"碰运气"在自己咬出的万条花纹中, 偶尔会有几条碰到"文字"的一点边儿,而且还需要具 有丰富想象能力的人去首肯。

通过这个比喻就可以发现, 愚人做事的态度和树虫 "写字"竟是如此的相似。他们所做的事情失败了自然 不会提及, 偶尔成功一件便死死抱住, 高高举起, 借此 宣扬自己是有能力的人。殊不知,智者已经在他们和树 虫之间画上了等号。

### 愚者所说之诳语, 未经驯服之良马, 掉落战场宝剑等, 对谁有利尚不定。

愚蠢的人说出的诳语,以及还没有得到驯服的良马 和掉落在战场上的宝剑等,这一切究竟对谁有利尚不能 做出决定。

愚者缺少智慧,不能辨别取舍善恶,而且相续中自 私自利的发心很重。所以从愚者口里吐出的诳语很难说 对谁有利,对谁有害。有可能利益自己而伤害他人;有 可能自他双方都受伤害;也有可能只伤害到自己。比如 一些外道本师宣讲以火焚身供养天神便可升天享受安 乐的窍诀,他们选择一个"吉祥"的日子,举行隆重的 仪式,带领徒众高唱凯歌纵入熊熊燃烧的火坑。又如《百





### 无智愚者再众多, 亦会被敌所制服, 成群具势大象众, 亦被一兔皆驱逐。

没有智慧的人即便聚集得再多,也很容易被敌人制 服。具有势力的大象虽然成群结队,却被一只具有智慧 的兔子驱逐出境。

通过前面的分析、观察, 我们知道愚者在各方面都 不善巧, 尤其是缺少正确的辨别能力。这样的人聚集起 来非但没有用,反而会弄巧成拙,一个聪明能干的人就 可以把他们制服。譬如: 古时候有些牧民曾因地盘纠纷 而发起一场战争, 炉霍和色尔坝的人各占据一个山头相 对开火。色尔坝的军队占据了有利地形,火力猛烈,炉 霍军队伤亡惨重,渐渐抵挡不住了。这时,炉军中有一 位叫卓玛江的人出谋献策,他绕到阵地附近的一个森林 中, 乔装色军, 用色尔坝的口语大喊:"炉军的大队人 马从这里包围过来了,你们快来助阵。"色军信以为真, 纷纷冲出战壕,向他喊叫的方向赶去,使身体完全暴露。 趁此机会,炉军发起猛攻,最后击败了势力强大的色军。 诚然战争不是件好事,它使交战双方都造下了很大的恶 业。在此仅仅借用这个事例,说明愚者聚集再多也只会 一味地傻做蛮干,做任何事情都会惨遭衰损的道理。

有一个非常有趣的故事。从前, 山里有个很好的水 池。池水清澈透底,水味甘美香醇,四周果树环绕,青 草铺地, 鸟语花香, 宛如一幅人间仙境的美丽画卷。一 群小兔子便在这里悠闲地生活着。一年夏天气候特别炎 热,几头大象为了躲避烈日的炙烤东奔西窜。无意中它 们发现了这悦意的水池,便迫不及待地跳进去,池水被

喻经》里的一个故事。从前,有个妇女生了一个儿子, 可她还想再有一个儿子,于是向其他妇女询问方法。一 个老太婆对她说:"我有办法,但必须祭祀天神。"妇人 问:"祭祀需要什么东西?"老太婆说:"杀了你的儿子, 用他的血来祭祀天神, 肯定能再生几个儿子。"妇人言 听计从, 亲手杀死了自己的儿子。这样的诳语者真是又 可怜又可恶, 而听信他的诳语去实行的人, 则更可怜更 愚痴。相反,智者通过观察以智慧抉择后说出的语言就 是真实不虚的。比如释迦牟尼佛宣说行善可以得安乐, 这就完全可以信赖,因为佛陀是通彻宇宙一切事物的智 者。对于论典也有同样的观察方式,如果是得地以上的 高僧大德所著,就可以学修。如果是凡夫人所造的"邪 论"、"恶论"则要加倍小心、它们就像愚者所说的诳语 一样,对谁有利尚不能决定。

同样, 未经驯服的良马, 对谁有利也不能作决定。 拥有良马固然是好事, 但在没有驯服之前却是一匹烈 马。主人也不敢去骑乘,即便趁马较温顺时骑了上去, 也很可能被跌落、摔伤, 因此而付出惨重的代价。再如 掉落在战场上的宝剑,如果被敌人捡起反过来对付自 己,就很可能成为自己宝剑下的孤魂野鬼。或者自己抢 先拾起掉落的宝剑、挥舞、冲杀、幸许会反败为胜。因 此, 掉落在战场上的宝剑, 对谁有利也是不一定的。

世间上的万事万物不一定的情况有很多,作者在此 仅列举了两个比较典型的事例,用来比喻愚者的诳语利 害不定,有智者应谨慎对待。其他的就希望读者举一反 三地去推理,道理都是一样,凡事都应以智慧观察抉择。

搅得浑浊不堪。继尔青草伏地, 花朵折腰, 顿时人间仙 境变得凌乱不堪,触目惊心。兔儿们强烈地要求象群离 开,而蛮横无理的大象丝毫不把这些软弱的抗议者放在 眼里,索性把兔儿们通通赶走霸占了水池。兔子们愤愤 地离去,不甘心受屈辱便聚在一起想办法,其中一只特 别聪明的兔子眉头一皱计上心来。它让几只兔子重叠起 来,把自己送到水池边一颗大树上。晚上大象又来喝水 时,忽然听到空中传来一阵怒呵:"站住!不准你们再 进水池!"象群有点惊讶,就问是谁在说话。那个声音 说:"我是月亮派来的使者,天上天下的兔儿都是他的 眷属,如今你们欺负地上的兔子,月亮非常震怒,命令 你们将水池交还兔儿,马上离开此地。否则他今晚就要 放出比太阳还要炽热的光把你们都热死!"大象本来怕 热, 又听说月亮发脾气要让它们晚上也得不到清凉, 更 加害怕起来。抬头一看月亮上果然有个兔子的形象,还 有一棵树、接着那声音又响起来:"现在月亮缺了一道 口,已经开始收回凉光了,以后月亮会一天比一天小, 最后就要发热光!"大象们仔细一看,可了不得,月亮 真缺了道口子,于是惊慌失措,纷纷求情,愿意马上离 开,誓不再犯。那个声音又说:"我这就去回禀月亮, 请他明天把缺口补上。"大象为了表示决心,在水池边 一刻也不敢停留,全部离开这片森林。第二天正好是十 五月圆之日,大象们见月亮"恢复"了圆满,个个欢喜 不已,从此再也不敢侵犯那个水池了。

就这样, 聪明的兔儿以善巧方便, 赶走了成群具势 的大象, 夺回了自己美丽的家园。

#### 无智光有财富者, 多半对白无益处, 犹如奶牛之乳汁,牛犊能喝极罕见。

缺乏智慧仅仅拥有财富的人,多半对自己没有很大 的益处,就好比奶牛身上的乳汁,牛犊能尽情地喝到那 是极其罕见的。

愚者拥有众多的财富,却不会正确使用。自己不享 用又舍不得上供下施,整天患得患失,担心财产被他人 劫夺或骗取。他们食不知鲜,寝不能安,死死地抱住这 些财产,心甘情愿地当个守财奴。现在的一些老板虽然 挣了很多钱,但却整日为保护财产而担惊受怕。他们采 用一系列的措施:买保险柜,安防盗窗、防盗门,把自 己"囚禁"在铁笼中,不得喘息,却仍然心神不定。然 而"梁上君子"又技高一筹,轻而易举地破坏他们所设 置的机关,将其财产一扫而光。家中无人还算幸运,否 则定是凶多吉少。常言道"树大招风", 钱多了必然会 引来许多麻烦,非亲非故的人也千里迢迢赶来认亲戚; 沾亲带故的人看在钱的份儿上更是亲上加亲。他们几句 甜言蜜语便会让你心花怒放, 再加上阿谀奉承, 讨好卖 乖,便成为你最器重的人。然后他们以种种方便将你的 财产名正言顺地据为己有, 当你发现时已为时晚矣。即 使报案打官司也于事无补,非但不能给仇敌治罪,反而 会赔上所有的财产。比如一个愚笨的商人,他借给别人 半个钱,很久都没有得到偿还,于是前去讨债。路上有 条大河,要花两个钱才能摆渡过河。到了讨债的地方, 竟没有找到债主,回来时渡河又花了两个钱。为了讨半 个钱的债结果却用掉了四个钱, 路上往返人又非常疲

劳、困乏。他借去的钱很少,而讨债花费的钱却更多。 没有智慧的人拥有财富又有何用呢?徒增痛苦!

同样,夏天的母牛生下小牛以后,也为牛犊准备了 丰足的乳汁,然而这笔"财富"小牛却很难享用到。狠 心的牧民把母牛和刚生下来的小牛分开各拴一处,等牛 奶挤完才把小牛放一会儿,晚上又将它们分开。牛奶本 是母体的精华,牛犊命脉的根源,不幸的是这一切都被 残酷地剥夺了。强壮的母牛也承受不起这样的掠夺,小 牛便被活活地饿死,或者一出生即死于屠刀之下。幸免 于难者,也是瘦弱饥馑,行步萎顿,处于半死不活的状 态。真是惨不忍睹!而母牛也只能暗自垂泪,眼睁睁地 看着自己的"财富"被掠夺,自己毫无挽回的能力。想 想我们视为最佳营养品的牛奶和酥油完全是从小牛口 中抢夺而来的啊!再看看那些光有财富没有智慧的人不 正如母牛一样可怜吗?

### 学者处于愚者前,亦不一定会尊敬, 犹如阳光虽明灿,岂非魔鬼皆逃避?

愚者对于来到自己面前的学者,不一定会去尊敬和 供养,犹如阳光普照大地时虽然光芒四射,明亮灿烂, 但魔鬼难道不是都纷纷逃避开了吗?

思者本性恶劣,没有智慧学问却又骄傲自大。学者虽然具足无量功德,圆满各种法相,但愚者仍然对此无动于衷,不知学者的高贵,不起信心,也不恭敬。相反愚者对于自己却是"自我感觉良好",他们满足于无德无能的现状,绝不会"屈驾"到学者跟前恭敬闻法。好心的人也许会劝他:"某某大德很了不起,讲经时听众

爆满,座无虚席,我听了几次也觉得感受深刻,明天我 们一起去听吧!"然而他立场坚定冷冷地回敬:"听经能 填饱肚子吗? 现在的时代,有钱才是好事,无钱寸步难 行,少去跟人瞎起哄。"好心人碰了一鼻子灰,再也不 敢劝了。又如一位初中未毕业便辍学的小青年,家庭虽 然富有,但他在家闲不住,跑到社会上结交了一帮狐朋 狗友,依靠父母的钱财当上了"大哥",到处惹是生非, 搅得街坊四邻不得安宁。父母无耐只好出高价将他送回 学校,没到一星期,他又从学校跑回家。后来他家一位 当大法师的亲戚回到故乡, 开办道场, 讲经说法, 摄受 了许多弟子。他的父母皈依佛门后,也希望宝贝儿子弃 恶向善,便将法师请到家里应供。父母又开始循循善诱: "好儿子,去学佛法吧!你看大法师多受人恭敬。你不 是一直想驾驶父亲的小卧车吗? 只要你皈依学佛, 小车 就归你管。"没想到他却一跳八丈高,指着父母和大法 师劈头盖脸一阵乱骂:"哼!你们串通一气,想让我当 和尚,没门儿! 你们走你们的阳关道,我偏要过我的独 木桥, 打死我也不学佛!"说完头也不回地跑掉了。可 见,不尊敬学者的人往往都是刚愎自用、目中无人的愚

愚者就像魔鬼见不得阳光一样逃避学者。当阳光普照大地时,为世间带来光明和温暖,大多数众生都会觉得舒适,都向往光明。但是魔鬼却惧怕太阳强烈的光芒,纷纷躲进不见阳光的阴暗角落。经中也说:魔鬼白天很少行动,黄昏以后夜行魔鬼、死魔、病魔等种种魔鬼就开始出来活动、伤害众生。所以许多人在晚上总会不由

者。

<u>~@</u>

137 <u>ැම්ි</u>

<u>~</u>

138





自主地感到恐惧,而白天这种恐惧感就会自然消失;又如一些病人,往往在晚间会病情加重,痛苦呻吟。无垢光尊者对出家人教导说:"何行长夜者,岂非是魔鬼。"即是说修行人不要像魔鬼一样夜里行走。又如猫头鹰也只在夜间活动所以称为"鬼鸟"。

懂得这些道理后, 切不可明知故犯自甘堕落, 应恭敬一切学者和善知识, 勇敢地追求光明。

### 愚者唯顾积财富,此人怎有亲友念? 苦罪积财如老鼠,终于人死财留世。

愚者唯一顾念的便是积累财富,这样的人怎么会有 亲朋好友的概念呢? 在积累财富的过程中,他们既受痛 苦又造罪业,就像老鼠一样,最后死的时候,财产全部 留在世间。

无论何时何地,愚者的欲愿即是积攒财富,遇到任何事情,他都想从中捞一把大发横财。甚至在梦中也盘算如何才能挣得更多的钱财,或到手的财物怎样才不会损减等。他们追求财富的欲望求时不得满足,坐在钱堆里还想钱。有的人珍爱财宝胜过自己的生命,就算刀架在脖子上,他也不舍弃财富,宁愿为财宝献出宝贵的生命,即如世人所呵斥的"要钱不要命"。这种人怎么会顾及亲情呢?为了得到钱财,他们不择手段,不分对境,就算是父母兄妹等亲友的财产也会强抢豪夺,有的居然会杀害父母、妻儿以谋财产。更有甚者会把妻子、儿女也秘密地卖给人贩子而换取几个充满罪恶的铜钱。

50 年代初,有一户两口之家,妻子非常富有,头上装饰的珊瑚、玛瑙等少说也值几万元人民币。丈夫一

直想将这些财富据为己有。一日,他骗妻子说:"我带你到某某地方去参加集会。"妻子信以为真,兴致勃勃地用金银珠宝装扮自己,浑身上下洋溢着珠光宝气,喜滋滋地和丈夫骑马上路了。傍晚路经一个山洞,丈夫说:"今晚住在这里。"于是两人将马拴在洞外,生火烧茶。当日还有一个人住在那山洞里,因洞很深,夫妻俩一点儿也没发现。夜里,丈夫起身操起藏刀将熟睡的妻子杀死,割下她的头发,搜尽其身上的金银财宝,弃尸河中,骑马而逃。这一切被躲在山洞深处的人看得一清二楚,对竟狠心杀死自己朝夕相处的妻子,此人毫无夫妻情义,真是禽兽不如之辈。又如《大圆满前行》中所讲乐行王的儿子为了得到王位、财富,昧着良心杀害了父王,他又有什么亲情之念呢?

只求财富不念亲情的愚人,虽然得到了自己梦寐以求的财富,但同时造下了深重的罪业。他们在现世就会受到舆论的谴责、亲友的唾骂,后世必定会堕地狱,感受各种无法想象的痛苦。真是机关算尽太"聪明",脱了法网却逃不过因果,待到海枯石烂、斗转星移,他们也不能出离罪业的苦海。这些人就像老鼠一样,积累时间也不能出离罪业的苦海。这些人就像老鼠一样,积累飞往地狱的特快机票。老鼠原本是小偷的转世,于一生中辛苦苦地偷盗财物,积累罪业,自己却享用不了多少。罪恶的愚人和老鼠一样,都只能赤身裸体转到中阴下世,而他们的财产,哪怕一针一线也带不走。实际上,钱财就是杀人不见血的刽子手。所以佛陀说过钱财是毒

<u>~</u>@}}

139 ক্রিট

<u>~</u>@}

**140**  $\in$ 



蛇,不可贪执,修行人当远离。

### 恶劣愚者聚会中. 有学之十怎受敬? 犹如居住毒蛇处, 灯火再亮不发光。

在歹毒愚徒聚会的地方,有学问的智者怎么会受到 恭敬呢?就如众多毒蛇居住的地方,再亮的灯火也不能 发出亮光。

愚者不懂得学问的可贵,对于学者也就自然不会去 恭敬。他们的追求、嗜好与学者完全相反,再加上恶劣 的本性, 非但不会恭敬学者, 反而还会加以毁损。这样 的人若是聚集一处, 便是同流合污, 在学者面前耀武扬 威,狂傲至极。若指望他们对学者稍作恭敬,那便是太 阳从西边出来难得一见的事。即便真的恭敬, 也很可能 是黄鼠狼给鸡拜年——没安好心, 背地里不知又要耍什 么花招。曾经有位持铜钵的比丘在林中静修。一伙强盗 得知他出生富贵之家, 便以为铜钵是金钵, 于是前去骗 取"金钵",到修行人跟前,他们也合掌跪拜并请求开 示。比丘说:"你们一个个酒气熏天,言行粗鲁,要想 成为佛弟子应该……"话未说完,众强盗已听得不耐烦 了, 其中一人抓住比丘的衣领恨恨地说:"臭和尚, 敢 教训我们。"其余的人则四处翻寻"金钵",得手后便扬 长而去。真是江山易改、本性难移。

以上愚人就像毒蛇一样卑劣恶毒。在毒蛇聚居的地 方, 再亮的灯火也显不出光亮来, 因为毒蛇口里发出的 毒气有很大的污染能力, 灯火光亮也由此黯然失色。如 果常常接触毒蛇的毒气, 动物会慢慢灭绝, 植物也会逐 渐枯死。它的这种能力和当今的核武器、原子弹一样,

一旦释放出来,旁边的众生自然死亡不说,甚至连草木 都生长不起来。古人也说:"毒蛇过,草木枯,坏人过, 百姓苦。"可见坏人和毒蛇一样令人憎恶。

所以, 学者在愚者面前是不会受到恭敬的, 了知此 理也就犯不着和他们计较, 应以大悲菩提心慈悯他们, 以善根普作回向。

#### 恶业深重悭吝者, 有财亦无享受时, 犹如葡萄成熟时, 乌鸦经常牛嘴疮。

恶业深重又悭吝无比的愚者,即便拥有丰足的钱财 也没有福报去享受。犹如葡萄成熟的季节, 乌鸦的嘴却 经常生疮而没有享用葡萄的口福。

愚者以种种恶业积攒钱财, 悭吝成性甘当守财奴, 往往没有享受的机会。因累世造业而成为罪业深重的 人,行于罪恶的生财之道,纵然腰缠万贯,也得不到幸 福。他们总会忽生重病,或遭飞来横祸,或住院耗尽资 财,或被人抢掠等遭破财之灾,或出车祸受皮肉之苦, 终身残废乃至性命不保。

曾经有一位从事杀鸡杀鸭的专业户,他日宰数千而 不知疲厌, 受到亲朋好友的夸赞, 他便引以为荣越杀越 起劲。逢年过节或重大假日,为了应付市场批发的需要, 他就像机器人一样, 两眼通红, 不停挥刀割开鸡喉, 不 管有没有死, 便往沸水锅中一掷。可怜的鸡鸭, 除了刀 割的痛苦之外,还加上沸汤煮泡之苦,真是活生生的杀 戮、沸汤地狱!这位"职业杀手"两年时间便成了暴发 户,但他并不满足于现状,用赚得的钱添置机器设备, 形成屠杀鸡鸭的大厂家。新厂落成的第二天, 他忽然由



一个口才流利、滔滔不绝的青年变成讷讷不畅的半哑之人。接洽生意之时,许多动听的理由也无法畅所欲言地表达,为此他常常痛哭,却仍然执迷不悟。一个月中,经常喊喉咙痛,饮食困难,去医院检查才发现是食道癌,回家的途中又出车祸,最后成了植物人。

这样的人积财如山仍不知满足,不用说布施供养,就是用在自己身上都舍不得,到头来落得如此悲惨的境地。更何况后世还要光临地狱,其苦更是不堪设想。又有一位人事局的局长,托他办事的人常常给他送些名贵药材、滋补佳品、高档服饰等。他每次交给妻子时都说:"这东西很珍贵,你一定要好好保管。"他自己舍不得,还不说,连儿子也舍不得给,更别说布施外人了。等他死后,儿女翻箱倒柜,搜刮他珍藏的"老窖",能吃的燕窝、人参、熊掌之类,都已发霉、变色、腐烂了;和的服装已经过时,高档的丝绸却也被小虫咬得千疮的潮的服装已经过时,高档的丝绸却也被小虫咬得千疮百孔。真是可悲可叹!他们就像乌鸦一样,无法享用财富。秋天是葡萄成熟的季节,乌鸦早就对葡萄垂涎三尺,它们日用期待,好不容易盼来这丰收的时日,却因业力的显现嘴生泡疮,总不见好,只能望着水灵灵的葡萄哀叹。

# 常依他人扶持者,一旦此人会遭殃,犹如天鹅携乌龟,终于摔死于地上。

常常依靠他人扶持的人,总有一天会因失去依靠而 遭殃,犹如被天鹅携带"飞"到空中的鸟龟,最终摔死 在地上。

无论是国家还是个人,常常依靠他人的扶持而生存、发达,其美景一定不会长久,终有一天会遭失败,

甚至国破家亡。世间上,有许多人是依靠父母的地位而谋得一官半职,或一些好工作。但做父母的不可能和子女相处一辈子,到时定会撒手西去,更何况父母的地位也不是永恒的,怎么可能成为这些寄生虫般子女的永久依靠呢?做父母的也应反省,了知"儿孙自有儿孙福,莫于儿孙作马牛"的道理。适者生存,劣者淘汰,这是世间万物生存的至理名言,只要有真才实学,去到哪里都能独创一片蓝天;否则,很难有长久的美景。

从前,有两只天鹅和一只乌龟共同生活在一个悦意 的水池里。一年夏季, 天旱地裂, 眼看水池即将干涸, 三个伙伴愁眉不展,急得团团转。两只天鹅互相商量说: "我们不能在此等死,应该飞往远方的湖泊。"而乌龟 却怒容满面,责骂天鹅无情无义。天鹅说:"我们有翅 膀能飞, 你不能飞, 又有什么办法呢?"乌龟灵机一动 说:"你俩口衔木棒各居一端,我口含木棒中间,这样 就能跟你们一起飞行了。"两只天鹅觉得有理,点头同 意。于是它们用木棒带着乌龟飞往远方的湖泊。当飞到 一个村庄上空时,被几个顽童看见,觉得非常有趣,便 拍手大喊:"天鹅天鹅真聪明,带着乌龟天上飞……" 此时乌龟感到万分委屈,心想:这个"飞行"的主意是 我乌龟想出来的,怎么会归功于天鹅呢?虽然心怀不 满,却不敢张口分辩,只好忍气吞声,随着天鹅继续飞 行。到了另一个村庄上空,又被一群小孩看见,欢蹦乱 跳地追着它们边跳边喊, 称赞天鹅聪明。乌龟听了再也 按捺不住心中的不平,不顾一切地张口大喊:"这个聪 明的主意是我乌龟想出来的!"随着喊声,它飞落直下,

Ž

"啪"的一声摔死在地上。

这只乌龟的下场就如同依靠他人生存的人最终遭殃的结局一样,所以,任何人都应自立自主,努力提高自己各方面的能力。即如古人所言:"秀才不怕衣衫破,就怕肚里没有货。"做真正的学者,走自己的路,以上所讲的衰损便自然与你无缘。

# 不辨善恶忘恩惠,稀有谈论不生奇,现量所见亦询问,胆怯盲从愚者相。

不知辨别善恶,又忘恩负义;对于因果报应等稀有 的谈论也丝毫不会觉得稀奇;亲眼目睹的事实也要反复 询问;遇事胆怯逃避,抑或盲目愚从,这些都是愚者之 相。

前文已对愚者之相做了细致全面的宣说,在此作者又归纳为典型的六类,一一展示在我们眼前。

- (一) 不辨善恶: 愚者浅慧少学, 不明因果, 不辨 善恶, 往往是黑白颠倒, 对善事不愿做, 对善知识不恭 敬不依止; 对恶事笑脸相迎, 做亦无悔。对待恶人则是 一拍即合, 亲上加亲, 到头来是非难辨, 罪业递增, 只 会变得更蠢、更恶、更痛苦。
- (二) 忘恩惠: 愚者只会记住他对别人的付出,而自己落难时得到的无论大恩小惠,皆抛于脑后。不知恩且不说,即便知恩也不知回报,更有甚者恩将仇报,即是"过河拆桥,上楼撤梯"之人。就像农夫和蛇的故事一样,农夫救活了冻僵的毒蛇,最后反被蛇咬而中毒身亡。
  - (三)稀有谈论不生奇: 愚者对善恶方面稀奇之事

的谈论,从来都是无动于衷。当听到释迦牟尼佛在因地修行时以身施虎等种种事迹时,他们木然而立,既不会赞叹也不会随喜,更不会发心效仿。再听到有些人杀父杀母、诽谤上师时,他们仍是不惊讶、不愤怒,就像一个反应迟钝的人毫无所觉。有者竟以"小聪明"来辨别取舍,听到圣者的光辉事迹便认为是愚蠢的行为;听到恶人的劣迹,反倒以为是真正的"英雄",随声附和,跃跃欲试,也想显露一下自己"男子汉大丈夫的英雄气概"。这些丑恶的嘴脸实在叫人恶心。

- (四) 现量见到也询问: 现量是因明的术语,即知觉及其所得之识,比如眼根所见(知觉)而了知某物的色彩、形状(识)等。正常人所知中,亲眼所见的事物即现量见。古人说:"耳听为虚,眼见为实。"对于现量见到的事物应该值得肯定,不必予以怀疑询问。而愚者往往是自己亲历亲见之事物,仍然不敢肯定,也不思维辨别,反而会反复盘问。这些人就算到了黄河边也会不死心地反问:"这是黄河吗?"
- (五)胆怯: 无论在世俗还是学修佛法,若想成就事业和圆满修行,不仅需要智慧,而且需要胆量和勇气。所谓"大智大勇"或"智勇双全",都是对仁人志士和高僧大德的褒奖之词。而愚者缺乏勇气,胆小如鼠,见事就躲,见难就逃。无缘无故地会觉得恐慌而萎靡不振,这样的人做任何事都不会成功,对于修行中出现的各种境界也会畏缩不前,惊慌失措。
- (六) 盲从: 有智慧的人对任何事情首先反复地思维、辨别, 再作抉择。而愚者遇事遇人, 不加鉴别和取

ı

舍,盲目愚从,人云亦云。往往败事毁己,无有适从, 茫茫然荒废一生。比如一些修行人, 听人说某某气功学 了好,便舍弃佛法修学外道之法;外道本师说无因果轮 回、杀生无过失,他也积极宣扬,励力随行。

了知上述愚者之相后, 聪明人自会反省、对比、取 舍。能如理行持者,成功之路即在你的脚下。

#### 懦夫仅嘴说灭敌, 远见怨敌恐叫号, 战场遇敌敬合掌, 返回家中说大话。

懦夫说要消灭敌人, 仅仅是嘴上逞能, 老远看见怨 敌就会惊恐地号叫,在战场上遇到敌人只会恭敬地合掌 求饶, 返回到家中却尽说大话。

懦弱的人胆小怕事, 只会在口头上说漂亮话, 实际 上任何事情托付给他都不能成功。特别是在面对是非恩 怨和仇敌的时候,他们常常是语言的巨人、行动的矮子。 没有面对个人或集体的怨敌时, 他们表面一副满不在 乎、英勇无畏的样子, 其实内心充满了恐惧。为了显示 顽强的"大无畏"气概,只好硬着头皮摩拳擦掌:"我 要报仇,一定要杀了他!""匹夫不可夺志,宁为玉碎, 不为瓦全!"好一派豪言壮语,若出于真正的英雄之口 倒值得学习,由此可以鞭策我们处逆境而不变气节,只 可惜是出自懦夫之口, 顿时变得一文不值。他们远远地 见到怨敌时, 便吓得汗毛竖立, 惊恐哀号, 仿佛怨敌已 来找他报仇了,于是像斗败的公鸡一样落荒而逃。在迫 不得已逼上战场之时,尚未交锋便双手合掌跪到怨敌跟 前求饶:"我投降!请给我一条生路吧,来世做牛做马 也要报答您们。"这样的人在历史中已屡见不鲜,诸如

叛徒、汉奸等,在未遇敌人之时也能侃侃而谈,一旦上 战场或与怨敌对峙之时马上会"威风"扫地,显得万般 温顺恭敬, 唯恐小命不保, 他们丧尽天良, 出卖国家、 亲人等。当返回自方时,不管光彩与否,他们立即成立 "谎言出口公司",大言不惭地宣说自己如何英勇,立 下了何等功劳等。真是场下的英雄、场上的狗熊。

古人言:"疾风知劲草,困难显英雄。"困苦可以造 就人材,磨练意志。在修行的道路上,违缘是难免的, 切不可像上述懦夫于逆境前束手待毙,一定要使自己成 为一座冰雪压不垮的高山。

### 懦夫商议时勇敢。一旦派差即算财。 出征之时复生病, 远见战场亦惧喊。

懦夫在商议如何消灭敌人之时是勇敢的,一旦派遣 时就开始盘算利害得失,待出征时他却突然生病,远远 望见战场也会惊惧得失声大喊。

人们在与敌方交战之前定会商议,抉择方案。此时, 懦夫们俨然一副大义凛然的英雄气概, 咬牙切齿地鼓动 叫嚣:"我们要英勇顽强,彻底消灭敌人。""宁愿站着 死,绝不跪着生。"但派遣他上阵迎敌或打探敌方情况 时,他马上就会在心里盘算利害得失,怎样才能得到功 名利禄而又不危及生命呢? 事成之后会得到什么奖励 呢? ……正式出征之时, 如果知道敌众我寡或凶多吉少 等,他便会卧床不起, 诈称身患重病而加以搪塞, 怯阵 逃跑。为了假戏不被识破,宁愿施展搬石头砸自己的脚, 或吃些不危及生命的毒药等苦肉计。这种人不要说亲临 战场,即便是躲在一个安全地带远远地观看激烈的战





场,也会吓得惊恐万状,哭天喊地叫爹娘,风吹树枝响便认为埋伏有敌军而吓得抱头鼠窜:"救命呀……"

在此作者形象地为我们描述了懦夫的精彩表演,查看一些战争史例,他们的事迹是不难发现的。我们修行人面对五毒烦恼魔敌不也是常常需要出征应战吗?所以应反懦夫为英雄,誓不向邪恶低头。

# 懦夫稍胜便自诩,一旦失败恨亲友,集会讨论引争论,秘密商议亦泄漏。

懦夫稍微得到一点胜利就骄傲自满,一旦遭到失败 就会怨恨亲人和朋友,在集会讨论的时候,他便起哄引 起一些争论,并且对秘密决议也要泄漏。

无论在战场还是日常生活中,懦夫们稍微取得一点 胜利便会沾沾自喜,自吹自擂是如何英勇善战或是如何 精明能干。但在己方失利、事业衰败或所做不成功时则 怨天尤人,将失败的理由强加在战友或同事的头上大加 报怨。回到家中便大发雷霆,横挑鼻子竖挑眼,看谁都 有气,仿佛亲人都是他惨遭失败的罪魁祸首,各打五十 大板也难解他心头之恨。

如果众人聚集在一起商量事情, 懦夫们绝不甘当沉默寡言之人, 为了显示他那三寸不烂之舌, 喋喋不休地瞎起哄。此类人常常抓住一些无关紧要的细节, 强词夺理, 引起诸多不必要的争论。对于秘密商议得出的决议, 他会毫无保留地泄漏给他人, 使其成为公开的秘密。他在告诉别人时会显出神秘的表情, 四处打探, 觉得安全可靠后关窗闭门。首先给予警告:"此事是不能讲的。"然后又露出相信大度的姿态说:"我俩不是一般的交情,

现在我只告诉你一个人,你可千万要保密啊……"之后他又如法炮制纷纷告诉别人,似乎要以泄漏秘密作为交友的手段。藏族有句谚语:"话一开口,定能传遍全世界。"纵有千只手也难捂万人口,秘密便这样轻而易举地被泄漏。

懦夫有如此多卑行劣迹,办事怎能成功?因此当反 观自己,处处警戒,争做高尚之士。

# 沙场之上擦拭衣,遇见恨敌即躲避,亲近彼较敌生惧,武器送于怨敌前。

懦夫在沙场上只会擦拭衣服,遇见深仇大恨的敌人就会设法躲避,亲近这样的人比敌人更可怕,他反会将 武器送到怨敌的跟前。

进入战场,每一个战士都应擦拭好武器,准备好弹药,而懦夫们却对自己的衣服百般整理,细细擦拭。不知他是笑对死神而作准备——迎接血与火的洗礼,还是已忘却战场而准备参加庆功喜宴。反正已是手足无措,却又尽量装出无事的样子。一旦开战,敌人猛冲上前,懦夫们一看便吓得魂飞魄散,左躲右藏,唯恐撞到枪口上。更有甚者一不作、二不休,干脆躺下装死。

提起懦夫见敌就躲的本性,在此插一个秘密山洞的故事。以前有个喜说大话而胆量很小的藏族青年,名叫秘密。一次,两个村子展开了一场激烈的战斗,他远远看见敌人便吓得两腿直抖,于是背上枪躲进了一个山洞。等双方战斗结束,他假装打过仗的样子,就地摔滚几下大步流星地赶回村子,口夸此次战斗多么精彩、打得多么漂亮、降服了多少怨敌,而且越吹越起劲。在战

F-(6)

49 ැරිිි

<u>~@</u>

(S)

斗前,为了开枪顺畅,人们都会在枪口擦酥油。当人们拿起他的枪,看到枪口擦的酥油尚存,便知他从未发射一枚子弹。真是"纸鸟经不住风吹,泥人经不住雨打",在事实面前他无奈地低下了头。从此,他躲藏过的山洞就叫"秘密山洞",沿用至今。

懦夫往往还有贪生怕死、卖友求荣的本性,与他们 论亲交友倒不如结交怨敌显得安全。因为对怨敌早有防 范,不至于出大差错,而对待亲人中的懦夫却难以把握, 他随时都可能投敌卖友。表面上笑呵呵尽说好话,背地 里一把刀坏事做尽,所以这样的人比敌人还可怕。为了 个人的利益,他们绝不会顾全大局,投敌卖友时反把武 器送到敌人跟前,妄图受嘉奖得重用。

在此宣扬所谓"英勇顽强,消灭敌人"之事理,并非要求学佛人以冤报冤,以仇报仇,而是让我们认清懦夫的本性,对外加以防范,对内自我改造。在修行途中必须以大无畏的胆量面对一切困难险阻。

# 列队上阵在排尾,凯旋归回在排头,若见吃喝拼命挤,遇见难事设法躲。

列队上战场时懦夫们一定会排在最后, 凯旋荣归之时却又排在第一位, 如果见到吃喝等好事就会拼命往前挤, 遇到困难的事情却又想方设法躲避。

在上战场之时,军人都会排成整齐的队伍,懦弱的 士兵一般都会磨磨蹭蹭地排在最后,即便长官事先点名 将他排在队伍前面,他也会以各种方法拖到队尾去。而 战争胜利以后,他便勇跃地排在最前面,以功臣、英雄、 豪杰自居。雪域有个叫卓玛的地方,一次那里的人和其 他村落发生争斗。卓玛地区的长官带领人马列队出征,行至途中,长官就对手下人说:"你们先去正面迎敌,我去另一个紧要的地方把守,到时我们内外夹攻,定能大获全胜。"说着他便往后山跑,躲进一个山洞里。等战斗结束,人们得胜回归的时候,他以胜利者的姿态出现在人们面前,耀武扬威地排在第一位,不失一位首领"风范"对乡亲们频频点头挥手,凯旋而归。

像卓玛长官那样的人实在不少,他们会抓住各种机会在事后炫耀自己的"丰功伟绩"。在庆功喜宴上,他们更是挤在最前面,好吃好喝先享受,"荣誉勋章"高高举。好事一旦成功,他们就会不加思索地一口咬定:"这是我做的。"如果事情失败或遇到违缘,他便胁底擦油,或者向众人声明"此事与我无关"、"不是我的责任"。这种好事向前挤、坏事推脱净的做法完全是愚者的本性,与他们交往肯定正事办不成。

有智之正士却与上述愚者恰恰相反,他们遇事在前,荣归排后,好吃好喝让他人,困难险阻迎头上,错处过患自承当,这才是我们应学习的。

# 如此凡是恶人相,虽有不可思议数,然谁愿掏脏水坑,智者谁尝呕吐味。

如是等等恶人的体相,虽然数量众多,不可思议, 然而有谁愿意再掏那肮脏的水坑,有智慧的人又有谁愿 意品尝呕吐物的滋味。

世间上恶人愚人丑恶之相无量无边。他们皆因烦恼粗重而广造恶业,沉沦生死,恶性循环。可怜的是他们竟不知何为烦恼,作恶而不以为恶,自甘堕落,不趋解

S ( )

51 <u>ැම්ි</u>

<u>~@</u>

152



脱。此等愚人的卑劣行径, 丑恶之态就像臭水坑中的污 秽物一样,有谁愿意去掏去看呢?掏粪是一项极其下劣 的工作,往往出高价都找不到人做。别说让你亲自去做, 就算远远见到掏粪工人拉着粪车走来,你也会紧捂鼻子 匆匆躲避,之后还要恶心半天连饭都吃不下去。同样, 卑劣的愚人也如呕吐之物一样令人厌恶。呕吐的滋味自 然是不言而喻人人都经历过的,发作之时,翻肠倒肚似 乎是在与死魔抗争, 痛苦不堪, 有人甚至会想: 宁可被 人痛打一顿、也不愿再尝此呕吐的滋味。至于呕吐出来 的脏东西, 没生病的人看了也会情不自禁地想吐。若逼 着你去品尝那呕吐物,那更是不堪设想,可能只有严重 的精神病患者和猪狗才会去享用,作为人特别是有智慧 的人,绝不会去品尝呕吐之物。因此智者也不愿过多地 谈论愚人丑恶之相, 否则也要恶心呕吐了。

了知愚者和智者的差别后,我们即应勇于发现自身 弱点,改正缺点,趋善避恶,做一个人格高尚的智者。

# 为人指示撅嘴唇, 说话之时仅眨眼, 听闻传记出呻吟, 此人亦具庸俗相。

为别人指示时仅仅撅几下嘴唇,说话之时挤眉眨 眼, 听闻圣者传记却又长吁短叹地呻吟, 这种人也具有 庸俗的特征。

从内容来看,本品于上一个偈子就可结束,而作者 在此又补充一些通过外部表情来判断愚者的方式,也许 是为了再次提醒我们。如果有人问点事情或打听道路 等, 愚者往往努努嘴就算了事, 懒得出声或抬手, 别人 看了也要疑心他是否是哑巴。心存不满之时, 撇撇嘴毫

无指示便把人给打发了。他们在与人谈话之时,常常挤 眉弄眼,上下眼睑频频扇动。这种状态一是为了表现自 己的"洒脱",二是遇到难题,为了不显露自己愚蠢的 本性,便以挤眨眼睛之态来佯装"挖空心思"的考虑。 在听闻正士、智者、高僧大德们的稀有传记之时,愚者 往往不被吸引,反而长吁短叹以"打哈欠"、"咳嗽"等 方式哼哼哈哈地打扰宁静的气氛。不管他们是不由自主 的生理反应, 还是哗众取宠的故作姿态, 总之一句话, 都是愚者卑劣本性的暴露。

以上愚者真是丑态百出,被作者描述得惟妙惟肖, 淋漓尽致、仿佛上演了一部让人啼笑皆非的丑角电影。 观看的同时,我们自当引以为戒,步步紧跟圣者的足迹, "宁可正而不足,不可邪而有余"。应虚心接受他人的 指责,以"有则改之,无则加勉"的态度处事。遇到任 何危难, 都要坚持真理, 心正、人正, 走正道, 正所谓 "大雪压青松,青松挺且直,欲知松高洁,待到雪化时"。

格言宝藏论第三品终













# 第四品 观察多士

"多士"是指社会上形形色色的人,他们所具有的 本性繁多不一、有善良的、卑劣的、聪明的、愚痴的、 坚强的、懦弱的……本品即是从不同角度、不同层次来 对他们加以分析和描述。

### 劣者尽管具受用,被贫智者亦胜伏, 如饥老虎一声吼, 树顶猢狲皆落地。

卑劣的人尽管具足财产受用,也会被贫寒智者制 伏, 犹如饥饿的老虎, 只需一声怒吼, 树顶上的猢狲们 便会吓得纷纷落地。

愚者纵然具足丰富的财产,拥有一定的势力、圆满 种种受用,但因卑劣无智,一切都不能持久。他们的财 产和势力往往会被贫穷但有智慧的人占有。

从前,有个叫梅朵坚巴的美丽地方,住着一位忠厚 善良、聪明机智的人, 名叫占赛。他家境虽然贫寒, 但 和妻子勤劳持家, 日子过得和和美美。事也凑巧, 当地 酋长的名字也叫占赛, 其家境殷实, 奴仆前呼后拥, 整 天花天酒地享清福。一日, 酋长和众嫔妃在花园中游玩, 一个爱拍马屁的仆人告诉酋长:"大王,有个穷苦百姓 居然也叫占赛哩!" 酋长听了心里很不舒坦, 随即派人 找来占赛质问其为何要与酋长大人同名。占赛这才知道 自己的名字惹恼了酋长,便回答说:"上至皓首老人, 下至稚齿孩童, 谁都知道您是占赛大王。小人我哪敢妄

称占赛、那都是别人的戏言。" 酋长指着自己脖子上的 一块玉说:"听说你很有本事,我就和你打个赌,限你 三天内偷走我的这块通灵宝玉! 你若得胜, 我就把一半 的财产和属地分给你。否则,我要没收你的财产和妻子, 挖掉你的眼珠!"即日, 酋长派了四名精壮的骑士守卫 王宫大门,四名咒师手持羊皮鼓守卫第二道宫门。并选 派两名男仆日夜守候在宫内大膳食房,两名女仆昼夜守 候在小膳食房,随时准备点火报警。戴着通灵宝玉的酋 长则不出寝宫半步,周围由众多仆人护卫。

两天过去了,没有丝毫动静,第三天晚上酋长便安 心地睡起觉来。而仆人、骑士、咒师们更是困得东倒西 歪,连眼都睁不开。此时占赛养足了精神,化装成一位 少妇、背上一桶好酒、到王宫叫卖。骑士又冷又累、见 到卖酒女一下子精神百倍,个个拿出随身酒壶灌满并放 开喉咙猛喝一阵,之后便醉得像一团烂泥摊在地上,不 省人事。占赛就扶着他们骑上宫墙,将其马匹拴在一旁 的树上。他又到了第二道门口, 咒师们见后说:"卖酒 女过来, 我们要买点酒。"占赛不慌不忙地说:"酒本是 送给酋长老爷的,既然你们想喝,卖一些也行。"当咒 师们醉倒后,占赛乘机在四个鼓槌上各插了一把锋利的 小刀,之后又灌醉大膳食房的仆人,在他俩的长袖里装 进了石块, 且用绳子扎紧了袖口。到了小膳食房, 见俩 女仆正在灶前酣睡, 就在她俩头发上系了许多麦草。最 后他摸到酋长的寝宫, 见奴仆们也呼呼酣睡, 便轻脚轻 手地将他们的辫子扎在一起。至于酋长更是睡得像死猪 一样,占赛顺利地从他脖子上取下通灵宝玉,随即拿出

一个羊肚子套在酋长的头上。为了证明自己拿到了通灵 宝玉、占赛跑到王宫门口大喊:"我是占赛! 酋长的通 灵宝玉被我拿走了!"这时王宫众人才从梦中惊醒。酋 长发疯似的喊:"不得了,通灵宝玉被偷走了,快去追 占赛!"一摸光溜溜的脑袋大惊失色:"我的脑袋也没有 了。"宫女们东奔西跑,但头发连在一起只能围着酋长 打转转。小膳食房的女仆懵懵懂懂地对着灶门吹火时, 头上麦草全燃了起来。大膳食房的两个男仆一见, 甩起 长袖去灭火,谁知袖筒里的石头把两个女仆打得头破血 流。咒师们举槌一敲, 鼓面就划了个大口子, 墙头的骑 士扬鞭催"马"、可这"马"就是不动。

第四天, 占赛带着通灵宝玉来到王宫, 恭恭敬敬地 说:"大王,您的吩咐我都办到了。"而酋长却叫来手下, 扬言要将他砍头市曹。占赛见势不妙, 取出通灵宝玉摔 碎在地上,随着通灵宝玉的毁坏,酋长也口吐鲜血,栽 地身亡。

以上即是贫穷的智者以正义战胜邪恶的故事。像酋 长那样恶劣的人,世上还有很多。在此将智者比喻为饥 饿的猛虎, 劣者比喻为树顶的猢猴。猢猴虽然以其特有 的本领攀附在大树的顶端,但得意不了多久。当凶猛饥 饿的老虎来到树下,只需长啸怒吼一声,群猴便会吓得 昏死过去,纷纷从树上掉下来,成为老虎的美餐。

### 愚者学问挂嘴上, 智者学问藏心底, 麦秸漂于水面上, 宝石沉没于水底。

愚者常常把学问挂在嘴上, 智者却把学问默默地藏 在心底。正如麦秸总是漂在水面上,而宝石却自然会沉

没到水底。

没有什么学问的人为了遮掩自己的愚笨无知,经常 会把刚刚听到或看到的向人宣扬。有的仅得了点皮毛, 却也如数家珍地挂在嘴上,以显示自己的见多识广,往 往还张冠李戴,弄巧成拙,引来许多笑话。从前有个贫 人,他的邻居是个大富翁,他常常听到富翁对仆人讲: "这些旧东西都拿出去扔掉、旧的不去、新的不来。" 贫人听了便以为是句至理名言, 认定是邻居富有的原 因。于是他见人便说"旧的不去,新的不来",却没人 理睬他, 回到家中反反复复地对自己妻子说, 并让妻子 把旧东西也拿出去扔掉。因他家太穷,家产全是旧东西, 扔完后却成了"旧的已去、新的不来"、落了个两手空 空。有的愚人初学密法时刚知道一点大圆满的"本来清 净"和"任运自成"就一天到晚不离嘴,见到一些初学 密法的居士便迫不及待地炫耀一番:"快来,我给你们 传宁玛巴最高的法……"讲到"彻却(直断)"他说是顿 超,说到"托嘎(顿超)"他反说是直断,如是"诲人不 倦",口沫横飞地乱讲一通,真是"盲人骑瞎马,盲师 引盲徒"、愚笨到如此地步却仍然振振有词、毫无自知 之明。

而智者却恰恰相反,即便样样精通,也不会把自己 所学轻易示人,还常常向他人学习各类知识,经过自我 消化成为自己真正的学问。他们深藏不露, 谦虚谨慎, 了知"山外有山,人外有人"的道理,绝不在人前自夸。 比如一些高僧大德和学识渊博的正士,他们总对人说: 我的修持不好, 我是凡夫, 这个法我不太精通等。他的



学问只有在某些特定因缘具足的情况下才会宣讲。

所以,浅薄的愚者即如麦秸一般只能飘浮于水面, 动荡不安。因麦秸质轻中空没有价值和作用,有如愚者 的学问华而不实。而德才内隐的智者,则如沉入水底的 宝石一样稳重。宝石密度大于水自然沉于水底,其价高 昂、用途繁多,有如智者的学问真实无虚。

### 浅学之人极骄傲, 学者谦逊又温和, 溪水经常哗哗响, 大海从来不喧嚣。

浅学的人往往显得极其骄傲, 有学之士却是谦逊、 温和有礼。正如溪水经常哗哗地响, 而大海却从来不喧 贤。

学识浅薄的人,不仅行为举止轻浮,而且我慢心重、 脾气急躁, 他们学知识时, 仅是一知半解, 马上就自满 自足, 觉得自己是世上最聪明、最有学问的人。有如古 人所言"知识愈浅,自信愈深"。比如背诵过一些唐诗 宋词的人, 便以为自己也是一位诗人, 去到哪里都要摇 头晃脑地来几句诗词,却是东拼西凑,无病呻吟。又如 一位刚受具足戒的比丘, 自命清高, 行路时见到地上落 有一根女人的头发, 便绕道折回原处, 告诉同参: "前 方是不清净之地,有女人头发,而某某比丘却毫不顾 及。"言下之意即是自己是位多么清净的比丘。佛家以 观自身他身的污秽而对治贪心、我慢等,这位比丘却只 在表面做文章, 自命不凡。

真正的智者谦逊温和、行为稳重, 待人处事坦诚仁 厚。比如一位具足许多传承而且已得证悟的大法师、上 对传承和根本上师保持猛烈的信心, 恭敬承侍, 下对道 友信徒慈言善语,力所能及地为大众服务。他毫无大法 师的架子, 俯首甘当大众的公仆, 人们恭敬、赞美他时, 他却说:"我什么都不懂,我很笨,业障重,你们不必 对我太恭敬。"这样的智者如大海般博大深广、大海纳 百川而不厌足,发出的声音有节奏,显得沉稳、宽厚, 却从来不会喧嚣呐喊。同时作者又将溪水比喻为浅薄之 人,溪水相比大海之水显得太少、太微,但它却哗哗地 响个不停, 显得急躁、嘈杂, 仿佛在对全世界宣扬它的 存在。当人们循声而去打水的时候却大失所望,溪水太 浅, 打不起来。正如古人所言:"讷讷寡言者未必愚, 喋喋利口者未必智。"

### 劣者轻蔑高尚士, 高士不会如是行, 狮子善护诸狐狸,狐狸之间互争斗。

劣者总是轻蔑高尚人士,而高尚之士却不会像他们 那样傲慢。犹如狮子对狐狸善加保护, 而狐狸之间却常 常争斗。

卑贱之人经常对高僧正士表示轻蔑,从而采用诽谤 和诋毁等手段对他们进行人身攻击。世尊于因地做忍辱 仙人时, 受歌利王轻蔑, 被无端地割截身体, 他却以平 等慈悲心面对眼前发生的一切, 以无我相、人相、众生 相、寿者相的境界来"品味"佛法,以忍辱波罗蜜多平 息纷争干扰。如果是一般的凡夫一定会暴跳如雷,拼个 你死我活,或是发恶愿诅咒等。但世尊却以无伪的菩提 心加持、摄受恶王, 并发了殊胜大愿。世尊成道后歌利 王即是初转法轮时度化的五比丘之一。

狮子贵为兽中之王, 它威猛无比, 却从不会对可怜

的狐狸施以欺凌。而狐狸却自不量力,还会对狮子做些 小小的违害,狮子也不与它们计较,总是一笑置之,视 如儿童的游戏, 反以慈悲心来护持所有的狐狸。但在狐 狸内部却是常起争斗, 互相欺辱。事实也是如此, 卑劣 者之间虽然臭味相投,但因贪嗔痴烦恼炽盛,极易为己 之私利而相互诳骗、欺诈、争斗,即如世人所唾骂的"窝 里斗"。

#### 正士发怒敬而息, 劣者发怒敬更嗔, 金银虽硬可熔化,狗粪熔化生臭气。

正士生气发怒, 只要对他恭敬就能平息, 而劣者发 怒时, 越对他恭敬越起嗔, 就如金银虽然坚硬, 但仍可 以熔化, 而狗粪熔化时却尽生臭气。

正士发怒往往是因一些不如法的现象而起,看到某 些人以卑劣勾当、恶劣言行惑导众生身陷危谷之时、便 厉声怒吼力挽狂澜。而其内心并非真的生气,只要你改 恶向善, 恭敬忏悔, 正士的怒气即会烟消云散。比如一 些高僧,他们摄受弟子时,因某些人的业力和特定因缘 以及戒律不清净时,他们也会显现忿怒本尊,以威猛之 相加以调伏。这种生气都是以大悲菩提心摄持的,绝不 会以分别心执著外相。那些犯戒或做了坏事的弟子,如 果真心诚意到上师面前恭敬顶礼、忏悔祈祷, 上师一定 会反怒为喜、倍加护持的。

对于卑劣之人,发脾气大多是因自己的烦恼而起, 欲仗势欺人却反被制服,故而心怀不满,大发泼皮之气。 如果无人理会,他闹闹自会觉得没趣;若对他表示歉意 和友好, 反倒是火上浇油, 使他更为愤怒。见别人说好

话,他越是做作,觉得自己很了不起,认为:"这件事 我办得没错,不能饶他,趁此机会收拾一下他,以后肯 定没人敢惹我。"这样,他们有意或无意都会表现出气 上加气, 如同发高烧打摆子的样子。此时的他, 一如发 狂的醉象, 傲慢愤怒再加不满, 鼻孔里一声巨响"哼", 甚至反咬一口。

智者正士就如坚硬的金银,用火便能熔化,卑劣之 人却像狗粪一样本来很臭,用火去烧时更是臭不可闻。 他们没有能力智慧, 只是气焰嚣张, 动真格的时候只会 四处躲藏。

#### 智者具足诸功德, 愚者具有诸过失, 宝贝能赐如意财, 毒蛇唯能生过患。

智者具足许多功德, 愚者拥有的尽是一些过患、缺 点。好比如意宝能赐给所欲的财物, 而毒蛇只能给人带 来灾患。

德行高超的智者拥有各种功德, 具足各种优点, 诸 如持戒清净、智慧圆满、学识渊博、乐善好施、其表里 如一、言行一致、无论哪方面都值得世人夸赞、学习。 唐朝有一位禅师,是一位开悟的大德,却以初入禅门的 凡夫自居。他四处云游,行踪无定,一次,到一丛林挂 单,一住便是数月。当家师见他身强力壮就安排他干种 田、劈柴等杂活,他也任劳任怨。休息时,他常为人开 示佛法, 当家师得知后便请他升座讲经。一部《金刚经》 讲下来,众人收益颇大,有如茅塞顿开,对他佩服得五 体投地、都愿意请他当住持、这时他却悄声离去。

愚者浑身上下却被诸多过患充满,做任何事都受人

指责、嗤笑。曾经有一个师父患了脚病,就让他的两个徒弟每人负责一只脚,随时按摩。两个徒弟经常互相憎恶、嫉妒。大徒弟出去了,二徒弟就把大徒弟负责按摩的脚用石头打断。老大回来后,对老二做的事情非常愤怒,于是把二徒弟负责的脚也用石头打断了。愚人就是这样做事针锋相对,损人又不利己。

在此如意宝比喻为智者,要什么有什么,能随人们的欲愿赐予世间的悉地。愚者喻为毒蛇,谁接触它都会引来各种祸患,因此人见人躲。

# 恶人住林亦粗暴,正士住城亦温柔,林中猛兽常发怒,市里良马亦驯顺。

恶人住在寂静的山林也会显得异常粗暴,正士住在 宣嚣的大城市仍然是温雅又善良。正如森林中的猛兽会 常常发怒,而闹市里的良马却非常温顺。

即使远离闹市、趋入寂静的山林,恶人因为没有对治烦恼的智慧,常被痛苦煎熬,性格脾气也只能是越来越粗暴恶劣。比如一些烦恼粗重又没有闻思的修行人,他们去到寂静的山林而且信誓旦旦,不得成就决不离山。没过十天半月,他却坐卧不安,脾气更火暴,苦于没有发泄的对境。当亲人或信徒为他送去日用品时,终于"称心如意"了,人一进门便问:"怎么今天才送东西?"一把夺过行李查看一遍后:"全是破烂,怎么能用?"随手一扔没有好气地说:"你们倒好,在城市里享清福,我在深山里苦修行,还受这份窝囊气,通通给我滚出去。"逐客令一下,随之"啪"的一声关了门。

而正士大德则不一定要远避人烟入山林,他们常处

繁华喧闹的大城市,随缘度化众生。面对世间形形色色 复杂恶劣的人,他广为接触也丝毫不起烦恼,反而以此 作为修道的助缘,时时反观自心,以佛经教理调伏自心, 其性格会愈来愈和顺,待人会更加和蔼可亲。

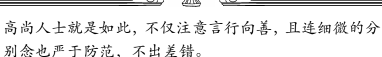
在此所对比的猛兽,如狮、虎、狼等,虽然深居寂静森林之中,没有其它野兽来打扰,但它们暴戾凶狼的本性不会因森林的静谧气氛而有丝毫的改变,仍然凶残无比,以饮血食肉为乐事,一旦其它动物撞上就立即会成为它们的美餐。与此相反,顺服的良驹却常常处闹市,与人为友,但它自始至终都会保持驯顺听话,甘当人类跨下之骑的良好性情。前者即如恶人一般,人们不敢接近;后者指三门调服的正士,常常受人恭敬和赞扬。

# 圣士观察自过失, 劣者观察他过失, 孔雀观察自身体, 鸱鸮给人起恶兆。

高尚的圣士经常观察自己的过失, 邪恶的劣者老是 挑剔别人的过失, 就像孔雀观察剔洗自己的身体, 猫头 鹰却总给人起恶兆。

圣者大德以及人品贤良的高尚人士,他们从不去观察、指责别人的过失,而是从各方面来反观自己,身行如何、言语如何、意念分别如何等,并以善的三业对治恶的三业。比如噶当派的一位传承上师,他每天都要观察自己的心念是善是恶,并以黑白两种石子作为善恶业对比的方便。当心里生起一个恶念或做一件不如法的事时就放一枚黑石子,当心里生起一个善念或做一件好事时就放一枚白石子。起初黑石多于白石,逐渐黑白各半,后来白多黑少,最后全是白石。他的修行终至究竟圆满。

伯言 宝藏 论释(上)



与此相反,愚人劣者却是不察自己过,乐观他人非,他们的眼睛始终向外看犹如望远镜,只望到别人却看不到自己的污点。查找别人的缺点习以成癖,在观察他人的时候细致入微,不放过任何蛛丝马迹,甚至戴上放大镜,企图在鸡蛋里挑出几根骨头。藏族谚语说:"不知自己脸上跑牦牛,却看到他人脸上有虱蚤。"此等诸人品格低劣,性情卑下,却毫无自知之明,他们对于别人的过失,稍有所得,就立刻充当"传话筒",广为宣扬。对于别人的功德,他们往往视而不见,更不会随喜赞叹,一看到过失便如获至宝,兴奋至极。宣讲他过更是肆无忌惮,成为说是道非的"专业人才"。

鸟中极品除凤凰之外即孔雀,其尾屏色彩斑斓,仪态万千,总给人以美的享受。如此美丽的孔雀常常漫步溪边,借水中倒影观察自己的身体,一有污点立即剔除,使身体保持艳美无瑕的状态。而猫头鹰(鸱鸮)却是一种不吉祥的鸟,它的声音常常会给人带来不祥的征兆。佛教和民俗都有这种说法:若闻鸱鸮之鸣叫,即是不祥之预兆,办事不能得成功,应念咒作祈祷。

# 温柔正士护自他,固执愚者害自他,犹如果树利自他,枯树烧人又焚自。

温柔的正士会保护自己和他人,而固执蛮横的愚者 却常常毁害自己和他人。犹如果树能为自他做利益,而 枯树燃烧时却毁灭自己和他人。

谦逊温和、平易近人的高尚正士, 能以智慧和善巧

方便护持利益自己和他人。比如一些高僧,他们摄受徒众,孜孜不倦地引导、救度落于烦恼火坑的罪苦众生,使其趋入涅槃大乐圣城。众生所得之利自是不可言说,大德们也会因此而圆满资粮,增上断证功德,获得众人的信任和恭敬。与此相反,蛮横的愚者总以自私自利为出发点,待人粗暴无礼,所做都是越轨之事。虽然一门心思追求享乐,但其行为往往给自己带来痛苦,同时也给他人引来灾难。曾有一个常行偷盗的无赖,不仅偷别人的财产,还偷自己家中的财产,所得资金却任意挥霍,尽情享乐,吃喝嫖赌无所不能,因此他自己也常常被送进监狱。

比如果树常常结出丰美的果实供人食用,树荫也可避暑,为人类带来凉爽、舒心和惬意。以此人们也会倍加爱护果树,常常施肥、浇水等,辛勤地培育使其茁壮成长——这也是"自他二利"的典型吧!谈到枯树,给人的印象往往是衰败凄凉之感,不能给人带来丝毫的利益,它们身处荒山野岭,一遇火灾即成自他毁灭之因。

格

### 有财之时皆为友,一旦穷困皆成敌, 宝岛虽远皆来聚,海水干涸谁肯游?

有钱财的时候到处都是朋友,一旦穷困落魄之时朋友都成为怨敌。正如宝岛,虽然远隔重洋,众人也会来此相聚,而海水干涸的地方,又有谁愿意去游玩呢?

一个时运昌盛而拥有很多钱财的人,周围会聚集许多亲戚和朋友,其中大部分都是不认识的。人都喜欢恭维和关心,多一个朋友总比多一个敌人好,于是富翁们也乐于接受,听之任之,随其所需而施舍一些钱物。富









人在世间办事也是"有钱吃得开,能使鬼推磨",钱到 事就成,同时也受到众人点头哈腰的奉承。然而世事多 无常,富者不一定永远富有,贫者不一定永远贫穷。富 翁一旦家境败落,穷困潦倒之时,朋友就会纷纷远离, 甚至亲戚也顿时变成陌路人。比如众所周知的米拉日巴 尊者,父亲在世时,是远近闻名的大富豪,每天都有许 多亲戚朋友前来拜访,隆重节日朝贺者更是摩肩接踵, 络绎不绝。父亲过世后,亲戚成为剥夺他们家产的怨敌, 昔日的朋友也开始蔑视、凌辱他们。世俗人就是这样, 有财富就能引来众多送礼的宾客,遇难时却得不到任何 帮助反而招来冷眼。颠倒的愚人只管锦上添花却不知雪

中送炭,即如古人所言:"贫居闹市无人问,富在深山

有远亲。"又如藏族谚语所说:"财运兴盛时,天鸟来帮

忙,时运衰落时,儿孙亦远离。"

富人即如具足珍宝的海岛, 虽然地处茫茫深海之 中,人们为了获取珍宝,还是不远万里,不畏艰险地来 到宝岛。而贫困的人则如干涸的湖泊、海子, 既没有珍 宝也没有赏心悦目的美景,又有谁肯去游玩呢?目前藏 地的一些寺庙、佛学院信徒众多, 正是因为高僧大德的 招感,人们才聚集一处求取佛法珍宝。一旦高僧大德不 住世或去了遥远的地方,又有谁愿意到这个又穷又冷、 气候恶劣的藏地来呢?

#### 愚者得财心安乐,正士施财心安乐, 癞者搔痒觉痛快,智者见癞心生惧。

愚者得到钱财心里就会感到快乐, 而正士布施财 产,令贫者富裕,他才会觉得安乐。即如患癞病的人,

搔痒会觉得痛快,而智者一见到癞者心里就会生起恐 惧。

愚者终生追求的即是财富,不管采用什么手段只要 能发财,他们就会精勤地努力,稍微得到一点利益就高 兴得手舞足蹈。他们拥有财物后,即使不用,看着也觉 得心情舒畅,喜不自禁,还会将财物展览似的尽数取出 一一清点、抚摸, 认为那也是一种享受。而正士了知一 切世法皆为有漏,如烟云泡影,财物更是束缚众生轮回 的铁镣, 所以他们不以得财生喜, 而以施财为乐。其原 因即是布施后见贫者得衣、饥者得食、病者得药等, 众 生离苦得乐,他们正是以众生之乐而乐。对于高僧大德, 无论拥有多少财富,都会以各种方式供养三宝、布施贫 众,一方面利益众生,广接善缘;另一方面也是修持圆 满的布施波罗蜜多,那才是永恒的财富。

真正的修行人对财物的贪心是很少的。曾经有两位 比丘偕同一个在家男子前往拉萨朝圣, 置身拉萨繁华的 街道, 五花八门的商品充塞了整个市场, 来往的游客左 顾右看, 忙得不亦乐乎。两位比丘毫无游览之雅兴, 请 了一尊精致的佛像并购买了一点做法衣的布料,便匆匆 返回下榻之静地,途中还对贫穷的乞丐做了大量的布 施。而那位男子却留连忘返, 琳琅满目的商品看得他眼 花缭乱,精心地为妻子儿女选购大量的物品。同时盘算: 这众多物美价廉的商品若是贩卖到家乡,一定能赚很多 钱。想到钱他不禁眉开眼笑,两只眼睛眯成了两道缝, 嘴角上翘,可以悬挂两只油壶。两者差别之大不得不令 人深思。







以获得财物为乐趣的愚人即如搔痒取乐的癞者,所 得的财物即如身上所患之疾, 财物越多越痛苦, 但却以 苦为乐。癞者奇痒难忍,便不断地用手去抓挠,享受那 种"痛快"。此时此刻、愚者并不认为自己身患重病、 反而觉得是一种享受。作为懂得事理的人,不要说自己 生癞病,即使见到生癞病的人也会畏惧万分,觉得浑身 不自在。圣天论师也说过癞者常为人所弃。目前医学界 对癞病的防治也没有一个很彻底的方法,只能把癞病患 者隔离治疗,除此之外别无他法。可怜啊,患癞病的贪 财愚人!

### 智者遇难成助缘, 愚者遇难成损害, 如风助燃森林火, 然彼吹灭小灯火。

智者遇到违缘困难能使其转成助缘,而愚者遭遇危 难却只能成为损害。犹如狂风能助燃森林的大火,然而 又能吹灭小小的灯火。

智者遇到任何违缘都能转为道用,使其成为行事、 修道的助缘。《佛子行》中说:"贫穷恒常受人欺,且为 重疾恶魔逼,众生罪苦自代受,无有怯懦佛子行。"即 凡行菩萨道的人,对各种违缘逆境都能以欢喜心承受, 使之成为逆增上缘。遇到病苦则修自他交换菩提心;面 对他人无理的谩骂、诽谤等则修忍辱波罗蜜多……然而 险难困境对于愚者往往成为衰败之因,会使其遭受更惨 重的灾难。

比如古印度的月光国王, 生性慈悲, 慷慨大方, 一 生勤修布施波罗蜜多。他所统辖的八万四千小国皆国泰 民安, 因为他以经天纬地之才能善理国政, 弘扬佛法,

同时言传身教, 所行布施毫无偏袒, 众生凡有所需皆能 满愿,从而赢得臣民的拥护和爱戴。当时,一个偏远小 国的君王对月光国王极其嫉妒, 生起了强烈的嗔恼之 心,久而久之成了心腹大患。遂于全国颁布告示:若人 能以月光国王的头颅献我,则将半壁江山、国库财物的 一半以及公主赏赐于他……于是一个心狠手辣的婆罗 门揭旨前往,他抵达目的地之前,月光国王及其手下八 万四千小国君王都于梦中显现月光王不久于人世的恶 兆。不久,婆罗门来到皇宫门口,却被守卫大臣阻拦。 当晚仙人于梦中点化月光王:"魔王的使者已经到达你 的皇宫门口,他能助你圆满布施波罗蜜多的功德,只可 惜被大臣挡在宫外。"第二天,月光王传令婆罗门进觐, 并欢喜地对其作顶礼,询问所需。婆罗门说:"只想要 你的人头。"王郑重地回答:"完全可以,七天以后,我 会亲手将头献给你。"然后月光王告知国民,希望在布 施身体时,全部臣民予以证明并随喜此善举。而全国上 下听到这个噩耗, 悲痛欲绝, 有许多人当场昏死过去。 一位叫达瓦的大臣用七宝做成五百个与月光王一样大 的人头, 欲换取国王的性命, 却被婆罗门严词拒绝。

七天以后,王及眷属、大臣、众小国王等齐聚广场, 婆罗门狡猾地说:"你的眷属臣民太多。我怎么能得到 你的头?即便得手他们也不会放过我。不如我俩单独到 一寂静山林去。"月光王欢喜应允,吩咐众人一定要发 随喜心。到了森林的一棵树下, 树神见此情景, 十分愤 怒,心想:这样的好人,为何要被砍杀?就用手拉婆罗 门的耳朵,婆罗门被拉得脖子向后转,手脚散乱、失刀

\$ 160° Z

在地,动弹不得,这时国王就对树神说:"我从过去到现在于此树下曾用九百九十九颗头颅作布施,如今再施此头,数量就达到一千,以此,我将圆满布施度。你不要阻拦我求取正道之心。"于是婆罗门挥刀砍下了月光王的头颅,而国王竟以双手捧着自己的头颅恭敬地献给婆罗门。霎时,天空吉相纷呈,天人纵相宣告:"月光国王已成登地的大菩萨了。"嫉恼月光王的小国君王听到这消息后,气极身亡。待婆罗门把人头带回小国时,君王不复存在,大臣们责怪婆罗门惹祸,欲捕治罪,他只好四处逃命。最终,恶劣的小国王和婆罗门都在地狱中饱受着长劫的痛苦。

以上事例中的月光王将违缘转为道用,圆满功德。 而恶劣的小国君王和婆罗门却因此遭受更大的损害——害人反害已,于地狱偿报,即是智者和愚者鲜明的 对比。在此狂风喻为违缘,森林大火喻为智者,小灯火 喻为愚者。狂风怒吼之时,已经盛燃的森林大火,借其 风力,火势被风越吹越猛;而微弱的灯火却是不堪一击, 不用说大风,即使微风忽起,它也会因此而"丧命"。

# 狭慧之人常辨别, 此是朋友彼是敌, 智者仁慈一切众, 因谁有利不定故。

心胸狭窄、智慧薄劣的人常常会辨别:这是朋友, 那是敌人。智者却一视同仁,慈悲一切众生,因为朋友 和敌人两者之间谁有利益还不一定。

愚者往往仅图眼前利益, 盲目地划分朋友和敌人, 好说人事、妄加品评,"某某对我很不错, 是一难得的 知己; 某某却是我的冤家对头, 总跟我过不去, 常常挑 我的毛病,让我在大众面前下不来台,从来没有好脸色……"俗话说:"好事不出门,坏事传千里。"你对别人的褒奖之辞自然不会有什么妨害,而对别人的褒奖之辞自然不会有什么妨害,而对别人敢困难的人事传遍天涯海角,从而引来困难灾祸。以佛理讲,万法无常,敌可成友,友可成敌时,以亲怨都不是一定的。世间凡夫区分朋友和怨敌时,处心积虑,往往确定好后,又事与愿违,引发更多的明明,处陷了"善友相交结,恶友互远离"的道理,却高瞻远瞩,维对众生的一切利益,对善友悉心关照,你敬我一尺,我都你出现,不会从表面上清楚地划分敌友关系。他们我都你生的一切利益,对善友悉心关照,你敬我一尺,我都你去的一边,对损害自己的恶人非但不计较,反而给予各种分人,对损害自己的恶人非但不计较,反而给予各种护持。麦彭仁波切在《君规教言论》中也讲,不能随意好持。麦彭仁波切在《君规教言论》中也讲,不能随意好别人,因其有利或无益不定故。佛在因地行菩萨道时即是本着这种道理行持的。

在世间说明以上道理的事例也是不计其数。历史上著名的"管鲍之交"即是一个蕴含丰富哲理的故事。齐桓公和公子纠既是兄弟也是政敌,管仲没有得志之时是公子纠的属下,曾于战场上用箭射中齐桓公,幸好没有射死,只中了衣带钩。公子纠死后,齐桓公问其手下的名臣——鲍叔牙:"要想治理好齐国,谁是最佳人才?"鲍叔牙即推荐了管仲。而齐桓公也言听计从,不记私仇,重用管仲这一难得的人才当了宰相。想想齐桓公也真是气度不凡,完全可以与汉高祖媲美,因此他获得了成功。

世间人尚且如此,反观我们修行人更应以菩提大业为重,舍弃小我的执著。即如佛经所言:"慈爱自己灾



害百损门, 慈爱有情一切功德基。" 平等地对待一切有 情,把他们都观想成如来或自己的生身父母。同样的道 理,对于佛法也不能有好坏低劣之分,一定要发清净菩 提心恭敬受持。

#### 有学之士爱学问, 无学之士非如是. 犹如蜜蜂喜鲜花,苍蝇从不喜爱花。

有学问的人酷爱一切知识, 无学浅慧之人对知识却 毫无兴趣。就像蜜蜂采蜜只喜爱鲜花, 而苍蝇从来不喜 爱鲜花。

仅从对待学问的态度方面, 世人大致可分为两类, 一者有学问爱好学习,二者没学问厌恶学习。观察一个 人对学问有无兴趣,只需看他的言行和居室就能了知一 二,所谓"三句话不离本行"。爱学习的人家中摆满各 类书籍,去到哪里最大的嗜好就是逛书店,买新书。与 人交谈也是以学习为主, 涉及自己不懂或不精通的学 问, 总是刨根问底, 不耻下问。而没有学问的人却从不 追求学问,居室也与前者大不相同,现代化的设施,高 消费的娱乐, 吃的喝的充塞了整个屋子, 顶多能找到几 本下三流的武侠、言情等小说或气功杂志, 正规的书籍 却是遍寻不见踪迹。他们大搞非法的活动,成为阻碍社 会发展的沉渣烂泥。一个人品格的好坏, 跟他的历史串 习有很大的关系,如果今世爱好学问,利益他人,那他 前世也肯定是个行善积德有智慧的人; 如果清净戒律, 精进闻思修行, 那他往昔肯定是个修行不错的佛门弟 子。所以要想生生世世成智者,从现在起就应精进于闻 思善法知识, 培养良好的习气。

世间名人也如此,比如中国历代的文学家和仁人志 士,李白、杜甫、鲁迅、郭沫若等,他们热衷于知识, 不懈地追求、进取,创作了许多不朽的诗词、文集,为 东方文化增添了奇葩异花, 并推动了社会的发展, 影响 甚巨。孔子的"学而优则仕",也讲了只有知书达理具 有才识的人才能参政, 这也是社会国家管理的正统方 式。古往今来的高僧大德都是世法和出世法圆融的人, 他们遗留下来的佛教巨著,在当代的大文豪看来也是超 类绝伦的精湛学说, 文句之美, 内容之深, 赞叹、佩服 之心也油然而生。多数人还因此而成为虔诚的佛教徒, 精研佛法。

蜜蜂为了酿造甘醇的蜜,而不辞劳苦追随鲜花的足 迹, 采蜜的时候专心致志, 对鲜花爱不释手。而苍蝇从 来不酿蜜,却乐意往粪堆里钻,逐臭而不寻香,它们对 鲜花毫无喜爱之情,甚至懒得看一眼便匆匆飞去寻找不 净粪。而学者与无学之士正如蜜蜂与苍蝇。古人也说: "学者如禾如稻,不学如蒿如草。"所以,学人应如蜂 采蜜,采得百花,酿作佳蜜。

#### 智者总知学者贵. 愚者谁知学者高. 旃檀虽比黄金贵, 愚者使彼烧成炭。

智者知道学者的可贵, 总是互相尊重, 愚者有谁能 了知学者的崇高和重要? 旃檀虽然比黄金贵重, 而愚者 却把它烧成炭卖。

有学识、智慧的人特别注重知识, 尊重有才识的正 士。因为人类心灵的黑暗必须要用知识来驱除,而学者 正是与无知作战的勇士。他们能够诚实地爱人,尊重人

格





#### 如同老狗狂乱吠, 群狗亦是随声奔。

智者能够对事物进行观察、独立思维, 愚者却总是 随声附和, 如同老狗听到异响狂吠乱叫, 群狗也附和老 狗的狂叫跟着乱跑。

能够独立思考,并以理智抉择事物的人,一言一行,稳重严谨,不论何事,都会首先加以观察分析,通盘考虑清楚后才做决定。即便附和他人,也是"择其善者而从之,其不善者而改之",而愚者做事盲目,说话没有准确,听风就是雨,指鹿为马亦点头,总是人云亦云。比如有些人说没有因果、没有轮回,他马上就随声附和:"对!佛教都是迷信。"同时还付诸行动,不敬三宝的"对!佛教都是迷信。"同时还付诸行动,不敬三宝的"对!佛教都是迷信。"同时还付诸行动,不敬三宝的野坏寺院、佛经等,任意妄为。又如沸腾了许多年的资本,任意妄为。又如沸腾了许多年的人,是对事便会谈虎色变,陷入一种不可名状的恐怖之中,绝望又不甘心却也无可奈何。他们奔走相告,闹得沸沸扬扬,实在是庸人自扰。事实胜于雄辩,神秘的面纱终于揭开了,并没有耸人听闻的恐怖大王,人类的命运掌握在自己手中,是兴盛还是下亡都取决于众生的业力。

不明事理的愚者,行事之前不观察研究,往往信口雌黄,胡说八道,自己被邪说迷惑堕入罪恶的火坑却仍然执迷不悟,又四处游说,迷惑更多的人。他们就像疯狂的老狗,一有风吹草动便"汪汪"一阵,有时莫名其妙地也会乱叫一阵,无聊至极还会望着虚空中的烈日狂吼乱吠。随着老狗的叫声,其它的狗也纷纷前来报到,组成一支狗队,闭上眼睛自我陶醉地引吭高歌"汪汪

的劳动,懂得赞赏伟人志士和美好成果,同时也是一个多宝的库藏,以此学者之间能互相沟通、学习和赞扬。只有懂得知识重要性的人才会去尊重学者,也才知道学者的可贵。比如一些智者在拜读鸠摩罗什和玄奘大师等高僧的传记和译作时,会被他们献身佛法、不畏艰难险阻的精神所感动,也会被他们博大精深的学识所折服,并肃然起敬,生起不退的信心。而愚者从来不会被高僧大德感人肺腑的事迹打动,丝毫不会觉得学者高贵,甚至会说:"放牛娃有放牛的传记,渔夫有猎渔的传记,又有什么新鲜呢?他们也是人,凡夫也是人,人人平等嘛!"不懂得学者的可贵自然也不会去恭敬,比如印度的高僧念智尊者到藏地以后,没有得到任何人的恭敬,人们反而把他当作流浪的可怜人,安排他去放牧。

学者好比价值连城的檀香,而愚者不懂得其珍贵, 反倒拿去烧成炭。檀香种类很多、价格不等,其中一种 叫格西香的檀香,堪称檀香之王,价格比黄金还贵。从 前有一个人运了许多格西香檀香到某地出售,他和一个 卖炭的人共住一家旅店。他问当地什么货物最畅销?卖 炭的人说:"炭最好卖。"当天他们外出做生意,晚上回 来,卖炭的人炭已卖光,得了许多钱,而卖檀香的人却 两手空空,一笔生意也未成交。卖檀香的人心想:既然 当地人喜欢炭,我何不将檀香烧成炭来卖呢?于是他把 所有的檀香烧成炭,却只卖得了几个烧饼钱。真令人惋 惜!

智者自己能观察, 愚者总是随声行,

) 175 🐠 🖳



্ৰিট্ট্য

汪",叫了半天也得不到一个掌声,自觉没趣儿便垂头丧气地躲回自己的狗窝。可怜的人,可怜的狗,竟如此相似。这里还有个"咕咚"的故事也说明了同样的道理。从前,水池边成熟的水果掉入水中,发出"咕咚"的声响,小兔一听吓得撒腿就跑,一边跑一边喊:"咕咚来了!"众动物听了也惊慌失措地跟着跑,跟着喊。最后碰到大智大勇的狮子才侦破了"咕咚"这一悬案。所以不论发生任何事情,即使听说"天要塌下来了",我们也不必大惊小怪,重要的是观察思维,然后采取措施并付诸于行动。

### 智者极为艰难时,亦以格言令人喜, 愚者已成富裕时,唯以争吵毁自他。

有学的智者在极为艰难的时候,仍然以格言安慰他人,令其欢喜。卑劣的愚人自己成为富翁时,仅仅以争吵毁害自己和他人。

智者在名誉、财产、事业乃至生命遇到危难之时,能够泰然处之,非但不生烦恼,而且还会用善言嘉语来教诲鼓励天涯沦落人,以解除他人的忧恼、痛苦。因为他们深知人生道路充满酸甜苦辣、悲欢离合,世事都是变化无常的本性。身位显赫、德高声隆之时不会得意忘形;身位卑贱或惨遭毁损之时也不悲伤自哀,正所谓"不以物喜,不以已悲",身陷危谷之境时更能体现出他们的高风亮节。比如藏传佛教中的漾唐仁波切在"文革"时期被囚入狱,他却常常安慰狱友,并用佛理为他们讲述人生的道理。他说:"我们眼前受的这些苦比起造恶业下地狱的苦则显得微乎其微,大家不必痛苦,总有一

天我们能重获自由。现在我们唯一能做的即是祈祷上师三宝、多念心咒、好好修行。"他以身作则,率先而行,为了不让监狱的看守发现,就在嘴上戴个口罩。当看守询问戴口罩的原因时,他回答:"我嘴有病,不能摘掉的……"就这样,他瞒过看守,修诵了许多本尊心咒。直至今日他仍然深有感触地说:"把我关进监狱的那段时间,对我的修行确实起到了很大的作用。"

然而愚者即使成为富豪,无论多么富裕都不会利益 他人,往往互相争吵,成为毁灭自他的助缘。比如一个 糊涂的国王,他临终时将国家一分为二,由王后的儿子 和爱妃的儿子分别掌管。然而这两位王子品性恶劣,互 相算计,见面即吵。闹得不可开交之时,便兴兵争战, 一方想吃掉另一方。一场激烈的战争下来却不分胜负, 双方损兵折将,势力大减,胸中怨气仍然不能化解。正 在这时,邻国大举进攻,不费吹灰之力就侵占了这两个 国家,两个王子也在战场上被乱箭射死。这即是愚者不 知满足、不求善法、唯起争吵而自掘坟墓的悲惨结局。

对此,我们应该反复深思,看自己身处逆境是否能 将其转为道用。无论贫或富,修行人都应把利益他人放 在第一位,切不可互相争吵、诋毁,而应互敬互爱,和 睦相处。

# 有些说后复办事,有些不说而干事,恶犬见敌即狂吠,鱼鹰猫儿潜伏击。

有些人先说漂亮话,然后才办事,另一些人什么都 不说却在干实事,犹如恶狗一见敌人就会狂吠乱叫,而 鱼鹰和猫儿却潜隐自己,悄悄地伏击。

格言宝藏论释(上

观

\$ @\}

77 (© @

<u>~</u>

178 🍜

范。狗也因此暴露出自己的身份,直接对怨故作了提醒: "我老狗在此,你有本事就过来。"而鱼鹰和猫在捕食猎物之时,却是潜伏不动,静静地等待机会,看准时机,立即出击,手到擒来。愚者即如恶狗,智者则如鱼鹰和猫儿。因此,说空话不如干实事,这个道理非常深刻。

# 高士责难亦有利, 劣者亲近亦有害, 圣神发怒亦护众。阎王发笑害他命。

高尚人士即使责难也会对众生有利益,而劣者表现 出很亲近的样子却对众生有害。出世神众即便发怒也是 在护持众生,而阎王发笑之时却是在杀害众生。

善良的智士,有时会显现忿怒的形象来调伏众生,但绝不可能对众生有丝毫的危害。因为他们以菩提心利益众生为前提,外显责难、不悦之色,内却深怀慈悯,目的是从根本上教化、引导众生弃恶从善。所以,在依止善知识的时候,遇到外显忿怒形象的大德,千万不要误解他怀有嗔恨心。他对我们某些不如法的方面加以指责斥骂,乃是恨铁不成钢,同时也是一种善巧方便,能促使我们尽快改掉习气毛病。正如慈父调教顽皮不懂事的孩子一样,用心良苦。又如世人所言,用清水不能洗净的衣服,应该用肥皂洗涤;同样,业障深重、恶习难改的人,如果用寂静、慈悲相无法摄受,那么只有显现忿怒相,用威猛法才能调伏。

然而,卑劣的人表面上对你很亲热,行为上步步靠近,同时对你也很恭敬,但不可掉以轻心,一定要对他作观察,了解其动机。藏族有句谚语"坏人头上并不长

愚笨的人总爱夸其谈,无论办什么事之前他定会给自己脸上贴金,自吹自擂一番,等舆论兴起,具体操办之时,他却悄无声息,什么事也不干。所以判断一个人的能力,不能光看他说得如何动听,关键还要看他做的怎样?否则一如纸上谈兵,定会误人也误己。从前,有个富翁的儿子,他很会背诵入海驾船的口诀,说到了大海中,有漩涡回流和礁石的地方,应该怎样驾、怎样停等。于是他常对人说:"入海驾船的方法我都知道了。"大家也信了他的话。一次,他和一些商大海中采宝,船到海中没有多久,船师得急病死掉了。这时,众人推荐富翁的儿子来驾船。到了有漩涡中,他大声地唱着驾船的口诀,具体操作一点都不管。船在漩涡里盘旋打转,无法继续前进,最后全船的人都落水死亡了。很多事情都是这样,看着容易,说着容易,做起来其实很难。

具有真才实学的人从不自我宣扬,事情筹备到具体实施乃至最后成功,他都是默默地去做。正如一些大修行人,从不宣扬我要修什么法,要怎样利益众生等,他们总是保持沉默,于实际行动上修布施、忍辱等。再说世间的办事和出世间的修法,都不宜多开尊口,因为实事求是而不讲空话的人,一定没有许多话可说。况且,许多事情都需要保密,一旦泄露出去,就容易出现违缘和困难,影响事情的成功。所以大智者子思说:"有其言,无其行,君子耻之。"德谟克里特也说:"一切都靠一张嘴来做而丝毫不实干的人,是虚伪和假仁假义的。"

正如恶狗一看到怨敌就会狂吠不止,还自以为是英

179 ඇති ව



角",即是说坏人从外表上很难区分,他的脸上不会刻 有明显的标记"我是坏人"。相反,他们为了达到某种 目的,往往诈现慈悲恭敬之态,堂而皇之地亲近你。一 如"糖衣炮弹", 当你接受他、欣赏他, 进而如胶似漆 难舍难分之际,他会突然"爆炸",害得你措手不及。 那时吃再多的后悔药也于事无补。所以,要时刻提防表 面和善、内心狠毒的恶人,并且和他们保持适当的距离。

出世间的神众,比如大威德金刚和普巴金刚等,他 们显现上形貌恐怖、青面獠牙、忿怒至极的样子,令人 望而生畏。事实上他们却是佛菩萨的化现, 具足无量的 悲心,即使降伏邪魔外道,也是以慈悲的善巧方便救度 他们,强迫性地送往清净刹土。神众发怒也是为了护持 众生,然而貌似慈悲的阎王却总是在发笑的时候杀害众 生。阎王是鬼道的帝王,他的职业即是在众生寿期将尽 之时索其性命。所以, 高尚的正士任何时候都是心地善 良、慈愍众生,而劣者却恰恰相反,了知此理后,学人 应特别注意,并正确取舍。

### 高尚之士如珍宝, 何时亦无稍变质, 卑劣之人如小秤,稍有不平成高低。

高尚的人即如珍宝一般, 无论什么时候都不会变 质。卑劣的人却像小秤一样,稍微有一点不平,就会成 高或低的局面。

黄金等珍宝有稳固的本性, 无论何时何地, 它们都 不变色, 更不会变质。高尚的人就像珍宝一样可贵, 他 们气节崇高, 意志坚定, 有着大无畏的气概, 任何艰难 都摧垮不了。比如人格贤良、品性高洁的圣人, 为了众

生的利益,不畏千难万险,即使危及生命也不会背弃三 宝,更不会退失利益众生的发心。当弘法利生事业兴盛、 广大之时, 一切名闻利养不求自得, 但他们仍然是谦卑 调顺,不变高尚的品行,毫无骄慢之心,稳固得就像须 弥山王,不为"八风"所动。世尊正是一位最完美的高 尚之士。他在因地苦修时,为了众生的利益置生死于度 外, 舍身饲虎、割肉救鸽等, 从无悔心, 坚毅顽强。圆 满佛果时贵为三界导师, 却更加精勤地救度众生。他平 等地对待一切众生,爱亲人、朋友,也爱冤家仇敌,无 有偏袒,这种"博爱"才是最伟大的。

卑劣的小人不要说遇到大风大浪的摔打,即使一点 小事也会斤斤计较,如同小秤,物品重量稍有差别,马 上就会显出高低不平的样子。他们"见人说人话, 见鬼 说鬼话",面对上级点头哈腰,对下级或与自己相当的 人则是昂首阔步, 目中无人。当听到一句不入耳的话时 会显出不悦之色, 当听到甜言蜜语时又兴奋得眉飞色 舞。他们的脸刹那变化即如藏地春天的天气一样,该喜 庆的事他生气发怒, 该悲伤的事他却欢欣喜悦。真是喜 怒无常,颠颠倒倒,令人难以捉摸。

#### 同心虽远亦得益, 异心虽近将远离, 如同莲花泥不染,太阳时常抚育彼。

同心的人虽然远隔重洋也会互相得利,不同心的人 虽然近在眼前也必然要分离。如同莲花出淤泥而不受污 染, 也能时常受到太阳的抚育。

两个人如果行为目标一致,同心同德,那么即使他 们离得很远也会互相利益。比如师徒之间, 道友之间,







由某种因缘而远隔千山万水,但为了圆满菩提圣道共同发愿、互相鼓舞,广行六度四摄,精勤积累资粮。在殊胜时日,他们处异地而同行放生、供灯、回向等佛事,并相互告知共享法乐。不远的将来——功德圆满之时定能相聚在极乐世界,永不分离。正如古人之言:有缘千里来相会,无缘对面不相识。

然而社会上一般的人因为工作等关系而朝夕相处,但却常常出现矛盾,或者人与人之间关系淡薄,互不相干。其主要原因即是目标不一致,心思各异,难以沟通。这样相处在一起也没有什么意义,最终都将别离。比如一些在寺院或佛学院暂时做工的世间人,面对成就的大德、活佛以及数量众多的僧众,生不起丝毫信心和恭敬心。他们虽然近在咫尺也得不到任何利益,短短的时间内便会各奔东西。又如共命鸟,一身二首,其中一个头常吃好果,使身体强健,另一头却生嫉妒心,说:"我吃不到好果,干脆取毒果吃吧。"结果两个头都被毒死了。两个头共用一个身体,世间可能再也找不出比这两个生命距离更近的了,但是它们终因不同心而匆匆别离、各赴中阴后世。

如莲花虽然从淤泥中出生却不受秽染, 正如心异身近之人。而遥远的太阳遍洒光芒, 时常抚育莲花, 每当太阳升起的时候, 莲花就会竞相开放, 即如心心相应的人虽远隔千里也能相互利益。

乃至具有羞耻时,尔时彼有胜德饰,设若不顾羞耻时,则离功德增恶言。

乃至具有羞耻之心时,这个人才会有殊胜的功德作

为严饰,如果一个人不顾羞耻,那时他肯定会远离功德 而增上恶言。

不论是学佛的人, 还是社会上的普通人, 都需要具 足羞耻心,这也是一项最重要、最基本的美德。孟子说: "无羞恶之心非人也。"朱熹解释说:"羞,耻己不善也; 恶, 憎人之不善也。"所以说, 知道自己做得不对, 不 如法, 即应勇于发掘自己的缺点, 不隐匿自己的短处, 而且感到惭愧,同时也知道他人的作为是善还是恶,常 常赞人之善、厌人之恶,这都是具足羞耻心的表现。这 时,你就能正确取舍善恶,所作所为自然增上善业功德。 所以说, 知羞耻知惭愧的人一定具有殊胜功德的装饰。 从功德方面讲,一个人发菩提心、戒律清净和精进闻思 修等善业都是功德、但都是在具足羞耻的基础上产生 的,也可以说知羞耻本身也是一个大功德。一个初学佛 法的人,如果没有羞耻心,则连起码的人格都不具足, 又怎么谈得上守戒和发心等功德呢? 即使他在往昔修 得了一些善法功德, 若内心深处无廉耻, 那些浮泡般的 功德很快会被摧毁。未知取舍善恶,行非法之事,自然 会受到世人的谴责,恶语的谩骂等。比如一个不知羞耻 的人,认识不到三毒的过患,生贪心时,不论贪恋人还 是物,他都会沉浸在贪心迷宫里,不管多少人议论、唾 骂,他都觉察不到。当生起猛烈嗔心时,哪怕百人规劝, 他也听不进去, 肯定会造杀人、偷盗等恶业。此时功德 会毫不客气地离开他、只有罪业和恶名伴随他堕落。

藏族人对毫无羞耻的人也有一个精妙绝伦的比喻: "人若无羞耻,就像是老狗。"老狗是没有什么羞耻之

· 有言信權 论释(上



心的, 它不以吃大便为耻, 反觉香甜, 吃得津津有味。 动物无善恶的分别,不知行为端正与否,而人却是能思 维、有善恶之心的,应该有一个廉耻的执著才好! 学佛 之人, 应经常自我品量, 知惭愧, 知羞耻, 发现不如法 的言行, 应猛励发露忏悔才是。

#### 未托圣者亦善示, 询问贱者反邪说, 蔑视佛子亦仁慈, 敬奉阎王反遭害。

没有托付圣人任何事,他也会以善言开示、教导; 如果去询问卑贱的人, 他反而会胡言乱语地邪说。虽然 蔑视具菩提心的佛子, 但他却照样仁爱慈悲; 如果对阎 王恭敬供养则反会遭到违害。

只要是对众生有利益的事,即使没有人委托、祈请, 圣者都会主动地出主意筹办。比如高僧大德具足殊胜的 菩提心, 所言所行, 任何时候都是为了众生的利益。他 们自愿、自发、自觉地创建佛学院, 摄受信徒, 讲经说 法,善导大众修法积资、放生忏罪等,不需他人托付和 祈请。又如一些修持较好的佛门弟子, 他们有慈悲心作 前导, 当道友生病或烦恼痛苦之时, 无需别人的托付, 即会主动前去探病、护理或尽己所能开导,帮助遭违缘 的道友。

如果遇到困难而去询问那些卑贱的人,却得不到任 何解决的办法,心血来潮时还会胡言乱语地讲些所谓真 理的邪论。那些人无德无智,不管世法还是出世法都是 一窍不通,委托他们办事,也是懒懒散散,拖拖拉拉。 比如在问路时, 人格好的人不仅详细指点, 甚至不顾劳 累亲自带路; 卑贱的人也许会装作没听到, 或者没有好

气地吐一句:"不知道!"甚至来个恶作剧,本应往东指 他却指向西。又如一些人本想寻求解脱善法,不幸碰上 了外道邪师,被邪说误导而落入痛苦的深渊。

虽然有的人轻蔑大乘菩萨或做种种危害,但菩萨却 不会生起丝毫嗔恼之心, 反而慈悯这些卑劣无智的罪苦 众生,仍然会尽心尽力地饶益他们。比如佛于因地行菩 萨道时,曾化现为猴子菩萨,它在寂静的山林为群猴说 法。一天,来了位寻找牛的迷路人,他饥渴难忍,爬到 悬崖边的一棵长满果实的树上, 摘食鲜果, 不小心踩断 了树枝, 跌落到深崖之中。悬崖四壁陡峭, 下面是一个 深不见底的水潭, 那人掉在水中, 挣扎着抓住一块木头 爬上岸边, 但没有能力攀登峭壁危崖。他绝望地放声哀 嚎,惊动了正在不远处修行的猴子菩萨,它循声赶来, 了知情况后说:"我很想救您,但我身单体弱,能否将 你背上来, 没有把握。不过我可先试背一块与你等重的 石头,如果半途出现危险,也伤不到你。"然后,它到 渊底用藤条将一大块石头捆在背上,慢慢地攀抓石缝和 小树枝条, 艰难地向悬崖顶端攀爬。终于, 它到了崖顶, 稍加休息,又发起猛烈的精进之心,重新到悬崖底部, 背上那人,一点一点向上挪动,经过很长的时间才爬到 崖顶。

那人获得新生,激动得热泪盈眶,对猴子说了许多 感谢的话。因疲劳过度猴子有些体力不支,便对那人说: "我要休息一会儿,你帮我放哨,以免猛兽出来危害我 们。"那人转了几圈,肚中饥饿,很想吃肉。看到沉沉 入睡的猴子, 顿生歹念: 不如吃它的肉, 吃不完还能带

回家去。于是他拣起一块大石头、照准猴头砸了下去。 因那人胆小如鼠,干坏事也畏畏缩缩,没有击中,仅蹭 破了点皮。猴子惊醒过来,一看即明白了眼前所发生的 事,那人却装模作样假惺惺地说:"不知哪掉下来的石 头, 你伤着没有?"猴子说:"你好没羞, 恩将仇报, 如果不忏悔将来要堕恶趣受苦的。"那人听了羞愧地低 下了头, 想回家却找不到走出森林的路, 只好又哀求猴 子。猴子暗想:此人心行卑劣,靠近他定是凶多吉少。 思量再三仍答应给那人引路,但提出了一个要求:"你 必须跟我保持一定的距离。"就这样,猴子菩萨将那人 送出了群山峡谷, 临分手时嘱咐说:"我救了你的命, 你反起害心,一定要好好忏悔才行呀!"此中的猴子是 一位了不起的大菩萨,它不顾个人安危,精勤地利益众 生, 虽受恶人危害, 却仍不退失慈悲之心。

如果对阎王等鬼类和邪魔外道的神灵去恭敬供养, 反而会遭到种种危害。古代炉霍有一位国王, 死后转生 为饿鬼道的大魔王,它常常残害牲畜。当地有些人供奉 它,以求人畜的平安,虽然暂时起到一些作用,过不了 多久更会变本加厉地作危害。人们屡遭灾祸,供奉它也 不灵验, 就请具有神通的人观察或询问善于占卜、打卦 的人, 所得的回答都是因那恶魔的违害。世间的鬼神护 法不能随便供养, 否则总有一天会倒大霉, 因为供养它 们就必须天天供,而且供品要洁净,如果你因事忘记供 养或供品不清净等, 这类鬼神护法就会发怒对你制裁。 相反, 出世间的护法神都是佛菩萨的化现, 比如格萨尔 王以及宁玛巴的三大护法神等,不管供养与否,他们都

会精勤地护持佛法和修行人。所以应对他们恭敬供养。 一方有利之事情, 余方或许会有害,

犹如升出月亮时,盛开睡莲闭荷花。

对一方有利益的事情,对另一方或许会有些危害, 犹如月亮升起的时候,睡莲会竞相盛开,而荷花却因此 而闭敛。

世间上的任何事物都是互相观待的、对某方面有 利,而对另一方面则会有一定的危害。如古人有言:"有 利必有弊。"比如说密法很殊胜,是一个方便、迅捷的 法门。对具足信心而且是密乘根基的人传授密法的确如 此,有可能今生获得成就,如果不能即生成就,那么在 中阴或下一世也能得到解脱。然而如果将密法传给不具 足信心和不持守密乘戒的非法器之人,则是误人误己, 上师和弟子都会堕入金刚地狱。又如传授别解脱戒,如 果求戒的人懂得戒律的学处,发心持守则利益很大,传 戒师即是交给他一把开启解脱大门的钥匙。如果求戒的 人不懂得戒律学处,不持戒反破戒毁戒,则传戒师无疑 是将一把利刃交给了疯狂之人,后果不堪设想。求戒人 会堕恶趣不说,传戒师也因此而造了罪业。就佛法和世 间法两方面讲, 行事都要从大局出发, 看有无大的利益 和功德, 再三衡量, 趋利避害。比如修布施和持戒, 一 般都讲持戒的功德远远超胜布施的功德, 但经中也说, 如果是利益极大的布施,暂时可以舍弃微细戒相(非根本 戒)。所以了知上述道理后正确抉择是很重要的。

在此将利害得失比喻为月亮升起之时,睡莲即是得 利益的一方,莲花却是受害的一方。睡莲又名邬波罗花,



与古代诗人描写的"夜舒荷"相似。每当皎洁的月亮升 起之时, 睡莲马上就会盛开。在藏文词藻学中, 睡莲被 描写为"月亮的情人"、"月亮的亲友"等。相反、荷花 倒成了月亮的冤家, 在睡莲开放的同时, 荷花即会悄然 闭合, 也不知它和月亮之间到底有什么仇隙, 但这必定 是世法的一种规律。

#### 有些造罪虽成事. 智者对此怎羡慕. 若造善事成错过, 智者对此不耻笑。

有些造罪业的人虽然也能成办一些事情,但是智者 对此怎么会产生羡慕之心呢?如果在做善事的过程中 犯了错误或造成过患, 智者对此绝不会耻笑。

智者能掌握办事的规律和原则,他们事先会考虑周 详,善行则取,恶行则舍。而愚者却没有这样的能力, 他们从来都是轻举妄动, 盲干瞎炼, 东插一脚, 西伸一 手,往往掺杂各种罪业。比如有些人通过说妄语做生意 挣到许多钱,还有些人通过杀生积累财富……像这样的 财富,积累得再多也是不清净,带染污性的。在智者眼 里,这样的钱财即如粪土一般,肮脏污秽,对于以上种 种邪命取财的事业,智者岂会羡慕? 他们认为依靠造罪 业发达、富裕的人不如一贫如洗未造罪业之人。因为智 者所作所为都是为利益一切众生的。反之以损害众生的 利益而获取财物的事业都是邪命养活,对于这种人,作 者在前文已做了细致的观察和深深的呵斥, 所以, 智者 对此绝不会生起羡慕之心。

如果以慈悲菩提心为前导,在创办善事的过程中出 现过错, 致使事业不能成功, 一般的人定会站在一边讥

笑、指责。智者却不同、非但不耻笑, 反而鼓励那些发 心清净、行为也清净的人不要气馁,并帮助他重整旗鼓。 此处也有"依靠一泥像,三人得成佛"的公案,说明发 清净心做事则得善果的规律。以前有一个人在路边看到 一尊小泥像,他想:这尊小泥像如果露天放置,很快就 会被雨水淋坏。为了泥像不受损坏,就捡了块破鞋垫盖 在它上面。又有另一人看到这种情景,认为肮脏的鞋垫 盖在小泥像上面很不好,于是将鞋垫扔掉了。乍看来盖 鞋垫和扔鞋垫并不是很如法的行为, 甚至都有过失。但 他俩和塑泥像的人都以清净的发心摄持,暂时得到王位 等善趣的乐果, 究竟播下了解脱的种子, 逐渐也已成佛 了。又如星宿婆罗门子长期在林中修持梵行,一次他去 城中化缘,一婆罗门女对他生起猛烈的贪心,欲绝身亡。 星宿婆罗门子生起大慈悲心,舍弃梵行,与她结为夫妻。 表面上看来婆罗门子破梵行是一过失,但他以菩提心摄 持救度了婆罗门女, 所以圆满了四万劫的资粮。对于这 样的善行,智者怎么会耻笑呢?

#### 有些收益正收益, 有些收益成仇怨, 骒马怀驹增财富, 骒骡怀胎则死亡。

有些人的收益是正当的、真实的收益, 而有些人的 收益却会成为仇敌和怨恨。犹如母马怀驹能增加财富, 母骡如果怀胎则会死亡。

收揽财物,获取名誉、地位等收益,如果是依靠善 业而得,没有掺杂染污心,也没有造下任何罪业,则是 真正的收益。比如在国家一些正规的企事业单位就职的 人,他们兢兢业业、勤勤恳恳地工作,同时得到相应的

得正、走得直、穿清净衣、吃清净饭。"







报酬——国家所发的工资。有位局长常说:"国家把我养得这么胖,如果我的本职工作没干好,就对不起国家和人民。再者,我应该修持些佛法,因为得到一个人身不容易。我有两个愿望:一是忠于党,二是对佛法做贡献。"又如一些精进修学严持戒律的出家人,获得一些信徒的供养等。以上都称为正收益,亦如世人所说:"行

另一些领导干部或工作人员的收益却很不清净,他 们贪污受贿, 损公肥私, 尽干些投机倒把的勾当, 拿国 家的工资,却以种种不正当的手段牟取私利。为什么说 不正当的收益反而会演变成仇怨呢? 因为他们在行事 的过程中,往往会引诱强迫别人,这样就播下了别人告 发其罪行的种子。俗语说"没有不透风的墙",罪业终 有一天会暴露无遗,不但会招来他人的轻蔑、非议,而 且必定要受国家法律的制裁……又如偷盗的人, 无论其 罪行有没有被人发现,从佛教因果规律讲,他们即已和 被盗人结下了怨仇, 业果不虚, 来世必定要偿报。同样, 出家的修行人,如果未清净持戒,又以邪命养活,讲吃 讲穿,无惭无愧,这样的修行人邪魔怨鬼定会与他亲近。 正收益就好比母马怀了小马驹,它能给主人带来更多的 财富,而不正当的收益则如母骡子怀孕,非但不能给主 人增上财富, 反而会带来损减的过患。因母骡没有生殖 能力,一旦怀胎,母骡与腹中胎儿都只有死路一条,对 主人来说则是财物两空。而邪命所得之收益与母骡怀胎 一样, 最终的结果都是仇怨和痛苦。

正士难分而易合, 劣者易分而难合,

#### 树木难砍易生长,木炭易解难相合。

高尚的正士很难分开而极容易相合, 卑劣的人极易 分离而很难相合。树木难以砍伐却极易生长, 而木炭很 容易分解却极难相合。

正士交友坦诚相待,极易和他人结成良友。他们都 是宽宏大量的人,爱心多于怨恨,有着崇高的品格,乐 观、愉快、豁达、忍让, 而绝不轻易显现悲伤、消沉、 焦躁、恼怒之态。对朋友的不足之处,以爱心劝慰,述 之以理, 动之以情, 使听者动心、感佩、尊崇。这样他 们之间就不会存在感情上的隔阂、行动上的对立以及心 理上的怨恨。比如高僧大德,心胸宽广如大海,平等地 对待一切众生,与他们相处极易亲近。无论是师徒关系 还是道友关系, 概括起来都可以称为朋友。一旦和高僧 大德交上朋友,即如福星高照,终身受益,与他们产生 矛盾却是很难,即使出现一些矛盾彼此也难以分开,只 需讲明事情的原因,即能和好如初。就算你欲考验正士 的修行而故意把事情闹大,所谓的矛盾也只能像肥皂泡 一样立即破灭。古人言:"孤掌难鸣。"正士是相当理智 的,怎么可能与你计较,当发现你的错误后,观察你的 接受能力,和颜悦色地加以纠正,勉励你走上正道。

卑劣之人却是"小人怨天,人人都嫌"。他们交友往往都是为了某种利益:金钱、名誉、地位、权势等。常常用富丽堂皇的语言打扮虚假的友情,因为他们对人不诚恳,总以"小人之心度君子之腹",认为与他相处的人也是伪善、不诚恳。所以他们很难与人相处,更不用说结交朋友了。即使有朋友,也很容易分道扬镳。小

格言宣献论释(上



小的矛盾, 一句不好听的话、一个不好的脸色, 甚至一 个夸张的微笑都会促使虚伪友情火山的爆发。他们相互 不能理解, 在无法调和的情况下必须分手, 并且孕育了 深深的怨恨。

柳树的生命力极强,长成大树后难以砍伐。即使把 它砍倒, 树根仍然会继续生长, 不久便发出新芽, 或者 将砍下的树枝插到地里,也能生长。但木炭与其迥异, 稍微受到外部的挤压或振动,就会散裂破碎。此时却没 有办法将裂散的木炭重新组合,即使万能胶水也粘接不 好。然而砍断的柳树枝杆重新包合,仍然能生长在一起。

### 虽是弱者若谨慎, 强者亦难以消灭, 虽是大者若放逸, 亦被弱者所摧毁。

有些人虽然是弱者,若能谨慎地做事,那么再高强 的人也难以消灭他。有的人虽然是强者,如果放逸不轨, 也会被弱者所摧毁。

如果弱者能精进努力,谨慎不放逸地做事,就能使 自己立于不败之地。反之,一个强者行为不端,懒散放 逸,却很容易被弱者摧伏。无论是个人还是国家都是一 个道理, 有的国家虽然很小, 若政通人和, 就不可能被 大国所吞并。比如不丹是一个很小的国家, 王臣上下都 信奉大乘佛法,即宁玛和噶举两派。1990 年法王仁波 切应邀前往不丹弘法, 当时的不丹正危机四起, 周围的 大国都想吞并它。君臣上下忧心忡忡,国王求教于法王, 法王说:"只要你精勤地护持大乘佛法,再加上如理如 法地治理国家,同时常常提高警惕,注意国防,那么你 的国家肯定会兴旺发达,人民也会得到幸福。"国王虔

诚礼拜,发誓依教奉行。时至今日,不丹未曾遭到毁损, 正如法王所言, 更加兴盛发达。

放逸即是一切衰损、毁灭之因、《二规教言论》说: "孩童沉迷游戏乐,成年沉迷贪嗔境,老年迷惑身心衰, 皆为放逸所迷住……拥有宝座伞幡等,然而放荡不羁 者,刹那堕入险恶处,如遭魔王铁钩牵。"以前有一位 聪明能干的君王,名优陀羡王,统治着一个强盛的国家。 后来国王对世间生起厌离心, 立子为王, 自己出家并证 得了阿罗汉果。其子治国,信用谗佞小人,常时放逸不 理朝政。他厌恶僧侣, 谤毁佛法, 听信谗言, 甚至派人 杀害了阿罗汉父亲,造了不可思议的罪业。最后业果成 熟,王城四面落下铁门,天上降下土雨,整个都城被土 填满成为土山。任意胡为、渐泯人性的暴君在佞臣的诱 导下终于走向了彻底的灭亡。

### 多财势力亦增大, 耗财势力亦减弱, 西瓦意单宝被盗, 偷盗之力亦失掉。

随着财富的增多, 其势力也会相应地增大, 当资财 耗尽, 其势力也会随之削弱。正如西瓦意单的宝贝被别 人偷走后,他偷盗的能力也随之失掉。

拥有的财富越多,势力越大,对个人而言即是有钱 有势,对国家而言,则是国富民强。从世间法的角度讲, 有钱就容易办事,有钱就必定有势力。钱和势力这二者 是相辅相成的, 当财富耗尽的时候, 势力总是保持对财 富的忠诚而以身殉职。曾经有一个穷猎人, 在干旱饥荒 之年,他将家中仅有的一碗麦饭供养了辟支佛。尔后, 他于田间寻找食物的时候,一具尸体扑到他身上,怎么



也甩不掉。带回家后却变成一具金像,无论截割哪一部分,都会奇迹般地长还原样,他摇身一变成为当地的大富翁。从此他的身位提高了,势力增大了,左邻右舍皆对他刮目相看,最后还与国王交上朋友,成为皇亲国戚。

目前社会上存在着一种扭曲的金钱关系,即是以种种非法手段谋取大量财富,继而又用这些肮脏的钱财去买个官职。目不识丁、毫无管理才能的人,居然也当上了局长、县长、区长等,但是资财耗尽后,他们的权势也随之消失。此时,威望落地,昔日的属下反倒成了他的上司,再也没有人恭维他、听从他的调遣。

在此用一个故事做比喻,进一步阐明上述道理。从前有一个叫西瓦意单的人,他有件偷东西时不被人发现的宝贝。他依靠这个宝贝偷了许多东西,因此他家越来越富,势力也越来越大。当地有位婆罗门对西瓦意单的暴富表示怀疑,于是他查看婆罗门教典。教典中讲,拥有什么宝贝的人就会变得越来越有势力。之后,他把怀疑之事告诉了别人。有些小偷听到了这件事,就去观察西瓦意单丢失了宝贝,心里十分苦恼,其势力则日益衰减,因为他什么也偷不到了。

依靠宝贝或某种加持力而具有神通势力的事例很多。色达县有一位名叫俄博的喇嘛,他出家以前一直担任某村的会计。1980年,一次奇妙的经历促使他对佛法生起坚定不移的信心。当时他被色达境内冬青神山的山神携走,托他将一宝盒送到青海省班玛县境内的唐亚神山。两地相距几十公里,他携带宝盒前往唐亚神山,

途中他竟能显现种种神变,十几米宽的大河一跃而过, 身体变得高大无比,纵身一跳,即能腾空十几米,并停 在空中做各种动作。而且还能隐形,他能看到别人,听 其讲话,别人却看不到他。当他把宝盒寄放到树顶,自 己如山一样宠大的身体即会显现出来, 凡是见到他的人 都吓得魂飞魄散,还以为见到了魔鬼。最后他抵达目的 地,见到唐亚山神与其母亲,于是亲手将宝盒奉上。这 期间花了七天的时间,他未曾吃喝也不觉饥渴、疲惫, 反倒认为是自己有生以来唯一最奇妙舒适的享受。使命 完成后, 他开始往回赶, 那时才觉得饥渴, 先前的诸多 神变也荡然无存。渐至家门,听到阵阵僧众念经的声音, 诧异之际他被人重重围住,亲朋好友们惊喜交加,七嘴 八舌地说:"你突然失踪大家很担心,活不见人,死不 见尸,问了法王如意宝,他老人家说你今天一定会回来。 要是你今天不回来,明天就要给你做超度佛事了。"通 过这一件事, 俄博遣除了对因果轮回的怀疑, 对法王生 起了猛烈的信心、并于座下出家、如今他仍健在。

### 造有福德施舍者,财富如雨而涌来, 若无福泽唯积财,当思谁人会享受。

曾经积累过福德而又愿意布施的人,他的财富就会 像暴雨一样不断涌来。如果没有福泽,只知辛勤积累财 富的人,应当思维所积之财由谁来享受?

往昔行持布施等善法而积累福德的人,如果继续行善,上供三宝下施贫众,那么他的财富就会像夏天的雨水一样不断地涌进,而且无需勤作不求自得。比如给孤独长者,具足很大的福报,是佛陀座前首屈一指的大施

有言信雅·论翰(上



主。他常常对佛和僧众做广大、丰盛的供养、同时又布 施许多贫众,但他的财富却越来越多,怎么也用不完。 有人心生嫉妒, 想和他比试财富, 却是望尘莫及。因为 给孤独施主累世修积善法,成熟广大的福德因缘,能任 运自在地开取世间宝库,取不之竭,用之不尽,无与伦 比。时下也有一位正信的佛教徒,他每天念经修法,悠 闲自在,没有做任何违法的事情,却相当富有。穿的是 名贵服装, 住的是豪华别墅, 出门有高级轿车代步, 浑 身上下皆以金银珠宝装饰, 俨然一副现代帝王的气派。 他慷慨大方,乐善好施,常常对上师三宝做广大的供养, 尽心尽力地护持佛法,对僧众做了许多利益的事,耗资 甚巨, 从无悔心。去拉萨朝圣之时, 许多乞丐围着他,

他毫不犹豫地从包里抽出一叠面额为十元的钞票,一一

分发……他的福报的确不可思议,这肯定与他往昔修习

善法有直接的关系。

但是没有福泽的人,一生勤勤恳恳地努力工作,积 蓄一辈子却也得不到多少财产,更谈不上随心所欲地享 乐。贫穷的人往往不懂得自己穷苦的原因,认为单纯的 勤劳就能脱贫致富,他们一味地追求财富,哪知财富越 追求越远离, 苦恼至极, 冥思苦想, 希望找出一条致富 捷径。有的人仅在梦里做了一夜富翁;有的人祈盼天上 掉下金子, 大发横财; 有的人穷思竭虑地想拉个海外关 系而飞黄腾达……期望越高,失望越大,以上的如意算 盘却总是泡汤。自以为聪明的人就开始为非作歹,张开 血盆大口"吞食"种种不义之财,而且来者不拒,一一 "笑纳"。虽然他们也有了钱财,但不知满足,继续铤

而走险。往往自己还未享用便已大祸临头, 拥有的财产 付之东流, 并且要遭受无量的痛苦。没有福德唯一积财 的人,赚得再多的钱财也没有享用的机会,顶多当个"守 财奴"。所以说只有上行供养、下行布施才,能生生世 世具足财富, 福德即是财富的源泉。

#### 高十暂时虽受衰, 复盛犹如上弦月, 劣者若遇一次衰,则灭犹如熄灯火。

高尚之士虽然暂时受到衰损,但很快就能恢复往日 的兴盛,就像月亮处在上弦的阶段一样。劣者如果遇到 一次衰损,就像灯火熄灭一样暗淡。

对于那些有崇高品格、深广智慧的正士来说, 虽然 遇到一些违缘致使事业衰败, 但也只是暂时性的, 他们 绝不会气馁, 仍以坚忍不拔之志抵抗狂风暴雨, 以迎接 那煦暖的阳光。他们能化衰损为动力,懂得"逆境能塑 造伟人"这一道理。伏尔泰说过:"不经巨大的困难, 不会有伟大的事业。"在衰损的铁拳击中要害的时候, 也只有大勇大智的人,才能够处之泰然。他们视一切困 难险阻为事业兴盛的逆增上缘。《钢铁是怎样炼成的》 一书的作者奥斯特洛夫斯基也说:"人的生命似洪水奔 流,不遇着岛屿和暗礁,难以激起美丽的浪花。"所以 高士能笑对衰损,短短的时间内,即能恢复昔日的风采。 重新兴盛的事业就如初一到十五的上弦月那样,日趋圆 满。世事都是无常的本性,上至高僧大德,下至贫民乞 丐,一切事物都在不停地变化。高僧大德虽然示现无常, 但多与众生业力有关,抑或是往昔愿力所致。无论遇到 什么样的坎坷,他们内心都一澜不起,始终坚持"随缘



不变,不变随缘"的原则。在经历各种考验后,依自己 对佛法坚定的信心、完美的修持、百折不挠的精神和清 净的戒律,再次向他人证明了佛法以及学修佛法者的伟 大。比如班禅大师曾被关押十多年,但他出狱后,更加 受到人们的尊敬和爱戴。他的后半生致力于佛法兴盛的 伟大事业,并做出了巨大的贡献。正如孙中山先生所言: "吾志所向,一往无前,愈挫愈奋,再接再厉。"

但是, 那些劣者如果遭到一次打击, 一次衰败, 他 就一蹶不振, 无从恢复。就如同熄灭的灯火, 灯油已尽, 怎么会复燃呢? 凡夫遭衰损, 只能被业力牵着鼻子走, 毫无自在。他们的本性也是胆小懦弱, 遇到一点点困难 就会灰心失望,继而动摇,最后失败。比如一个胆小怕 事的病人,虽然病不是很严重,他都会在病床上歇斯底 里地狂叫,做出种种痛苦不堪的表情,拉着亲人拽住医 生绝望地说:"这次我死定了。"大文学家、戏剧家莎士 比亚说过:"懦夫未死之前,已死过数次。"这些人于事 业生活方面遇到打击,就垂头丧气,好像面临世界末日 的灾难一样, 自暴自弃, 不求上进, 最终只能使损失更 惨重, 导致彻底的灭亡。他们一味地将衰败归罪于命运 的捉弄, 孰不知摧毁他的敌人正是自己的意志薄弱和愚 蠢。

### 智者宽待敌人故, 最后怨敌被制服, 愚者报复敌人故, 遭受苦难无间断。

智者懂得宽待一切人乃至敌人, 所以最终怨敌会被 制服。而愚者只知道对敌人作报复,因此会无间断地遭 受种种苦难。

智者有着高尚的人格、甚深的智慧、远大的目光、 宽广的胸怀和慈悲利益众生之心,基于此,他们能平等 地对待一切众生。高尚人士大多与世无争,根本不可能 有怨敌或与之发生冲突。即使遇到刚强难化的怨敌,也 能以悲心容忍他们, 以善德和慈悯来感化他们, 最终摄 伏他们。更何况,人都有良善的本性,有意识、有头脑 的怨敌迟早能悔悟自己的过错, 明白之际, 他会觉得惭 愧内疚, 自然会向智者求忏悔。佛陀时代拘尼弥国有一 位婆罗门辅相,脾气暴烈,行为不轨。他的夫人也非常 邪恶,与他不相上下。一次,丈夫对妻子说:"佛正在 国中,如果他来,关上门不要开。"一天,佛刹那间出 现在他们家中,那个妇人见到后沉默不语。佛说:"你 这婆罗门女愚蠢而又持邪见,不信佛、法、僧三宝。" 妇人听后,大为恼怒,自己拉断首饰,穿着脏衣服坐在 地上, 嚎啕大哭。丈夫从外面回来问其原因, 妇人哭诉 着:"佛辱骂我。"丈夫说:"我要替你报仇。"第二天, 他们敞开大门等待佛的到来。当佛再次出现时,婆罗门 手持利剑对着佛一阵狂舞, 却如砍虚空一般。只见佛飞 身空中, 显现种种神通变化。夫妻二人愧悔不已, 五体 投地,对佛说:"请世尊下来,接受我们的忏悔。"佛于 是从空中降下,接受了他们的忏悔,并为其说法。夫妇 二人皆得须陀洹果, 并随佛出家。

卑劣的愚者却不懂得心存善良慈悲心的重要,对待 仇敌总是以眼还眼, 以牙还牙。看到敌人时分外眼红, 恨不得立即将其杀死。想尽种种办法,采取一些卑劣的 手段企图达到消灭敌人的目的。如果运气好,有可能如

愿以偿, 若运气欠佳, 则有可能被敌人消灭。从因果方 面来讲, 赢与输, 都没有什么实质的意义, 所谓的"冤 冤相报何时了"就是这个道理。为此,你和仇敌将在生 生世世中纠缠不休。若心怀不满,外在的怨敌会有很多, 你不可能一一消灭,何况怨敌各自又有许多眷属,如《入 行论》所说:"顽者如虚空,岂能尽制彼?若息此嗔心, 则同灭众敌。"如果愚者不考虑这个问题,仅以匹夫之 勇盲目地去摧伏敌人,那么,他会遭受更多的苦难。性 格乖僻的人, 总以为这是敌人, 那也是敌人。如此敌人 自然是越来越多,从而把自己陷入恐慌的境地,只能在 "刀光剑影"中提心吊胆地过日子。

藏族有句俗语:"饮食越多越好,敌人越少越好。" 聪明人自然会以熄灭自己的嗔心怒火来平息种种纷争, 以慈悲心降伏一切怨敌。

#### 学者避开险恶境, 此乃英勇之本志, 狮子弑杀水牛时, 躲开牛角岂胆怯?

学者知道避开险恶的境地,那才是英勇本色,正如 狮子在弑杀水牛的时候会躲开牛角的攻击,那怎么会是 胆怯呢?

有学的智者,对于外在环境有所思量,他一定会设 法避开险恶和邪恶的环境。比如严持戒律的比丘, 去任 何地方首先都要观察这个新环境是否会有持戒和修行 的违缘发生,如果觉得有障碍,就刻不容缓地离开,去 寻找"安全"地带。对于每个人来说,肯定都会面临违 缘的挑战。违缘的出现是不定的,如果事先预知有危险 事情的发生,时刻谨慎小心并以善巧方便使之化险为

夷,这样的人却可称得上是英雄。因为英勇不是蛮横逞 狂, 而是要斗智斗勇, 只有战胜烦恼的人才是最伟大的 英雄。世间论英雄,一般指两个人打架,一个把另一个 打败打伤乃至打死,就讲这个人是英雄。实则不然,以 嗔恚心引起的争斗, 就算打得血肉模糊, 同归于尽又有 谁赞叹他们是英雄?

对于学佛修行的人来说,最大的险恶环境在内而不 在外,即是五毒烦恼。比如嗔恨心:只要稍稍生起一念 嗔心,它便把你推到了地狱的边缘。若嗔心不断则如毒 蛇盘聚在心头, 不但伤人而且伤己, 故应断除嗔心, 以 宽容心待人。即所谓"战胜自我"或"超越自我"。这 个道理正如狮子杀水牛一样。狮子聪明又勇敢, 它与水 牛争斗时会巧妙地避开牛角。它深知水牛的角既尖锐又 坚硬,如果碰到就会有危险。所以狮子不会正面应战, 而是从侧后展开攻击, 最终大获全胜。对于狮子避开牛 角一事,有谁会说是狮子怕水牛而胆怯呢?

### 毕竟一切不观察, 盲冲敌众即愚蠢, 飞蛾扑打油灯光,彼者岂能成英雄?

任何情况不作观察,对待敌人只知盲目地冲杀,这 是一种愚蠢的行为, 犹如飞蛾扑打油灯的火光, 难道会 有人把它们当成英雄吗?

有智慧的人做事常常会仔细观察,周详考虑,而愚 者做事总是轻举妄动,不顾后果。诚然,战争是残酷的, 会使作战双方都遭受巨大的损失,给百姓带来莫大的痛 苦。此生虽然我们不曾亲临战场,但也可以想象战争的 场面。一些战斗的影片中,在战场上总有一个指导员挥

手高喊:"冲啊……"然后百万大军随着冲锋号猛扑向 敌人, 浴血奋战, 最后取得了胜利。获胜的关键在于指 挥员,他需要对战况做细致周密的观察、分析,兵马未 动, 策略先行, 时机成熟才谈得上冲锋陷阵, 否则定会 被敌方杀得片甲不留。所以说将不在勇而在谋,对于士 兵来说必须听从调遣,如果不听指挥,见到敌人便热血 沸腾, 凭着自己强健的体魄任意冲杀, 逞一时之勇, 却 成为暴露无遗的活靶子,那能算是英雄吗?实是位悲壮 的蠢材!又如只有巴掌大、人口寥寥无几的日本帝国, 以膨胀的贪欲为后备力量, 妄图一鼓作气吞并幅员辽 阔、泱泱数亿人的中国,不知分析自己的实际情况,在 无后备军队补充力量的情况下深入中国腹地,终被中国 人民赶了出去, 最终落得人心涣散、经济萧条的惨景。 所以对待敌人必须小心谨慎,若不观察而盲目行动定会 招致损失惨重的后果。所以,做事情也不能盲目瞎干, 计划好了以后才能实施。

同样,愚笨的飞蛾总是横冲直撞,不顾一切勇猛顽强地扑打油灯,妄图将灯火扑灭,最后却落得自焚的下场。这些飞蛾又怎能算是英雄呢?

#### 劣者摧毁自所依,正士保护自所依, 如虫吃尽自所处,狮子保护自居地。

劣者往往会摧毀自己的依靠,而正士却懂得保护自己的所依处。正如虫子只知道吃尽自己赖以生存的环境,而狮子却时刻保护自己居住的地方。

对待自己的生存环境,正士和劣者有很大的差别。 劣者对自己的靠山或眷属等所依毫不顾惜地摧毁,只顾 眼前的薄利,而不在乎愚蠢行为带来的过患。《百喻经》 里就有一个类似的例子。从前有一伙商人,想去大海取 宝,但入海必须找一位有经验的向导。他们四处寻觅, 终于如愿以偿,于是跟随向导出发了。经过一座必须用 活人祭祀的天神庙时,商人们撇开向导聚在一起商量: "我们都是亲友,怎么忍心相互残杀呢?现在唯一的办 法就是杀死那个向导。"然后,他们把向导杀死,用来 祭祀天神。虽然他们顺利地通过了天神庙,但却因失去 向导而迷失了方向,结果这些商人都被困死了。

与此相反,正士能够保护自己的所依。比如自己的上师、学院、信众、父母等,他们总是想方设法地保护,尽己所能地做利益之事。对于修行人来说,自己的依怙主——上师至关重要。在漫长的人生旅途中,上师就像持执明灯的人,照亮前行的路,使我们不至于迷失在黑暗中。所以我们应当勤勤恳恳、细心周到地侍奉保护上师,就如阿难尊者侍奉佛陀一样,无微不至。当上师的生命遭到危害之时,应挺身而出,保护上师不惜献出自己的生命。

在此把劣者比喻成虫子,如肉中的蛆或树干中的虫子。它们总是毫无保留的将身边的东西全部吃尽,在食无可食之时它们自己也必然死亡。而正士却像狮子一般勇猛、有智慧、有能力保护自己的眷属,维护居住地的完整,不受他力侵犯。

劣者隐瞒不密事,该密之事处处说, 高士不隐非密事,宁死亦隐应密事。

卑劣的人对平凡小事作隐瞒,而需要保密的事他却



到处乱讲。高尚的人对无需保密的事不作隐瞒,而对应 该保密的事宁舍生命也不泄露。

对不用保密的事情做隐瞒毫无意义,而愚者往往喜 欢耍小聪明, 故弄玄虚, 无关紧要的事也要打妄语。比 如问从哪里来,他本是山东人,偏讲是河北的;下次再 问是哪的,却又说是山西的。或者出于关心而询问学习、 生活、事业等近况,他却故意隐瞒事实,说东道西、夸 张杜撰、鬼话连篇。为了些平凡小事,尽造口业,搞得 神秘兮兮的, 太不值得。而对真正需要保密的事情, 他 却大肆宣扬。比如学密法,需要保密的事很多,三昧耶 戒中有详细的规定。对于所学密法中某些甚深的见解和 行为,不能随便讲给非法器或未得灌顶的人听,否则即 是违犯了密乘根本戒。无垢光尊者在《胜乘宝藏论》中 讲,没有正知正见的人不能看密宗的法本。再者某些密 乘戒条讲: 法本被别人看到, 罪过不是很大, 如果别人 看了此法本生起邪见,那么法本的主人就犯了密乘戒。 愚笨的人对于以上应该保密的事却常常泄露给别人: "我得了密法的大灌顶,这是法本,听说即生能成就, 大家都来学吧。"他把密法当礼物随意赠送。

正士对无需保密的事总会如实宣说, 绝不自欺欺 人;对于应该保密的事情,哪怕别人以生命相威胁,也 不会吐露实情。曾经有个被仇家追杀的男子逃到寺院, 请求老和尚的庇护。老和尚将那人藏到藏经楼一个极隐 蔽的地方。当仇家追来的时候,老和尚正襟危坐,无论 恶人怎样逼问、威胁,他都说:"我不知道。"那些人不 死心,将他狠狠地打了一顿,又四处搜寻,却没有找到。

老和尚救了那人的性命,这即是正士为众生利益宁舍身 命也不泄露应密之事的崇高品格。又如智悲光尊者,他 在密乘某些修法中讲,自己专修本尊、念心咒所用的念 珠也不能给别人看。他总是将念珠藏在身上,需要念咒 的时候,便悄悄地摘下来用长袖盖着,默默地持念。因 此,我们在接触外人时,该保密的事一定要小心,切不 可胡言乱语, 让人听了生邪见, 起诽谤。应向高僧大德 们学习,一方面诚实地待人,另一方面对要求保密的事 情,宁死也不泄露。

### 劣者有财起慢因. 高士有财和好因. 狐狸充腹便嚎叫,狮子充腹安静睡。

劣者拥有钱财即是生起傲慢之因。高尚之士具足财 富却是团结和好之因。好比狐狸填饱肚子后就会到处豪 叫, 而狮子吃饱以后却会安静地睡觉。

从对待财产的态度和享受财富的方式上, 劣者和高 士也大相径庭, 性格卑劣的愚人, 财富只会使他更加傲 慢,认为天下再也没有比自己更富强的人了,讲话的腔 调也变得和以往大不一样。按理说, 拥有财富没有什么 可以值得骄傲的,因为财产是有漏法,其本性是无常变 化的,只知享用而不懂得积累福报的人很快就会用尽他 的财富。好比从银行取款,只取不存,再多的款也会取 完。随着财物的增多,贪嗔痴等烦恼也在剧烈地膨胀, 无论是自己受用还是对待他人都越来越吝啬。佛经中 讲, 饿鬼界虽也有许多富裕的众生, 但它们未曾享用过 财富、如守财饿鬼等。而劣者积累财产、拥有财富与它 们相同,全然没有实义。

高士财富增加后,懂得正确使用,上供下施,使自 己的眷属、朋友之间团结和合。比如历代的高僧大德, 他们对财产毫无贪爱,即使四众弟子供养了许多财物, 他们也会把所有的财产布施给四方疾苦的众生,或者用 于弘扬佛法的事业上,但持三衣一钵足矣。正如无著菩 萨所讲:"美名远扬众人敬,亦获财如多闻子,然见世 福无实义,毫无傲慢佛子行。"霍西堪布曲恰仁波切即 是这样一位楷模, 藏历每月的二十五日, 他都要把一个 月来信众供养的财物全部供养给僧众,而在其寮房里只 看得到一个糌粑口袋。高士拥有财产不会生起丝毫的我 慢、执著,他们视钱财如露如电,故能如法地支配财产, 结缘于有情成为和好之因。

狐狸吃饱喝足以后,就嚎叫连天,如同愚人稍有钱 财就在别人面前炫耀,露出种种得意的表情。而狮子在 吃饱之后却会找个地方安静地睡觉, 不会发出任何声 响,如同高士,不执著财产,无有傲慢之心,将财富转 为道用,成办自他二利。

## 高士劣者之行为,此二皆依串习力. 如蜂寻花鸭喜水, 此等不学亦自知。

高尚的人和卑劣的人, 在行为作风方面之巨大差 异,都是二者无始以来的串习力形成的。正如蜜蜂寻花 采蜜、鸭子凫水一样,不学也自然会懂得。

每一个众生现世的行为都与其前世有很大关系,不 管是人还是动物都受自己的业力和串习的支配。形成高 士和劣者天壤之别的主要原因即是无始以来的串习力 所感。比如,有些人从小就敬信佛法,自然而然地慈悲

一切众生, 恭敬三宝, 而有的人天生就喜欢杀生、偷盗、 说妄语等非法罪行。同性等流果即是这个道理, 前世喜 好什么, 今生于这方面就会有浓厚的兴趣。某些人在孩 提时代即显露出非凡的才气和智慧。他们学习各类知识 都很容易掌握, 往往是一点就通或无师自通, 于是世人 将之冠以"天才"或"神童"的美称。其实这一切都是 往昔的串习所致。《因果经》中讲:"欲知前世因,今生 受者是,欲知后世果,今生做者是。"今生有什么习惯, 前世肯定有类似的习气,今世的一些习气又必定会带到 后世去。有些人总想了知自己的前世,按佛法的教义和 因明的推理,不需要去问瑜伽士或空行母,不需求神通, 观察今生就能明了。如果一个人对宁玛巴的教法生起信 心、说明他前世学过宁玛巴教法、或多或少有些因缘。 有些人一见到某位大德便会汗毛竖立,激动得泪流满 面,仿佛找到了自己失散已久的父母,即已说明这位高 僧往昔对你的恩德很大、你也曾做过他的弟子。

如同蜜蜂生来即对寻找鲜花、采集花蜜有兴趣,而 水鸭从小就会凫水,也对水有深厚的感情,所谓寻花觅 水即是蜂与鸭的天性。劣者不求善法和学问与正士追求 善法、不造恶业的反差, 正如蜜蜂不喜欢水, 鸭子不喜 欢花一样。了知此理后即应培养良好的习惯,使自己生 生世世成为智者。

#### 恶王若遇怨敌时, 反而惩治自眷属, 有些愚者未成事, 亦以自杀而送命。

恶劣的国王在遭遇怨敌的危害时,反而惩治自己的 眷属。同样,一些愚笨的人不能圆成事业,却以自杀的







<u>~(6)~</u>

方式结束自己的生命。

一个恶劣愚蠢的国王,当他受到怨敌的沉重打击之时,虽然内心有强烈反击的欲愿,但苦于自己没有反败为胜或惩治敌人的能力,于是怒火填胸,无处发泄,好找自己的眷属出气,甚至将自己的眷属当作敌人肆意杀戮以解心头之恨。古代藏地有个小国,国王暴戾恣睢,嗜好争斗。一次,他带领人马征讨邻国,不曾想对方军事势力强大,杀得他落花流水,败阵而逃。回到自己的大本营,他怒火中烧,操起宝剑将自己身边的几个随从杀死,之后仰天狂笑,近似疯人之态。有些脾气不好的人地是一样,在外面和别人打架吃了亏,败阵回家时,就跟自己家里人过不去,在家里扮演一个"英雄"角色,对亲人骂骂咧咧,摔杯子,砸柜子,恶劣至极。

同样,一些心胸狭窄又愚笨的人,如果自己图谋之事未得成功或惨遭损害,他便自暴自弃,不再奋发图强, 哭丧着脸没有丝毫进取之心,自怨自哀,乃至想走绝路。他们认为死就是最佳解决办法,可以一了百了。其实选择自杀是很愚蠢的做法,对事情没有任何帮助,害不了别人,只会伤害自己,由此造下自性罪而堕落受更大的苦楚。这种行为,作者在前文也作了呵责。另一类人,虽然没想到死,但也因办事不成功而生厌烦心,用棒子来敲自己的头,或者咬自己的手指,或以绝食等方法表示对自己的惩罚。其实这些都没有意义也没有必要。不对自己没有本事应多向他人求教,请求支持,再没有完了。他后没有本事应多向他人求教,请求支持,再没有气的话,也应安分守己,规规矩矩地活下去。俗话说:"好死不如赖活着。"应该做一个知足常乐的人,切不

可被贪嗔痴烦恼怨敌所左右!

# 法王若遇怨敌时,对自眷属更慈爱,如于生病之孩子,母亲更会起怜惜。

当正士法王遇到怨敌危害时,他对自己的眷属会更加慈悲和爱护。好比生了重病的孩子,做母亲的会对他们倍加怜愍和慈爱。

真正以佛法护持国家的法王, 当他的国家遇到怨敌 的侵害时,他首先顾及的不是个人的安危而是眷属、臣 民的安全和利益。世尊于因地时曾化现为猕猴王,它有 五百只猕猴眷属。一时遭旱灾,所有的果树都干枯致死。 离山不远有一座王城,之间隔了一条小河,王城中有一 片禁苑,花果繁多。猴王就带着群猴到禁苑去偷吃果子。 看守禁苑的人发现后,就禀告国王,王即下令:"严密 守护, 群猴一一治罪, 不得让它们逃跑。" 猴王知道后, 悲伤地说:"我作为群猴的首领,是祸福的根由。为了 活命贪食果子,反而害了大家。"它急中生智,令群猴 采集野藤条, 然后连成一根结实的藤绳, 一端绑在大树 枝上,另一端猴王自己系在腰间,爬到树巅纵身一跃, 攀住河对面一棵树枝。因为藤绳不够长, 加上猴王的身 体才凑成一条群猴藉以逃脱的通道。猴王命令群猴:"快 沿着藤绳过去。"群猴过尽,猴王的两腋都被踩断了, 掉在河边, 昏死后又苏醒过来。国王早晨来禁苑巡察, 见捕获的猴子叩首自陈:"野兽贪恋生命,倚靠山泽住 在王城附近, 时逢大旱, 果子缺乏, 冒犯禁苑罪过在我, 望能赦免其余。我身上的肉,可供大王做一顿早饭的菜 肴。"国王深受感动, 仰天赞叹:"兽中首领能舍身救众,

格言宣藏论释(上)



较古代贤王的宏大仁慈有过之而无不及。我的仁恩如同 丝发,它却可超昆山。"国王随即下令解开它的绑绳, 扶着它送回山林。

以上故事中的猴王虽非人王, 却也堪称正士法王, 所作所为感人至深,催人泪下。它对待自己的眷属即如 慈母爱护子女一般。世间上母爱是极其伟大的,对子女 的照顾更是无微不至, 嘘寒问暖, 疼爱呵护, 好的衣食 先给儿女。尤其是独生子女, 母亲的掌上明珠, 心肝宝 贝,一旦生病,做母亲的则是心急如焚,百般疼爱,细 心照料, 若是病重危及生命, 母亲更是痛不欲生, 宁愿 以自己的生命换取孩子的性命。那种悲切心情不正是仁 德法王所应有的吗?

#### 高士相合与劣者,则受恶习之熏染, 恒河水味特甘美, 若进大海成卤水。

高尚人士如果时常与劣者交往,就会受其恶习的重 染。好比味道甘美的恒河水,一旦流进大海,就会变得 如海水一样苦涩。

古语说:"与善人交,如入芝兰之室;与恶人交, 如入鲍鱼之肆。"所以择友相交极其重要。前文已详细 地对高士和劣者做了观察, 亲近高士自然会增长功德, 亲近劣者增长过患,即是"近朱者赤,近墨者黑"。然 而一个高尚之人若常常与劣者打交道, 无形当中也会滋 长恶劣的习气,就好像一粒优良的种子落在毒汁浸泡的 田地中难植嘉禾。以前甘孜师范学校有个叫西绕让布的 学生聪明好学,成绩优异,深得师长的器重。后来他结 交了社会上的一些烂哥们儿,逐渐变坏了,终于锒铛入

狱至今未得释放。本颂所讲的高士非指得地的大菩萨, 而是指品行较好的凡夫善士。凡夫的心不稳固,极易受 人和外境的影响。作为一个修行人, 在未达到稳固的境 界之前都应远离恶友,于寂静处依止善知识。就算修行 好一点的人,如果到了物欲横流的环境中,接触复杂而 持邪见的众生则极易受污染, 退失善法功德而增长三毒 过患。《佛子行》告诫我们:"交往恶人增三毒,失坏闻 思修事业、令成无有慈悲者、远离恶友佛子行。"阿底 峡尊者也曾说:"损害我们的人就是恶友和邪师。我们 要把他们当作严重的传染病一般远离、舍弃。"《念住经》 中也提到:恶友好比毒树,从树根到树叶都是毒,吹过 毒树的风也是毒,任何人接触彼都会受毒害。

恒河是印度著名的河流,水味甜美,经中说其具足 八种功德: 凉、轻、香、柔、清、净、饮之不伤喉、饮 之不伤腹,故又称为八功德水。饮用恒河水能开发智力、 消除业障、增长福报。然而如此殊胜的恒河水一旦流进 波涛汹涌的大海——印度洋,便与海水融为一体,八种 功德荡然无存,和海水一样苦涩。正如高士交往恶友, 被其"度化"转为劣者一般。古人言:"友正直者日益、 友邪柔者日损。"所以交友不可不慎,修行不可不精。

> 劣者若依高尚士,则生高尚之行为, 犹如涂抹麝香者, 散发麝香之芳香。

卑劣的人如果能依止高尚之士,则一定会产生高尚 的行为, 犹如将麝香涂抹在身上的人, 定会散发出麝香 的芳香。

劣者若能依止一位具德的善知识, 受其加持影响,





他定会效仿高士的某些善行。如果高士常精进于闻思 修, 其身边的劣者也会耳濡目染, 身体力行; 若高士常 行布施、放生,其弟子也会乐于随行,常时熏习,恶劣 的人也会逐渐变得高尚、具足功德。历史上不是有许多 恶人悔悟向善, 放下屠刀, 立地成佛了吗? 如世尊度化 的孙陀罗难陀、央掘理摩罗等。又如一些初入佛门的居 士有许多恶习,如抽烟、喝酒、妄语等。但他们有恒心 和毅力,依止善知识,交结虔诚的佛教徒,精勤学修, 逐渐由不明事理到通情达理, 取善除恶, 最终有的会成 为大居士,有的成为大法师。《佛子行》中讲:"依止正 士灭罪业, 功德增如上弦月, 殊胜上师较自身, 更为珍 爱佛子行。"这一句即明示了依止善知识的重要性。《菩 萨宝鬘论》也讲:"远离一切恶伴友,依止殊胜善知识。" 劣者依止善知识能转为高尚之士,那么大乘佛子若能如 理如法地依止善知识则利益更大。佛经中宣说依止善知 识的七种功德利益为: (一) 速时得成佛; (二) 诸佛欢 喜; (三) 生生世世不离善知识; (四) 不堕恶趣; (五) 恶业烦恼悉不能胜; (六) 终不违越菩萨所行; (七) 能 成办现前究竟一切利益。

以上道理即如一个普通人将麝香遍身涂抹,这样他 无论去何方都会散发出麝香的味道。或者将劣者比喻为 从不净粪里爬出的臭秽之人, 先给他沐浴, 然后涂抹香 水,于是此人身上也能散发浓郁的香气。同理, 沉溺于 轮回粪坑的罪苦众生,也是肮脏秽浊,入佛门也要举行 沐浴仪式, 即皈依发心、忏悔罪障, 然后涂抹香水, 即 依止善知识,精进修持。

#### 圣者巍然极稳固, 犹如山王不动摇, 劣者行为变化多,如同柳絮随风飘。

圣者岿然不动极其稳固, 犹如须弥山王一样不易动 摇,而劣者的行为却是变化无常的,如同柳絮被风一吹 便东飘西荡。

真正有智慧的人和圣者大德具有坚定的意志,对信 仰有着永恒不变的信心,对困难险阻有着百折不挠的精 神……他们精勤护守身口意,使恶不生,令善自增,堪 为世出世之楷模。以上品格归纳起来即是稳重。许多高 僧大德都赞叹并提倡稳重的行为,如全知麦彭仁波切曾 说:"身体稳重如狮子,不受蔑视大威严,语言庄重如 仙人, 众所信任且欢喜, 性情稳重如珍宝, 降临自他之 所欲。"可见其重要性非同一般。佛弟子若不具足稳重 的品性,别说修行,就连在自己的屋子里也呆不住,总 喜欢寻找闲散放逸的消遣打发日子: 逛商店、聊天、旅 游等。华智仁波切曾说:"身体恒时应有心、床榻恒时 应有身。"稳重的人作者喻为须弥山王,按佛经的讲解, 须弥山是山中之王, 屹立于世界的中央, 日月都围着它 转绕, 其有稳固、巍然的特性。了知一个人的修行好坏, 观察他的行为是否稳重便能明了。无垢光尊者于《三十 忠告论》中对修行人教导说:"村落寺院以及深山等, 虽住何处不应交亲友,于谁相触不怨亦不亲,稳重自主 即是吾忠告。"阿底峡尊者说:"修持大慈大悲心,恒常 坚固菩提心, 断除十种不善业, 时时稳固胜信心……远 离一切散乱境,依止殊胜寂静处。"

而卑劣的人轻薄、躁动、不耐寂寞, 总是追名逐利

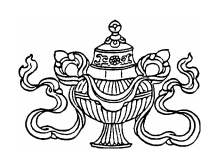






或是随波逐流,正如秋天的柳絮微风拂过便会翩翩起舞,狂风大作之时更是纵横飞扬,动荡不安。这种人没有坚定的志向,忽上忽下,忽左忽右,做事没有计划。贪心重的人常被恶人厚利所诱堕入泥淖,越陷越深,嗔心重者常于地狱边缘徘徊,五毒炽盛皆因放逸而起。某些出家人身出家而心恋红尘,虽然住在寂静的山林,心却关注着外面的世界,假名朝山拜圣,依止善知识,实则处游荡,像新闻记者一样,这看看,那瞧瞧,今天要求灌顶,明天就闭关,一会儿要禅坐,一会儿要研经学论,到头来竹篮打水一场空,得不到真正的收益。所以说稳重如理行持,一心安住,精进不放逸极为重要。

格言宝藏论释第四品终



### 第五品 观察恶行

### 奸诈者虽说爱语,是为私利非真敬,亲近鸱鸮虽发笑,此乃凶兆非真喜。

奸诈的人虽然说话委婉动听,但那只是为了一己私利,并非真心对人恭敬。附近的鸱鸮虽然发出笑声,但那是凶兆而非喜讯。

在与人交往、共事之时,一定要善加观察,以智慧 抉择。因为世间上的人, 有忠厚耿直者, 也有奸诈狡猾 者。忠厚耿直的人自是良朋益友,可以放心地和他们交 往。对于口是心非的奸诈小人,则应加倍小心,因为他 们丑恶的心灵上披着一层善良的外衣,他们的语言甜美 动听, 宛如一把涂抹蜂蜜的利刃, 当听者津津有味地品 尝甜言蜜语时, 也正面临着利刃刺伤的危险。那表面上 的恭敬爱语即是违心之说,他们并非见到你的功德生起 敬信而作赞叹, 却是施展种种伪善伎俩成办私利, 或赞 他以显己, 或博取他人的欢心和信任, 以便拓展自己的 邪恶势力等。不仅世间凡人如此,在修学佛法的人当中, 类似情况也颇多。正直的人依止上师生起无伪的信心, 泪流满面、汗毛竖立, 以无比恭敬之心, 赞颂、讴歌上 师的功德, 堪为真敬。有的人四处寻访名师, 用尽世间 上的手腕,以串珠似的美妙言词极力吹捧,实是为了个 人的名闻利养, 好让名师及其身边的信徒重视他, 这即 是奸诈者的虚伪爱语。

**5** প্রিটি







一般的人都喜欢听悦耳的话,乐意别人赞叹自己的功德,即便是莫须有的功德也不揭穿,在别人大唱赞歌的同时,自己也就飘飘然、乐陶陶地随着别人转,以致蒙受损失,后悔莫及。有智慧的人经常观察自己和他人,在奸诈者赞扬之时,丝毫不为所动,同时以深邃的慧眼直窥其心,衡量此人的居心,如是则能轻而易举地戳穿他的把戏。但是,并非人人都具有这般殊胜的智慧以及敏锐的观察能力,这又应该怎么办呢?全知麦彭仁波切曾教给我们一个甚深的窍诀:在别人称赞自己的功德时,应内省自心,思维所赞功德是否具足,若有,不必为这赞叹而欢喜,因为你本有的功德非由他人的赞扬而生;若无,不管他人如何称赞,你也不会因此而生起功德,所以更不能欣然自喜。

在此作者将奸诈者的爱语比喻为鸱鸮(猫头鹰)的笑声。前文已多次提及,猫头鹰是一种很不吉祥的鸟,它的"笑声"给人带来的是凶兆,而并非对人的恭敬和欢喜。相传很久以前,一只猫头鹰飞到三十三天的宫殿上放声长笑:"嘿嘿、嘿嘿、呜呼、呜呼……"天人们听到后极不欢喜,准备将它杀死,刚要动手时,猫头鹰却狡猾地说:"我这是在为你们念吉祥咒,六种妙音之一,你们怎么能杀我呢?"它讲了许多娓娓动听的妙语,骗过了众多天人。事后不久,天人被非天打败,才知猫头鹰的笑声是很不吉祥的恶兆。

劣者先用言所哄,安心之后再欺骗, 渔翁先放香饵后,诱杀极多鱼类也。

狡诈的劣者先用言辞来蒙哄,等你安下心来然后再

进一步欺骗。好比渔翁,先放许多美味的香饵,之后便诱杀极多的鱼类。

劣者在欺骗别人的时候是不择手段的,这里所讲的 "先用言所哄"即是骗子们惯用、众人最容易上当的一 种方式。他们施以骗术的前行便是察言观色,从嘴里喷 出各种符合对方心理的花言巧语,一次又一次不懈地努 力,直至达到邪恶目的为止。而被骗者,初时或多或少 会有些戒备之心, 最终经不起甜言蜜语的攻击, 慢慢地 他会觉得"嗯,此人不错,是真心对我好"、"他的话有 道理"。在攻破最后一道心理防线、博得你完全的信任 后, 骗子们就神色泰然地坐收渔利。当被骗者蒙受巨大 损失之时,才猛然惊呼:"我上当了!"纵然悔恨万分, 痛苦不堪,却也于事无补。时下出现一些高举"佛教大 师"旗号的骗子,以类似方法蒙骗智慧欠缺、不明取舍 的信众, 获取不义之财。迫切追求法义和利益的信徒, 在未经仔细观察的情况下,觉得"大师"的言行、威仪 无上贤妙, 便大兴供养, 恭敬承侍。追随一段时间后, "大师"原形毕露,自己非但未得到法义反而使烦恼毒 焰更炽盛、此时才会发现自己已经走偏了。

同样,渔夫捕鱼之时,事先总会在鱼钩上放置香饵,静等鱼儿上钩。鱼类首先会试探,经过一番"调查"确定没有危险才放心吞饵,孰不知与此同时却被渔夫从水里钓了上来,任其宰割。鱼儿虽然后悔,但除了做一些无用的垂死挣扎之外,也没有什么逃生的办法。曾经有一群小鱼在一个寂静的水池里自由自在地生活,水池旁边一只年迈的鱼鹰早已对小鱼们垂涎三尺,却心有余而

<u>~</u>

217 <u>අම්</u>

<u>~</u>

218 💯





力不足,伤心至极时,它常垂头丧气地望鱼哀叹。一天, 一只小鱼游到鱼鹰身旁,见它一副可怜的模样,就问: "你为什么难过,是遇到伤心事了吧?"老奸巨猾的鱼 鹰一听,心里不禁一阵狂喜,立即从脑袋里蹦出一个坏 主意。它表面仍然装着十分悲伤的样子对小鱼说:"眼 看着水池要干涸了, 我怎么能不伤心呢? 失去水池这个 依靠处,我们只有死路一条,想到日后的悲惨命运,我 就伤心不已。"小鱼一听非常着急,立即回去跟伙伴们 商量对策, 却是一筹莫展, 不得已又去和鱼鹰商议。鱼 鹰说:"小山的那一面有个比较大的湖泊,如果我们都 迁移过去,便能解除危难。"小鱼们先是一喜,但马上 又沮丧地说:"你有本事飞过去,而我们却万万做不到, 只能等死了。"鱼鹰脸上露出悲悯之色说:"你们不要太 伤心了, 我不会见死不救的。我把你们叼起来送到大湖 里,不就都得救了吗?"小鱼们高兴地欢呼,毫不犹豫 地答应了。于是鱼鹰叼起一条小鱼飞到山坡上吃掉,来 来回回小鱼就快被吃光了。然而这一过程被隐藏在暗处 的青蛙看到了,它一开始就对鱼鹰的"好心"起怀疑, 便悄悄地跳到鱼鹰常下落的山坡上仔细观察,终于见到 了小鱼惨死的一幕。等鱼鹰又在行持它的"慈悲"事业 ——来叼最后一条小鱼时,青蛙看准机会,扑上去咬住 鱼鹰脖子,除掉了恶劣的鱼鹰。尽管这是一个传说,但 也充分揭露了劣者先用言语蒙哄以作稳君之计,待对方 安心之后再进一步欺骗的丑恶嘴脸。

> 劣者乃至弱小时,本性尚是善良者, 有毒荆棘未成时,尔时不能刺伤人。

恶劣狡猾的人在各方面都处于弱小的时候,其本性 还是善良的,正如有毒的荆棘树,在其幼小的时候没有 能力刺伤任何人。

这里讲的劣者弱小时所具有的善良本性,是指奸诈者在其年龄、智慧、能力等未成熟时,不得已而显现出善良、温顺的一面。他们并不是真正具有善良的本质,尔后经恶劣环境影响变成恶人的。比如提婆达多,生生世与佛作对,有时他也显得善良、温顺。一旦各方面条件成熟后,其隐藏的一切恶劣习气便暴露无余。出家为僧也恶习难改,成为破坏僧团、谤佛、害佛的恶劣之徒。世间凡夫多因恩怨而互相仇杀,失利的一方因为没有能力,往往会立下"君子报仇,十年不晚"的誓言,仇恨的火焰在其本人乃至后代的心中持续盛燃着。他们勤学苦练,伺机复仇,在各方面能力不具足时,他们也引学苦练,伺机复仇,在各方面能力不具足时,他们也显得谦善、和顺、吃苦耐劳、逆来顺受等。当能力、时机成熟时,他们则一反常态,行为举止也不再如以前那样温顺,完全变成一个恶毒、阴险、杀人不眨眼的恶魔。如杀害释迦族人的帕吉波国王。

此种恶劣狡猾的人,最初好比未成熟的荆棘树,嫩枝嫩叶,柔弱娇小,不管人们怎样折打、揉捏,它都能默默地忍受,毫无怨尤,显得异常温顺。但我们绝不能认为它的本性永远如此软弱。它也是在等待机会,一旦生长成熟,它会扬起尖而硬的锐刺虎视眈眈地面对一切有情,稍有接触或冒犯定会被其扎破手指、皮肤,乃至遍体鳞伤。而遭到奸诈恶人伤害之后的感觉比被毒刺扎伤的滋味更难受。为此作者教诫我们,待人处事小心谨

格言宝藏论释(上

<u>~</u>







慎, 当奉行"害人之心不可有, 防人之心不可无"的原 则。

### 心里思维一件事, 口上言说另一事, 此乃名为狡猾者, 亦是愚人装学者。

在心里思维盘算一件事情,而于嘴上却言说另一件 事情,这样的人就称为狡猾者,也是愚笨的人伪装学者 的伎俩。

一些人为了成办一件事总是在心里筹划盘算,但口 中说出来的话仿佛是与此事不沾边的另一件事。他们企 图用这种方式蒙骗别人以期达到自己预定的目的,这即 是狡猾者的本性,也是我们常说的"口是心非"之人。 他们为了自己的利益, 比如钱财、名誉或权势等, 嘴里 却口口声声地说是为了救度可怜的众生,为了人民的幸 福、快乐……乍听其言,一定会为他们那种"毫不利己, 专门利人, 无私奉献"的豪情壮志所感动, 但落到实处 时却令人大失所望。他们非但未曾利益众生, 甚至为了 私利不惜伤害众生。有的人说: 我一切都是为了你。但 实际却是为了他自己。还有的人口头上说为上师做事, 而事实上却是拿上师做招牌牟取自利。人心不古! 这类 人像瘟疫一样四处流散、一不小心就会受到他们的损 害。

口是心非的愚人还常常装扮学者。目前汉地一些修 行人连五十万遍加行都没圆满, 就说自己是金刚上师。 更有甚者连佛法中最基本的教义, 如人身难得、寿命无 常、轮回痛苦等都不懂, 却说自己是弘扬无上密法、救 度众生的瑜伽士。当别人向他请教问题的时候,他会把

眼睛瞪得像乒乓球一样, 呆呆地直视虚空, 好一会儿才 从"定"中出来,惊叹不已:"啊!大圆满的境界真是 太妙了,不可思议,不可言说!"接着对提问者说:"这 些都是大圆满的境界,只能体会,用言语是无法表达的, 你慢慢地修吧……"尽拿些密宗的高调来支吾搪塞,这 些就是所谓的愚人装学者。

有关狡猾者的公案很多。古印度曾经有一个憨直老 实的人,一次偶然的机会他得到一个金瓶,却不知其价 值。于是询问他人,一个狡猾的人对他说:"这是金瓶, 价格昂贵。但是我们应该共同拥有它,因为找到金瓶的 是你,而发现其价值的是我,所以我也有权利享用。" 憨者觉得有理,便爽快地答应了。他们商量把金瓶埋藏 在一个秘密的地方,需要时一起来取。事后狡者心生一 计,为独吞金瓶而将其转移到别处。过了一段时间,他 邀约憨者同去挖取金瓶, 却遍寻不见金瓶踪迹。狡者先 发制人,对目瞪口呆的憨者大吼:"一定是你把金瓶偷 走了。"见对方吓得愣在那里,于是顺水推舟装出一副 宽宏大量的样子:"唉! 算了,只怪我们福报不够,可 能是金瓶长翅膀飞走了, 自认倒霉吧。" 当憨者缓过神 来后,并未按其制定的"套路"走,突然口齿伶俐起来: "我绝对没偷,否则当初就不会答应与你共享,肯定是 你偷了。" 狡者一招不灵又使第二招:"如此,我们可请 国王决断,弄不好可要坐牢啊!"一方面想以"国王" 和"坐牢"来威胁对方;另一方面想,凭自己的聪明才 智,能言善辩,定能获胜。而憨者心胸坦荡,毫无惧色。 到了国王处, 狡者抢先陈述经过, 并一口咬定是憨者偷



了金瓶。幸好国王是位正士明君,他说:"你的理由不够充分,我要调查核实。" 狡者一计不成又生一计说:

"我有个好主意,不如明天我们约个时间一起去埋金瓶的地方询问土地神。"因当地的土地神非常灵验,国王思索了一会儿就同意了。

狡者回到家中,唆使父亲假扮土地神。第二天一早, 父子俩到了藏金瓶的森林, 儿子把父亲装进一截朽木, 两头堵住只留了一点供呼吸的缝隙。一切准备就绪后, 他才去与国王等人汇合,来到藏宝之地时,首先火祭, 继而念诵祈祷土地神的祭文。狡者说:"请土地老爷显 灵, 指明偷金瓶的人。"此时从朽木中传出了"土地神" 的裁决:"是憨者偷的。"国王觉得有些蹊跷,但默不作 声。憨者急了,用力地推摇朽木:"你说是我偷的,可 以把我烧死,但我认为你冤枉了我,所以我决定先烧掉 这块土地神木头。"说完就从口袋里掏出火石,捡来树 叶枯枝要烧这截朽木。狡者见势不妙,急忙上前阻挡: "不能烧,否则要受惩罚。"憨者一把推开他:"有什么 不能烧的,烧了它之后就烧我。"火焰盛燃,越来越旺, 烟也熏进了木头里,"土地神"实在忍受不住了,大喊: "放我出来,我不是土地神。"至此狡者的阴谋完全失 败, 金瓶也回到了憨者手中。

口是心非的狡诈者装腔作势害人不成反害己,也即是我们常说的"聪明反被聪明误"。也许有人会想:我的手段高明些,不会露出马脚。但是业果不虚,即使今生侥幸逃脱,来世也会遭受因果的制裁。

若是极为狡猾者, 暂时虽成终摧毁,

#### 驴蒙豹皮偷食禾, 最后被人杀掉已。

如果是一个诡计多端极为狡猾的人,虽然暂时会成办一些事情,但最终将被摧毁。好比蒙上豹皮的驴子去偷食禾苗,最后还是被人杀掉了。

心怀不轨的狡猾者以恶劣的发心、卑鄙的行为牟取私利,如果短期内做一些坏事,暂时可能不被人发现,然而最终必定会遭到毁灭。比如社会上那些大盗宵小,杀人越货、贪赃枉法之人,暂时可以用种种手段得到利益,并且尽力掩盖。但是"做贼瞒不过乡里,偷食瞒不过牙齿",干的坏事多了就容易露出马脚。正所谓"久走夜路必遇鬼",一旦东窗事发,只有后悔不迭而捶胸顿足了。

曾经有一个狡猾的人养了一头驴。一次,他偶然得到了一张豹皮。看着豹皮,他心生一计:如果我给驴蒙上这张皮,然后把它放到别人家的田里吃庄稼,就算被人发现也不敢怎样,因为人人都怕豹子,时间一长,就能省下一大笔饲料钱,这可是一本万利的好买卖呀!第二天,这头披着豹皮的驴子就大摇大摆地去吃别人的庄稼了。初时,人们见到豹子吃庄稼的确不敢管,以致驴糟蹋了很多庄稼。众人虽然没有怀疑豹之真假,但一致认为,长此下去后果不堪设想。于是招集众人一起杀掉了这头吃素的"豹子",最后才发现是头披着豹皮的驴。当然那个狡猾的人自是得不偿失,哑巴吃黄连有苦说不出。

目前,有些冒牌居士和出家人也正披着佛教徒的外衣,用各种各样的方式欺骗虔诚的信徒,若不马上回头,

格言宝藏论释(上





势必越陷越深,终究没有好下场。在此,作者已对他们 发出了警告,希望沉沦恶途的狡猾者能悬崖勒马,洗心 革面重新做人。知过能改者仍可算是有智之士。

### 若是奸猾诈巧者,公开谎言能骗人,盗者山羊说为狗,婆罗门便舍山羊。

如果是一个老奸巨猾、权巧善诈之人,那么他们公 开地说谎言也能欺骗对方。正如盗贼诈说山羊是狗,其 婆罗门主人便抛弃了山羊。

狡猾的人在欺诈方面,口才技巧等都具有一定的能力。他们的言语动听,表情诚恳,不仅在背地里损害众生,而且也以公开的谎言欺骗有情。比如一些妄称有神通的"瑜伽士"到处撞骗:"看你的气色不佳,嗯!有一冤鬼缠上你了,需要斩妖除害。""你是天人下凡,与我有殊胜因缘,曾发愿辅助我'弘法利生'……"又如一些外道邪师,宣扬反佛教反科学的谬论,患病不求医、以恶为功德、自焚可生天等。奇怪的是居然还会有无数的愚人上当受骗而不觉醒,欣乐随行,虚张声势以致生灵涂炭,纷堕险坑。

此颂用一个盗贼欺骗婆罗门的故事来说明恶人以公开的谎言行骗的情形。以前有五个盗贼结伴而行,此时远远的路上有个婆罗门牵着一只山羊正朝他们走来。为了骗取山羊,盗贼们凑在一起商量,决定五人各自拉开一段距离,待婆罗门走到跟前,每人都说山羊是狗。当婆罗门走到第一个人面前时,盗贼面带奇怪的表情,惊讶地问:"尊敬的婆罗门,您牵着这只狗做什么?"婆罗门猛吃一惊:"分明是山羊,怎么说是狗?"盗贼

说:"哈!山羊!谁见过这样的山羊?你若不信可问问其他人。"说完做出赶路的样子匆匆离去。婆罗门看着他远去的背影,认定此人是个疯子,摇摇头继续赶路。没走多远就碰到第二个盗者,他以同样的表情和语气说,是为并劝他马上扔掉。婆罗门申辩:"这不是狗,是狗子就是有人,也说是狗,婆罗门生起了。紧接着碰到第三人,也说是狗,婆罗门生来又一点怀疑,开始注意这只山羊。此时第四人走过来又一点怀疑,开始注意这只山羊。此时第四人走过来又说是狗,婆罗门疑心大增:"几个人都说它是只狗,城一是狗,婆罗门疑心大增:"几个人都说它是只狗,城一里狗,婆罗门是个人都说它是只狗,城,听到肩样的一席话后,婆罗门完全相信了,他自言自语:"我一定是着魔了,把这只狗当成山羊牵着走了这么一点。"于是毅然抛弃了山羊。就这样五个狡猾的盗者用公开的谎言骗取了婆罗门的山羊。

### 狡者亲自行罪恶,反以诳言欺哄人, 大天□出伤叹声,骗人而说苦谛声。

狡猾的人亲自实行的诸多罪恶之事, 反以诳言妄语明目张胆地欺哄他人。正如妄称比丘的大天悔罪叫苦, 发出种种伤叹声, 却又骗人诡称是在宣讲苦谛。

诡计多端的人犯错误、造罪恶之事后,丝毫不会承认,或者将罪名强加于人,或者为自己找名正言顺的理由,以种种妄言诳语欺骗众生。他们于骗人方面有一定的能力,暂时能骗取一些人的信任、恭敬,让人觉得他的过失也是一种功德,但这些把戏早晚会被戳穿,骗得了鬼却骗不了神。











第五品、观察恶言

以前印度有户富裕的人家,但苦于膝下无子,于是 四处祈供土地神。不久果然遂愿, 生下了个诈看起来具 足福报的儿子。父亲喜不自胜为其取名大天, 为筹备盛 大喜宴庆贺此事,父亲只身下海求取如意宝。这个婴儿 以前世的业力,成长得异常迅速,仅十年时间就长成一 个虎背熊腰的壮汉,然而父亲尚未归来。大天淫欲炽盛 常与母亲行不净行,其母也乐意随顺,并对他说:"你 若想与我长此生活就得杀掉你父亲。" 大天听后前往海 滨, 待父亲归来时, 杀死父亲后返家。过了一段时间其 母又与另一个男人有染, 大天嗔心大起, 杀死了母亲。 他认为自己的罪行凡人不可能知道,只有附近一位具六 种神通的罗汉知道,于是一不做二不休,悄悄地把罗汉 也杀了。此后因大天的恶行使当地受到大灾难, 百姓缺 衣少食, 困顿不堪, 尽管如此, 人们仍然对出家僧人很 恭敬并尽力供养。大天走投无路,就自己剃掉头发,从 尸陀林找得一些衣服披在身上假扮出家人,因此也得到 了足以维持生命的供养。初时他到牧场上为牧民讲故 事, 开示一点佛理。因为他本来就十分聪明, 骗术也很 善巧的缘故, 牧民都恭敬地依止承侍他。他还自称具有 神通,于是名声逐渐传开了,甚至有许多出家人拜他为 师,请他传戒。当时附近有许多阿罗汉因厌烦世间而静 居山林。相比之下没有大天"度化"众生的能力大,故 尔罗汉身边的弟子也转而依止了大天。他的眷属多达十 万。据历史记载:释迦牟尼佛涅槃后,再也没有一个凡 夫能像大天一样摄受如此众多的眷属。

大天在僧众中不仅以大比丘身份自居,而且还宣称

是灭尽烦恼我执的大阿罗汉, 因此他越来越受人恭敬, 名声也越来越大。说来也怪, 听他传法的弟子也有许多 证得了阿罗汉果。大天到了晚年,才觉得自己的做法很 不对,一天晚上,他准备睡觉时,回想起往事心里愧悔 难当,终于忍不住发出种种愁叹、痛苦的声音。这些伤 叹之声正好被附近茅棚里的比丘们听到。第二天早上, 众比丘去他座前发问:"您是已经断除烦恼痛苦的大阿 罗汉,为何昨晚发出种种伤叹之声?"大天说:"你们 弄错了,我并非因痛苦而伤叹,而是在宣说四谛法语'鸣 呼苦谛、呜呼集谛、呜呼道谛、呜呼灭谛'……"一部 分比丘相信了他的话,另一部分比丘尚有疑惑,于是又 提了一些问题。也许是大天业力开始现前了,他竟然没 能回答。比丘们又问:"您不是罗汉吗?怎么连这么简 单的问题都不能回答?"大天说:"我虽是罗汉,但智 慧未达究竟, 舍利弗也有解答不了的问题, 只有佛的智 慧才是最圆满的。"此后大天越来越烦恼、痛苦、众比 丘又问:"您得了罗汉果位怎么还会起烦恼?"这时, 大天不得不承认:"我已经退失了罗汉果,现在成了一 介凡夫。"众弟子听到后相继离开了他。最后大天业果 成熟,落得堕入地狱的悲惨下场。

在佛法兴盛的时代,大天比丘竟能欺骗众多修行人,如今时处五浊恶世,狡猾者的欺骗手段自然更是高超精明。所以待人处事需要多方面的观察,依止善知识更应小心谨慎,善加抉择。

狡者伪装语甜蜜,未经观察勿轻信, 孔雀身美声悦耳,然彼所食皆为毒。

<u>~@</u>

227 <u>(19) </u>

50)





狡猾的骗子极擅伪装,说出的话也非常甜蜜,在未 经观察、了解之前千万不要轻易相信他们。比如孔雀不 但体态优美,而且声音悦耳动听,然而它所食用的都是 毒物。

歹毒狡猾的人为了达到某种目的,常常把自己装扮成老实、诚恳的样子。他的行为如同正人君子,语言也要经过一道特殊的工序——搀拌蜂蜜,一出口就能使听者心花怒花,戒心全无。受骗者往往会迷醉在甜言蜜语中,未经观察便轻信萍水相逢的朋友,将自己的事和盘托出并委托其代办重要事情。初时,狡猾者为了得到对方充分的信任,也有可能把一些小事做得很圆满。但是好景不长,一旦时机成熟,他们就会大刀阔斧地做损人利己之事,定要让被骗者吃尽苦头。所以,逢人遇事不知之事,定要让被骗者吃尽苦头。所以,逢人遇事不知心。"在未详细了解一个人时切不可全抛一片真心。否则仅凭表面现象便觉得此人诚恳、热情、心地纯善,完全可以信赖而视为知己,但却事与愿违,上当受骗后才后悔不选,大呼小叫又有什么用呢?

在修学佛法方面也特别强调观察,比如学密法,首 先上师和弟子都应互相慎重地观察。宁玛派祖师莲花生 大士曾说:"不观上师如饮毒,不察弟子如跳崖。"如果 弟子未经观察便轻率地依止一位能说会道、乔装伪善的 邪师,终将堕入三涂。又若上师未仔细观察弟子是否具 足法相而随便给狡猾者传以甚深密法的灌顶和窍诀,则 此弟子一旦生邪见,打骂、诽谤上师或嗔恨金刚兄弟等 就犯了严重的密乘戒,必堕金刚地狱。按密续的观点, 弟子犯戒,金刚上师也有过失,双方都将堕入金刚地狱。 由此不观察的危险程度和观察的重要性可想而知。

在此,作者将上述道理做了个比喻。狡猾的人犹如 孔雀,其体态、尾屏、色泽美丽非凡,是整个鸟类中的 佼佼者,它的声音也婉转动听,但我们却不能由此断定 孔雀是十全十美的。有经验的人都知道,孔雀常以有毒 的食物充饥,其体内遍满毒素,即是典型的内外不一; 外表华美,内在恶毒。古人说:"美不在外表而重在心 灵。"所以任何人都要努力使自己具足善良美好的心灵, 缺乏贤善品性者,佛法也难以将其教化。

### 狡者伪装老实人,一旦他会引诱人, 无耻之人卖驴肉,先用兽尾让人看。

狡诈的人起初会伪装老实人,一旦机缘成熟,他就会引诱欺骗别人。正如一个厚颜无耻的人,卖的是驴肉,却先拿野兽的尾巴给人看。

心地险恶的狡诈者,往往面善心恶,行骗之前总会 装出一副忠诚、和善、老实的样子,做什么事都是既相 合佛法又不违反世间法律规则的模样。背地里却图谋不 轨,见缝插针,想方设法钻空子、找机会。一旦得势或 赢得别人的信任,他就开始实施阴谋诡计,引诱、欺骗、 伤害别人以达目的。以前有个国王领地辽阔,牛羊奴隶 无数,妻妾成群,财富有如多闻天子。他无子嗣,只有 一对眉清目秀如花似玉的女儿,一个叫金花,一个叫银 花。国王视两女儿如掌上明珠,疼爱至极,并为她们派 了个贴身女佣名辛达玛。女佣容貌一般,心地歹毒,但 表面上却装出温顺和蔼的样子,尽心伺候两位公主以博



得主人的欢心。金花银花心地善良, 平易近人, 将辛达 玛视若姐妹,常常一同游玩戏耍。天长日久,女佣摸透 了两位公主的脾气,认为她俩傻气老实。于是暗自盘算: 我若将她俩害死, 国王这份家产岂不是垂手可得。主意 已定,她更加尽心地伺候两位公主,同时找机会接近国 王夫妇, 端茶送水, 嘘寒问暖大献殷勤。她首先巧设计 谋使大公主投水自尽,随后冒充二公主银花嫁到另一国 王家。此时女佣反仆为主,百般虐待银花公主,令其放 牧牛羊, 打柴做饭等。最后辛达玛的诡计被丈夫识破, 遂活埋毙命,狡猾的人虽逞一时之威,而终究不会有好 下场。

曾经有个毫无廉耻的人在街上出售驴肉,因为驴肉 有一股骚味,人们都不喜欢,所以一直卖不出去。这个 狡猾的人为了尽快卖掉驴肉,便去找了条野兽的尾巴挂 在驴肉旁边, 鼓吹此野兽肉营养丰富, 其味上佳, 存货 不多,欲购从速……很快驴肉被抢购一空。这个故事和 "挂羊头, 卖狗肉"的性质是一样的。目前商场上一些 狡猾的商人也是如此,他们在伪劣产品上标注名牌商 标、诈宣是进口原装、国内名牌、出口转内销等。当消 费者使用产品时,就立刻会咬牙切齿地咒骂。如是等等, 不一而足。

以前藏地的佛教徒纷纷结伴前往汉地朝拜五台山。 当地的饭店老板虽然知道藏人不吃马肉,但为了赚钱, 就把牛头挂在马肉旁边,把马肉当牛肉卖。当时许多藏 人吃了马肉,最后看到马蹄才发现原来店主是在"挂牛 头,卖马肉"。又有些奸诈的俗人见出家人常得许多供

养,就马上将脑壳剃光,穿上僧装,跑到经济发达而虔 信佛法的地区赶经忏、做佛事。他们以"短期出家"为 业,谋取信众的供养和恭敬,待到名利双收之后,便脱 下工作服——僧装,换上笔挺的西装,打道回府。如是 诸多狡猾者恶劣、卑鄙至极、必定会遗臭万年。

#### 有些寡廉鲜耻者, 以他财物装门面, 如同友衣当坐垫, 以表对客之尊敬。

有些寡廉鲜耻之人, 总是以他人的财物给自己装门 面。如同一些无羞的人,将朋友的衣服拿来当坐垫请客 人落座, 用此方法来表示对客人的尊敬。

无惭无愧的人自己不具足财物,却强装大富人家, 将他人的财物当成自己的布施给别人,以表示慷慨大 方,或供养上师以显自己信心深厚。如是不掏分文,借 花献佛, 便撑足了门面。社会上有些人在请客送礼、走 亲访友时, 借来高档商品、时髦服装以显阔气, 有的为 了不使自己显得寒酸,只好忍痛割爱,"打肿脸充胖子", 将自己积攒的血汗钱拿去买高级礼品、门面倒是充足 了,但回到家又会因买的礼品花钱太多而心痛得唉声叹 气。

还有些人把三宝的财物当作自己的东西随便送人: "这个送给你,啊没事,我说了算。"说得简单轻松, 仿佛他一个人就能代表三宝, 而事实并非如此。佛经中 讲,三宝是殊胜的福田,仅以微薄的供养就能获得巨大 的善根, 若私自挪用、盗用、随意转赠三宝的财物, 哪 怕一针一线也终将堕入地狱、受狱火烧灼。《百业经》 中即讲述了许多此类公案。













如今以他人财物装己门面的寡廉鲜耻之人非常多。 比如有些人在请客的时候,把朋友的衣服铺在座位上, 请客人在上面安坐、以此表示对客人无比的恭敬之心。 当然,客人也会觉得此人"真够意思,对我如此看重"。 这些无惭愧之人既没有损害自己的利益,同时又得到别 人的称赞, 他自然还会对这类事情乐此不疲。这在正直 的人看来会觉得可耻, 若要表示对客人的尊敬, 尽可拿 自己的衣服去当坐垫, 而用朋友之衣来充门面实不应 理。所以,不管做什么事情,自己有能力就尽力去做, 没有能力就不要轻举妄动, 切不可违背世间道德和佛教 因果。

#### 本来稍无羞耻者, 丑事亦是当光荣, 甘存地方诸王族, 擂鼓庆贺杀父者。

本来没有一点羞耻的人,把丑事也要拿来当光荣炫 耀。好比甘存地方的王族,将杀父之人视如英雄而为其 擂鼓庆贺。

"丑事"藏文原颂为"丑语",指丑恶的言论,比 如诽谤金刚上师及佛法僧三宝,或大谈邪见以及宣传自 己所做的种种恶劣之事等。而"丑事"范围更广,且包 括了丑语。又如偷盗本是值得羞耻的行为,但小偷和强 盗们总是宣扬自己偷盗的技术是如何高超、手法是怎样 娴熟、伪装是多么善巧、所得是如何丰厚等。他们不以 为耻反以为荣,并由此而感到自豪,尽力炫耀、交流和 推广。有些人不学佛法,也不遵守世间法规,这本是一 种丑恶的现象, 他们却自以为洒脱、自在。还有些人在 诽谤上师三宝时,显得口才出众,喋喋不休。这本是业

障深重的表现, 但有的人却随声附和, 对此丑事大加赞 赏,认为他们能言善辩,说得有"理"。而智者对此等 行为只能悲愍、同情,并如不净粪一般舍弃远离。

在甘存地方, 世代相传一种恶劣的习俗。王族中, 若王子将父王杀死,王族众人就要擂鼓庆贺,然后把他 送上国王的宝座。以前,当地有位国王因公事常处异国。 他有二子, 小王子大部分时间和母亲在一起。小王子8 岁之时,一次问母亲:"我什么时候才能当国王呢?" 母亲回答:"你可能没有机会当国王,因为你父王健在, 就算父王过世, 也该由你王兄继位。你现在若能杀死父 王就可以登上王位,这是历代延续的风俗。"小王子听 后,为王心切,决心弑杀父王。他准备了一把锋利无比 的短剑暗藏于身,等待时机。一次国王回国小住,小王 子扑到父王身上撒娇, 问候辛劳。父亲自然不会对儿子 心存戒备,于是小王子趁机抽出宝剑,砍断了父王的脖 子。消息很快在王族中传遍了,人人都称他为英雄,并 敲锣打鼓庆贺这个杀死国王的良辰吉日,然后把他拥上 了国王的宝座。在藏地也有个恶劣的习俗:两人打架, 获胜的一方,众人会对其赞不绝口:"哦,他很了不起, 用刀子捅了对方几刀,确实是个英雄……"好勇斗狠的 恶劣风气由此蔓延不绝。真诚祈盼上师三宝赐予加持, 令众生改掉颠倒的恶劣习气,使娑婆化为清净祥和的净 土。

### 愚者虽做有利事. 有些亦成大祸根. 如同雏鹊拔母羽,尚自以为报母恩。

愚笨的人虽然想做一些有利益的事,但有的却会变

五

品



成巨大的祸根。如同幼小的喜鹊拔掉母亲的羽毛,还自 以为是报答了母亲的恩德。

有的人虽然发心纯善想做一些好事,利益众生、弘 扬佛法等,但因缺少取舍的智慧,不明何事当做、何事 不当做、怎样做会有好效果, 结果非但无益反会成为祸 害的根源。以前有一个大富翁,身边的人都想讨他欢心, 对他毕恭毕敬。富翁每次吐痰的时候,左右侍者争先恐 后地抢着用脚把痰蹋掉。有个蠢人从来就没有找着机会 蹋痰,他冥思苦想:"如果等痰吐到地上,全被别人争 着蹋掉了,看来只有在富翁想吐的时候抢先去蹋。"于 是他"看准"时机,当富翁正想咳嗽吐痰时,便抬起脚 踏在富翁的嘴上,结果嘴唇被踏破、牙齿也踏断了。富 翁大发雷霆,狠狠地惩治了他。做任何事情都要合乎时 宜,明辨取舍,否则,强设功力愚昧妄动,只会弄巧成 拙。又如某些佛弟子对其上师有很大的信心,确实想赞 颂上师的功德,使更多的人生信得利。但他们面对听众, 不观察,不取舍,走到哪儿说到哪儿,见人就说,而且 添油加醋,不切实际地胡言乱语,以致有些听者当下生 怀疑、起邪见。有些人当时相信, 但后来发现上师不具 足这样或那样的功德, 便立刻退失信心, 生起邪见, 甚 至加以诽谤。若此人又把邪见到处宣扬就会让更多的人 受损,如此"利益众生"无疑已为自他种下了三恶趣的 祸根。

在明媚的春天或是收获的秋季,小喜鹊们便会用嘴 把母亲的羽毛一根一根地拔下来,拔光后就吃母亲的 肉,它们欢喜地看着母亲死去,认为那是尽了最大的孝

道。藏族人有个传统说法,即是将不孝顺父母的人称作 "喜鹊儿子"。由此我们应该认识到利益众生不但要有 纯正的发心, 而且还应有取舍是非的智慧, 知时势具智 慧者方为俊杰。

#### 有些薄情寡义者, 他恩所得装门面, 龙王勤降之雨水, 农夫以为自福德。

有些薄情寡义的人,把依靠别人的恩德所得到的利 益拿来装门面诈显自己高强。好比龙王辛勤降下的雨 水,农夫们却以为是自己的福德所致。

见识肤浅的人,不能明了许多道理,无有学识和办 事能力,常常需要依靠别人的恩惠来维持生活,但他们 在感恩戴德方面却做得很差。这类人薄情寡义,往往会 把从恩人处得到的利益看成是自己福报显现出来的,或 诈说是自力成办的。比如玉琳国师前世的弟弟天赐,幼 时父母双亡, 兄弟俩相依为命, 过着穷苦的生活。哥哥 天仁谨记母亲临终的训示,尽心尽力地抚养弟弟,含辛 茹苦地供其读书, 粗重的活计全部自己担承, 像一个奴 仆侍奉主子一样照顾弟弟。而弟弟却是饭来张口,衣来 伸手,稍有不周便对兄长谩骂、责打,但学问方面一无 所成。兄长学问深广,不但能做好文章,而且还写得一 手好字,绘画方面也是一绝。有一位虔信佛法的富家小 姐对学问、字画尤为赏识, 天赐为了讨小姐欢心, 将哥 哥的字画拿去送给小姐, 诈说是自己所作。其行为、发 心恶毒卑劣至极, 但最终没得好下场。

一些人学佛几年,知道了一点佛法知识,他们会认 为自己很有善根福报,或者认为是自己精进努力的结







可成为一个薄情寡义之人。

果。这些人只知其一不知其二,善根、精进固然重要,但其中最主要的还是依靠善知识和道友的帮助,不然单靠自力学修佛法,只能得到一些肤浅受用。若想从轮回中解脱或成就佛果,依止善知识是必不可少的。在此作者又一次强调了知恩报恩的重要性。《二规教言论》中也说:"父母上师长老等,利己人前不报恩,护法诸天耻笑彼,失却助伴如僵尸。"俗语"饮水思源"也是这个道理。所以智者时时刻刻都应忆念他人的恩德,切不

好比龙王为了庄稼丰收,辛勤地降雨,极大程度上帮助了农夫。按理农夫应摆设供品酬谢龙王才对,但是他们非但不这样做,反而认为是自己的福报,矢口否认龙王的功劳。《俱舍论》中讲,降雨也需要一些助缘,最主要的还是靠龙王。所以农夫需要雨水灌溉庄稼的时候,可以念一些供养龙王的仪轨,心诚则灵,往往上午祈请,下午就会降雨。当然与众生的业感也有很大关系,若是恶业深重,承受干旱恶报的地方怎么祈请也不会下雨。祈雨时还要看龙王的心情,若高兴就能如愿,若不高兴也很难如愿。

### 愚者以业享福时,以为自己精勤果, 啃骨刺破上颚血,老狗当作骨髓精。

愚笨的人在享受往昔善业所成的福报时,以为是自己今生精勤劳动的成果。比如老狗在啃食骨头时,尖骨刺破自己的上颚所流出的血,反而认为是骨头里的精华。

《中阿含经》中说过:"彼众生者,因自行业,因

业得报。"种善因必得善报,得人生、闻佛法,乃至荣 华富贵、名闻利养无一不是累劫积聚善业资粮所致。而 愚痴的众生不明因果真理, 只看表面现象, 认为通过自 己勤劳的双手和不懈的努力才换得了如今幸福美满的 生活。过去波斯匿王有一位女儿, 名叫善光, 聪明又美 丽,父母疼爱她,全宫廷的人也都敬爱她。父王对女儿 说:"我精勤地治理国家以致国富民强,你也正是因为 我的缘故, 所以有享受不尽的荣华富贵。"女儿对父亲 说:"这些都是我善业的力量,不是你精勤的结果。"国 王三次问她, 三次回答都一样。国王很恼怒:"那今天 就试试你业力的福报。"随即下令:将善光嫁给最卑贱 的乞丐。善光很坦然地说:"我自有业力福报。"于是空 手和穷人一同离开了王宫。而这位穷人却是舍卫城最有 地位家族的后裔,他俩来到化为废墟的家址,随所行处, 地表下陷, 地下埋藏的财宝显露出来。然后二人以珍宝 雇人建房,不到一个月,宫室屋宇拔地而起,其中宫人 奴婢不可胜数,丝毫不逊于国王。所以说因果定律是放 四海而皆准、亘万古而常新的真理。《涅槃经》说:"善 恶之报、如影随形、三世因果、循环不失。"

有些出家众或居士共同聚集在一个清净的道场,人数多达万人,共同闻思修行。这也是无始以来积累善业资粮成熟的果报,而愚笨的人却认为是靠自己精进得来的,他们会想:如果不是我精勤努力,不畏艰难地长途跋涉,肯定没有机会来这清净道场。如是把一切都归功于自己的精勤,但事实并非如此。因为要与几千乃至上万数以上的僧众共同闻思修行大乘佛法,需具足很大的

<u>~</u>

237 <u>🐠</u>

<u>~</u>

238 🌊

善根,而这样的善根仅靠短期内的精勤努力是决定无法成熟的。

不明因果的愚人就像老狗一样。老狗在啃食骨头时,太专注、太用力,一不小心尖锐的骨刺就会扎破它的上颚,自然是鲜血直流。但老狗并不知道那是自己的血,反以为是骨头里流出的精髓,越啃越觉得好吃,越啃越起劲。

### 有些愚者夺亲人, 仅为养活无关人, 如于砍首严饰尾, 除非疯人谁肯为?

有些愚人掠夺亲人的财物,仅仅是为了养活与自己 无关的人,如同砍头来装饰尾巴的荒唐之举,除了疯子 外又有谁会去做呢?

一般来说,对贫苦人发放布施是应该的,但也要根据实际情况而定。如果亲人都赞成,那么施舍点钱财是很有意义的事,若是在自己家境拮据、亲人也反对布施的情况下,就没有必要掠夺亲人的财物去养活那些无关的人。因为这样做亲人会对你生反感,社会中人也会对你有种种不好的看法,甚至使一些欲学佛而举棋未定的人产生误会,远离佛门。

进一步讲,亲怨平等,显宗和密宗都共同承认,大乘发菩提心也要求学人修习自他平等。若未真实生起亲怨平等的广大舍心,此时作为一个平凡的人,仍应分清亲人和怨敌。对于怨敌当然不能报仇,应该对他们发慈悲心;对于亲人则应该知恩报恩,特别对于生身父母,更要尽力承侍,这也是一个佛教徒应该做的。佛经云:父母之恩德,纵使两肩负,不能报万一。退万步说,就

算不能报恩,也不能以诈骗偷盗甚至强夺的形式,把亲 人的财物送给无关的人或怨敌。

夺亲人财物养活无关者的人,与砍头饰尾的疯人一样愚蠢。以前有一个靠驯养动物演节目挣钱维生的人,一时获得一只美丽的孔雀,他用这只孔雀赚了不少钱。可好景不长,一段时间后,孔雀尾巴上的羽毛开始一根根地脱落,最后落得光秃秃的一毛不剩。此人非常着急,无可奈何之际,忽然发现孔雀头顶尚有些美丽的羽毛,于是顿生异想,把孔雀顶毛剪下来贴到孔雀那光秃秃的屁股上。这样一来非但未达预期的效果,反而使孔雀变得更加难看,他自己完全断掉了孔雀这一生财之路不说,还要忍受着做别人的笑料。

#### 愚者不至所需处,反而常诣无用处, 无用泉水夏天流,春天需水时干涸。

愚者往往不会去到需要自己的地方,反而常诣不该 去的地方。泉水在夏天无用之时不停地流淌,当春天需 要水的时候,它却干涸了。

愚笨的人不知取舍,颠倒而行。比如某个地方对他很适合,别人也欢迎他,若去无论对自己还是对众生都有很大的利益,但愚者就是不去。而别人不欢迎,同时对自己的事业或持戒修行等都没有好处的地方,他却兴趣十足,经常光顾毫不厌烦。一些愚笨的修行人,常住上有公事或劳动的地方他们从来不会露面,总是千方百计地躲避,好像善业资粮已积累得太多而无处存放了。当有人责问的时候,他却振振有词:"我这也是发菩提心嘛,把积福报的机会让给道友们,愿他们早成佛道。"

言宝藏论释(上)







真是说的比唱的还好听。这类人对闻思修也不精进,闻法也是三天打鱼两天晒网,还美其名曰在家中修"睡梦瑜伽",其实像老猪一样睡得昏天黑地,一塌糊涂。"出关"以后又四处游荡,逛商场、下饭馆、郊游、娱乐比谁都来得精勤。破坏纪律的地方如影院、歌厅、争吵斗殴之处,却是十处敲锣九处都有他。去到红尘中放逸地生活,他也有一个绝妙的托辞"我这叫入世修法,体验世间人的苦楚,以便应机施教"云云,真是自欺欺人!

夏季,人们在山上会发现许多泉眼,从中冒出的水不但清澈,而且相当充足,但没有什么用处,只是白白地流淌,正如愚人去了不该去的地方。当春天真正需要水的时候,泉水却早已干涸,一滴水也挤不出来,好比该去的地方愚人偏偏不去。这样的人着实不少,无需帮忙时,他们天天都跑到你家来,真正要他们帮忙时,却遍寻不得尊影,这种反常现象真让人啼笑皆非。

### 对于善良之正士, 劣者特别会欺凌, 如同火舌会焚烧, 含油灯芯非余尔。

对于慈悲善良的正士,愚笨的劣者会特别地对他们 加以欺凌,如同火舌,它只会焚烧饱含油脂的灯芯,而 不烧其余的物品。

有正士善知识的地方,也必然会有恶劣的人出来对他造违缘。因为恶劣的人嫉妒、我慢等烦恼非常炽盛,他们虽然不会嫉妒与自己平等或不如自己的人,但一见到具足无量功德的善知识处处受人恭敬供养时,嫉妒的火焰便会盛燃,烧得他焦头烂额,坐立不安,继而引来嗔恨大将军助阵。这种状态下,诽谤挖苦、恐吓威胁等

魔子魔孙也纷纷出场,疯狂地对大德们发起猛烈的人身攻击,迫其迁往他方。历史上的许多大德虽然以慈悲心为众生普降法雨,却经常遭到恶劣者的欺凌,如全知无垢光尊者被赶出寺庙,大译师贝若扎那被流放等。历代很多高僧大德学问深广,修证圆满,无论哪方面都无可挑剔。但他们的功德越大,劣者越不能容忍,好似眼中钉、肉中刺一般非拔掉不可,又如水与火一样不相容。相反,那些不学无术、不分善恶的人却不会受到诽谤,因为他们与劣者同出一脉,见行一致,臭味相投。

点灯时会发现火舌总是焚烧满含油脂的灯芯,而且越烧越欢。因为含油的灯芯特别易燃,比如具功德的正士遭受劣者的欺凌。但如果是其他一些不易燃烧的东西,如石头、水、铁或是不含油脂的灯芯等,火焰是不会去焚烧的,即便去烧,也不可能盛燃。同理,一个不具足功德的人,也就不容易遭到诽谤。

劣者如是欺凌大德,而大德不记恨不报仇,反而愈加悲悯他们。以前在寂静的森林中,住着一位菩萨化现的犀牛,性格忠厚,心怀宽广,具大悲心。附近的一群猴子每天都欺负犀牛菩萨,肆无忌惮,但菩萨从不反抗,听之任之。过了很久,住在树林里的一个夜叉看在眼里,恨在心里忍无可忍,便来对菩萨说:"这群可恶的猴子天害您,您怎么不反击呢?您的角是金刚角,连坚硬的岩石都不堪一击,摧毁这些猴子更是易如反掌。"但菩萨却说:"它们能成就我的忍辱波罗蜜多。它们也很可怜,所以不能报复。"夜叉听后,十分佩服,遂悄然隐去。高僧大德与劣者之间的差异从来都是如此的鲜

<u>~~~</u>



<u>~</u>

242 🌊



明。

### 粗者方能调粗暴,温者对此怎调伏?拔除痈疽须炙割,和缓治疗将毒化。

以粗暴的行为才能调伏性情粗暴的人,而温和的态度怎么能够调伏得了?好比拔除痈疽毒疮,必须用火烧、刀割的方法,若以和缓的方式治疗将会使毒疮更进一步恶化。

粗者是指一些高僧大德为了调伏刚强难化的弟子,而在外表上显现比较威猛之相,即身体做出严厉可怕的样子,口说令人畏惧的言词,其实内心充满着大悲菩提心。比如宁玛派的祖师莲花生大士、普巴金刚、马头金刚等,就连大慈大悲的观音菩萨有时也会显现忿怒之相调化众生。对于劣者,用温和的方法是很难调伏的,因为劣者性情粗暴,蛮不讲理,其中也有魔的眷属,他们常时伤害众生,且对佛法的弘扬作种种障碍。

高僧大德调教弟子并非一味的忿怒,有时也需要温和,他们极善于灵活运用,温和但不失严厉。以前有一位大德——堪布达日仁波切,他慈悲地摄受了许多弟子,但经常对弟子发脾气,有时甚至大打出手,将弟子们打得鲜血淋漓。乍看来他完全是一个嗔心十足的粗暴之人,但正是因为这种粗暴的调教方式,才使他身边那些性情暴劣的弟子改掉了恶习,获得殊胜的功德乃至共、不共之成就。醒悟过来的弟子心怀感激,常言:"上师的打骂是最殊胜的加持,没有上师的打骂,我也不会有今天的成就。"

闻思过《三十忠告论》的人也许会有疑惑,因为无

垢光尊者曾说:"浊时中于野蛮之眷众,为其面责等虽是善意,依彼生起烦恼之因故,言谈平和即是吾忠告。"也就是说末法时代的众生野蛮、不易调伏,虽然以善意来对他责骂等,但依此责骂,弟子会生起烦恼的缘故,所以应该说温和的语言。那么无垢光尊者和萨迦班智达的观点是否相违呢?不!这两种观点并不矛盾,只是侧重点不同罢了。一方面要以慈悲心平等心善待一切众生,尽量说温雅之语,另一方面以更大的慈悲心显现忿怒之相,用强硬的手段令暴劣之徒弃恶从善。也即是当忍和时一定要温和,该严厉时一定要严厉,目的都是为了度化众生。

用粗暴的方式调化众生,正如治疗痈疽之类的毒疮。毒痈又名有头疽,疮形圆如轮,皮色青瘀,奇痒难忍。若不及时治疗就会逐渐溃烂,扩散为大面积的化脓性炎症,是一种传染性很强的毒疮。俗语"长痛不如短痛",这种毒疮只有用炙烧、刀割等果断的方法才能立竿见影顿显奇效。如果仅用平常的药,以温和的方式来治疗势必令毒疮恶化、扩散、传染。这样越发不可收拾,终将导致难以治疗的惨局,患者将感受更大的痛苦。正如暴烈的人若不及时采取忿怒的方式进行调化,自是后患无穷,他们定会恶化变质,害人害己,最终必堕恶趣。

## 国王依法当护国,否则彼将会衰败,太阳若不除黑暗,则定彼受罗睺食。

作为国王必须依法治理国政,否则他就会走向衰败,太阳若不能驱除黑暗,那么它定然是被罗睺星吞食了。

格言宝藏论释(上

<u>~@</u>









一个贤明的君主若能依法执政,那么他的国家必定 会兴旺发达。国家富强之后,人民也自然能得到很大的 安乐。这里所讲的"法"包括两个方面,一个是世间法 规,一个是佛法。世间法规带有强制性,而佛法重在调 心,可以让人民自觉地依法奉行,故佛法比世间法规更 为重要。如果一个君主既不依佛法也不依世间法规治理

国家,则此国定会逐渐衰败。正如三次出兵攻战、屠杀 释迦族的恶王, 幼时因争坐佛的宝座而被释迦族的勇士 呵斥、羞辱,遂怀恨于心缠着母亲要求做太子。母亲即 以妖术蛊惑老国王, 顺了儿子心愿。于是老国王立了两

个太子。国王死后, 国家一分为二, 仁慈的庶民尊奉大 太子为王; 凶恶的民众则跟了恶太子。恶王得势即令属 下制造武器,各种军用器械齐备后,就骄纵着猛将武士 前去攻战释迦王族。攻破城门, 士兵如同堤岸决口一般

涌入城中, 他们掘地为坑, 将释迦族人齐腰埋入土中,

又驱赶大象拖着横木概杀之。有的遭马踏,有的被刀砍, 此情此景惨不忍睹。事后恶王于湖中洗浴, 天神变作毒 蛇来咬恶王及士兵。当时近半数的士兵被咬伤,毒液遍 布全身, 肢体发黑, 有的在水里死去, 有的跑了一百步 或一里地死去。幸免于难的士兵与恶王逃回王宫, 然而

显得阴森恐怖,众人聚在一起与鬼物相持不下,直到天 明才算捡了条命。那时佛告阿难:"释迦族的业报结束

恶鬼也随之云集宫中、夜晚时有人声、怪物声相交杂、

了,恶王的罪孽现前了,七天后太山地狱的鬼将用烈火 焚烧国王和他的臣民。国王的罪孽难以挽救, 就如同释

迦族的灾难一样难以解救。"果然悖逆的恶王及其邪恶

的眷属都活活地堕入了太山地狱。这即是未按法规行事 的结果。

太阳本来具有一种不共同的能力——遣除黑暗,若 太阳不能遣除黑暗,则一定是被罗睺吃掉了。太阳被罗 联食即是我们所说的日食,日食有两种,一种尚有光明 仍能除暗,就是平常所见的日食;另一种是光明尽失完 全不能除暗,是极为罕见的。据藏族老人所言,三十多 年前出现的一次日食现象, 惊心动魄着实令人感到恐 怖。那次日食发生在中午十二点,当时整个大地完全被 黑暗笼罩, 与夜晚一样伸手不见五指, 持续了近两个小 时才逐渐复元。

### 若在恶人当管下,或速坍塌楼房下, 或将崩溃山峰下,则会时时心生惧。

如果在恶劣者的管制之下,或是处在快要坍塌的楼 房下面,以及行将崩溃的山峰底下,那么人的心时时刻 刻都会产生恐惧。

世间人大都珍视生命、看重财产、地位、名誉等利 益。然而三界有情常时生活于火宅之中, 无有片刻的安 宁。人心是何等的脆弱,人生又是何等的痛苦,忙忙碌 碌,人的一生就在辗转感受欲火煎熬、提心吊胆中度过, 担心的事多,恐惧的事更多。本颂即用三种常见的比喻 说明了心不堪忍而时时生惧的对境。

首先、自己若在一个性情暴躁、人格低劣的人手下 干事,则会对此上司时时生惧。虽然自己没有做任何违 法之事,但此劣官喜怒无常,总会找盆,说不准什么时 候就会对自己下毒手。那可是"欲加之罪,何患无辞"。





格

宜

藏

任何一个属下都可能成为恶官手上的玩具, 任其摆布, 高兴时一手提拔, 生气时一脚踩扁。这样每天都要从各 方面来考虑, 当真犹如"惊弓之鸟"。

再就是置身于摇摇欲坠的危楼之下,时时担心危房 倒塌而危及生命,可谓触目惊心。在这种情况下,人们 绝不会久留,路过也会绕道而行或是百米冲刺般一晃而 过。就算危楼下充满种种欲妙也无暇顾及, 丝毫不会生 起欢喜之心。且不说危楼,就是一些低矮泥房的墙壁稍 有倾斜,人们也不敢久居。曾经有位新龙喇嘛住在一所 简陋的房子里。一天夜晚,他躺在床上仰望"天花板", 总觉得房子马上要塌下来,不敢住在里面,于是搬到外 面睡了一夜。第二天一看又觉得没什么问题, 但仍然不 敢住,遗为空屋。事过七年,那无人居住的危房依旧"健 在",可主人还是不敢住进去。

又如行至即将崩溃的山峰之下, 也会使人感到恐 惧。夏季雨水的浸润,山上的土石开始松动,常常会崩 裂滑坡。山峰突然塌垮之时山石飞泻,势不可挡,山下 的人若不及时躲避,自是难以幸存,惨遭活埋一一毙命。 从成都坐车到色达,途中要经过多段险路,悬崖危壁高 耸入云, 略向公路倾斜, 好像马上就要倒下来一样, 猛 一看似乎上面一些小石头已经开始往下滚了,在这惊心 动魄的时刻, 旅客们立即会合掌祈求三宝的护佑。虽然 坐汽车从下面经过只需短暂的几分钟,却好像过了很 久,要是长期呆在下面,就算有十个胆,也会被吓破的。

> 即使具有高智慧, 性情恶劣亦被舍, 毒蛇顶上虽饰宝,智者谁肯抱怀里?

一个人即使有高深的智慧,但若性情恶劣也会被人 舍弃,好比顶上装饰有如意宝的毒蛇,有智慧的人谁肯 把它抱在怀里?

性情恶劣者是污秽、犯罪的人, 也是危害社会的毒 虫,他们的灵魂与行动是"丑"的,弑亲的逆子、卖国 贼、无耻的野心家等。衡量一个人的好坏首先在于品格, 学识和智慧固然也很重要,但必须在崇高的品格上才能 显出他的高贵。古今中外的名人志士尤为看重的也是品 格,他们用朴实无华的言语谱写了无数优良品格的赞 歌,同时以激烈尖锐的言辞唾骂、斥责了恶劣的品性。 一个人无论具有多么高深的智慧、广博的学识,但若性 情恶劣也必然会被世人抛弃。学校里培养学生要求德智 体全面发展、德也是放在第一位、足见其重要性。一个 学生无论成绩多么优异,若无良好的品格则不可能被评 为"三好学生",也不会得到师长的重用和同学的恭敬。 就算他拿到大学文凭或硕士、博士等学位,也是"英雄" 无用武之地,因为心灵肮脏者,总使人望而生畏、敬而 远之。凡是与他交往过的人都会摇头哀叹:"枉有一身 聪明才智。可惜! 可惜!"不得已只能弃他远去。同样、 一些修行人只重理论不注重修心, 讲、辩、著样样第一, 成绩显著, 但没有良好品格, 争强好胜, 常与金刚道友 发生冲突, 而且强词夺理, 恶语中伤, 那时他所学的佛 言祖语全都抛到九霄云外,这样的人定会受人鄙视,终 将被遗弃。哲人乌申斯基也说过:"在恶习的包袱下, 真不知有多少崇高的事业,甚至杰出的人物遭到失败与 堕落。"





有智慧而品性恶劣的人,作者在此喻如头上装饰如意宝的毒蛇。如意宝自然是贵重至极之珍宝,也是世人梦寐以求的。但毒蛇却不会因有如意宝严饰头顶而显得尊贵和崇高,它内藏剧毒,不停地向四周喷射毒气,任何人接触它都会遭到伤害。除了疯人以外,智者谁会把毒蛇抱在怀里呢?人的品性有多种,有的口恶心善,嘴上说得凶,但心地却很好;有的口善心恶;有的口善心甚。但不管怎样,品质越恶劣的人越容易被人抛弃,而品质端正、性情贤善之人则备受欢迎尊崇、被人重用。

### 有些国王如烈火,亲近彼难满其愿,疏远亦惧不摄收,不亲不疏亦畏惧。

有些国王就像烈火一样性情暴烈,对他太亲近了很难使他满意,但若太疏远了又怕不被他摄收,即不亲近又不疏远地对待也会感到畏惧。

创业的帝王都是雄筹伟略之人,但两三代以后"长于深宫寺人女子之手"的皇帝便连米从哪棵"树"上长出来都不知道了,即是不知民间疾苦的昏君。这类天生一定为王的人也可称作"职业皇帝",他们嫉妒文臣因其文才学问比自己好,又反感武将的武略高于己,往往会做出杀戮重臣、罢黜能臣等莫名其妙之事。对于此等暴君若太亲近了也难使他满意,无论你多么忠心,多么卖力,他始终不会觉得你好,反而总在"鸡蛋里挑骨头"。正是因为接触的太多,暴君怕自己的恶事被宣扬而对你心存戒备。承侍这样的国王,自始至终都不要生起"我要使国王对我感到满意"的念头。

基于此,有些人就会说:"既然与国王太亲近了无益,那么就远离他吧。"但疏远后又怕国王不摄收自己,如是诸多愿望便不能实现,比如升官发财、光宗耀祖等都将成为泡影。在烦恼深重的国王面前,你若对他太疏远,他也许会认为你桀骜不驯、目中无人,竟敢对我一国之君如此轻视冷淡……国王一旦生起这种看法,自己以后的命运如何就很难说了。所以有这诸多顾虑之后,也不敢太疏远。

有问:"太亲近了不行,太疏远了也不行,那不亲不疏总行了吧?"仍然不行。因为在恶劣的君王面前,处中道而行乃是前怕虎、后怕狼的两难境地。天天都在心惊胆战中过日子,无论怎样精勤也没有使国王满意的时候,这正如我们通常所说的"伴君如伴虎"的道理。同样,对待世间恶劣的长官也是如此。所以说恶劣的国王就像烈火一样,让他的属下左右为难。亲近时会被灼伤,远离时得不到温暖,不远不近又是倒痛不痒的状态,仍然不能脱离恐惧的笼罩。

#### 劣妻恶友及暴君,此三谁人肯亲近, 猛兽横行之林中,智者谁人常安住?

卑劣的妻子、邪恶的朋友以及残暴的君主,这三者 谁人肯去亲近呢?在猛兽横行的森林中,有智慧的人谁 会在那里常时安住呢?

龙树菩萨说:"禀性报怨如杀者,欺轻夫主如男偶,纵使片物必行偷,宜可弃兹三贼妇。"做妻子的如果好吃懒做,心胸狭窄,出点小事也会大吵大闹,充分体现"泼妇"之特性,说明她是卑劣之人。有的对家里亲人

格言宝藏论释(上)

<u>~~</u>











如同怨敌一般,抱怨不休,轻则打骂,重则提刀砍杀, 对丈夫更是常加欺辱,丈夫就像她的木偶一样毫无自 由,或是贪欲心极重,瞒着丈夫盗取家里哪怕是很微小 的东西,更不要说贵重的物品了。这样的妻子一定要舍 弃。

邪恶的朋友自私心重,唯利是图,为自己的利益不择手段,不惜"卖友求荣"。此类事例从古至今层出不穷,与之相交即应如毒蛇一样防范。如言:"在欢乐时,朋友会认识我们;在患难时,我们会认识朋友。"一旦认识到朋友的恶劣行径,一定要如敝帚般舍弃。莎翁说:"朋友间必须患难相济,那才能说得上是真正的友谊。"

至于暴君不能亲近的理由在前颂已明示,故不再赘述。亲近以上三类人,非但无益反而会引来无穷的后患。比如在森林中遍布老虎、狮子、豹子等猛兽,它们横行霸道,四处寻觅猎物,一旦发现,它们就会发起猛攻,将其碎尸万段,分而残食。一个有智慧的人怎么可能在这种危险的环境中吟诗作画、优哉优哉地安然居住呢?他们定是刻不容缓地离去,绝不会让这些残暴的家伙对自己制造违缘。如《君规教言论》中所说:"远离傲慢之愚者,昏庸暴君与劣妻,一切恶劣之环境,则已获得诸安乐。"

### 傲慢令人变无知,贪欲令人变无耻,若常轻视自眷仆,则此长官定衰败。

傲慢之敌会使人变得无知, 无止境的贪欲则会令人 变得寡廉鲜耻。一个长官若常常轻视、欺凌自己的眷仆, 那么他一定会遭到衰败。 傲慢令其主人不见自己的过失也不见他人的功德。如果自傲而轻人,自信而自满,即已将自己封闭,不向外面吸收可贵的精神食粮,也即是对朋友关门,拒绝他人的批评和意见。这种人如若拥有智慧、学识或功德会使他骄傲自满,除了自己以外,眼中看不见别人,如是固步自封,他的特长就逐渐退失,最后成为愚人。大作家海明威说过:"炫耀广博见识或渊博学问的人,是既没有见识也没有学问的人。"

傲慢和贪欲都是烦恼,本质相同而作用有别。贪欲使人变得无耻,可以从两方面讲,一是贪人,二是贪物。 为满足自己的贪心,人们抛弃了世间的准则也放弃了对佛法的遵奉。其实贪心大的人永远也没有满足的时候, 这即是世人所呵斥的"贪得无厌",他们会无羞耻地做出种种伤天害理、违背道德良心的事。

作为君主或长官,若不以德治天下,常常对自己的 眷属加以凌辱,无故责罚、打骂等,那么他的事业、地 位、名誉很快就会遭到衰损,甚至丧失生命。以前,印 度有位叫真空巴的国王,他有两个儿子,小王子自知离 耳至的希望渺茫,志愿修道。征得父王同意之后,他的 开皇宫进入人迹罕至的密林,专心修持外道仙人去苦 行。时日不长,国王驾崩,太子继位后不久也死去了。 俗语说:"国不能一日无君。"群龙无首的大臣们商议后, 决定迎请潜居深山的小王子回宫继位。初时小太子道心 坚定不愿下山,但经不起大臣们的屡屡哀求,遂回宫登 上了国王的宝座。新国王淫欲心猛厉,为了满足贪欲, 他立下了邪恶的法规:"国中未婚的女子,国王都拥有

相言宜藏论释(上)

~@}







初夜权。"手下大臣极为反感,纷纷对他善言劝诫,但这位贪心炽盛又傲慢无知的国王根本听不进去,一怒之下将劝告他的大臣杀死。这样过了很长时间,一天,一个女人在众人面前裸体奔跑且站着小解。人们都指责她不知羞耻,可她却说:"大家都是女人,有什么不好意思,你们这些女人能站着小便我为什么不能?"旁人说:"我们明明是男人!"那女子立即反驳:"不!这个国王,你们这些女人是男人,否则你们怎么会容忍自己的妻子、姐妹和女儿受侮辱呢?国王的行为比我更可耻,你们为什么要忍受呢?"真是一语惊醒梦中人,早已忍无可忍的臣民冲进王宫,消灭了这个荒淫无度的暴君。这个故事里的主人公集傲慢、贪欲和轻视下属的过失于身,因此成为一个无知无耻、终遭衰败的可怜虫。

# 有利之语说者少, 听受彼言更为少, 高明医师极难得, 遵医嘱行者更少。

能说有利语言的人很少,而听受良言的人就更少了。医术高明的医师极其难得,但能谨遵明医嘱咐疗病的人更少。

俗言:"忠言逆耳利于行,良药苦口利于病。"耳中经常听到一些不中听的话语,心中经常想一些不顺心的事情,这才是磨练自己德行的磨刀石。如果听到的话句句中听,遇到的事件件顺心,那就如同把自己泡在了毒酒中。但世间上,能说有利言辞的人少之又少。比如某人行为越轨,有失检点,旁观的人会教育他、帮他改过吗?经验告诉我们,世人多抱以"多一事不如少一事"的态度,"只扫自家门前雪,哪管他人瓦上霜"。更有甚

者看到别人做坏事,犯错误乃至堕落时,他会幸灾乐祸地手舞足蹈,又怎么谈得上对人说有利之语呢?说有利语者如此鲜少,而能接受别人的善语而乐意改正错误的人就更少了。人最大的敌人就是骄傲自满,总以为自己有此力,别人对,好像真理都在自己手里;总以为自己有能力,别人都不行,好像世界上没有自己,地球就不会转动了,这样的人怎么可能去听受那逆耳的忠言呢?比如时下能传讲佛经教理的真善知识已是很难得,但是再看看听闻的人又有多少?卑劣之徒持邪见为正见,对真理的语言丝毫也听不进去。

说利语者和听受彼言者之间的关系,同高明医师与 遵医嘱者之间的关系非常相似。从古至今高明的医师如 华佗、扁鹊等应世神医屈指可数, 但面对此等药到病除 之神医,身患恶疾的病人又有几人能遵医嘱按时按量服 药、不违犯禁忌呢? 太少! 太少! 最终自食其果, 苦上 加苦。佛在世时,一时与诸比丘共住曼嘎达圣城。由于 种种因缘佛示现生病,继而舍利子、提婆达多以及诸比 丘都病了。鉴于这种情况、当时最高明的医生——耆婆 详细诊断后,为佛开了二两药,其他人只有一两。此时 提婆达多不高兴了,他想:"果达玛(佛陀之名)有什么功 德要吃二两,我和他一样是王族种姓却只能吃一两,这 太不公平……"于是他吃了二两药,但因他不具足佛的 功德,所以药力发作,他剧痛难忍而在地上扭曲翻滚。 无奈,又请来耆婆医生,然而医生也束手无策,他说: "药可以治病,但若用药过度,便会转成无药可治之 病。"提婆达多疼痛难忍、只好请佛加持。佛将手置于

格

<u>~~</u>

253 <u>🗐</u>

<u>~</u>

254 🐠





他的头顶说:"如果我对常损害我的提婆达多和我亲生之子罗睺罗没有丝毫偏袒、分别之心,如是愿他的病马上痊愈。"因佛早已远离贪嗔等烦恼,对一切众生都平等对待,以谛实语的加持,故而提婆达多的病当下痊愈。

### 过越狂妄自大者,不断遭受诸痛苦, 狮子极为傲慢故,狐狸让它背象体。

过分狂妄自大的人,将会接连不断地遭受诸多痛苦。正如狮子极其傲慢的缘故,而被狡猾的狐狸利用, 让它背大象的尸体。

在嫉妒和傲慢恶魔的毒害下,人会显得狂妄自大, 目空一切,由此便会遭受诸多痛苦。如楚霸王项羽也正 是因为自尊自大的缘故而痛失天下,暴尸荒野。狂妄之 心,人皆有之,但程度不同就会有不同的结果。过分狂 妄便会自吹自擂,忘乎所以,结果又常常是精力耗尽, 原形毕露,或因能力有限,夸下的海口无法自圆其说而 受人惩治,终将陷入无尽的烦恼痛苦之中。

狮子傲称兽中之王,但也因为狂妄自大而中了狐狸的奸计,为其当了一回"苦力"。曾经狮子杀死了一头大象,当它正津津有味地美餐之时,狡猾的狐狸厚着脸皮上前撕了几块肉。狮子有点不高兴,却故意逗狐狸说:"这象肉你怎么有权利享用?不过你若能将这一整块象尸背到另一个地方去,我就不治你的罪,并且将这头象尸赏赐给你。"心有余而力不足的狐狸受了讽刺,脸上火辣辣地一阵痛,认为狮子太狂妄了,决心报复。于是它大大咧咧地说:"好吧!我这就把它背走,不过您要在后面为我唱颂歌。"狮子大惑不解:"凭什么要我为

你唱颂歌?"狐狸说:"您真不知道?"狮子摇摇头。狐狸神秘地说:"有一部论典中讲,能背象体行走的野兽是高贵的,而那些不能背象体的劣等野兽则应跟在后面为它大唱赞歌,这样,天神才会生欢喜心。现在我要背象体,只有委屈您……"狮子暗想:如果我为它唱赞歌,岂不成了卑劣者?若消息传出去,我还有什么脸节歌,岂不成了卑劣者?若消息传出去,我还有什么脸面当兽王呢?想到这里它对狐狸说:"既然论典中有这种说法,我身为最高贵的兽王,自然应该由我来背象体才对。如此你跟在我身后唱颂歌。"说完他就背起象体得意地往前走……无有智慧又狂妄自大的人就像狮子一样可怜、可笑,终究要感受无量的痛苦。

### 乌鸦埋藏之食物,或为恶人谋福利,或于瘠田撒种子,此等望多受益少。

乌鸦埋藏的食物,或者去帮恶人谋求福利,或是在 贫瘠的田地中撒播种子,这些行为往往是期望甚多而受 益鲜少。

将勤苦奔劳而寻找到的食物埋藏在地下是乌鸦的 天性。每次乌鸦找得食物仅用少许填肚充饥,将大部分 节余下的作为"伏藏",以待来日缺食之用。它衔起食 物匆匆飞走,认准一个安全地带,便用嘴于地上刨坑, 存放食物。为了便于寻找,它会选用天空中的一朵白云 作为标记,观察许久,牢记于心。但是空中的白云总在 刹那不停地移动,不一会儿,乌鸦那美好的希望就随着 它认定的白云一起飘走,然后永远消失了。当乌鸦急需 食物而前来寻找之时,白云杳无踪影,即便找到一朵相 似的白云,但其底下的土地中也挖不出食物,它只有失

大学 前中年 (三)

S ( )

255 <u>@</u>

<u>~</u>

<u>(16)</u>





魂落魄地哀嚎。

对于恶人的种种劣迹,通过第三品"观察愚者"与本品"观察恶行"的宣说,应该有一个深刻的认识。恶人最显著的特征即是忘恩负义,因此无论以什么样的发心去为他们谋福利,都没有实义,你不可能得到任何回报。他们不会记住你的恩德,永远是一副吃倒泰山不谢土的本性。必要之时,他们会恩将仇报,正如救起落水的恶狗,上岸来反倒咬你一口,好让你刻骨铭心。若是渴望更多的回报而对恶人施以钱财,委以重任,授以绝技,或是鼎力相助,尽心侍奉等,则是大错而特错,事与愿违,那可是肉包子打狗——有去无回的"买卖"。

有经验的庄稼人都懂得精选优良种子撒播于肥沃的土地,才会有丰硕的成果这一道理。而愚者不观察取舍,不询诘讨教,总是孤注一掷,反其道而行之。他们将种子撒播于贫瘠的土地上,仍然期望得到丰收。受了委屈的种子联合抗议——稀稀拉拉地冒出几颗又小又瘦的苗芽作为送信的使者,其余的则拒绝出土。本颂三个事例都犯了原则上的错误,虽然付出努力,寄予厚望,但最终还是竹篮打水一场空。引用乌鸦藏食和瘠田播种的例子作铺垫、陪衬,以便再次强而有力地揭露恶人的本性。

### 若无详细观察前,对谁亦不应信任,放逸之中出过错,亲友往往成怨仇。

如果没有经过详细的观察和了解,在此之前对任何 人也不应信赖。常时放逸、麻痹大意中会出过错,亲友 往往也会变成怨敌。 对于一个人的信任,来自于反复详细的观察。如果他的语言、性情、人格各方面都正直可靠,才能信任于他。对方无论是高官或伟人,学者或是乞丐,对之若未经观察或是只经粗略的观察都不能信任。不轻信的理由很多,因世间善于伪装的狡诈者甚多,他们说出话来言真意切,死人都会被说活。若仅听闻片面言辞、仅观表面现象而轻信他人,于蒙受巨大损失后才大呼上当受骗又有何用呢?那可是姜太公钓鱼,愿者上钩。

放逸是一切过错的根源,世间的许多过错、各类事故往往都缘于放逸。待人处事,若不谨慎仔细,常时粗心大意,不观察取舍,草率行事,轻信别人,最终会损害集体的利益,毁坏自他。比如一位建筑公司的老板,在接工程后,若自己不精勤,闲散放逸,轻信下属,不去现场督察,就会导致建筑材料被浪费,质量不达的后果。有的工程未完全竣工便已倒塌,令员工伤亡,老板倾家荡产不说,还要吃官司。又如寺庙里为常住服务的人,若放逸不负责任,毁坏、遗失、任人挪用或转赠三宝的财物等,必将导致无穷的过患。因三宝的财产都缘于十方信众,无义地毁损后,僧众无法享用,施主也不能增长福德,管理财物的人员必定要负完全的责任。这样的过错引来的后患自是不言而喻,其果报在《百业经》中已有详细的论述。

有些人虽然也很谨慎,但他的警惕性只限于外人, 自以为亲友是可靠的,无需观察。但亲友也是人,也有 贪欲和嗔恚等烦恼,若疏于对亲友的观察,自己同样会 遭受他们的伤害。沿海一带曾经有一位资产数百万的大

格言宝藏论释(上)

<u>~</u>@}











老板,他经营有方,使自己的公司越办越红火。后来, 他安于闲散的生活,乐于养尊处优,便把公司业务移交 给自己的亲弟弟。时过一年,弟弟将公司作抵押,以兄 长的名义于银行贷取巨款,事后又将公司转卖他人,自 己则携家眷移居海外。当银行对其兄索要贷款之时,因 无力偿还而气极至狂,成为一严重的精神病患者。所以, 未经观察任何人都不可轻信。

#### 世上劣物虽众多,然无劣人更可恶, 其余劣物可改造, 改造劣人除非灭。

世间上劣等的物品虽然很多,但却没有恶劣的人那 样可恶,其余坏的东西可以改造,而要想将劣者改造好, 除非他死掉。

劣物泛指所有品质不好的东西, 动物中有, 植物当 中也有,在人类生活所需的物品中更多。一提起劣质产 品,人们就会皱眉摇头,长吁短叹,绝对找不到一个"崇 拜者"。虽然劣等物品对人类无益甚至有害,但没有劣 人可恶,若劣物劣人并到一处强迫人去选择,那么稍有 智慧, 明事理的人肯定会选择劣物而舍弃劣人。有者感 言:"遇此劣物而未遇劣人,实乃不幸中之万幸。"何以 故? 因为劣者心性卑劣蛮不讲理,不求善法,不讲因果, 为非作歹,任何地方出现此等劣人便不得毫许安宁。在 正士眼里, 劣人就像严重的精神病患者, 无可救药, 既 怕他们又可怜他们。若对其宣讲伦理道德或佛法真理, 无疑是对牛弹琴,他们充耳不闻,随时可能对你来一阵 "狂轰滥炸",令观者闻风丧胆,唯恐与其相遇。

劣人比劣物更可恶可怕的主要原因,即是劣物可以

改造, 而劣人却无法改造。比如一间粗陋的房室, 经过 维修装潢后可以变得华美;贫瘠的土地可以通过施肥、 灌溉等方法夷为良田;一件衣服如果款式不佳或穿起来 不合身,也可以修改;家电用具出故障都能修理或改装。 甚至一座年久失修、摇摇欲坠的大型建筑物,如佛塔、 庙宇、高楼等皆可通过技术人员的努力, 经过一番改造 而焕然一新。人们常说:"征服自然界,改造自然界。" 也即说明人类是具有深广智慧的高级生命,有能力改造 好劣等的事物,故而人类骄傲地自称为万物之灵。然而 对于恶劣的人却无力将其改造,这万物之灵唯独对劣人 不灵。很多人做过试验,企图将恶劣之人改造为贤善之 士,他们耗尽毕生的精力换来的只有失败,没有成功。 在科学技术蓬勃发展的今天,仍然没有研究出改造恶人 的新方法。劣人丑恶的品质是无始以来养成的,并且是 在五毒染缸中精心炮制而成的,要想在他短短的一生中 断除,谈何容易,那简直比登天还难。对于容貌丑劣的 人,可以通过美容术改造为殊妙天仙般的绝代佳人或是 英姿飒爽的俊男。但在这里所讲的劣人特指其丑恶的心 灵,即使聘招天下能工巧匠云集也无力改造,有志之士 的确爱莫能助。此等人堪称"活死人",即便华佗再世, 扁鹊重来也无有"妙手回春"之力。只有在恶人的生命 画上句号之时,才算是对他做了相似的改造,那时街坊 邻里乃至亲戚朋友都会拍手称快:"他终于死了,感谢 上苍。"除此之外,世间上不可能找到一个改造劣人的 办法。如格鲁派大德云:"弟子若愚痴,闻思可增慧, 若人格恶劣,则无法改变,故不应摄收。"所以,无论







何时何地,恶人都是最可怕的,令人生惧的程度比之虎豹狼等猛兽有过之而无不及。

### 虽用百种知识来,助利劣者亦不喜, 凡诸亲近人成敌,此乃劣者之特征。

即使运用百余种知识来帮助劣者使其得利,但他也不会生起欢喜之心,凡是与他亲近的人最终都会变成仇敌,这些即是恶劣人的特征。

"百种"即各种各样的意思。对待恶劣的人,无论用智慧、学问还是欲妙受用,来帮助、利益他们,欲使其生起欢喜,但劣者不生欢喜反生嗔恼,这即是恶劣人的特征之一。比如提婆达多,佛慈悲地将其摄为眷属,授以甚深解脱妙法,苦口婆心地教导。但他利令智昏、无有满足,不忆念佛的恩德反而嗔恨、嫉妒佛陀。他犯下了三大忤逆之罪:推倒高山,企图镇压佛祖,伤佛脚趾;又放纵醉象害佛;离间僧众,并杀死众多比丘尼。

如果给人格贤善的人传授显密甚深窍诀,或者开示一些基础佛理,他们就会激动得热泪盈眶,欢喜地顶礼、膜拜,千恩万谢无以言表。如是佛法于恭敬中求,他们定是受益不浅。但对于恶劣的人,道理讲得再清楚,他也不会接受,行为反而越来越坏,态度也越来越恶劣。凡是与他接触、亲近的人最后都将变成他的仇敌。在交友的过程中,他们喜新厌旧,见异思迁,今天跟这个人好,明天又去讨好那个人,然后游说诋毁,挑拨离间。结果凡是与他相识的人都跟他产生了矛盾,有多少朋友就有多少仇敌,这也是劣者的特征。

作者介绍恶劣人的众多特征,其目的是为我等擦亮

眼睛,明辨取舍好人和坏人。在没有证达大平等的境界前,善恶取舍是极其重要的。

#### 劣者无论再改造,性情不会变贤善, 煤炭无论再改造,其色无法变雪白。

恶劣的人无论怎样改造,其性情也不会变为贤善。 好比煤炭,本性为黑色,无论对它怎样改造、洗涤,其 颜色也无法变成雪一样白。

前文明示,对劣者传佛法或讲世间道理都不能令其改恶从善。他的性情、人格、品质、言行无一不是恶,如是"本来面目"无法改造。此类人生来粗野凶恶,常时残害、欺凌众生,无有慈悲良善之心。他们胆大包天,违法乱纪,犯下弥天大罪而被公安人员"摄受"入狱,于农场等地进行劳教改造。在狱中他们也会耍手腕,百般讨好看守,装出一副改造好了的贤善之态,以便减刑,提前释放。一旦出狱,他们就如出笼之鸟,重获自由,却未得"新生"。他们恶习难改,重操旧业,又将从狱中烂友处学来的作恶绝技付诸实践。天网恢恢,疏而不漏,他们又蹲进了监狱,如是反反复复,只要不判死刑,便视进牢狱如归家,毫无惧色。

又有一因果面前的"英雄",口吐"我不下地狱谁下地狱"之类的豪言壮语。这种愚痴的劣人自称效仿地藏菩萨,欲去地狱走一遭,了解狱民疾苦以便救度。他们以愿力不能去,便想方设法以业力前往。造恶业竟也如此理直气壮,完全不懂佛法的真义,仅是断章取义,歪曲、篡改历来用以攻击邪论恶敌的法宝。中正之论从邪恶的嘴中说出来也染上了邪恶的色彩。恶劣人的性格

格言宝藏论释(上)







确实无法改变,下地狱不怕,又何必学佛呢?违犯世间 法规进监狱, 就算判无期徒刑, 也最多关你一百年。但 无间地狱的寿命是多少劫,学佛之人应该很清楚吧,那 金刚地狱就更不用说了。若真下地狱, 他们也许不会再 这样狂妄、顽强,被阎罗狱卒抓走的时候,溜须拍马也 无济于事, 阎王善恶分明, 铁面无私。恶劣的人的确是 不见棺材不落泪,明知山有虎偏向虎山行,放着解脱大 道不走, 硬往地狱钻, 虽得珍宝人生, 终不能被善法调 伏、改造为贤善之人。

比如煤炭,内外俱黑,本性如此,无论用什么方法, 如用洗衣粉、漂白粉、肥皂之类的东西浸泡或钢丝刷洗 刷,都无法使它变成白色。有些脾气暴劣的人,进入佛 门后能正视自己的缺点并依法对治:"我是个坏人、脾 气很不好。"遇到逆缘时,会想:我乃佛门弟子,不能 生嗔, 否则有失佛法的庄严。能有这样深刻的认识, 说 明他是个可以改造的好人,而真正的恶劣者从来看不到 自己的缺点,也就自然无法改造了。

### 遭受恶人所欺处, 遇见贤人亦会舍, 如被毒蛇所害处, 虽见金链亦逃避。

在曾经遭受过恶人欺骗的地方, 受骗者遇见贤善圣 人也会舍弃。正如在被毒蛇伤害的地方,被蛇咬过的人 就算见到金链也会吓得逃避。

俗语说:"一朝被蛇咬、十年怕井绳。"世上许多邪 恶的勾当都是打着正义的旗号进行的,而许多伤害也是 在爱的名义下实施的。卑劣之人行骗的高超技艺着实惊 人,有时假的比真的看起来还要真实。于是人们往往把

李鬼当成李逵, 而真的李逵来了, 却被当成假李逵。但 是假的终究要露出马脚,一旦假面具被戳穿,显出丑恶 的本面,人们便痛悔不已,连呼倒霉。在被恶人骗了很 多次以后,人们有了经验教训,"免疫"能力也增强了, 也就是说警惕性大大提高了。在这种状态下就算是遇到 真正具有法相的贤者也会满心怀疑,不恭敬看来也是理 所当然的了。比如外道邪师误导民众, 宣扬放纵欲望、 作恶为功德、无勤得安乐等邪说,自己则装出一副洒脱 自如的样子。当亲见外道师烦恼深重,贪婪暴敛等丑恶 本面时,人们大失所望,心想:宗教全是骗人的把戏, 马列主义、无神论说得很有道理。并发誓不再学任何宗 教。又如在台湾有大量从尼泊尔等地过去的骗子,他们 穿着庄严的僧衣行骗。早期,台湾的佛教徒信仰甚笃, 对所有的出家人都恭敬供养。很多人就是利用这一点来 行骗,有些去"灌顶",有的去"传法"。他们什么仪轨 都不懂,只是拿一个手鼓无有章法地乱打一气,嘴里"呢 呢、啊啊"也不知是哪一国的语言。据说这类人有一个 专门的团体,他们先在尼泊尔搞个假护照,到台湾后就 给信众发通知、预告"传法、灌顶"的时间和地点。届 时,他们拥簇一位肥头大耳、面色白皙的人当"活佛", 在众目睽睽之下, 恭恭敬敬地将其送上法座。这位"金 刚上师"灌顶时什么仪轨都没有,什么心咒也不念,只 是在一连串谁也听不清的呓语中加些"嘭嘭、札札"将 法器置于信众头顶,只念"嗡,阿比肯扎8……"灌顶

<sup>8</sup> 阿比肯扎: 为梵语, 意即灌顶。









结束后诈骗集团股份公司的成员便开始分享胜利果实。 首先有成千上万的人接受灌顶,继而人员渐减,最后真 相大白便无人问津。经过几次类似的折腾, 当真正的高 僧大德莅临之时,他们也不敢去亲近依止,便用"警惕" 的铠甲保护自己,多可怜!这里不是说佛教徒爱骗人, 是说不懂佛法不信因果的人, 利用佛教行为来牟取暴 取,此类虚伪的恶人于其他各宗教和党派中都屡见不 鲜。

这种情况就像某人曾在一处被毒蛇咬伤以后,当他 再次经过此地时,心有余悸,即使一条金链摆在地上, 他也会疑心是毒蛇, 使内心的恐惧感平增几倍, 不考虑 不观察拔腿就跑。此人并非不爱金子, 而是担心被蛇咬 的恐惧感作祟。所以,在曾受骗子欺诳之地,佛教大师 非但不会受到尊敬、反而会被当作骗子而受人攻击。

### 恭敬之境即圣者. 恭敬劣者即祸根. 乳汁对人是甘露, 若喂毒蛇则增毒。

真正应该恭敬的对境是德智双具的圣者,若恭敬恶 劣的人即会因此而埋下祸根。好比乳汁,对人来说它是 无上甘露, 若用来喂养毒蛇, 则只会使其增盛毒素。

圣者即是品格高尚、学识渊博或是修证圆满的高僧 大德。有殊胜的功德者, 慈善、和蔼、乐于无私奉献, 凡事都以众生利益为出发点,对别人施以的毫许恩德也 牢记于心,这些都是高尚的行为。他们即是圣者,也是 最殊胜的恭敬对境,对彼等恭敬承侍或供养则有利又有 义。佛门中人对上师更应恭敬,因为上师是一切加持的 来源。若人缺乏恭敬心,则傲慢心横梗于胸,因此看不

到别人的功德, 更看不到自己的过失。这样就连世间上 的智慧也不能提高,那又怎能生起证悟的空性智慧呢?

对于劣者却不能恭敬,因为劣者没有功德和智慧, 恭敬他们非但无益,反而会成为祸害的根源。正因为你 的恭敬, 劣者会觉得你是害怕他, 一方面他越发骄傲, 另一方面他还会想出各种手段来害你,从而使更多人害 怕和恭敬他。曾经有一个邪师自称学识渊博,对于各种 星相占卜的技艺无不精通。他装出一副慈悲的样子,用 欺骗的方法伤害一些善男信女牟取利养。求神问卦的愚 夫愚妇接踵而至, 此邪师耀武扬威, 不可一世, 口若悬 河地高谈阔论, 弟子们毕恭毕敬地俯首听令。为了显露 自己广大的神通,他指着一个极虔诚的弟子说:"你心 怀鬼胎,触恼了天神,不日即将大祸临头。"那弟子闻 言,吓得瑟瑟发抖,连声祈求护佑。邪师则装模作样地 来回踱步, 时而望天, 时而跪于神像前, 口中念念有词, 最后婉言说道:"你不用害怕,我已替你在天神前求了 情,你阳寿尽后直升天界,望你在天神前也替为师多美 言几句。你回去焚香沐浴,今晚即是你升天的吉日。" 为证明自己的预言, 当夜邪师便将其谋害。

恭敬劣者是祸害的根本,好比牛奶对人类来说是一 种营养丰富的饮品,老少皆宜,经常饮用能增强体质, 延年益寿, 使人精力充沛, 因此对于人, 牛奶可以说是 一种甘露。然而用牛奶喂养毒蛇,牛奶一进其体内便转 为毒汁,结果只能是使毒蛇更恶毒,助长其残害众生的 能力。故牛奶对于毒蛇来说则变成增长罪业之因。通过 这个比喻我们应该明白,同样的恭敬,若对境是圣者则

观

察

悉









为解脱之因;若对境是劣者则为轮回痛苦的根源。

# 纵使设法依劣者,然而不会成齐心,如同麻雀再喂养,彼亦不会安心住。

纵然使尽各种方法去亲近或依止恶劣的人,却很难 与其达成一致的目标。如同喂养麻雀,无论怎样努力, 它也不会安心地住在你身旁。

高尚的人和低劣的人之间有很大差别,前者和蔼可 亲, 平易近人; 后者却浑身带刺, 暴烈乖僻, 难以接近。 即便想尽种种办法靠近劣者,欲使他生起欢喜心,却难 于上青天。因为他恶劣的性情促使彼此不齐心,目标始 终不能达成一致。一时碰巧芝麻落进针眼里,幸许他会 高兴一阵,说几句随顺你的话,但一会儿又"旧病"复 发,高唱反调,为所欲为。有的人出于好心欲以自己的 才识, 崇高的品格感化劣者, 初时以柔和语、利他行一 步步靠近劣者, 博取好感。趁对方高兴的时候便开始婉 言劝导:"你道德品行都很好,只是有两个缺点,一是 容易生气, 二是做事莽撞。"此时劣者的笑容顿时凝固, 霎时晴转多云,继而狂风怒雨,他抓起好心人举手就打: "我什么时候容易生气,又什么时候做事莽撞啦? 你可 真会瞎编乱造,认识你这朋友倒了八辈子的大霉。"此 类劣人无论别人怎么做,也满不了他的愿,其性格始终 好转不了。因此干脆不要接近他们,这样就能避免许多 不必要的麻烦。曾经有位隐居深山的老禅师, 救得两个 落难的盗贼。禅师细心地照料他俩, 亲自上山采药为其 疗伤, 时时以佛理相慰。不到半月, 他俩伤势痊愈, 体 力恢复, 便在老禅师的劝导下假意拜佛, 而得见寺中珍

宝——一尊一尺高的纯金释迦牟尼佛像。他俩不禁内心 一阵狂喜,互相对视露出会心的一笑。当晚他俩施展飞 檐走壁的绝技盗走了金像。

上述劣人如同麻雀一般情义寡薄。某人喜得一只麻雀,为其制作了一只精致的鸟笼,每天喂以可口的饮食,对它轻言细语地安抚。这样过了很长时间,小麻雀时鸣叫,声音悦耳动听,主人满心欢喜。一次主人清洗鸟笼,无意当中将笼门打开,那麻雀便如离弦之箭,头也不意当中将笼门打开,那麻雀便如离弦之箭,头也不意冲云霄,从此消失得无影无踪。麻雀本是一种躁力的小鸟,它自由之时且不说,即使被关在狭小的笼子里,也是跳来跳去无有片刻安宁,主人对它再好,也始终得不到它的好感。所以,对于麻雀般的恶人,真也始终得不到它的好感。所以,对于麻雀般的恶人,真如此,对恶劣之人讲佛法只是浪费时间,徒费口舌,起如此,对恶劣之人讲佛法只是浪费时间,徒费口舌,起不到一丝一毫的作用,就算佛祖亲临,他们也不会被感化,即是佛所说的"无缘不能度"之人。这种恶人如果出现在佛友之中,则应毫不吝惜地舍弃。

### 时常精勤分裂者, 甚至好友亦离开, 如同河水常冲刷, 岩石亦会出裂缝。

经常挑拨离间、搞分裂的人,甚至最亲密的好友也 会离他而去。如同河水长时冲刷的地方,再坚硬的岩石 也会出现裂缝。

这里又讲了一种恶人的特征——喜欢搞分裂,挑拨 离间。他们时常都很精进地在世人之间、佛弟子之间、 佛教徒与非佛教徒之间说各种各样的离间语,搬弄是 非。其精进若用于修学佛法则成佛有余,但他们偏偏精

格言宝藏论释(上





勤于充当张家长李家短的长舌妇,结果无益于己,反害 自他。印光大师教导我们:"静坐常思己过,闲谈莫论 人非。"又有人言:"隐恶而扬善。"可惜此类人充耳不 闻,常常反其道而行之,岂不悲哉!如果分裂的言行仅 是一次二次还有可能得到他人的谅解, 但若频繁地挑 拨,不用说一般关系的朋友,就连最亲密的朋友也终会 分道扬镳。就算好到极限成为一家人, 若丈夫经常打骂 自己的妻儿,或妻子于丈夫和公婆之间搬弄是非等,这 样的家庭怎么能长存呢? 总有一天会妻离子散,轻者夫 妻反目、父子相仇, 断绝往来, 重者会导致妻子服毒上 吊、儿子弑父的悲剧。本来父母妻儿、亲朋好友皆是以 因缘业力而会聚一处,不会恒久,业尽即散,照理应互 敬互爱,和睦相处,然而却因恶劣者的暴烈性情不待业 尽便匆匆告吹。印度的帕单巴尊者说:"夫妻无常聚时 睦, 勿起争恼一家人。"真诚地祈望恶劣之士能通过这 些言教的加持而醒悟。

河水或飞泻直下的瀑布常时冲刷的地方,不用说一般物体,就连坚硬的岩石也会出现裂缝。通常用此赞美坚强的毅力,凡事持之以恒终能达到预期的效果,但这里用"滴水穿石"或"水到渠成"的道理做了反面教材,充分展现了搞分裂者所带来的危害。

### 自己骗人或害他,或谈上师友等过,彼等若假不必信,或若真实令人惊。

自己招摇撞骗或是谋害他人,或是谈论上师和道友 的过失,如果是假的则不必相信,但若是真实的则令人 吃惊。

一个人不管是骗别人还是骗自己都不应理, 骗来骗 去, 最后倒霉的还是自己。谎言无论包装得多么富丽堂 皇,但其本性毕竟是虚假的,终究会有真相大白的一天, "骗得了一时却骗不了一世"也正是这个道理。骗人和 害人都是因自私自利的发心所驱使而采取的一种愚痴 卑劣的伎俩。以这种卑劣的手段虽可达到某种目的,如 不劳而获、巧取豪夺不受制裁或有怨报了怨, 无怨也因 戏弄、残害了他人而快慰一时等,实则是一种心理扭曲 的变态狂。这些都是不懂因果、无有慈悲心的表现,同 时这种行为也是极其可怕令人吃惊的。其中又以杀害众 生为最恶, 三界中除了地狱以外, 天、非天乃至蝼蚁之 类的众生又有哪个不爱惜自己的生命呢? 贪图暂时的 微利而毁坏自己的未来, 真是因小而失大, 所得也只是 南辕北辙的效果。如《正法念处经》中说:"杀一有情 命, 当一中劫住地狱。"而从地狱中解脱后, 因恶业果 报的关系还要被杀五百次偿命,可见害有情生命已远远 超过其他罪业。明知此理者即应详细取舍以便脱离恶业 的羁绊。

再者,谈论上师以及道友的过失也是非常可怕的恶业。上师有多种,如引导上师、灌顶上师、传法上师、皈依上师、忏罪上师等,乃至施予自己一句法恩的善知识都可称为上师。道友也有远、近、密等多种。佛陀教导弟子恭敬一切善知识,团结一切道友,慈爱一切众生,以平等心视一切众生与佛无异。常具清净心,不可谈论上师及僧众的过失,即便僧众真有过失也不能向人宣讲。尤其不能谈论金刚上师和金刚道友的过失,否则即

<u>)</u> 269 <u>6</u>







违犯密宗根本戒。许多密宗经典都明确指出,若对金刚上师生一刹那的邪见,此人就会在金刚地狱中长劫感受痛苦,那可是"万寿无疆"啊!如果讲上师的过失,所得之等流果即是将成为盲哑之人,甚至生生世世不得人身。此理在《妙法莲华经》、《华严经》等显教经典中也有宣说。

以上诸多过患若是他人居心叵测而虚构捏造,那当 然不用去理会, 古人说"人正不怕影子歪", 无论别人 怎样诽谤, 若无中生有, 他便是骂他自己, 你绝不会因 此被抹黑获罪。你若真具有上述那些过患,他人宣说你 的过失, 无论善心还是恶意对你来说都是极好的教义, 鞭策你于修行途中不出偏差。这样就能使智慧的你速时 从恶业迷雾中惊醒过来,修正前进的道路。对于宣说上 师过失一患,从深一层意义作分析,则具足法相的上师 不可能有过失。但有些业障深重的人, 不见上师功德, 仅见上师过失, 甚至将功德视为过患。却不知上师为三 世诸佛的总集身,其所作所为无一不是为了调伏、救度 众生而做的示现。基于此, 无垢光尊者和华智仁波切一 致密意异口同声地宣讲了甚深窍诀: 在听到某人诽谤自 己的上师时,自己若有能力则应马上制止;若没有能力 或因某种原因不便当面制止的话、即应捂住耳朵不去 听, 并以大慈悲心远离此人。同理, 当听到他人谈论金 刚道友的过失时, 也不要去相信, 更不能去参与或询问 了解, 应立即制止或远避, 这才是智者的行为。

本来不应所说事,他人之前谁讲说?无论虚假或是真,智者对此当小心。

本来不应该向外宣说的事情,有智慧的人谁会在别 人面前宣讲,若人泄露秘密,无论是虚假还是真实,智 者对此都应加倍小心。

不应向外宣说的事情于世出世间都有,个人、集体、 国家等都有不同程度不同性质需要保密的事情。在佛法 方面如密宗所宣说的甚深见解和行为等,于非法器面前 则应保密。再者,自己修法的验相也不能随意告诉他人, 上师或道友要求保密的事也不能向外宣讲……华智仁 波切于《自我教言》中说:"恒需隐秘有三种,隐秘自 己之功德,隐秘他人之过失,隐秘未来之计划。"特别 是那些于自他皆无利反而有害的事情更不能公开宣说。 对于此等应保密的事情,了知利弊者有谁敢说呢?智者 之行为即是当密则密,纵遇命难也不会随意吐露半句。

对于自他皆无益的语言,比如谈论僧众的过失,若了知某出家人有过失于你自己又有何利;你若将此丑事辗转相告于他人又有何利?你自己起烦恼不说还要将此烦恼传染给他人,让自他同造恶业,这种于自他非但无益反而有害之举,作为佛弟子即违背了佛陀的教言。所以,遇到这种处境,不管事情是真是假都不能向别人宣说,智者对此应当小心,以"沉默是金"的态度对待。高僧大德欲言之时会详加观察,何言当说,何言不当说,审时度势明辨是非真伪。如麦彭仁波切在《君规教言论》中讲:"无利无害话语中,心中斟酌之大事,若于非时脱口出,众人皆知事不成。应当极其保密语,切莫严胜任何人,密友传与其密友,最终传遍全世界。无论关系再密切,无有必要莫泄密,因向女人说密语,多数身败

言宝藏论释(上)

<u>~</u>

271 ැම් ි

<u>~</u>

272 🖽







名裂矣。"凡夫的心中横盛种种分别念,若未权衡利弊而随意宣说,定会引来无穷的后患,那时便捶胸顿足也无济于事。俗语:"说出去的话如同泼出去的水一样难以收回。"鉴于此,诸大德着重宣说,再再提及的也是"观察语言至关重要"。有志者欲入智者之行列则应将此理牢记于心。

#### 贪欲财富之劣者, 虽是亲友勿信赖, 大人面前受贿赂, 多被亲友毁灭之。

对于贪受财富的庸俗之辈,即便是亲友也不能轻易 信赖,劣者为了自利,随时都可能在大人物面前受贿赂, 而最终不得好报,多数人都被亲友毁灭过。

贪欲猛厉的人无论对财产名誉还是权势地位都非常贪著,而且贪得无厌,永无满足之时。这种人是不可以信赖的,即便是自己的父母、兄弟、姐妹也概不可信任。他们良知泯灭,利欲熏心,在大人物的厚利诱惑之下便顾不得什么恩情、亲情、友情,肆无忌惮地卖友卖亲,甚至杀友杀亲。

以前有位菩萨化现的鹿王于森林中度化众生。一日,一人失足落水被急流吸卷而时隐时现,命在旦息,他嘘唏啼哭:"龙天圣灵,为何不怀愍搭救我这危难之人?"鹿王循声而至,立即跳入水中将他救起,那人感激涕零,倾言:"是您给了我第二次生命,您的大恩大德我永世难忘,我应该以什么样的方法来报答您呢?"鹿王说:"如果别人知道我的住处,便会加害于我,你只需对我的下落作保密就是最好的报答了。"落水之人满口答应,承诺之后就走了。

事后, 当地国王之妃夜梦鹿王, 毛有九色, 角白如 雪,美丽非凡。王妃欲得九色鹿,以其皮毛做衣,角做 拂尘柄, 朝思暮想, 忧盼成疾。她趁国王探病之机述说 了心中欲愿, 国王说:"爱妃勿忧, 我乃一国之王, 何 愁得不到这九色鹿。"于是下令征求:抓获九色鹿者, 封以官吏, 奖赏金钵银粟。落水之人闻之喜出望外, 暗 自思忖: 天助我也, 得此重赏可以享乐终身, 鹿自己丧 命,与我何干?他顿生恶念,违背誓言,当即禀告国王: "我知道九色鹿的下落。"言毕,落水人马上受到恶报 身生癞疮, 但他财迷心窍, 不顾一切地对国王说:"此 畜生具大神力,需国王带兵前往,否则谁也抓不住。" 国王即刻带领众兵随落水者一起来到鹿王所住林中。当 时鹿王正在睡觉,惊醒过来已在王军重围之中。鹿王冷 静地四下环顾,然后径直走向国王,说:"大王住在深 宫之内,是怎么知道我住在这儿的呢?"国王手指癞者: "他告诉的。" 鹿王闻言, 泪如泉涌: "大王, 此人曾经 落入水中,向天哀呼而无人挽救,是我不顾性命将他救 出。他为报答我的恩德, 曾发誓不向人说出我的住处。 如今看来,此人没有良心,恩将仇报,还不如水中浮木。" 国王听后惭愧不已,惊呼:"我的子民不讲信义啊!可 耻! 可恶!"严厉呵斥落水人并令他悔罪,随即解围回 宫, 颁布圣喻: 任何人不得伤害此鹿王, 违令者判以死 罪。

由此公案揭露出劣者的卑鄙,这类人贪求财利,不 顾惜恩情、道德、良心、仁义。又有两位相依为命的兄弟,平时感情不错。一次老大在外面杀了人,详情只有

格言宝藏论释(上)

273 <u>@@@</u>

<u>~~</u>

274 ැලි

其弟知晓。事后被害者的家属许诺:说出凶手者,定以 三千元作酬谢。弟弟闻之顿萌贪念,迫不及待地前去告 密并收下了赏金。所以贪图钱财之人是人生大敌,智者 何时亦不能贪恋财物,同时也应防范此等贪财的卑劣小 人。

### □说害人之语者,此等怨敌易制服,心恨□说利人者,此等怨敌难制服。

仅在口头上说要害人,这种怨敌很容易被制服。而 心中愤恨,口中却伪善说利益他人之语,这种怨敌是很 难制服的。

此颂是站在世间法的角度来宣说制伏敌人的方法。 一类人经常把害人挂在嘴上,说什么"我要杀他、揍他", 总喜欢将心中的怨恨不满通过咆哮发泄出来。俗话说: "明枪易躲,暗箭难防。"他的厉声狂吼便是给对手通 风报信,提醒其注意。比如他说:"我明天要用枪来收 拾你,等着瞧吧!"这样就能使对手防患未然,可以躲 避或收缴其枪刀等方法破其战术。前文已明示"懦夫仅 嘴说灭敌,远见怨敌恐叫号,战场遇敌敬合掌,返回家 中说大话",这种怨敌没有什么真实本事,只是把口号 喊得震天响罢了,所以很容易被制服、摧毁。

另一类人把仇恨深深地藏在心底,暗中发誓:"此仇不报非君子,总有一天,我要……"而在表面上他不会显露分毫害人的行迹,所说尽是甜言蜜语:"我俩可谓是不打不相识,通过观察我认为您是一个正直善良的好人,也是一个不可多得的挚交。您的胆识、才能令我钦佩,若能常时亲近您,做牛做马也甘愿!"这样一说,

对方将心比心,以善眼观待一切众生,深信这一番"肺腑之言",便放松了警惕,认为我们以前虽有些摩擦、过节,但现在看来已经化敌为友了,他既然如此看重我,我也自应扶持善待他,大人不记小人过,且以"你敬我一尺,我必敬你一丈"的坦荡胸襟对待劣者。却不知这阴险的怨敌城府颇深,早已在心里制定好一系列对付、伤害你的策略,随时可能向你进攻。所以,这样的敌人是很难制服的。

了知上述道理,作为一个智者无论行于世间,还是致力于出世修法,在人与人交往之时切不可轻信甜言蜜语,而应仔细观察,善加抉择,以防被人暗算产生不必要的违缘。

### 巧治余痕能愈合, 恶语创伤难复愈, 如同乌鸦谤鸱鸮, 累劫彼此成仇恨。

通过善巧医师的治疗,身体上的伤痕能够恢复,但 恶语对心灵的创伤却难以愈合。如同乌鸦诽谤鸱鸮,致 使彼此累劫成为仇家。

目前的医疗技术相当发达,并且在日新月异地飞速发展,对于人类自身的内伤或外伤都比较容易治疗。比如一些在车祸、火灾、地震等事故中造成的创伤可以通过手术得以恢复,矮小的人也可以服用一些药物促使身体长高,就算内脏出现严重病症也可以移植新器官,至于些跌打损伤就更不用说了。曾经有一位被鳄鱼咬得遍体鳞伤的女士,其容被毁,宛如一个面目狰狞的魔女,观之令人不寒而栗。后来幸遇一位医术高明的美容师,在其精湛的技艺、细心的照料下,其容貌大为改观,竟

格言宝藏论释(上)

275 ැ<u>ම්ි</u>

<u>~</u>

276





比毁容前更为美丽。

身体上的伤痕可以恢复,但被恶语攻击后,在心灵 深处留下的创伤却是无形而难于恢复的。俗话说:"利 剑割体疮犹合,恶语伤人恨难消。"假如某人在大庭广 众之下被恶语中伤, 其脸部立即呈现不悦之色, 性情暴 烈者当场便会"以牙还牙"。有者虽不及时还击,但对 这也是闷闷不乐,愤恨于心,甚至耿耿于怀乃至终生。 古人言:"良言一句三冬暖,恶语伤人六月寒。"比如你 没有偷东西, 但别人一口咬定是你偷了, 或自己没有诽 谤上师三宝而别人硬说诽谤了……这时真正能安忍而 住的人极为稀少,在此情况下结成的仇恨也往往是最难 化解的。有位六旬老人吃斋念佛虔诚至极,一日,她远 嫁外地的胞妹回乡探亲, 老居士闭门不接见。原来年轻 时代,其妹曾骂她为狐狸精,害死了父母,并告诸乡邻 迫其背井离乡多年。直到她临终时仍摇头不愿再见这妹 妹。所以佛陀教导弟子"时时言语要平和",阿底峡尊 者也讲:"设使目见他人时,当说温和诚实语。"

乌鸦和鸱鸮累劫为仇、其根源也来自于恶语中伤。 相传很早以前,在森林当中有许多鸟类共住一处。在一 次竞选鸟王的盛会上, 鸱鸮名列前茅, 众鸟一致认同它 的优点:有一双很特别的眼睛,在夜晚的办事能力极强, 它头顶上的角坚而有力, 小巧玲珑, 其身体也比较庄 严……总之,鸱鸮比较具足当国王的条件。正在它春风 得意、昂首阔步地迈向那豪华的宝座时, 乌鸦发话了: "鸱鸮根本不能当国王! 第一、人类公认它是一种不吉 祥的鸟;第二、它头上那看似美丽的角,实际也是一种

恶兆; 第三、它的眼睛、嘴巴之所以为黄色, 便是以前 偷吃母亲食物而感召的果报……"真是一语惊人,众鸟 皆对鸱鸮另眼相看, 而且越看越不顺眼, 自然鸱鸮的国 王梦便落空了。从此鸱鸮同乌鸦结上了深仇大恨,直到 今天仍未化解。略作观察便会发现, 若在白天看见猫头 鹰,众多乌鸦便会群起而攻之;若在夜晚,乌鸦们也往 往在梦乡中遭到猫头鹰的偷袭。两者之间并没有其他的 矛盾, 仅仅因为几句话便生生世世成为仇家, 真是冤冤 相报何时休啊! 所以众中出言应谨慎, 特别是金刚道友 之间,更不要因为几句不必要的恶语而结下仇怨,时时 应以正知正念和甘露妙法对治自己的烦恼。

#### 心里总是挂仇恨,嘴上尽说善妙语, 此乃恶劣仙人教,即违圣者之法则。

有些人总是在心里牢牢地记挂着仇恨,而在嘴上却 尽说好听的善妙之语,这是恶劣仙人的教诚,违背了圣 人的法则。

一些本性恶劣的人很容易与人结仇,一句不中听的 话,一个不好的脸色,无意之中的伤害等都会使他在心 里结下一个个坚实的疙瘩。他以恶毒的心来观待一切众 生, 甚至会认为世上无好人, 人的本性都是恶。若两个 恶劣的人互相磨擦,恶意违害,那仇恨便会成为刻骨铭 心、永不磨灭的印迹, 致使他们在背后竭尽诽谤之能事 或者细心策划伺机报复。而在遇到怨敌时却尽力卖乖, 百般讨好,极力吹捧"你很有能力,很了不起,若没有 你这许多事情都办不成"、"你是我们的骄傲和庄严"、

"不知什么缘分,我一见到你就高兴……", 真是说得

格 宜 藏



天花乱坠, 令怨敌全无防患之心, 当受到迫害时才恍然 大悟,原来他对我说的甜言蜜语是别有用心。更有甚者 遭到致命的攻击后仍不能明白其中的奥妙。

表面上以善妙语言赞扬他人,而心里时刻都在盘算 报仇雪恨的人,实际上是在遵奉恶劣仙人的教法。以前 印度的一些婆罗门仙人如"阿卓唐"和"玛热局加"等, 他们对弟子的教导便是: 凡有怨仇皆当隐藏心底, 面对 怨敌之时不能显露分毫, 应以春天般的温暖妙言奉承, 迷惑其心,这样才能出其不意地攻击,轻而易举地报仇。 这便是婆罗门教中的一种邪规,然而与圣者佛陀的教规 背道而驰。此中圣者指的是引导众生出离轮回苦海的怙 主释迦牟尼佛。佛陀教导弟子:心怀慈悲而口吐温和之 语,心口一致,视一切众生如父母。而心怀仇恨口说大 悲利他的甜言蜜语, 此种行为与佛法恰恰相违。

作为佛的弟子自然就应该奉行佛的法规。如偈云: "皈依佛竟,宁舍生命,永不皈依天魔外道;皈依法竟, 宁舍生命, 永不皈依外道典籍……"佛门中人若奉行心 恶口善的婆罗门教法,是否已舍弃了皈依戒呢?鉴于 此, 众佛子皆应自省、深思, 若有此患即应深生惭愧猛 厉忏悔, 励力改之。

#### 王规论中虽宣说, 一切怨敌全消灭, 应如拔出毒树根, 然爱如子待如父。

在国王的教规论典中虽有宣说:对于一切怨敌都应 像拔出毒树之根一样完全、彻底地消灭。但佛陀却教导 弟子:于一切众生都应如慈爱子女和尊敬父母般地对 待。

"王规论"又名《王典》或《国王修身论》、是一 部国王必学的古典,也即是国王修身养性处理世法的指 南。王规论中明确地指出: 凡与国王作对的怨敌都要完 全、彻底地消灭,不管采用什么方法,该罚则罚,该囚 禁则囚禁,该打则打,该杀则杀,毫不留情,就像铲除 毒树要连根拔一样,以绝后患永远不给其再生的机会。 正如世人所言"斩草除根",历代一些国王在惩治其怨 敌时往往是株连九族。明朝大史学家方孝孺,秉笔直书, 罪罪恶恶,因为他将明朝的黑暗朝政一字不漏毫无含糊 地记入史册, 便被诛杀十族 (加老师一族)。然而以佛法治 国的君主对怨敌则不能杀,也不能用恶劣的手段进行镇 压,凡是发了菩提心的佛子,对待怨敌的态度应是爱如 子、敬如父。也就是说我们对待自己的子女是如何慈爱 的,对待父母又是如何敬重的,那么对待怨敌也应如是。 如圣者无著贤菩萨所说:"吾如自子爱护者,彼纵视我 如怨敌、犹如慈母于病儿、尤为怜爱佛子行。"这样也 许有人会疑问:"此处要爱如子,那与前面说的国王可 以制裁自己的怨敌,两者难道不相违吗?"不相违!因 为即使制裁怨敌也是以菩提心为基础,正如慈父为使儿 女改正错误而采取一些威猛的手段一样,没有嗔恨心与 报复心。同样作为仁慈的君王为了国家的安定,也不得 不使用一些刑罚惩治恶人,关键的一点即是须以菩提心 为基础,以善巧的方法令劣者弃恶从善,但绝不可动用 酷刑或是杀害众生。如法王松赞干布在其一生中从未残 害、杀戮一个众生。一般的人在对待怨敌的时候都会夺



口而出"以法规制裁",这便违背了佛陀的教义,作为



大乘佛子应慈爱一切众生,观一切众生为父母,故很少有怨敌。因为菩萨不伤害任何一个众生,所以不会有被害的果报,但为了圆满忍辱度,菩萨欢喜怨敌做违害。寂天菩萨在其不朽名著《入菩萨行论》中这样称赞怨敌:"世间乞者众,忍缘敌害稀。若不外施怨,必无为害者。故敌极难得,如宝现贫舍;能助菩提行,故当喜自敌。敌我共成忍,故此安忍果,首当奉献彼,因敌是忍缘。"对待怨敌如果能按照经论中所说的那样去行持,就能很快圆满忍辱度。

### 专为厉求私利者, 谁肯与彼交为友, 农夫勤耕田地中, 难以成长余杂草。

专为自己打算求取私利的人,谁愿意与他结成朋友呢?在农夫辛勤耕耘的田地中,别的杂草是难以成长的。

生生世世修习菩萨行的人,因发心和串习之力,其 所作所为都是为了利益众生,有的甚至牺牲自己来成办 别人的利益,这些便是高贵的大乘佛子之行为。但有的 人,生就一副自私自利的性格,不为众生安乐而奋发却 专门力求私利,往往自以为是,认为自己了不起而瞧不 起别人,凡事皆把"我"放在第一位。比如乘坐汽车, 仅仅因为座位,自私者便会展开一场激烈的唇枪舌剑, "这是我的座位,你往那边挪一下嘛,挤死了","这个 座位不好,我要换一个""我要靠在窗口边","后面太 颠,我要坐前面"……你如果满足了他的要求,他也不 会感激,因为他认为那是"应该的"。如果你没有按他 的意思去办,或者动作稍慢了一点,也许挖苦、讽刺甚 至破口大骂便如疾风暴雨般涌来,让你不得喘息。所以跟这样的人结交为友,实在是件非常痛苦的事。佛陀住世时,有一贫者私利心极强,看到什么皆欲据为已有,张口闭口全是"给我",别人都讨厌他,谁也不愿与他交友。一次他看见一位长者为佛陀供养了上妙饮食,便毫不客气地向佛陀伸手:"给我。"佛了知他生生世世皆说"给我"而轮转苦海,感受痛苦,为对治其私利心,佛告之:"你若说'我不要',我便将此美食尽数赐给你。"

在大乘佛教中,对于自私自利的言行从来都是严厉破斥和谴责的,发菩提心最主要的便是利益他人,如果碰到事情老说"我我我……",那肯定是不行的。就出间的道德规范来说也是提倡、赞美"助人为乐"的风尚,曾经还有人提出"人人为我,我为人人"的口号,如此当都是私利者应学的善规。作为一个佛门弟子,如果不舍弃自私自利的发心言行,就会被世间善士耻笑,如此会调查"相愿意与自私心强的人交友",那肯定是走遍天涯,谁愿意与自私心强的人交友",那肯定是走遍天涯,有也难觅"知音",就算有也必定是他的同类——自私自利者,而且犹如昼间星辰一样稀少。如同农夫辛勒由利者,而且犹如昼间星辰一样稀少。如同农夫辛勒由利者,而且犹如昼间星辰一样稀少。如同农夫辛勒自利者,而且犹如昼间星辰一样稀少。如同农夫辛勒自利者,而且犹如昼间星辰一样稀少。如同农夫辛勒自利者,而且犹如昼间星辰一样稀少。如同农夫辛勒

### 何人不知报恩惠,谁肯与彼交为友,勤劳亦无熟果地,农夫谁肯去耕耘?

若人不懂得知恩图报,那么有谁愿意和他交朋友呢?在勤劳耕种也无成熟果实可收的土地上,又有哪个

格言宝藏论释(上)

<u>~</u>@}







#### 农夫肯去耕耘呢?

前文反复介绍了两种人的法相,一种是知恩报恩的 贤善之人,仅受人滴水之恩也要以涌泉相报;另一种即 是本颂着重宣讲的劣人,对他人施予的深恩厚德尚不报 答,小恩小惠又何足挂齿呢?这种人恬不知耻,即便为 他免去性命之灾他也不会感激,还以为自己是福大命大 造化大、大难不死必有后福之人。更有甚者,倒会疑虑 这救命恩人怀有某种企图,从来不会想到对恩人作报 答。所以,有智慧的人怎么可能与这样的劣者交往呢? 就算成为朋友也无法长久,很快会翻脸,这种人终身无 法得到一位真心实意的挚友。拉法特曾劝导世人:"那 个有过三个朋友而先后失去的人,你不要做他第四个朋 友。"这也说明恶劣的人难以相处,他只能孤独终生。

还有一类头脑迷糊的人,生来就不具足分辨亲怨好坏的能力,对他人给予的恩德或损害都极其木然地对待。当然,修行好的人奉行的亲怨平等不分别与此类愚劣人的不辨恩怨迥然不同,如登地菩萨乃至佛陀便是将恩德仇怨平等对待,受供养不生贪执,遭打骂也无嗔恨。而迷茫无智的人却没有这样妙高的境界,如果今天给他一百两黄金,他只"嗯嗯"两声,若对他嘲笑挖苦,他反当成是真正的称赞而兴高采烈。如此恩怨"一视同仁"甚至"头尾倒置"的人绝不会有很多人去亲近他。某些密乘弟子薄情寡义,求法灌顶犹如猎人打獐子取麝香一样,达到目的便舍弃上师,当面背面都会说:"他不是我的上师。"更谈不上对上师报恩了。此人便已犯了密乘根本戒,其他的上师不敢再摄受他,金刚道友们也纷

纷远离他,不能共住乃至不能共饮一江之水。不知报恩 之人也为世间人所唾弃。比如拜师学艺讲究的也是"一 日为师终身为父",要恭敬恩师,感恩图报,否则非但 学不到精深的技艺,反而会被师父开除,遭同行的排斥。

比如,春天在一块田地上播下种子,中间辛勤培育苗芽,秋天若能获得丰收,农夫肯定乐意在这块田地上长期耕种。假如秋收之时一无所获,一年汗水付之东流,在希望的肥皂泡破灭的同时,定会赌咒发誓永远不去耕耘这块"瘠田"了。

### 蛮横又是鲁莽者,此人速将遭失败,厚颜野象极横暴,岂非急受被阉割?

蛮横而又鲁莽的人,速时将会遭到惨痛的失败,厚 颜难驯的野象也正是极其横暴的缘故,岂不是很快被阉 割了吗?

不管什么人,如果不观察自己的身语意,那么他所做之事定会成为既背离佛法教规又违犯世间法规的罪业,迟早有一天会受到国家、人民以及因果的制裁,而失败衰损。此任意妄为、性情蛮横之人想平平安安地活一辈子是不可能的。从前有一小国,国王是位暴劣的昏君,其臣民愤恨他的昏庸无道,便聚在一起议论国王的罪过:"君王暴虐无忌,治国无道,苦死百姓也。"国王得知震怒异常,不加调查只听信身边佞人的话,将一个个贤臣捉来施以酷刑,残害至死。从此朝中缺少贤能的大臣,国事不能处理,国王以烂为烂,重用佞人,最后江山沦落,自己成为亡国之君不说,且险些断送了性命。

印度有一类未经驯服的大象, 脾气蛮横暴躁, 而且

仑

法使其不能继续撒野。

脸皮厚得赛过城墙拐弯, 恬不知耻, 时常横冲直撞, 目 中无人。在其前进之时横行霸道,不允许眼前有障碍物 存在, 茂密的树林在其经过之后定被夷为平地, 惨不忍 睹。印度还曾多次发生城市被野象群摧毁的事件。所以 在印度人心中最为忿恨的便是野象,他们穷思竭虑采用

有些人甚至修行人在业力显现时若不能调伏自己 的身口意, 定将导致今生下世遭受众多难忍的痛苦。为 令诸众生能悬崖勒马,于解脱道上大步前进不落三涂, 作者以大慈悲心在此反复旁敲侧击,拨开迷雾令我们重 见天日。

阉割或砍头断足等方式来收拾它们,总之是想尽一切办

#### 如何布施恶劣者, 自需之时不回报, 钳子虽常夹铁球、铁球怎能夹钳子。

无论布施给恶劣的人多少财物,当你自己需要的时 候他们也不可能做一点回报。虽然钳子经常夹起铁球, 但铁球怎么也不能去夹钳子。

无论如何对本性恶劣的人施以钱财,为其事业耗尽 精力, 付以鼓励, 布施国政、妻儿、己身血肉等, 在你 需要帮助的时候却得不到他一丝一毫的回报,哪怕仅仅 是一个好脸色。比如一个来自异地他乡的劣者,因人生 地疏一时未找到工作,生活无有着落。另有一位好心人 与他是同乡, 且有一个好工作, 常对他施以生活所需, 为其工作四处奔波。后来劣者顺利地参加工作了,但却 对曾经大力帮助过自己的同乡无有丝毫报恩之念,而且 不闻不问视如陌路。当好心人生病或遭违缘之时,他袖

手旁观, 连一句安慰的话语都没有, 又何谈去报恩报德 呢?这便是劣者的本性,谁也奈何不了他。

诚然,大菩萨修行布施不会计较得失,但从世间法 的角度讲,得到惠施却不知回报的人始终受人唾弃。大 乘佛子修持的布施度, 其意为布施到彼岸, 内容即是要 慈惠地抚育怜悯一切迷惑邪行的众生, 饥者予食, 寒者 予衣,病者予药,炎热之时送去凉爽,乃至车马舟舆、 各种珍宝、妻儿、国土, 凡有索求, 一一施舍。其救护 众生之恩泽超越天地,深过海洋却未要求任何回报,即 便遇到恶劣的求施者知恩不报反报以怨,他于自己所行 惠施也毫无悔心。如义成王子、月光国王等,他们于人 施舍财物时,就像养育自己的孩子那样慷慨无私,即使 遭到驱逐或布施生命,其心中也只有悲悯而无怨恨。若 布施行善者有望于积善余庆、转世受福,那么这种"零 存整取"式心理终将使普救众生的布施精神蒙灰降格。

世间的伦理道德以及佛的教义皆提倡知恩报恩,古 人言:"知恩不报非君子。"这也是做人的基本美德。比 如钳子轻而易举便能将铁球夹起来,即是贤善之士常行 布施的比喻。而铁球却不会反过来夹起钳子, 因其浑身 上下圆溜溜的不可能夹起钳子,这便是对常受人恩惠而 毫不知回报之劣者的真实写照, 其本性恶劣如此。由此 修行之人应仔细对照自己,做铁钳还是铁球你尚有选择 的余地。

#### 劣者借口为利他,反而行持罪恶事, 是为假装利众生, 智者谁肯毁自己?

卑劣的恶人总是借口利众生,但其真实行持的却全

品







是罪恶的事情,这种即是假装利益众生的狡诈行,智者 谁愿意去假装利人而毁坏自己的名声呢?

恶劣的人总是伪装贤善,对人也是笑容可掬,常说 利他之语。然而他内心真正有利他的菩提心吗? 所作所 为真的是为利益众生吗? 不!!! 在他心里塞满了"害人 利己"的恶念。他们时常高喊"我要利益一切众生"、 "我是弘扬佛法的"、"我是在为上师做事情"等冠冕堂 皇的口号,只是为达到目的所惯用的一种"善巧方便", 实为典型的"口蜜腹剑"。有位初入密乘的居士依止上 师不久,得出一个结论: 当上师真好, 受人敬仰不说还 于无勤中得种种供养, 大有享用不尽之势。于是他上下 求索,居然也想出一条挣钱的门路。他弄到几张上师签 盖印章的信笺, 上面满是藏文, 他虽只字不识却也狂喜 不已。不日他即下山"弘法利生"了。藏地自然无他大 显身手之地,便远赴沿海一带的经济特区,打出招牌: "我是某某活佛的弟子,今奉师命特来贵地化度有缘。" 说着便掏出那几张藏文信笺以及与活佛的合影:"哝, 这便是活佛发给我的金刚阿阇黎的证书和对我弘法利 生事业的授记。"继而他又拿出一颗碗豆大小的纯白舍 利:"这是活佛传给我的佛陀真身舍利,灵感甚大,将 来要建塔供奉,念你多世做我的大施主,助我弘法功不 可没, 今将此舍利暂存你处供奉。"那老板受宠若惊, 对面前的"活佛"俯首礼拜, 并奉以妙高法座, 招募亲 朋好友、名流大亨前来种"福田"。假活佛又以修建道 场、印经放生等为名,令众人筹款。得此巨款,假活佛 一样善事不做, 只顾享用, 偶尔给弟子"依利哇啦"地

灌个顶。当众人对他生起怀疑而调查其底细之时, 他便 一溜烟地漂洋过海到别处逍遥去了。

此种卑劣者欺骗了别人,同时也欺骗了自己。他以 巧计使自己"功成名就",享尽五欲妙乐,却毫不考虑 这种假装利众所造的罪业已促使自己踏上了一条通往 三恶趣的不归路,真真实实地亲手摧毁了自己的今生来 世,上演了一幕"飞蛾扑火"式的悲剧。作为懂得因果 的智者深知假说利他所造之恶业,实是毁坏自己的高能 核武器, 对此他们只会望而却步。如果有能力, 他肯定 愿意去真实饶益众生; 如果他还不具足利益众生的能 力,那么智者此时会好好保护自己——认真修行,积资 忏罪。若能了知此理,便能扫清修行道路上的障碍,弘 扬佛法时也不会有很大的危险。

#### 债务尾数余恨敌, 恶劣刑法恶语论, 贱种以及劣行为, 彼等自然会滋长。

世上恶劣的事物、如债务尾数、遗留余恨的敌人、 残酷的刑法、恶毒的语言、卑贱的种族以及恶劣的行为, 这些不用倡导自然也会滋长。

本品宣讲了愚人、恶人的种种卑劣行径,彼者恶行 虽然没有人想要去发展和宣传,但它们仍旧如同瘟疫一 样滋生蔓延。下以六种事例详细阐述此中道理。

(一) 债务尾数:"欠债还钱"是天经地义的事, 然而有些人债务的尾数,随着时间的流逝,非但不见减 少反而越发增多。欠债之人竭尽全力欲控制债务的增 长, 甚至倾家荡产试图减少债务, 但苦于没有额外的资 金来源,总是入不敷出,不得已又出示借据。他们用借









来的钱图谋发展,预计一本万利,大发横财,而结果却总是石沉大海,自然会陷入更窘困的境地。面对如此繁重的债务,心中万分困惑,若继续借必导致恶性循环! 所以,在未遇到如天上掉下金子等意外收获前,他们永无翻身之日,债务于今生恐怕是还不清了……

- (二)余恨敌:作为人都会遇到不同类型的敌人。 对世间人来说有战场上的敌人、商场上的敌人乃至世袭 祖上流传下的怨敌等;出世修行人也有众多烦恼敌,如 果自己没有办法彻底调伏他们,便很少有"相视一笑泯 恩仇"的机会。最后敌众势必更加兴旺发达,其网罗羽 翼,子子孙孙亲朋好友直接、间接地都会成为你的怨敌, 那时终将达到"一望无际"的程度,何时何地都可能遭 到威胁和攻击。
- (三)恶劣刑法:古往今来帝王君主们为了统治国家安抚臣民,制定了多种刑法,目的仅是制裁罪人,杀一儆百,警诚恶人切勿再犯。虽然其中也不乏比较和缓的刑法,比如古代的一位官员,他用茅草做成鞭子象征性地抽打几下,当罪犯感到羞愧时即将之释放,或罚以长跪、禁坐等。但此类和缓的好刑法却很难流传和推广。相反,那些非常残暴、恶劣的刑罚,如五马分尸、截四肢、入缸、灌酒、抽筋、剜眼、火烧等酷刑却很容易兴盛,备受暴君青睐,广为"弘扬"而且著书立说,重赏发明创造之人。
- (四)恶语论:俗语"好事不出门,丑事传千里", 的确好人好事鲜为人知。如高僧大德的传记等除虔诚的 佛弟子外,世间诸人便毫无所闻。相反丑闻、脏话、粗

语、下流的口头禅等却很有市场,广为人知,争相宣扬。 对于此等恶语,人们便显出非凡的智慧和记忆,往往是 过耳不忘,并且举一反三、添油加醋、创造性地改编, 广作演讲,使其越传越恶。比如诽谤上师僧众和本来不 宜传开的事情却如长了翅膀似的,传遍天涯海角,仿佛 已被众人亲见、罪不可赦了。

- (五) 贱种:比如卑劣的种姓、贫困的家庭,其子孙后代极易兴盛。曾有一对乞丐夫妇终日乞讨维生,但却生养了十八个儿女,以残羹秽饭喂养倒也健康地成长起来,无一夭折。命运总是这样捉弄人,贫穷的人不求子嗣却人丁兴旺,富贵的人往往是恐怕后继无人断了自家"香火",而又求子不得,即使得到也不易养活,心怀忧恼。其实这些都是善恶果报所致,无需怨天尤人。
- (六)劣行为:指恶劣、不如法的行为,比如吸毒、赌博、诈骗、偷盗等行为。虽然国家、社会、学校等各阶层、各部门都三令五申,严格禁止,但这些恶行不但未见减少,反而更增盛、繁多,甚至有些恶劣行为已逐步纳入"合法化"的管理,明目张胆地挂牌营业,开办赌场、妓院等,还按时向国家缴纳税金。通常恶人的实践和宣传为在其萌芽阶段并不盛行,总是在少数人的实践和宣传后,众人觉得"对胃口"于是就跟着实行,很快它们就能风靡起来。而奉持善行者为数多少,比之喜好恶行之人即如手上尘与大地土之差别,这也是五浊恶世的一种自然规律,故而形成当前"行十善者寡,造十恶者众"的恶劣风气。

以上已圆满宣说了劣者之种种恶行,望读者阅后细









第六品 观察性情

本品所论述的性情泛指人的道德品质、人格修养以 及人的本性。如果以佛法最甚深的道理来抉择人的本 性,即每一众生皆具如来本性,故说众生是佛。但众生 清净的如来藏已惨遭无明的侵害,于漫长的轮回中迷惑 不已,有如明镜蒙尘,不现本来面目。因蒙蔽的深浅程 度不同,大致可分为上、中、下三等根基。所以无论修 学世间法或出世间法,人的智慧都有着明显的差别。而 智慧和性情之间又有着必然的联系、有的人性情善良、 忠厚,有的人却恶毒、狡诈。

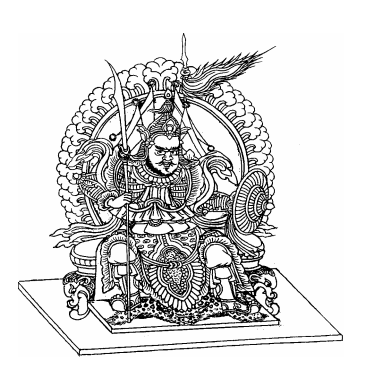
> 设若何人当长官, 难以了知自过失, 如眼能见诸余法,观察自体需镜子。

任何人若担任了长官职务, 就很难了知自己的过 失。如同眼睛能明见外境余法,而要观察自己的身体时, 就需一面镜子的帮助。

人一旦为官, 便容易拥有钱、权、势, 往往只能听 到赞美, 处处受人恭敬。久而久之, 长官便难以了知己 过,即使酿成祸端,众人也因畏其权势而不敢提及。世 上真正闻过而生喜的人又有几个呢? 上至君王将相,下 至县令乡官,都喜欢阿谀奉承而不乐逆耳之忠言,致使 社会上拍马溜须盛行。即使有几句看似批评的话语,实 际上却是刻意的奉承。为官的人大多拥有一双雪亮、犀 利的眼睛, 但却是用来观察他人过失的工具。对于世事

细思维,以"有则改之,无则加勉"的态度审视自己的 言行, 进而达到完善自我的目的。同时也要仔细观察与 自己交往的人, 具足恶劣品行者应及时远离。当然, 在 自己力所能及的情况下尽量去帮助劣者改正恶行,也是 我们学习本品的目的之一。

格言宝藏论释第五品终



观 察

品

悉





他清清楚楚,了如指掌,讲起来也是明明白白,有条不紊,但反察自己时却是老眼昏花,糊里糊涂。古人说"知人易而自知难"也是这个道理。

以前有位英勇善战的武将,镇守边关,屡立战功, 故而朝廷册封其为总督。总督大堂之上高悬了一面"明 察秋毫"的金匾。此总督大人的确名副其实,是一位正 直、善察民情、秉公执法、备受崇敬之人。久之、总督 府已异于往昔,戒备森严,重兵层层围绕,持刀枪而立, 凡求见总督之人,皆有如进宫朝见皇上一般,须经过重 重关卡、跪拜请安, 违者处死。一日, 当地有一穷学士 陪同好友前往拜见总督。友于大人前殷殷跪拜, 他却傲 立一旁。总督勃然大怒、拍案质问:"何方狂徒、竟敢 如此无礼?"学士笑脸相迎:"大人息怒,小人既未吵 架又未打架,如何无礼了?""你见本官不拜,即是无 礼,亦是死罪。"学士不惊不诧,正色道:"历来只知登 朝见圣有此规矩,今日才知拜见总督亦与拜见当朝天子 无别,总督大人难道不怕'蓄意谋反,自立为帝'的罪 名吗?"总督大人如遭致命一击,顿然醒悟。他下令去 除总督府如此格局,又请学士上座以礼相待,感其厉言 相责之恩。所以身居高位之长官难以照见己之过患,若 不能巧用善言劝诫之明镜, 定将形成无可挽救的惨局。

譬如:眼睛能清楚明了地现见外境色法,但是要观察眼睛自体就必须借助于明镜。又如眼睛里若落入微尘或生了眼病,只有依靠明镜方可了知自己出了什么毛病,而且也只有依靠明镜才能使自己的形体、容貌清晰地映入眼帘。同样,欲明己之过患也需借助"明镜"。

能自己照见自己过患的人除高僧大德外,确实罕见。大修行者乐于反省己之过错,如古德云:"吾日三省吾身。"修行人在向外观察的同时也应反省自身,若见他人有过失、不清净等,则说明你已具足同等的过患,因为外境皆为自心的显现,即如一面明镜。

## 仅有一方智慧者, 亦难精通一切事, 极为敏锐之眼睛, 亦是不能见声音。

仅专长于某一方面的智者也很难精通一切事物,好 比极为敏锐的眼睛,也不可能看见声音。

世间凡人的智慧是极其有限的,据生命科学家的报告说:人类潜伏的智慧很深广,目前能启用的智慧仅占整体的百分之十(也有说为于分之十)。根据佛陀的开示,其原因即是:无明的蒙蔽使众生的智慧不能完全显露。佛陀遍知一切世出世法的真谛,故又称为全知。佛弟子中即便是十地菩萨也有尚未清净的细微所知障。而薄地凡夫,无论如何聪慧机敏,勤奋求学,也只能精通某方面的世间知识,不可能了彻天下一切事。比如受世人崇拜的世间知识,不可能了彻天下一切事。比如受世人崇拜的世常家、物理学家、艺术家们,能于自己的研究领域做出卓越的贡献,但对其专业以外的知识却只能了解一点皮毛,甚至一无所知。所谓"隔行如隔山",若让物理学家去弹钢琴或是让音乐家去研究核能、原子能,他们便是"丈二和尚,摸不着头脑"。

修学佛法也是如此。有些学人精通因明,极善逻辑 推理与辩论,但对大圆满法的奥妙却知之甚少;又有者 虽广研唯识,但对中观的究竟理趣却不甚精通。无垢光 尊者在《心性休息》中讲,乃至菩提果之间,行者的功

<u>~@</u>

293 <u>(5)</u>

<u>~</u>

4 <u>ඇති</u>

德都需要继续增上。所以人要有自知之明,若执一技之 长而骄傲自满、唯我独尊,则无疑已被魔王波旬的毒箭 射中要害。

譬如某人生得一双极为敏锐的眼睛,洞察外境色法不差丝毫,但此利目对声、香、味、触四种所缘境却"无能为力"。听声得用耳朵,尝味需用舌头……这也算是各有所长吧!当然具足大神通力的圣者能用耳朵识字,看来眼睛见声音也不无可能了。但这毕竟是特殊情况,本颂泛指世间常人,故不应以某一特长而骄傲。

# 有时实话成过失,歪曲之语成功德,笔直道中亦遭难,右旋海螺成吉祥。

有时讲实话也会成为过失, 歪曲事实的语言反倒成 为功德。如在笔直的道路上也可能遭到劫难, 而右旋的 海螺却成为吉祥之物。

在世间法方面,讲真话、着净衣、吃净饭等行为是 崇高的美德。不妄语既是自性戒也是佛制的根本戒,然 而功大于过的情况下适当的妄语也有特殊开许,戒律中 讲的舍小取大即是以功德的大小作衡量的标准。比如一 些人急于出家而遭到家人的反对,于是妄说到外地读 书,又找一个好友作掩护定期转送书信,实则自己已于 寺院出家为僧。一段时间后亲属才知他们出家的真相, 见其志不可夺,无法挽回,只好任之。由此这种妄语反 倒成为一种功德。又如一些初入密乘而未了知密乘戒的 人,受灌顶后返家,旁人(非密乘中人)问及,他便净持不 妄语戒,一五一十地详细汇报,甚至密名也毫无保留 和盘托出。这种"不妄语"却导致了更严重的过患,真 是因小失大。

历史上也有许多歪曲事实而成为功德的事例。朱元璋称帝后,一日偕马皇后到御花园游玩,谈及往事感言:"想不到我朱元璋也有当皇帝的命,哈哈哈!"说罢手舞足蹈,以种种有失体面的动作博皇后欢心,此时朱元璋却忘记了身旁随行的两个侍从。趁其登山攀岭显露武艺之时,马皇后命令两个侍从一人装聋一人装哑。当朱元璋回到皇后身边时,猛见两侍从,心想:"唉,我今日在下人面前如此失态,若传出去……"遂起杀念,他便向两侍从问话,其一装聋,问牛答马,另一装哑,中咿咿呀呀,手上胡乱比划。皇后笑言:"他俩一牵一哑倒也怪逗人的。"朱元璋闻言心下大慰,便打消了杀人灭口的念头。马皇后堪称智者,她的妄语救得两个无辜的生命,可谓"善莫大焉"!

通常情况下,直人、直心、直话都受欢迎,但并非所有直的东西都好。比如说高速公路,笔直平坦,汽车行驶时,速度慢者每小时一百公里,快者每小时一百五十公里乃至更多。如此虽然可以节约时间,驾驶员也党刺激过瘾,甚至有些飘飘欲仙的感觉,但出车祸时却惨不忍睹、令人痛心。1995年广州某一高速公路出车祸时,25辆车连连相撞,伤亡惨重。这即是笔直道路上遭到的劫难。而出产于印度加尔格达城的右旋海螺虽弯弯曲的动难。而出产于印度加尔格达城的右旋海螺虽弯弯曲的凹凸不平,却成为吉祥物。据佛经记载,右旋海螺为八吉祥物之一,若将之供奉于寺院或家中,能赐予吉祥。世事无常,变化多端,但万变不离其宗,凡事衡量功过,只要能利益众生,某些时候不妨也如右旋海螺般拐弯抹

\*\*\*\*\*\*

角地成办度生之事业。

# 若无福分光有学,学问即将毁自己,犹如蚌壳有珍珠,因此彼者送性命。

没有福分仅有学问的人,学问也有可能将他自己毁灭。犹如蚌壳内长有珍珠,它也正因此而断送了性命。

对于人类,学问就像空气一样不可缺少,它能使精 神和物质鄙薄的荒野变成肥沃的良田。比如佛法既能使 自己得到解脱,也对众生的利益起着关键性的作用。古 今中外, 诸多高僧大德依靠佛法得到共不共的成就, 同 时也利益了无量有情。但并非所有的知识都对人类有 益。某些世间的学问不但对自他无益,反而会成为毁灭 自我之因。若人往昔从未积累福德, 无有福慧资粮, 仅 凭今生的勤奋学习而精通世间法或佛法的某一学问,对 其本人来说,究竟是有利还是有害呢?这很难说。也许 这种学问将毁坏他自己, 成为堕入恶趣之因。比如某些 精通电子科技的人通过电脑盗取银行巨款,而事发后却 会受到法律的制裁。再如某些研究唯物主义无神论的专 家,他们以所学攻击、诽谤佛法,以那三寸不烂之舌大 肆宣扬无因果、无轮回的邪说, 迷惑人心。又如从事军 事武器研制的科学家,他们绞尽脑汁创造性地发明了各 种残害众生的武器, 虽得到军事部门最高的荣誉勋章, 但却已成为地狱之堕石。这便是因往昔未积善业福报, 今生也无修善的福分,故而引以为荣的学问反倒毁坏了 自己。

对修行人来说,有学问即如拥有如意宝,能成为学修佛法的正因助缘。但学佛后若以自己的小聪明作资本

去坑蒙拐骗,假戏被识破后倒霉的还是自己。以前藏地有一些精通因明的佼佼者,他们在文革期间背弃佛法,舍弃上师三宝,借用因明的推理诽谤佛法。于批斗大会上他们大显身手,口皮翻动,唾沫横飞,大说特说,振振有词。当时许多人被蒙骗,纷纷为他们的"爱语"所慑服,便跟着起哄,高唱反佛教的"赞歌"。此类聪明人看似学问渊博,却应了麦彭仁波切的教言:"学问虽众多,却未达究竟,言论虽精妙,未知深胜义,此人极危险,害他且毁己。"

仅仅有学问而不为自他谋福利者就如同蚌壳一样 只会毁灭自己。蚌是生活在水中的一种软体动物,贝壳 长圆形呈黑褐色,壳内有珍珠层能产生珍珠。正因为它 体内藏有珍珠,故而被人挖取,最终丢掉了性命。

# 过分亲近有学者,多半亦会生厌烦,如同甘蔗极甜美,若常食用则厌弃。

过分地去亲近依止有学的智者,最终往往会产生烦恼厌离心。如同甘蔗虽然异常甜美,但若长期食用则会令人生厌而舍弃。

依止善知识因根基的差别而有不同的限度,如地域的远近、时间的长短等。以佛陀为例,有的弟子经常亲近他能增长信心,如阿难尊者;有的经常亲近却反生邪见,如善星比丘。大多数人在长期亲近依止善知识后便不见其功,反见其过,或视若常人,不觉其贵而生厌离。善星比丘伴佛二十四年不离左右,其精研佛法通晓诸多佛理,因此自以为佛学造诣与佛相比有过之而无不及,唯一的差别便是世尊头顶上有个光环,而自己没有。此

<u>~@</u>

297 <u>🐠</u>

<u>~</u>

298



外他再也看不出佛有什么功德, 甚至觉得佛也是凡夫, 同样要吃饭、患病, 最后生起很大的邪见离开了佛陀。

时值五浊恶世, 人与人相处总免不了是非。有的人 过分亲近侍奉上师虽未生邪见,但常遭受他人的嫉妒与 诽谤,于是生起烦恼。回顾依止上师的心路历程,发现 未得多大利益, 便开始对上师生厌离心, 此时他们即成 为善星比丘的传承弟子。以前藏地的某些大德虽然信徒 众多,但从不让他们过分地亲近自己,于行住坐卧皆密 不人知。弟子们大多都会生起可望而不可及的感觉,故 将之视如佛陀再世, 偶尔被接见, 尤感佛恩浩荡, 沐浴 更衣, 觐见之时躬身低头以示恭敬。得受传法灌顶更是 激动不已,心里如吃了蜜糖一般甜美,又如揣了只小兔 久久不能平静。这些高僧之所以如是行持自有甚深的道 理。因为佛菩萨度化众生示现人身,有许多方便善巧的 行为常人难以理解,弟子若过分地亲近,通盘"了知" 后就很容易生邪见。

世间圣者也是如此。大学者孔子功德深广,众多志 士慕名前来求学, 但他的邻居却未见其功德而反生邪 见。好比滋味爽口、甜美的甘蔗,初次品尝或偶尔吃一 次会觉得香甜可口,味道上佳,但若经常食用便觉得无 甚稀奇, 甚至见到就恶心。同样初次拜见高僧大德的人 都会虔诚地求加持、求灌顶,但若朝夕相处,日子一久 便觉得"不过如此,与我何异?"了知此理,无论做上 师还是为弟子者都应适度地掌握分寸。

> 性情尽管善良者. 若常折磨亦牛嗔. 犹如檀香本清凉, 若常摩擦亦燃烧。

尽管有的人性情极其善良,但若常常被人折磨,他 也会生起填心图谋报复。犹如檀香的性质本是清凉,如 果不断地使之互相摩擦、它也会燃烧起来。

若对禀性善良、性格和柔的人常时欺辱, 至其忍无 可忍之时, 他也会进行有力的反击, 甚至不惜生命, 如 言"逼急的兔子会咬人"。曾有一对夫妻, 丈夫脾气暴 躁,凡有怨气皆发向妻子,拳打脚踢已是家常便饭。妻 子胆小怕事,性情柔弱,总是逆来顺受,任其折磨。久 而久之,妻子越来越惧怕丈夫,日日小心侍奉,不敢出 半点差错。一日,妻子做好晚餐静候丈夫归来,而丈夫 却在外面与一帮酒肉朋友赌博酗酒, 最后输得精光、喝 得烂醉。待他跌跌撞撞地回到家中时已是半夜十二点。 妻子一心等着他回来吃饭,不知不觉中已靠在饭桌上睡 着了。丈夫见状狂笑着扑到桌边将桌子掀翻、踢垮,压 向惊魂未定的妻子,丰盛的晚餐连汤带水泼到妻子身 上,餐具尽碎。他又一把抓起妻子推到墙角,"我在外 面卖命, 你倒在家里享清福, 眼看家里缺钱, 你还做这 些好吃的! 我叫你吃!"说完抓起落地的饭菜配上老鼠 屎往妻子嘴里塞。发泄完后,他自往卧室倒头便睡。其 妻被折磨得昏死过去,整整一夜便在墙角度过,第二天 醒来时浑身疼痛,动弹不得。丈夫见后破口大骂:"瞧 你这副死样,真叫人恶心!懒得像猪,蠢得像驴,丑得 像鬼!还不快给我收拾好!"说完头也不回地出门了。 妻子痛不欲生,越想越气,她挣扎着起身干活。晚上丈 夫归家时,她仍然笑脸相迎,似乎毫无怨尤。当晚,同 样是半夜十二点,丈夫睡得很熟,手无缚鸡之力的妻子

性

操起菜刀砍断了他的脖子,然后换上新衣坐待天明。当 黎明的第一道曙光射进窗口之时,她便径直向公安局投 案自首去了。

古人言:"物极必反。"犹如檀香,虽本为凉性,但若将两段檀香木不断地摩擦,则会逐渐升温,超过一定的极限,它便会产生火花剧烈地燃烧起来。人与人之间相处也是如此,凡事不可做得太绝,欺人不可太甚,否则将导致毁灭性的反击。若一个国家经常侵略另一个弱小的国家,总有一天这个国家会自食其果直至毁灭。作为修行人更应精勤地守护三门,励力断除损毁他人的恶念和言行。

# 天下国王虽众多,依法护国极少数,天上神仙虽众多,无如光明日月轮。

普天之下虽然有很多国王,但真正能依靠佛法护持、治理国家的君主却极为稀少。如同天上的神仙虽然 有很多,但却没有一个能比得上太阳和月亮的光明。

在我们生活的星球上有许许多多国家,20世纪末,仅于联合国登记入册的国家竟达183个,而其中真正遵循佛陀的教导、依佛法治国的国家却非常稀少。如不丹、泰国、斯里兰卡等佛国与出世的佛法有着不解之缘。他们所有的法规都以佛法为依据,政府机关、企事业单位与学校等各部门经常都会组织集体性的佛学培训和禅坐实修。国中无论举行什么法会,僧王和出家人都居于上首,而总统、总理以及其他政府要员则心甘情愿地尾随于后依次落座,所有参加法会的在家众包括总统都要对僧众顶礼供养。佛教在缅甸虽然也很兴盛,但从以佛

法治国这一点来看却差之千里。就算不完全以佛法统理国家,仅以仁德治国,不违因果规律、广行善法的国家也极为稀少。中国注重的是以国法护国,广宣"依法治国,全民安乐"的号令。这种做法对于一个国家来讲是十分必要的。俗话说:"没有规矩不成方圆。"为了自身的安定,每一个国家都会建立一系列必要的法律制度。若任凭恶人恶事泛滥成灾,定将祸国殃民。虽然联合国强烈呼吁"各国人民团结起来维护世界和平",但却因许多国家不能以法治国而使之成为空谷回音。目前世界上许多国家仍在频频地爆发战争,其实那都是因嗔心和贪心增上而引发的灾祸。

文人墨客大多喜好描写星宿,称它们是神仙居住的 地方,或者直呼某某神仙,如月亮和太阳便分别被尊为 月神和日神。由此纷纷畅演了诸多神奇美妙的故事。夜 晚繁星闪烁,遥望那璀璨的星星禁不住想高歌一曲,赞 美它的神奇与美丽。但是当一轮满月冉冉升空之后,那 皎洁的月光映地生辉,银光万缕遍洒大千,群星霎时 然失色。而一轮红日由东方跃起之后,光芒万丈普照世 间,因缘和合之时往往还会呈现七色的光蕴。此时则遍 寻不见星踪,纵然群星的光芒聚集一处也无法与月亮和 太阳的光芒相比。星星们大概也有自知之明,相形见绌 又岂敢与太阳媲美。同样,佛国就像日月一样稀有难得, 无与伦比。

何人能做害人事,彼者亦有利人力,如能折砍人头王,彼王亦能施国政。

任何人如若能作害人的事,那么他肯定也有能力利

品

格

<u>~@</u>









益、保护人民。比如敢于砍下别人脑袋的国王,那他必 定也能以善法行施国政。

人非圣贤, 孰能无过? 而知过能改者也就是逐渐靠 近圣贤之人。古德云:"认识自己的过错并勇于改正的 人也是一位智者,其弃恶从善便是一种莫大的功德。" 有的人好事做不来, 坏事也做不来, 这种无关利害之人 只有浑浑噩噩地度过一生。而另一种作恶多端的人, 若 能醒转过来行持善法也同样具足能力,从有恩必报到上 供下施,或学佛持戒等,他们都会干得相当出色。以前 在佛教遭劫难时,炉霍地区有个名叫巴塔的人带头摧毁 寺庙, 诽谤因果, 亲手杀了许多人。当时人们咒骂他为 残暴魔王, 对他恨入骨髓。几年后, 佛教重兴之时, 他 幡然猛醒, 愧悔自己昔日造下的弥天大罪, 立即改恶向 善, 尽力弥补过失。没想到他造善业的能力也同样大得 惊人, 弘扬佛法、利益众生、修建寺庙……以致扭转乾 坤,如一刹那便从地狱荣升到了天堂一般,前后判若两 人。人们对他的丰功伟绩自是赞不绝口,纷纷恭称他为 "法王"。

同样,君主享有至高无上的权势和地位,若恃势恣横、专权跋扈,对臣民以酷政统治,滥杀无辜,任意肆虐,定会怨声载道受人痛骂。若有幸被大德高僧调伏或良心发现,转而行施仁政,那么他令平民百姓安居乐业的能力也比一般人高出百千万倍。若能进一步依循佛法治国,对佛法的弘扬也会做出巨大的贡献。佛教史上兴建八万四千座佛陀舍利宝塔的阿育王便是这样一个典范。又如唐王李世民在位时,因一位极擅占卜的星相家

告诉他大唐的江山此后将落武姓人之手。于是他命令杀尽天下姓武之人,致使众多无辜的生命毁在他的手中。一次李世民暴病卧床,迷迷糊糊中他的神识因往游阴曹地府而悲呼哀嚎,惊恐不已。后得高僧点化,遂对因果轮回深信不疑,之后他尤为推崇佛法,大兴土木,修建寺院,在历史上亦留下了辉煌的篇章。

#### 具慧正直之大臣, 能成君民诸事业, 如同巧者射直箭, 瞄准何处皆中鹄。

具足深广智慧而又贤明正直的大臣,有能力成办君 主和百姓的诸多事业。如同善巧的神箭手射出的直箭, 瞄准任何一个地方都能击中箭靶子的中心。

能定国安邦之大臣肯定是有智慧、人格贤善且正直无私的人,他上利君王,下益百姓,不仅能成办自己的事业,也能成办国家之大业。不论是弘法利生还是定国安民,只要是利益众生的事业,他都能大公无私地操办。如藏王松赞干布的大臣嘎冬赞以及唐太宗身边的大臣魏征,还有近代深入人心的某些总理,都是"先天真"的良臣。如果一个国王真正拥有这样一位贤能的辅臣,那么他即可高枕无忧了,原为一个人员,那么他即可高枕无忧了,原为一个人。第一次世界大战以前,德国之所以能成为一个极强的哲性。德国之所以能成为一个极强的国家而雄居于世,俾斯麦便是一位关键性的人物。他具足深广的智慧和正直的品性,虽然有一人之下、为国民派的显赫地位,但在处理国事时却是励力精进,体他民众疾苦,承受诸多心怀不满之民众的怨气,为国民排忧解难从无怨言。这样的良臣十分难得,是任



何时期、任何国家、任何君主都迫切需要的。

从佛法方面讲,佛陀宛如贤明的君主,真正能引导众生行持善法趋入解脱胜道的人便如具慧正直的大臣般珍贵。无始以来,众生皆为谋求私利不断地造作诸多恶业,使"人不为己,天诛地灭"成了一切行为的准则,而收获却与欲愿相去甚远。于此浊世中,真善知识自然也如凤毛麟角,难逢又难遇。在佛教团体中,如果能多些具足智慧、正直无私的人,那么弘扬佛法的事业定会如上弦之明月一般,蒸蒸日上。

古时射击用箭,当今射击用枪。射击也是奥运会上一项必不可少而精彩的比赛项目。荣获冠军之人必是弹无虚发之神射手,不用说在比赛场上,即使场下练习之时,也可随意射中"鹄"(即射箭靶子的中心),而且百发百中。同理,作为一个好的修行人,最起码的条件即是心地善良、性格稳重、忠厚正直并且具有智慧。这样的人就像神射手一样百发百中,定能将自己乃至一切众生"发射"到安乐的果位。

#### 若王何人不理睬,全知亦无人尊敬, 如同离开命根时,尸体再妙有谁取?

无论何人如果不为国王理睬、重用,那么即便是一位全知的智者也不会受到众人的尊敬。如同一个人离开命根时,这具尸体再美妙又有谁会去求取呢?

如果一个君主常常高高在上、孤芳自赏、不理睬任何人,那么他对辅佐国政的贤臣就不可能倚重,对自己的眷属也不会爱护。在这种状况下,无论是谁,即便是智慧圆满的全知或是于世法出世法圆融无碍的大德,在

国王手下也不会得到器重,同时也不会受到众人的尊敬。比如名著《菜根谭》的作者洪应明即是位饱读诗书、才高八斗的奇人智士。他不是生于王朝鼎盛、士子得意的时代,而是不幸的明末嘉靖万历年间,那时明朝政权已是危机四伏,内忧外患不时地折磨着这即将衰亡的明王朝。当时的帝王是个不理睬、不重用仁人志士的糊涂蛋,故而英雄难觅用武之地,只好惨淡无奇地度过一生。广而言之,君主除了帝王外还泛指世间一切领导。如在工厂里,君主的桂冠则非厂长莫属,若某个职员有才干并且也得到厂长的重用,则其他职员就会对之另眼相看加以敬重。反之,虽工龄长、技术高、学问深,但与厂长关系不甚融洽,此人在整个工厂里就会显得无足轻重,甚或一钱不值。

佛教团体中,诸如佛学院、寺院以及大小道场都有各自的君主。比如某佛学院有一位精通三藏、讲辩著无不精湛的法师,若院长对其不重视也从不称赞他的功德,那么众学僧自然会觉得此人与我不相上下;如若院长对他尤为器重且常于僧众前宣扬他的功德智慧,那么众人也会油然而生恭敬之心。所以,不管做什么事,无论哪一个人,都必须与主尊和长官保持良好的关系。

譬如:一位花容月貌、国色天香的妙龄女子,以艳绝人寰的姿色,令成群结队的男子拜倒在她的石榴裙下。可惜自古红颜多薄命,这位风华正茂的绝世佳人却惨遭命难,顿时香消玉殒,弃尸荒野而无人问津。不受人理会的才子正如美妙的尸体一样可悲,所以欲成办大事之人就必须和领导搞好关系。否则虽然你已"万事俱



ત્ર્યુએન્ટ

备",但因缺乏领导重视的"东风",定将功亏一篑,即 使是一件芝麻绿豆大的事情都会让你充分体会"山穷水 尽"的滋味。

## 倘若众人一齐心,弱者亦能成大事,如蚂蚁曾聚成群,最后弑杀幼狮也。

假如众人团结一致, 齐心协力, 弱小者也能成办大事。比如弱小的蚂蚁曾经聚集成群, 最后杀死了幼小的狮子。

弱小者有身体弱小者、能力弱小者或智慧弱小者。 俗语说:"三个臭皮匠顶个诸葛亮。"此等弱小者若能团 结起来,同心同德齐心协力也能产生巨大的能力而成办 惊人的事业。世人极为重视这一道理,做任何事都强调 并呼吁"万众一心"。为了国家的统一、安定和强盛、 各国首脑均大力倡导、宣传"全国人民一条心……", 藏族有句俗语也说:"一个人抬起百斤的东西是非常吃 力的,而一百个人共同抬一百斤重的东西则轻若鸿毛。" 如几年前学院计划在一山顶上修建一座大型的密宗坛 城、挖地基背石头的任务分派给了身力不佳的藏族尼 众。对个人来说这是一项艰巨的任务, 尽其终身也难以 成办。但是藏族尼众齐心协力,数千人聚集一处共同劳 动,干劲十足,短期内便将山头夷为平地,同时背来的 石头也堆积成一座座小山。最后经过建筑工人的堆砌, 以及艺术家们的精心雕刻和绘画, 一座庄严肃穆、金碧 辉煌的大型坛城终于落成开光了。这座坛城在整个世界 上也是绝无仅有的。又一次内地供养了一尊重达十吨的 释迦牟尼佛卧像, 当时由一辆加长的大型卡车送到学

院。在高原缺氧、又无装卸机械的藏地,这样的巨型佛像如何才能卸下来呢?目击者不由自主地担忧起来。奇迹出现了,当日就在众多僧人的共同努力下单凭人力便将巨像顺利地卸下,前后仅花了几十分钟的时间,后又迁入一座庄严的佛殿供奉。

又如弘扬佛法,只靠一两个人的力量则难以使佛法兴盛于世。若很多人共发殊胜菩提心担负如来家业,从各方面协助合作,定能实现普度众生的壮举,那么佛国盛世也就指日可待了。曾经有一只幼狮于山上玩耍,累极了便躺在草丛中酣然大睡。时值夏季,蚂蚁家族丁头异常兴旺。当它们发现这庞然大物时,欲"猎"作美食。于是召集千千万万只小蚂蚁兵分数路进攻"敌城",它们从幼狮的耳朵、鼻孔等处进入"敌军"腹地,最后竟杀死了这兽中骄子。所以,就个体而言能力是有限的,但若万众一心,则不论世间事还是出世间事都能轻而易举地成办。

#### 胆怯不肯勤奋者,虽有强力亦衰败, 犹如大象力虽大,牧童役彼使作仆。

胆小怯懦又不肯勤奋努力的人,虽然具有强大的能力也终将遭到衰败。犹如大象虽然力大无穷,但牧童却能役使它当作奴仆来用。

有的人凭着前世的福报而成为有财势、有地位的人,如小王子、小贵族或转世活佛等。但若他胆小怯懦,不勤奋求上进而于原地踏步或是后退,那么总有一天会被衰败的阴影所笼罩。社会上的高官,若能忠于职守奋发向上,而且妥善处理事务,那就必定能得到人们的信

赖和尊崇,他的地位也可得长久。如若无勇无谋又懒惰成性,这样谁会重用他呢?这种人即使身为帝王,其地位和事业必定也会受到威胁乃至彻底的衰损。比如唐明皇李隆基,他是一位很有能力的国王,初时将国家治理得井然有序而坐享太平盛世多年。后来夺媳为妻,册封贵妃而变得荒淫无度,不理朝政,整日沉迷于后宫的嬉乐,常时畅游于香云霭霭、繁花艳艳的颐园。最终导致安禄山叛乱,堂堂帝王却无计可施,吓得他离开京城仓皇逃命去了。

又如一些法师,虽得到了"堪布"的殊荣,但若满足现状不再精勤修学,于弘法利生方面也未担负起责任。长此下去,他的闻思修等功德便会一落千丈,以致不再受人恭敬。其名声和地位也会随着时间的流逝而被人淡忘。此类法师真的需要打上引号,徒有虚名罢了。同样,某些人虽然被认定为活佛,但若不给自身多"装藏"些佛法知识,整日游手好闲、虚度光阴,逐渐也会沦为平常之人。

再如大象,身似山丘,力大无比,但它的愚痴却也与其身体等量。曾有一位牧童欲驯服大象,他于棍子一端系上长绳,绳上绑扎香蕉,如渔翁垂钓之势,手持棍棒于大象眼前直晃。大象贪吃香蕉便随着牧童东奔西窜,然后牧童让乡邻将砍伐好的树木绑在大象身后,自己则手持香蕉在前面引路,大象只顾追逐香蕉因而受牧童摆布时常充当苦力。在印度和尼泊尔一带大象繁衍极盛,但大都被人们驱役充当劳力。

在此须作一个申明,本论运用多种比喻,形式不拘

一格,有时说大象有能力,有时又说没有能力;有时讲狐狸聪明能干,有时又讽刺它愚痴无智等等。也许有人会觉得前后矛盾,其实不然,因为整个世界上,比喻和所比喻之事物无法真正相同。与正面某个事物相似可以比喻;从另一角度类同于某反面事物,则自然也可做另一个比喻,《量理宝藏论》中讲:世界上真正相同的事物是没有的。故比喻仅是在一方面相似而已,所以只能从某个角度上说"相同"。

### 充满自信精进者,强者亦能被胜伏,海螺躯体虽渺小,而能啖食摩羯鱼。

精进而又充满自信的人,势强力大者也有可能被他 战胜压服。虽然海螺的躯体极其渺小,却能啖食强大的 摩羯鱼。

金藏

古人言: "精诚所至,金石为开。" 不管做什么事情,若能坚定信念,具足勇往直前、百折不挠的精神,那么在遭受权势高强或具大神力之人的危害时也能化险为夷,甚至将之制伏。无量阿僧祇劫前,在一个叫婆楼施舍的大城市中住着一位富甲寰宇的婆罗门,膝下有一名大施。其子自小聪明,勤奋好学,能忆诵十八部俗务典要之书,晓知天文地理,精通百般技艺。成年后,为救拔民间疾苦而广行布施,很快就将父母收藏的家产耗尽了。为了继续救济贫苦的众生,他只身前往大海求取如意宝,历尽千辛万苦,终于从三位贤善的龙王处求得了三种不同的如意宝。他返回之时,依靠宝珠的神力而能腾云驾雾,不多时便飞出了大海之外。

度过海中危难后, 大施小睡休息了一会儿。此时,

恶龙聚众商议:"三颗宝珠乃是镇海之宝、我等怎能眼 睁睁地看着被人取走而视若无睹呢?"于是它们运用神 力悄悄取走了宝珠。大施醒后不见了宝珠, 焦急万分, 略一思忖便认定是恶龙所为。他发誓:拿不到如意宝珠 绝不空手返家,我要竭尽全力来排干海水,为实现志愿, 死而无悔。于是他用一只死龟甲壳盛海水以排之。一海 神前来相劝:"海水又宽又深,有三百六十万里,即使 天下所有百姓都来排水也不能使它减少,何况你势单力 薄, 又怎能如愿呢?"大施回答:"只要信心坚定, 就 没有办不成的事。我求这宝珠为使一切众生受益乃至究 竟成佛。只要我坚持不懈,为什么不能成功?"说完一 心一意继续排水。首陀会天神知道后感其誓愿,欲助他 一臂之力,于是告诸天神共同前往大施所在之地。在众 天神的大力帮助下,大施每排一次,海水便减退四十里, 如是两次、三次……恶龙们惶恐不安,纷纷来到他面前 跪拜求情:"停下快停下,求您不要再排了,我们愿将 宝珠双手奉还于您。"大施将宝珠带回国后,以清净的 愿心令天下民众衣食无缺,接着又教化大家勤修十善之 德,节制行为、语言、意念,不妄自作恶。所以一个勇 敢又精进的人无论成办世法,还是修持出世法都能圆满 所愿。

学修佛法若不精进,不具备大无畏的精神就失去了 向上的动力。懦弱者别说大的危难,即使感冒头痛也可 能承受不了, 哭天喊地仿佛天要塌下来似的。解脱大道 上还有重多磨难等待着每一位行者, 若缺少勇敢和精进 又怎能超凡入圣呢? 一般意志脆弱的学佛人往往遇到

违缘就退失信心, 万念俱灰。由此信心和精进的重要性 可见一斑。比如海螺的躯体虽极其微小, 在弱肉强食的 海洋世界里,它却有着独特的生活方式非但不被强者所 食,反而能啖食身体庞大的摩羯鱼。据说摩羯鱼体大如 山,有翻江倒海的能力,一张口便如无底的黑洞,船只 商主、大小鱼类无一不被它吸卷入腹。但它非常懒惰, 总喜欢呆在一个地方睡大觉,那时充满精进和自信的小 海螺们便纷纷向它发动攻击,吸附在它身上畅所欲为地 啖食其肉。

#### 大者无需自傲慢, 劣者傲慢有何用? 真宝不用语夸赞, 假宝再夸亦谁买?

有才能的人用不着傲慢,而渺小的劣者傲慢又有什 么用呢?好比真宝石不需要用语言夸赞,假宝石无论怎 样夸口也没有人购买。

有真才实学又具足功德的人是极其伟大的,去到任 何一个地方, 无论做什么事都能显露出自己的锋芒, 也 就自然能得重用受尊崇。这样的人无需用傲慢武装自 己,毛遂自荐也成为多余。比如一位高僧大德,虽从不 自我宣扬,但与其有缘分又如饥似渴求取善法的弟子却 如潮水般涌来。他反倒谦虚地说:"我也是凡夫,并没 有你们想象的那么好, 所学也有限。你们是见过大世面 的人, 我们应互相学习才是。"尽管如此, 他的美名却 不胫而走, 响彻寰宇。假使是属于"隐士"型的瑜伽士, 他们于人迹罕至的密林深山中潜心修道,虽然不为人 知,但是非人和他身边的旁生也会有意或无意地亲近他 从而受益。



反之,一些愚痴卑劣、不学无术的人又有什么傲慢 的资本呢?他们品行恶劣、学问、功德都不具足、却妄 自尊大,还黔驴技穷似的搔首弄姿,以便引人注目,但 往往只会召来人们的嘲讽。他们所做的一切都显得那么 苍白无力, 宛如一个饥饿的乞丐装出富翁般的傲慢。曾 有一位家境败落的富家子弟,虽然已经到了穷愁潦倒的 地步,身无分文,却仍然装出一副阔少爷的气派。他不 学无术,四处闲荡,一日从父亲的莫逆之交处讨得一千 元钱, 然后到一家高级餐馆点了几样喜欢的菜。身上的 香烟不大好,他又吩咐拿来一条最喜欢抽的英国加立克 牌高级香烟,独自一人慢慢享用。最后从口袋里掏出那 张面额为一千元的台币全部给了老板。当老板找钱给他 时,他却摆摆手,慷慨地说:"不用找,多余的算作小 费。"俨然是一位腰缠万贯阔佬的派头,其实他所有的 花费不过三百元。

不管哪一类型的傲慢,都只能使人厌恶,自己生起 傲慢的同时,也就为自己带来了不欲的罪业和由此而产 生的痛苦, 所以傲慢于己于他皆无益。真正的宝物如黄 金、钻石等珠宝不需要用华丽的言辞来吹捧其贵重性, 它们的价值也是一定的明码实价,不管将它放置何处都 会有人去询问和购买。而假的珠宝, 无论主人怎样标榜 鼓吹,就算讲得闭月羞花也不能抬高它的身价,在慧眼 识宝的人面前它无力以假乱真、无人问津将成定局。

#### 圣者财富能长久, 劣者发财速衰失, 太阳时常放光芒, 月过望日便薄蚀。

圣者拥有的财富能得以长久,恶劣者即使发了财也

会在短暂的时间内衰失。如同太阳恒时放射光芒,而月 亮过了十五的望日便开始一天天薄蚀。

这里的圣者不一定是指登地以上的大菩萨,凡是具 有一定智慧、知道善恶取舍、人格高尚的人都可称为圣 者。麦彭仁波切于《中观庄严论释》中讲:"圣者视财 如牛粪, 丝毫不生贪执心, 唯一希求智慧故, 尤为看重 佛法宝。"而凡夫对财宝视如生命,却轻视智慧与法宝。 作为圣者的高僧大德, 从来不会为求取钱财劳神费力, 但因无边的福德所致,财富还是如泉水一样源源不断地 流进他的仓库。此时他又将所得赈济贫苦、修塔建寺等, 如此福报不失, 财富自然也就可以长期保持下去。

劣者的业力、烦恼都很深重, 无福无德, 他们处心 积虑地谋求财富,却往往是越求越远离;即使暂时以非 法手段拥有一些财产, 那也是极其肮脏罪恶的。比如以 说妄语、盗窃或以其他邪道来积累财物,得到这种财富 是一种偶然, 而失去却是一种必然。以前有一个山民偷 得国王库藏中的一些衣物, 逃到很远的地方。当时国王 张榜捉拿盗贼,同时又派人举国搜寻,最后终于将他捕 获。国王责问他衣物的来源,答言:"都是我祖辈传下 来的。"国王闻言即令其穿上衣物,但他根本不懂怎么 穿戴,该戴在手上的套到了脚上,应该缠在腰上的却围 到了头上。国王见状厉声怒喝:"大胆山民竟敢偷盗王 宫之物, 今又犯欺君之罪, 实不可赦, 给我拿下, 送往 牢狱严加管教!"所以劣者拥有的财富,即如早晨的露 水一样很快就会消失。

太阳和月亮都能放射光芒,虽同是发光的星体,但

太阳的光芒恒常稳定,每时每刻都散发着同样的光和热。而月亮本身不能发光,其夜晚所发的光却是从太阳那里"偷"来的(月亮的光为太阳光的反射),因此它的光芒也总是在刹那不停地变化着。只要过了十五的望日(满月)它就开始薄蚀了,形状逐渐变小,光芒日趋淡弱直至完全消失。

### 国王过越赞地位,则彼最后将毁灭,如同鸡蛋扔高空,最后必定摔粉碎。

作为一国之君,若过分地炫耀、称赞自己的地位权势,那他最终肯定会遭到毁灭。如同把鸡蛋扔向高空,最后必定是被摔得粉身碎骨。

任何人在身居高位、财广势浩之时更应谨慎行事,言谈举止入微入细。所谓"高处不胜寒",王者乃是善天下百姓关注的焦点,贤明之君应戒骄戒躁、爱护臣民,轻徭役,薄赋税。人民安居乐业,天下始能太平,否则国王的地位和权势就不能长久。若过分地称赞、夸张炫耀,常常陶醉于自己的地位,便极易遭至毁灭。就算是文档或略权倾朝野的国王,一旦忘却为民造福,安自其为人民战争以后,终会再现"大意失荆州"的惨局。鸦片战争以后,各人衰微民不聊生,内忧外患侵袭着腐败的清政府。1843年,洪秀全起义,各地纷纷响应,其势力很快席卷了大半个中国。不久洪秀全自封为天王,建立太平天国、此后,他满足于现状,不筹略进一步巩固政权,亦常起密团结下属增强力量,仅注重天王的面子问题,日常起密团结下属增强力量,仅注重天王的面子问题,日常起居出巡皆与大清皇帝比排场、讲豪华,若有人窃视王后就要被施以酷刑。其下属也争相效仿,王臣上下不思进

取,唯争名利与外在之威严排场,于是天国内部纷争四起。大将韦昌珲强烈要求加封自己为"万岁",另一大将石达开极为不满,遂率军杀其全家大小几千,然后逃往他方。如是等等变故严重削弱了天国的内部力量,最终被中外势力联合镇压,洪秀全本人也丧命于其下属将领之手。至此,曾叱咤风云的太平天国宣告灭亡。洪秀全之所以遭此惨败,便是因为他自身的缺陷——狭隘、自私、目光短浅、居功自傲所致。

本来世事多变,今年贵为国王转年却有可能身陷囹圄或沦落街头,如此巨变也已屡见不鲜了。官者对自己的言行若未善加把守而恃势纵骄,则再高的权势、地位都会遭到衰损。比如鸡蛋,其外壳脆弱,若人将一袋鸡蛋不经意地拎在手中,任它们互相挤压或自己失手落地等都会使之破碎。若人故意将鸡蛋扔向虚空,抛得越高就摔得越惨,粉身碎骨不说,甚至连尸骨也难寻。"骄必败"即是这个道理。修行人纵然才华横溢,位高声隆也不应引以为傲,无才无能无德的人则更不能骄傲。

# 世上多半士夫众,常受同类所损害,如同阳光普照时,星宿皆成无踪影。

世上大多数的众生常常都会受到同类众生的欺凌和损害。如同阳光普照寰宇之时,星星便消失得无影无踪。

不论动物还是人类往往都容易遭受同类的损害。如 兽中雄狮,它们为了争夺兽王之位也常常发起争斗互相 残杀。以狮子的能力,其它兽类都不敢对它作损害,即 便敢向它挑战也动不了它的一根汗毛。但狮子自己身上

\$ @\

315 Œ

<u>~</u>

316

海宝虽远亦购买. 腹疼虽近亦治疗。

如果有利益,哪怕是敌人也要去接近;如若有害处, 就算是亲人也要设法远离。海中的宝物虽然遥远但也要 去购买, 腹中的疼痛虽然极近也要治疗。

无论何人, 只要对修行、智慧乃至生活等各方面有 利益,即使是不共戴天的仇敌,也应以大局为重,高瞻 远瞩, 义不容辞地去亲近依止他。比如吃人魔王"暂桑" 初时残杀百姓,恶贯满盈,成为威胁世人生命的魔敌。 后来经菩萨调化, 斩断陋习, 修持、奉行佛法, 他的臣 民便不记前仇再次亲近他、簇拥他恢复了王位。又如佛 于因地为求四句佛法而依止恶毒的婆罗门、罗刹鬼王, 不惜生命,供奉己身血肉、剜己身肉做灯,使身体感受 针刺、火烧、睡刺床等种种难忍苦行。然对于修行、生 活等各方面有危害的人, 哪怕是父母、兄弟、姐妹等都 应刻不容缓地舍之远去。曾有一个婆罗门,膝下有二子。 他自诩学识渊博,于各种星相占卜的技艺无不精通,为 了显露自己的本事就带着两个孩子来了另外一个国家。 他手牵长子,怀抱幼子,于人声鼎沸的大街上嚎啕大哭。 众人前来问及原因, 其答言: "我怀中的幼子七天以后 就要死了,他才3岁呀,如此可怜!我怎么能不悲伤呢?" 当时有人对他说:"人的寿命是很难推测的,算卦也很 容易出差错, 兴许七天以后他也不会死。你又何必如此 呢?"婆罗门说:"纵使日月不发光,我的占卜也不会 出错。"为了博取名利,第七天他亲手将儿子毒死,以 证明自己预言不虚。当人们听说他的儿子真的在七天后 死去了,都赞叹他是一位智者,并生信起敬,纷纷前来

的一些小虫却能轻而易举地啖食它、任意妄为地损害 它, 最后断送其性命。间接说来, 小虫出自狮子之身, 故而也可称为同类。人类互相争权夺利而造成的损害之 事例更是多得不胜枚举。常常可见不睦乃至争端发生在 大团体小团体之间、国家之间、同门道友之间、家庭之 间……比如佛教团体往往受到的也是内部人员的损害。 释迦牟尼佛曾说过:"我的教法,天、非天乃至邪魔外 道都无法作违害,但是穿出家衣却不行持我教法的人将 来会摧毁佛法。"在藏传佛教历史中,王族中出现了许 多佛菩萨化生的法王,如松赞干布、赤松德赞、赤热巴 巾等,他们弘扬佛法的丰功伟绩是不可磨灭的。然而正 是这一高贵的种族中出生的朗达玛(法王赤热巴巾的弟弟), 疯 狂地毁坏佛法,杀戮大德高僧等种种罪行,仁人志士思 之莫不愤然泪下,深恶痛绝之至,人们咒称其为"魔王

譬如、日月星辰皆属星宿一类、且都能放射光芒。 黑暗无法遮蔽星宿的光芒,但当太阳升起的时候,光耀 太空、天空中无数星宿的光芒全被它遮蔽、不留余地。 同理,在佛教内部,教外人士造的危害极小,往往毁损 的根源来自内部。内部心续未得调伏的恶劣者互相嫉妒 而向政府部门诬告,或是出家人经常只顾追求享受而不 持净戒、不闻思佛法教义等,那么佛教团体就已名存实 亡了。所以我们应携手共进,团结一切可以团结的力量, 防范、抵制佛教败类的损害,在日常生活中乃至行于浸 长的解脱道中,一定谨慎细致、小心翼翼。

若利敌人亦接近, 若害亲人亦远离,

性



朗达玛",以留待千秋作骂名。



*~*(6)}

卜卦,而婆罗门的长子却因此舍弃父亲偷偷地逃往他 处。

目前汉地许多佛教徒失去了信仰的自由,而如此明目张胆地侵犯人权的往往是与信徒血脉相连、朝夕共处的亲人。他们高举反对的旗帜,拼死拼活地摧毁佛堂,烧毁经书,甚至用刀子相逼或是将信徒软禁,非要争个你死我活。悲哉!怪哉!对此等恶劣的亲友讲道理纯属白费口舌,只有为他们忏悔,并以修持佛法的善根回向,所以应该用各种方法来远离他们。学佛修行是生死攸关的大事。人身已属难得,若再将此珍宝人身虚度,任凭亲友摆布而中断学佛是很可惜的。这种亲人其实是安乐的死敌,远离他们才是最明智的选择。

海宝指珊瑚珍珠以及稀世之珍——如意宝等宝物。虽然它们产于遥远深海之中,但是却有很多商主冒着生命危险前去求取或购买。当人们食用不悦意甚至有毒的食品后便会导致剧烈的腹痛。腹疼有肝癌、阑尾炎等多种,此等过患很近,就在自己的体内,但对患者本人来说,却是迫不及待地以服药、动手术等各种方法"忍痛割除"。

# 内有稍微财富时,便外露出傲慢相,如同饱含雨水时,浓云飘动雷声响。

愚笨的人在稍微拥有一些财富的时候,便会尽显于 外露出傲慢之相。如同天空饱含雨水之时,浓厚的乌云 滚滚翻动,雷声阵阵。

此处财富除了外物财产还包括内在的智慧和福德。 温和正直、具足深广智慧且德高望重的贤圣大德,外表

上他们从不会显露声色, 而是虚怀若谷谦虚得宛如一个 平凡之人, 正是古人所赞的"大智若愚、大巧若拙"。 而愚者却生来喜欢卖弄,一点财富或学问也要尽数显 出,于家门口挂牌广而告之:我家有银三百两。少有功 德之人也将奖章佩戴于胸前,好让世人知晓"我是立过 功的人"。一些学者内有一斤的智慧便毫无保留地向外 显露一斤, 甚或露出两斤半的样子, 真正要运用时, 他 却里里外外遍寻不得, 只好溜之大吉或说"被盗贼偷走 了"而敷衍搪塞。同样,那些真正富贵又不傲慢的人, 无论财产多么丰厚,在外面都显得平平常常甚至比一般 的人更懂得节约,不知内情的浅薄之人反而会嘲笑他寒 酸,但是比较贫穷的人却往往喜欢炫耀。90年代初,金 银首饰于内地风靡起来,成为富裕的象征。有一位刚分 配到银行工作的年轻女子,她将积攒了一年的薪水用来 购买了一付特大的纯金耳环,欢天喜地地吊在耳朵上招 摇。时置隆冬, 凛冽的寒风迎面扑来宛如刀割, 然而那 女子毅然取下温暖的长围脖, 其因是嫌它碍事, 挡住了 那付大耳环,走路之时还昂首挺胸特意晃动那耳环唯恐 别人不知。俗话说:好花不常开,好景不常在。女郎臭 美了不到一月, 无常便将她推进了痛苦的深渊。一日下 午下班后,她兴冲冲地前去参加一位朋友的生日晚宴, 迎着夕阳, 那霞光遍洒大地, 照在她身上, 那付大耳环 金光闪烁, 尤为醒目。在一段人烟稀少的羊肠小道, 她 陶醉地哼着流行歌曲。突然,一阵撕心裂肺的疼痛攻入 心底,原来后面来了个男青年,硬生生地已将她的耳环

<u>~</u>



抢走。只见那盗贼转过几个弯便消失在夕阳的余辉中。



<u>~(6)~</u>

年轻女子的耳朵被拉出两道口子,鲜血淋漓,她手捂耳朵,歇斯底里地狂叫着去追那盗贼……多么惨痛的教训啊! 傲慢者怎么还不醒悟呢? 又如一些贫穷的藏族人,哪怕是仅有的一个小珊瑚也要戴在身上最显眼的地方。任何时候得到什么珠宝便会立即装饰于身,兴奋之极也能达到废寝忘食的境界。正如藏族古人所说:"穷人财富喜炫耀,愚者学问常宣扬。"

比如夏季的天空,当酝酿着充足丰富的雨水时,乌云翻滚,电闪雷鸣震耳欲聋,此起彼伏,时而在西边,时而又会移向东边。它要向全世界的人宣告:"我有很多雨水,马上就要降下来了。"虚空是藏不住雨水的,它外在的标志就是雷声和浓云。

#### 具足诸德者极少, 无有微德者亦少, 德过混为一起时, 智者依止多德者。

所有功德都具足的人是极为少数的,无有丝毫功德 的人也极为稀少。当功德与过失混在一起的时候,有智 慧的人会依止功德多的人。

世间上的人无论多富裕,多有智慧,多有才能和功德,他都会有这样或那样的过失。所以要在世间上找一个具足一切功德而无过失的人,即精通世法和出世法,或具足闻思修方面的智慧,或布施、持戒等六度四摄功德皆圆满无缺的人,那么除了一切智智的佛陀以外,在全世界可能都找不出另外的全知者。释迦牟尼佛为贤劫第四佛,他毕生说法四十九年,分转三次法轮,而今早已离我们远去久矣。第五尊弥勒佛出世尚需等待,那漫长的岁月是超出想象的天文数字。佛陀出世是何等的稀

有和珍贵。三有的成住坏空四个阶段称为一劫,其中有圆满的正等觉如来出世之劫称为明劫,无佛出世的劫则称为暗劫。过去的现喜劫出世了三万三千佛,接着便经历了一百个暗劫,随后又有佛出世的明劫,如是明劫暗劫交错运行。而暗劫往往是明劫的百倍、五百倍乃至更多。由此可见,于世间上值遇具足所有功德的圣者是多么艰难啊!因此作者叹言:世间圆满具足功德的人极其罕见。

反之,世间上一点功德都没有的人有吗?一般说来 是没有的,即便有也是寥若晨星。某些人乍一看似乎无 恶不作,没有一点一滴的功德,这也太武断。古人云: "天生我才必有用。"也即是说每一个人来到世间都必 然会有他存在的价值和作用,或多或少还是会有些功 德。单就得生人趣这一点, 佛便称为暇满难得的珍宝人 身,若没有一点功德的人,他又怎能降生在人趣呢?所 以察人断事不可主观片面而要详细观察、进一步了解、 分析后方可决断。既然世上无完人而且每个人都有一定 的功德, 那么功过汇于一身之时, 应如何对待呢? 首先 我们应当观察掂量一下此人的功德与过失。若过大于功 则不能亲近必须远离;若功过参半则淡淡相处,若即若 离;若功大于过则可放心地去依止。修行人依止上师也 是如此。具足一切法相的上师在浊时极为难得,但智悲 光尊者和宗喀巴大师等善知识讲过, 具足多种功德者可 依止。至于如何观察善恶之别,前文已作广说,此不赘 述。某些人好感情用事,以为凡是对自己说好话、做好 事的人就是好人,故而竭尽全力地将其赞美得十全十美

品

<u>~@</u>

321 <u>🗐 </u>

<u>~@</u>

2 දැනි

与佛陀无异。但若对自己看不惯、瞧不起或曾结怨埋恨 之人,便一棍子"打死",说此人纯属老坏,所作所为 皆是非法,即便别人夸赞,也会下个"虚伪"的定义, 此等皆非智者。

#### 最初尚未了解时,无法肯定敌或友, 食不消化变为毒, 认清毒亦变良药。

对任何人, 最初还不了解的时候, 无法肯定他是敌 人或是朋友。好比食物,不消化时容易变成毒素,而真 正的毒物认清其特性以后可以把它转变成良药。

世间万事万物都具有复杂性和多变性,首先应对其 进行观察和分析, 认清一个事物后才能正确地加以运 用。交友也是如此,最初相识,无法肯定他是你的敌人 还是朋友。古人说:"耳听为虚,眼见为实。"故不能光 听一面之词,应该亲自去观察了解,因为当今社会虚假 的事物太多,而伪善的花言巧语又很容易迷惑人心。当 别人在你面前说是道非之时,若以此为据而判定敌人或 朋友,则是一种对自他都不负责任的态度。了解一个人, 短期内的亲眼目睹仍然难辨真伪,还需长期观察以免被 敌人的种种伪善伎俩所蒙骗。这是世间上观察朋友的方 法,依此仅能了知暂时的好坏和利弊,而究竟的好坏、 利弊则须依佛法因果来衡量和确定。比如某些人于家 庭、事业方面不得志,觉得人生处处充满着荆棘和坎坷, 除了自叹命苦、老天不公外, 便以各种表面现象来认定 破坏幸福生活的罪魁祸首,逢人便讲某某害得我好惨, 他是世界上我最怨恨的敌人。由此于世间法生起厌离 心,逐渐对佛法生信而步入佛门,成为在家居士,或当

机立断剃度出家。当他们于佛法的闻思修有一定的境界 之时,方才猛然醒悟:哦,我的敌人原来是促使我走向 解脱大道的善知识! 是他们赐予了我获得安乐的机遇。 尤感其"鸿恩浩荡"。

相反有些所谓热心肠的朋友却易导致自己堕落。曾 有一位居士, 初皈依时较为虔诚, 时常往返于寺院以及 佛学会之间。一次偶逢阔别多年的好友, 不免倾心相谈 以叙别情。当谈及各自的事业生活时,方知昔日之友今 已飞黄腾达,成为一大集团公司的董事长,而自己却仍 是一个小职员, 不禁顿生伤感。朋友见状挽住其肩大手 一拍:"老朋友,以你的能力当个经理没问题,可否助 我一臂之力到我公司任职呢?"一言说中了居士的心 意,他满口答应。于是跳槽荣升经理宝座,掌管歌舞厅、 渔庄、火锅城等大公司下设的娱乐场所。他踌躇满志, 卖命地经营, 昼夜六时干的尽是增长三毒的罪恶勾当。 他也成了腰缠万贯、出入有豪华轿车代步的"成功者", 而修学佛法却被视为"昨日噩梦,不堪回首,罢!罢! 罢!"然而这一双"仁义"的好友终于有机会携手共往 地狱永不分离啦!

比如食物,人食用后有益于身体的健康才算是好食 物,反之若危害生命则称作毒药。所以毒和食物这两种 东西若不仔细分析, 合理使用, 就很难确定其利弊。某 些食品吃了不易消化,或是吃法不对,往往也会变成危 害有情生命的毒药。不消化其本身就是病症, 吃法不对 如生冷不合,或食物相克等,比如蜂蜜和大葱、土豆和 野蘑菇等这些食物混在一起食用就很容易成为毒素而

影响健康乃至危及生命。对于毒药, 若认清并掌握它的 性质,精心调配后就可能将它转为良药而利于众生。比 如一种叫"达特拉"的藏药本为剧毒,直接食用便有极 大的危害,但若把它加在牛奶里,以火猛烧后再食用就 可以治疗各种各样的怪病。所以, 我们不能片面地认为 "达特拉"一定是毒,因为它也有变成良药的可能。同 样,好人与坏人本身就无定相,如梦幻泡影,故不应执 著。

#### 何处有缘彼兴盛, 若无业缘彼衰退, 野鸭屋中不肯住, 从湖驱彼亦返回。

任何人若处在有缘的地方就会得到兴盛,若到了没 有顺缘的地方就会衰退,好比野鸭不肯住在屋子中,若 把它们从湖泊中驱赶开, 不久后它们还会返回来。

众生以各自业缘流转生死。于人世中兴盛与衰败、 富贵与贫穷、尊贵与卑贱等, 都是各自善恶业所致。那 么,决定一个人今生兴衰成败的关键便是业缘,也即是 世人常说的命运。所谓的有福之人在具足善缘的地方, 事事顺心, 纵遇危难也有贵人相助而化险为夷, 无论生 活还是事业方面都能心想事成,具体操办之时也是得心 应手, 如是则能青云直上, 功成名就。然而这样一位叱 咤风云的天之骄子若去到一个善缘稀少甚至没有缘分 的地方,则天时、地利、人和都不能具足,无论他怎样 拼命地辛劳,结果也只是衰退而已。若是生意人在无缘 之地,则易遭商品滥市、毁坏或遗失等天灾人祸而本钱 蚀尽甚至倾家荡产,一蹶不振,当真是"赔了夫人又折 兵",太可悲! 若是为官或是名人,则不会受人恭敬,

反而会遭致各种诽谤、被驱逐、暗害, 甚至死无葬身之 地。

同样,修行人也是如此,若于善缘具足处,则能持 净戒、勤修三学且受上师器重和道友的恭敬。若在不具 善缘的地方, 别说利益众生和增上三学功德, 很可能连 根本戒都难保。另一方面讲, 比如某些本是生活在繁华 闹市的人, 地位、财产优越丰厚非同一般, 但他却愁眉 不展,食不甘味,寝不安席,郁郁寡欢。一旦与佛门接 上缘而往诣寂静山林苦修佛法时,粗茶淡饭却也甘之如 饴,富丽堂皇的庭院别墅换作高寒之地的泥房草棚等陋 室倒亦觉得潇洒自在、返璞归真、其乐融融。寻师访友, 参禅打坐,禅悦为食,证真我之圣境,好一派人间仙境! 这便是与佛门结有深厚良缘之人的追求。但另一部分 人,因受全民信教的良好风气熏陶,以出家为荣,在父 母亲友的大力支持下慕高僧为师,于佛法兴盛至极的寺 院为僧,闻思修行等条件具足无缺,衣食卧具一应俱全, 确实是要风得风、要雨得雨。可他偏偏缘分不够,怎么 也呆不下去,非要往外跑还俗入世,乐于在一个偏僻的 地方同在家人一起过平凡的生活。藏族有句古话:"命 运如狂象,不知游何方。"世事无常兴衰多变,祸福无 门唯人自招、生无主张随业流转、当持善法修积善缘。

所以, 出家与否、学佛与否乃至世间形形色色之人 事,都是众生各自的业缘不同而导致的。于有缘之地则 能兴盛和发达, 若值无缘之地非但无益反遭伤损。就像 被关在屋子里面的野鸭, 因为它们与这种环境无缘, 故 而跳动不安、嘎嘎乱叫以示抗议、乃至绝食使身疲惫、

观



羸瘦,一刹那也不愿呆下去,总想于湖泊中自由地畅游。 野鸭的家族世世代代都于湖泊中度过,它们热爱自己的 家园,即便被人从湖泊中赶走,也会重新飞回来。正如 一些被家人强行绑架回家的佛子,他仍会想方设法借口 上班出差或旅游而重返闻思修的佛国乐园!

#### 智者花钱求学问. 愚者虽学亦舍弃. 众人生病即服药, 有人亦会自杀也。

智者不惜花费钱财求取学问, 愚者纵有所学也会毫 不顾惜地舍弃。一般的人生了病都会服药治疗,有的人 却自寻短见。

学问在于坚持不懈地追求和探索。就智者对学问的 容量而言是永不枯竭的,就追求学问的目标而言是永无 止境的,除非达到佛陀一切智智的果位,学问之境愈广, 妙智新知愈无止境。诚然,世间诸人渴望知识者众,但 却很少有人愿意为之付出代价。要知道,知识就是伟大 的力量, 兴盛发达、经久不衰的民族必须用知识来武装 自己。如同战场必须具备枪支一样,知识是日常生活中 以及修行佛法时必不可少的,任何时候任何地点都是迫 切需要的。为此智者不惜一切代价以金银财宝乃至生命 而求取学问。玛尔巴尊者到印度求学花费了大量的黄 金。释迦牟尼佛往昔在因地时仅为四句法语而供养上师 四千两黄金, 甚至为求法不惜跨越刀山火海, 或以己身 作布施等。再如近代高僧能海上师三次赴藏亲近康萨仁 波切修学密法, 其耗资甚巨, 金银财宝一应俱全, 皆以 马匹车乘运载;除了自己日常生活所需外,他将大部分 财宝供养上师以报法恩。庄子说:"吾生也有涯,而智

也无涯。"即追求学问是无止境的、作者在前文也强调 应活到老学到老:"即使明早要死亡,亦应学习诸知识。" 著名画家达·芬奇说过:"无论掌握哪一种知识,对智 力都有好处。它会把无明的东西抛开而把好东西保留 住。"所以为人皆应如智者一般不惜代价地励力追求、 学修一切知识。

学问即是如意宝, 亦为世人之庄严顶饰。 愚者却不 以为然,丝毫不知学问的可贵,虽然曾经学到一点东西, 但到一定阶段就不再努力,逐渐舍弃直至完全荒废。有 位名人说过:"一个有知识的'寻常人'最容易自命不 凡,认为自己是个奇人,而且毫不疑惑地引以为乐。" 有了满足感,人便失去了前进的动力,最终会退失自己 的学问。另一种人则是思想多变, 缺乏持之以恒的坚强 毅力,常于困难险阻前低头,畏缩不前或半途而废。比 如一些学修显密佛法的人往往因为愚痴而终止对佛法 的追求, 还理直气壮地说出"我不是密乘根基"或"我 于佛法无缘"等托辞,如是看来他们于轮回世间造恶业 倒是"契机之人"、"因缘殊胜"喽! 文学家斯歌特说过: "智慧学问的价值已远远胜过红宝石。但是愚者却不知 其贵重,拥有之时也会如废纸般抛弃。"

"病者就医、遵医服药"、这已是上下五千年人类 奉行的社会常理。古人言:"食五谷,生百病。"一个从 来不生病的人除了铁人、木人等"非人"外可能再也找 不出第二个。因此世间大多数的人生了病,都会为了维 护自己的健康和生命而就诊医治。但也有一少部分病人 因极其愚笨的缘故,认为人生很痛苦,愿一死了之;或

是一些严重的病需要动手术,或长期治疗等,他们不能 忍受而毅然舍弃家人,选择"安乐死"来"酬谢"病魔 死魔。这类人与不学无术之人又有何异? 舍弃所学与自 杀轻生是同等的愚昧,可悲!

#### 诸有自由即安乐, 诸无自由即痛苦, 共同即是争论根, 誓愿即是束缚因。

获得自由即是最大的安乐和幸福,失去自由则是人 生最大的痛苦。强求共同一致即是争论的根源,一切誓 愿都是束缚之因。

著名的"自由女神"像是人类渴望自由的象征和纪 念。有了自由,人的生活才有意义。佛陀多次讲过世间 上最大的快乐是自由自在,失去自由的人则是巨大痛苦 的拥有者。曾有一位幼时便被认定为活佛的幸运儿,在 庄严而隆重的坐床典礼(活佛升座的一种仪式)之后便如佛像一 般被高高地供奉起来,不能擅自"离岗"外出寻师访友, 而只能精研佛法、甚至连自己的生身父母也难得一见。 他受着种种限制难开笑颜。一时闻及某处有位修证圆满 的大德便连夜"出逃"前往依止。大善知识告诉他:"痛 苦莫过于人生失去自由, 快乐莫过于获得自由。你应如 昔日的高僧大德那样, 舍弃自己的财产、地位, 依止善 知识修学佛法。"获得自由的那天起,那位活佛日益开 朗,笑逐颜开,更显得慈眉善目。此后他精进闻思,终 于成为一名佛学造诣极深、备受信众爱戴的大活佛。所 谓的自由即是在行善利人等一些有意义的事情方面不 受任何干扰与阻挡,在一定范围内享有权利。一些人放 荡不羁, 我行我素, 无视沙门律仪与世间法规, 这不是

自由, 而是自甘堕落, 如狂象野狗, 难以调伏, 所行便 是破罐子破摔, 一无是处。

世间人都共同期望财富、地位、理想等, 而真正共 同获得时往往会成为彼此互相争论之因。争论生起的同 时,人必然会失去自由和快乐。比如两个人一见如故不 分你我, 但因世界观的差异, 常起争端且各持己见, 针 锋相对互不相让, 鸡毛蒜皮的小事也会吵得烈焰冲天, 最终不欢而散。曾经有一对连体姐妹,她们从脐处相连, 共同拥有三只脚, 头手以及上身皆各自拥有。一个爱唱 爱跳热情奔放,另一个却是性格孤僻不苟言笑。为此, 两姐妹常起纷争, 互相怨恨, 苦恼之极, 她们强烈地要 求做肢体分离手术。医生告知成功的希望极小,顶多能 存活一人。但她们仍然坚持手术,结果一死一生。所以 世上许多事情是无法求得共同的,否则便会引来持续不 断的矛盾和争吵。

此处誓愿非指修行人所发的菩提心以及持守净戒 等誓愿, 而是某些人不经观察随意夸下海口, 于他人前 许下的承诺。若自己办不到的事情随便发愿立誓,则必 被束缚而不得自由。没有智慧的人追求自由非但得不 到,反而经常受到别人的欺骗、迷惑乃至剥削。而有智 慧的人常时自由自在, 无有阻碍, 因为他们懂得以各种 各样的善巧方法来获取自由。

#### 即使内具诸学问, 装束褴褛受人欺, 如同蝙蝠有本事, 无羽之故被鸟弃。

即使满腹经纶、若装束褴褛也会遭受别人的欺凌。 如同蝙蝠虽然有本事,但却因为没有羽毛的缘故而被鸟

类遗弃。

俗言:"人要衣装、佛要金装。"不同身份、地位、 学问的人皆应有相宜的装束。服饰不在于华美, 朴素大 方也是一种自然的美,大多数人对衣着的要求即是穿戴 整齐而洁净。一个具有崇高学问或圆满修证的人, 若衣 衫褴褛则不受人恭敬反受人轻视欺凌。曾经有一个官宦 人家对有学问的才子尤为赏识、一日广招当地才子应 试,赋诗作画,优胜者赏赐黄金百两。一位饱读诗书的 穷秀才也前去参赛, 但因衣衫褴褛而被迎宾将士嘲笑、 辱骂:"想不到乞丐也会吟诗作画,奉劝你回去拿个镜 子好好照照自己,小心别染污了我家官人的大堂。"说 罢一群人不由分说便把他哄走了。他不死心,用祖上传 下来的一对玉佩作抵押, 借来了一套阔少爷的服装。常 言道:"人是木桩全靠衣裳。"穷秀才摇身一变成为英姿 勃勃的王孙贵族, 昂首挺胸再次前往。这次门卫个个低 头哈腰恭恭敬敬地把他迎了进去,比赛的结果是穷秀才 荣登榜首。可见装束对人至关重要。麦彭仁波切说:"如 是世间浅慧人,不知内在之功德,外表善于随顺行,则 令世人心满意。是故诸胜大菩萨,虽无刻意打扮心,然 为引导世间人,故意身着妙装束。"作为一个出家人, 何时何地都应穿着整洁的僧装。有的人智慧学识极其一 般,但因外表装束得体而受人尊重。有的人虽有一定的 学问,但却穿得破破烂烂,佯装瑜伽士,扬言学修米拉 日巴尊者那样的苦行,结果反遭人的白眼,众人纷纷嘲 笑他是某根神经出了问题。

比如蝙蝠、它本是鸟群中比较有智慧有能力的一

类。一次众鸟聚集一处准备通过各项比赛竞选鸟王。第一项:看谁先见到太阳。结果蝙蝠获胜,众鸟却反对它当选。于是又进行第二项:看谁飞得最高。蝙蝠虽然没有高空飞行的能力,但却悄悄地躲在老鹰的翅膀里面。比赛的号令一响,老鹰一拍翅膀直冲云霄,的确没有其它鸟能比得过。它得意地高喊:"我第一,我是鸟王。"此时蝙蝠从它的翅膀里飞出超过它一大截,故桂冠又被蝙蝠夺得,鸟王之名则非它莫属。一部分鸟群起反抗:"虽然蝙蝠有本事,但它没有羽毛,外表太难看,若为

虫然蝙蝠有本事,但它没有羽毛,外衣太难看,看为鸟王,则有损鸟类的形象,定会被大家嘲讽,所以它不能当国王。"其它鸟也随声附和:"它没有羽毛怎能算作鸟类呢?我们应开除它的鸟籍。"就这样,有本事的蝙蝠被鸟类遗弃了。因此,内在学问高深广博的人,装束也应得体不能太过褴褛,否则俗人会妄加欺骗和祸害。

非应之处若正直,往往毁他亦毁己,如同直箭毁他人,或者毁坏自己也。

不应该正直的地方如果正直往往会毁坏他人,同时 也可能毁坏自己。好比直箭,一旦射出,或者射死他人, 或者自己被硬物撞折。

一般说来,正直忠厚是做人的美德。俗语云:"脚正不怕鞋歪,人正不怕路滑。"正直的人办事顺利,走遍天下,去到何方都会吉祥安乐。但世事多变,若人无有智慧,不知观察取舍,一味地直心、直言,在某些特殊情况下反而会酿成大祸,毁坏自己和他人。性格太过爽直之人,不论别人说什么都奉为真理深信不疑。实际上,正直也要一分为二地看待。如在依止上师求学佛法

<u>~@</u>

31 *Æ* 

<u>~</u>

32 🗸



时,就应该唯师命是从、正直不阿,励力精勤于上师吩 咐之事, 凡有过失自力承担。不应正直之处, 比如外道 说法或他人指使行持非法之事,在此等情况下,若太正 直、听话就容易上当受骗。曾有一憨直的愚人,欲修行 各种功德,却不知如何着手,于是四处询问:"依什么 因缘去修行可以得到解脱?"持邪见的外道、天魔等对

能得到解脱。"此人听后也不思维正确与否便依教奉行, 于命终后堕入三恶趣。人生苦短,为避苦而纵情五欲,

他说:"你只要放任于六尘,纵情于五欲之中,就必然

放浪形骸, 结果反增其苦, 这即是非处正直的过患。

缺乏智慧的正直人碰到墙角也不会拐弯,遇到劫匪 也要与之论交情、讲仁义, 那同与虎谋皮又有何异。从 前有一个金匠和一个木匠一起赶路, 行至旷野遭劫贼, 木匠的衣服被剥了去,金匠立即逃跑,藏在草丛里。木 匠曾于丢失的衣服领子里藏了一枚金币, 就对劫贼说: "这衣服值一枚金币、我想用一枚金币把它赎回来。" 贼反问:"金币在何处?"木匠就解开衣领,拿金币给 贼看,并郑重其事地说:"这是真金的,若不相信你可 以到那边草丛里找我的伙伴鉴别,他是位好金匠。"贼 找到金匠,不由分说将他的衣服行李也抢走了。此中木 匠即是位愚蠢的正直人, 自己蒙受损失, 丢了衣服和金 币不说, 又让自己的同伴也受到了损失。

不该正直的地方或人物面前, 如果继续保持正直、 憨厚或者精勤地恭敬承侍, 往往不会有好结果。好比一 根锋利无比的直箭, 若瞄准的目标是人, 一旦射出, 必 定会射中别人, 轻则受伤, 重则丧命。若瞄准的是坚硬 之物,如石头、山崖或铁门等,此端直的利箭则只会伤 害自己——被折断。

#### 雨水江河入大海, 智者方有智慧心, 国王能集财眷民, 温湿之处长丛林。

雨水以及江河之水必将流入大海; 只有智者方才具 有辨别事物之慧心; 国王能集聚天下的财富和众多眷 民;在比较温暖又湿润的土地上才能生长花草树木。

"滔滔江河始于涓流"、降雨之后、点点滴滴的雨 水都会汇入江河,最终归入大海。如前文所说"大海即 是江河库,是故百川流大海",智者即如大海一般博大 精深, 蕴藏着丰富的学识, 而且求取无厌。

"普天之下莫非王土,率土之滨莫非王臣。"王者 以其深厚的福报成为人中尊主, 其地位权势无与伦比, 自然能招来享不尽的财富,同时也能集聚众多眷民。仁 德之君更是威震寰宇,备受世人爱戴,故能引得众小国 自然归投。

植物生长的因缘即养料、土壤、阳光和水分。肥沃 的土地在雨水的滋润和阳光的抚育下,很容易生长花草 树木。因此, 庄稼人爱在温湿之地耕种, 园林工人乐于 在温湿的地方植树,就连野生植物也总是喜欢寻找温湿 的环境"安家落户"……在众多良缘聚集——既温暖又 潮湿的肥沃土地上, 无论是庄稼还是林木都能茁壮地成 长, 而且长得枝繁叶茂, 郁郁葱葱。

本颂所讲的大海、国王以及温湿之地皆是比喻,所 要突出的是智者。真正的智者精通世出世间一切学问, 有察人断事、料事如神之敏锐思慧。心者人皆有之,有

些人为愚痴所蔽,终身为积累财富而奔劳;具有智慧之人却巧用钱财学习、积累知识,以其固有的福报,财富往往不求自得。具足法相的真善知识如温湿之地,无私地教书育人、诲人不倦、倾已所学以慰之,因此能摄受众多眷属,许多人也自然会如蜂采蜜般寻香而至。此中智者主要是指佛门中的大德高僧,他们不仅通达佛经教典,而且于外道诸多学问也同样精通娴熟,正所谓"知己知彼,百战不殆"。特别是当代的一些佛教伟人,他们除了修学显密佛法外,对科学知识也励力精研,如是当社会诸人乃至科研人士诽谤佛法或诘难之时,便能以当社会诸人乃至科研人士诽谤佛法或诘难之时,便能以此熟知的理论结合佛法加以引导。上述智者不但具,如是便能铲除外道邪宗的伪善之说、遣除蒙蔽众生的无明

#### 夏天泉水燃草火,云间太阳十五月, 愚者学问恶劣友,需时不定能用上。

痴暗,令其踏上光明解脱之道。

夏天的泉水和燃烧荒草的野火,云间的太阳和十五 的月亮,愚者的学问以及恶劣的朋友,这些在需要的时 候不一定能派上用场。

夏天雨水充足,大地湿润,那潺潺流淌的清泉便显得多余,故无人用它浇灌庄稼。而在春天迫切需要泉水滋润田地之时,却遍寻不见它们的踪影。秋季,因烈日的炙烤使枯黄的野草轰轰隆隆地燃烧起来,所触尽毁。但这样的烈火却无人敢利用它,只得任其自燃自灭。虚空密布乌云之时,太阳于云雾之间穿行,时隐时现。它探出头的时候,让人觉得温暖舒适,但当你兴致刚起之

时,它又调皮地躲进云层深处,留给人们的是突如其来的寒意。十五的月亮浑圆皎洁,人见人爱,然而这样的美景一个月中却只有一次,倘若遇上阴雨天,那盼望已久的圆月也是难得一见。漆黑而漫长的夜晚,夜行之人跌跌撞撞举步维艰,多么渴望那一轮满月的光明,然而得到的却总是失望。

以上四个比喻都说明了物不能尽其享用的遗憾。同样,愚者的学问和浅薄的劣友在需要的时候往往也用不上,他们或忙中添乱,或越帮越忙。愚者浅学少慧却常常把芝麻大的学问挂于嘴上。从前有个农夫将一些谷谷子,结果头抽不出来。农夫见后急得团团直转。此时来了一个自称学者的老头对农夫说:"你别发愁,我有办法把骆驼头弄出来。你用刀把骆驼脖子砍断,问题不就解决了吗?"农夫听了老头的话,举刀杀骆驼,垂死的骆驼拼命挣扎,同时也砸破了坛子。愚人的蠢学问只有愚笨的人才会认为那是至理名言,有智之士谁会采纳呢?自命不凡的愚者是天下最无知的人,他们不能正视自己的无知,反而喋喋不休地卖弄自己的愚昧,把它挂在鼻尖那最叫人恶心的地方。

恶劣的朋友大多薄情寡义,知恩不报,其特点在前 文也已做过详尽的剖析。他们的绝技便是花言巧语,坑 蒙拐骗,于己有利时,大举进攻,对人嘘寒问暖,大献 殷勤,显得很有交情。但是当你真心需要朋友帮忙之时 他却销声匿迹,即便在场也不会出手相助,形同陌路。 更有甚者落井下石却立于一旁拍手击掌,连声称快,恶

性

5 (6)Z

335 <u>(É</u>

<u>\_</u>~@

336 🎺

劣之至,与这样的恶友相交又有什么意义呢? 愚者少说极为佳,国王深居极为妙, 魔术偶尔观为奇,珍宝罕见亦为贵。

愚笨之人寡言少语为最好,国王应深居简出以此为 妙,魔术偶尔观赏会觉得新奇,珍宝罕见的缘故才显得 极其贵重。

愚者不懂得观察自己的言行,不知轻重,常常词不 达意, 颠三倒四, 说话啰哩啰唆, 让人听了生厌, 同时 也暴露出自己愚痴的本性。所以这样的人最好免开尊 口, 少言为佳。无论多么愚笨的人, 只要衣饰稍作装扮 也相貌堂堂, 堪登大雅之堂, 若寡言少语于一旁静坐安 住,仅从外貌看去,人们定会认为他是个稳重且有学问 的人。然而在他喋喋不休胡言乱语之时, 语惊四座, 人 们方知他是"绣花枕头一包草"。此类人不懂什么道理, 就算进入佛门, 因其口无遮掩, 难免不对佛法说些诽谤 言辞。常言"祸由口出"、"言多必失"、别说愚者、就 算是一个智者也不会随意信口开河,他们总是思量再 三,觉得有必要时才出言。一般爱讲话的人,人们戏称 为"多嘴的八哥"。有的人将腹中话语倾吐尽后回头一 想觉得自己说错话或泄露了应密之语, 便开始责骂自 己, 甚至打自己的嘴巴以示惩罚。所以愚者于众中出言 更应谨慎, 最好不说话, 这也是为自己减少麻烦的最佳 方法。

作为一国之君,不宜常时抛头露面而应深居简出, 否则便不受人尊重。如《君规教言论》中所说:"君主 当住自室中,如同隐蔽之宝珠,诚如世间俗话说,国王

不应离自座。不常露面皆恭敬、多被见闻同凡人……" 高僧大德以及活佛也是如此。若他们经常处于闭关状 态,或是常时安住一个道场,这样人人都会尊重他。如 果他常时出没街头巷尾,或以度化众生为名四处游荡, 常与世间凡夫来往交道,那么,虽然他的名声很高,但 渐渐地也会趋向衰败。世间上的一切高官皆应奉行此 理, 如是一方面可赢得世人的尊重, 另一方面也确保了 自己的人身安全。有位省级高官,上班之时出入小车, 此外常时安住家中,走亲访友也是难得一见之事,甚至 锻炼身体也不敢外出, 仅在家中空出一间屋子作健身 房。他这种行为也是很有必要的。国王、总统、活佛、 大德乃至一切高官皆不宜随便出门,即使有必要出门之 时,也要庄重、体面。比如历代国王出宫,四周有大臣 宰官、四大军队、嫔妃婇女等众多眷属如众星捧月般地 簇拥着君王。又如当今一些国家总统、总理等出访他国 时,也是有众多官吏随从前呼后拥,正如麦彭仁波切所 说:"国王离宫外出时,偕同军队显威风,如举胜幢皆 簇拥,非时绝不能漂泊。"

魔术又叫幻术或戏法,也是杂技的一种,其表演是以迅速敏捷的技巧或特殊装置把实在的动作掩盖起来,使观众感觉到物体忽有忽无,变化莫测。比如从空布袋中变化一碗金鱼,从礼帽中变出鸡蛋、活兔、钱币,以及一张摇摆椅等。初次观看新奇的魔术,观众一般都是专心致志,饶有兴趣,观后也觉得不可思议。但是精彩的魔术只适合作偶尔性的观赏,若常时观看,则容易识破其中奥妙便不觉为奇了。

<u>~~</u>

337 🐠

<u>~</u>

338



常言:"物以稀为贵。"珍宝也正是因为它极为罕见 的缘故而显得贵重,身价高昂,尽管如此,巨贾富豪却 也不惜重金购买。当某种珍宝滥市多达人手一份之时, 其价值也就等同于一般金属物品了。比如水晶珍珠之类 的宝物,因大量地开采,所以价格一般,再加上人工仿 造品以假乱真, 粉墨登场且比真的看起来还殊妙, 故而 其价值也就直线下降,一低再低。因此,身居高位者应 将自己如精彩的魔术和珍宝一般保护、珍藏起来, 切不 可随意外出降低自己的身份。

#### 倘若过分慈爱者, 亦会变成仇恨因, 世人众多之纠纷, 亦从相属而产生。

倘若有人过分地慈爱, 那也会变成仇恨的根由, 世 上众多的纠纷也大多从密切的关系而产生。

无论是行于世间还是修持出世佛法都尤为提倡"慈 爱"。当今是物质文明飞速发展的时代,精神文明已被 弃之荒野。基于此,世间善士便开始呼吁:"共献爱心, 让世界充满爱。"但慈爱需要取舍,而且也讲求一定的 限度, 切不可乱慈悲。过分的感情、过分的亲热、过分 的慈爱都将成为仇恨的前奏。某些世间人刚交个朋友便 如胶似漆, 搞得热火朝天, 大有相见恨晚之感, 但转瞬 间又矛盾纷起, 犹如水火不相交容, 非要拼个你死我活 不可。藏族有句谚语:"过分之情即是嗔恨之因,尾随 嗔恨而来的必定是仇恨与战争。"

世间上的很多争论、纠纷与矛盾都是由相互的亲密 关系演变而来的。以前,阎浮提有个大王名叫"十奢王", 他有四位王后,每个王后都生有一子。长子罗摩力大无

穷十分勇敢、犹如天神。他有一件无敌可挡的武器 ——扇螺, 敌人仅闻其声也会吓得丧魂落魄, 众王子中 无人能与之相比, 十奢王亦是理所当然地将他立为太 子。众嫔妃中大王最宠爱的是三王后,故对她许诺:"无 论你提出什么要求,我都会答应。"于是三王后说:"大 王金口玉言,一定要满足我的愿望!"大王便不加思索 地许下了诺言。三王后心怀鬼胎:"那好,我要求你废 掉罗摩, 立我的儿子婆罗多为太子, 您千秋万载之后, 好让他接替您的王位。"国王无奈,只得话付前言,将 太子罗摩与二王子流放深山苦行、令之十二年不得回

同样,友情也是如此。明智之人懂得交友的艺术"君 子相交淡如水"以及"淡淡相交得长久",同时"结交 新友, 莫忘旧友"。对于修行人, 待人处事要恰到好处, 既不能使彼此结成仇恨, 也不能过分地亲热, 因为这两 种极端都是修行的极大障碍,有着潜伏的危害性。为此 无垢光尊者苦口婆心地教导学人:"村落寺院以及深山 等,虽住何处不应交亲友,于谁相触不怨亦不亲,稳重 自主即是吾忠告。"

宫。此中纠纷矛盾即是在慈爱的操纵下上演的,也是极

为亲密的关系发展而来的。

#### 即使激烈之争论, 亦会变成友爱因, 常见争论之结局, 多以和解而告终。

即使是激烈的争论有时也会变成友爱的起因,世人 常常见到的争论其结局大都以和平解决而告终。

由于一切法皆具无常本性的缘故,有些事情看起来 是祸实际却是福,有者看起来是福实则是祸,真是"塞

翁失马,焉知非福"。世间之人常有争斗,有时我们会看到一些非常激烈的争论场面,旁观者往往替当事人捏一把汗,担心他们恼羞成怒大打出手,但这却是杞人忧天,因多数争论反到促使双方撞击出友爱的火花,彼此互相融通和理解,相持之下却以和合而告终。比如第一次、第二次世界大战以及其他的大小战争,最初皆由众生的业力而产生众多矛盾,中间是以激烈的战斗互相争论,但最终的结局却是和平。同时某些国家还因争论结为联盟、互助互敬。

以前有两个国家,一是她尸国,一是比提醯国。比提醯王有一头大香象,力大无穷,勇猛善斗,王依靠它屡次打败迦尸国的军队。迦尸国也想求得那么一头大香象,好与敌国一决雌雄。一次,迦尸国王得知本国有一头大白香象,立即重金悬赏捕获香象之人。俗话说:我文与香象,立即重金悬赏捕获香象之人。俗话说:有少人聚集起来入山捕象皆言,我有不少人聚集起来入山捕象皆言,我若逃遁他方,父母无有生计,不如随顺他们见国王东不可支,为其修建美宅,派乐师为它弹琴鼓瑟,以众多美味佳肴。但香象不饮不食,对面前的一切思,并求大王放自己回山,侍奉父母天年之后定来为大王效力。王感动不已,遂满其愿,并下令:国中臣民凡不孝顺、恭敬父母者一律治罪。

几年后,白香象果然践约回到迦尸国,国王即刻点 兵秣马,备齐军队,准备与比提醯国决一死战。白香象 劝王言: "打仗总不是好事,难免会有死伤,还是和好为要。" 王言: "比提醯国王欺人太甚,仗着一头香象,总是欺负我国,我一定要报仇。" 白象言: "我去一趟比提醯国,保证他们从此再不敢欺侮你。" 比提醯王得知白香象主动来到自己国家,喜出望外,以为从此又增加了一个征伐战场的好助手,便亲自出城迎接。白香鬼当情,和睦相处,各自治理好自己的国家,那不比你征我伐更好吗?"说罢念一首偈颂: "胜者徒招怒,五年人更忧苦,不争胜负者,快乐又幸福。" 比提醯国不比你者更忧苦,不争胜负者,快乐又幸福。" 比提醯国和性人,两国人民免除了战争的请求,并派遣使者和它一同前往迦尸国与王讲和。从此,迦尸国和比提醯国和睦相处,两国人民免除了战争之苦,都过着幸福的生活。

个人之间也常出现矛盾纠纷,或是受人利用或是互相嫉妒等种种缘由,但通过"急诊"反而变成密友的事例也时有发生,真是"不打不相识"。遣除嗔恚则能平息纷争,但愿所有的战争皆能化干戈为玉帛。

悭吝富人之财物,嫉妒心重之友伴, 卑劣恶人之理智,彼等不会令人喜。

悭贪吝啬之人所拥有的财富,还有嫉妒心粗重的朋友以及卑劣恶人的理论和智慧,这些都不会令人感到欢喜和羡慕。

首先, 悭吝之人自私自利, 对财物尤为看重, 自己 舍不得受用, 也舍不得供养和布施。这种人就像守财饿

格言宝藏论释(上

鬼一样精勤地看护着财富,自己却享受不了分毫。从前有个大富之人,家有良田千顷,米谷满仓,牛羊成群,奴仆上百,金银财富、绫罗绸缎数也数不清。但主人生性吝啬,一个钱恨不得掰成八瓣花,从来不肯布施任何东西。他对待自己也同样刻薄,穿着破烂衣服,吃些糟糠烂菜甚至食不果腹地寒酸度日。他的邻居虽非豪富,但却衣着华美,整日吃香的、喝辣的,隔三差五还宴请朋友。富翁看在眼里恨在心里,可是仍然舍不得动用自己的财产,最后给活活地气死了。所以悭吝之人非但难享积财之乐,反而成了财富的仆人,任之束缚自己,给对此党成压力和痛苦。这种人的财产永远不会令人欢喜和羡慕。

嫉妒之心古已有之,现今社会所说的"红眼病"就是嫉妒的现代名词。看到朋友的成就,不赞叹不随喜,也不激励自己去发奋图强,而是竭力去毁损对方,"宁可大家都喝粥,也不愿看到少数人吃肉"。对于这种损人不利己的朋友,智者应采用"敬而远之"的态度来对待。英国一文学家曾说:"嫉妒心重者,哪怕看到别人穿件合身的衣服,他也痛苦不已。"嫉妒心在佛法中列为五毒烦恼之一,若欲成就佛果,必须将其连根拔除。于学修阶段,作为凡夫人不生嫉妒心是极其罕见的,但当它萌芽之时就应采取措施加以对治,不给其蓬勃发展的机会。结交嫉妒心重之人,得不到丝毫利益,自他所得只有痛苦,故有志者应防护诸根门,灭除嫉妒心之毒素。

再者某些卑劣的恶人,表面上聪明能干,多喜卖弄。

纵然学佛也不懂其真意,总是望文生义,浮想联翩,颠倒是非而行持,他的劣慧只有在其同等劣友前才有市场。有者在诽谤三宝、杀生造恶业方面表现得尤为突出。或者自己不具足学问和智慧,却以种种因缘滋生邪见,加上贡高我慢,最终堕入恶劣者的行列中去。有些卑劣者纵然有一些聪明才智,却往往充当其作恶行骗的帮凶,也成为他们深入恶趣的阶梯。有的人自诩聪明绝顶,甚至比佛还略胜一筹。比如一些外道邪师自称是宇宙最高等的佛,同时诽谤释迦牟尼佛是最低等的佛。如是等等,明辨是非的人们除了报以鄙夷和防备外,绝不会生欢喜赞叹之心,更不会羡慕和效仿。

#### 贪者得财即欢喜,慢者夸奖即欢喜, 愚者同行即欢喜,正士讲实即欢喜。

贪婪之人得到钱财会欢喜雀跃,骄慢之人受到夸奖 便欢喜不已,愚者随顺于愚者的言行举止则欢喜得手舞 足蹈,而正士听到真实语才会发自内心地欢喜。

因众生的性格、因缘、根基各不相同,故而每一个 人都有各自不同的想法与嗜好,但大体上可分为四种类 型。

贪欲心比较炽盛的人很少有知足的时候。他们视钱如命,得到一包毒药也欢喜地珍藏起来,行路时,两眼四处搜索,总盼望能有点什么意外收获,即使他人遗弃的碎木柴或牛粪也要拾回家。当然世上凡夫众生都爱财,得到钱财自然会生起很大的欢喜心,只是有些贪心重的表现尤为突出罢了。他们穷思竭虑地谋求财富,狠毒起来不择手段,恨不得全世界的财产都归自己所有。

格言宝藏论释(上

在比他富裕的人面前,他的忍辱修得着实不错,心甘情愿地做牛做马任人使唤。曾有一位富家子弟与人比武大败而归,回到家中拿一男仆出气,打了十个耳光,之后于心不忍,就拿出十块金币予以补偿。这仆人贪心极重,一见到钱,脸上的剧痛顿时消失,眉开眼笑地对主子说:"请您多打几下,就算几百下我也挺得住,只是打一下一个金币你记住就行。"主人一听,气上加气,对他一阵毒打后却连一分钱也未付。

爱慕虚荣之人总喜欢得到别人的赞扬。原本只有芝麻大的功德,却被别人用放大镜放大了给他看,并不着边际地加以吹捧:"你的能力和智慧真是不可思议。大家都说你是个有神通的人,我看你也是太谦虚了,为何不露一手呢?"被捧者一听乐不可支,戴着这一顶华美的高帽子已分不清东西南北,连路都不会走了。然后认定对方是知己,不惜倾囊相赠。

愚笨的人不一定喜欢财富和赞美,但却乐于随行愚者的行为。别人跳舞他也跳,别人唱歌他打拍子。总之一切散乱、放逸、非法之事,他们都乐意跟着去做,嘻嘻哈哈地跑来跑去,乐此不疲。因为愚者头脑简单,四肢发达,对于求名求财方面需稍微动一点脑筋的事情也是懒得出奇,从不考虑,只要符合他的言行,就会数数欢喜。

正士品格高尚,着重的是实事求是。就算别人指责 他的过失,只要是真实语,他就会欣喜地接受,并将此 人看作为自己的亲人、恩人。比如一位高僧大德,在面 对别人的赞扬时,他不一定会欢喜,因为他知道,自己 若有功德则无需别人赞扬;若无功德,光凭赞扬也不能令人生起信心。若自己是只狗,即便别人抬举成为狮子,狗的本性也不可能改变;如果自己是狮子就算别人叫做狗那也是徒劳,因为你的本性是狮子。正士所行严格按照人规或佛法规,以实事求是的态度行于正道。不管别人说什么、做什么,总之自己走自己的路,以最崇高的品德来做人。著名科学家爱因斯坦讲过:"不管时代的潮流和社会的风尚怎样变,但作为一个人就应该凭着自己最高的道德品质超越世间和时代,走自己的正确道路,这是做人最起码的要求。"学佛之人更应如是,当坚持"一日三省吾身"的良好习惯。

# 卑劣恶人之学问, 胆怯士夫之理智, 横暴长官之恩惠, 彼等难以利他人。

卑劣恶人的学问以及胆小怕事怯懦之人的理论和 聪明才智,以及蛮横残暴长官所赐之恩惠,这些都很难 利益他人。

自古以来卑劣之恶人都是阴险狡诈、诡计多端的, 其所谓的聪明才智和学问只是用来欺骗毁损他人而牟 取私利的一种手段。他们仅于世间法略懂一二,而于善 法方面更是"井底之蛙",故不知善恶取舍。此类人正 如《中观四百论》中所云:"只顾未来利,不顾生命尽。" 更不顾忌后世恶业之果报。此类恶劣者萤火虫般的学问 非但不能利益他人,反而成为伤害毁灭自他之因,如是 则"聪明不如傻瓜好"。恶劣者在造恶业,说恶语、粗 语、绮语、妄语方面往往能显出非凡的能力,他们口若 悬河地大吹牛皮、空话连篇不着边际,真正出现问题之

性

时,他们却瞻前顾后敷衍了事,尽说些无关痛痒的废话。

胆怯之人害怕的事情太多, 纵无远虑也有近忧, 他 们做任何事最终都将成为无穷的隐患。心性怯懦的人即 便学问满腹、聪明足智, 他的学问也如荼壶里煮饺子 ——倒不出来,故很难利益众生。若在公众场合要他发 表意见, 便会吓得全身哆嗦, 口舌发僵, 面红耳赤, 半 天吐不出一句话。有些法师本来学问深广, 但是胆小如 鼠,登不得广众大庭,别说讲话,即便有十几双眼睛望 着他,也会下意识地低下头,害羞得像个小姑娘。因此 胆怯士夫的智慧很难对众生有所利益。

作为长官,不可太野蛮,暴虐无道,否则只能使臣 民感受疾苦,又何谈利益众生呢?横暴之人为官即是 "子系中山狼,得志更猖狂"。他们从不体察民情,稍 不如意便发泄、惩治属下,不查谁是谁非,一意孤行, 酿成过错后便施以少许资财以作补偿,还恬不知耻地说 是对下属莫大的恩惠。以前有位暴虐的国王听信佞人之 言:王臣上下都在咒骂国王的罪行,而某位贤臣说得尤 为过分。于是国王将贤臣捉来,剥其脊梁,割肉百两以 示惩罚。后来有人为贤臣伸冤, 国王查明真相以后非常 内疚,便拿一千两肉给这位贤臣补脊背。贤臣日夜痛苦 难当,不断地呻吟。国王知道后便问:"你为什么还要 苦恼, 我挖取你一百两肉, 现已经加了十倍还你, 难道 还不够吗?"旁人答言:"大王,若把人头砍下,即使 再给他一千个头也难免一死。现在他虽然得到了十倍的 肉,可痛苦还在他身上,免不了的。"恶劣的长官就是 这样,不怕后世的果报,只贪图现时的利乐,压榨百姓

后又施舍些财物等小恩小惠, 想减少自己所犯的罪过。 所以他们自始至终都是只为自利, 其恩惠不可能真实利 益众生。

#### 有财人语皆入耳, 无财讲实亦不闻, 如同产自玛拉雅,即使朽木亦贵重。

有钱财的人讲什么话都中听入耳,穷光蛋讲真话也 不会有人听,如同出产于玛拉雅山的檀香树,即使朽木 也很贵重。

常言"有钱能使鬼推磨",在拜金主义歪风横行下, 金钱几乎成了万能之神,竟能驾御万物,使"有钱走遍 天下,无钱寸步难行"的怪论得以繁衍。的确,有钱财 的人做什么事情都是一帆风顺, 权势自会尾随钱财之后 而不求自得。这类人居然有如帝王般的气派,常常能金 口一言定乾坤。人人对他说的话都乐意接受,不管是真 是假,是对是错。曾有一位阔老董,为了自身的名利而 做了一些表面上的善事,如为某某部门捐资、赞助之类 的事。于是新闻媒体纷纷宣扬他的壮举、摄影、录像、 采访等也蜂拥而至。此时,这位"名人"虽胸无点墨, 却也能口若悬河地大做"文章"标榜自己。其讲话的内 容也不一定是事实, 众人却专心致志地洗耳恭听; 纵然 是语无伦次、张冠李戴、颠倒黑白之非语也能见诸报端。 受益部门更是忙得不亦乐乎,筹办这个会那个会专程请 他来作报告; 听众即便毫无兴趣也要强打精神, 目不转 睛地以喜眼恭维。

然而没钱的人,有理却也是寸步难行,即使讲事实、 说利他语也是难觅"知音"。有时自言自语也会招来白



眼,又有谁愿意聆听呢?贫者办一点小事,好话说尽, 嘴唇磨破也无人理会,四处碰壁不说,有理有据之事还 有可能会被加上莫须有的罪名。曾经有一个富人和一个 穷人打官司。按理是富人仗势欺人理亏,但因富人腰缠 万贯颇有势力,于是法官和律师皆偏向富人。穷人不肯 服输,字正腔圆地据理力争,但却如空谷回音般无人理 会,话才说了一半便被法官和律师打断,最后以"钱" 判案,穷人判刑入狱,富者却逍遥法外,真是"有钱王 八席上座, 落魄凤凰不如鸡"。难怪世人会对金钱如此 尊崇。

印度玛拉雅山是举世闻名的檀香山, 凡是从那里出 产的木材哪怕是一截朽木、也价格昂贵、供不应求。而 一些精工细篆、雕刻华美图案的平常树木却备受冷落, 无人问津。所以有钱财的人即便讲的话如朽木般无甚实 义,却也能使人唯命是从,办事也是钱到事成。

#### 多语即是过患因. 少语即是除过根. 解语鹦鹉讲笼中, 喑哑飞禽均自由。

话多即是招祸埋患之因,少说话则是免除过患之根 本,好比会说话的鹦鹉被关进笼中,而喑哑的飞禽却能 自由地飞翔。

古语: "舌为利害本, 口是祸福门。" 的确是言多必 失, 嘴长惹是非。就算是好话, 若反复说上三遍连狗都 会嫌。如果听者添枝加叶地乱宣传,好话往往还会变成 坏话,不管是修行人还是世间诸人,要想站稳走直,少 招违缘、祸害,观察语言至关重要。有必要时方才出言, 且力求精炼,说中要点即"一言为重百金轻"。麦彭仁

波切对语言的观察有个甚深的窍诀:"世间一切取舍事、 皆从言中可了知、是故无论任何语、当思功过而言说。 有时默言不成事,有时默言成办事,若不了知应说否, 信口雌黄多过患。"许多人缺乏观察抉择的智慧、心里 想什么就说什么,说完过后又急于求购后悔药,苦于重 金难觅, 捶胸顿足又有何益? 俗语"一言既出, 驷马难 追",说的即是此理。人的心眼多且复杂多变,若心无 念, 未作指挥, 口怎么会有说的内容呢? 心是将领, 口 是兵,看来一点也不假。有些人太过偏激,少语并不是 要你不讲话, 当然修禁语者又另当别论。有位老师父, 从小就养成念观音心咒的习惯,他的嘴仅用于修法,此 外非语极少,这也确实是种良好的习惯。但大多数人都 是心多嘴杂、喜欢整日整夜地瞎扯,嘴特别勤快,片刻 也闲不住。常言:"病从口入,祸由口出。"多语即是一 切祸患的根本。以前有个小国王的下属, 在与人闲聊中 无意说了句"要杀国王",实际他并没有要杀国王的动 机,仅是逞狂作威罢了。但最后有人将他告发。小国王 原本是个暴君, 又受恶语相激, 震怒至极, 不由分说立 即将那人杀死。

少语即是不说废话,或进行有必要的禁语,你若缄 口默言可能也没有人说你是哑巴。若喋喋不休也不会有 人称你为智者。讲话是一门艺术, 有它的技巧、经验和 窍诀, 真正懂得讲话的人言语干净利落, 句句是重点; 有的人却是啰唆繁杂, 天南地北到处游, 说的话又臭又 长,但听者的评价却是不知所云。所以讲话要抓住重点, 藏族古语云:"若有重要事,一句可重复,此外当少语。"

性

总之,少语的殊胜即是能生诸功德和避免众多祸患。不 多言的人能减少许多麻烦,自然就免掉了祸根。

比如巧嘴学舌、会学人语的鹦鹉,因为它解人语的特长而成为鸟中骄子,备受人们的宠爱,故而常被捕获,关进各家的鸟笼,从此失去自由。此祸害的根源即是它会人语。其它的飞禽不懂人语,宛如喑哑之人,人们对其无甚兴趣,便任其自由自在地于空中飞翔。同样,社会上一些出言不逊之人,因言语不当犯了政治上的错误而步入牢狱,在狱中残延余生。佛法方面,若诽谤三宝、金刚上师等,虽今生不一定立现果报,但后世定会堕入金刚地狱中感受千劫万劫的痛苦煎熬。所以有智之人应当详察己言,何当说何不当说,无论口才如何,皆以少说为妙。

## 何人若于怨敌前, 经常无欺而饶益, 则敌亦会如是敬, 此乃诸法之规律。

无论是谁,如果在怨敌面前不搞欺诈,而且经常对 其做饶益之事,那么敌人也会以同样的方式还敬于你, 这便是万法中的一种自然规律。

常言"多个朋友多条路,多个冤家多堵墙",可见世人乐于交友而恶于结怨。有位文学家曾说:"纵然怨敌渺小如蚂蚁,亦应慎重观彼为大象。"又说:"虽敌若麻雀,应视如雄狮。"由此而道出了怨敌的可怕。但人都有良善的一面,如果常发慈悲菩提心,以己之三门为怨敌做饶益之事,时间一久,自然也会感化他们。人心都是肉做的,总有那么一天怨敌会为你的诚恳所感动,投桃报李也不无可能。待其敌意消融时,定会向你露出

真诚的微笑,坦诚相待。从佛法的角度讲,众生皆是父母、兄弟,故大乘佛子遇到怨敌不生嗔反生喜。一方面对彼信赖慈悯,视如重病儿;另一方面得到了修行安忍波罗蜜多的殊胜机缘。如《佛子行》中云:"吾以如子护养人,彼若视我如怨仇,犹如母对重病儿,倍悲悯是佛子行。"再如《入行论》所云:"故见怨或亲,非理妄加害,思此乃缘生,受之甘如饴……故于害我者,心应怀慈愍,慈悲纵不起,生嗔亦非当。"

很久以前有位国王名长寿,其有一子名长生。此王以法治国,从不对臣民滥施刑罚,国内风调雨顺、五谷丰登,人民皆安居乐业。邻国之王凶狠残暴,肆意妄为,搞得天怒人怨,国困民穷,人们都称他为恶王。一日,恶王召集众臣商议欲攻打长寿王的国家,得到众臣的拥护。于是恶王带军队出征。长寿王得到消息后告诸大臣:"恶王之所以攻伐我国,目的不过是抢夺粮食、珍宝等财物,我若发兵两相交战必有死伤。虽然我们有很多娴熟战略战术的将领以及勇猛善战的士兵,但战争是残酷的,我不愿军民伤亡、痛苦。"大臣们见国王不肯出兵抵抗,只好暂不顾国王旨意,秘密组织军队奔赴边境。为了避免这场战争,长寿王舍弃王位带着儿子隐居深山。

长寿王父子出走后,大臣们只好饮恨投降,任恶王霸占了幸福的家园。随后,恶王又悬赏黄金一千两、钱一千万捉拿长寿王。一时,长寿王于荒野碰到一位远道而来的婆罗门,他是专程来求长寿王惠施的。长寿王苦于无物布施,不禁黯然垂泪,突然他想起恶王正悬赏捉

<u>~~</u>



啊!"

拿自己一事,便执意用己性命作布施。婆罗门于心不忍 百般推脱,但长寿王心意已决,告之:"今日你若不接

受我的布施, 他日有人向我乞讨之时, 我亦当如法炮

制。"婆罗门只好随他前往恶王处。恶王喜出望外,赏

赐了婆罗门便派人于十字街头搭起刑台,要当众烧死长

寿王。故国臣民痛哭不已,就连城外的樵夫也呼天抢地,

涕泪哀嚎。这时长生太子赶到, 奋力挤进围观的人群,

望着将被处死的父亲悲痛欲绝。长寿王见状, 唯恐日后 长生太子替自己报仇。便高声大喊:"当儿子最大的孝 顺就是让父亲死后无恨。你千万不要为我报仇, 因为我 是心甘情愿的,而且我内心充满快乐,绝无忧愁;你若 不听从我的遗训即是不孝, 我在九泉之下也不会安心

长生不忍亲见父王被烧的惨景,便回到山中,心中 忿恨不平, 久久难以宁静。左思右想, 他又潜回王城, 装扮成短工,为恶王手下一大臣做事。因他知识丰富, 聪明能干, 故一直被提升, 最后成为恶王的贴身卫士。 一日,长生与恶王率众出城打猎。他故意诱导恶王奔入 山林深处,两人迷路了,饥渴疲惫交迫之下,恶王便头 枕着长生的腿休息,渐渐地睡着了。长生见时机成熟, 三番举剑欲杀恶王,但皆因忆起父亲遗训而未下手,最 终打消了复仇的念头。而恶王也梦到长寿王的儿子前来 报仇,吓得浑身冷汗淋淋,三番从噩梦中惊醒。第三次 从梦中惊醒时说:"奇怪,前面两次梦见长寿王的儿子 来杀我,这次却梦见他原谅我了。"于是长生说:"我就 是长寿王的儿子。我接近你的目的本欲为父报仇, 但父

亲临终叮嘱再三,不准我报仇。父命不可违,也只好作 罢。请你把我杀了罢! 否则,我以后恶意再起将危及你 的生命。我死后你也就安全了,也免得我做不孝之子。" 恶王听后,备受感动,对自己曾造下的罪业愧悔不已: "都怪我昏庸无智,不分善恶,你们父子行为高尚,仁 义四海, 我却冷酷无情毫不自知。今天我的命是你赐予 的, 我感激不尽, 怎能杀你呢?"于是长生带恶王走出 山林。回宫后,恶王大摆喜宴,向臣民郑重宣布:"从 今天起, 我将回到自己的国家去, 这个国家交还长生太 子。趁此良辰吉日, 我愿与长生结为兄弟, 以后若有其

他国家敢来侵犯,我一定前来救援。"宴会之后,恶王

便率领原班人马返回本国。从此,两国相互通好,和睦

往来,人民也都安居乐业,享乐太平盛世。

以慈悲心可以柔化怨敌的嗔恨是一种必然。的确, 在他人义愤填膺之时,若自己也恨从心起,举起斧头, 拿着刀子去挑战,那么对方的嗔恨心就会剧烈升温,跟 着操起家伙……最终后果不堪设想。若能冷静地压下心 头的怒火以温和的方式来对待纷争,那么怨敌的恶气一 会儿便能烟消云散。所以对付敌人最直接最有效的方法 即是用佛法"消灭"他、快速、安全、一劳永逸。应如 图美桑波大师所说的那样去实行,即:"伤害我及我方, 或伤害佛法以及一切众生的恶人,不管见到、听到还是 想到,皆当认识彼为特别需要慈悲的对象。诸佛子应以 利益、恭敬、软语来真实地利益他们, 若不具备这种能 力,则应以猛烈殊胜的慈悲心将自己的安乐及善根全部

回向给他们。"



### 弱者发怒有何用?强者为何起嗔恚? 是故为办事务时, 若生嗔恨即自焚。

软弱之人发怒又有何用? 坚强的人为什么要起嗔 恚之心? 因此在成办事务之时, 若生起嗔恨心, 这便是 无意义的自焚。

喜怒哀乐人皆有之,其中嗔怒之心害人害己犹如毒 蛇。比如说别人无端地殴打、羞辱于你,心量大的人也 许能忍一时, 但到一定程度, 自心按捺不住的怒火便会 如火山爆发一样不能控制,双眼圆瞪,牙齿紧咬,头上 血管猛胀, 扬起拳头, 甚至以生命为赌注。

嗔怒之心追本溯源, 其根茎叶花果都是恶, 它不可 能给人带来丝毫的利益, 只会让人更痛苦。既然如此, 我们为何不和它断然决裂呢?任何人于任何情况下生 嗔都没有用。假如你是一个软弱的懦夫, 既无能力, 又 胆小怕事, 那么你心怀不满、生嗔发怒又有何用? 弱者 无论多精勤也不能成办什么事,在别人眼里始终是个小 人物,即如"芝麻添颗,有他不多,无他不少"。当他 遇到不悦之对境时,就算一跃八丈高,拼命生嗔恨心, 也只能是为己体内注射毒汁,使之膨胀、爆炸,也不会 有人理睬他。反之, 若你是个能力十足的强者, 当嗔恚 的对境出现时,为什么还要去生嗔恨心呢?没有必要! 大可发挥你的能力去处理麻烦,否则不但无济于事,反 而自引无穷祸患。

曾有一位长官,智慧如海,能力如江河难测其度, 凡事亲力亲为,任何棘手的问题只要有他出面即如神医 治病,药到病除。这位官员日理万机,身心疲惫,于是 便派几个下属去代办一些琐碎之事,但下属能力欠缺, 不能圆满地处理事务,还引来诸多过患。在这种情况下, 一般的长官都会大发雷霆,对下属严加惩治,但他却没 有发脾气,首先自己做了一番检讨,之后又尽力将残局 挽回。经过这次教训,长官挑选了几位拔尖人才,辛勤 培训使之成为自己的得力助手,从此他的事业又逐步走 向辉煌。所以,强者没有必要发怒。

既知嗔心的过患, 作为修行人则更不应生嗔。《入 行论》中云:"一嗔能摧毁,千劫所积聚,施供善逝等, 一切诸福善。"可见嗔怒心为最恶毒的敌人,也是一切 罪恶的根源。佛说:"瞋恚之害,能破诸善法,坏好名 闻,今世后世,人不喜见。"世间诸人因不能正确认识 嗔恚故而被迷惑,辗转于嗔恚烦恼之火坑中受灼伤。《瑜 伽师地论》中抉择了嗔心之五相: 憎恶心、不堪忍心、 怨恨心、谋略心、覆蔽心。虽然凡夫人不能完全灭除嗔 怒心, 但也应通过观察分析嗔恨心的来源、本体以及它 所带来的过患等来对治,以期减少对自他的损害。无论 成办世间事还是出世利生之事皆不能生嗔,否则便是自 已点燃嗔之烈焰, 无异于痴人纵火。又有云:"如是心 所贪,能助嗔火蔓,虑火烧德屋,应疾厌弃彼。"嗔心 除了对治以外,还应防患于未然,力求断除嗔敌之羽翼 粮食等诸因缘。

#### 有施敌人亦自聚, 无施亲人亦远离, 犹如母牛尽乳时, 虽持牛犊亦离开。

凡有所施, 怨敌也会不招自来, 若没有财物施舍, 就算亲人也会远离。犹如母牛, 在其乳汁干竭之时, 主



人虽将牛犊硬拽到母牛跟前它也要跑开。

世间所有的众生都希求安乐,而他们所谓的安乐都 是建立在丰富的物资之上。不劳而获之事人皆求之,凡 有布施,众生则会如蜂采蜜,不请自来。《入中论》中 云:"彼诸众生皆求乐,若无资具乐非有,知受用具从 施出,故佛先说布施论。"布施济众,于世间也是一种 无私的善行,于出世修法则是一项证悟空性的殊胜资 粮。同时布施也是度化众生的一种方便,依此相摄,不 用说亲人, 哪怕是敌人也会自然而然地聚集到你的身 边。受施的怨敌有两类,一者顽固不化,受恩不报恩, 反妄加猜测与陷害;二者感激涕零,发誓痛改前非,而 甘于恩人前听从差遣、教化。比如义成王子乐善好施, 金银财宝、车马田宅、凡有所求必有所施。于是太子美 名远播,登门求施者蜂拥而至,就连敌国也委派大臣前 来索求镇国之宝——威猛雄武、力战诸敌的宝象,太子 仍然不吝施之。又如迦兰太子鄙弃荣华、退隐让国、又 出生入死搭救被流放的罪人,但其妻却与罪人私通并设 计谋害太子。太子吉人自有天相, 得天神救护, 脱离险 境。太子回国即位后,又广行布施,此时昔日的恶妻已 是穷困潦倒,为求施舍而背着罪人前来乞讨。

若人家徒四壁、捉襟见肘,穷困至极达到山穷水尽的境地时,那么不用说是敌人,就连亲人也自然会与他划清界限。许多建立在金钱关系上的家庭便随着资财的耗尽而纷纷瓦解,昔日"同命鸟"就在缺财少资的铁棒猛击之下各奔东西。佛陀于因地修布施波罗蜜多时,尽己所有一一惠施,施尽一切财物,甚至借贷济困,于是

菩萨便暂时过着窘迫困顿的日子。亲友们不理解他发放布施的伟大,不随喜、不赞叹,反而恶言相讥,和他断绝关系。真是"财亲人不亲,落魄各分离"。古人言:"以势交者,势尽则疏;以利合者,利尽则散。"述尽了此中道理。

比如母牛,在水草丰美的夏季,其奶汁充盈富足,故而能讨牛犊的喜欢,即使在很远的地方,母牛一叫,牛犊也会飞奔而至,欢叫着吮吸母亲的乳汁。但是到了秋天,水草枯竭,牛类都过着饥寒交迫的苦日子。此时母牛奶汁干竭,小牛犊于母牛处无利可图,便自顾寻食,远离母牛。即使有人故意将牛犊牵至母牛跟前,它却像不认识母亲似的,死命挣脱掉,跑到远远的地方自寻食物。由此可见,小牛对母牛的态度和人们对财产的态度竟如此相似。

# 即使精通某些事,不定了知余一切,如鹅虽能辨水乳,仍自身影为食物。

即使人们精通某些事情,但不一定了知其他的一切事情。如同能从水乳相融的汁液中分吸乳汁的天鹅,仍然将自己的身影当作食物来享用。

精通一些事并不等于精通天下一切事。以凡夫的智慧虽在某一学术领域卓有成效,但于其余的事物则有可能成为"目不识丁"之人,甚至上当受骗。他们往往"只见树木,不见森林"。若恃才纵骄,妄自尊大,在强中更有强中手的大千世界,往往是自取其辱或是为笑园增添异树奇葩。

以前, 北天竺有一位巧木匠, 技艺超群, 他用木头

\$ \(\frac{1}{2}\)

357 G

<u>~</u>





做了个机器人,并为其穿上华美的盛装,看上去俨然是 个容貌艳丽、举世无双的美女,一笑一颦皆能以假乱真, 只是不会讲话。当时南天竺有位画家, 技艺高明, 出类 拔萃。木匠闻得画家的名气便请到家中欲比个高低。两 个人一见面,相互切磋技艺,大有相见恨晚之感。木匠 摆上酒宴招待画家, 斟酒倒茶等所有的杂活, 都让木头 美女做。喝了一天的酒,画家竟然没能看出美女的真伪。 即日晚,木匠指着美女对画家说:"就让她侍候你休息。" 木匠走后, 画家醉醺醺地看着灯下的美女, 越看越爱, 禁不住连声唤美女到自己身边来,可美女站在那一动不 动。画家以为姑娘怕羞,就趔趄着前去拉她。没想到用 手一拉美女随即翻倒,各种木零件撒了一地。画家大惊 失色,酒也醒了一半,方才明白木匠借此在与自己比技 艺。他心中既惭且愧,但又不想服输,便掏出画笔颜料, 在墙上画了一个人, 服饰、容貌都和自己一模一样, 脖 子上还画了根绳子,一副悬梁自尽的惨境跃然眼前。他 又在嘴巴、鼻子等部位画上几只苍蝇, 审视良久, 自觉 满意便关好房门、自己则钻在床底下睡觉。

第二天,木匠起床后,想起昨天的恶作剧,心中暗暗好笑。他急步前往画家寝室想看个究竟。只见房门紧闭,木匠使劲敲门,却无回音,他用力把门撞开,见画家已悬梁自尽,便以为画家羞愧难忍而自杀了,心里很不是滋味,暗自后悔:没想到他自尊心这么强,比不过我就自杀了,早知如此,就不和他开这国际玩笑了。于是木匠前往王宫向国王禀告画家自杀的经过,并请求国王去验尸。国王率众到木匠家中,见画家正悬挂在那里,

就吩咐木匠:"你去把绳子砍断,将尸体搬出来,我看看到底是悬梁自尽的,还是被人勒死的。"木匠拿起斧子使出吃奶的力气猛砍,只听"咚"的一声,尸体却未落地,他砍的不是绳子而是墙壁。众人如梦惊醒,呆视良久。这时画家从床底下笑嘻嘻地钻了出来。可谓世间之事般般有,学问似海深又深,会弹拉的不一定会唱,会使刀的不一定会用枪。

又比如天鹅,被喻为吸乳鹅王。水和牛奶混在一起的时候,它有能力辨别,饮用之时,总是从中将牛奶全部吸出,只留下清水。它虽然有如此高超的"技术"却免不了要犯错误。身影岂能作食物,愚痴的动物大都懂得这个道理,但天鹅偏偏被迷惑了,也许是遗传的因素,使它天生就把自己倒映在水中的身影误作美食来享用。同样,许多人判断问题往往只看一方面而不顾整体,或是只知其一不知其二。每一个人既有优点也有缺点,故不能妄加品评。待人处事不能太随便,应小心谨慎,放下对"精通"某一事物的傲慢,努力认真地去追求一切学问。

### 主人经常爱护人,则彼易得自眷仆,如于莲花盛开湖,水鸭亦会自然聚。

作为主人,若经常爱护下属,则很容易得到称心的 眷仆。比如在莲花盛开的湖泊中,水鸭也会自然而然地 聚集。

人主者,上至国王将相,下至宦官、家庭主人以及 寺院住持等,若能以平等心来对待一切众生,就是一个 品行崇高的正士,其功德便广为人传。这样的主人凡事

第六品、观察性情

以身作则,率先而行;常时以财物施众,好的赐予诸眷 属, 劣的留给自己, 可谓厚他薄己; 就算眷仆犯了错误 他也不会随意乱发脾气,而是以温和委婉的口气给予安 慰、鼓励和教导。所以轻财足以聚人,量宽足以得人, 再加上大慈大悲心,则眷仆自是不寻自得,且紧紧地依 偎在你的身边,一方面祈求您的荫护,另一方面他们也 可帮助你兴盛一切事业。比如一个厂长, 手下必定有一 些员工, 若厂长时常关心下属的疾苦, 为众排忧解难, 那么厂里的职员都会称赞这位好领导,厂外一些有能力 的人也乐意前往他的手下就职。反之, 若此厂长自私自 利,恶言恶语不离口,又不顾员工的利益,其下属自然 不愿呆在他的身边, 辞职另寻良主便是理所当然之事。 如是恶主的事业便随之瓦解,即便以金钱找一批所谓的 "心腹",实际也是貌合神离,他们不可能全心全意地。 为你卖命。此等主仆关系仅仅是在靠金钱维持:一方面 人们见有利可图便聚集在你的身边;另一方面因畏惧你 的不仁, 而心存戒备, 随时准备远走高飞。

又如一些高僧大德,他们摄受弟子依循四摄法。布施:由财施、法施、无畏施三种布施摄受徒眷。爱语:教导徒众修增上生和决定胜的语言。利行:令他修习有利益的事。共事:如教别人一样,自己亦精进修学。此等善知识所作所为皆是以广大的悲心,成办着弟子眷属乃至一切众生暂时或究竟的利益。从生活到学习,方方面面给予无微不至的关心与呵护,可谓先弟子之忧而忧,后弟子之乐而乐乎,故而弟众也会成群结队地前来依止。另一些法师虽然于佛学知识造诣颇深,但因缺少

爱心,急于求成,渴望摄受众多的眷属,却往往事与愿违。初入佛门的弟子会对他望而生畏,即使依止一段时间的弟子也难生起信心而远离。麦彭仁波切曾说:对待每一个众生皆应如日普照万物,怨亲平等,为每一位众生同等地施送温暖的爱抚。

比如一个广阔的湖泊中盛开着芬芳的莲花,其色艳美,其境幽柔。人们对莲池的喜爱和向往自是不言而喻,甚至旁生水鸭也懂得欣赏,往往不请自来,欢畅地嬉戏其间。水鸭对莲池的依恋即如流浪的弃儿对家的依恋一般,沉浸在幸福的池水中。他们日暮而栖,一刹那也舍不得离开。同样,在以慈心善护他人的具德高僧前,众多弟子也是如鸭投水,如蜂寻花般不请自来。

# 富人广施自享受,学者温雅又善良,大者爱护卑劣众,此三利他亦益己。

富有的人广行惠施,自己也能享受由施而感召的善报,博才多慧的学者温文尔雅又善良,伟大的人常时爱护卑劣的下属。这三种人即能利益他人也能利益自己。

天下富者都是于往昔修行布施所感得之善报。布施波罗蜜多即依修布施而到达彼岸,其内容就是要慈惠地抚育、怜悯一切迷惑邪行的众生。每一有情转世轮回的生命历程无一不为因果规律所摄,所谓"种瓜得瓜,种豆得豆"即是此理。布施行善之人,虽不求积善余庆却自然转世受福循环不失。身为富者应了知富裕的原因,更进一步地广行布施,这样自己的福德就会突飞猛增;受施者也因解除困厄而欢喜,同时对恩人心怀感激,并发善心为你祝福。若施者能以菩提心摄持,则能于暂时



乃至究竟利益自他。月称论师赞扬菩萨的布施云:"发誓利益众生者,由施不久得欢喜,由前悲性非悲性,故唯布施为要行。且如佛子闻求施,思维彼声所生乐,圣者入灭无彼乐,何况菩萨施一切。"如是,大乘佛子依布施而积聚资粮圆满施度,因菩提心摄持的缘故,同时也与苦难的众生接上了殊胜的善缘,使彼等转恶为善而逐步趋入解脱道。

对自他皆有利的学者又有什么样的特点呢?即是温雅、柔和、忠诚、善良,总之具有一切高尚的品质。而愚者所具有的急躁骄傲等特点,却正好与学者相反。肯定一个人的学问,要首肯他的品格。如果一个人神态傲慢、面目凶恶、行为粗暴,那么就可以推知此人并没有真正高深的学问。就算有一些学问,也不能很好地利益自己,更不能利益其他众生,甚至会损毁自他二利之,更大恶趣中探奇,一观究竟。此们往往游于险境,专志于恶趣中探奇,一观究竟必以,他们往往游于险境,专志于恶趣中探奇,一观究竟必以,他们往往游于险境,专志于恶趣中探奇,一观究竟必以,他们往往游于险境,专志于恶趣中探奇,一观究竟必以,那才是真正的学问。他们具足大悲心故,常以学问惠施众生,能引导彼等获得世间安乐乃至解脱轮回的党策,那才是真正的学问利益众生的同时也自然会赢得众生对自己的敬仰。因行自他二利之善举,诸佛亦生喜故赐予加持,速时能获暂时究竟之安乐。

所谓大者即是有权势地位的高官、巨贾或是有能力的智者,总之即是较一般众生高强之人。卑劣者是能力低下、无钱无势之人,又因智慧鲜少的缘故,在追求幸福与快乐的时候,不知辨析取舍。为恶者往昔也不曾修

积善法柱造恶业所感,于今生仍然痴迷不觉悟,故恶性循环,恒受诸苦。所以,强者一定要利用自己的能力和方便慈爱、护持一切众生。大者若以权势、财富、学问利益爱护卑劣者,也算是拯救他们的一种方便。如言:"救人一命胜造七级浮屠。"在力所能及的情况下,对卑劣者稍做利益之事,首先令他们生起欢喜心,然后逐步引入佛门,如是又拯救了他们的法身慧命,其功德更是不可思量。大乘佛子若如是行持也即是自利利他的甚深方便。

# 若依福德成诸事,如同阳光不依余,若依精勤成事业,如同灯光仍依余。

如果依靠人们的福德来成办事业,就如同阳光能普 照万物而不必依赖别的助缘;若仅仅依靠精勤来成办事 业,则如同灯光照明一样仍然需要依靠外力。

前世积善之人今生必得福报,"小善行得小福报, 大善行得大福报"便是因果之规。在世间上无论做什么 事情,若没有福报因缘是难以顺利成办的。如前文所说 "何处有缘彼兴盛,若无业缘彼衰失",此中业缘即是 指积善的福报。如果前世未修善,今生则无福,这样的 人纵然付出百千万倍的精勤也不能成事或成事不圆满。 有福报的人做事,凡有所求得心应手,如冥冥中自有善 神护佑一般。小福报之人赚小钱、享小名、做小官等, 福报也不会长久;大福报之人能赚大钱,享大名,做大 官或大企业家,甚至为王当总统,生活优裕,且享福的 时间较长,也许一生、十生乃至百千万劫。所以福报的 力量不可估量。

《贤愚经》记载:佛住世时有一位金财比丘,往世曾为一贫人,靠卖柴维生。某日遇毗婆尸佛,便将卖柴所得的钱,欢喜而恭敬地供养佛和僧众。由此功德,使他享受九十一劫的福报,每一世都无勤地得到许多金银财宝,值释迦牟尼佛出世时仍然享用着同样的福报。他无私地供养三宝,因欢喜佛的教法便立志出家修道,最终获证阿罗汉果位。由此看来,若依自己前世的福报成办一切事业就不再需要依靠其他的助缘。如同太阳升空,放射灿烂的光芒,自然能遣除一切黑暗。

无福无德之人仅仅依靠自己的劳动、百般的精进, 那么再勤奋也不容易办成事,付出十倍的努力却得不到 一份的收获。看到别人做某项生意赚了大钱,自己也急 于捞一把,但因无福,非但赚不了钱,反而尽蚀其本。 见邻居发家致富、升官晋爵而眼红至极、拉关系、找门 路,却是四处碰壁,无人提拔。虽然夜以继日地积累财 产,但还是吃不好,穿不暖。学问也是如此,有些人因 往昔未植善根, 所以今生无论怎样努力, 对于攀登的学 业高峰总是显得遥遥无期。当然他于此生勤学也肯定有 功德, 待此善根成熟之时, 善果将是巨大的。如果脱离 了福德, 仅仅是靠精勤努力来成办事业, 就如同油灯发 出的光亮一般,需要油、灯芯等外缘,而且还要有人去 点燃它。即便点燃,若遇风等违缘也将面临熄灭的危险, 要让它继续发光除暗必须小心护持。尽管如此精勤,油 灯发出的光亮仍然极其微弱, 所照明的范围也极其有 限。

在此,作者并不是要抹杀勤奋,而主要是为了强调

福德的重要性。华智仁波切曾说:一个火星般的渺小福德,却远胜于今生如山岳一样广大的勤奋。所以谋事在人,成事在福,欲求诸事圆满成办者,当下即应勤修善法积累福德。

# 倘若依止高尚士, 劣者亦会得高位, 如同藤蔓依大树, 一直盘绕于树顶。

如若依止高尚的伟人,低劣的人也会荣升高位。如 同柔弱的藤蔓依附着参天大树,可以一直盘绕着爬到大 树的顶端。

高尚之士是指地位崇高、品学兼优之人或是具足法相的大德高僧。劣者则指人品学识相比高士大打折扣、地位能力极其一般的卑贱之人。但若此类劣者寻得一个很殊胜的依靠处,也能平步青云,发号施令于众人之中。现在社会上依靠后台而出人头地者为数不少,作为高尚人士的家属、亲戚朋友等不管有无学问和能力,都能逼上,立王封侯成为一人之下、万人之上的高者也不无能。俗语"一人当官全家受禄",又言"一人得为一层大升天",讲的都是这个道理。总之,凡是与高一然大升天",讲的都是这个道理。总之,凡是与高。然而世上某些没有"臂膀"的人纵然才学广博,能力超群却也难得高位。比如当今的大学生、研究生等,虽然拥有也难得高位。比如当今的大学生、研究生等,虽然拥有他难得高位。比如当今的大学生、研究生等,虽然拥有人像样的工作也找不到。

藤蔓中有黄藤、紫藤、白藤等多种。此处指的是白藤,即一种常绿植物,茎细长,柔软而坚韧,俗称"藤

<u>~@</u>

365 Œ

<u>~</u>

366



子"。倘若没有依靠处,它就只能伏在地面而永无登高远望的机会。但若侥幸生在一棵大树的身旁,它就能发挥特长,依附大树的枝干拼命地向上窜,一直爬到树顶,有的甚至比大树还高出一头。其实,藤蔓的"底子"薄,能力虚弱,它能发达到什么样的高度完全取决于依靠处。树高它就高,哪怕树有几层楼的高度,它也会逐渐旋转盘绕,最后跻身于"上层"社会之中,傲然挺立。这便和许多卑劣之人依于高尚志士所得的地位、荣耀一般。

诚然,本颂表面上的意义并不值得推广。卑劣者就像藤蔓一样没有真实的本领,如是仰仗他势发达的人往往为世人所鄙弃,但这必定也是一种福报因缘所致,并且也有弱者勇猛精进的一面。所以看待问题不能太过偏激,在清净发心的基础上而应博采各家之长以弥补自己的不足。同样的道理,初学佛法的人若依止有德的高僧,也能得到绿荫蔽护而茁壮地成长,迅速稳健地获得善士智者之位。

# 有学之士虽有过,爱学之人尚依止,如同雨水虽害屋,世间之人令生喜。

有学问的人虽然有一些过失,但是爱学问的人还是 会亲近依止他。如同雨水虽对房屋有危害,世间诸人仍 然对它生起欢喜之心。

按常理来说没有人愿意依止有过失的人,作者在前 文也多次告诫人们应舍弃有过失之人而依止有功德的 正士,同时也说除佛陀外世上无完人,故应依止功德大 于过失的人。当一个有学之士犯了错误或某些行为不如 法的时候,大多数的人皆偏着心眼儿,仅见其过不见其德。但是一些爱好学问的人却将目光置于学者的学问和功德之上,不计较其微小的过失。再说智者求取学问皆能采众之长处以弥补已之不足,学就要学别人的优点,否则便失去了学习的意义。真正有智慧而又酷爱学问的人,懂得取其精华而去其糟粕,即使遇到有某方面显现不如法的大学者或大善知识,他也会躬身依止,故而能有益自身学问和修行的增上。

比如锡金的月希堪布,精通显密教法,故以学识渊 博而著名。后来他应邀前往不丹为国王传法,期间舍戒 还俗娶了一位不丹女子为妻,从此许多弟子弃他远去, 失去恭敬。他在不丹住了一段时间又迁往印度。当时印 度境内能够传授密法的人寥若晨星,甚至赫赫有名的南 卓高级佛学院也难觅具相的密法上师。月希堪布抵达印 度后, 希求密法的人则蜂拥而至, 恳切真诚地祈求他施 以密法甘露。于是月希堪布重登法座为众多信徒灌顶并 传授甚深的密法窍诀。很快人们对他的赞誉响彻了整个 佛教界, 在印度、美国、台湾等许多国家和地区都有他 的传承弟子。虽然这位堪布在别解脱律仪方面显现稍有 不端,但他相续中对密法甚深的体悟与宣讲的窍诀却如 纯金一般珍贵难得。他的弟子们都说闻法后得到了不可 思议的加持和感应。其度化众生的事业盛况空前,据说 在国外除了贝诺法王以外,月希堪布就是宁玛巴大德中 比较出名的一位。而他身边的那位曾被众人称为妖魔的 不丹女子,如今则被人们尊为空行母了。所以智慧高深、 学识渊博而且人格贤良的人, 纵然有些过患, 仍然会引

さったがずれてい



来好学之人恭敬和依止。

比如在多雨的夏季, 狂风暴雨时时侵袭大地, 雨水 哗哗地畅流。连绵不断的雨水会导致许多房屋漏水, 使 主人心怀忧愁, 但是大多数的人还是乐于雨露的滋润。 庄稼经过雨水的浇灌会长得更茂盛, 为此农夫心意满足, 心情舒畅。除此之外, 大雨能冲洗尘埃, 清洁空气, 驱逐夏日的窒闷等。所以雨水虽有一些害处, 但众生却离不开它。在干旱的地方不是有许多人正在为"及时雨"而作祈祷吗? 同样, 稍有过失的大学者也会如是受到人们的尊重。

# 若无学问凭装束,智者不能生欢喜,如同骏马不奔驰,虽美亦为无价值。

若人没有学问只凭装束打扮,则不能令智者生起欢 喜之心。如同骏马,若不善于奔驰,虽然美艳绝伦也没 有什么价值。

没有学问的人总喜欢外在华美的装束。他们以为这样能弥补心灵的空虚。比如缺乏内在修养的女郎整日寻思装扮自己,她们关心的是最新潮的服饰、发型,冥思苦想如何使自己成为最时髦的"摩登女郎",这就是她们人生的追求。而智者可能评价一朵花或一只蝴蝶的美丽,但对于人却要观其灵魂深处有无智慧的火花闪烁。不学无术的人,无论衣饰多么考究,模样多么俊秀,这些愚者欣赏的"良好"资本,智者不会产生丝毫的兴趣,他所欢喜的是学问和才能。因为外貌只能徒耀一时,而内在的美——贤善的人品、丰富的学识方能百世不殒。大文豪雨果说:"假如没有内在的美,任何外貌的美都

是不完善的。"所以智者喜闻乐见的是学识这一永恒的妙装束。佛陀常说:人的身体肮脏污秽,九孔常流不净,对此臭皮囊百般装饰则与呕瓶涂香水无异,故智者不应对此生贪爱。无学问之人大多愚笨卑劣,有些人除了身体不净,其灵魂深处还伏藏着恶心,装满了各种各样的"垃圾",比之尸陀林中腐坏的尸体还要丑恶千万倍。

其实一个人的美以及是否受人尊重,不在于外表的 装束,关键在于有无学问。衣着普通的学者往往比容貌 出众的愚者更受人喜爱和尊敬。比如布顿仁波切,他没有华美的装束,容颜比一般的人也要丑陋一些,但在他身边却聚集着无以计数的弟子。又如嘎多堪布,几十年如一日地穿着破烂的僧服,常时坐在低矮的土房前用黄泥制作小泥塔,而且他从不洗脸,更不懂得装饰打扮自己。但他精通甚深密法,许多活佛、堪布都甘愿投其门下,追随其后。再如《西藏生死书》的作者索甲仁波切也是衣着普通的大学者,使他成名的正是其渊博的学识。

比如相马也不能只看其仪态与毛色,只有健步如飞、脚力持久的马才是好马。仅仅是外观出众的马,如身材修长、毛色美观等皆算不上好马,即使它仪态万千、风情万种,犹如雍容华贵的妇人一般,也没有什么价值,仅能供人观赏一时。现代的"伯乐"买马之时,首先要骑马跑一跑,如果是善于奔驰的骏马,那么主人不管索价多少都有人愿意支付。

愚者当中富翁多,猛兽群中有英雄, 世上学者正士中,能出格言极罕见。

言宝藏论释(上)

在愚人当中往往会出现许多富翁,于猛兽群中也常 常可以见到英雄,然而世上的学者和正士之中,能宣说 格言的人却极其罕见。

富翁大多没有渊博的学问,他们坐享往昔善业的福 报,本着金钱第一的观念,沦为愚者还不自知。另一些 劣识恶慧的人本不具福报,但却贪欲炽盛,昧着因果牟 取不义之财,纵然富比龙王,却是以罪恶做基石,此类 人也是地道的愚者。略作观察便会发现许多富翁在学问 面前都是"稍逊风骚",甚至是文盲。比如有些藏族人 虽有万贯家产,但却连自己的名字都不会写。

以前有位国王, 他和手下的婆罗门大臣各有一子。 婆罗门将儿子送去参拜名师, 求学各种知识和技艺。而 国王溺爱太子舍不得与之分离, 就没有送王子去读书。 国王想: 我的儿子必定是国王, 没有学问也不要紧。后 来太子成了没有学问的国王,而婆罗门的儿子却成了受 人尊崇的智者。新国王伤感地对父亲说:"我是权力的 国王、学问的乞丐;而婆罗门的儿子却是学问的国王、 他的成就如同农夫种田,现在已获得了丰硕的果实。" 父亲安慰他说:"你不用担心,婆罗门儿子学问再好也 是你的下属。""虽然从地位上讲他是我的属下,但是智 慧方面我却是他的属下。我的愚昧使我羞愧难当。"儿 子说完,父王哑然,不知所措,只是愣愣地望着儿子, 然后摇摇头没趣地走开了。所以愚人拥有的地位、财富 无论如何令人仰慕也没有实义。新国王并未因自己的财 富和地位而感到自豪和欣慰, 他很有自知之明, 深深地 仰慕有学之士, 而老国王却是一个地道的愚者。

有些人不赞叹权势地位, 偏对英雄情有独钟。他们 认为英雄遍体的伤痕便是美丽的勋章, 怎能不为这血染 的风采倾倒?但"英雄"真的值得人们五体投地地崇敬 吗?若是如此、那么雄狮、老虎、人熊之类的猛兽岂不 也应受到人们的顶礼膜拜? 因为它们也有顽强的意志, 时常与兽类乃至人类英勇地拼搏,那种场面也极其振奋 人心。若欲赞美、崇拜此类英雄,那可着实不少。但人 们并没有给猛兽冠以"英雄"的美称,因为它们缺乏智 慧。同样,世间那些没有学问、只是一味猛打死冲盲目 拼搏的人怎能受人推崇和赞扬呢?

综上所述,不管是地位、财产还是胆量,都不应是 名列榜首的追求, 唯有学问才是最高尚和珍贵的。古人 言: "万般皆下品, 唯有读书高。" 当然, 从出世间法的 角度讲, 了生脱死, 解除三有的羁绊才是最重要的。年 轻时有能力有自由, 若不发心求解脱, 恐怕就要以"少 壮不努力,老大徒伤悲"来收场了。因世间人的标准总 以学问为最高尚,学者方是人中豪杰。然此中又当首推 能宣讲格言之佼佼者为出类拔萃的人物。众所周知,世 上学者多如繁星、但是能宣讲格言的大德却是屈指可 数。印藏两地只有龙树菩萨、萨迦班智达、宗喀巴大师 以及全知麦彭仁波切等少数几位。在汉地也同样如此, 甭说能宣讲格言,即便能宣讲基本道理的善知识也是极 为罕见。一些寺庙的大和尚甚至连格言是什么也不知 道。这并不是要诋毁众多学者,而是以事论事,目前社 会状况的确如此。如同日月放射光芒能照亮世间一般, 格言的重要性在于:它是一条通往解脱圣城的捷径,有

格



志者应励力修学,有能力时应广大地弘扬。

# 何人具有何本领,彼人亦闻彼声誉,学者能闻智者名,英雄能闻英勇名。

何人具有什么样的本领,那他也能听到与其相应的 声誉。学者常常能听闻到智者的圣名,而英雄也总是可 以听到英雄的勇名。

世间中人,无论是谁,一般是自己爱好什么、从事什么,就关心什么而喜闻乐道。爱马的人觉得天下除了马之外就找不到什么好东西;养牦牛的人整天唠叨的也是牦牛的事情;学佛之人注重闻思修、戒定慧、出离心、大悲心等;邪行之徒却总是传递杀生、偷盗、邪淫、诈骗、诽谤等讯息。俗话说:"仁者见仁,智者见智。"那么愚者也只能见愚了。

同样,智者赞美智者,摆龙门阵时聊的也是学问。 从事某一项科研的学者就会对那一项知识比较精通,对 与之有关的人或事也了如指掌。在研修佛法方面,如一 位专修中观的论师,无论是自续派还是应成派的观点, 他都要精研;对龙树菩萨、圣天菩萨、月称菩萨等传承 大德乃至凡与中观有关联的智者的传记他都要一一拜 阅。当有人提及他熟知的某中观论师时,他便滔滔不绝, 绘声绘色地讲述,连细微之处也不会漏掉。若听众中也 有精通中观之人,他们更是一见如故,大有"酒逢知己 千杯少"而欲一醉于共同语言之感。

再如一个英雄人物,他尤其喜欢谈论英雄的事迹或 战争史实,并致力于研究作战的技巧。有史以来的英雄 豪杰他都能一一作评,仅这一方面的知识而言也算得上 是博古通今了。又因他本人的一些英勇事迹常被世人称 道,其伟名也时常于己耳畔回荡,当真称得上有口皆碑 了。

所以观察一个人,从他的言谈爱好即能了知一二。如果一个人经常谈论高僧大德弘法利生的事迹,那表明他是个向往高尚品行或有志于弘法利生的人。若一个人总爱说是道非或谈论盗贼、恶霸之事等,那就表明他是卑劣者或逐渐在向卑劣者靠拢。这些都是可以通过观察思维而推测到的自然规律,以此方法在外观万事万物、各行各业、各宗各派以及种种经论修法的同时,也应内观自己,从而选定正确的目标,坚定不移地努力进取,相信一定能获得成功。

# 诸大能人行供时, 劣者对此会轻蔑, 如同自在天顶饰, 却被非天所食也。

许多有能力的大人物常对圣境行供养,但卑劣的人 对此善行却往往报以轻蔑的态度,如同大自在天的顶饰,也曾被非天吞食。

供养与布施一样都是积累资粮的殊胜法门。供养的对境一般指佛法僧三宝、金刚上师以及父母等。以清净的发心尽已所能普作供养,则对境越殊胜,功德越大。有些懂因果明事理的大人物,比如梁武帝、阿育王、给孤独施主等,他们常喜供养三宝,兴建寺院佛塔。此等大人物的地位、财、权皆是往昔行布施供养等善法所感得的果报。德护如来应世期间,一位贫民手握豌豆行至路途喜逢佛陀托钵入城,生起极大信心,将一把豌豆撒向佛陀,其中四粒落入佛的钵中,两粒接触到佛的胸部。

格言宝藏论释(上)

<u>~</u>@}

373 *(*© 6

<u>(197</u>5)

以此功德,贫民于后世成为转轮王,统治四大部洲八万 年,后又报为四大天王的主尊八万年,继而于三十三天 第三十七代帝释王朝与帝释平起平坐,执掌国政。由此 可见,依供养所获功德福报不可思议。

然而世上那些愚昧无智的卑劣小人不懂因果,目光 短浅, 只顾眼前如草尖露水般的安乐和利益, 不曾供养 一分一厘。当看到许多大人物广作供养之时, 不随喜不 赞叹, 反以轻蔑的态度加以诋毁。嫉妒心粗重且又贡高 我慢之人看到别人行善供佛及僧,就如利刃直入其心般 难忍,似乎别人做功德耗尽了他的财富一样。一些人积 累了很多财富却舍不得供养上师及僧众, 当见到别人在 供养上师之时,往往会露出鄙夷之态,极尽诽谤之能事, 说供养的对境不殊胜,或言"供养者发心不清净,供养 物来源不清净"等,而他自己的财产却是作"伏藏", 可能永无开取之期。

大自在天是印度教的尊神, 主宰着整个宇宙 (佛经教 典皆有此说), 其殊胜而又庄严的顶饰指的是月亮, 非天是 指罗睺星。相传非天常与诸天作战,但因福报和业力所 致总是功亏一篑, 其势力每况愈下, 故满腹愤懑无处发 泄。非天中最卑劣者——罗睺星则自作聪明,对大自在 天的顶饰加以轻蔑,索性将它偷偷地吞食了。这对大自 在天来说仅是暂时的小违缘,不一会儿, 皎洁的明月又 会再庄严其顶。卑劣者对大人物作供养的善行加以轻蔑 也是如此, 丝毫损害不了功德主, 反而为自己埋下了罪 恶的祸根。另外, 供养的对境, 不能局限于真正的大菩 萨和具德的高僧、密宗金刚上师, 还应对清净戒律、闻

思修的整个僧众普作供养。按《俱舍论》的观点、供养 僧众的功德于今生即能现前善报,且下世还会继续享受 善果。所以,条件具足的时候应作供养;条件不具足时, 见他人供养应深深地随喜赞叹,这样也能得到与供养者 同等的功德。

### 书卷当中之学问, 尚未修成之密咒, 健忘者之学处等, 需用之时常诱人。

写在书卷当中的学问和还没有修持得成就的密宗 咒术以及健忘人所掌握的学处, 如是等等, 在需要的时 候常常会成为诱哄人的把戏。

天下学问浩若烟海, 世人又将其分门别类, 记载于 书卷之中, 内容丰富多彩、博大精深。但若仅将此广博 的学问闲置于书中,不修学、不实践,那么这些学问即 如废品一般派不上用场,或用时只能成为哄骗人的工 具。一些人虽然书读了万卷,但却是"开卷了然于目, 闭卷茫然于心", 丝毫未将书中学问的真义融于己心, 一辈子勤勤恳恳地"死读书",最终成为照本宣科、生 搬硬套的书呆子,一离开书本就瞎抓。古人言"读书不 知意,等于嚼树皮",又言"强记不如善悟",的确,任 何学问都应详细掌握, 灵活运用, 否则一味地照搬, 只 会弄巧成拙。鲁迅先生说过:"读死书是害己,一开口 就害人。"所以每一个读书的人,都应懂得如何利用书 本中的学问来增强自己的才能, 改善自己的生活方式, 并使生活充满意义和乐趣。这样书卷才有其存在的价 值,从而致使它成为世人增长智慧的长明灯,普照世间。 修学佛法也是如此,所谓"开卷有益"自是应广学博阅

性

无用。在与人辩论研讨之时若只会说"这教理我看过,就是在某某经典中,行菩提心、愿菩提心的区别和功德等书中都讲得很清楚……",这便是在诱哄人。已故老堪布班玛呈里常说:"书卷中的学问想不起来之时,我会痛苦地敲打自己的脑袋。"一天,他与一位年轻的堪布辩论,当引述《入中论》的教证时,他要求引用原颂,对方却只讲了大意,故严厉地对年轻堪布说:"你把学问留在书本里,该用之时用不上,实在可惜,如此我俩辩也无意义。"年轻堪布深感惭愧,遂立誓背诵以五部大论为主的经论教典,最终成为辩才无碍的班智达,每次讲法之时,经论教证运用自如,他自己即如一本佛法的百科全书。

经论教典,但若走马观花敷衍了事,则看再多的书籍也

密乘的咒语修法殊胜之极,是成办暂时和究竟利益的法门,快捷方便、立竿见影。比如差遣非人、消除魔怪祸害、刀枪不入、防雹降雨等,这些都是事业方面的密咒。法虽然殊胜,人若不精修,未得成就之前则咒语难以奏效。一位初入密乘之人喜获刀枪不入的密咒传承修法后,精进地闭关专修此法七天,便操起水果刀一步念咒一边割己身肉想验证密咒的真伪。谁知小小的水果刀却将身体割出长长的几道口子,鲜血直流,他痛苦地大呼上当。其实是他自己念修密咒未得成就,并非密咒不灵验。再如密乘中生圆二次第的修法虽极为殊胜,但若修持未得成就,则不能直接行持所说之义。

健忘即是记忆力差, 众生未成就不忘陀罗尼果之前记忆力是有限的, 今天似乎已记得一清二楚, 明天就忘

得一干二净, 甚至前一刹那讲的话, 后一刹那就不记得 了。学处即世人应掌握的一些重要知识。出家人的学处 莫过于戒律, 若人受了戒, 却把学处遗忘, 那么违背细 微戒律不说且连根本戒都有可能破掉。所以对戒律的学 处应牢记于心,否则岂不是要找一位精通戒律学处的人 在自己身边当指导员,或是成天带着律本,一言一行, 一举一动都要翻一翻,查一查,看自己有否犯戒,岂不 太贻笑大方了?健忘人所掌握的学处也常常诱哄人,在 需要之时用不上,就像一个上战场的人却把武器忘在了 家里一样。曾经有一位含冤入狱的和尚,一日,知府大 人委派一健忘的差人将其押送往异地, 临行前用枷锁套 住和尚,又交给他一封公文告之:"和尚、公文、枷锁 这三样你要看好。"于是差人一路念叨:"和尚、公文、 枷锁……"唯恐出差错。当晚夜宿一家旅店,和尚对差 人说:"你我一路辛劳,今晚何不美美地吃一顿,我这 还有些银两、你且解开枷锁、算我请客。" 差官一听高 兴万分,依言行事。当差人喝得酩酊大醉不省人事之时, 和尚为他剃了光头、并戴上枷锁、自己则连夜逃走了。 第二日早晨、差人醒来又念叨着三样宝贝。他从怀中拿 出公文,又见自己脖子上戴着枷锁,用手一摸头顶光光, 高兴地说:"太好了,公文、和尚、枷锁一样不缺。"随 即又露出怪异地表情:"糟糕!我怎么不见了?算了, 先办公事,以后再找我的下落不迟。"然后他上路了。 这则笑料虽不太真实, 却也可说明问题。

现在的学人大多有以上的毛病,学而不精,修而不成,记忆力差也不懂得反复熏习。若想不让无用的学识

~{@}~

377 🐠

<u>~</u>

**8** ক্রে

诱哄自他,即应依教奉行多温习巩固。霍西的曲恰堪布 说过:"任何学问皆应励力学修以求精通,切不可满足 于囫囵吞枣地学一遍。"

### 纵有智慧具财富,懒汉难以得高位, 如耳虽是先长出,岂能高超角顶矣?

一个人纵然有智慧,并且具足财富,如若懒惰不精 勤也难以登上高位。如同牦牛的耳朵虽然先长出,但却 超不过顶上后长出的牛角。

精进是一切事业成就的基石,不管是世上的高层领 导、伟人还是高僧大德,乃至一切修学佛法有成就的人, 其崇高的地位和成就无一不是通过精进而获得的。《入 中论》中云:"功德皆随精进行,福慧二种资粮因。"寂 天菩萨也说:"若无风不动,无勤福不生。"又说精进的 违品即是"同恶散劣事,自轻凌懒惰"。懒惰的人即使 有智慧和财产,却也难以荣登世间高尚的地位,欲成就 佛果更是遥遥无期。懒惰可分为三种:一、同恶懒惰, 也叫推延懒惰,即是将当下应做之事往后推,终究因"明 日复明日"地拖延、致使"万事成蹉跎"。二、耽著劣 事懒惰,指贪执于无意义的世俗劣事,而把修行善法进 取崇高品行之事搁置不顾。三、自轻凌懒惰,指自己轻 视自己,认为自己没能力故而自暴自弃,甘于堕落,浑 浑噩噩地虚耗光阴,说自己笨,其实只是找借口偷懒的 表现。

佛于因地修行时也是数数精勤,以广大的仁慈扩充 己仁救济众生,广行平等布施,守护三门,严持净戒, 贞洁不淫逸, 观照清洗内心的污秽, 勤修诸善法不觉疲 倦, 其德行逐日增高, 最终圆满所修, 证得佛果。而因 地中的很多同修却因懒惰放逸长时流转三有, 感受诸 苦,某些人虽然曾经得到过高位但也终因懒惰而走向衰 败。一次,佛陀偕阿难出游,于集市、道路旁目视所见, 会心而笑。后阿难恭敬启问原由, 佛陀便详细地解释了 自己微笑的多种原因。原来集市上一位渔翁正用斗量卖 鱼,而斗量中的鱼恰好是往昔的一位转轮王。该王原本 福慧双具, 但却因心志骄傲行为放荡终至堕落, 成为斗 量中的鱼。

人若精进,则学问、功德都比较容易获得,懒惰的 人不要说渡化众生, 甚至连个人的利益也不能成办。具 慧多才之懒汉不能得高位,故精进很重要。《慧海请问 经》中说:"菩萨若能发起精进……即于阿耨多罗三藐 三菩提不为难得。何以故? 慧海, 由精进故乃得菩提, 若懈怠者于佛菩提远中复远。"比如牦牛降生落地之时, 其耳便已圆满具足, 而牛角虽比耳朵晚几个月长出, 但 以坚定不移的"精进"勇往上冲,终于后来居上,雄居 于牦牛的最高位置永远将牛耳压伏其下。耳朵长出来后 没有多久便满足现状,不往上长,以其固有的形态默默 地度过余生,永无出头之日。具有先天的智慧和财富者, 切不可安于现状, 而应精进学习, 勤积福德, 不至泰山 之巅誓不罢休, 若懒惰成性就会毁损美好的前途。学修 佛法也是如此, 精进者很快会超胜久学的懒汉。

### 猪狗香味有何用?盲人灯火有何用? 停食者食有何用?愚者正法有何用?

香味对于猪狗来说有什么用呢? 在盲人跟前放置







灯火于彼又能起到什么样的作用呢? 一切食物对于停食的人来说有什么用? 同样, 正法对愚者又有何用?

由于业力的感召,猪狗之类的旁生自从来到世间便 乐于在不净粪中生活、嬉戏,人类喜爱的芬芳妙香奉于 寻臭逐秽的猪狗跟前会有什么用呢?若人采一束芳香 浓郁的茉莉花精心插置于猪仔国会或狗群喜宴之处所, 那些猪绅狗士只会毫不顾惜地践踏,那"骄傲"的态度 真令人见而痛心。若对其施以秽浊腐臭之物,它们却展 臂相拥,数数生起欢喜,在不净物中翻滚、舔嗅,不时 发出阵阵欢呼,一副爱不释手的样子,具大悲心者见了 真不知要淌多少眼泪。

灯火对于视力正常的人来说是不可缺少的,夜晚行走更渴望灯的照射。居家旅行,无论学习还是游玩,若没有灯火赐予光明,夜幕降临之时很多人便只能蒙头大睡,无所事事。如此作用巨大的灯火若置于盲人跟前却是"瞎子点灯白费蜡"。盲人双目失明,昼夜无差,无论灯火多么光亮也照明不了他前进的道路。乃至命终,盲人只能于黑暗中摸索,故灯火于盲人无用。

停食是一种病态或是一种特殊需要,其特征即是不吃不喝。对于停食的患者,虽奉山珍海味、稀世佳肴在其眼前也是毫无用处,他们只能通过医疗手段诸如输液等方法向体内注射营养液以维持生命。且不说长期停食的人,即便是短期厌食的人和食道癌等病人,在其面前放置绝佳的食品,他们也只能望之哀叹,无法享用。

同理,某些愚笨的人,对他们来讲殊胜的正法是没有什么用的,愚者对正法的态度就像猪狗对香味一样,

索然无味。他们对邪法妖术倒是兴趣盎然,遇到高僧大德宣讲甘露妙法时,总是捂住耳朵不去听,或是"闭关自守"。当一些外道邪师在宣讲裸体、自饿、投身悬崖、用火炙烤身体等邪法时,他们便倍感兴趣,不但细心听闻,而且乐意随行。这便是众生业力感召,愚痴颠倒所致。末法时代,此等愚痴众与日俱增,大善知识们总是苦口婆心地谆谆教导,待弟子听完法以后还要说:"感谢大家在此认真听法!同时也恳请你们仔细研读经论教典,深深思维,励力勤修。"按理说上师于弟子有恩,弟子应感谢上师才对,因为通过闻思可以增长智慧,而智慧越高对佛法越易生信。此处上师反过来感谢弟子,足见闻思正法的可贵和重要。

# 深慧学者纯黄金,沙场英雄胜骏马,善巧医师妙饰品,赴于何处受欢迎。

深智广慧的学者、精纯的黄金,以及沙场上激战的 英雄和殊胜的骏马,还有善巧的医师和殊妙的装饰品, 这些都可称为世间的庄严,赴于任何地方都会受到人们 的欢迎。

具有深邃智慧的学者无论去到什么地方都会受人欢迎。他们广学多闻,能解除世人诸多疑难:治国安邦需要学者出谋献策;传播知识技艺也需学者唱主角;欲得今生来世之安乐更需足智多慧且通达显密教法的学者作引导。学者就像一盏明灯,他将照破无知的黑暗,引摄愚昧众生趋入光明的解脱大道。人类所需要之智力有三种:理论知识、实用知识和鉴别能力。真正的学者见多识广,经历得多,研究得也多,故三种智力都具足。

化言宝藏论释(上)



格 言金



这样的学者比珍宝黄金还可贵, 故渴望知识的人们都会 欢迎敬重他们。比如大智者金刚上师法王如意宝就多次 应邀出国弘法,1993年曾绕地球走了一圈,看一看那些 录象实况,确实令人叹为观止。上师每到一国或一个地 区,信众皆以隆重的仪式报以热烈的欢迎,分离之际无 不垂泪,依依惜别,难舍难分。

经过十六次提炼的纯金被称为上品黄金, 其价高 昂,就连目不识丁的山野樵夫也懂得它的价值。通常黄 金价格恒定,不会受货币贬值的影响,于世界各地享有 极高的身价。储存财物的人喜欢珍藏黄金;爱美的贵妇 乐意以黄金首饰装扮已身;佛教徒也爱用黄金塑造佛 像、缮写佛经宝典、制作殊胜供圣器具。总之,黄金于 任何地方都是受人欢迎和爱慕的。

沙场上的英雄,为了祖国领土的完整、国家的安定、 人民的幸福而舍生取义, 驰骋疆场, 有的献出了自己宝 贵的生命,有的终身致残……但是他们的丰功伟绩人们 永远记得,并数数称扬或立纪念碑、撰造赞歌传记或作 剧本搬上舞台银幕,或成立英雄烈士纪念馆等。疾驰如 风、脚力持久的骏马也受人欢迎。尤其是牧民,他们跨 上骏马于一望无垠的大草原上奔驰、放牧游玩。于赛马 场上, 骑手以及围观之人皆以喜眼打量着众多骏马, 对 特等骏马还会报以连绵不断的掌声及阵阵喝彩。最初赴 美弘扬宁玛巴教法的仲巴仁波切,原是拉萨人,自小喜 欢马, 到美国后, 他曾不惜六万美金的高价购买了一匹 白色的骏马。

医术善巧的良医, 断病下药准确无误, 救死扶伤手

到病除。曾有一位叫塔罗的僧人, 他对麦彭仁波切的医 学论著非常精通,而且每天至少要抽出一个小时的时间 念诵麦彭仁波切所著的《药师仪轨》,几十年如一日, 从未间断。因此他的医术非常出色,治病的效果令人叫 绝, 堪为一代神医。他无论去任何地方都受人欢喜, 人 们也都崇拜、恭敬他。千里之遥的病人也会排除万难, 跋山涉水前来求医。在佛法的医方明中, 药师佛圣号、 心咒都是对治疑难杂症的特效良药,略懂医术又善持佛 法的人皆称得上善巧医师。但愿天下医师善持药师佛心 咒,并常在心里观想祈愿病人都能恢复健康,这样于医 师本人及病人都有莫大的利益,最终能使普天之下遍布 良医。

此外胜妙的金银、珍珠、玛瑙等各种装饰品、也是 于何处都受欢迎的宝物。爱美之心人皆有之, 从牙牙学 语的婴儿乃至白发苍苍的老者都乐意以种种殊妙饰物 庄严己身。青春娇美的女士和朝气蓬勃的男士对殊妙饰 品尤为钟爱,办公室、宿舍以及各种娱乐场所都需要华 美的物品作装饰,就连偏远的土族人也常用一些珍宝制 作他们喜爱的饰品佩带于身。

### 若有智慧精进者,则彼怎不成诸事? 如班图子曾消灭,十二兵队俱卢族。

如果是有智慧又具足精进的人,那他怎么会不能成 办一切事务呢? 比如班图国王的五个太子就曾经消灭 拥有十二支兵队的俱卢族。

"世上无难事,只要肯攀登!"的确,成办诸事一 靠自己真正的智慧和发心、二靠精进和无坚不摧的毅







力。此处宣说的智慧和精进广义方面可用佛法教义来解 释,即是智慧波罗蜜多和精进波罗蜜多;狭义方面则是 指一般能分辨抉择的智慧和精进勤奋。具足智慧和精进 的人无论承办世间诸事或是学佛修行都能圆满获得成 功。比如班图国王的五位王子就凭着智慧和精进战胜了 护总国王的一百个王子及十二支兵队,争得了王位。

据《摩诃婆罗多》一书记载:很早以前,一个既是 婆罗门又是国王的广行仙人,他生养了两个王子,分别 取名班图和护总。护总为婆罗门种姓,班图为国王种姓, 所以广行仙人便立班图为太子。班图登上国王宝座之 时,两位王子都没有子女,护总王子心急如焚,就请求 父亲——广行仙人予以加持,祈求生养一百个孩子。因 婆罗门的咒语非常灵验,经过加持,护总王子之妃十月 怀胎生下了一个肉团。护总百思不得其解,只好如实禀 告父王。广行仙人告之:"你将肉团切成一百块,分别 用布匹包裹放置一处、七天之后再打开看。"按照父王 的吩咐,七日后护总打开布匹,一百块肉已变成一百个 哇哇乱叫的王子。(由于众生业力的显现,人不一定都是胎生的,参阅嘎多国 王的传记和古印度一些故事,就会发现四生之中,湿生、化生、卵生的人也为数不少。) 广行仙人告诉护总, 最上面的一个即是众王子的兄长, 并令护总带来看相。仙人看后惊呼:"此相乃恶兆,必 须将他杀死, 否则国王种姓便不能兴旺, 而且会使之中 断。"但护总执意不从:"不管怎样,他总是我的亲骨肉, 再坏也不能杀。"于是为彼取名"恶神"。已即位治理国 家的班图国王见护总已有一百个儿子,而自己仍然膝下 无子不觉顿生伤感。他本意即不愿当国王,故慷慨地将

王位奉送给护总,自己则携同王妃到处游山玩水。一日, 他们于一寂静山林游玩, 见到一只野兽, 班图国王举箭 射击,箭无虚发,中伤了野兽。谁知那野兽是一婆罗门 仙人所幻化的,仙人现出本相大为震怒,诅咒说:"我 于此山中修行, 未曾伤害众生, 你却无故加害于我, 愿 你以后也受同样的伤害。"班图国王一听既后悔又害怕, 于是离开王妃只身潜入山林修行。王妃孤苦伶仃, 只好 祈祷天神。后来她与帝释天生一子、与梵天生一子、与 阎罗法王生一子、与娄宿天生二子, 共五子。这五个孩 子虽非班图国王亲生,但人们却习惯性地称他们为班图 王子。后来班图国王回到王妃身边,婆罗门的诅咒果然 应验了。一日空中无故飞来一支毒箭射死了国王, 随后 王妃也跟着去世。

五个王子在森林中呆着没趣,便一同返回王宫,护 总国王的王子们极不欢喜, 担心班图王子与他们争夺王 位,于是趁五个王子聚集宫中之时,悄悄地点燃了大火 欲治他们于死地。但大王子是帝释天的孩子, 而遍入天 又是他的舅舅, 故大王子对遍入天的窍诀尤为精通, 他 依靠窍诀带领四个弟弟通过地下密道逃往夜叉国(史书中 载为斯里兰卡)。护总国王的王子们得知班图王子已逃跑,也 不追赶,依仗自己有十二支强大的军队,就向班图王子 正式宣战。交战之时, 帝释天的儿子和恶神打斗了半天 也难分胜负,恶神不耐烦地提议:"硬战我俩胜负难分, 不如换个比试方法,一个藏,一个寻,在太阳落山前, 寻者未找到藏者即为输,对方可将其杀掉;若寻者找到 藏者也可杀掉对方。"双方商量同意后,恶神躲藏,帝

察

性

释天之子寻找。恶神钻进一段中空的朽木里,默不作声。班图大王子从东到西,由南至北寻遍了南赡部洲,直到太阳偏西,仍未寻得恶神的踪影。此时,恶神见太阳即将西落,自己胜券在握,得意之际不小心发出声响。班图王子循声而至将其擒拿,举剑欲杀,忽然想到曾有一婆罗门为恶神做过加持:"恶神是我的功德主,世上若有人杀害他,那么当他的头落地之时,杀人凶手的头放在也会落地。"所以班图太子杀了恶神不敢将他的头放在也会落地。"所以班图太子杀了恶神不敢将他的头放在地上,就用剑挑起头颅潜入婆罗门的住所,然后悄悄地放在他怀里。那婆罗门感觉自己怀里多了个肉球,随手一抛将这颗头丢在地上,因他的诅咒,自己的头也同时落到了地上……

就这样,班图王子反败为胜,最终消灭了护总的一百个王子,夺回了王权。

### 所有儿孙之行为, 皆为跟随前祖辈, 如小杜鹃随鹞子, 此乃即是少见也。

世上所有儿孙的行为,往往都要跟随前辈祖先的足迹。比如小杜鹃,待它长大后若去随学鹞子的行为,那 是极其罕见的事情。

每个人行为和性格的好坏皆与他的祖辈有很大的 关系。比如父母都有文化,那么他们的儿女从小受熏陶 酷爱学问,精勤修学;若父亲一生行医,其儿女几乎都 对医术略知一二,甚至有的会成为医生;屠夫猎户之子 孙也大都承袭祖辈的传统而从事杀生等恶业。俗语"上 梁不正下梁歪"也道出了此中哲理。在印度,种姓观念 根深蒂固,人一出世便随其父辈而定下了自己的种姓。 古印度将种姓分为刹帝利、婆罗门、吠舍、首陀四类, 属哪一种姓的人便注定尽形寿都要从事本种姓的事业。 古时在藏地、汉地也有此种惯例。比如顿珠仁波切是一 位了不起的大成就者,他膝下八子则分别是八大菩萨的 化身,儿子们也都追随他的足迹广行弘法利生的事业。

世上一些愚蠢的人却也盲目地效仿祖先的行为。以前,有个人从北天竺来到南天竺,于当地娶了一位女子为妻。婚后每次妻子做好饭,他都是狼吞虎咽地吃,也不顾饭会烫着自己。妻子奇怪地望着他问:"这儿也没有强盗,你有什么急事匆忙成这样,何不定下心来慢慢地吃?"丈夫说:"这是秘密,不能告诉你。"妻子听他这么一说,以为有什么特别的法术,就一再追问。过了很长时间,他被问得心烦,便神秘地说:"从我的祖父到我,他们吃饭总是很快,我之所以快速吃喝只是为了仿效父辈祖先。"

小杜鹃又名布谷鸟,它在藏地被尊为吉祥之鸟。初春,当人们听到第一声布谷鸟的鸣叫时都要观察当时的行为,由此便预示一年之中常常都要做这样的事情。如果早晨睡懒觉时,突然听到"布谷、布谷"的叫声,可能这一年你都要睡懒觉了。所以藏人于布谷鸟鸣叫的季节总是早早地起床做饭,若空着肚子听到布谷鸟的叫声就成了不吉祥。鹞子是一种捕食麻雀等小飞鸟的凶禽,而小杜鹃却性情温和、慈悲,它们二者之间的种姓和性格迥异,故小杜鹃不可能去跟鹞子学抓小鸟吃,即使有也是极少见的特殊情况。以世间的规律来讲,除了一些特殊例子外,一般都是好人跟好人,劣人随劣人。因此,

<u>a</u>

387 <u>@</u>



生于良好种姓之家的子孙后代也应随顺先辈的优良品 行。同样, 贵为大乘种性的佛子们也应寻着佛陀的足迹 坚定不移地走解脱大道。

### 山岳河水大象马, 树木光耀珍宝石, 男汉以及妇女等, 虽是同类异胜劣。

世间上的万事万物,如山岳、河水、大象、马、树 木、光耀、珍宝、石头、男子汉以及妇女等, 虽然同属 一类,但却仍然有着实质性的胜劣差别。

山岳的胜劣可以从形状、高低作比较,或者通过观 察此山对众生的利弊来判断。比如西藏的桑耶青普神 山、刚日托嘎雪山以及汉地的四大名山、无著菩萨和虚 云老和尚特殊加持过的鸡足山等,这些神山风景优美, 具有不可思议的加持力,凡是朝拜、转绕的人都能受益。 而山势悬险、常时滑坡塌垮的山却常给人类带来危害。 比如二郎山和鹧鸪山, 山势陡峭, 山路蜿蜒曲折, 凡从 此山经过的人无不心惊胆战, 车祸时有发生, 这些即是 恶劣之山。

河水的区别也是如此,比如印度的恒河之水就具足 八种功德,人们饮用它可以增长智慧,以前甚至有些高 僧大德仅仅常饮恒河水就得到开悟。龙猛菩萨也曾对此 河水施以殊胜的加持。又如释迦牟尼佛六年苦行处的尼 莲禅河, 加持力也很大。但是一些水质肮脏、污染严重 甚至充满各种有害物质的河即是劣河,比如化工厂排放 污水和毒液的河流。又如炉霍县的一条河,以前当地因 发生地震而死亡的几千具尸体都被弃于此河,故老百姓 称它为不吉祥之河。

大象当中也有优劣之分,优者比如专供帝释天王和 梵天等天人御使的大象,它既有神威也能造福众生。又 如佛陀于因地行菩萨道时多次化现为六牙白象于旁生 中度化同类。然而有些大象未经驯服, 总是损毁树木房 舍,杀害许多众生,狂象、醉象、恶象、疯象等都称为 劣象。

马匹的优劣:有能力利益众生的天马、神马皆为良 马,如雄狮大宝格萨尔王乘骑的那匹马便是莲花生大士 亲自把它从铜色吉祥山委派下来度化众生的宝马;又如 转轮王的骏马宝等。但有些马却很低劣,如腿弱无力、 身体多病,或脾气暴躁难以驯服,有时还要伤害众生, 这类马便毫无价值。1982年包产到户分配财物之时,一 位叫拉洛的藏民花了20元购买了一匹没人要的劣马,结 果未派上用场。人一跨上马背,它就歪歪倒倒步履艰难 地行走, 仅三个月的时间便告别主人拉洛, 匆匆赴往中 阴后世去了。

树木当中如檀香木、檀油木、红木等宝木非常贵重, 上等品价格超过黄金,皆为树中珍品。但有些吊死过人 的树木,或放过尸体的木板和棺材板等都是不吉祥的劣 木,不复使用,甚至触摸也会沾染晦气而导致诸多过患, 对此佛经中也常提及。

光耀分有智慧光、佛光、上师本尊所化之光、咒轮 所放之光,以及日月之光,这些都是吉祥之光,皆对众 生有利。劣光诸如原子弹爆炸所发出的火光、恶魔发出 的光、邪师幻化引诱众生的光以及鬼火等,对众生则是 有害无利。









珍宝当中如纯金、白银、钻石、夜明珠、如意宝等 皆为珍宝中的极品, 而一些劣质的玛瑙和珍珠, 虽名为 珍宝却唾手可得、故价格低廉、几元钱就能买到一把。 有时落于地面,因其无甚价值,人们也懒得弯腰拾取。

石头的好坏, 优者如汉白玉石, 价格非常昂贵, 曾 有甘肃的信徒供养法王一尊汉白玉雕刻而成的佛像,此 汉白玉原产于缅甸,价值几十万元人民币。而普通的石 头却漫山遍野, 随处可见, 即如大地尘土一样平凡。

再者男子汉和妇女,虽然都是珍宝人身,但男身具 诸功德而女身却具诸过患;许多男子能做的事女子却无 能为力。当然,在强烈呼吁男女平等的新时代,也涌现 了许多杰出的女性。在此并非是要刻意贬低女性, 而是 就大多数客观事实而言。作为女性修行人, 应该正视自 己的弱点,并努力克服,以完善自我,令此生活得更有 意义。同样的男人或女人也有胜劣之别。男子中高尚者 如佛菩萨、高僧大德等、低劣者如屠夫强盗等。女子中 高尚者如玉女宝、度母、佛母以及世上贤良的妇女; 低 劣者如魔女、妖女、罗刹女、妓女等。高尚者能圆成自 他二利, 低劣者却总是损人不利己。前者就算是与世长 辞,也仍然受人感念,将永远活在人们心中;后者死与 活都被人咒骂。正如鲁迅先生所言:"有的人活着,他 已经死了;有的人死了,他还活着。"的确,人与人之 间的差别很大, 判定一个人的胜劣不能仅从外表了知, 而应窥探其内心是善或恶。常言"路遥知马力,日久见 人心",此言不虚,通常情况,接触一个人两三年后才 能了知胜劣。

### 有福之人说一句, 弱者对此亦难当, 如同果札王一言, 加措国王被束缚。

有福报的人仅说一句话,弱小者也难以承当。如同 果札国王说要征服加措国王,一言既出,加措国王便被 束缚。

有权势、地位、财富的人皆是有福报的人,他们具 有极大的威严, 雄居于世。这样的大智者哪怕只说一句 话,一般的众生也难以承担。他们言必行,行必果,总 是马到成功。比如邓小平上任后, 体察民众疾苦, 迅速 而准确地处理了许多文化大革命遗留下来的问题,如摘 掉所谓"地、富、反、坏、右"的帽子,改正"右派分 子"的问题,落实知识分子的政策等等,使千千万万人 重新获得了新生。近几年,有关部门宣扬以法治国,严 厉打击不法份子,于是很多违法乱纪的人又被囚禁入 狱。又如高僧大德教导弟子戒杀放生,便有广大信众积 极响应, 欢喜奉行。法王曾说佛弟子应手持念珠, 时时 不忘诵念佛号及心咒, 结果千千万万的弟子依教奉行, 念珠成了随身宝,直至命终也不离手。而弱小者人微言 轻,说的话再多也起不到丝毫作用,只能对大者的言教 唯命是从。

具大权威的人物一言九鼎,然其言善可以广积福德 资粮,言恶则为祸国殃民之因,且自身不得好下场。从 前有一富裕强盛的国家, 由能征善战的果札王统治着, 邻国加措国却是一个弱小的国家。果扎王威望显赫,身 经百战, 吞并了诸多小国, 势强力盛, 对于加措国更是 唾手可得。一日,果札王告诸将领:"我欲征讨加措国,

生擒其王。"此言一出,大举进攻,不费吹灰之力便征服了加措国,生擒加措国王和众大臣及诸眷属,并将他们关押入狱。因国家增大,国事日益繁多,果札王日理万机,忙得不亦乐乎。几十年过去了,他早已将关押加措王及其眷属的事忘到了九霄云外。后来加措王的王妃求见果札王:"英明慈善的大王,您能不能开恩释放我们的加措王。"果札王苦苦思索一直想不起来,便问:

"是谁将他束缚的?""是您下的命令,加措王及众眷属已被关押几十年了,至今未得释放。"在王妃的提示下果札王忆起往事,立即下令释放加措王及其眷属。所以大人物讲话,一诺千金,立竿见影。藏地曾经出现过一位魔王化身的国王朗达玛毁佛及僧,下令屠杀所有的出家人。当时除了少许持戒逃往异地的僧人外,藏地几十万出家人仅于数日内便惨遭灭顶之灾。这可否说是朗达玛的福报呢?故而,凡具福报、身居高位获大势力之人皆应谨慎观察自己之言行,切不可违背因果善规,否则福报反而会成为堕落之因并毁坏自他。

### 虽勤承办一切事, 真得成功靠福分, 犹如商人入海中, 未得之宝在王库。

某些人虽然努力精勤地成办一切事务,但真正要想 获得成功还须依靠福分。犹如商人入海取宝,但未求得 的奇珍异宝却藏于国王的库房中。

俗话说:"谋事在人,成事在天。"同理,精进在于人,成事却在于福报。一个没有福分的人无论多么精勤努力也难以成办所欲之事。前文也讲过光凭精进,若无智慧与福分则不一定能圆满所愿。放眼见利就图的商

海,人人都想发财,但真正成功的又有几个呢?有福报的人一开业,财源便滚滚而来,无需勤苦经营。而没福分的人越精进越得不到财富,往往是劳命伤财,于一生中无有发达的机会。

很久以前,波罗奈有个国王名叫梵誉,半夜里他常听到远处坟墓里有人叫:"喂,大王!"每晚会听到三次。这样过了一段时间,国王总在半夜里被这声音吵醒,又惊又怕。于是国王召集大臣和占卜打卦的人,将情况详细告之。众人言:"此声从坟墓中传出,定是凶多吉少,最好找个胆大的人前去探察。"第二天,国王颁布告示:有胆量到坟场过一夜者,赏给五百块金币。当地有一位青年,父母双亡,家境贫寒,靠卖苦力为生。他胆子特别大,听到这一消息,立即前往王宫应募。

当夜,他身穿国王发给的铠甲,手持大刀,只身来到坟场。半夜时分,果然听到一个声音在喊:"喂,大王!"青年人大声喝道:"何人在此作怪?"那声音回答:"我是埋藏在地下的财富,我经常在夜里喊楚誉王,他若答应,我就到他的库房中去,但他胆小害怕,听到了却不敢吭声。看来你和我有缘,我还有七个兄弟,明天一起到你家里去。"青年人听后十分高兴,问:"我怎样迎接你们呢?""你把家里打扫干净,撒上香花,备制八个器皿,分别装上葡萄、酥油、乳酪、甜浆等物。然后会有八个道人来你家,你用棍子敲他们的头,一边喊'入角'一边将其赶到墙角即可。"第二天早晨,青年人急急入宫回禀国王:"是妖怪所发之音。"

格言宝藏论释(上

然后领得五百金币回家置办器皿、供物、香花,还请了个理发师为自己修饰面容。一切准备妥当后,果然来了八个道人。青年人恭恭敬敬地将他们迎请入内,关好门奉上饮食,待道人吃完,年轻人拿出棍子,朝上座道人就是一棍,大喊:"入角!"只见道人跌跌撞撞地朝墙角一扑,变成一缸金币,以同样的方法,青年人得到了八缸金币。

再说理发师当时从门缝中偷看,见此情形惊得目瞪口呆。他仔细地回忆了全部经过不禁喜上眉梢:"嘿!这下我也可以发财了。"于是他也如法炮制。结果迎请来的道人们被打得头破血流,冲到街上大喊救命,理发师则被送往国王处治罪。国王问明原由便带人去青年家中察看,见到八缸金币后贪心大起,准备抢夺。这时金币突然变成毒蛇、火坑等恐怖景象。国王感言:"这是你的福分所致,任何人也抢夺不了。"

没有福分的人成办事情,总是有其愿而难得成功,就像压沙来榨油、汲水求酥油一样,结果徒增辛劳。同样,入海求取如意宝的商主,他们冒着生命危险出生入死勤苦地寻求而未获得的如意宝,却珍藏于国王的宝库中。国王拥有如意宝即是因福报而不求自得的。

### 愚者爱憎易推知,智者爱憎却相反, 老狗微笑知彼欣,阎王微笑即杀众。

愚笨人的爱和憎极易推知,智者的爱憎却恰恰相 反。好比老狗微笑人们便知道它欣喜,而阎王微笑却是 要杀害众生。

因缺乏智慧而又直来直去的愚人, 其内心深处从来

藏不住事,通常喜怒于形色,人们通过其面部表情、言行举止就很容易推知他们是生起欢喜心或憎恨心。当愚者得到某种利益,如名誉、财富、地位乃至别人的夸赞时,便精神焕发,喜气洋洋,眉飞色舞,独自一人也禁不住发出爽朗的笑声,走起路来刚劲有力,轻松自在,讲起话来尽是欢言。当见到自己崇敬爱慕的人时便会目不转睛地以喜眼相视,没话也要找些话来搭腔,而遇见与自己稍有过节或自己厌恶的人时则眉头紧锁,怒目而视,满腹充溢着嗔怒之气随时都有可能会爆炸,言谈更是话不投机半句多。遇到违缘则精神恍惚,愁眉苦脸,讲话有气无力,那不修边幅的窝囊相有如斗败的公鸡。

有智慧的人深谋远虑,其心思深藏不露,遇好事不 喜、遇违缘不悲,显露于外的言行举止始终如一,面部 表情不失威严与慈祥,所以智者的喜怒难以从外在的 者 情与言行推知。有些自作聪明的人自以为已探知的名 的心思,但所得的结论却往往与事实相左。智者的的 我现异于常人并非是虚伪的装扮,而是某种需要者者的 了众生的利益或是为了顺利成办事业等。假如智者 了众生的利益或是为了顺利成办事业等。假露出满意的 件事情或某个人不满意,也许他会显得高兴露出满意的 从外表观察推测,也许他表情冷漠,状似不满,其意的 人才,不令他人生嫉或陷害。遇到违缘时有能力的的 人才,不令他人生嫉或陷害。遇到违缘时有能力的的 不愿把痛苦和烦恼带给大家,他总是自力承担,精勤也 将之转为道用。高僧大德摄受弟子的时候,于初机弟子 总是尽力随顺,见其行为不如法,过大于功时,不嗔不

性情

怒,和颜悦色地赞其功德,善巧方便地指示过患。而于 一些信心、见解较稳固的弟子则稍有过错便厉声怒喝。 有时弟子做了很大功德之事,上师反倒立现不悦之色, 甚至无故责骂,实际是为了遣除弟子的慢心,妙哉!妙 哉!

老狗微笑的样子很难想像,只有祈祷作者为我们指 示,在现实生活中老狗的微笑是难得一见的事。也许老 狗摇头摆尾,用舌舔抚主人以及口中发出阵阵似是而非 的欢悦声就是老狗的微笑吧! 以此外部特征, 人们就会 对老狗的欣喜与否一目了然。它微笑之时便将内心的欣 喜和盘托出, 此时对人绝无恶意。而阎王的心思恰如智 者一样深沉,他轻易不露笑容,一旦微笑便要杀害众生。 虽然难以形象地描述阎王的微笑,但通过经论的介绍可 以了知阎罗王总是在这种让人不加提防的微笑中夺走 众生的性命。

### 最胜财物即施舍, 最胜安乐心舒畅, 最胜装饰闻正法, 最胜之友诚实者。

最殊胜的财物即是施舍,最胜妙的安乐便是心情舒 畅,最上妙的装饰是听闻正法,最好的朋友则是诚实可 靠的人。

世间的一切受用和财富都是由布施而来的。贫者由 施能成为富者,富者又将资财受用辗转布施,以此将会 拥有更多的财富,同时因施而令众生满足欢喜,自己也 能圆满布施度。这是真语、实语、不妄语的量士夫释迦 佛陀所宣说的真理。因布施的对境以及发心的不同,其 果报成熟的时间和所积累的功德也有差别,有的今生即

能感受善报,有的尚待来生。前文亦多次提到布施的功 德, 布施是盗贼偷不去、官宦王臣皆不能掠夺的财富, 故为最殊胜而永恒的财富。《地藏菩萨本愿经》第十品 说:"我观业道众生,校量布施,有轻有重,有一生受 福,有十生受福,有百生千生受大福利者。"又说:"若 遇最下贫穷乃至癃残喑哑, 聋痴无目, 如是种种不完具 者……欲布施时,若能具大慈悲,下心含笑……软言慰 喻……百千生中,常得七宝具足,何况衣食受用。"如 此殊胜且一本万利的"买卖",明理的众生何乐而不为 呢? 只有布施才能使财富具有真实的意义,有布施心且 常行布施的人方堪称世上最富裕的人。

整个世界上最殊胜的安乐就是使自己的心得到舒 畅。龙猛菩萨说:"心是一切诸法的根本。"释迦牟尼佛 也是为了调伏众生之心而传讲了八万四千法门,一切痛 苦都来源于我们不堪忍之心。然而使心舒畅非指为所欲 为、放荡不羁的狂乱行为,而是指调伏了被三毒或五毒 烦恼束缚的心之后所得到的自在。如言:"舍弃忿怒, 灭除慢心,超越一切束缚,不执著心和物,无一物者, 苦恼不相随。"又言:"心既会骗人,人应常观己心,时 降伏之。"若心未得调伏,那么你纵然拥有三界的地位 和财富,以心不满足故永远痛苦。古人言:"知足者常 乐。"心调伏得舒畅之人自是知足者,故所得安乐便是 最殊胜的。为此无垢光尊者在《心性休息》中宣讲了完 整的修心、调心的殊胜窍诀。无始以来, 众生辗转于执 著的苦海中,心不堪忍,故应依善知识的教言让疲劳痛 苦的心性得到休息。心安静下来以后再以正行修法观察

格

性



心的本性,上根利智之人则立即能证悟并获得究竟的大 安乐。

对于修行人来说最殊胜的装饰品是什么呢? 那即 是听闻正法。真正的听闻是指对一部法不间断地听圆 满,而且闻法不能仅满足于一次或两次。当然,若受种 种局限仅能听闻佛法一天也有很大的功德,在《涅槃经》 和《妙法莲华经》等经典中对闻法的功德也有如是宣说。 一般的修行人,只有通过听闻正法才能生起正知正见, 然后拥有正确取舍善恶的眼目,这样就能超凡入圣,所 以听闻正法既能庄严自身又能庄严世间, 堪为最胜装饰 品。在佛教团体中, 若人孜孜不倦地闻思修行, 同参道 友们都会觉得此人了不起,这自然也就成了殊胜的装饰 品。

人类不能缺少朋友,正如印度诗人普希金所言:"不 论是多情的诗句、漂亮的文章, 还是闲暇的欢乐, 什么 都不能代替无比亲密的友情。"然而朋友有多种:爱你 的、恨你的、诚实的、虚伪的……其中最殊胜的朋友则 是正直诚实的人。一位社会名人曾说:"最聪明的人是 最老实的人,只有最老实的人才能经得起时间和社会的 考验。"老实即是不自欺欺人,做事脚踏实地,不占便 宜,既不做作,也不虚伪。对于诚实的朋友,你可以倾 述你的忧愁、欢悦、恐惧、希望、疑忌、谏诤以及任何 压在你心上的事情。而且诚实的朋友常常甘冒不韪, 敢 于当面谈论你的错误, 这样的朋友才是最可贵的知己, 所以交友需观察, 当择忠诚厚道之人为友。

谁人不为财所苦?谁人永时住安闲?

#### 一切安乐及痛苦,如同冬夏而循环。

世间诸人,有谁能不为钱财所苦恼?又有谁能永远 安住于闲暇福乐之中? 应知一切安乐与痛苦就像冬季 与夏季的交替一样循环不失。

除了证悟空性的圣者和一些不贪执钱财的人,世间 人又有哪一个不爱财? 古人言:"钱是人之胆, 财是富 之苗。"没钱的人苦苦追求,有钱的人死死把守、其间 都充满了痛苦与烦恼。龙猛菩萨说过: 财富是一切痛苦 的祸根。智者视钱财如粪土, 愚者却视钱如命根。无福 之人,为了今生圆满受用和财富,虽然辛勤劳作,殚精 竭虑, 顶多只能解决温饱问题, 并且恒受诸苦。有的人 求财不得反而积劳成疾危及生命;有的遭怨敌破坏反沦 为乞丐等。少见得到财富之人因财产增多而快乐,但见 积财与守财的痛苦。如言:"未必钱多乐便多,财多累 己自招魔, 阮囊何事堪羞涩, 富有恒沙是佛陀。"所以 修行人应断除对世间钱财的执著而追求圣者七财(即信、 戒、施、净闻、惭、愧、正慧)。

若谈及永时安闲之人,则非佛门中的高僧大德莫 属。他们舍弃世间八法,于寂静山林中,修身养性,以 禅悦为食, 丝毫不为恶缘、烦恼痛苦所动, 永远安住于 大安乐的光明中。世俗中人虽转生善趣幸获珍宝人身, 然世事皆具无常的本性、绝难找到一位永时处于安闲、 幸福中的凡人。为人者注定要感受三大痛苦以及八支分 苦, 尤其是变苦, 无论何人于眼下拥有的片刻安乐瞬间 也将变成难忍的痛苦。如一富翁居于豪华的殿宇中享用 佳肴美馔, 自觉安闲、富乐, 餐后却因肠胃不适, 腹痛

如绞而痛苦哀嚎;又如幸福美满的家园惨遭怨敌祸害, 房屋失火,财产被夺,妻离子散等;再者高官厚禄之人 常为争权夺利而劳苦,无有安闲;贫民乞丐为饥寒所迫 寻求衣食四处奔波无有安闲,还常受人欺辱、打骂,故 无安乐……

人世间的安乐与痛苦就像冬天与夏天的交替一样不断地循环流转。前一刹那觉得安乐,心情舒畅,后一刹那突遇违缘,于是痛苦万状,当觉得这个痛苦斩不断挥不去而绝望之时,又遇顺缘,生机四起,再一次获得安乐。故言:"祸兮福所依,福兮祸所伏!"但毕竟是苦多乐少,而大多数的安乐皆是建立在痛苦的毒树上,终将感受更大的痛苦。英国一位文学家说:"一寸快乐,一尺痛苦。"意即一寸的快乐之中蕴藏着一尺的痛苦,中风流苦。"意即一寸的快乐之中蕴藏着一尺的痛苦,抑或以一尺的痛苦方能换得一寸的安乐。佛陀言:"三界如火宅,无有毫许乐,众生颠倒故,苦性许为乐,此乐非实有,如空花浮泡。"了知苦乐无定之理,修行人则不应贪执。

# 弱者仅提强者名,他人亦会守护彼, 如人唯说指鬘名, 众多邪魔保护之。

卑微弱小的人仅仅提起高强者的名号,也会得到他 人护佑。如有一人只说到指鬘的名号,便得到众多邪魔 的保护。

一个软弱无能的人,不用说真正依靠强者的保护, 哪怕只提一下强者的名号,其他的人非但不敢妄加损 害,反而会用各种方法来保护利益此人。在现实生活中, 的确有众多弱者依此方法遣除了暂时的违缘,转危为安 且成就所愿。比如释迦佛陀为三界导师,其德威威,洪名浩荡。许多如婴儿学步般的初机弟子,常时持诵佛的名号则鬼神不能害,诸天善神皆护佑。此外亦可诵上师本尊名号或四皈依偈。华智仁波切的著作《大圆满前行》和阿底峡尊者的传记中都有依念四皈依遣除魔害的记载。

指鬘即央掘理摩罗,又名无恼,是佛陀时代波斯匿 王辅政大臣的儿子。其身材魁梧, 力大无比, 一个人能 与一千人对敌抗衡, 跳跃起来可以抓住空中的飞禽, 奔 跑起来快过奔驰的骏马。父亲将他送到国中一位知识渊 博的婆罗门处学习。他精勤努力,不多时,各种学问都 普遍而深入地精通了,深得师长的器重和同门道友的敬 慕。就连婆罗门之妻也对他心生爱慕,不能忘怀。一次 趁婆罗门及众弟子应邀外出讲学三个月之机,师母巧言 留下了他料理事务。待时机成熟, 师母情欲难熬便浓妆 艳抹,摆出妩媚的姿态勾引他。但无恼正义凛然,严辞 回绝, 誓死不从。师母恼羞成怒, 暗自算计。三月期满, 婆罗门将归, 其妻则撕破衣服, 抓伤面容, 于己身扑满 泥土尘埃,神情憔悴地躺在地上。婆罗门进屋见妻子这 副模样,急忙询问情由,答言:"自你走后,那宝贝徒 弟无恼经常欺辱我,是他害我如此。"婆罗门愤恨难当, 畏于无恼自力及家族势力的强盛,不敢公开惩治,于是 谋设一计。一日见到无恼,他假装感激:"这些日子多 亏你料理家务, 我想传一神秘的法术报答你。七天内, 你若能杀千人,以千只指头穿成指鬘作为装饰就能成就 梵天王的果位。"说完将一利刃插于地,并念咒语促行。



无恼被恶咒迷惑, 若醉若狂, 逢人便杀, 如狮搏兔, 剑 到指落。国中众人,奔走藏匿,不敢外出。第七日,无 恼捡点手指,已得九百九十九枚,尚差一指,遍寻不见 人踪,心中焦躁。其母可怜他七日未曾进食,欲派人送 食, 众人惊惧不敢接这差事。无奈其母只好亲自送食, 无恼心智模糊, 见母欲杀, 以凑指数。此时佛陀化作比 丘来到他跟前, 他便舍母追佛, 谁知竭尽全力也追赶不 上。佛即现出真身教化:"汝从邪师,伤生害命,造无 边罪,岂能妄想成道?"无恼蓦然醒悟,掷刀一旁,五 体投地, 愧悔不已, 后随佛出家, 永离邪网, 证罗汉果。 当时, 国中众人一听到指鬘的名号便闻风丧胆, 临产的 妇女甚至怀孕的牲畜都恐惧得不能生育。波斯匿王带大 军前去征讨指鬘,未谋其面,仅思其名与凶残的暴行便 吓得昏厥过去。据说有一位遇邪魔违缘的人被魔众抓 住,他声称自己是指鬘的眷属,邪魔眷众也惊惧不已, 不敢加害反而竭力保护他。

### 众牛谁与谁相属。皆由前世心所感。 犹如鹰鹫背旱獭, 水獭供养鸱鸮矣。

一切众生, 无论谁与谁相属、亲近, 都是由前世的 业力所感召。犹如鹰鹫常常身背旱獭于空中翱翔,水獭 却于夜晚供养鸱鸮。

"业"为众生流转生死的主因,行善之人转善趣, 友善士,受诸善报;行恶之人转恶趣,交恶友,受诸恶 报。六道众生无论谁与谁相属,除了业因以外还需要缘 来推动,所谓"善缘恶缘,无缘不聚"即是此理。人与 人相处,有的一见如故,如胶似漆,有的却是水火不相

容, 如仇人相见分外眼红。有的人初次相见即如阔别多 年的老友相遇一般, 互相利益, 交往的过程中都有共同 的爱好, 且言行一致, 易于沟通。有的人不欲相见却因 业力感召而朝夕相处,整日于吵闹中度过,且互作损恼。 如《因缘品》中所宣:"不怨而兴怨,不谤而造业,愚 迷受轮回, 今世及后世, 先自作漏业, 然后害他人, 彼 此相兴害, 如鸟堕罗网, 破他还自破, 冤家遇冤家, 毁 他还自毁, 嗔他还自嗔。"又云:"习善致名称, 妙者恒 自妙,此由身真正,善者终以善,斯由亲近善,智慧为 最上,持戒永寂灭。"所以若欲与人善交,保护良好的 关系,必须从自身做起,慈爱一切众生,同时也应珍惜 今生的善业因缘, 舍弃对恶业因缘的嗔恚, 努力修习安 忍,以佛法引恶向善。世间诸事无因无缘是不可能产生 的, 若欲详知与己相属众生的因缘, 也只有一切智智的 佛陀才能圆满透彻地宣讲。在《百业经》中佛应机说法、 于身边的弟子有问必答, 述尽了因果业缘的奥妙。如今 我们有幸成为释迦牟尼佛教法下的弟子,于往昔定与佛 陀结有某种因缘。

鹰鹫即是食尸的兀鹰,又名雕,极善高空翱翔。旱 獭又称为龈鼠、土拨鼠,俗名叫雪猪,生活在干燥的平 地,钻土做屋,喜冬眠。在气候宜人的夏季,旱獭异常 活跃,于草场上赛跑、捉迷藏或晒太阳。此时鹰鹫从高 空缓缓降下, 展翅伏地, 恭请旱獭乘坐, 旱獭则如大腹 便便的绅士般信步登"机",然后鹰鹫就载着它到天上 旅游观光。飞到大海边或河边时, 鹰鹫还会送旱獭去喝 水,心满意足后又将它们运回老家。另外还有一种小老

鼠,人们常见它从洞里爬出"叽叽吱吱"地叫几声,就 有一只比麻雀稍大的鸟从天而降。待小老鼠在身上坐稳 便带着它去周游列国, 然后又送回原地。看来它们都有 一定的因缘,如此和睦相处也算得上是一种善缘了。另 外还有一种情况,比如水獭和猫头鹰,虽然种类不同, 但也不知它们前世结有什么样的因缘,水獭总是无偿地 帮助猫头鹰。在漆黑之夜、水獭总会准备丰厚的礼品

### 若欲积累受用者, 增时发施最殊胜, 若欲河水引进塘, 放水养池是良方。

恭敬供养无有疲厌。由此可见, 业力确实不可思议。

——于水中捉到的一些鱼,然后悄悄登陆,寻找猫头鹰,

如果有人想积累钱财受用,那么在财富增盛之时发 放布施是最殊胜的方法。若想将河水引进池塘, 那么先 把池中的水放掉即是养池的良好方法。

一切凡夫众生皆惧贫苦而励力追求安乐与富足。然 而贫穷且无福报的人若不了知圆满的受用资财皆由善 行布施产生, 反行偷盗、诈骗等恶业, 则受用越求越远 离,微福殆尽终堕三途。贫苦之人若能以清净心布施少 许财物,哪怕一麻一麦,一件破衣皆能积累福报。在佛 陀时代,有一婢女靠出卖自己的劳动力得以苟活。但年 纪渐老, 最终连劳动力也无以出卖。她回想起一生经历 的种种苦难,不禁于河边放声痛哭。这时迦旃延尊者出 现了,向她求施净水,以此方便买走了她的贫穷,使她 飞升忉利天与五百天人共享安乐。所以稍有财富之人即 应尽力行施。久远劫前,有一聪慧的理家常行布施。当 地国王巡游天下, 见富庶而欲夺之。理家奏疏呈献国王

家有私产三千万。国王发怒:"你分明有十亿家产、怎 么敢欺骗于我?""宅中财富是五家份额的财物、不全 为我所有。""何为私财?""一心思念佛的事业,口中 宣扬佛的教化,身体履行佛的事业;捐献五家的份额, 兴建佛的寺庙, 敬奉僧众, 供养他们的衣食, 仁慈地饲 养飞蚊爬虫一类的小生物,即便心中不快也不将怨恨发 泄在它们身上。因此福德能跟随我, 如影随形。五家份 额,一为水,二为火,三为贼,四为官,五为生命终结。 命终之时独自西去,家宝和身体弃如敝屣,世事如幻故 不敢占有全部财产。"国王闻之幡然猛醒,遂皈依佛教, 命令国中众人散施财宝赈济穷人,任随民众所需建造佛 寺,供养僧众,净持斋戒。时过三年,四境安宁盗贼平 息, 五谷丰登, 举国人民无不福足安康。

由此可见, 广行布施实为积累财产最殊胜的方便, 况且受施的众生并非都是恶劣之人,知恩图报的人也会 常时为你做利益之事。 布施的人越施越富有, 吝啬的富 人却越来越穷。如人欲引江河之水入池塘, 若池中的陈 水不排放出去,又脏又臭,则流动的河水无法进入池塘, 即使少许进入也终被污染。当池水放空、清洁池塘后, 江河之水即奔腾而来,源源不断。一般的池塘都有排水 口,常时引水常时排水,池塘才能永葆清洁。没有进排 水口的池塘,则池水将被污染,或日益损减,最终干涸。

格言宝藏论第六品终



