

# 窍诀金藏海

法王晋美彭措 传讲 索达吉堪布 口译









## 前 言

当今世纪,经济与科学各方面都取得了长足进步,生产力及生活水准空前超胜,信息资讯迅速膨胀,人们普遍过上了相对富裕的生活。在此物欲横流的时代,人们内心的烦恼与痛苦却日渐深重,精神极为空虚颓废,追根究底,乃是由于对一切福乐和智慧之源——心灵缺乏认知所致。而认识和改造内心世界最具特色、可调伏众生烦恼、获得究竟解脱最强有力的手段唯有佛法。

千部论主世亲菩萨云:"佛之妙法有二种,教法证法之体性,持教法者唯讲经,持证法者唯修行。"故真正的佛法即是闻思修,但环视宇内,对此引起重视的有识之士寥寥无几。大多数佛弟子并不了解闻思修乃续佛慧命的唯一津梁,而热衷于烧香磕头等形式,对佛法的深义弃如敝屣,依止佛陀变成了徒具表面而已。

欲求了生脱死的有缘者,应树佛知见,入 佛密意,而领纳奥义除了精通教言之外,别无 他途。那些不具备闻思正见的盲修瞎炼者,非 但茫然不见佛法的光明,且极易堕入漆黑的深 渊中,无法自拔。真令我佛见之犹怜,古往今 来高僧大德悲泪满襟。

2000 年是法王如意宝晋美彭措为自己拟定的四年传法计划中的第三年 (第一年为发起出离心,传讲了抉择因果方面的《百业经》;第二年为发起菩提心,传讲了大乘《入行论》;第三年为总密乘《窍诀宝藏海》等;第四年为无上大圆满《上师心滴》),在此年之初,法王如意宝首讲了麦彭仁波切的教言,堪布索达吉仁波切则不辞辛劳地进行了同步翻译。

当时在闻法期间,上师所讲的每一句金刚 语对我们各自改变心相续都起到了非同凡响的 作用。为了利益后代有缘众生,也使我等能随 时忆持法义,我们发心将堪布仁波切的同步翻 译作了记录并校对整理,付诸文字。在此记录 过程中,为了获得金刚语的殊胜加持,也便于 弟子日后忆念上师传法时的音容笑貌,我们尽 量做到了忠实法王如意宝的教言,未掺杂自己 的分别念,保持了当时传法的原汁原味。完稿

言











后, 由恩师堪布仁波切最终审定。

在"醒与梦的辩论"、"老密咒士与月亮童 子"及"保密窍诀"这三个教言中,为了便于 理解,我们将麦彭仁波切的教言和法王如意宝 的开示作了大致区分,除此之外,其他教言未 作区分。这三个教言的标题是引用了麦彭仁波 切的原文, 其余则是根据原标题与法王所讲二 者结合而拟定。每一个标题只起到标识的作用, 并不能涵盖其中包罗万象的内容。就像大海里 的宝洲充遍着各式各样的奇珍异宝, 如是每一 个教言皆有不共甚深的窍诀,对此我们只有依 靠信心与精进的大船才能获取。

最后愿一切见闻忆触此教言者, 获得暂时 人天安乐,成就究竟圆满佛果,普度天下所有 众生!

公元二00一年元月一日吉祥圆满之日《窍诀宝藏海》编辑 小组谨识于显密佛法圣城色达喇荣五明佛学院。









全知麦彭仁波切



## 目 录

| 智慧宝剑9           |
|-----------------|
| 甘露滴29           |
| 醒与梦的辩论93        |
| 老密咒士与月亮童子105    |
| 以妙观察智解开烦恼与惑网129 |
| 自我教言149         |
| 如何做人205         |
| 大圆满之路231        |
| 无上瑜伽·····245    |
| 无垢觉性明点259       |
| 大圆满见修行果303      |
| 诸乘要诀······339   |
| 保密窍诀363         |

穹诀宝藏

## 穹诀宝藏海

法王晋美彭措 传讲 索达吉堪布 口译

### 顶礼本师释迦牟尼佛!

佛经云:"人身难得,佛法难闻。"在茫茫无际的轮回大海中,犹如大地土与爪上尘相比一般,于六趣中获得人身极为难得。而当今世界复杂纷繁,大多数人都是在毫无意义的世间琐事中虚度了自己宝贵的一生,能够依佛法调伏自心的人少之又少,既获人身,又不虚掷光阴修学佛法更是难上加难。为此,今天有机会听闻本论的每一位道友都应生起无比的欢喜心。

学习佛法时,恭敬心和智慧非常重要。因为若无恭敬心,对佛陀和高僧大德的金刚语就不会引起重视,这样即使佛法再殊胜,也不可能得到任何法益;若无认真观察反复揣摩的智慧,对甚深佛法就无法获得真正确切的认知和理解。因此诸有缘者应依靠恭敬心和智慧来享受佛法殊胜妙味,进而领受法益和确立知见,这才是真正的修行人。

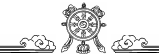
我们不应被外界物质所转,而应希求内心真正的智



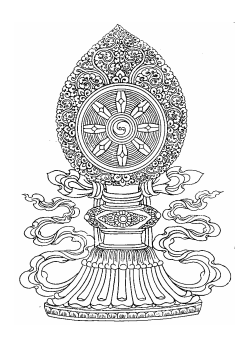








慧和安乐。请诸有缘者为了遣除自己内心炽盛的无明烦恼,尽情取受显密窍诀的如海宝藏!



穹袂金藏海







法王如意宝晋美彭措





通过佛陀的教言,我们知道四魔当中的一个是天魔,包括魔王波旬及其眷属。所谓的魔王波旬实际上就是众生无明迷乱的本性,他每天躲在愚痴的阴暗角落里,为了阻碍人们成就佛果获得殊胜的解脱,而不断向皈依释迦牟尼

佛果获得殊胜的解脱,而不断向皈依释迦牟尼佛的弟子们以及其他众生射去五支箭——嗔心、贪心、悭吝、傲慢和嫉妒,这也可以称为愚痴魔王波旬的五种幻变。为了断除这些魔众每日对我们所造的损害,最为殊胜的对治方法

就是证悟一切诸法的本性,这就是我们所说的 文殊智慧宝剑。

我们每一个人,即便身处梦中都想得到安 乐,而不愿遭受痛苦,但事实上世间并没有一 个人能够令我们远离痛苦。在这个纷繁复杂的 世界上,既有安享无边快乐的众生,也有感受 剧烈痛苦的众生,但产生这些痛苦和快乐的原 因何在呢?难道这是随我们意愿所变化的吗? 答案显然是否定的,因为无论是谁也不愿去遭 受痛苦。

从世间八法的利养方面来说,我们可以这样断定:世间上的绝大多数人都愿意拥有财富。但是如果自己前世没有积累资粮,那就不可能得到今世的利益,即使非常渴望而且拼命去追求,实际上也往往事与愿违。

地狱、饿鬼、旁生三恶趣所感受的痛苦无量无边,但这些痛苦的始作俑者根本不可能存在。如果真的存在一个痛苦的造作者,那我们对他生起嗔恨心也是合情合理的,但我们往外去寻找这些令众生痛苦的原因,必定是徒劳无获。

真正使我们遭受这无尽痛苦的是大魔王波 旬,他狡猾地躲藏在我们视线背后,也就是阴 险地隐藏在我们自己的心中,所以我们不能轻 易地发现其踪迹,他和我们非常贴近,但我们 却熟视无睹。

这个魔王有各种神通幻变, 只要他的箭射 进众生身体里, 众生就会受到难忍的痛苦。正







因为这个魔王藏在我们心中,所以他经常很方便地损害着我们,对人和其他所有众生都作极大的摧残,在他的蹂躏之下,我们就像奴仆一样,失去了自由。

实际上, 三界轮回的众生都在不断遭受魔王的各种损害,令人可悲的是, 大多数众生根本就不知道魔王波旬正在捉弄自己, 时刻给我们造成极大的损害。无始以来众生都不明了这一点, 所以世界上真正能摧毁魔众的人寥若晨星。

这个魔王躲在我们心灵最深处,经常向我们发射的五种箭也叫做花箭,之所以称为花箭,是因为此箭从表面上看去很美丽,一旦射中我们的心时,就会特别痛苦。所以魔王这五种箭或者说是魔王幻变出来的五种魔,我们都要加以摧毁。

能把我们扔到很低贱地步的这种魔叫我慢魔;不管是男人还是女人,或者是外面的色声香味触等美妙事物,如果我们对之生起贪心,相续就会受到束缚,这叫贪心魔;吝啬将我们

引入三恶趣,这是吝啬魔;可将自己和别人的相续全部摧毁的魔,就叫嗔心魔,这在《入行论》的安忍品中有详述;对别人生起一种竞争心,希望别人不要得到名声财富等,嘴上也经常说别人的是非和过失,实际上就是一种嫉妒,这种人始终不会有一个美好的前景,这叫做嫉妒魔。

无始以来,上面这些魔众时时刻刻在损害 我们,令我们饱受无量痛苦。他们确确实实给 众生带来了巨大的痛苦,难道我们还不知道这 个道理吗?假如我们明白上述道理,那么一刹 那也不愿与这些烦恼大敌共处。

实际上,愚痴魔是以上五种魔的根本,但我们若睁开智慧的双眼,就可以完全消除愚痴魔带来的无明黑暗。下面我们先用智慧宝剑把魔王的五种幻术全部斩断,这时愚痴的大魔王再也站不起来,也就无力反抗了,然后在他自己的床上,痛快地把他摧毁无余。无论显宗还是密宗,如果我们能真正证悟自心的本性,那所有的魔众也就会自然消灭。







按《俱舍论》的观点,产生烦恼的三种因缘是接近对境、未断除的习气及非理作意。有了这三种因缘,贪等很多烦恼自然而然就会生长起来。下面我们对能贪的补特伽罗和所贪的外境进行透彻观察,就会知道这全是因为缘起而显现。通过智慧来观察,烦恼的本性本不存在,这时烦恼自然而然就会灭尽。

不管是外面的有情法还是无情法,我们都不应该生起贪著。为什么呢?因为外面一切能让我们生贪心的事物,都可观察它的本体,即先从粗法分析成为细法,再由细法抉择为无分微尘,这样外境就没有什么值得贪执的了,它们就像是水泡一样没有任何实在意义。

上面我们用智慧来观察,贪心的对境本来不存在,然后再往内观察自己的心。用智慧来分析内心的意识体时,它们也同样不存在,甚至运用五种神通也找不到贪心,为什么呢?当我们没有仔细观察时,好像自己的心真实存在,但是认真去剖析,就会发现它是刹那性的,然后再对这刹那性的前前后后作更进一步的分

析,就会发现自己的心犹如虚空,了不可得。

如果以中观宗和唯识宗的理论来观察,自心 是空性离根的;如果用大手印和大圆满的方法, 以上师的加持而了知身心的本性犹如虚空,远 离戏论,所以麦彭仁波切在《定解宝灯论》中 也讲:"尔时如视前虚空,自心正在动念时,亦 为空性之定解,必须深深而生起。"

既然所贪的外境不存在,能贪的心也没有,那怎能生起贪心呢!然后我们从能贪补特伽罗的角度来进行观察,他是有实还是无实?若是有实,贪执外境不可能;若是无实,生贪心也是不可能的事情。

因此在没有观察时,贪心好像是客观存在,但当你对某个人生起猛烈贪恋的时候,如果是在一个具有证悟智慧的人面前,虽然表面看来是生起贪心,但观察贪心的本性却是纤毫不存,就像幻化变现的人一样。

如果贪心等烦恼不存在,那它的住处没有, 其来源和去处也没有,能境和所境全部是刹那、 无常的本性。在内道声闻乘,他们承许第一刹 那生,到第二刹那就已经灭尽了,但是我们大





中观、大圆满则认为每一个法在其产生时即已灭尽。

因此,又有谁会对犹如闪电的无常法生起 贪心呢?实在是没有生起贪心的理由。以上简 单地观察了贪心,然后对其他的如吝啬等烦恼, 也可依此类推。

上面所讲的能境和所境,也就是说一切法在究竟上都不存在,这样自他怎么会存在呢?这也不存在,是空性!当然我们对空性也不能贪执,因为无实的空性也并非"我",无实就像虚空与石女的儿子,我们对这个无实法又怎能生贪心呢?

有实和无实所摄的一切万法都是空性,这即可称为无我,无我可分人无我和法无我。印度的中观大德月称菩萨说:首先我们为无明所染而执著自己,这就是人我执,有了人我后,对外境就自然产生了我所执,这就称为法我。当然内道各种宗派对我执和我所执的解释方法迥然而异。

总之,要达到断除这两个我执的目的,我

们必须依靠殊胜的智慧。在用胜义理论观察时, 我们所见闻的一切犹如虚空,没有丝毫所缘, 但是凡夫由于妄想分别念而遭受许多无意义的 痛苦。麦彭仁波切在另一个窍诀论中说:"分别 念就像是虚空中的云雾,如果你自然安住,它 是无利无害的,一旦我们去分别执著,那对我 们则是有百害而无一利。"

所以九乘之巅大圆满所要断除的就是这个 能作破立的分别念,而没有破立的这种分别念 则不是大圆满的所断。我们在修行无上大圆满 时,应以各种殊胜的方法将心自然安住于无缘 及无分别念之中,这样一切外境就像云雾消于 虚空,自然融入法界当中。

本来一切诸法是没有的,为什么我们仍在 贪执这些法呢?这确实非常令人遗憾。我们本 来认为外面的色法等是一种客观事实,但实际 上并不存在,为此也就没有理由对这些无实有 的法产生贪心。

虽然贪、嗔、痴之中贪心的范围比较广大, 但人们通常所提到的贪心是指狭义范围内的贪







心, 即男人与女人彼此之间的贪爱。

当我们真正作观察的时候,身体是非常污秽不净的,根本没有任何一部分值得贪恋。无论男人还是女人的身体,都是由三十六种不净物组成,如各种脓血、粪尿和骨肉等等,此外,我们的身体内还寄居着成千上万只小虫,我们到底贪著的是身体的哪一个部分呢?

若从世俗谛的角度来说,确实无法找到可以贪恋的事物,如果从胜义谛来讲,能贪和所贪全部都像虚空一样,也就不存在所谓的可贪了,所以我们怎么会生起贪心呢?如果真实存在值得贪恋的地方,我们应该能非常明确地把它指出来。

贪心严重的众生,总是不由自主地堕入三 恶道,去承受无量痛苦的蹂躏。虽然在这个世 界上存在许多悦意美好的事物,但若去执著追 求,那就会使我们长久地沉沦于轮回中不能自 拔,所以我们一定要舍弃所有能生起贪心的外 境。

这并非说明我们已经无法生起贪心, 而是

说我们应该从定解上对它有比较清楚的认识, 仅舍弃贪心是不行的,我们还有必要认识它的 本性。

其次讲吝啬。有些人甚至连自己也舍不得 享用财物,对别人就更不会布施,但这种人在 临死的时候,吝啬会对其修行和解脱产生巨大 的障碍,甚至转生到饿鬼当中去,即使转生为 人,那也必然恒常感受贫穷的痛苦,所以我们 必须励力断除吝啬心。

其次阐述观修慈悲心。在无始无终的历史 长河中,曾经当过我父母的这些众生,在以前 作母亲时,先是含辛茹苦地让我住在胎中,生 下我以后,这些母亲又尽自己最大的慈愍心来 哺育和抚养着我,并且将自己所拥有最珍贵的 财物等全部赐予我。

这些对我恩重如山的母亲们因业力现前, 或者说以自己前世的各种因缘,现在已经变成 了怨敌。如果这些无始以来慈爱的母亲具有能 力,她们肯定不愿舍弃自己的骨肉亲人。遗憾 的是,她们并不具足这种能力,所以一直漂泊









于六道轮回之中。

根据教证与理证可以得出这样一个结论: 在十方世界中所有的众生,以前都曾当过自己 的母亲。这些母亲都愿意享受安乐和远离痛苦, 但不幸的是,现在这些母亲失去了快乐,真是 非常可怜!虽然她们以前曾经长时间精心哺育 过我,但后来已经互相失散了,如今母子重逢, 而她们已经完全把我遗忘了,根本不知道我以 前曾当过她们的儿子。

而我们依靠佛经论典,知道这些众生以前 曾当过自己的母亲,所以当这些母亲损害我们 的时候,我们不应该对她们抱怨。这些母亲们 的心就像已经疯狂了一样,因为得了嗔恨的病, 一方面她已不认识我,一方面她还用各种方法 加害于我。她们既然已遭受如此严重的病,我 也是非常地可怜她们!

这些无有依怙的母亲,长时漂泊于难忍痛苦的三界轮回大海当中,那么当他们伤害自己的时候,只要是具有一点点智慧的人,谁又能不以慈悲心来孝养她们呢?我们应该对她们慈

爱而不应该生起嗔恨心。

总之,我们对任何众生非但不应生起嗔恨心,而且应如母亲对待亲生儿子那样观修慈悲心。比如有一位仁慈母亲的儿子已生疯狂病,那不管儿子的行为是多么的粗暴与不尽人意,而母亲对他都是非常的慈悲爱护。同理,世间上的众生虽然对我加以损害,我不但对他们不生嗔恨心,而且内心也要发愿让这些众生心中的疯狂病早日得到康复,应如此祈求上师三宝加持,并愿他们早日脱离苦海!

其次讲嫉妒心。我们作为发了大乘菩提心的人,本来众生的财富和地位应该由我来给予,但他们现在以本身的福德力获得了名闻利养的时候,那我又怎么能对他们生起嫉妒心呢?比如作为儿子本来需要父母的关怀与照顾,但现在儿子依靠自己的能力获得了大量财富,父母对儿子也就不应该生起嫉妒心和不满之心。因此当其他众生在财富、声誉、权势等方面比较圆满的时候,我们实在不该对他们生起嫉妒心,否则就表明自己已经着魔了。







我们之中有些人的嫉妒心特别强烈,在别人获得名声和利益的时候,内心就会特别痛苦难受,就像别人夺走了自己的福报,而实际上别人所拥有的名声、地位和财富,并非是从我身上抢走的。因为如果别人没有财富,我也无法得到,如果他已经功成名就,那我仍旧还是得不到。

比如在我们五明佛学院,三、四百个堪布活佛彼此之间并没有嫉妒心,大家还互相赞叹功德,如此作为个人也会相应得到一些名声——无论是住在这里,还是到了别的地方,都无疑会得到的。但如果是一个小寺院的一个小堪会得到的。但如果是一个小寺院的一个小事院的一个小事院的一个小事院当中对他也不会很尊重,假如背井离乡,周围的人们根本就不会认识他。所以在我们五明佛学院,如果只有一个堪布而别无其他的堪布,那你也不会得到任何名声,但实际上即使有这么多堪布,也同样可以得到名声。

但有嫉妒心的人,如某些"高僧大德"认 为别人的声誉如日中天,就会对自己名声造成 妨碍,好像自己的名声会逐渐隐没;或者以为 别人名誉扫地或销声匿迹,自己便会名声雀起,但这些都是痴心妄想。其实,即使全世界所有的众生都得到圆满的功德,那对个人名声也不会造成丝毫损害,相反,若全世界的所有众生都饥寒交迫,穷困潦倒,那自己也不可能得到任何名声,由此我们没有必要生起嫉妒心,而应该对别人的福报生起欢喜心,这就是随喜心。

傲慢也如此,所谓傲慢就是对自己的学问 和财富等方面生起一种满足之心,并且在自己 的身语行为中表现出来的一种恶行。

实际上自己所拥有的财富、地位、才华等一切,都是以前自己做善事的一种果报,如果自己耽著于此而夜郎自大,那么这将摧毁所有的善果,而且自相续中再也不会出生功德,所以有傲慢心的这种人真是可怜,我们应该对他们生起悲愍之心。

有傲慢心之人自认为智慧出类拔萃,或者 以为自己的才华可傲视群雄,只要我们认真去 观察比较之后就会明了,或许他连毫毛许的功 德都不具足。在一个时期内和某个特定的小区





域内,你可能确有过人之处,但这并不值得恃才傲物,因为无论从智慧、才华或长相等各方面,在这个世间上都有无数的人千百万倍地超胜于你。即便自己具备某些在凡夫中无人能及的功德,但在圣者当中肯定是有超过他的,并且自己这种所谓的功德也并非永存,它也是因

缘聚集而生的一种刹那法、具有无常性。

比如当年我在石渠求学的时候,其中有大善和识秋吉堪布和班泽堪布。对于秋吉堪布,虽然不太了解,但当时我以为在智慧方面已超胜于他;至于班泽堪布,他曾在我面前听受了包括五部大论等许多佛法。但如今看来,这两位堪布的功德和学问都非常不可思议,我觉得他们不管是从清净戒律方面还是智慧成就方面都已远胜于我。

如秋吉堪布,终其一生都在修持甚深法要, 他在临圆寂前还在为弟子们传授佛法,他是以 闻思修行圆满了自己的一生。至于班泽堪布, 以前曾听说他的人格和智慧都是非常好,后来 我以为他已经老了,可能糊涂了,但两年前我 和他相遇时,发现他没有点滴的傲慢心,做任何事情都非常认真,而且他的人格也很贤善,在那一刻,我想真正的修行人就应该像他那样。所以我自以为年轻时的智慧已超越他们,但时至晚年,他们的智慧却已经远远地把我甩到后面去了。

因此所谓的功德也是暂时的,我们不应该 对此生起傲慢。比如现在一些持戒清净的人, 日后遇到违缘时,是否还能无垢持戒就很难说 了。还有一些人现在具有高深的智慧、贤良的 人格或是利益众生的一些善行,比如暂时在对 十几个人传授佛法等等,但这些人也不太可靠, 日后也是不一定能长期保持下去。

从我当年在石渠求学的情况来看,当时在 至尊上师托嘎如意宝的身旁,确实有如天上繁 星那么多的智者和守持净戒的人,如今有不少 人已经堕落到了极为卑劣的地步。反而当时有 些戒律不是很清净、智慧比较浅薄的人,现在 却成了非常了不起的高僧大德。回顾这些历史 可以看出,即使自己的相续中产生了暂时的智

<u>~</u>````





SON S



慧和清净的戒律等功德,这些也并不是恒常不变的,我们不应该以此轻视他人。

如鲜花的香味可以熏染任何物质一样,无 论是谁都可以得到同等的功德。既然贪嗔痴的 烦恼可以染污我们的相续,那么智慧和清净戒 律等功德我们同样也可以得到。故所谓的功德 和过失都是暂时性的。

别人心相续中隐含的功德, 我们没有证得他心通, 也就不一定能现量见到。比如有些人的言行举止都不太如法, 虽然我们在管理纪律时不得不严加处理, 但实际上他们的相续中说不定正具足如海一样广大的功德, 对他们也不应生起邪见, 所以我们对任何人都不能轻视与傲慢。如果我们内心相续有傲慢等烦恼的过失, 那生生世世就只有沉沦在轮回的大海和痛苦的波涛之中, 无有出期。

我们有漏的智慧和功德中掺杂着许许多多的烦恼,就像是污秽的粪便混合着妙药,自己对此有何可满意的呢?一方面自己或许具有一点点功德,但当我们观察自相续时,贪嗔痴五

毒烦恼就像乌云密布的虚空,自心甚至连安住一刹那也特别困难。想一想你在念经持咒的时候,自己的心能否远离散乱。可能有时生起贪心,有时生起恭敬心,有时生起无记心。故当自己稍微具有功德时,千万不要滋生傲慢之心。

一些具有无比殊胜功德、远离一切过患的高僧大德,像释迦牟尼佛和观世音菩萨,他们对所有众生都是一视同仁、慈悲地对待。仲敦巴尊者曾说过:"在整个世界上,我是最卑劣的人。"尊者对凡是穿着僧衣的人,都是恭敬地作顶礼、合掌、脱帽等,像仲敦巴这样的高僧大烦礼、合掌、脱帽等,像仲敦巴这样的高僧大德尚且对僧人如此恭敬,那我们凡夫又凭何道理对别人不恭敬呢?以前阿底峡尊者说:"自己若有学问,就会特别谦虚地对待别人。"既然我们有多如尘垢般的过患,又有什么道理生起傲慢心呢?这也正是别人所讥笑之处。

如果在自相续当中有稍许功德时,就生起 傲慢之心,则相续中有高比须弥、深如大海般 的贪嗔痴等过失,那自己为什么不生惭愧之心 呢?如果相续中已经没有一丝一毫的傲慢心,





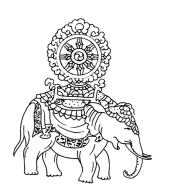
那是非常了不起,那时你应该生起傲慢;但如 果在自己相续中有很大的傲慢心、那整个世界 上哪里还有一个比你更卑劣的人呢? 作为五蕴 聚合的无明业障深重的凡夫,是一个有着种种 过患的人,自己为何还要生起傲慢!

自认为具有不共的功德, 其实每天都是受 到魔王五种幻现的邪加持, 故千万不要认为自 己有骄人的功德、应该学会谦虚。恭敬别人就 应该像调驯过的骏马一样, 对每一个众生都应 该好好地恭敬。而作为良驹,不管是什么人, 都可以让他骑在自己身上, 恭敬地为别人做事 情。

在胜义中,一切诸法犹如虚空,没有任何 贪嗔烦恼, 在世俗中, 一切诸法也是如幻如梦。 这样、我们以大圆满的窍诀来调伏自己的相续 十分殊胜,即在胜义之中,一切诸法修持为无 实有性, 自己的所见所闻全已变成大空性; 本 来一切诸法就是空性,但就在空性当中,具足 因缘的时候、整个轮回还是可以显现、所以在 名言之中应该以幻化八喻来对待一切诸法。

这就是大圆满和大中观的观点, 中观应成 派在名言中讲幻化八喻, 但在中观自续派来说, 如幻如梦则已经属于胜义谛。这就是文殊菩萨 大悲心所显现的智慧宝剑, 通过运用这把智慧 宝剑, 我们就能断除我执烦恼, 进而所有的无 明愚痴全都能摧毀。

如果已经断除一切无明愚痴,就像三个脚 的架子, 其中断掉了一个脚, 则其他两个将无 法支撑,从而天魔蕴魔等四种魔全部都能摧毁。 真正能摧毁这四种魔的就像是雪山的狮子、能 威慑镇伏所有的野兽。一旦我们的相续中生起 智慧宝剑, 那就犹如雪山的狮子, 所有的外道 野兽都无法危害我们。







## 甘 露 滴

甘露是指天人的甘露,不管是谁饮用后都 能治愈自己的一切病苦。同理,听到此殊胜教 言后并付诸实践,则能全部清净自己身口意中 的贪嗔痴烦恼痛苦。

在此世间中的某个寂静地方,有些人自在地享受殊胜的甘露水,如在天界中享受圆满的甘露妙味。此时此刻,不少众生却正在饮用燃烧的铁水,感受无量的痛苦。众生的业感犹如幻化一样,从中幻现出众生各不相同的苦乐,如天人的快乐与恶趣的痛苦等等。

如今在我们五明佛学院,有些人丰衣足食, 也有闻思修行的机会,今生幸福,来世也安乐。 可是极少数人却衣食无着,经常放逸懈怠,不 仅自己不能受持闻思修等善业,而且还障碍别 人持戒和闻思,今生痛苦,来世也痛苦。

又如我们家有三个人,虽然每个人的食物并无差别,但各自显现的苦乐却不尽相同。有

时候,某个人晚上做梦吉祥,身体也安康,但 另一个人则可能梦境不佳,身体不适,心情也 不太愉快。所以即使我们三个人生活在一起, 也不可能有一个共同的觉受。

在整个三界轮回中,一切苦乐感受全是幻化。那上至天人的善妙欲乐,下至地狱饿鬼的各种痛苦,是否有一个真正的作者呢?这样一个苦乐的作者在外境上根本不存在,其实真正的作者就是我们内心中的分别念。

若我们的分别念中生起慈悲心和信心,那 我们将获得解脱和安乐,只要具有无漏的智慧, 无疑就会达到圆满究竟的佛果。如果我们经常 生起贪嗔而造了恶业,所感受的就只有是地狱 饿鬼等恶趣的痛苦。

据此我们明了分别念是一切苦乐的根源, 那就一定要好好地修持妙法,暂时断除一切粗 大的恶念,最终灭尽所有妄念而获得圣果。

月称菩萨说过:"经说外境悉非有, 唯心变为种种事。"释迦牟尼佛在佛经当中也曾指出: "心为一切诸法之源, 故名为普作王。"为什么

露

称为普作呢?因为它既能作清净的涅槃,也能显现不清净的轮回。萨局哈尊者说:"心乃轮涅之根。"

如《大幻化网》中对心和智慧所作的分析, 这里所说的心是指每一个众生的根本,是一种 明现。由此,我们知道不清净轮回中的一切显 现是不清净心的显现,同样清净的涅槃和智慧 的显现是清净心的一种显现。我们若详加观察 外面的一切显现,将无法找到一个真正实有的 事物,所以清净和不清净的根本,都是自己的 心。

心能显现轮回和涅槃的一切诸法,如果能 将自己的心转到善法方面,那将获得善趣和究 竟的解脱,如果我们不通达心的本性,也不能 调伏自心,经常会造贪嗔痴等各种恶业,结果 必定会堕入三恶趣,因此一切万法的作者就是 心。

在天界有悦意的外境,而且天人的身体如 皎洁的月光般明净可爱,周围也经常有很多天 子和天女恭敬供养。但将来他们也同样会受到 恐怖死魔阎罗王的危害,到那时,天子没有丝毫自在,因业力而堕到燃烧的铁地上,鬼卒持着各种兵器不断砍刺他的身体,为剧烈的痛苦所煎熬。可见天人的福报也并不完全可靠,如果我们不造无漏的善业,将来必会堕入恶趣受苦。

如用开水煮米,米粒在整个锅里面沉沉浮 浮,同理,众生在轮回中也是漂泊不定。有时 候造了白业到善趣中去感受安乐,有时候造了 黑业到恶趣中去感受痛苦,这样我们在沉浮无 定的三界中不断地漂流。

犹如瓶中的蜜蜂, 我们从无始以来一直在 轮回中沉浮, 这到底是怎么回事? 我们在三界 中轮回的根本是什么? 如何才能断除三界轮回 的根本? 具有智慧的人应该对此作详细的观 察。

就我个人而言,一方面我自孩提时代起就 依止了善知识行持佛法,从这个角度来讲我是 比较有福报善根的,但从另一个方面来看,从 小至今,我的身体就很孱弱,经常遭受病魔的









危害。此外, 我在这一生中也曾遇到过无吃无 穿等各种困境。有时候我认为自己修行不错, 也作了不少难忍的苦行,但有时我会思维死后 到什么地方去呢?这一点连自己也无法确定。 如今对我来说, 吃穿都已不成问题, 名闻利养 等都相应得到了,所有的弟子对我也特别恭敬, 由此我感到很安乐。但换个角度看,我又是一 个非常可怜的老人,因为即使到大经堂下面, 也无法独立走下去,即便在一天当中, 我身体 状况也几乎完全没有健康的时候。一、二年前 我也曾这样想过, 麦彭仁波切是在五十岁时患 上了重病、然后圆寂于六十七岁、而我也发愿 六十七岁时往生,但后来以多种因缘,我的寿 命也稍为延长了。这时,我们应该深入观察, 自己感受了怎样的快乐与痛苦, 若想以后得到 快乐而不情愿再遇到痛苦,那我们该怎么办? 如此等等,在这些有关自己命运前途的问题上, 我们以前曾用过多少的精力和智慧呢?望大家

听闻到佛的教言并修持善法, 具有各种殊

胜深远和不同凡响的意义。经典有不可思议的 功德, 而释迦牟尼佛圆寂之后, 所有高僧大德 和圣者所造的论典, 虽然不是佛亲口宣说的语 言,但若与佛的密意相吻合,那我们也应该尊 敬论典如同佛说,《宝性论》也有此教证。

当然, 若自己并不通达佛教经论, 而宣讲 佛法、著作论典、这便成了徒劳无益的事情。 在佛教内道中,造论者必须具足三种条件之一, 上等条件为造论者必须是登地以上的菩萨、中 等造论者是面见本尊, 下等者则精通五明。

对得地菩萨所造的论典有没有争议呢? 当 然也不乏辩论,如宗喀巴大师、米拉日巴尊者 以及觉囊派、萨迦派等许多登地以上的高僧大 德所著的论典都存在争议, 这在末法时代的今 天还是有辩论的。但我认为, 作为一个普通凡 夫根本没有与圣者菩萨进行辩论的资格、否则 就犹如乌鸦想伪装大鹏鸟, 如果真的想去与米 拉日巴尊者等圣者教言进行辩论、也根本不可 能获胜,这简直是痴心妄想。

若自己决定造论,就不应存有追求名闻利





对此深思!



养的私欲心, 无论传法、辩论或闻思修行都应 该如此、否则外表上伪装行持善法也无意义。 如果并非为了一己私利、而经常闻思佛法或为 别人传法, 那此功德就像天人的甘露一样, 能 够遣除一切违缘。

麦彭仁波切在此宣说, 六道轮回中短暂的 安乐犹如闪电, 丝毫也不稳定可靠, 有正知正 念的人都应对此问题作认真观察与缜密的思 维。

现在我们已经得到宝贵的人身,并依止了 恩重无比的善知识, 又听受了即身成就的无上 密法、这样最下等也应往生西方极乐世界。对 此我们自己应该有一定的把握,所以要精进修 持,就像华智仁波切所说:"永舍天灵盖!"意 思是从今以后, 我们再也不执著名闻利养等世 间八法、应该像把自己的天灵盖永远舍弃一样 地精进修持。

但非常值得可怜的是, 在我们之中还有些 人好像是认为自己恒常不会死亡, 对死亡一点 也不害怕,经常谋求的是今生当中的名闻利养。 有些人不但不闻思修行, 而且整天都是吃喝玩 乐,如经常听录音机、打球、摆龙门阵,根本 不把解脱和因果放在心上。

经常放逸散乱的人在临终时, 会有恐怖的 死神将其身心全部摧毁,就像猎人猎取野兽。 当死魔阎罗王无情地夺走我们生命之时, 根本 无法预计和准备,这会是突然发生的,可怕的 阎魔王将于何时何地出现在我们面前、谁也没 有这个把握。因此希望大家好好思维一下自己 曾经造过的罪业,从今以后应该改头换面,认 真精进修持善法。

死魔阎罗王一副威猛凶残的姿态,令人非 常恐惧, 他瞪着圆圆的大眼睛, 时时刻刻都在 审视着我们。当死魔阎罗王手执黑绳来抓我时, 平时关系密切的亲朋好友也围绕在身旁, 此刻 无论他们怎么声嘶力竭地呼唤着我的名字和痛 哭流涕,即使因悲伤过度而昏厥倒地, 死魔阎 罗君也绝不含糊,不存在商量的余地。在《入 菩萨行论》中也有教证:"临终弥留际,众亲虽 围绕,命绝诸苦痛,唯吾一人受。魔使来执时,







亲朋有何益? 唯福能救护,然我未曾修。"这时即使与阎罗君辩论、抗争亦犹如竹篮打水——毫无意义,在依依不舍之中,自己还是不得不离开人间,走上凄凄惨惨的中阴路。当亲友们看到这个人已经回天乏术时,他们也都会绝望。

我们在不远将来的某个时候,必定永远离 开这个幻化无常的人间,离开自己的亲友,所 以我们对今生的名闻利养不能太过于执著。往 往我们不愿目睹却又出现在面前的是,有些出 家人既秉承出家人的事业,又在操持世俗琐事, 表面上穿着出家人的僧衣,但实际上他的内心 并未生起一刹那的悲心与善心。

这些经常沉湎于吃喝玩乐和世间法的人真是很可怜!那么这种人在来世会不会得到少许安乐呢?绝对不会的!龙猛菩萨说过:"即生当中造此罪业的人,其前途必定是黑暗的。"这些人的前面——地狱也已经准备好了,各种剧烈难忍的痛苦正等待着他们前去感受。

地狱中的大锅正燃烧着熊熊烈火,许多面 目狰狞的阎魔狱卒手持斧锯等各种兵器刑具在 迎接他们,到那时再也找不到一刹那享受安乐的机会,纵使千百万的佛菩萨来要救度这些人也无能为力。一旦众生的业力真正已经成熟现前的时候,佛和菩萨大慈大悲救苦救难的无比能力也成为有限。因此我们应该抓住当下,为了以后的安乐而精进修持。

同样,转轮王的福德非常圆满,在整个世间上除了佛陀以外,再无其他人具有这么大的福德。即使是如此超类绝伦的转轮王,如果他没有修持正法,临死时也会无依无靠,必定会堕入恶趣之中。

转轮王外出时,身旁有大象、骏马、步兵 等四大军队经常拥护着。当他居住在富丽堂皇 的王宫中,周围有许多姝丽的王妃对他作恭敬 承侍,她们具有林林总总的善妙功德。这样的 王妃在人世间也难以找寻,她们的笑靥犹如皎 洁的月亮楚楚动人,她们以娇媚的姿容经常围 绕着转轮王。

转轮王就是这样享受着全世界形形色色的 妙欲和荣华富贵,自己也认为在整个四大部洲









中的福报是无与伦比的。

转轮王威势赫赫地端坐在高高的宝座上, 当其他的国王大臣来觐见时,犹如小野兽来到 狮子面前,非常畏惧。有些高官、上师之所以 坐狮子座,因为狮子是百兽之王,这在世间上 是表示拥有崇高的地位。藏传佛教中用诗学来 赞叹某些高僧大德时,经常也用狮子座进行衬 托。

纵然是傲视天下群雄的转轮王, 临命终时 也有可怖的鬼卒用脚踢着他的头, 他刚才还沉 浸在光明和快乐之中, 现在一瞬间就被阎罗王 强迫带到那黑暗地狱中感受无尽痛苦。

同样,我们的名声、身体等并非一成不变, 某些青年男女的脸庞犹如白莲花一样白里透 红,英俊可爱,但即使美若天仙,一旦人老珠 黄,就像一截焦木,异常老丑,这时哪怕是看 到自己的身体也会心生厌烦,只有在心里默默 地留恋着已匆匆逝去的黄金岁月。

如我们这些上了六十岁的老年人,年轻人看见我们也会生起厌烦心,这时候大家宁愿欣

赏年轻人而不愿见到我们这些老朽的身体,但 是可以预见,这些年轻人在不久的将来,曾经 健美挺拔的身体也一定会如我们一样丑陋,不 堪入目。

无论此地,还是他方,始终无法找到没有 生老病死的例子,即使转轮王和帝释天到最后 也会显示无常,我们在末法时代的这个肉身难 道不会衰败吗?我想聪明的人肯定明了。故我 们一定要精进修持大圆满等佛法,如果在今生 中没有得到成就,那至少我们也一定要依靠窍 诀往生西方极乐世界。

不仅我们有情世界是无常性,而且三千大千世界也是无常。根据《俱舍论》中的小千、中千、大千世界的推算,所谓的大千世界共有十亿个四大部洲,那么这十亿个四大部洲中的环境、颜色和形状迥然有异。不用说大千世界,仅就以我们这个地球上的美国、中国等国家来观察,就会看到高山平川、城市乡村、大漠戈壁等形形色色的地理环境,既有赏心悦目的地方,也有危险凶恶的处所,但所有这些最后都







会因为地水火风的摧毁, 而全都像彩虹一样消于虚空当中。

既然到每个大劫的最后,整个三千大千世 界都会变成虚空,那我们现在的亲朋好友以及 自己的身体又有什么值得依恋的呢?就像风中 的蜡烛随时都会熄灭,没有一点可靠,不管是 器世界还是有情世界,都没有常有不变的东西, 所以我们对自己所拥有的一切,包括亲朋好友, 都不要生起贪心。

在这个浩瀚无垠的大千世界中,虽然显现不尽相同的痛苦与安乐,但这些宛如天空中的闪电,全都是无常。可是愚笨的人还十分执著虚幻不实的身体、财物以及亲友,然后就为此造下弥天罪业。一旦到临死之时,那些犹如海市蜃楼的声誉、财富以及亲友都不会跟随自己,跟随的只有这一生中所造的善恶业。

总的来说,这个世间的一切都离不开痛苦的本性,真正究竟的安乐就是往生极乐世界。往生之后再也没有任何痛苦,就连痛苦的名字也无从听到。

当今时代一些不喜欢闻思的人,他们得过 且过,整天在浑浑噩噩之中虚掷光阴,也不发 心为自他利益做事情,并且经常串门、胡吹乱 侃、还谣言中伤别人等,障碍他人修持善法, 这种人真是很可怜!

我们往生极乐世界之后,还会再度回到这个世界中度化众生。虽然在度化众生过程中,会显现不同的痛苦和快乐,但在直接的感受上肯定是不会有,如具足神通的人明了别人的痛苦,我们可以在无漏的快乐当中以幻化游舞来度化众生。

《宝性论》指出"圣者远离一切痛苦和生老病死",《经庄严论》说:"已证悟空性的菩萨在度化众生的时候,就像观赏花园一样,没有任何痛苦。"因而,在世人眼中,那些大菩萨们也有可能患病、生烦恼等,乃至显现各种令人目不暇接的幻化,可是在他们的自证境界当中,一点也不存在这些不清净的法。还有些大菩萨为了度化某类特定的众生,有可能会显现如同世间一般的愚夫愚妇,也会受到世人的污辱和







诽谤。

所以我们对圣者不能随便诽谤, 我在这里 顺便给大家讲一个故事。以前有一个大成就者 名叫晋美彭措炯列,他的行为十分不如法,在 每年夏天,他常到石渠那一带去化缘,当地有 一个名叫帝加家的姑娘和他的关系十分密切。 有一次当他给数千的信众作大灌顶时,看到帝 加家的姑娘也来了,就把宝瓶放在虚空中,毫 不忌讳就抱着那姑娘坐在法座上。因为他的前 世闻名遐迩, 故在前半生别人对他都比较恭敬, 但他的行为不太如法, 到后半生别人对他大不 如前了。后来在他圆寂之前的一段时间里, 行 为显得更加疯狂, 以致于在他自己的寺院也无 法呆下去。当他临终的时候, 沉疴难起, 弟子 们也不悉心照料,他一直在非常痛苦地呼喊, 弟子们都很难为情,只好敲打着乐器。他圆寂 后,人们去请教大德多钦则仁波切,多钦则仁 波切让他们不要告诉任何人,然后拿了一把小 手枪, 在晋美彭措炯列的脚掌下射了一枪, 他 的头顶上冒出了青烟。过后,多钦则仁波切说:

"大菩萨在圆寂时,他还不知道自己已经圆寂, 这样打枪之后,他才清楚地知道自己圆寂了, 现在他已经重新安住了。"

后来,有一个名叫单贝宁玛的人,他承认 自己是格尔的转世活佛,但不承认是菩提金刚 的转世活佛。有一次,他见到了晋美彭措炯列 的空行母,他马上就认出来了,他说:"我前世 的空行母现在已经上了年纪,但姿色还不太衰 老。"后来他又说:"我只能回忆起自己前世的 空行母,而其他的一切都不能回忆了,为什么 会是这样呢?"他就是这样经常对自己开玩笑, 由此可知单贝宁玛的前世就是晋美彭措炯列。

当年晋美彭措炯列的许多行为不太如法, 故人们纷纷诽谤,但是这并不表明他真正具有 众多过失,所以我们不能诽谤高僧大德。他具 有传奇色彩的一生,也是充满诽谤的一生,其 实他是在众生面前幻化游戏,就像是舞蹈中有 各种引人入胜、变化莫测的舞姿一样。

有时这些大菩萨显现毁犯戒律,有时好像 又在装疯卖傻,但他们肯定有常人难以揣度的



密意, 所以我们应该发愿生生世世不要对他们 生起邪见。

在休闲的时间里, 我们应该回顾一下自己 的人生历程:曾经造过几许恶业,吃过多少苦 头, 遭遇如何痛苦, 这些生老病死的痛苦我们 都能真实感受。只要我们仔细去思维这些道理 时,就会发现在修法的道路上并没有任何退路、 只能勇往直前,不达目的——成佛,誓不罢休。 我们以前都是在家人,现在又成为出家人,来 世就不应该堕入三恶趣, 不应该再去感受那些 难忍的痛苦, 所以我们现在已经值遇了旷世难 遇的上师和具有各种善妙功德、高举正法宝幢 的道场,就一定要精进修持。

修法也并不像某些愚人所以为的高不可 攀、如最下等的人也能往生极乐世界就是比较 简单的吧!对阿弥陀佛有坚定不移的信心,一 心一意发愿往生, 然后也不造五无间罪和舍法 罪,若能依教奉行,则释迦牟尼佛和阿弥陀佛 曾亲自给我们保证过: 临终一定会往生西方极 乐世界, 这也是阿弥陀佛的愿力圆满成熟所致。

以前曾有一个喇嘛在外面宣扬:"色达堪布 说念一百万阿弥陀佛名号就能往生极乐世界, 这完全是一种妄语, 往生极乐世界并非那么简 单。"可能这个人不太熟悉教理,我色达堪布(指 法王如意宝本人) 所说的实际上是依据《阿弥陀经》 而说,并非色达堪布从分别念中杜撰出来的。 所谓一百万名号的界限,是因为我的根本上师 托嘎如意宝、观音上师以及多额单比尼玛活佛 等曾明确告诉我说:"将来你若能发动信众念一 百万阿弥陀佛名号,就能往生极乐世界。"即使 我个人的品行怎样卑劣, 也不会拿这个来欺诳 世人, 我有佛陀与上师的教言为证, 所以希望 大家应该好好地祈祷发愿往生西方极乐世界!

自己的心应该逐渐转移到善法上面来、不 要再造恶业与无记业,一定要趣入善业。我们 将来必定会死亡, 哪怕是一针一线也不可能携 带、甚至儿女成群对我们也没有任何利益。对 于这一点, 我们虽然都明白, 但一定要仔仔细 细地反复思维功德与过患,这样对自己今生后 世具有利益的这些事情, 我们就会如履薄冰般







精进修持,珍惜当下的每一刹那。

作为居士和出家人,希望大家不要业际颠 倒!什么是业际颠倒呢?比如不努力闻思修行, 而经常破坏戒律,失毁自己的誓言,那么这种 人就是业际颠倒。又如有些人非但不情愿学法, 而且不断跑到各地去化缘, 营谋私利等世间法, 或一些人非常恋家而返回故里, 协助家人搞世 间法,这都属于业际颠倒。如返回家中,自然 就会生起贪嗔等烦恼,因此作为居士和出家人, 无论是谁都应该稳重,不要经常回家。

有些人刚一修学佛法时,家人从此就经常 对其制造违缘。母亲、父亲、儿子等亲人就会 很虚伪地对他说, 你要经常回家, 不然我特别 想念你, 外表上也伪装在悲泣。有些母亲则会 对儿女说, 你应该回来一下, 否则我白天想着 你,晚上做梦也见到你,我是多么地想你啊! 但如果这些意志薄弱的人回家以后,要想再专 心修法就确确实实成了问题, 这也是业际颠倒。 所以我最大的希望就是大家不要业际颠倒。

无论是在家或出家修行人, 一定要守持清

净戒律, 我想如今守戒并不困难。我以前在课 堂上也再三强调过, 在史无前例的文革期间, 受持清净戒律是非常困难的。那时候,如果有 人受持清净的戒律, 在每次开会的时候都会胆 战心惊,人人都以为他不识时务,是牛鬼蛇神。 当时我的阶级成分虽是贫牧,但因为我的戒律 清净,别人都不敢接触我,也就根本没有人和 我说话,每一次开会时我都战战兢兢。

在那个黑白颠倒的时代、要想受持清净戒 律确实不容易,但时至今日,社会环境也比较 宽松自由, 并且上师也经常谆谆教诲。 在释迦 佛的律部经典中对此宣讲得非常详细, 管家们 也经常强调戒律的必要性与重要性,劝大家受 持戒律,持守净戒的人会得到人天共赞,你们 要是有心的话、肯定会遵守戒律。

世间上的痛苦和快乐都是由于自己的业力 所造成, 尤其痛苦的根本就是贪嗔痴等三毒烦 恼,如龙猛菩萨所说:"贪嗔痴及彼,所生业不 善;不善感诸苦,恶趣亦如是。"那么远离烦恼 所招感的果报与前恰恰相反,实际上就是快乐。

在我们所造的业中掺杂有贪嗔痴成分的都是恶业,断除贪嗔痴以后都变成善业。此窍诀的中心内容就是说明贪嗔痴是一切祸害的根源,如果真正断除了贪嗔痴,暂时和究竟的安乐都能得到,因此断除贪嗔痴对于凡夫来说,实在是至关重要。

广义的贪心是指对轮回中色声香味触等一 切诸法的贪执。前面已经屡次指出,不管是有 情世界中的帝释天或转轮王等,还是器世间的 三千大千世界都是无常的本性,因此轮回中诸 法都为痛苦和无常所摄,我们对轮回中一切盛 事、妙欲等都不能生起贪心。

在传统说法中,所谓的贪心是指青年男女对异性所生的贪染心。其实这也不一定都是青春少年,不少已是风烛残年的老人也会生起贪染心,特别是早年熏习比较严重的老人,其贪心也像烈火一样炽盛,藏族有一种说法叫:"虽然已经老态龙钟,但他还是喜欢美丽的姑娘。"但是,无论是男人还是女人的身体,都不值得依赖,都是空性,都属于痛苦和无常,是不清

净的法, 所以没有任何值得可贪的。

男人与女人之间互相吸引贪著,这贪欲是一切祸害的根本,虽然大家都明白这个道理,但并没有进行认真缜密的思维。假如一个出家人还俗成为在家人,就会丧失现有的自由和快乐,他就不由自主地为饮食等生活各个层面去感受无穷无尽的痛苦。实际上,正是贪心之无法,正是贪心,而使之无法获得解脱。因此,谁离不开贪心,他实际上就已被痛苦的镣铐束缚了,这种人永远也不会拥有安乐静谧的生活。

无论是希求往生极乐世界还是获得阿罗汉的果位,有世俗贪心的人不可能靠近,更不能达到这种目标。贪心炽盛的人,完全无法忆及极乐世界的功德,比如一个年轻的男人正苦恋着一个女人,这时死魔突然来到其面前,他根本不会观想、祈祷阿弥陀佛,而是一直贪恋着女友,在此痴迷不舍的心态中死亡、趋入中阴、然后转世。虽然已经隔世,但在贪执心的束缚与驱使之下,他的来世就很有可能会变成女友





身上的小虫,重来这个苦难世界感受无量的痛苦,这种人已经失去了往生极乐世界的机会, 因果丝毫不爽。

贪心也是一种颠倒的心态, 只要作详细的 观察,人的身体实际上是一切不净物的来源, 它经常产生和排泄的都是一些肮脏污秽的物 质。如果身体每天生产美食、甘露等洁净的事 物, 我们也还可以贪著, 但是人身上的九窍流 出的东西全都不洁净,不论是头上的垢屑、口 中的唾液、鼻中的鼻涕, 还是身上的汗垢以及 肛门流下的污秽粪便,并无一丝能够分析为清 净, 所以人的身体本来就像是一个不净物的滤 器。人的身体也是由血、肉、肠、骨、髓、鼻 涕、口水和大小便等三十六种不净物组成,如 果里里外外详详细细加以观察、除了不净物以 外, 再无清净可爱之处, 根本不值得拥抱、亲 近。

男人和女人,不论穿著的衣服如何华丽, 如藏人穿的是氆氇或羊羔皮,以珊瑚、松耳石 等宝贝作装饰,并在脸上涂脂抹粉,这样外表 看起来虽然好看,但如果其身体被戳一个洞,那洞中流出的物质就能把她全身的衣服都染污;又如把一个人的内脏掏出来,那么旁边所有人的妙衣都会被搞脏,如果以一个人的不净粪染污了清净的衣服,作为正常人谁也不愿意再穿,所以每个人的身体都同样污秽不净。由此,你们认真想一想,对人的身体有何可贪可喜的呢?不管是对男人还是女人的身体,真正要做详细的观察,确实没有什么值得为之贪恋。

如果我们特别喜欢异性的容貌,就像从前一个婆罗门女对某男子生起了不可抑止的贪心,结果这贪心致使她濒临死亡。众多经典中讲,一般女人的贪心比较强烈,但男人的贪心有时也不可想像,他们之中也可分为上中下三等,如释迦牟尼佛曾讲过他的眷属当中难陀的贪心比较深重。

譬如有些女众,看到一个长得比较可以的 男人,就无法自控地欣赏他的一举一动,如果 你特别喜欢他的脸孔,那将他的鼻子割掉后, 你也应对其余部分生起贪喜心,但这时你为何







不再贪爱他脸上的其他部分?如果他的脸真有那么好看,那么割下鼻子、耳朵后,你也就不再喜欢看到他,甚至一想他就会恶心、呕吐。这时,对身体的其他部分你为什么就不贪了呢?

同样,女性不净的身体,男性对之也生起 贪心。如果是真正的五部空行母,其身体中自 然散发俱生的妙香,而世上平凡的女人却只能 不断地在身体上涂抹香水,可是某些贪心比较 大的人嗅到女人身上涂敷的妙香时,也会油然 生起贪心。如果你真正喜欢妙香,那你应该去 享受大商场中陈设的各种高级香脂。你为什么 只对女人身上所涂抹的妙香会生起特殊的欢喜 心呢?实际上几百个女人坐在一起也是臭烘烘 的。

男性与女性之间喜欢互相注视,但如果你 经常喜欢欣赏异性的容貌,觉得他的脸是那么 好看,那我们可以把他脸上那层比较细薄的皮 肤削开,这时皮肤没有后,那你还喜欢看吗? 同样,如果你喜欢他的身体,那把他身体外面 的皮肤削开,再把他里面的内脏掏出来,这时再看看你到底贪的是什么地方。

如果把外面皮肤削完过后,再把这个血肉 模糊的身体放在你面前,那你这时只会感到非 常恐惧,根本就不会生起贪心。既然如此,我 们现在知道你是对异性外表这层如莲花花瓣般 非常细薄的皮肤生起了贪心,因为对整个身体 的内内外外进行了观察,除了不净物与薄皮以 外,就再也没有别的了。如上分析,你对那些 没有任何意义的对境生起贪心,确实是很不值 得,是一种颠倒和愚痴。

如果男人对自己的女朋友生起了欢喜心,或者就像那些结了婚的人一样,自己有了一点儿财产时,就会为自己的妻子购入众多珊瑚等珠宝首饰,他害怕若不满足妻子的贪欲,她就会投入别人的怀抱。所以有些人为了使女朋友生起欢喜心,会为她当牛做马,但他们这样辛辛苦苦根本就不值得,因为实际上他所喜欢的这个女人,除了外表和装饰等微尘组成外,就再也没有什么值得为之贪恋。







贪欲心的本性始终无法得到满足,越享受欲乐越会增上贪心,犹如干柴烈火。从未经历过男女间贪欲的人,虽然心中会有贪欲,还不会严重到不可抑制的程度,但如果享受一次贪欲后,就会越来越希求继续享受,结果不断地增长贪心,始终没有满足的时候。

有些人很天真地认为,自己只享受一次贪欲就足够了,但这样断绝贪欲无疑是异想天开,如同饮用盐水只会越喝越口渴,越享受贪欲越增上,永远也无法满足。

假如在世间上享受贪欲会得到满足,那在 我们一生中也曾享受过数以千次的各种妙欲, 在这个无始无终的轮回中,我们也享受过无数 次的妙欲,可以确切肯定并不存在一个不曾享 受过的贪欲。以前享受过了但今日我们的贪欲 还在不断增长,并没有随着时间的推移而减轻, 故我们应该依靠佛教的对治法来加以断除。

六道中除了地狱众生外, 其他的众生如旁 生和人等都有不净行, 即使那些渺小的动物也 同样追求贪欲, 但欲壑难填, 看到它们也是非 常可怜! 所以无论有情转生到三界中的哪一个 地方, 愈享受世间贪欲, 将来愈无法满足, 对 此我们应该依靠有效的对治法来断除。

其实我们认真去观察贪欲时, 男欢女爱乃至于世间上最诱人的妙欲都是有为法, 是无常的性质, 无有任何意义。即使一生中都沉浸在不净行之中, 也无法得到满足, 最后得到的苦果却需要多生累劫去承受, 这种诱人的贪欲除了把众生引入三恶趣外, 对往生也没有任何助益。

依赖贪心,不但所得的安乐甚少而短暂, 而且今生和来世获得的痛苦众多又漫长。比如 拉马车的牲口,它为了在路边吃一撮草,却遭 受到不断地鞭挞。所得的利益只有一口草那么 少,但自己却感受巨大的恐怖与痛苦。得利少, 苦更多,世间贪欲就是如此。

享受世间妙欲犹如服食甜蜜的毒药,享受时异常甜美可口,但吞下肚后却会丧失宝贵的生命,结果与当初的期望恰恰是相反的。只要已经享受过任何一种贪欲的快乐,其业力一定









会与之形影不离,这种痛苦的果报纵经千百劫 也必定会成熟。贪欲实际是一切痛苦的根本。

我们在世间享受如白驹过隙一样短暂的快 乐,但痛苦却是遥遥无期。比如两个出家人触 犯了淫戒,他们当时所获得的区区安乐不足挂 齿,但将来遭受的痛苦却是无穷无尽。他们不 但违犯了别解脱戒而且毁坏了密乘戒,即违越 了密乘十四根本戒中的第五条根本戒。

我们贪著世间的妙欲,就如野兽贪著琵琶的妙音时被猎人趁机射杀,同样只要贪著世间妙欲就会危在旦夕。色声香味触等妙欲实际上是把我们引入地狱的因。如果能无误通达各种痛苦的果报,如亲见地狱阎罗卒执持利器追杀那些罪业众生后,那我们就不会再去造恶业,也绝对不敢再对异性生起贪恋之心。

痛苦的果报一直如影随形地紧跟着我们, 但我们却仍然恍惚迷离,不知警惕,因此世间 人真是愚不可及、非常可怜。无始以来,正是 贪心把六道众生束缚在轮回中无法得到解脱。 因此我们现在若不运用殊胜的智慧来对治贪 欲,那么将来必会感受无有休止的痛苦。

现在,我们已经知道了贪欲具有令人不寒而栗的过患,同时也对世间上贪欲粗重的众生生起无比的悲心。我们也应该这样观想:凡夫为了享受这短暂的安乐,其代价却是三恶趣的痛苦,心坎深处自然对他们生起强烈的悲心。我在一个作明佛母的赞歌中曾这样唱道,业力深重的人将非常珍贵的戒律也换成一刹那的淫乐,这种人真是可怜!

清净戒律是一切功德宝藏的根源,是一切暂时与究竟解脱之基,是无与伦比的装饰,以这样庄严饰品的戒宝来换取短暂的欲乐,如人买椟还珠一样可怜。本学院近八千人戒律非常清净,但如果男女僧众互相破戒了,这是造了近五无间罪。这种不可救药的人真是天见犹怜,我们应该对他们生起悲心,千方百计去饶益他们。可是,令人感到哀伤的是,包括我在内的所有管家,也无法饶益他们,若他真正已经把戒失毁了,那么在今生中我们也无法挽救这种人。







<u>(6)</u>

假如他仍可以与僧众共住,或许今生还有一丝希望,但相对他而言,破戒后就再没有权力享受僧众的财物,也不能再使用经堂,在经堂中跨上一步也不允许,因为破戒之人继续享受僧众的财物,来生会感受无量的痛苦。因此我们开除这种人也实在是迫不得已。释迦牟尼佛的教典中指出,破了戒的人必须摈除。

这些不守戒律的出家人一旦被开除后,自 然会到社会上营谋世间法而造恶业,看起来这 种人的堕落也是一种必然,非常可怜!本师释 迦牟尼佛和大悲观世音菩萨对这种人并非不发 大悲心,并不是不愿意摄受,他们虽然可怜, 但对他们也是没有什么办法救度。

这种破戒者必须离开道场,不能染污僧团, 当他离开僧众时,此情此景对我个人来说感到 特别心痛,为此我曾经多次给管家们付嘱过, 如果要开除破戒的人时,最好不要让我知道, 否则我会特别伤心难过。因为虽然这些破戒的 出家人依止了我,但我也无法饶益他,没有使 浪子回头,内心里非常痛苦。 堕入无间地狱的众生,其罪业在一刹那一 刹那地损减,过了一段时间后,罪业自然会越 来越轻。但是有些贪欲强烈而破了戒律的人, 他的罪业却是日渐增长,所以在这里造恶业的 人,还不如堕无间地狱好。

尤其男女众之间的戒律作为一切戒律的根本,我们应该用出世间殊胜的智慧来对治贪心,本着强烈的大悲心来对待那些已犯戒的可怜众生。如在药师佛的十二大愿中,专门有一个大愿就是愿这些破戒的众生不要堕入恶趣,宗客巴大师也曾发愿:破坏了戒律的人,我一定要度化他们。

希望汉藏居士也要持守清净的戒律,即必须要守持圆满的居士戒。居士不要对出家人的修学和戒律造成损害与不良的影响,否则来世在地狱中遭受剧苦时,已经追悔莫及。依靠对治贪心的智慧和对贪心者生起的大悲心,能够断除一切贪欲,圆满世间的一切功德。

如果在一瓶清凉的甘露中放进一点点不净 粪,由此甘露即刻变成令人作呕的不净物,那













么再也无人问津了。同理,如果一个人心中隐藏着极猛烈的贪欲,则终其一生也无享受快乐的机会。麦彭仁波切在其他教言中讲:"如果一个人的内心世界已经被女人所控制,别人也会时时传扬他的过失,自心也不可能转移到善法方面来。"

贪欲粗重的人传讲佛法,别人也不会依教奉行。因此古印度的一些大成就者,在即将接受空行母之际,不会再传法,然后就会趋向荒 无人烟的寂静处,如野兽一样过生活。

我们要弘扬和行持佛法,前提是必须护持 清净戒律,否则无法摄受他人。在从前,格鲁 派高僧大德的戒律非常清净,只要是拥有空行 母的人,无论他是谁也没有资格坐上金刚上师 的法座,在格鲁派中,每次开法会都如是按规 矩办理。但在宁玛派中存在一些不如法的做法, 有时破戒律的那些人却十分傲慢地坐在高处。 宁玛派大德华智仁波切曾严肃地指出:"你们应 当跟随前辈大德学如法的,不应该学不如法 的。"当今出现一些末法时代的现象在此就不用 再提了。

如甘露瓶中有了一滴不净粪,那其中所有的甘露都被污染了。同理,若一个僧团中出现一个破戒之人,则整个僧团都被他污染了。如果自己经常持守清净的戒律,能够知足少欲,远离一切贪欲,那么这种人就像远离了一切传染病,自己心里会得到殊胜的快乐。如某种病(麻疹),患过一次后就再也不会生同样的病了,同理,我们断除贪心后就像种子烧焦再也不能生根发芽、开花结果一样,贪欲就不会重生。

月亮, 犹如乌云中清净的甘露。行者如皎 月般自在地生活, 实际上是三门离贪的行为, 或者可以说, 知足少欲的修行人如同虚空中的 皎月一样自在, 是天上人间的庄严。

具足净戒离贪者的今生来世一切愿望都能 圆满实现,就像面前生长有一棵如意树,只要 向它祈祷就可以如愿以偿。这种人今生充满快 乐,来世也将会快乐,希求暂时和究竟的果位 都可以无欺得到。就像从前一首道歌中所唱: "清净戒律者,今世获胜乐,诸天洒鲜花,来 世生净土。"由此可推知离贪者的来世也必定是充满光明与快乐的,就如《亲友书》中所说,从光明至于光明。如同为干渴所困的旅行者遇到了一个有朵朵莲花装饰的甘露海,离贪清净者的一生是在快乐悦意和满足自在中度过。

有些男众可能打这样的妄想,我破了一次 戒后将来可以重新再受,但这仅是一种一厢情 愿的想法而已,以别解脱戒自宗来讲,今生中 破一次戒后就再也没有恢复的机会。虽然在藏 传佛教中有各种迥然不同的说法,但在真正的 别解脱戒自宗是不存在恢复戒体的可能性。有 些人认为今天我把戒破了,其后享受贪欲,将 来再加入僧团,这种做法是业际颠倒的具体表 现。

男众在真正接近破戒时,自己依法舍戒, 日后还可以恢复,可是女众在其往后的一生中 再也没有恢复的机会,佛经中是如此指出。但 是我个人以为,在犯戒人当中,有些是故意的, 也有些是无意的,譬如在饥渴交迫时偷了一些 食物,我是不敢让他恢复戒体。虽然这在大乘 中说法并没有很大差别,但在藏传佛教中没有这种传统,因此我比较执著。同理类推,如果男众有权恢复戒体,那女众也应该可以恢复,按照我的看法,在这一点上应该男女平等,没有任何差别。如果依据别解脱戒,则无论男众还是女众,都不能恢复戒体,但按菩萨戒来讲,男众可以恢复,那女众也可以恢复,但我们学院却不能开这个历史先河。

其次讲嗔心,如果自己怀有嗔恨,则自心始终得不到自在,也不存在一个快乐的机会,别人更不会恭敬自己。嗔心是烧毁自相续的猛火,能在一刹那间将自己所有的善根都摧毁,在世界上再也找不到一个比嗔心更为严重的过患了。

在轮回中的一切众生都曾作过自己的父母,虽然我们能够孝顺今生的父亲母亲,实际上他们在前生曾经作过我们怨恨的敌人;而今生成为我们怨恨的敌人,实际上在前生他们曾作过我们慈爱的父母。佛陀时代的嘎达亚那尊者,在一首偈子中也曾描述过这样一种可悲的







情景:"口食父肉打其母,怀抱杀己之怨仇,妻子啃食丈夫骨,轮回之法诚稀有。"

现在是我们的怨敌,但在前生肯定曾做过我们的慈母,那时,首先是十月住胎在她的腹中,给母亲带来难以忍受的痛苦,在此方面,华智仁波切的《大圆满行引导文》和莲炉,看到了在住胎期间,大母亲的精华来哺育着我们在住胎期间,一天有。以其身体的精华来哺育着我们。降生时,是大成形,最后胎期圆满可以降在科技。是大成形,最后的母亲一个,即使在科技。是太有些母亲并未真正死亡,但痛苦程度的,是然有些母亲并未真正死亡,但痛苦程度的,就已经给母亲带来了这么多的麻烦和巨大的痛苦。

等呱呱落地以后,母亲就以柔和温暖的双手小心翼翼地把他扶起来,虽然生产的剧痛还未过去,但她还是立即就去看看这个娃娃是男还是女。然后,母亲马上把婴儿抱起来,就像自己的心已经落到了地上一样,对亲生骨肉生

起了非常强烈的悲愍心,之后她就以这种慈爱的目光一而再、再而三地凝视着自己的孩子。

有些母亲以为,若生下的是一个女婴,等 自己日后衰老时她会善待我。所以无论生下的 是男孩还是女孩,母亲总是一直以双目关注着 婴孩,就是一刹那也不愿意离开,就那样慈爱 地一直抱着他,一刻也不愿意放在地上。

之后,母亲用尽所有上品的饮食来喂养着他,美妙的衣服给他穿,包括母亲自己舍不得吃穿的都给了自己的亲生骨肉,全部的家财也都是为了抚养小孩。

如此的母亲,我未能报答她的恩德,而她 一直流转在轮回中。今天母亲患上了嗔心的病 时,好像已经发疯了,思维至此,心中不禁有 悲戚落泪的感觉。

以前的冤家债主现在已经变成为亲人的形相,而多生累劫中曾当过自己父母的这些众生,如今又已经变成了自己的怨敌。因此今世的母亲对我如何的慈悲,那现在的每一个怨敌也曾经对我如是的慈悲。整个世界上,所有的众生



对我都曾经非常的爱护,如果他们有自由有能力的话,肯定不会舍弃自己的儿女,甚至会形影不离地看护着我们,但是他们往昔的业力现前了,恒时地漂泊于轮回当中,已被业和烦恼紧紧束缚,承受着死亡、贫困等剧烈痛苦。

今天,或许他们正在享受世间的安乐,但 这种有漏的安乐就像是虚空中的闪电转瞬即 逝,然后,他们必定会趋入痛苦的深渊之中, 好像痛苦一直就在面前守候着他们一样。我也 和所有的众生在六道轮回中一直漂流着,时而 以众生为自己的亲人,时而以众生为自己的敌 人。

以前曾是慈悲的母亲,为了我情愿放弃自己宝贵的生命,然而如今她们已被痛苦所折磨,现在已变成了怨敌的形象。虽然我以欢喜心来到这些母亲面前,她非但不再认识我,甚至反而无情地加害于我。这些可怜的老母亲啊!如果她们没有染上无明烦恼的病,无论我如何想方设法损恼,她也不会生气和伤害我,而且一定会以慈悲之心爱护我,但事与愿违,她如今

已被无明烦恼所左右,在世间上受着毫无意义的痛苦,并且给我带来了各种的伤害。

若我今生的老母亲,她突然染上了严重的疯狂病,这时不管她怎么损害我,但我清楚地知道她已经步入了痛苦的深渊。因此我不但不生气,而且会尽自己的一切力量来救护她。同理,如今怨恨的敌人是暂时患上了烦恼的疯狂病,无论他们怎么损害我,我也不能以牙还牙,我应警醒自己励力修持沙门四法。

这些慈悲的老母亲,如今在轮回的旷野上, 日日夜夜感受着无量的痛苦,而她们所能够享 受的安乐又是如此稀少,所以我应对她们生起 悲愍心。如果我拥有一丝安乐和福德,就全部 布施或回向怨敌,这都是本分的事情。

曾经当过父母的这些众生如今已经成了怨恨的敌人,他们在享受欢乐时,我们应该从内心深处为他们生起随喜心。为仇敌得到安乐而生起无比的喜悦,我们应该用智慧作再三地观察,并在时时刻刻之中修持殊胜的欢喜心。曾是老母亲的这些仇敌,有着贪、嗔、痴、嫉妒、









傲慢等各种疾病,按理我们应该为断除他们的 烦恼和痛苦而精进努力。但我们非但不能断除 这些痛苦,而且在他们以自力得到稍许安乐时, 我们竟然还会对他们生起嫉妒心,产生不满之 心,这是蒙昧愚痴者的做法,真正有智慧的人 应对此生起随喜心。

不管是过去、现在还是将来,这些老母亲 所能获得的安乐都像沙漠中的水滴一样稀少, 而他们所遭受的痛苦却是无有边际。当这些众 生暂时得到如草尘露许的安乐,如拥有饮食等 一些简单的安乐,这时,我们为何不生起欢喜 心呢?我们怎会对他们生起嗔恚心呢?我们确 实应该生起欢喜心啊!对治嗔心主要就是修欢 喜心和大悲心。

我们应当千方百计尽力来修持自他平等的心,应当如是观想:我们自己喜欢安乐,那么众生也是愿意得到安乐,我不愿意承受任何痛苦,那么这些众生也不愿意遭受任何痛苦。这也是一种推己及人的修法,因为众生的心恒时被无明愚痴束缚,所以他们始终都在感受无量

的痛苦, 我应发愿让他们尽快得到安乐。

我们应当在自己内在的修行和外表的行为 都作自他平等的行持,如果自他平等的大慈大 悲心对任何众生都可以自然生起,那这种人就 像如意宝的大海一样能对众生作广大的利益。 这样经常修持大慈大悲心与平等心的人,其内 心也是充满欢喜,他的愿望也会自然成就,在和将来的一切利益也能顺利圆满。并且他的 功德就像是上弦月的月亮一样,不会衰减,只 会日益增上,越来越圆满庄严,实际上这种人 正是一切世间的庄严。

在世间上只有无明愚痴才能遮覆暂时和究竟的快乐,实际上无明愚痴是世间上一切烦恼与痛苦的根本因,是一切过患的根本。因为正是从无明中产生烦恼,由烦恼中产生恶业,在恶业当中又引生形形色色的痛苦,所以无明是一切轮回的根本,除此之外再无引生痛苦的原因。

从地狱以上乃至非想非非想天以下所有众 生的心中都隐藏着一个大魔王,这个大魔王就





是无明愚痴。不知取舍善恶与因果, 不知闻思 修行, 这是一种愚痴; 对真实的离一切戏论的 空性并无点滴了解,这又是一种愚痴;然后对 无欺因果的缘起性也丝毫不了达, 这也是一种 愚痴。我们现在暂时应断除的就是这种不知取 舍的愚痴, 最终必须要断除的就是不通达诸法 本性的无明。

如果无明愚痴在一个人心中隐藏着、那么 他就如被魔咒语所迷惑了一样。谁的愚痴无明 越深重,他的前途也就越来越黑暗。从旁生到 饿鬼, 再从饿鬼到地狱, 又从地狱的第一层乃 至到无间地狱、如是以越来越深暗的无明次第 来引导着他。

所谓的愚痴、虽然有些人整天睡懒觉也是 其中的一种, 但不知取舍的心识才真正被称之 为愚痴。那么使用何种方法才能断除这种愚痴 呢? 答案是唯一的: 只有大慈大悲的释迦牟尼 佛的教言。

佛陀的殊胜教言就像太阳能遣除一切的愚 痴黑暗,如果没有这种教证为依据,那世上凡

夫的分别念所造的一切论典实际上就与无明愚 痴并无二致。在世间上那些自以为是的凡夫没 有现量见到诸法的本性之前,无论是造论还是 给别人传法,都必须要依靠佛陀的教证,反之 以自己分别念为主而肆意妄行、实际上就已经 成了无明愚痴的根本、不可能成为无明愚痴的 对治品。

在这个娑婆世界上, 唯有佛陀断尽了一切 无明愚痴, 虽然弥勒菩萨和文殊菩萨等已经证 得了极高的果位,但他们在度化众生时也必须 依靠佛的教证来宣讲佛法, 因此在整个娑婆世 界, 唯一的量士夫就是我们的教主佛陀。

譬如安住十地的弥勒菩萨、是当来下生的 贤劫第五尊佛, 但弥勒菩萨所造的全部著作, 如《现观庄严论》的所有内容都是依据释迦牟 尼佛的般若经。其中有的是依据《大般若经》, 有的是依据中般若,有些是依据《般若摄颂》, 如果我们去详加查阅三藏, 那就会知道《现观 庄严论》中的每一句话都能从佛经中找到来历 和出处。在《现观庄严论》的许多讲义中、就





专门提到过弥勒菩萨是如何依据佛经来开显佛陀密意的。

麦彭仁波切就专门有一个把《般若摄颂》和《现观庄严论》结合起来论述的论典,他老人家这样做有何必要呢?从一方面而言,使后学的我们依据《现观庄严论》就能明了般若经的密意,释迦牟尼佛的教言浩如烟海,但依据般若经所造的《现观庄严论》,虽然篇幅不太长,但它却能统摄释尊教言中有关般若部分的所有经典。从另一方面而言,我们也明了弥勒菩萨虽然已是十地菩萨,但是他仍需要依靠并采纳释迦牟尼佛的教言来宣讲佛法。

同样, 龙猛菩萨等很多得地的菩萨都要依 靠佛的教证, 可是当今末法时代一些薄地凡夫 在稍微知道一些佛理时, 就自以为是, 眼高过 顶, 然后轻易地对前辈高僧大德的观点提出质 疑, 这种愚痴的做法确实是很可怜。对于前辈 高僧大德的教言, 我们作为后人为了使自己的 智慧得到有益的增上, 是可以进行详细的分析 观察和学习研究, 这是理所当然的, 但是凡夫 妄图否定前辈高僧大德的观点,简直是异想天 开。

以前,不管是萨迦派、噶当派还是宁玛派的高僧大德,他们都是初地以上、功德巍巍,他们互相之间作一些有意义辩论,甚至作了针锋相对的辩驳,这在圣者之间确是如理如法,其有甚深的密意,这对众生具有深远意义,但是我们作为凡夫就不能以那种方式随便否定前辈高僧大德的观点。

举一个例子, 囤弥桑布札是松赞干布时期的大臣, 曾作有《三十颂》等藏文文法方面的经典著作, 是世所公认文殊菩萨的化身。

当年囤弥桑布札所创造的三十个藏文字母,可以普遍地涵括表达藏族人使用的所有语言,无论是哪一种藏文的表达仅要这三十个字母就足够了,藏文的语言表达能力之强在全世界前所未有。印度梵文,是经过三世诸佛金刚语加持,其文法确实具有不少殊胜的特点,藏文语法也同样具有许多闪光之处。我以为在整个世间文字中加持力最大的语言,首屈一指的







应该是印度梵文, 其次应该承认为藏语。

國弥桑布札对藏地的恩德非常大,智慧也是非常地广大殊胜。他本人曾指出:"我,国弥桑布札对整个藏地的人们恩重如山,以前是我把佛法引入到藏地这个黑暗的世界,那么现在佛法和文字的太阳光芒已经普照整个雪域大地。"

真正能宣讲五部大论和密宗续部的人犹如 凤毛麟角,当今时代,哪怕是精通显宗五部大 论的人也是少之又少。现在某些人只不过是对 词藻学或政治学等方面稍微明了而已,可是这 种人竟然妄想破斥囤弥桑布的观点。

事情的真相也确实如此令人发笑,我相信 这种浅薄之徒肯定不具备资格和能力去破斥文 殊菩萨真正化身的观点。对此我心里感到哀伤, 虽然我具有能力,但我并不愿破斥这种邪说, 因为类似的邪说无边无际。

同样的道理,希望大家在宣讲佛法时不要 离开教证,也就是不要跟随自己的分别念去诠 释佛法,否则就成了无明的增上因,已经变成 了无明的根本,离开了佛陀教证的法全都是与 无明相应或随顺。

释迦牟尼佛所弘扬的全部教法犹如一盏明 灯,能够摧毁一切黑暗。如一千劫当中也无法 驱除的黑暗,宝灯一刹那就可以完全驱除。佛 法也是这样,在无量不可思议劫当中长存的无 明烦恼,最后运用佛的智慧可以将其连根拔除, 然后以悲愍心来利益无边的众生。

佛法对我们的恩德无量无边,因此听闻佛法的功德非比寻常,若不谋私利而发菩提心,讲法的功德也无有穷尽。首先我们应听闻释迎牟尼佛的教言,哪怕是仅仅听到一句偈子,他能断除无始以来的愚痴黑暗,由此可知,释迦牟尼佛的教言是任何咒语的能力都无法以处行观察和思维,犹如纯金要通过十六次的锤炼才能获得,我们也应该运用智慧来认真详细地分析,思维释迦牟尼佛为我们后学弟子所留下的教言。

佛法深妙莫测,能够断除世间的一切痛苦





和黑暗,但是当今浊世的浅薄世人并不希求这种殊胜的对治智慧,这些众生真是令人悲愍。如此殊胜的妙法,自己的愚痴烦恼却又是无比深重,但还是丝毫不希求,也不思维,真是很可怜!

释迦牟尼佛出世后,也并非侧重于以色身来度化众生,而主要是通过亲口所传的金刚语教言来饶益有情。因此,我们在听闻到金刚语后,就应再三思维,之后继续修持,最后就会获得无上正等正觉。

三世诸佛对我们恩重如山,他们已对我们 宣讲了无上胜妙的佛法。在佛教中有三宝,其 中佛陀是我们的救护者,佛法能断除我们的黑 暗,僧众是我们的引导者。现在释迦牟尼佛虽 然已经涅槃了,但是佛陀亲口所传的妙法至今 仍留存世间,并且与佛当时亲自传讲的意义也 没有任何差别。

对藏地雪域而言,如果佛陀运用梵语或印度语来讲法,那我们也不一定会得到特别殊胜的利益。佛所说的全部显密经续至今仍在世,

并由大译师们圆满翻译。虽然佛陀已涅槃几千年了,但即使现在他亲自安坐在此为大家转法轮,那么除了三藏经外再也没有其他的法。这就好像先把佛的教言全部录进录音机里面,然后我们再听受,与这样的方式并无二致。

佛陀的教言,有些由声闻阿罗汉传承下来, 有些由大菩萨和善知识们传下来,但这些实际 上都是佛的语言,和佛亲自讲述并无任何差别。 如果我们不听闻、不思维、不修持导师佛陀所 传下来的妙法,真是天底下最大的愚痴。相反, 如果精进地修持佛陀的教法,那我们的智慧之 火就会越来越盛燃,最后就会全部无余地烧尽 世间法的茂林。

在这世界上,有各种各样形形色色的外道观点,比如有承认常有、不常有、有边、无边、自性存在等等,这些众生真是很可怜,就像是用火圈把自己围绕起来一样。这些愚笨的人,用分别念把自己紧紧地束缚着,自己欺骗着自己。

在这个世间上,除了佛教以外,各个宗派











<u>~(6)</u>

形色各异的说法都不究竟彻底。如当时外道在佛面前提出了十四种无记法,这十四种无记法就是世间有边、无边、亦有亦无边、非有非无边?世间常、无常、亦常亦无常、非常非无常?佛灭度后有、无、亦有亦无、非有非无?五蕴与我是一体、异体?总共十四个问题。对于这十四个问题,释迦牟尼佛当时并没有回答他们,因为外道既有承认有边,也有承认无边等不同说法,但释迦牟尼佛对这十四种无记法全都不予承认。

实际上这些问题与石女的儿子一样都是子虚鸟有的,无论我们怎么对之进行观察,也是找不到一个究竟的道理。在究竟的实相上,不管承许我是常有还是无常等等都毫无意义。而当时那些众生的根机无法接受如此高深的的理,故佛没有答复他们。由此说明了释迦牟尼佛具有甚深的密意和智慧,也表明了佛陀在断除邪见方面具有殊胜的善巧方便,在以中观为主的论典中也是以此公案来高度赞扬佛陀的智慧。

这些外道的分别寻思者,观察自己的身心境界及外面的世界后,所建立的宗派其实是增上无明黑暗的主要原因。这些外道宗派都是无点滴可靠,他们越观察,其心也就越来越陷入于无明愚痴当中,没有任何实际的利益。

与之恰恰相反的是,在释迦牟尼佛的智慧当中,就具有从根本上断除无明愚痴最殊胜的善巧方法,而在整个世间,如梵天、大自在天对此殊胜的窍诀都是如聋如盲。故众多人和天界的众生都认识到,像佛陀那样的尊者,在整个世界上都无法寻觅,他是世界上唯一最究竟彻底觉悟的一切智智。

根据名言的观现世量,释迦牟尼佛是利益 众生的引导者,也就是说通过因明的推理,应 该承认释迦牟尼佛是世间上唯一的量士夫;再 以中观的推理,佛陀没有回答十四种无记法, 这也是量士夫的一个标志。然后释迦牟尼佛宣 讲了缘起空性,这也是所有的众生都无能为力 的事情。麦彭仁波切在《中观庄严论释》中就 专门以缘起空性来赞叹佛陀,肯定释迦牟尼佛







为整个世间上唯一真正的量士夫。

在众生的相续中弥漫着无边的黑暗、然而 除了释迦牟尼佛以外, 其他的任何宗派对此都 束手无策。假如我们追求通达世上的一切所知 法,就必须具有一个究竟彻底的推理方式,这 就是关于缘起性空的推理方法。只要证悟了缘 起空性、我们就能通达世间上的一切所知。而 有关缘起空性的道理只有在佛的教言中才能找 到, 其他宗派根本没有能力进行宣说, 这是佛 陀的一个不共特点。

释迦牟尼佛所宣讲的八万四千法门都可包 括在缘起咒的内容中, 也可包括在名言的缘起 和胜义的缘起当中。因此缘起性空是佛陀教言 中最主要的窍诀, 是无死的甘露, 是能摧毁黑 暗的一盏明灯,是断除分别念和邪宗的锐利宝 剑, 是医治烦恼痛苦的妙药。而有关缘起性空 的究竟道理、只有在大中观、大圆满、大手印 中才进行了详细地宣说。

我们只有依靠释迦牟尼佛的教言,才能对 治内心的贪嗔痴等五毒烦恼, 否则哪怕是世间

上聪明绝顶的人也没有办法解决内心的烦恼痛 苦。如外道的很多祖师, 虽然他们也有相当高 的智慧, 也能暂时得到一些安乐和寂静, 但要 想彻底摧毁一切烦恼痛苦, 从轮回中得到究竟 的解脱,这对他们来说也仅是黄粱美梦而已。 所以释迦牟尼佛的智慧无比殊胜, 是天上天下 所有众生都应恭敬赞叹的对境。

缘起性空的道理是断除世间一切邪见和轮 回大海中所有痛苦的甘露妙药、我们能够听闻 这么殊胜的佛法,并对缘起的道理进行思维, 这表明我们有异于常人的殊胜的缘分、这也是 我们千百万劫当中积累资粮福报的一个善果。

释迦牟尼佛的功德圆满无碍, 他能彻见一 切诸法的本性。就像在自己手掌上的庵摩罗果, 内外都明明了了, 释尊对一切诸法都能无碍通 达、是一切智智。而这个一切智智的果位、实 际上也是因为依靠证悟缘起空性的道理后才能 获得。

因此,如果我们希求得到无上佛果,就要 在对佛生起无比信心的基础上, 通过皈依三宝,











然后依靠圣教的教证进行观察,在精通缘起空 性的道理后,佛果就好像在自己的手上,轻而 易举就可以得到。

缘起性在名言中依靠因缘而产生, 胜义中则一切都不存在, 一切诸法都是空性。名言中的缘起, 必须依靠法称论师和陈那论师的观点来抉择, 胜义中的缘起则必须依靠无著菩萨和龙猛菩萨的教证来指导。

所谓的缘起空性,"无则不生"是因的规律,如果因不存在,那么果就不会产生;然后"聚合不退"是果的规律,如果因已聚和,那么果是不会退的,也即肯定会产生果。无论是外法方面的树、根、茎等等,还是内法方面的无明、取、受等十二缘起都服从这个规律。

没有因则不可能产生果,因已具足果是不会退的,这是一个因果规律,超越这个规律的法在整个世界上也无处寻觅,为什么呢?因为无论任何法都是观待而言,有实依靠无实而观待,无实依靠有实而假立。犹如那边和这边,或者瓶子观待无瓶而安立,无瓶观待有瓶而安

立。所以摄于有为法和无为法的一切诸法都不 存在一个自性本来成立的法,这就是缘起性的 本体和自性。

我们并不了知诸法的本性,如果真的已经 通达了,就会了知世间一切诸法都是没有自性 的缘起性,与梦中的显现一样。没有通达证悟 缘起性的凡夫,意识被染污而对外境产生颠倒 的迷乱。正因为有了这种迷乱显现,对外境自 然生起如梦如幻的贪心等烦恼分别念,这就使 我们的心识在三界轮回中无尽地漂泊。

如此,没有通达一切诸法本性的心识就是 无明,无明也可以说是觉性智慧的反体,或说 是大圆满、大手印、大中观等见解的违品。在 世间上,无论哪个宗派都要承认一切诸法的本 性,然后在此本性的基础上再产生形形色色显 现。但是他们都没有对诸法作如实地了悟,把 根本不存在的事物反而执著为实有,我们把这 种执著称为无明。

依靠无明可以显现业、识等十二缘起中的 其他支,换而言之,从上至有顶非想非非想天,











下至无间地狱的所有众生,他们有着数不胜数的身形,在无始无终的轮回中漂流,而这些众生都是从无明愚痴当中显现出来的。就像火镜(放大镜)依靠太阳可以燃火,同样的道理,我们以幻化的业力入于世间,再因自己的净力,有了处外,就像明净的,一样,一个人,一个人,有了,是是一个人,一个人,是是不是一个人,有了取就形成了一个人,是是大小人,是是大小人,是是一个人,就是是大小人,有了取就形成了轮叉。

所有的十二缘起,可以包括在烦恼、业和苦蕴当中,因为轮回无初、中、后,《宝鬘论》中也如是讲过,所以从烦恼中产生业,业当中成熟苦蕴,苦蕴又形成业和烦恼,这样众生就在轮回中再三地流转。

由于因果不断地轮转,就形成了三界的五蕴,其实五蕴也是空性,是一种假名。本来缘

起都是空性,知道它的本性,就没有任何事物值得贪恋。只要还没有断除贪欲,那么轮回的瀑流与世间的业惑始终不会灭尽。换句话说,如果没有断除无明,烦恼也不会灭尽,世间轮回的痛苦也无法遣除,故在业中无欺显现三有。

以显宗的教证理证而言, 贪心的对治法为 观修不净观, 对治嗔恨则观修慈悲心, 对治病 心就观修缘起性。或者根据佛经的说法, 贪心、 实心等每一种各对应二万一千种法蕴, 然后密宗的二万一千个法门则是对治平等的 真病, 释迦牟尼佛总共宣说了八万四千个法门或者依据大圆满, 我们就不必如此进行观察, 因为一切诸法都是心的幻化, 只要以大圆满外 五岁来证悟心的本性, 那么内心所变现的面一切六道轮回的显现都会寂灭, 就像一位幻外,那么出各种形相, 如果幻化师被杀了, 那么此所有的幻变都会隐没, 在大圆满中是可以如此区分轮涅。

关于缘起空性,可以用这个比喻来加深理解:如本院扎西老师教尼姑藏文拼读,在上课





时,扎西老师相续当中的念诵并非转移到尼姑的口里去了,扎西原来所掌握的知识现在还拥有,但如果他没有教授知识,她们也不会明白。因和果是不会相互转移,因不会迁移到果上来,但没有因则果也不会产生,读诵、灯火、印章、镜子、火镜和种子、声音、酸醋等这些也都是无常无断,比如我们尝到了苦味和酸味,实际上这也是缘起性。所以通过以上方法,有智慧的人就会了知因果的内在关系,明白缘起空性的道理。

我们应当对一切显而无自性的诸法生起悲心和厌离心,或者可以说缘起空性虽然即是本性不成立,但只要我们愈对它进行观察,自心相续中的厌离心和悲心就会愈来愈增强。幻化城市中幻化的儿子是没有任何可靠,就像是住在虚空中一样。我们如果证悟了上面缘起空性的道理,在自己的相续中对轮回就会生起强烈的厌离心和悲心。

种种生死的自性, 无变无住的轮回, 无生 无灭的无明等这一切, 都是幻化的大网。这种 无增无减显而无自性的本性,本来就普遍于一切众生的种性当中,但是因为无明烦恼的牵制,使众生不明了此理。假如我们通达了缘起空性,将会使智慧的火焰越来越盛燃,清净心的虚空当中必会群星闪烁,显现出五彩缤纷的彩虹。

外面的山河大地、绚丽多彩的风景等这一 切都是名言当中无常的缘起,具有智慧的人通 达此理后,其内心的虚空中就会显现智慧的日 光和月光,增上无比的欢乐。通达缘起空性的 人,不但时时刻刻都在增上殊胜的欢喜心,而 且在乃至轮回未空之间,他饶益众生的心就像 大悲的甘露海一样宽广无边。

在虚空一样无边浩瀚的甘露大海中间有一 朵坚定信心的莲花盛开着,上面有代表一切诸 法的智慧身——文殊菩萨,其身色橘黄,手中 执持宝剑和经函而宣讲佛法,利益无边众生并 赐予无漏的安乐。如果我们能这样进行修持, 以这种殊胜的缘起法就能将无明黑暗逐渐消于 法界。

以《中论》、《入中论》中所讲的道理,一

露滴











切诸法不是自性中产生的,既不是自生,也不 是共生、他生和无因生,它是远离四边和一切 戏论的大空性。若以此缘起空性的见解,或者 是以观想文殊菩萨的方法来修持空性,那么世 间上各种外道邪宗的说法——诸如常有的存 在、无常的存在等等,这些邪宗实际上都是一 种严重的疾患,也都能消除。

通过这种幻化的观想文殊菩萨的方法,将 自心跟文殊菩萨融为一体,有智慧和真实安住 法性的瑜伽士,就能将名言和胜义中的缘起全 部通达。

若对因明当中所讲的粗蕴所摄的诸法,如总相、自相和遮遣、建立等等,这些全部能加以分析辨别,那对一切事物的认识会有相当的进展,所以因明的理论至关重要。如果我们能精通陈那和法称论师所开创的因明论典,那就能通晓一切的名言世俗谛,如果我们以因明的推理方法来指导思维,那辨别一切诸法的智慧就都能获得。

在自宗宁玛巴, 麦彭仁波切造了一个解释

《释量论》的论典,这不但是在藏地雪域,就 是在印度圣境也没有如此殊胜的论典,以至于 后来噶当派和萨迦派的众多高僧大德都非常赞 叹和推崇,所以我们也应该学习麦彭仁波切的 这部因明论典。

在因明中通过现量和比量的推理方法,对名言中有和无的法进行观察,所以说因明是世间的明灯,它对修习佛法非常重要,通过这盏明灯,再进一步我们可以进入中观的论典,趣入胜义谛,最后才能通达缘起空性。印度月称论师和旃扎古昧辩论过很长时间(一说七年),后来麦彭仁波切指出名言中应按旃扎古昧的观点去做,而在胜义中则是如月称菩萨所讲的那样,那么他们之间的观点怎样融合呢?

依靠因明的智慧,属于分别的智慧;依靠 胜义谛进行观察所生起的智慧,属于缘起空性 方面的智慧。缘起空性则是名言中的缘起和胜 义之中的空性,在胜义当中一切因缘都犹如虚 空。如是我们对因明和中观的智慧,即通达名 言和胜义的智慧并生起定解以后,就会对大乘









佛法生起永不退转的信心,也可以说是对大乘 甚深法——无上大圆满产生殊胜定解。

光明大圆满的意义,就是觉空无二无别的智慧,它没有被分别伺察所污染,这种大圆满的本来觉空无别的智慧,实际上就是大圆满的本来觉性之位,当然在无上瑜伽部中有空明无二、觉明无二和觉乐无二等诸种异名。为什么大圆满的智慧称为是觉空无二的智慧呢?因为在此智慧境界当中,远离一切二取分别念,在此觉性中远离一切寻思分别念,未被任何分别伺察所染污。

在修持无上光明大圆满的人群之中,会显现程度各异的证悟与觉受,有的人仅仅是某种了解,但究竟的缘起空性,即是真正的觉空无二的智慧,是没有被任何分别念所染污,我们应当在这种大圆满的本性当中安住。

我们若能经常如此修持和安住于大圆满境 界中,就会自然解脱于此世间,远离生死轮回 的大海,趋向寂灭,最终现前双运的本来智慧。 这种双运智慧也可说是法身、报身的智慧,也 就是大圆满中特有的自然本智。

一旦自然本智现前之后,乃至虚空不变之前,不会舍弃无量无边的轮回众生,就像如意树和如意宝一般普度无边众生,其弘法利生事业是恒常不变的。虽然分别念已不存在,但还是无欺地显现利益无量众生。最终,有缘的佛子必将获得无上的智慧地,换句话说,就是成就无上双运智慧的佛位。

以上教言是作者麦彭仁波切的真实语, 无 论是谁听闻忆念此教言, 则文殊菩萨经常安住 于其心间, 并开显其本来智慧, 无勤现量见到 一切诸法的甚深缘起义。







## 醒与梦的辩论

下面是关于醒者和梦者进行的辩论, 此辩 论所表诠的意义非常深远,如果我们能通达其 中的底蕴、那么在白天的一切见闻觉知也是如 幻如梦。希望大家再三地思维和研究、领会其 中的底蕴奥妙。

其实, 我们在醒觉时一切显现都与梦并无 任何差别。首先昨天的梦者和今天的醒者,二 者都拥有共同的享受, 如今天我正在享受声色 犬马等欲乐, 那昨天的梦者也是可以享受同等 的快乐。其次,二者在显现时都宛然存在,但 最终都烟消云散。比如昨夜的梦, 昨天有但今 天已不存在;今天的显现,今天有而明天也已 消失。

昨晚做梦时,我执著梦境为实有,其时, 朋友及外境等都真实存在, 如有些人梦到吃肥 肉时, 肉上的油滴会确确实实地落到自己的衣 服上面,这在梦中是无欺存在。然后对于醒觉

来说、白天的显现是真正存在、故表明自己的 理由比较充分、而梦境说他晚上的事情也确实 存在, 等无差别, 这样他们两者就开始争论。

狡猾的醒者首先发言:"你昨天晚上的显现 是虚假的!"

正直的梦者说:"不仅我是虚假的,实际上 你也是虚假的吧!"

然后醒者说:"我肯定不是虚假的,因为我 有很好的佐证,如我吃肉时可以感到饱胀,身 体接触火时也感到很疼痛, 我现在真正能感受 这些事情,因此我白天的显现都是真正存在。"

梦者回答:"你的这种说法不一定,实际上 我晚上做梦时也是与你一致, 我当时吃肉也同 样可以吃得饱、且无论做任何事情也能真实感 受。"

醒者又说:"你昨晚梦境中的显现到白天醒 后一点都不存在,所以你的说法不对。"

梦者:"同理,你今天所感受的一切,明天 以后也一定不存在,因此你的说法也不合理。"

醒者:"虽然将来这些事情都不存在,但当

时我是现量所见,它们应该真实存在。"

梦者:"如果现量所见就是真实存在的话, 那昨天晚上做梦的时候我也是现量所见, 所以 你的这种说法也存在问题。"

醒者:"我白天的显现在相当长时间内都存 在着, 而你的梦境则很短暂。由于时间较长的 原因,我所见的肯定存在。"

梦者:"这些在白天显现的事情有时间长短 的差别,同样晚上梦境中的显现也有长短的不 同, 梦境中的时间也会有很长的时候。如有时 候在梦中我们会从小一直生活到老, 古人云: 沧海桑田犹在南柯一梦中,《入菩萨行论》当中 讲: 梦受百年乐。以前西根活佛在一天晚上的 光明梦境中也享受了在清净刹土二十一年的生 活, 所以有时候晚上的梦境经历也会非常漫 长。"

醒者:"晚上的梦是虚假的,比如在岩石中 可以毫无障碍地穿行, 在天空可以自由地飞翔, 而这些在白天真实的显现中都是无能为力的事 情。"

梦者:"如果具足因缘,你在白天也可以这 么做,就如大成就者米拉日巴给弟子热穹巴所 显示的各种神变那样。以前莲花生大师在几个 国王面前显示过入火不焚、入水不溺的神通。 还有莲师的二十五位大弟子以及米拉日巴和他 的弟子在显现神通的时候, 在山岩中通彻无碍 地穿越, 在空中自由自在地飞翔。又如在嘎单 巴德幼年时, 当时在噶托寺有十万个比丘, 每 天中午他们都外出应供,但到了下午都飞回到 自己的茅棚。另外,世间上的许多非人也是可 以在水中和山崖乃至空中随意地穿行。

因此只要具足因缘, 在白天也可以真正地 显现这些奇迹, 而依靠密咒或某些圣物以及禅 定力都可以成就这些神通神变。 反之, 若没有 因缘或因缘不具足,则在晚上做梦时也不能穿 山越水和自在飞行。总之,这一切都需要因缘, 若因缘具足,则白天晚上都可以做这些事情, 反之,则无论是白天还是晚上,这些事情都不 可能实现。"

醒者:"晚上不需要任何因缘就可以显现四









大无碍等这些神通!"

梦者: "如果不需要任何因缘,那么每天晚 上做梦时为何不一定梦到这些呢? 因为无因缘 就可以显现,故应该每晚都能梦到!"

醒者: "在梦中可以与已故的友人重逢,从 未出生过的子孙也可以产生出来,在我们白天 的显现中根本不会有这些虚假的现象,因此你 们的梦境是虚假的,这一点不容置疑。"

梦者:"这只不过是你醒者的一种妄念和邪分别而已,其实我们梦境中显现的事情和你们白天所显现的事情,对于这二者应该公平对待,不能简单武断地以你白天的经验为准绳来确定我是假的。如果我们梦境中显现的事情不能成为存在的理由,那你们白天的各种显现也不能成立。如在你的面前,某人已经死亡,但在我的面前,他当时并没有亡故,我们可以相遇,梦中生儿子在白天的角度这是不可能的,但在梦中对我来说确实存在。因此提出你醒觉真实,而我梦境是虚假,这根本就没有什么道理。"

醒者: "在晚上做梦时所享用过甘美的饮

食,但到第二天醒来时却不能解除早上的饥饿, 所以你梦肯定是虚假的。"

梦者: "同理,即使白天睡在富丽堂皇的宫 殿中,也不能遣除晚上梦境中狂风暴雨的袭击, 所以你白日中的显现也不一定真实存在。"

醒者:"你晚上做梦其实是一种迷乱的显现!"

梦者: "如果梦是迷乱的话, 那你白天的显 现也是一种迷乱! 如上例证也可适用于此。"

醒者:"晚上做梦后,在白天只要回想一下 就可了知梦为虚假,但白天的显现,晚上做梦 时根本不可能知道,因此你梦是虚假的。"

梦者: "因晚上的梦境在白天不存在,所以你认为它是虚假的。那么同理,你们白天的显现晚上也不存在,如果梦中的显现是假,那么白天的显现也同样是假,这种推理对我们双方都有损害。故如果是真,双方都是真,如果是假,双方都是假,我们二者没有任何差别。"

正当他们在争论不休时,当时有一个名叫 智慧的大王,派遣一位名叫妙慧的审判员来把

醒觉和梦的争辩解开,于是妙慧审判员来到了 他们的面前。

妙慧:"如果你们两个继续这样辩论下去, 始终会没完没了, 我会明辨是非并加以裁决, 来化解你们之间的怨恨。

一方面你们两者都是真实的、但另一方面 你们两者又都是虚假的。因为在没有进行详细 观察时、当时梦和醒者所显现的都是正确。实 际上, 梦和醒觉两者没有任何差别, 你们二人 一模一样, 真则都真、假则都假, 真正观察时, 两者都是假的, 因为以实相观察, 你们两者都 并非实有。

但梦比较正直, 他承认自己迷乱, 因此在 这一点他是对的;而醒觉不太公正,本来他也 是迷乱的显现,他非但不承认,反而认为自己 正确无误。因此现在我裁决醒者有罪、今天应 该惩罚他。

梦者比较愚笨,但他是一个公平正直的人, 醒者表面上虽然显得聪明伶俐, 实际上真正愚 昧无知的人就是你。为什么呢? 因为外境所显 现的一切事物粗看起来非常坚固,实际上这都 是我们恶劣习气不断反复串习而产生的。醒者! 那只不过是你的习气稍微坚固而已,你的看法 有误的原因也就在于此。以真假这方面来说, 你们两个都没有任何理由能说是实有、我命令 从今以后你一定要跟着梦,你的见解和行为都 必须要与他相合。"

话音刚落, 妙慧审判员就用正念的绳子将 醒者捆了起来,然后把他交给了梦者。

(这个戏剧形式的教言在此只不过简略地为我们提供了一 个思考的线索,其实对于那些非常聪明的人,肯定会依靠此教 言证悟一切诸法的本性。当我们运用各种方法和从不同的角度 来进行观察和辩论时,醒者和梦者确确实实并无任何差别,也 就是说,白天的显现与梦没有任何差别。梦者的理由就像是帝 释天的金刚杵一样,能把醒者心中所产生的一切疑惑全部加以 摧毁, 所以即使醒者列举出林林总总的理由, 也是根本无法胜 伏梦者。而现实生活中的各种显现没有任何理由,包括平时的 一点一滴都与梦境一样,如果通达了此理,就能变成三世诸佛。)

接着审判员妙慧又继续说道:"希望从今以 后你们不要再争论了,因为你们以前存在矛盾,

穹诀







而这已经成了三界轮回痛苦的根本,不能再继 续这样下去。如果你们能互相团结和合(指证悟 一切诸法如梦如幻的本性),那就成了三世诸佛。如果 你们两个都明了这个道理, 那对你们会有很大 的利益。"

自此醒者和梦者之间的关系变得融洽密 切, 互敬互爱。他们曾经以为彼此间隙很大, 看法迥异, 但从现在起, 确实知道并无差别。

(宗喀巴大师在有关密集金刚的讲义中指出,如果在梦中 认识梦并无太大意义,但若在梦中认识其本性,这就会有相当 高的证悟。同样白天的显现与梦无有差别,如果通达这个道理, 对于出离世间、解脱烦恼、证悟本性有很大意义。)

从此,他们俩已经变成无二无别,不管谁 见到谁,都成了平等的境界,争执已烟消云散, 再无任何矛盾。(比如在白天显现时,认为与梦没有差别, 在梦里的时候也与白天同等。此意义为, 当我们对别人生贪心 或嗔心时, 这实际上同对梦中的嗔敌贪亲一样, 当我们成功或 失败的时候, 这也就是梦中的成功与失败, 我们所作所为与梦 没有任何差别,已经达到了如此境界。)

审判员妙慧已经巧妙地化解了他们之间的

矛盾, 俩人已变得心心相印, 于是他们俩高高 兴兴异口同声地唱起了一首美妙动听的觉受之 歌:"世人说我俩不同,如是之人都已错,我们 两个本相同,方方面面无二致! 梦境与白昼本 来无别,世上如是说者太稀少,知其义则更稀 少! 白日的显现与晚上的梦境皆平等, 晚上的 梦境与白日的显现亦无别, 谁懂此理则他人身 具大义! 哎呀呀, 然而如今愚昧无知众, 对此 妙理如聋又如哑, 可怜世间遍天痴狂徒, 不知 此理与道相背驰! 从今以后乃至虚空尽, 诚依 幻化大王与审判员,他们的教言不依语句依其 真实义, 我们同享快乐美满的生活。不食用而 品尝美味, 未饮用而享受甘露, 无安排而欣赏 精彩节目,世上无有比此更重要,这一点朋友 们切切牢牢记心间!"

随后醒者和梦者他们俩化为一体、最后也 融入于虚空当中。

后来审判员把以上的情况向智慧大王作了 汇报,大王感到无比欢喜,他说:"这次你的判 决非常正确, 今天我应该重重地犒赏你, 这个

者







奖品就是从现在乃至虚空无边之处,你可以像 大鹏鸟那样自由自在地飞翔。(大鹏鸟在高空中翱翔 时,其翅膀是不需任何勤作。在日常生活中我们经常看到老鹰 也是如此,老鹰刚刚腾空时,它的翅膀需要不断用力地扇动, 但当它到了高空之后,就不再需要任何勤作地滑翔。这里是指 当我们达到最高境界时,就像大鹏鸟翱翔于虚空一样,具足无 有勤作的智慧。)并且我把无伪如虚空般的王位交付 于你,你应乐意地接受(这个王位的意思是指离一切戏 论最究竟的智慧)。

在这虚空的王国中有一个虚空花园,其中 遍布色彩斑斓的奇花异卉, 弥漫着各种沁人心 脾的花香, 这些你都可以随意地享受, 并且当 你在享受时, 如此美境始终不会灭尽 (这里的密意 可能是指得到果位时, 应该度化无量的众生)。在此还有一 位石女的女儿, 她长得婀娜多姿、无与伦比, 永远青春美丽, 今天我把她赐给你作为你的王 妃 (这里的密意是指空性)。从今以后, 你可以与她 一起享受幸福美满的生活, 此刻对世间的一切 有漏快乐, 就像甘露的享用者面前放着一堆不 净粪, 你根本不会对它们生起任何希求和贪爱 之心。"

之后,妙慧审判员遵从智慧大王的旨意和教言去做了,最后审判员也变成了智慧大王, 与智慧大王成为了一体(意思是最后获得了究竟的果位)。

(以上的教言是以双关语的密语形式写成,仅仅从表面上看,醒者和梦者两个人是在辩论,审判官和大国王也好像在处理一件诉讼事件,但实际上它告诉了我们如何才能证悟一切诸法,断除烦恼,最后获得无上智慧和究竟圆满的佛果。所谓的双关语就是从两个方面都可以进行解释,如果作了详细的观察,双关语还是比较容易明了,否则很难以了达,甚至有时候还会以为他们的辩论还没有最终解决问题一样,故若不认真思考其中的内容就无任何意义。总而言之,希望大家在修行时应观一切诸法如梦如幻,最后获得佛果并度化无量无边的众生!)











## 老密咒士与月亮童子

(下面是另外一个双关语戏剧形式的教言。这个故事主要是表现一个密咒士的生活体验,表面上看来好像这个密咒士的贪欲心十分炽盛,但他通过修持大圆满已经获得了对治力,最后他的贪心已融入了大圆满的本来觉性之中,本教言的大意如此。总之,这个戏剧表面上的语句通俗易懂,和一般的故事没有两样,但它所表达的深层含义的确深奥难懂。)

很久很久以前,在一个广阔无垠的地方, 盛开着各色争奇斗艳的鲜花,此地名叫莲花地。 莲花地居住着一个密咒士,他的贪欲就像烈火 一样熊熊燃烧,故其名字为贪欲火燃。

有一次,这位密咒士遇到一位幻化美女,就如大象被一把铁钩钩住了,密咒士心里生起了不可抑制的贪欲心,妄想占有她。于是他马上跑到美女面前,在她的足下作恭敬顶礼(对世间人作顶礼是表示强烈祈求的愿望),乞求她跟自己一起生活。谁都知道这位密咒士又老又丑,美女不但不愿意理睬他,而且一脚踢到他的头上,恶

狠狠地说: "给我滚出去!" 然后,美女跑到旁边一位名叫青春快乐的年轻人面前,与他接吻、拥抱,共享美好的生活。(一般戏剧之类,就像以前单艺的传记或者是《莲苑歌舞》,这些都具有双层含意,有时还指代某些具体的事情。)

这位老密咒士的贪欲无法满足,还白白地 遭受了一番侮辱。当他看到美女与年轻人共享 美好人生后,贪欲心比以前更为强烈了。于是 他白天茶饭不思,夜不成眠,辗转反侧,嘴里 经常发出叹息声,心里异常苦闷。

旁人以为老密咒士生病了,就为他找了许多名医,给他作了各种不同的诊断。对于他的病,有的医生认为是由风引起,有的认为是以火引起,有的说是由魔引起的,并给他作了相应的治疗,但最后这些方法不但没有立竿见影,而且老密咒士的病情也越来越严重,越发不可收拾了。

(这里的意思可能是指很多的修法到时不一定能奏效,确 实如此,无论现在我们怎么运用某些修法来对治烦恼,但实际 上烦恼却越来越无法对治。很多修学显宗的人对治烦恼时,好



像并没有找到烦恼的根本,就像这些庸医找不到病因一样。尤 其是下面最终能解决这位老人病的妙药就是无上大圆满。无上 大圆满是由布玛莫扎和莲花生大师传下来,然后他们的观点由 无垢光尊者在《四心滴》中作了归纳总结。在我们宁玛派中, 无垢光尊者犹如太阳普照大地,他把无上大圆满在此世间作了 广泛的弘扬。在我们藏地名闻遐迩的高僧大德,没有一个不对 大圆满推崇备至,如以前旺帝将孜牙、娘布之哥松,他们是格 鲁派中非常了不起的智者;还有修冬活佛、赤成让窝知哥、花 登让窝等这些大德也都同声赞扬大圆满的殊胜无比。我们的大 圆满确实是超过其他任何修法的一个最殊胜的法要, 因此如萨 迦派或格鲁派中的不少人主要修持的法就是大圆满。又如竹庆 寺的四大堪布传法时跟随噶当派的一些教言, 但实际他们唯一 的修法是大圆满。以前的扎嘎活佛,旁人都不清楚他是一个大 圆满的瑜伽士,但实际上,他经常修持宁玛派中一个叫做"普 贤明点"的密续。又如智哥松日瓦、旺帝将孜牙、西琼活佛、 赤成旺布等大德,都是宁玛派著名伏藏大师列绕朗巴的弟子。 因此,大圆满法确实非常甚深。)

老密咒士的病情每况愈下、后来他已经疯 了,天天呼喊着那个姑娘的名字,在无量痛苦 中煎熬。当时、人们也迎请了众多上师为他灌 顶加持, 但他的病还是没有明显好转。

后来,有一位文殊菩萨化现的十六岁的月 亮童子,嘴里散发出悦意的妙香,来到他的面 前。月亮童子与老密咒士亲吻、并且用慈悲和 温柔的语言对他说:"父亲啊!父亲,你到底得 了什么病呢?"

这个老密咒士对月亮童子生起了一点欢喜 心,心智稍微恢复正常,他抚摸着童子的手说: "我看见这个美女后,就生起了非常难忍的贪 欲心。每当我看见这个美女跟另外一个年轻人 共同生活时, 我心里总是在期望: 如果那个美 女对我生起如此的欢心,那该多好啊!因为我 反反复复思念这件事,因此现在已经变成了这 样。"

然后,月亮童子告诉他:"老人啊,你真是 很愚笨! 女人的青春就像莲花一样短暂, 当她 衰老时谁也不愿意与之接触。你对她生起爱慕 心就像飞蛾扑火一样,你应该断掉自己的贪心。 你认为她美若天仙、对她生起贪心真是愚不可 及, 其实有朝一日这个美女到人老珠黄满脸皱





纹时,人们避之唯恐不及,更何况拥抱她。你 既不知自己白发苍苍的状况,也不知道她的娇 躯也是无常的本性,你真正已经着魔了。你不 要对她执著,你应该马上断除自己的贪心!"(一 个美女的青春岁月转眼即逝,实际上与一件衣服的使用时间差 不多,一件质量上乘的衣服或许还可以穿几十年。实际上每个 人的青春都非常短暂,也没有任何办法可以挽留。)

听到这番话后,老年人簌簌地流下了眼泪,他说:"年轻的月亮童子啊,无论你说的再好,但如果你悲愍我的话,你一定要把这个美女带到我的身边,除此之外,即使拥有整个三界的财富也无法让我得到满足,世上只有这个美女才能让我快乐。"

月亮童子接着又教诚老人说:"这是一件不 应该做的事情!对于毫无意义的事情,你不应 陷于痛苦之中不能自拔。以前没有见到这位美 女时,你的心很清净,就像风平浪静的大海。 自从你看见这个美女之后,就一反常态,已经 从根本上改变了。因为魔众射出的贪心箭已经 刺入了你的心,令你陷入痛苦的大网当中。你 现在是癞蛤蟆想吃天鹅肉,贼心不死,心中充满了痛苦,真是非常可怜,这极不应理!若世间人都像你这样,那么人们也会对天女生起倾慕心而失望绝食,但这在历史上也是十分罕见,像你这样愚笨的人在整个大地上都难以找到。

若自己始终不能达成的愿望或根本无法得 到的东西, 你就不要太过分执著去追求, 否则 就会给你的身心带来剧烈的痛苦,不但在今生 盛燃烦恼,而且把来世也摧毁无余。(年轻人也应 该知道,虽然每一个人都具有贪心,但若明知是自己无法拥有 的异性, 也不要去强求, 否则其结果往往是一场悲剧。在人群 之中有的贪心较粗重,有的痴心很严重,如阿难陀曾贪恋他的 妻子而不向往涅槃的功德。在佛的本生传中,释迦牟尼佛前世 曾是一位菩萨, 当时有一个婆罗门女对他生起强烈的贪心, 日 日夜夜地思念着他。后来尊者了知如果不与她作不净行,她就 会自杀,于是他舍弃戒律,和她一起生活,为此他圆满了四万 大劫的资粮,这位婆罗门女在后来也出了家。如果我们不去追 求贪欲、贪欲也不会日趋严重、这个密咒十看来非常可怜。在 这里运用的是一种戏剧的形式,对此我们应该当作一种双关的 语言来理解。)

多





本来你是一位威风凛凛的密咒士, 经常降 伏外面的邪魔, 为世人所敬重。但今天你内心 中的魔显现时, 却无法对治, 这一点真是很可 笑, 也是根本不值得。假如你真的得到了这个 美女, 但是她的身体也是无常, 她实际上也并 非最漂亮的女人,一旦到了天界后,你就不会 对这个美女存有任何贪心了。你屡屡执著她的 花容月貌, 认为她长得国色天香, 但这是由你 的分别心所产生,如果你真正明了此理,这个 美女就像阳焰水一样虚假。"(有些修行人真正着魔时, 看见某个异性会觉得她(他)特别有吸引力,根本不会想到她 (他)的身体都是不净物所组成,而以为好像真正的仙人下凡 降临人间一样。这就是自己的贪心所致,我们应该祈祷作明佛 母断除自己的贪心,以前我也曾为此作过一个作明佛母的祈祷 文。)

老人说:"道理确是这样,但我对她过于贪爱,也无法遣除我的贪心。就像有一个桩子插在我的心坎中一样,我对她的贪爱实在放不下来。"说完,老人就一直在叹息不已。(这个老人已是白发苍苍,他可能以为有一个年轻的姑娘陪伴他安度晚年,

生活就会非常美好。我们的心就是这样可怜,始终不能成功的 事会给自己带来很大的麻烦。尤其是对出家人来说,美女是一 个最大的怨敌。)

后来月亮童子又告诉他:"老人家,你再听一听我的肺腑之言,刚才你说你的心一直贪爱着这个美女,那么现在我给你想出一个能遣除痛苦的办法,这就是最好你用'心'来断除自己的贪心,除此之外,别无其他办法。

比如在阿赖耶的大地上,有一个名叫分别念的小孩正在哭泣,这时旁人问他:'你为什么要哭?'小孩子说:'我见到一个美女,想得到她,所以我在这里痛苦哭泣。'那我们可以告诉这个小孩子,你不应该痛苦,因为并非那个美女使你痛苦,实际上是你的心已经散到外境美女上的缘故。

你其实并不爱美女!假若你的身体真正喜爱美女,那一百个美女来拥抱着你时,你的身体为何不会生起欢喜心呢?然后一千个美女用不净粪来染污你身体时,你的身体也应毫不在意,因为你的身体只是无情法而已。我们由此

可以明了生起贪心的就是自己的心, 这并不是 美女引诱了你、实际上是你的分别念已经把自 己紧紧缠绕。

求不得苦是由于自己的心、贪执美女也是 自己的心、如果你能使自己的心坦然安住、那 谁也无力伤害和引诱你。因为你的分别念散乱 到外境, 然后紧紧地执著它, 由于长期串习之 故, 而生起了如是的痛苦。因为执著外境不愿 放下, 你的心就像被关在监狱之中, 经常承受 着各种痛苦。心本来就像虚空一样,不存在任 何痛苦, 但你偏偏要贪著外境, 在这种本来不 存在的境界中反而徒劳无益, 这就像是在虚空 里面打疙瘩一样,自己人为地制造了各种各样 的痛苦。

因此你现在应该用自己的心观察自己的 心,就会发现心本来犹如虚空,根本不存在能 贪之境、这时候贪心如阳光下的黑暗、自然消 于法界当中。这种使心自然安住的窍诀, 你必 须先要了知, 并运用它来断除自己的贪心。

(在文殊大圆满当中,也是首先要依止上师,获得教言,

然后安住并认识心的本性,最后豁然通彻。这个所谓的心,是 无实法、无来无去,就像石女的儿子、乌龟的毛、山兔的角一 样。以心观察心的时候,没有任何可以体认,就像是虚空中的 阳焰、云雾。心在安住当中可以观察, 在外面现起分别念时也 可观察,这样观察时,哪里还有什么贪心呢?在此不必依靠大 手印或其他的窍诀, 直接以心观照自心时, 自然现见它的本性, 这就是觉性。)

对于你所贪爱的这个美女, 你应该运用理 智来分析她身上到底有什么值得贪恋, 然后观 察自心的形状、颜色等,此刻你就根本无法现 起任何贪心、即在贪心正在显现时获得解脱。 总而言之, 显现分别念的时候, 你立即观照它 的本性。"

听完此话后、那位密咒士的贪心从根本上 遣除了,并且其心里证悟了犹如虚空般的觉性, 在相续中生起了绵绵不断的安乐。(在这里, 若我们 真正要对治烦恼,那么大圆满的窍诀非常殊胜。)

然后, 那位密咒士感激不尽地告诉月亮童 子: "月亮童子, 您真是一位利乐的引路人, 非 常可惜以前没有遇上你。以前我也曾听说过'万









法唯心造',但未曾对此实修,只是依靠文字来 虚度人生直至今天。

(这个老人可能从未听闻过大圆满窍诀,也没有励力修持 显宗教法, 仅闻稍许文字而已。实际上, 如果我们能通达唯识 宗的殊胜道理, 也可以断除对外境的一切贪心。确实这样, 在 所有修行人中,能完全了达其意义的人极为罕见。如闻思修行 多年并具有一定智慧的行者,对于真正'万法唯心造'的道理 还不一定完全领悟。一旦了达这个'万法唯心造'最殊胜的道 理,一定会生起非同一般的境界。对此麦彭仁波切在《中观庄 严论释》中引述了各种论证。)

因为以前没有通达这个道理, 所以在无任 何意义的贪欲中耗费了我的大半生。因为没有 行善断恶, 由此我的一生都沉湎在痛苦中, 白 昼也是经常享受贪欲的美酒、抽烟、吸鼻烟等 等,处于愚昧的黑暗当中。

(上师说:很多密咒师喜欢喝酒和吸鼻烟,这些都是不如 法的。在大成就者当中可以行持这些无取舍的行为,如以前在 印度的萨局哈和帝洛巴等八十位大成就者、有些显现猎人、杀 生者的形象,有些以邪淫者的形象出现。

又如百年前在我们学院喇荣沟的第一世敦珠仁波切、当时

他与大成就者藏珠的关系比较密切。有一次敦珠仁波切的空行 母生病了,就请藏珠为她治病。治完病后,敦珠仁波切告诉藏 珠:"你是一位大成就者,你应该显现一个神变。"然后藏珠首 先喝了十多碗酒,结果这些酒全都从他的手指中流了出来,盛 到一个盒子当中。之后成就者对敦珠仁波切说:"你显示一个神 变吧!"干是敦珠仁波切开始吸烟、十个手指随后都冒出青烟。 当时小南久活佛也在场亲眼目睹,他以为这些大成就者的手指 都是有孔的,否则酒可以从手指中流下来,青烟也可以从手指 里冒出来, 这怎么可能呢?

如果自己并非证悟本性的大成就者, 而喝酒抽烟, 这些都 成了恶趣的因。如有些凡夫模仿格萨尔王的行为或禁行, 这都 是不如法的。这个老人在晚上时经常贪执女人, 燃起贪欲的猛 火,现在许多密咒师也是如此,我并不是说所有的密咒师都是 这样。

如今的有些人说需要找一个活佛, 但是真正的活佛确实罕 世难逢。如众人说我是列绕朗巴的化身,但我自己不说白天就 连晚上也根本没有想过我是列绕朗巴的化身。如我一般的还有 很多人, 但我猜想有些人可能比我还更可怜。得了活佛的虚名 之后,对他们本身有什么样的意义,希望你们仔细想一想。

以前很多的活佛, 虽然别人说他是活佛, 但他并没有跟随



咒

士











老密

咒士





他人的说法而沾沾自喜,只是在默默地守持自己的功德。即生当中不愿意得到活佛称号的这些人,他们现在的弘法利生事业却是如此得广大无比,名闻遐迩。而另外有些人在别人的赞誉声中洋洋自得,自以为是活佛,如今仅能维持一般温饱的生活水平而已。甚至还有人整天喝酒吸烟,经常对女人生贪心,所得到的信财与亡财也是用来养育自己的孩子。目睹浊世这种恶劣形象,内心中不由产生悲愍之心,因此我个人以为最好没有活佛的名字比较好一点。

为了获取别人的恭敬供养,现在很多藏人到汉地时,大言不惭自认是活佛,然后也对别人讲:"活佛是最尊贵的,活佛在藏传佛教中为最高的地位。"在汉地不少愚笨的人会信以为真,他们以为一个没有任何功德的活佛也可以依止,而没有活佛称号的人,不管他具有多么殊胜的功德和广博的学识,哪怕善知识的法相全部具足,他们也不会恭敬。这种现象在汉地比较普遍,所以有些人特别喜欢活佛的名称也是情有可原,但若真正为了弘法利生,活佛的称号并没有很大必要,因为若是真正的活佛,自然具有正知正见并能行持高僧大德的广大事业。现在这个问题比较复杂,有些活佛的确给藏传佛教带来深远的危害。

如果是真正的活佛,即从法报化三身显现出来的本来化身,或者是处在中阴时,能将自己全部的显现转为道用,而去投生

的这种人也称为活佛。但一般是以无明烦恼转生在三界轮回当中的有情,并非真正的活佛,这就叫做众生。一些真正是活佛的人,或许具有不共同的殊胜善缘。每个修行人都应仔细观察,如果仅凭这个活佛的虚名而生起傲慢心,或随心所欲地去享用信财,那只会是摧毁自己的善根。

因此大家都应该以弘法利生的事业为已任,不管有无活佛的称号,如本学院的这些堪布,确实是具有法相的善知识,各方面还是比较圆满的。我以为不仅在藏地,可能在印度这么好的善知识也不多。虽然按道理来分析,在印度也有不少藏传佛教的高僧大德,但如果有人舍弃了持明传承的教法,然后重新进修另一种教派,这种愚痴的做法决然不可能成功,因为你已经舍弃了上师、舍弃了本尊。在此各派都可学,没有必要去别处学。若去朝拜圣地也可以,到印度佛陀的涅槃、降生、转法轮和成道这四大圣地去朝拜,佛经中指出谁见到这四个圣地,五无间罪也能遣除。但实际上我们念一遍《普贤行愿品》也能遣除五无间罪,所以朝拜神山的功德和念一遍《普贤行愿品》的功德等无差别。

现在我已濒临死亡,但我觉得自己还是具有很殊胜的缘分, 因为我已值遇宁玛巴诸持明上师与无上大圆满的殊胜教法。虽 然我没有超类绝伦的证悟,但系解脱带在身上也是超于常人的

















缘分,因此有时候我的心中真正生起数数的欢喜。我以为在此 末法时代值遇这么殊胜的上师和圆满教法,一定是我在无量劫 中积累无数资粮的缘故。现在就我本人而言,我并不希求其他 的宗派和法流,由此你们年轻人也不要胡思乱想,这没有很大 的意义。

比如木匠对做家具方面非常娴熟精通,而屠夫则在杀生方面具有不共同的窍诀,如庖丁解牛而游刃有余。同样,密宗在断除贪心方面有其不共殊胜的教言,如果依靠密咒乘的善巧方便,将自己贪心和嗔心的命根在一刹那间也能断掉,然后在幻化的世界中可以享受幻化的快乐。如是的密法修持者,虽然遇到美女而生起贪心,但这些都是根本不会成为束缚,就像水不能遮挡水月,或者是火上加木柴,则火焰反而越来越盛燃。故对于这样的人而言,贪欲非但不能使之束缚,而且越来越增上他的智慧。

在以前的大伏藏师和大成就者当中,也有一些不摄持空行母,如以前的俄勒班玛汪钦、德车嘉村娘布和蒋扬钦哲汪波,他们在一生中都没有依止过空行母,故伏藏大师不一定都要依靠空行母。也有密宗的伏藏师需要依靠空行母或明妃的手印来取出伏藏,但有些人藉此以为所有宁玛巴的行者都需要依靠空行母,这种说法就未免失之偏颇。因为莲花生大师当年是住在

明妃的智慧法界中埋藏许多伏藏,在受持时也是这种方式,所 以莲花生大师在授记一些伏藏大师掘取伏藏时,也应依靠同样 方法来取出伏藏。如从列绕朗巴的传记来看,他只有依靠空行 母后才能开取伏藏品。但这些伏藏师不但无有自相的贪心,而 且能证悟全部的贪欲为大乐智慧,在他们而言,烦恼或美女都 成了修行旅程中的顺缘。

如果一个人没有获得任何密宗方面的证悟境界,只是依止一个空行母,根本不会得到暂时与究竟的解脱。因为如果贪心不能束缚我们,那在轮回中受束缚这回事就根本不会存在。总之,在整个三千大千世界中从来没有依靠自相烦恼而得解脱的佛陀圣者,这只能是在原有烦恼之上更加增上烦恼。自己以为是密宗师,可以随心所欲,就像印度外道大自在派中的性力派行持贪欲,如果依止这些所谓的'佛法'行为能得到解脱,那为什么小虫得不到解脱呢?因此在密宗里仅依靠一个空行母,根本不能成就密法。现在世间人以密宗为借口,或妄称自己是伏藏师,以贪欲来修持无上密法,这种做法实在是自欺欺人,只能是毁坏自他的心相续。

以前有一个修行人很希望成为伏藏师,另外一个人就调侃 并欺骗他,说曾见到一个授记中指出某个悬崖下面有伏藏品, 据授记文字来看那个伏藏的法主可能就是你。但据说这个假修

老密

咒士













行人后来所得到的伏藏就是一堆不净粪,曾有这样一个令人捧 腹的笑话。

总之,不论是降伏还是双运,如果没有密法的修行要诀, 自己是决然不能享用空行母或直接行持密法中的甚深行为,否 则那就和外道大自在派的行为无二无别了。

在《大幻化网》续部中讲,解脱道犹如果支巴之宝,与铁物并置能使其渐次变成黄金,而方便道就犹如玛吉嘎之力,能于一瞬间将千斤钢铁变成黄金,因此依空行母的方便法能迅速地成就。解脱道与方便道有如此缓慢与快速、渐悟与顿悟之间的差别,这一点在竹庆仁波切的《大幻化网总说》中讲得比较详尽细致。因此一方面依靠方便道的行为应该值得我们赞叹颂扬,但另一方面我们在没有达到这种境界之前也应该谨小慎微,否则很容易将自己束缚在轮回当中。如果不具有任何解脱的教言,那么天边无际的小昆虫也都在作不净行,它们也应该得到解脱,但事实并非如此。)

我以前修的法没能调伏相续,致使烦恼越来越增上。外在的身体虽然如朽木一般,但内在的贪心却越来越炽盛,将来会变成恶魔堕入三恶趣,这完全是烦恼所导致的。与我相似的密咒师还有很多,本来不是密咒师,但是自以

为在行持密法的这些人,我希望月亮童子你依靠甚巧方便好好给他们宣说殊胜教言。你对我思重如山,现在我已了知依止贪欲来希求解脱是痴心妄想,我发愿从此以后跟随您。确实你今天的教言恰到好处,就像病人身上的患处得到火灸一样。虽然我已经老了,而贪欲对我的危害还是非常大,但今天就像孔雀遇到毒药,样,令我的功德上增添了一个彩虹,所以你喃我真正的阿阇黎和大恩的上师。"老人一边喃喃地说着,一边热泪盈眶,然后他五体投地,向月亮童子作恭敬的顶礼。

月亮童子又给他开示:"在芸芸众生当中,你还是挺有缘分,希望你能再听一听,我再给你传授一个教言。日后见到美女生起贪心时,实际上这是轮回的粘合剂。这种贪心,在小乘中是需要立即坚决制止的。如果你希望依靠密宗把贪心转为道用,首先应将一切万法的显现观为自己的心。当自己对美女生起贪心时,观观了知这个美女本来是自心的显现后,再将心观为空性,此刻虚空中的彩虹还会不会束缚虚







<u>~</u>

空呢?然后也可以观察能贪和所贪,就会发现外境和自己的心等无差别,当贪心生起时,就像在虚空中打疙瘩一样,一旦明白此理过后,看不看美女也没有任何差别。因为一般世间人不明了这个道理,自心对女人生起贪心时,就已经被外境捆住了,由此在无边无际的轮回中,以自己有漏的五蕴感受无量的痛苦,在轮回中无法解脱。

(声闻乘弟子非常恐惧这种空性的道理,会马上逃避,而大乘对此则生起稀有之感,并且直接享用。所以大乘与小乘在智慧上有天壤之别,而密宗的智慧则是最殊胜无上的。如火的本性还未消失之前,谁也不愿意与火相接触,但是密咒成就者以密咒加持火后,无论怎么接触都不会被灼伤,那就没有任何必要逃避。同理,烦恼如何转为道用也是依据本人的智慧和境界来进行抉择,如果还被烦恼所束缚,那说明烦恼没有根除,密咒没有成就,还应继续修持。如果烦恼丝毫也不能束缚自己,那一切烦恼就已经成了修行上的顺缘,如龙猛菩萨的戒和尚萨局哈尊者在接受了空行母后说:'今天以前我并非比丘,今天以后我已经成了真正的比丘,以前我实际上只是别解脱戒中的一个形象比丘,现在我真正成就了黑日嘎的果位。'因此把烦恼转

为道用者,是最彻底的清净比丘。

如果你并未明了真正的窍诀,也没有努力修持,只是依靠简单词句而直接以贪心来行持密法,这就是所谓的疯狂者,如此对自己本人乃至佛法都会带来很大的危害。本来不是大成就者,但却装模作样,伪装大成就者,这种做法极端错误。自己应该详详细细地观察,自己是不是真正的密咒师,自己相续中有没有自相的烦恼。

有些假的伏藏师把大岩石划开,认为如此能取出伏藏,哪里有这回事!真正的伏藏大师取岩藏时,有时要亲自挖开岩石,但有时也不必要,由护法神亲自交付,也有从虚空中取出伏藏的,这都是因为莲花生大师当时伏藏的方式有所不同而已。有些伏藏师为了利益众生,不能公之于众,只是秘密地取伏藏,而有些为了弘法利生,需要令自己的声誉遍布十方,所以要在成千上万的人面前开取伏藏。总之,开取伏藏的方式,取伏藏时需哪些人以及何种条件,这些都在莲花生大师的授记密语中有非常清晰明了的标记,如果密语的内容不太明确,虽然是真正的伏藏大师,但是他也不一定能取出这个伏藏。

我们准备在一九九一年打开珠日神山的伏藏门,这是莲花 生大师当年在崖岩中的伏藏处,对此伏藏山上的大门应以如何 方法来打开,这在莲花生大师的授记中肯定会有详细说明。但

咒士















后来我们得到的秘示并未明说对众人公开与否,由于众生业力 现前,我们最终没有得到如何开取伏藏的密语。我自以为我们 学院自建院以来,在所有弘法利生事业中,最大的失败之处就 是没有打开这个伏藏门,这也是众生业力现前,我们也无可奈 何。当然,我们已经尽了最大的努力,但结果还是无济于事, 如果当时真正能打开这个伏藏门,那对现在和未来的众生肯定 有极大的饶益,可惜没有如愿以偿。

除了开取珠日神山的伏藏大门这件事外,我认为自从建院以来,各种违缘都已经被战胜了。比如在一九八七年我们去五台山时,当时也有一些邪魔外道和世人对我们制造很大的障碍,但后来这些违缘也全都消于法界,各种谣言和误导的说法对我们来说都变成了顺缘,大家都获得了无量的利益和功德。在五台山时,一部分人朝拜过后就返回去了,我们另一部分人在五台山住了大概一百天,东台、北台、西台等地方都已经去过,当时确实没有遇到任何违缘。一九八六年,我在学院发愿第二年要到五台山去的时候,看起来好像困难重重。当时还有一些人劝我说,如果你是得地菩萨或已经本尊摄受,那就可以去,否则此事绝不成功。虽然我并未登地,也并非本尊所摄受的,但是我在持明传承上师面前,他们以加持的方式摄受过我,因此我和眷属们都已经胜伏了一切违缘。后来,我们在整顿佛教

和广弘佛法方面,每一次都同样取得了胜利,我认为这些就是一种神变,就是一种不可思议的神通!这也是我们所有眷属以前一起发愿力成熟的原因。)

如用彩虹把虚空打疙瘩是一种痴心妄想, 贪心和外境实际上也根本无法束缚我们。如果 你真正洞明此理,那就像梦中你可以在火上践 踏而毫无伤害,这时所见的一切外境全都能转 为道用,不会被贪心束缚。贪心得到自在的时 候,首先见美女是允许的,如果见的这种贪心 可以转为道用,然后微笑、进一步拥抱,这些 按照密宗中所讲的那样都是可以允许的,但这 都是相应自己的境界才可以。

如飓风对小小的灯火是一种违缘,但对森林中的大火反而是一个很好的助缘,当风越来越大的时候,森林里的火也越来越猛烈。同理,如果修行人具有方便法,烦恼越来越多时,他的修证会越来越增上,因此我们应该根据自己的智慧身体来享用与它相适应的窍诀食品。"

(这里的"身体"指的是自己的智慧和境界,"窍诀"指的是显宗或密宗的各种窍诀。应根据本人的根机与目前修学次第



老密

咒士

F















来享用相应的佛法,这一点非常重要,望大家一定要铭刻在心!如果你看女人,根本不会生起贪心的烦恼,你就可以享用,在接触她时,如果对你也没有束缚,那你可以接触她,进一步可以拥抱等等都可以。当然在别解脱戒中是不能接触,一般人也根本做不到以上要求,因此初学者最好守持净戒,不要胡思乱想为佳。)

月亮童子给老密咒士讲了这番话后,他又继续说道:"听了我所讲的教言,以密宗为借口的很多修行人可能会害怕将来堕入地狱,但愿他们依靠这种密宗的甚深方便教言,在尽快时间内得到解脱!"这也是月亮童子对老密咒士的最后祝愿。

(这个教言的内容非常甚深,既可以用双关的密语来解释, 也可以用戏剧的形式来解释。如丹哲悦欧布美的传记,一方面 它作为一个戏剧,运用了许多诗学中美妙的韵律和修辞,表明 了丹哲悦欧布美在世时的一些状况,但另一方面戏剧里面也有 双关语,有些比较直接明显地说明了现在一些弘法利生的状况, 有些则以比较隐晦的方式对未来作了一些授记。当然我的解释 不一定非常正确,但它的内容确实殊胜深奥,它是一个故事, 但又不能简单地当成一个故事来理解。我希望大家作为一个密 宗修行者,也应该深入思维一下,当你对异性生起贪心时,自己用什么样的方法来对治?又是如何将它转为道用的呢?)



















## 以妙观察智解开烦恼与惑网

身处此六道轮回中, 纷繁复杂的痛苦与烦恼围绕着我们, 烦恼之猛火不同寻常般炽盛, 在此痛苦的惊涛骇浪中, 我们不能就此怯懦, 应该鼓起斗志运用佛法的智慧来进行观察与对 治。

在末法时代这剧烈的烦恼和痛苦当中,能够获得佛法甘露水的人极其稀有,现在的人们拥有的快乐非常稀少,就是因为他们的心灵没有受到佛法甘露水的滋润。

如果我们时时以佛法教言来要求自己,三门行为便不会有过失,相续中也没有烦恼,那我们就会处于异常安乐的状态之中,这种生活就像天人和菩萨一样。但天人的生活和菩萨的行为,实际上就是通过妙观察智和积累善业资粮而获得的,而世间众人的痛苦与烦恼就是前世积累恶业的后果,世人并未深刻认识到自己的过失,反而怨天尤人,这种做法确实是愚不

可及。

如果众生的苦乐感受是由别人造成的,那 么在地狱中承受千百万年剧烈痛苦的煎熬,这 样一个悲惨的下场,又是谁令我们得到的呢? 实际上任何怨敌对此都无能为力,只是自己前 世的恶业所招感,这是不容置疑的事实。

如脸上有油污,自己只有用镜子照了以后才能明了;同理,众生前世所造恶业和善业往往在今生显现各种苦乐。就像我们脸上如果没有各种污迹,在镜子中也不会显现出来;同样,如果我们以前没有造下恶业和善业,那今生当中就不会有苦乐的感受,所以众生现世的快乐与痛苦就是前生所造善恶业的无欺果报。

我们已经知道,世上一切安乐与痛苦都源自于我们自身。尤其是造下杀生和杀人的重罪,杀生者在即生中肯定会感受痛苦。为此,对于今生中感受的各种痛苦,我们千万不能埋怨亲友和环境,认为这些都是他人造成的,此说法非常愚笨并企图推卸责任。

作为凡夫,心情不太畅快或经受几番困苦,

观



这一切的一切都与别人、环境无关, 虽然有时 生病了迁徙他方可能会有所好转,但其中并不 存在必然的联系、只与自己这个主要因素有着 莫大的关系。

当年我(法王)生病时,不少人以为是着魔 了,但我明确知道这是前世的业力所感,故当 时即吩咐大家切切不要为我打卦问卜。有些人 以为是某些人供养的信财不清净而造成我身染 重病,但我认为这种说法并不究竟。因为我们 作为出家人所享用的,全部都是信众的信财, 如果其中一部分不清净,则所有的信财都不清 净,这种说法没有任何意义。其实每一个众生 的病因都是前世的业力所招感,对此我们应该 励力忏悔以臻清净。

从表面上看来, 别人及外部环境对于我们 的苦乐感受有着非常客观、直接的影响、显现 上是这样一种规律,但实际上外部的环境是通 过自己的综合业力所起现、外面的人也是受着 业力的差遣,他们是根本没有自由的。

那么在往昔业力成熟现前之际,不管拥有

何等的辩才也无法分离和驱走这种痛苦的果 报、以前所造的罪业必定会成熟受报、到时哪 怕是天人的神变也无济于事。

犹如在梦中感受快乐和痛苦, 众生的一切 苦乐感受也就是自心所显现的。所以乃至心没 有远离能取所取的执著之前, 我们是不能从世 间虚假的梦幻中醒来,换句话说,乃至自心清 净之前、我们始终是不能从痛苦中得到解脱。

在日常生活中, 这类事情屡见不鲜, 如有 人说邪魔、外道、怨敌及非人等加害于我,其 实这是一种愚人的说法而已,这种做法本不高 明且落于愚鲁,如果再加上对外境生起贪嗔等 烦恼,则更是愚不可耐。

当我们遭遇怨敌伤害时,浅慧之人自然对 敌人生起嗔心, 乃至采取各种惨绝人伦的报复 手段,如此错误的后果我们可想而知。释迦牟 尼佛也曾着重指出,所有的痛苦与快乐为众生 自己前世的业力所致、把伤害自己的原因归咎 于外境与别人而不知励力忏悔业障的这种人, 只会增上分别烦恼,而在这个怪圈中无法解脱,





今生来世也不能远离痛苦。

本来世间的一切万法都是缘起显现的,其 根本是众生的无明烦恼,若不解于此,而以为 外境伤害我,自己所造的罪业果报却埋怨他人, 这并非明智的想法。如身处地狱的业重众生, 不管怎么对阎罗卒生起嗔心也毫无意义,对有 情生起嗔恨心只会毁坏自己的今生后世,尤其 在人们患病之时,对病魔和鬼神生起嗔恨心, 就会给自己的今生来世带来无边的痛苦。

一切祸害的根本就是众生的心,也可以说 是前世所造的罪业,如果我们通达这个道理, 则一切的痛苦烦恼自然灭尽,在前面我们已经 学过十二缘起,明了从无明到生死整个轮回的 痛苦都是自己造成的,是自己业力现前所感, 不应再埋怨其他的人和事物。

一切祸害的根本就是我执,如能断除我执, 自然灭尽一切世间的痛苦与祸害。寂天菩萨如 是云:世间所有的痛苦皆因我执而产生,断除 我执,一切世间的痛苦、祸害自然灭尽。世间 人不知道本来就不存在一个实有的自我,反而 紧紧地执著自己不肯放开,若能修持无我空性, 这样的人生自然充满阳光,不会空耗光阴。相 对而言,大圆满、大手印、大中观在所有的法 中遣除我执最为殊胜。

有些人根本不明了疾病的根源为自己本 人, 反而为表面上的饮食不当而生起嗔恨心, 如此又有什么意义呢? 其实疾病的根源是由于 自己的五毒烦恼和行为不当所引起的、比如有 些人患上了藏传医学中所说的三大类疾病中的 胆病, 而油类食物不利于胆病, 但此时不了知 自己的身体状况,而去随意享受油类食物,随 后病情加重, 就只能责怪自己, 而不应该怪油 食,对于油类食物,你就不要生起很大的嗔恨 心。若是一个有智慧的人,知道自己身体不调, 而且行为也不慎重, 而导致这种病患, 于是就 会请善巧的医生对症下药, 病体也会逐渐康复, 这是一种有智慧的行为。作为一名胆病患者, 迁怒于油食而生起烦恼是徒劳无益。同样的道 理,世间上一切痛苦的根本原因就是众生自己 往昔的业力,在此基础上添加一些暂时烦恼等

ns

观

智

外缘,就形成痛苦,如果明白了这个道理,作 为一个修行人,就能断除恶法,修持善法,我 们就可以常时安住在快乐中、过上自由自在的 生活。

对于烦恼, 我们应该详加观察它的因、缘、 本体以及作用。对于烦恼的本体, 我们应以如 梦如幻来认识。如果没有断除烦恼,依此会造 下恶业, 所招感的果报就是痛苦, 故世间一切 痛苦的根本就是烦恼,然而,只要使用妙观察 的智慧就能断除烦恼——这个令众生流转三界 轮回最主要的疾病。

众生无量无边, 烦恼病也有八万四千种之 多,对此也只有以智慧和大悲才能彻底调伏, 如龙树菩萨在《宝鬘论》中指出: 唯有大悲空 性藏的菩提心,即智悲无二无别的菩提心才能 断除无边烦恼。显宗是如此提倡,在无上密乘 中也需要着重提出,如在密乘中修持生起次第 时,首先要修持三等持。在第一个真如等持时, 观想一切诸法成为空性; 然后是显位等持, 即 对无量不了达空性的有情生起大悲心; 最后是

因位等持,就是观想自身成为本尊身相。同样, 在无上大圆满中, 大悲心与菩提心也是不可或 缺的。

烦恼的因实际上就是非理(不合理)的颠倒 意识, 也即是本来不净执为清净、本来无常执 为常有、本来无我执为有我、本来是苦而反执 为乐,总共有四大类颠倒分别念。如对女人的 不净身体生起贪染心时,首先是执著女人的身 体为清净, 从中可以得到快乐, 然后就认为她 美丽悦意,产生了如此非理执著,则自然滋生 烦恼与贪心, 因此烦恼的因就是非理作意。

其次是烦恼的缘,即是烦恼所缘之外境, 如生嗔恨心时, 即对外境的鬼神、怨敌生起嗔 恨之心、贪心也是对外面的色、声、香、味、 触等法生起贪心, 故依靠外境而产生的为烦恼 的缘。

然后烦恼的本体呢,就犹如夏日的阳焰水。 如不用智慧去观察时, 轮回的众生被相续中猛 厉的贪嗔烦恼掌握与控制, 而真正运用智慧去 观察其本性时,无论在身体的内中外,还是在





外面的地水火风等大种上也无法找到一个烦 恼,就像阳焰水一样,其实就是空性无实有的。

最后,烦恼的作用就是捆缚愚痴的众生, 具有智慧的人就断然不会为烦恼所困。

如果有人已经通达烦恼的本性, 他就可以 依靠如理如法的对治来断除烦恼获得解脱。这 里所谓的对治, 也就是在胜义中一切烦恼犹如 虚空,远离一切戏论;在名言(世俗)中,烦恼 如幻如梦,显现而无有自性。明了以上道理之 后,此人便是证悟了烦恼的对治法。如是我们 恒时修持烦恼的违品,则烦恼会自然灭尽。

若对外境与自身执著为端严美妙、就会生 起剧烈的贪心。比如以为女人的身体娇媚可爱, 这种非理作意再三生起后, 相续中的贪心就会 像大海中的波浪一样重重无尽,不可抑制。在 此世间、无论是男人还是女人大多仰慕异性的 姿容,但当我们用智慧去观察时,则不管是自 认为多么殊妙的外境, 其实都并无任何可爱的 地方。

我们所贪执的人身, 本来是大便小便、脓

血、鼻涕以及各种小虫等不净物构成、对于这 一点, 我们可以现量见到。一旦我们亲见这些 不净物排泄出体外时,都不会产生起愉悦的心 情。实际上人的身体就是一个装满各种污秽不 净物的肉皮口袋、既然当我们见到一块普通粪 便时也不会产生畅快感觉, 那我们怎么会对充 满一大堆不净物的身体生起贪染之心呢?

对于你所贪爱的人, 假如他身体的一部分 残缺以后, 你是否还会像原来一样喜欢他呢? 如你所贪执的这个男人或女人的鼻子没有了, 或者是眼睛、耳朵没有了, 我们看见他都是不 会生欢喜心的,至于由各种不净物聚合成为一 体的这个人身、我们为什么还对它产生欢喜心 呢?根本就不存在产生欢心的对境。

其实我们所贪执的人身也是由各种体细胞 聚集而成的, 比如你所贪著的某人的大眼睛, 实际上也就是由晶状体、睫状肌、角膜等物质 所组成的,如此分析之后,人身中也就不存在 欢喜心的对境了。

在此我们再回过头来分析一下能贪执的



观





心,如一个男人爱上某女人而结为夫妻,开始 时认为她青春美丽,不可方物,但过一段时间 后,他就再不愿意看到自己的妻子, 当初他非 常贪爱的妻子现在已经毫无吸引人之处,于是 他又开始追求别的女人了。实际上以前他所钟 爱的女人,与今天他所讨厌的妻子同为一人, 根本就无有任何差别。

因此有贪心的这种人,就如疯子,那狂乱 的分别念就像是风中的棉絮一样飘忽不定, 今 天追求甲,明天喜欢乙,以前他喜欢的美人, 后来他会认为过于平凡。假如美丽的本性真实 存在, 那么你的心情为何前后有如此巨大的变 化?不应有任何变化。以前所喜欢的人也应该 永远喜欢、并且你所喜欢的人应该得到全人类 的一致认同。但事实并非如此, 如某女以为某 男的眼睛勾魂摄魄,非常迷人,但另外的女人 对此并不表示欣赏。

在我们房顶上一些贪心强烈的小鸟、它们 也经常像人一样舍弃旧友结交新朋。但在我们 看来,这些小鸟并不美丽,在形相上它们彼此

之间也并没有任何差别。我们人也是同样的道 理,比如对于同一个女人某人会认为她好看, 但另一个人则会认为她一点也不好看,但实际 上这都是由于自相续的分别念在作怪,如果是 牦牛看到这个女人后,心中根本就不会有好与 坏的评价。

本来本性并不存在的东西,但贪心重的人 反而执著为实有, 故对女人的身体生起贪心, 而在离贪的瑜伽士或一个不净观行者看来、女 人的身躯一点也不美丽动人, 对此一丝一毫的 贪心也不会生起。我们对外境的诸如名闻利养 等一切贪著也是同样的道理。

又比如、对于污秽的不净粪、人类会感到 恶心不愉快的, 但在狗与猪看来却是一种美味 可口的食品。因此对于好、坏等判别全是众生 的分别念而已,这与疯子的心念无有任何差别。

作为人身的五蕴本来是无有任何实义、五 蕴聚合也无稍许实义, 并且它还是三大痛苦的 本性, 是刹那生灭的法犹如闪电。若详细观察 后、就会知道轮回一切诸法皆是苦的本性、空







的本性,并无任何东西值得贪恋。从身体的五 蕴乃至器情世界中的一切本无可贪之处,但凡 夫因分别念以为外境实有存在,就这样将自心 捆缚了,于是给自他都带来巨大难忍的痛苦。 本来不净以为清净,本来痛苦当作安乐,本来 无常执为常有,如此给今生来世带来无尽的痛 苦。

在此主要宣说了对治贪心的窍诀, 其实也可以此类推其余的烦恼。

本无体性的诸法却给自己带来无穷无尽莫 大的痛苦,这是徒劳无义的。比如对于美丽的 姑娘,你为她付出了巨大的代价,这样无有任 何意义。分别念为我们带来无穷的过患,当我 们用智慧来观察自己的分别念,这时才知道, 其实分别念为我们假立了许许多多毫无意义的 事情,对此我们必须用妙观察智来铲除之。

在正确运用妙观察智来观察外境时,一切相状都不存在,犹如乌云融入虚空一般。所谓"妙观察"就是将粗法抉择为细法,再将细法分析为无方分微尘,如此就可将所贪的对境,

比如我们这个身体用妙观察的智慧进行详详细细地观察,最后我们会得到一切法都是空性的结论。同样,观察自心也是犹如阳焰水一样,是空性。总之,外境与自心皆了不可得。

至于春天阳焰水,有众多野兽执之为真实的大海而疲于奔命,但一个人如果有智慧,知道这不是真正的水而是阳焰水,那他就不会为此而操劳。同理,我们应该认识贪心的本体,认识之后自己在生活中就不会苦恼。这样我们观察了生烦恼的外境和心识,然后再观察它的作用,得知这一切也都是虚伪不实。

用各种方法来观察时,因缘所生的贪心与执著,乃至所贪执的外境都不成立。我们应该如此来观察外境和有境,烦恼没有能力损害这种理智,因为这种妙观察智是符合实际的,而其违品——烦恼本来是虚伪。

无我与空性犹如狮吼遍三界的理智,纵使 有人绞尽脑汁也根本不可能找到适当理由来破 斥,法称论师及历代众多高僧大德对此也专门 引用教理作了许多阐明与论证。因此我们应当







以这样的智慧来进行认真观察,使这种智慧的观察在自己的相续中再三地生起,犹如转轮一样,如是就能自然逐渐挣脱轮回之网,获得自在洒脱的境界。

无论是大乘还是小乘,都必须运用相应的智慧来观察和对治烦恼。在小乘的十六行相中, 我们应着重修持无常、苦、空、无我,通过这 四种智慧来对治它的违品,即常乐我净的四种 颠倒分别念,如是修持就会逐渐断除烦恼网。

在贪嗔等烦恼生起时,我们详加观察其因缘——心识与外境,烦恼本不存在。这样不管是任何一个烦恼生起的时候,我们就用智慧来观察它的本体,通过不断观察,自相续中会无勤生起定解,定解生起之后,就会越来越远离乃至灭尽烦恼。

在此,对治烦恼只依靠妙观察智,不需要 安住修持,就这样无论白昼还是黑夜,时时刻 刻反观自心烦恼的本性、作用、因缘,当观察 的能力日趋成熟时,定解油然而生,烦恼渐灭 于法界之中。犹如太阳的光芒能遣除黑暗,只 要我们经常如理作意,以符合实际道理的这种妙观察智去观察烦恼的本性,那稍经修持也是能产生极大的对治烦恼的力量,就如病人服下或敷上妙药后能在短时间内遣除一切痛苦,而服下一般的药只能取得不太显著的疗效。

一切的颠倒分别念和烦恼就像一柄纸糊的 屠刀,只要认识它的本性,这柄虚假的屠刀就 不能伤害我们。但相对我们这些业重凡夫而言, 不懂依智慧去观察认识其本性时,烦恼还是把 我们紧紧束缚于轮回中,无法在短时间内得到 解脱。

如果我们没有运用妙观察的智慧进行观察,那无始以来的烦恼习气积重难返,甚至连一般烦恼也难以对治,所谓"江山易改,本性难移"。当我们没有观察对治时,烦恼似乎是三界中最厉害的怨敌,但当我们认真去观察或对治它时,这件事就显得轻而易举。以上这些道理在《入菩萨行论》第四品中讲得比较详细。

如果没有摧毁烦恼,则始终不会得到安乐, 所以我们应如病人服食妙药一样来依靠妙观察

穹诀宝藏海

智断除烦恼, 智慧之火是能燃尽烦恼的木柴。 如果我们执著于对外境产生的各种烦恼分别 念,而没有去观察其本质,则烦恼就像水的波 纹一样, 只会不断增长, 永无停息, 乃至虚空 未尽之前也无法断除,这样在今生和来世只能 带给我们无量的祸害和痛苦。

鉴于此, 为何我们不生起欢喜心来对治和 观察烦恼呢? 我们时时都应观察和对治它,即 使在平时淡忘了,如一名战士骤遇敌人时马上 想起自己的兵器, 那至少在烦恼生起时应立即 忆念其对治力。

若以如理的智慧来观察烦恼的本体, 最后 会了知它即是空性、这种空性也就是如梦如幻 的缘起性。如此通达之后,那么没有烦恼波浪 的心就像平静的大海一样, 此时寂止或是禅定 就很容易得到。因为一旦自心离开烦恼得到自 在时、无论修任何善法都能随意成就。

无烦恼清净的心, 犹如远离乌云的万里晴 空一般, 麦彭仁波切在一个"大圆满窍诀"中 也如是云:"若是证悟了如虚空般的法性,那就 得到了无死的智慧。"至于对证悟犹如虚空那样 的见解虽有不同的解释方法, 但现在我认为也 就是得到寂止与胜观双运的智慧境界,这时自 己身心得到堪能, 五眼六通也能自然现前。

妙观察智的修法是先修胜观、然后在此基 础上生起寂止,通过这种观察方法,很容易成 就寂止, 也可以说就是成就止观双运道。这样 看来,在此世间再无较彼更重要的了。是故欲 求得到禅定的人也应如是行持, 即应首先以妙 观察智来观察烦恼,这样观察过后,就如远离 一切疾病的健康人一样, 在此世间可以享受无 尽的快乐,并能现见一切诸法的本性。

一切诸法的本性本来即是空,而在暂时的 因缘聚合中又可无欺地显现、如梦如幻。对于 此, 我们应该用智慧来了知和证悟它的真实意 义。当我们用智慧断除了空与不空的分别念网, 以无别的智慧就可以现见无住的大中观法界本 来意。因为中观不住任何边,如《迦叶请问经》 中云:"迦叶尊者!有者也是边,无者也是边, 远离这二边,即无说无思,是各别自证。"所谓

观







的各别自证智慧,就是远离了能取所取,通达了诸法本性的智慧。

我们知道,修密法的人首先是了解,然后 是觉受,最后才是证悟。但在大圆满当中也有 一种不共同的法器,即不必经过了解和觉受, 而是直接证悟的这种人。如有人在西日桑哈或 莲花生大师面前获得了"一切显现不要执著" 的窍诀后,立刻就现前了远离一切能取所取的 最高境界。恩扎布德就是这样一种根机,他是 断证同时显现的。

总之,在资粮道、加行道、见道、修道过程当中,我们依靠显宗和密宗的教言或窍诀真实地修持正法,最后就可以现前圆满无生的果位,或者说是圆满获得法报化三身。















## 自 我

在此世间, 今生来世都承受痛苦, 沉溺在 漫无边际的苦海之中, 而这一切痛苦的根源就 是五毒烦恼,除此之外,就再也不存在能危害 我们今生和来世的敌人了。在显宗或密宗、我 们依靠具德上师的殊胜窍诀、观察烦恼的本性 时, 烦恼自然而然就会灭尽。这种令所有的烦 恼自然得到解脱的修法、就是最殊胜的方法。

我们应时时刻刻观察自己的心相续, 而不 要只注重表面的行为。如果心相续中的五毒烦 恼丝毫未减弱,而在形象上依止寂静的地方, 装模作样地为别人宣讲佛法, 欺骗众多愚笨众 生,如此讲法也就无甚意义。虽然自相续当中 的烦恼这么深重,但在外表上把身体包裹庄严, 仪态上也是装腔作势、道貌岸然,这样就以为 自己很了不起,这些人真是卑鄙又可怜。

现在世间人就是如此浅薄, 好像某人以绸 缎等华丽衣饰把身体乔装打扮过后, 人们就会 认为他一定是位非凡人物,一定是个大活佛。 此外,对于种姓高贵或是地位显赫的这些人的 儿子, 众人似乎立刻就想认定他是活佛。虽然 有人精进修持、清净戒律、智慧无比、但是没 有人尊重他,这就是末法时代的标志。全知无 垢光尊者当时就是受到很多人的欺负, 所以现 在有智慧和功德的人并不为人推崇,而没有智 慧、人格低劣的那些人却备受恭敬。

自己相续是否具备功德和智慧、自己对此 非常清楚, 也能现量了知, 因此不要随便听信 他人的吹嘘, 而应该反省自心。就像《入菩萨 行论》中所讲,面对别人的赞叹时,若是合理, 也不用生起欢喜心, 若不合理, 则赞叹也就虚 妄不实, 本来不值得为此而生任何欢喜。总之, 这里的意思是不要随别人的语言所转,你应该 观察自己的相续。要知道别人的相续相当困难, 应该要对自己进行观察、自己到底是什么样的 境界? 自己的烦恼到底如何才能灭尽?

现在,有些经忏师转眼间就变成了活佛, 怎么会有这种情况呢?请问这些人,你想一下

自己是不是某位高僧大德转世的活佛呢?如果 是真正的活佛, 那别人认定你是活佛也是理所 当然的、但若自己内心明明清楚不是活佛、那 不管别人怎么说,你也不要装模作样。本来不 是活佛而你自己却好像表面上装着活佛的样 子,可能就会破别解脱戒中的妄语戒。就像以 前在印度,如果自己没有证得阿罗汉果位,是 不能坐在花黄垫子的上面一样。

现在很多人经常说某某是此活佛、某某是 彼活佛。当然活佛里有真的假的两种,真活佛 弘法利生的事业的确不可思议、而假的呢、有 多种情况。那么别人认定活佛的原因,有些人 可能是希望和他的亲戚朋友拉一些关系,可能 是为了某种目的或是为了搞政治、有些寺院认 定活佛也可能是为追求世间八法。

还有一些人稍微了解某个堪布后, 以此就 认定为是活佛、我最初遇到他们的时候都不是 活佛,现在都变成活佛了,这岂非咄咄怪事! 如果自己本来不是活佛,一旦有人说是活佛后, 就自以为是,这样不像是一个修行人,所以不

要观察别人的相续、应该观察自己的相续。相 反,有些堪布自己本来是活佛,但却不承认自 己是活佛、这样韬光养晦就非常好。

有一种是加持者的活佛。比如在前世,他 对自己后世做加持, 本来不是他转世的活佛, 但他以授记或者是通过梦兆的方式来作加持, 这就会出现一些假名的活佛。但这并非前世那 位高僧大德的转世、真正意义上就不是活佛。 所以有些人本不是活佛, 但为了众生的利益或 某种甚深的密意, 就以某种方式承认了一个活

佛。还有在世间中阴转为道用的一些活佛。

另外有一些也可能是着魔的一种活佛。比 如前世杀害上师的那个魔、就伪装成上师的形 象、然后直接变成某人或是加持某人说是那位 上师转世的活佛。因此希望不是活佛的、就不 要以为自己是活佛。若真正有功德, 那天人等 谁也轻视不了你,但如果一点功德都没有,而 你认为把自己的形象装得庄严一点、好像就变 成活佛的话, 那就太过分了, 这是不可能的事 情。





我们应知道, 自己一定会死亡, 但何时死 亡却不知道, 并且死后自己也肯定会跟随着业 力而去。所以此生获得难得人身之际、我们就 不能停留在口头上,而应该在实际行为中,一 心一意地修持正法, 并且所修的法也应非常纯 净、使之免于世间八法的污染。

如我一般鲁莽愚痴的人们, 心里面本来存 在着一个恶心, 但在外表却依靠和借口密宗里 高高的见解和深深的行为,这样来念猛咒作降 伏法就不但没有利益, 反而会对自己有莫大的 损害。

伏藏大师列绕朗巴的一个伏藏法中曾这么 讲过:"本来修金刚橛的时候不一定需要进行降 伏,因为所谓的降伏法,是真正有能力的瑜伽 士,看到恶业众生时,对之进行超度的一种方 便方法。" 所以行持密宗的这些降伏法需要具备 一定的能力、并不一定每一个人都要修。

我们不能随便信口开河给别人说这里有某 某魔, 然后需要修一个降伏法。但现在末法时 代确实有这种不良情况,有人说是你们寺院里

某个人死了就变成了某某魔鬼或天魔,还有一 些人说是我已经看见山上有魔鬼, 山下也有魔 鬼, 我们必须要念一个降伏法, 如此等等, 皆 是世间上的一种民间传说,这种传说并不究竟。

有些人在自己内心着魔或是破戒的时候, 已经神志不清也可能会胡说八道,但这种说法 对佛教有很大的危害性,所以自己没有亲自看 见就千万不要乱说、应该对因果作详详细细地 取舍、切切不能言说种种非法邪说、长此下去 则整个世界就会遍满众多的恶人, 他们会欺骗 无数善良的人们, 其结果对个人和佛法都会造 成极大的损害。

我们知道, 轮回之中的所有六道众生都感 受着苦苦、行苦、坏苦等三大痛苦、为了遣除 这些痛苦, 我们应该用大悲心来利益众生, 而 不要天天都想以嗔心修降伏法或装神弄鬼伪装 具有神通。如果一个人真正具有大慈大悲心, 对三宝有真诚的信心, 那即使整个虚空大地全 都遍满了鬼神,他们也不会对他造成任何损害。 因此念《普贤行愿品》的人、邪魔外道也是不





能摧毀他们。一般魔鬼根本不会伤害我们,因 此某些人就不要胡说,不要经常说一些鬼话, 打一些妄语。

据说有一种叫黑魔的病,当我们染上它时, 马上就会丧失生命。对于这个黑魔病,可能现 在很多的专家医生也不懂治疗它的方法,在佛 法中修持息灾法的人也好像没有认清这种病的 性质。若有人患上此病,很多老修行人可能会 马上给他修持降伏法。但本来是需要修寂静法 来对治的病,你们千万不能说是要修一些降伏 法,特别是猛修法根本不行,否则就更加危险, 最好作煨桑熏烟等供施或者作寂静方面的观 修,这样对病人有利。

不少人在胡说八道,看到电线杆的时候说 看见了一个长长的魔鬼,但走到近旁却什么都 没有了。若是我遇到这种情况,我认为可能是 自己的眼睛不太好,但一般人的眼睛还是比较 正常,就千万不要这样胡说。应该自己观修大 悲心,祈祷上师,若能这样,那所有的天魔外 道和地水火风的危害也不能伤害。 一切加持的赐予者是自己的根本上师,所有悉地的来源则是本尊,各种事业的根本就是空行和护法神,一切一切根本是守持密乘的戒律。望大家时时刻刻祈祷自己的根本上师,也应修持自己的本尊,念诵本尊的心咒。尤其是承办一切事业,空行母很重要,造除违缘好国则护法神很重要,所以对空行和护法最好经常供养一些整洁清净的供品,否则只是口为根本一一密乘的戒律也必须要守持清净,这样护法神也会如影随形般经常跟随保护自己。

大家在做饭时,最好不要把水直接倒在火上,这样许多护法神都会不高兴。本来火很盛燃,但你把水或肉汤浇在上面,使火熄灭了,这种做法就不对。因此,烧火的人一定要注意。

大家对喇荣的龙泉水也应该保持清洁。西山上的这个护法神,若是谁捡了她山上的柴薪,谁得罪了她,她可能立刻就会报复此人。但这个龙泉水有点与众不同,大家若没有维护好泉水旁的卫生,这个恶龙就会天天来找我麻烦,





我的有些病就是因龙王不高兴而引起的。

我个人以为,饶益众生一个方面是放生, 这对大家有很大的意义;另一个就是暂时以布 施来利益众生,这也是我们扶贫方面的一些项 目,还有其他的法布施。如果经常这样发菩提 心、修胜观,这种人就是真正的密咒上师。所 谓的密咒上师并不是一定要娶空行母、留长头 发,真正的密咒师是具有菩提心的人!

已经断除了死魔的人, 根本不会说见鬼见 神等胡言乱语。其实, 三界中最大的恶魔就是 我执。谁有我执, 那所有的天魔都可以包括在 其中, 我们心中一切恶魔和鬼神也都是"我执" 的部下,因此除了你跟我执这个大魔天天共处 之外、就再也没有一个外在有相之魔了。为此 米拉日巴也曾说:"如果自己的心没有变成魔、 那在外境上面没有任何一个魔。"

有的人大言不惭地说,我今天看见这个神, 昨天看见那个鬼, 然后我就稍微念了一下解缚 咒,马上就把它们吓跑了,这种说法是不对的。 如果某人见神见鬼的分别念越来越强、并且自

赞毁他的这种心越来越多的话, 这说明是他自 已着魔了。

有些人拿着手鼓,胡说什么"啪的"一声 鬼神就已经被赶走了,但遣除鬼神的"断法" 并非如此。"断法"祖师玛吉拉准说过:"末法 时代有很多不懂断法的人,将我慈悲培养的这 些众生也杀害。"

有些人特别喜欢说见鬼见神的事情,见着 别人时,也是说有某个鬼神在害着你。但在《大 圆满前行引导文》中也已经讲过,这种说法其 实是一种邪法。即使是真正的鬼神, 我们也应 该把它们当作是自己的父母, 在断法中也着重 是在修慈悲心。

觉宇巴修行者专门到各尸陀林和水泉旁 去,也是修大悲心为主,并不是用嗔恨心来降 伏鬼神。以前玛吉拉准空行母降伏魔众的方法, 首先是依靠清净的仪轨,将所有的鬼神集中, 此后就将自己的我执和肉身布施给他们。

在断法的仪轨当中, 是将自己的身体变成 甘露,供养那些鬼神,以此让它们都获得安乐





和满足,这样在了知我执的本性后,能生起一 种无生空性的境界。

因此对于断法,现在末法时代的人,根本 就不了达它的密意。你们这些狂妄之徒! 请睁 大眼睛看看玛吉拉准空行母的教法,这种修法 并不是以嗔恨心来断除外境的妖魔鬼怪、我们 应观察的是如何断除自己的我执。

很多人不知道观察自己的相续中到底有几 许功德,就好像认为自己是一个伏藏大师、大 成就者或清净戒律者一样,然后就随便言说各 种鬼神的事情。当别人赞叹他的时候,还自以 为功德巍巍。

在这个末法时代的人们,也似乎根本就不 懂得如何才能正确判断一个人,若是某人经常 谈神说鬼的话,他们就会认为他有神通神变. 但其实就是这种人最为虚伪不实,没有半点可 靠。

这可能是因为以前的一个缘起吧, 在藏地 雪域、真正具有智慧和清净戒律的人、世间俗 人对他们不会恭敬,而不学无术、装模作样的,

众人反以为他是一位了不起的人物。现在的时 代也是如此, 如果说是活佛的话, 不论是否具 备功德、汉地的很多居士或是愚笨的人都会对 他恭敬供养, 若不是活佛的人, 即使他本人具 无边的功德, 好像任何人也是无动于衷, 末法 时代的人就是这样愚痴颠倒,对具有清净戒律 等功德是真正福田的人不知道去恭敬。

愚昧浅薄的人, 在受到别人恭敬时, 自己 的傲慢心也是越来越增上,就像是火上浇油, 别人说他是活佛,他也就认为自己是真正的活 佛了。

总之, 我们要经常观察自心, 对自己的心 作开示。因为我们的心经常被种种分别念的波 涛扰乱着,如希求名声、利益和安乐等等,而 不愿默默无名或受到侮辱, 我们一生中大多数 时间都是处于世间八法的染污当中,而真正的 善心、比如寂止、胜观等如法的心却非常稀少。 如果我们在世间八法中耗尽了自己的一生,那 真是很可惜。因此在听闻到佛法之后,我们应 该身居寂静的地方精进修持。如果自己的相续







没有点滴进步, 好像跟从前没有两样, 这真是 今人遗憾!

大圆满中的八大金刚大笑、无道无果等等 说法、与如今众多狂人所讲的大话、假话、空 话、比如胡说没有善恶、轮回、涅槃、这两者 有极大差别。现在末法时代有些人, 说是你们 不要学经论, 学经论没有什么意义, 要实际修 行。但如果没有闻思,怎么能修持呢?这真是 着魔!

本师释迦牟尼佛也是要求先闻后思, 遣除 修道前的一切障碍之后再修持、如果从来没有 闻思过, 哪里会有修行? 萨迦班智达也说过: "没有闻思而作修持,那就像是断了手的人扒 在悬崖上一样。没有闻思智慧的这种愚痴人修 大手印,来世变成旁生,或者是生于无想处。" 所以这种没有闻思的修行真是一种大空话、真 是一种邪道!

现在浊世中有些上师, 自己根本就不懂佛 法经论, 更不说解释经典了, 所以他就不赞叹 闻思,只是一味地让人们修行,这就是真正的

谤法罪。有些上师一辈子也从未学过一部论典, 对麦彭仁波切、智悲光尊者、荣索班智达等前 辈高僧大德们的论典从来没有学习过, 我们知 道他肯定是不懂经论。既然从没有闻思过佛法 经论, 那你是怎样摄受弟子的呢? 如果连佛教 的基本理论和名词术语都不知道、然后告诉别 人不要看经论,说是我们这里以修行为主,理 论方面不重要, 说是需要修持。这种说法真是 愚痴又荒谬,无垢光尊者指出:"在我之后,只 有闻思究竟的人才能证悟无上的大圆满。"因此 一定要有广大的闻思。

我希望大家要闻思修行, 不需要闻思的这 种修行我是不会认可的,这种没有因的果,怎 么会产生呢?释迦牟尼佛教法的特点就是有如 何的因才能结如何的果, 这也是佛教缘起性的 特点。古德说,没有学习而得到智慧,这在佛 教的论典中找不到任何论证和根据。

不需要任何闻思的修行是一种愚笨的盲修 瞎炼,在这种人的心中所能生起的可能仅是一 种暂时的寂止,就像是旱獭的境界(冬眠)而已。





除此之外, 我保证他的相续中肯定不会生起与 佛法相应的深刻正确的见解。所以闻思对我们 极为重要。

一切轮回的根本就是我执,而要断除我执 必须具足无二的智慧,生起无二的智慧之前提, 就必须要具广大的听闻和思维,所以有些人仅 仅住在一个寂静的地方,我觉得这就没有什么 意义。对此,大家可能也会深有同感,一个人 在寂静的地方枯坐了二、三年或五、六年,修 行上没有任何进展。现在许多所谓的"修行人", 他自己没有闻思,摄受别人时也就只能是这样 以盲引盲,其结果可想而知。

我真切希望乃至死亡之前,一直依止上师 听闻佛法,可惜我的愿望没有实现,因为我的 上师都过早地圆寂了,现在我就特别希望大家 抓紧时间闻思佛法。

有些修行人经常东奔西跑,在表面上也依 止了为数众多的上师,但他们现在的相续中得 到了什么利益呢?而另外一些人脚踏实地、一 心一意地在一处长期闻思修行,他们的相续肯 定得到一定的进步,大家对这两类人可以作一个比较观察。到处去寻找一些上师,对自己的心相续也没有什么太大的利益,你不闻思只说是要修持,在对治烦恼方面也起不到任何作用。

所谓的修持佛法,就是要使自己的心相续与对治烦恼的佛法智慧相应。如是,自己的见解就必须依凭教证和理证,即使是修持无上大圆满,其见解也必须要依靠十七大续部和无上 步音的教言,并且要以智慧时时对照这些经续论典和教言,看自己的修行是否正确和如此。若见解不需要依靠教证和理证来抉择,那修行肯定不会成功。若外面的态度举止表现得好像跟任何人都不愿接触,那这也不是一个正确做人的行为,这在无上大圆满当中也是不允许。

在大圆满中,见解必须要与教证理证相合, 其行为必须与众人接触,因此修大圆满的人见 解和行为也一定要符合于经续论典的观点和意 旨。希望大家认真想一想,像某些人那样的盲 修对自己的相续到底有什么样的意义?





我认为在佛教里,再也没有比闻思更重要的事情。以前的喇拉曲智仁波切,是继麦彭仁波切之后又一位非凡的大德,他说:"对讲闻佛法不满或是不愿意闻思的这种人,即生得不到解脱;而对闻思作诽谤的人,要想得到暂时和究竟的解脱,这犹如石女希望得到儿子一样,根本就是不可能的事。"

有一些人平时尽讲空话,说什么轮回涅槃不存在,一切善恶无取舍,对此我无丝毫恐惧,并且在嘴上也是随便地哼着一些密法的偈子。这些愚笨的人虽然说什么都不害怕,但自己若遇到一点小小违缘的时候,心里立即就惊恐不安,而当他有了一些甘美饮食享用的时候,内心就生起无比的欢喜。

如果轮涅无取舍,那为何对食物如是贪执, 对外境的伤害又是如此生畏,现在末法时代这 种说空话的人真是举目皆是。以前堪布根霍为 此赞叹麦彭仁波切说:"现代做上师的人多浮华 虚假,讲空话的人比比皆是,而您却大力提倡 闻思修行和取舍因果,如您这样的上师真是稀 有难得!"

一些自认为是大修行的人,根本就不知道 自己相续的状态如何,这种人在大悲和智慧方 面从不作丝毫的努力和精进。衡量自己有否证 悟的标准,就是看自己的相续中是否生起大悲 和智慧,如果没有生起,那就说明你对佛法的 真实意义一点都未接近过,更何况说是大修行 或是证悟了。

还有一些人说一切轮回都是本来清净,无有什么可舍的,哪怕地狱的痛苦我也不害怕。我们一般对死亡的痛苦都无法忍受,那更何况地狱的痛苦,若还没有脱离轮回却妄言轮回可舍、地狱不必怕的这种人,你现在为何的还等的人,你现在为何你就愤恨不平不愿接受?别人诽谤你时候,为何你就愤恨不平不愿接受?别人诽谤你是骗子并说很多恶语的时候,你连这一点的路受不了,怎么会不害怕轮回呢?见到人间的监狱都毛骨悚然,那地狱痛苦的猛烈程度更甚于千百万倍,你说不怕是不可能的事情。

本来在轮回当中人天的福报是最大的安







乐,比如梵天或是转轮王就具有非常人所能及的享受和安乐,说空话的这些人得到人天福报的时候当然会生起欢喜心,不要说是人天福报,当你饥饿的时候得到一顿美餐,心里也可能会无比的欢喜踊跃。那人天的福报和佛的果报相比,当然佛的安乐是至高无上的,所以你就不要说我不希求获得佛果,不要说这样的大话。

常见有些人修持了一点世间善法后,如念了三亿遍观音心咒,就说我现在死了也不害怕。

从一方面看,你修善法的功德也是不可思议,但另一方面,你也应该想一想,根据佛经道理有时哪怕是生一刹那的嗔恨心也是会断尽无数的福善资粮,而你自己又曾生过多少的贪心和嗔心?所以千万不要以为自己很了不起。

我以前曾遇到一个出家人,他说的空话就比较厉害,我就忠告他:希望你要注意,你的见解并不高,应该踏踏实实地修持。那位出家人听后说:没事!我每天都在转经轮,我一点也不害怕地狱。但是作为凡夫的这些人,也不要太自以为是。

得一个人天福报也是如此安乐,佛的安乐就更为殊胜,因此这种人就不要说不愿意得到佛的果位。若你真是连佛的果位一点都不在乎,那你对饮酒和自己的妻子为何又是如此贪执。当你看到一位非凡美丽的姑娘时,心里就产生了猛烈的贪心,然后你会想方设法来得到她。如果你对酒和女人是如此的希求,那你对无上安乐的佛果为什么不去希求呢?!

本来在密法当中,说一切显现是自然解脱,







这也是大圆满之道。但在大圆满的道之中,你心里一边经常存有世间八法的分别念,然后一边说是一切显现自然解脱,这根本就是不可能的事情,这只能是自欺欺人,如此说法和行为也变成极为荒唐可笑。所以现在末法时代有一种说法,说是对精神疯狂不正常的这种人好像称为是成就者。但若真正是成就者,那他在世间法和出世间法两方面都会圆融无碍,不会是那副神经错乱的样子。

对于大圆满,需要多生累劫积累资粮才能 真正证悟。虽然要证悟可能比较困难,但仅仅 了知大圆满的见解却并不是那么艰难。

所谓的了知,就像中观一样对诸法的本性 作详细地观察。依靠中观的理证,把一切诸法 抉择为心,然后心的本性也是远离一切戏论, 对此生起了定解的时候,这也可以称为是大圆 满的一种觉性。当年宗喀巴大师的上师曾说: 我现在已生起殊胜的定解,即使诸佛菩萨来至 我面前的虚空,我的见解也不会有任何变化, 这种见解就可以称为定解,也可以称为真正了 知。

在内心要生起这种了知的境界,或者说对 大圆满的觉性要生起一种定解,就必须要长时 间地依止善知识忏罪积资才能获得。为弟子宣 讲大圆满引导的人,则在内心对大圆满至少应 当有一些觉受。这种觉受,并不是以推理方法, 而是以直接体验的方式在自己的定解之上产生 的一种坚定境界。

现在末法时代的很多人自称是大修行者,但真正的大修行人却十分稀少,因为真正有修行人却十分稀少,因为真正有修行的人,贪嗔等心根本不会在他的相续中生起。所以我们应当恒时观察内心,当自己受到诸自己之双,请立即观察自己,对之的状态!当你与别人相处时,请观察自己心内心有没有贪、嗔、嫉妒、我慢等这些中,不但存在着如此众多的烦恼,而且还非常深重,那就说明你的境界并非那么深不可测。我们见了有的胜观,在自己的相续当中是否有进步?

目我教言

有些人认为自己远离了世间八法,并以此 经常自赞谤他,其实这种行为本身就是最大的 世间法。实际上,这种人受世间八法的缠缚一

他都表示不需要, 然而在内心里却是渴求着供

点也不亚于他人,如有些人在别人的供养面前,

养,这就是世间八法。别人为你安立了一个法 座或位子时,自己也不愿意坐在上面,这也是

世间八法。有些出家人特别地执著,好像不需要任何人的恭敬,这也是世间八法。在他人面

前表现得特别谦虚, 以此表明自己远离了世间

八法,这样人人会赞叹我,但其实这就是世间 八法的一个标志。

在大乘,若自己戒律真正清净,看见别人 犯戒会生起悲心;在小乘,若自己清净戒律而 又生傲慢,这也属于犯戒。以自己清净戒律生 起傲慢心,赞叹自己和诽谤别人,以为自己很 了不起,而某某人已经犯戒了,其实这就是真 正的破戒者。所以,若别人犯戒了,我们一般 不能随便传讲。

有些人以为自己见解高深, 以此为傲看低

他人,这正是危害见解的毒药,因为真正证悟了正见的人现见一切诸法为清净。有些人认为自己已经证悟了,其实这种人的见解也不正确。如果真正是见到本性的瑜伽士,比如我在十八岁的时候,当时在德格有一个老人叫索甲,他以前是一个平凡的人,众人都根本不知道他会有修行的境界,但当他圆寂时,真正成了大虹身。在大圆满大史中也讲到了他的故事,所以证悟本性也不一定随便宣示别人。

若心相续中对世间的一切琐事兴趣索然, 这是真正的厌世心。但是自己好像是不吃不喝、 修持苦行,内心以为自己高人一等,并贬低诽 谤别人,这就不是厌世心。

精通一切诸法的密要,对各种宗派无有任何贪嗔,这也是一种证悟,阿底峡尊者说:"如果知道一切论典为窍诀,这是最大的一个证悟。"有些人认为自己的智慧非凡,于是狂傲我慢,轻视他人,自赞毁他,这种人的人格也不能算是高尚,更谈不上修行了,这只是愚人的一种习气和标志而已。我想若真正具有智慧,

你对大圆满、大手印在本性上应该有一定的证 悟,或者对显宗、密宗的经典能精通无碍,这 样你可以称为是智者。

有些人稍微学习过高僧大德的论典, 如对 萨迦派及其他宗派的各种说法有了大致的了 解,这时他就特别傲慢,自以为学识渊博、智 慧高深、其实他诽谤佛法倒是确实不一般、这 就只是造罪业而已, 对自己心相续的改善和未 来的前途起不到任何实际的利益。

未登地之前,不要随心所欲对各种宗派之 间的辩论下结论。比如、宗喀巴大师本来是文 殊菩萨的化现, 可是有些凡夫人也经常诽谤宗 喀巴大师的善说。高僧大德之间互相辩论是完 全可以的、而我们作为凡夫小人也要模仿圣者 菩萨狮子们的行为、则有掉下深渊粉身碎骨的 危险。

又比如荣敦西夏格坚造有《现观庄严论》 的讲义、其中他说第八地菩萨以前的境界是他 自己的境界, 八地后的境界则全是依凭教证而 来。但现代的一些愚人、也妄评荣敦的《现观 庄严论讲义》有错谬之处。

我们获得一个人身宝, 尤其是作为宁玛巴 教法的后学弟子, 当然有必要把自宗教法搞通 弄懂, 在不离正知正念的基础上, 也可以做一 些相应的辩论、但是千万不能诽谤他宗。好像 诸佛菩萨无法解释清楚,高僧大德也不能诠释, 而我聪明过人能解释这些章句, 这种说法本身 是极端错误。若你真正证悟了法界,一切诸法 的本相自然会了知,就像明眼人现量会看见面 前的色法,而不会像你现在道听途说般地讲辩 一些是非那样。

佛在经中讲, 不应观察他人过失, 相反, 应当经常反省自己的过失, 观察自己的相续是 否与佛法相合,这样精进地修持妙法。为何还 要观察别人的过失呢?

不管修学任何一个宗派、自己宗派的观点 必须精通。我们在座的大多数人、全部是佛陀 和宁玛巴的后学弟子,因此我们一定要掌握见 修行果的关键密要、此外、就没有必要破斥噶 当派、萨迦派和世间各宗派的观点、这一点大 家一定要注意。不破斥其他的宗派,也不要诽谤他人,如果恒时默默地修持自心,最终就会 战胜一切外魔。

虽然自己没有贪求名声之心,但在必要的时候也需要适当的赞叹和辩论。此时,辩论是为了满足人们或是针对某些具信者而设施;有时,为了摧毁某些人的傲慢,也可以赞叹自己的功德。如华智仁波切本不愿自我吹捧,但有时为了利益众生,也会赞美自己的功德。因此,有些上师为了对众生或对佛法有利,有时候也显示各种功德或赞叹自己,这些都是有必要的,而我们就不能对此生起邪见。

某些高僧大德在名声地位特别稳固时,就像以前的文殊菩萨,他为了引导某些外道的众生,虽然在表面上假装诽谤过释迦牟尼佛,这是有甚深的密意。

在各个宗派之间,可以运用真正的理证和 教证进行辩论,这从以前的传承上师一直到现 在都有这个优良传统。为了显示取舍,既可以 辩论,也可以破立,但此时不能怀有贪嗔而应 以恭敬心来互相辩论。

为了知道哪些是该舍,哪些是该取,我们也可以自我赞叹。为了利益他人,虽然也可以直接指出对方的缺点,但是千万不能以贪嗔之心说别人的过失。若是以自私自利的心来赞自毁他,这种行为本身就是最大的一个过失。我们无法了知他人的相续,而对自己的举心动念却是一清二楚,犹如自照镜子。因此,为了防范过患、增长功德,我们应随时观察自己的相续。

世人从不知足少欲——对安乐享受不知道满足,对财产也不知足。当得到点滴财产的时候,还想攫取更多,哪怕整个大地上所有的财富都属于他一个人拥有,心里仍不满足。有如此劣心的人应该对自己厉声地呵斥!

虽然众生心中有无穷无尽的分别念,但却 无丝毫的实义,它们全都是烦恼和痛苦的本性。 这些分别念就像是水中的波纹一样,如果不善 加对治,而让它自然生起,那永远也没有尽头。 就像是孩童用木块和沙石做游戏,始终没有满

金藏

足, 永远不会舍弃, 就这样在无意义的分别念 当中一直散漫着。所以对于以前恶劣的习气和 所有的烦恼分别念, 我们一定要用智慧立刻加 以对治, 将它们全部断除。

如果没有长期坚持精进修持,那无始以来 的习气不但难以改掉,而且前面得到的少许智 慧也难以巩固,非常容易消失。所以我们对善 法和闻思修应当尽心尽力地去行持。如果自己 没有痛下苦功,就无法获得功德,所以一刹那 也不要散乱,就这样日复一日、年复一年精进 地修持,一定要不间断地修持!

如果仅是修持而不断除分别念,也不可能 现前清净的禅定和智慧。所以为了将自己的境 界越来越增上殊胜,务必要断掉一切恶劣的分 别念,为此我们应住在寂静的地方,经常要观 察自己的心。

贪欲强烈的人,就像饿狗一样。大家知道, 饿狗白天晚上都是在为了自己的饮食而到处奔 跑。那些不知足少欲的人就是如此,其内心始 终存有一个贪心——或希求异性朋友、或名声、 或财富等等,分别念层出不穷。追求而未得到时,心里异常苦闷痛苦,得到后心里也是一点不满足,犹如在火上浇油,贪欲的火焰反而愈加盛燃。也像梦中求水,喝了又喝,不管喝多少也非常干渴。若能将自己的贪心断掉,则没有如此剧烈的痛苦,所以我们应该精进于断除自己的贪心。

要断除自己的烦恼,就需要长时间地依止上师闻法,仅仅只听一、二天的法,就不会得到明显的利益。

有些人喜欢坐在山洞或树下,这时鬼神就 已经盯上他了,有些鬼神专门对此种人造违缘, 以后极有可能会精神失常,这非常危险。虽然 在佛经里说要依止寂静的地方,但其前提必须 首先依止上师相当长的时间,断除一切疑惑, 比如对宁玛巴的所有教典精通以后,才可依止 寂静的地方掩关修持。否则,对教理一窍不通, 对上师也没有虔诚的恭敬心,如此一个人在寂 静的地方修持就不可能得到任何利益,甚至还 会有生命的危险。

我们再对此问题深入探讨,一个修行人要到寂静处修持,需要具足相当多的条件和要求。首先,他必须要恭敬上师,恒常修上师瑜伽,若能一心一意地祈祷上师,就不会有任何鬼神的违缘;其次,对大悲心也必须要修持,如果相续中真正生起大慈大悲的菩提心,那鬼神也不会加害。我们不管是修断法还是修其他的任何法,依止上师都非常重要。

我希望大家不要一开始就住在山洞等无人 寂静的地方,首先应该依止具有法相的上师, 认真听闻佛法,最好不要离开闻思修。我这里 意思并非让大家闻思一生而不要修行,但一辈 子都在盲修瞎炼而不闻思,这也是一种邪道。

释迦牟尼佛在经典中指出,听闻一堂课的功德也是不可思议。由此有些人可能会想: 善星比丘通达三藏,像他那样的听闻已相当不错,像他那样的精通我们也是不可能,但善星比丘最后还是堕入了三恶趣。其中的原因是,像提婆达多或善星比丘这样造五无间罪或是对上师生邪见的人,虽然他们已听闻了佛法,但他们

的罪业已把听闻的功德摧毁了。比如念观音心 咒的功德虽然非常大,但如果念咒之人杀了母 亲,那此罪业已经胜伏其善根。希望大家不要 造五无间罪,这样天天闻法,以后一定会往生 极乐世界。

现在有些宁玛巴及其他派别的弟子,认为 不必努力闻思而热衷于修行,以为整天闭起眼睛坐在那里这才是究竟的修法,对此种说法我不大以为然。有些人说不需要闻思,就像普曼如来一样修就可以成就,但这种人也太不多量力了,也不琢磨一下,自己是否是普贤如来那样的根机!希望大家一定要再三地闻法,经常闻思轮回的痛苦、祈祷上师、对众生生起为心、修自他交换的菩提心,这就是最殊胜的一种修行。

在无边无际难以忍受的轮回痛苦大海中, 虽然暂时呈现了少许安乐,但这些安乐实际上 都在引诱迷惑我们的心,就像是妖女的微笑不 能相信。在本师传中,释迦牟尼佛在往世曾是 一位商主,他到了一个罗刹洲,彼洲上的许多



妖女就使用各种伎俩和欲妙来引诱他,那些妖 女暂时显得快乐姝丽,但其本性却都是痛苦和 诱惑欺骗。

这些暂时的快乐不仅是痛苦的本性,而且 也在刹那刹那地变化,犹如闪电,这就是无常。 我们今天所拥有的财产,明天是否还继续存在 呢?如今身体健康强壮,将来是否仍然无病快 乐,如是等等,这一切都是难以预料的,所以, 可谓"诸法如闪电"。

人们贪著世间法,如何享受也不会满足, 犹如小孩贪吃甜美的糖果,再三地咀嚼也是尝不够。然而,世间上所有的法不管再美妙,也都不存在任何的可靠性。比如,梵天的财富在世间上属于最为上等精粹,但这些财物以及他们所享受的妙欲也不会永恒,不值得信赖,也没有任何实义。

世间上的这些法不管如何千姿百态地显现,其实都是空性,我们怎么会对之生起贪心呢?有如是的贪心,便会有如是痛苦的因。所以华智仁波切说:"当生贪心的时候,立刻就要

舍弃它。"《佛子行》中也讲,引起贪心的这个事物,必须马上抛弃。

对于一棵芭蕉树, 当我们以理智逐渐分析它时, 就会发现它里面为空心, 没有一丝一毫的精华实义。如是我们深入细致地观察轮回中的一切诸法, 也会发现它们如同芭蕉树, 所以在整个轮回中都不存在一个可靠的法。

通过这样观察,得到定解时,自然就不会 对善妙的事物生起贪心,对低劣粗鄙的事物也 不会产生厌恶之心,对一切法就不会产生粗大 的分别念和执著,相反我们会去希求无变的大 乐,即原始的自然本智。

暂时的轮回并没有任何东西值得追求,真正值得我们希求的是永恒不变的殊胜智慧。因此我们一生当中所做的各种琐事,全都是徒劳无益。比如我们搞建筑做生意等世间法就是毫无意义,口中言说各种不如法的语言也没有任何意义,然后心里面产生的烦恼分别念——贪嗔等心也全都是痛苦的因。对于这些身口意的一切世间琐事,我们应该全部舍弃,从此以后,





身体应该作顶礼、转绕等善法, 口应该念诵经 咒,心中应该生起清净心、大悲心,观修生起 次第和圆满次第。

释迦牟尼佛在经中指出: 若身体做各种世 间的事业、口中讲各种非语(不如法的语言)、心生 各种分别念,这些都有极大过患。为此,我们 应当时时忆念大悲尊者释迦牟尼佛的金刚语, 发愿从今以后,一定要好好护持自己的心、断 恶行善。 最好在即生就能断除一切分别念,安 住于大圆满的境界中,即使没有得到如是境界, 至少也应将自己的分别念经常融入于大悲与信 心之中。

无风吹动的灯火端直又明亮, 若远离分别 念,那我们的心就如无风的灯火,如是在清净 的心当中安住,幸福又快乐。若不远离分别念, 那自己的心始终不会清净, 因此我们的心应当 尽量安住下来、不要寻伺、也不要跟随外境、 这样所有的功德就会自然而然地显现。犹如澄 清的水才能显现月亮的影子, 若一摇动, 就现 不出任何影像。

这也是为我们宣讲一个禅定的修法: 自心 的分别念,就像是小猴子蹦蹦跳跳,当我们抓 住它的时候、必须要以一根正念的绳子来捆住 它, 否则它一刹那也不会老实安分。因此我们 对自己的心应时时刻刻地进行观察。

如一个大国王, 在同外境的敌人作战时, 面对着敌人的千军万马, 虽然也有失败的时候, 但天天失败也不太可能。若事先预知将会失败, 他可能更加小心翼翼周密策划安排。而心中的 烦恼能毁坏所有的众生、此敌军更为凶猛、它 远远超过外界的敌人。如果我们真正能依靠殊 胜的对治力,与烦恼的敌军作战,那最终一定 会取得彻底的胜利。可是对烦恼作战的人,在 这个世界上又有几个?

我们往往不愿意与烦恼大敌争锋。不去对 治时,心的力量显得相当可怕,但若真正去对 它作战、那自己的心很容易被调伏、贪心嗔心 自然会投降。所以希望大家通过观察自心、把 心转到善法方面来, 若不依靠对治, 以烦恼染 污了自己的相续,那将会毁掉自己已有的全部







修行善缘、将来定会感受无量的痛苦。

如在某家庭中,有一个性格恶劣的妻子, 整天谩骂吵闹、家里人的生活就一直会陷于困 境中。同理,如果烦恼存在心中,我们永远也 不会有安乐。一个恶妻,不但会耗尽家财,而 且有些男人也会因她而丧命。若我们心中的烦 恼没有调伏,则其后果比一个恶妻更为可怕。 欲想断除烦恼,自己有能力做到,而要舍弃恶 劣的妻子,一般人不一定有这个能力。

心没有调伏,则产生百般的痛苦。实际上, 世界上所有的痛苦都是从我执和未调伏自心而 产生、调伏心则能制伏一切、否则什么都不能 胜伏。如果能调伏自己的心,则能获得暂时与 究竟的安乐, 所有的功德也是能圆满自在。今 天我得到了一个纯金的曼茶, 这也是调伏自心 的一个标志。所以为了调伏自己的心, 我们应 该精进努力地修持善法。

在修持善法中、调伏自心最为重要。世间 上有些人认为拥有美女非常重要, 但这并没有 什么可重要的。在释迦牟尼佛时代,阿难陀曾

十分贪恋自己的妻子, 但当佛陀把他带到天上 后、他才知道妻子的容貌不及天女的千百万分 之一、当时他就不再贪恋妻子了。

所以,拥有美女并不可贵,所谓的美女也 就是不净粪的口袋; 登上王位也并不稀罕, 所 谓的王位也是痛苦和无常的本性。大多数人希 望自己健康无病、永远青春年轻、但这些意义 也不太大、如果能调伏自己的心、则其价值将 远远超过世间上的一切。

不管古代还是现在, 色达都是一个极为贫 穷的地区。现在住在居士林的两个藏族居士, 他们以前认为自己相对比较富裕, 可在那时财 产也为他们带来不少麻烦和痛苦。在我们牧区, 一般家里有一大群牦牛,大家就认为这家人宽 裕富足,但这些也像梦中的财产一般,都是无 常和虚假不实的。不仅一般人, 转轮王也是如 此。比如以前阿阑律国王,他的权势和财产遍 及整个南赡部洲,但最后也烟消云散了,所以, 如果我们能调伏自己的心,则其意义超过了世 间上的王位、无病和名誉等等。







我们听闻到佛法之后,应该依止寂静的地 方来修持善法。萨迦班智达说: 性格恶劣的人 住在寂静的地方也暴躁凶猛、犹如森林当中的 猛兽; 若能调伏自己的相续, 住在大城市里也 是堪能温和。因此希求得到佛果的人,首先应 好好地闻法, 之后就会自然而然地生起修行的 功德。

如果我们没有调伏自己的心、那即使长时 修持,也不会得到太多的利益。华智仁波切在 一个教言中讲:"调伏心调伏心,用菩提心来调 伏自己的人,即使身口没有做任何善事,这实 际上也是对自己和众生有利。"所以在修习佛法 中,调伏自己的心非常重要,表面的行为实际 上并不重要, 我们应时时刻刻观察自己的心。

对于痛苦不愿意接受,而对安乐则强烈地 执著, 在安乐当中放逸度日, 这种希求安乐和 舍弃痛苦的分别念一直在不断地涌现、我们作 为修行人应断除这种分别念。正在痛苦的时候, 最好安住在空性的境界当中, 如果做不到, 就 修持自他交换的菩提心、这样一来、痛苦也就 变成了产生功德的因。若我们不能转为道用, 则一切痛苦和安乐都会成为修道的障碍。

有时候某一种痛苦结束了, 自己觉得轻松 安乐,但另一种痛苦可能会接踵而至。如我想 只要心脏病治好了,那其他的病不要紧;但在 头痛的时候, 又以为此实在是一大痛苦, 若我 的头痛好了, 另外一个病也不要紧。实际上, 我们面临的往往是这种情形, 自身上一种病痊 愈了,接着又产生另外一种病,这样不断地遭 受各种痛苦。我们的心就像是恶狗一样,无论 怎么喂养善待它,它都会伤害我们。但如果我 们用菩提心来摄持, 观想代受所有众生的痛苦, 并将功德和安乐回向, 这样一次的修法也可以 积累千百万劫的资粮并可减轻自己的痛苦。

世上每个人都有一些愿望和目标、但一个 原望实现了,还有更多的目标紧跟着,还想追 求更多的安乐。比如我们原来的男众经堂维修 完了,还想再修大经堂,大经堂维修完毕,还 要重修尼众经堂,然后又要修建大幻化网坛城, 也许以后我没有死, 我还是不会满足的, 只因







这些建筑对于我们的闻思修行有极大利益。世 间人的分别念就是这样,一个愿望达成了,马 上又生起一个新的希求心, 比如有些人有了房 子还需要院子,有了院子还需要花园,这种希 求心永远也没间断的时候。

整个世间上、希求安乐和厌离痛苦的分别 念,乃至我执未尽之前始终没完没了。根登群 佩大师说:"乃至小蚂蚁在内的所有动物,都是 为了自己的利乐而奔波。"所以我们不要再等 待,不要想我明年、后年再修学,现在就立即 要开始调伏自己的心。

我们的心狡猾多端,不可能从外面来调伏 它, 自己应该观察心的本性, 然后在没有任何 希冀和疑惑的境界中安住。我们应约束自己的 心,不要去希求今生当中的世间八法,成天追 求财产, 天天生起各种贪心, 这样并没有很大 的必要、应经常使心安住在一个善法当中。

我们狂乱的心就好比能能烈火、飞卷的狂 风、海中的波涛或是山上滚下来的石头, 直接 制止和对抗它则是困难重重、让它自然停止也

不可能, 所以我们应该依靠种种的善巧方便来 对治自己的心。

修心的方法应该是不紧不松、希望大家对 三宝应该生起信心,特别是对自己的根本上师 要作猛厉祈祷:祈祷上师您心中的智慧完全融 入我的心间, 愿我将来能弘法利生, 请好好地 加持我的相续。这样,哪怕是一刹那祈祷自己 的传承根本上师, 上师的大悲加持也会对我们 有很大的意义。

分别念犹如空中的云雾漫无边际,也像无 有阻挡不断下流的河水一样连绵不绝、如是我 们不应追随未来的分别念, 而应自然安住于当 下内心之本性。分别念, 犹如空中鸟迹或平原 上豺狼的脚印, 既寻觅不到, 跟随它又有何义? 也如梦中的买卖, 虽然有时赢利、有时亏本, 但这都没有什么意义。所以我们要全部断尽这 些无实义的分别念, 就必须观察自心, 然后自 然安住。

若自己的分别念如风起云涌越来越增上, 就好像连整个虚空界也无法容纳, 但只要我们

以观察的智慧去断除它,那分别念在刹那间将 全部消失无踪。作为一个大修行者,当他一开 始观察自心时,所有的分别念就都融入于心的 本性虚空当中,一切烦恼也就消于法界。

心如幻化的军队,与这个幻化的军队对垒的时候,希望大家不要畏惧,应充满信心,因为它本无自性。如果没有调伏自心,则在三界中会感受无量痛苦,而今生又像闪电非常短暂不可靠,所以希望大家再也不要往后拖延,应该尽快去行持。

如果心中存有世间八法,这样仅在表面上修持正法、持守戒律或是具有一定的智慧,那实际上并无太大意义,所以我们应当一心一意地观察自己的心。若自心不能安住,就注视释 迪牟尼佛的心间,若产生昏沉,就往上观他的肉髻,在大手印当中,也有观文字或标帜,这样观想佛在心里面,就容易调伏自己的心。

在大圆满和大手印当中,心安住时要观察, 心散乱到外面时也要观察,总之随时皆应观心, 这样就能将所有的烦恼分别念全部断除,能取 和所取自然消于法界, 显现出觉性的本来面目。

当我们安住的时候,就像水泡融入水中, 所有的分别念全部融入于心的本性当中。以前 热穹巴与米拉日巴相逢的时候,米拉日巴就幻 化出一百匹野马,然后又从中幻化出了成千上 万的野马,接着一刹那间这些野马全都变成一 匹,最后这匹马也融入了法界。当时热穹巴已 经看愣了,米拉日巴就给他唱了一首金刚歌, 意思是讲凡夫的一切分别念即是如此。

若心真正能安住,那所有的分别念就会消于法界;我们若没有认识其本性,那分别念就会越来越强大。比如对一个年轻的女子,最好一开始就不要看她,然后不要去想她,也不要与她讲话,不要跟她接触,当内心产生小小的贪心时,就应该立即断掉。否则若你跟她接近,与她说话,然后与她一起做一些不清净的行为,最后你们的后果就会越来越严重。所以,在一切分别念萌发之际,我们就应立即加以斩掉。若有分别念,就不能成就寂止,因为所谓的寂止,就是指断灭分别念而言。





分别念就像盗贼,一旦认识了它的本来面 目之后就再也不会危害我们。又如一个恶人, 我们对他越来越好,他就会越来越变本加厉加 害我们,如果惩治他或彻底断绝关系,这个恶 人就再也无能为力了。同样,对于分别念,若 我们去对治,它就会软弱无能,若因害怕而逃 遁,那它反而会紧追不舍,直到击倒我们为止。

分别念就像恶人, 当它来到面前时, 如果 我们用无分别的智慧去观察对治, 那它就失去 了肆虐的能力,也没有其他帮凶,它就会束手 就擒。所以我相信,只要我们肯下功夫,调伏 心也并不困难,只不过我们没有在这方面痛下 苦功而已。

当年我在石渠求学的时候, 有一天托嘎如 意宝说:"如果我们没有去调伏,心的力量就会 非常凶猛可畏, 但如果去调伏它, 则会发现它 只不过是一只假老虎。"他又说:"如果你们七 天当中, 好好地祈祷上师, 认真地调伏自己的 心,那心的状况也会与从前有极大的不同。"我 对金刚上师的话深信不疑,如果大家真正依此 修持七天,到时就会知道这个教言确实非同凡 响。

如前一段时间, 天寒地冻、寒风凛凛、枯 枝簌簌, 有如八寒地狱, 但过了九九之后到现 在开春的时候,就逐渐暖和起来了。分别念也 如此,没有对治时,它是异常冥顽不化,但修 持过后、就像今天的天气、它就慢慢地变得温 暖祥和了。获得地下的各种宝藏,并无深远广 大的意义, 但如果我们能调伏心, 获得轻安, 则其意义非同寻常。

有些人说,我已经闭关九年了,但修行还 是没有什么进展和收益。这可能是他们并不通 达修法的窍诀, 调心的最佳窍诀就是以心来观 察心、这也是大圆满的窍诀。当然也还有观佛 像、观文字等其他很多修法。观察自己的心, 祈祷三大传承上师、让历代传承上师的加持融 入你的心间。这个修法就比较简单易行、并不 那么困难,否则,大圆满的法就不殊胜了。

比如在肮脏的洞穴中隐藏有一条毒蛇、如 果我们去靠近和贪求它, 那痛苦立即就会出现





并缠绕着我们。分别念就像是毒蛇、若不将它 抛弃, 暂时和究竟、今生来世它都会让我们饱 受无穷的痛苦。因此, 我们不应随顺这些恶劣 的分别念。

分别念犹如猛火,要扑灭这种猛火就必须 具有清净的智慧水。禅定和胜观好像清净的甘 露水和天人的花园,如果我们去饮用和享受, 暂时和究竟的安乐都会得到。即使希望得到天 人或人间转轮王的果位、都需要有一颗寂静安 详的心, 因此我们不应去思维一切世间八法, 而对即生和来世都有意义的事情,尤其是现见 法界和清净禅定的法, 我们应当去思维。正念 犹如甘露水,我们应该饮用,分别念犹如毒药, 我们应该断绝。

我们的分别念飘忽不定,不可捉摸,有时 候生起欢喜之心,有时候生起痛苦之心,有时 候则生起迷茫无记的世俗意念。如果我们不想 方设法对治, 那它就在无意义当中永远地流转, 因此为了断除分别念, 我们应精进修持寂止。

若不如是精进地修持、则无始以来串习的

分别念很难以疗治, 若没有专注修持, 始终不 可能成就清净的禅定。因此当内心生起各种分 别念,不管是粗的还是细的,我们都不能跟随, 应该坚定专注地修持,立即断除之。

无始以来串习的分别念犹如卷烟, 已经成 为习惯之后要想直接断掉绝非易事。因此我们 要像调驯野马一样, 通过各种方法逐渐调伏自 己的心, 经常要以正知正念来守护自己的心, 努力使自己现前无有分别的无二智慧。

世间上的任何妙欲, 我们从中所享受到的 安乐都非常微薄,但紧随而来的痛苦却是无穷 无尽。世间的人们好像并不清楚妙欲的众多过 患,在浊世短暂的人生中,他们日日夜夜地使 身心都沉溺在世间的妙欲泥坑中不能自拔。

希求世间妙欲的这些愚笨之人,不但违背 上师的教言, 也违背了亲友们的忠告。他们虽 然听闻了众多良益真实语,但心里却毫不在意。

贪著世间的妙欲,不但能使我们舍弃清净 戒律、也舍弃了已拥有的名誉和财富。实际上 希求世间的妙欲,将摧毁自己的一切安乐。仲



秋的寒霜摧折美丽的鲜花,妙欲将凡夫暂时和 究竟的一切利乐全部摧毁。在短暂的人生当中, 这种人把充满希望的青春时光,就在恶业和无 义之中,转眼间即消耗殆尽。

许多人在年轻时代,都会以为人生旅程悠 远漫长、但与之恰恰相反、事实上人的一生的 确非常短暂,很多老人对此深有感触。从一岁 到十几岁之间, 都是孩童贪执玩耍的时期, 这 如梦境一般恍恍惚惚就过去了; 然后从十几岁 一直到四十来岁之间,可以算是人生的盛壮时 期,但这也转眼即逝,并且在此期间,经常遭 遇病魔等各种违缘, 抽不出时间修持善法, 也 没有劝别人修持善法,有些人的中年就这样度 过了; 等自己年老体衰了, 就已经五、六十岁 以上、这时候身体也变得极为孱弱、并饱受各 种病痛的折磨, 心中虽然也想行善断恶, 比如 我心想即使遇到生命危险也要转绕一次坛城佛 塔,但是身体就没有这个能力,老年人修持善 法有如是的困难。到年迈体弱的时候、我们会 想: 我在年轻时应该修持善法, 可当时我已经

在放逸当中虚度了宝贵人生。到人老时自己一定会生起后悔心,但那时可能已经后悔莫及!

当贪欲的铁钩钩住了我们的心,那这时对 所贪的朋友、财产以及身体等,我们应通过各 种方法来了知它的本性,不要被贪欲所役使。 因为所有猛厉的分别念都是因各种缘起暂时所 生,本性上没有一个恒定不变的东西,因此只 要我们依靠对治法,它就没有任何能力,取胜 于这些分别念也就轻而易举痛快淋漓。

对于世间上具有智慧和清净戒律的堪布活佛等高僧大德,你们应该去接触和依止他们。如果依止和居住在具足闻思修功德的僧团里面,那自己就会有一个惭愧心和羞耻心,始终不会有做非法事情的机会。

若一个人依止贤善的上师和善知识,自然 而然就会生起一种惭愧之心。当你依止很好的 善知识和金刚道友的时候,仍然是放逸而行, 那谁还能救你呢?即使释迦牟尼佛亲自来,你 也就像是善星比丘和提婆达多一样,照样还是 要堕入恶趣的。如果在僧团里也不能好好持守





戒律, 那还有什么办法能使你持守清净的戒律 呢? 所以自己应该好好地思维, 在遇到这么好 的金刚上师和殊胜环境的时候、最好杜绝一切 非法的行为。

虽然密宗里可以享受妙欲、但密法深奥莫 测,现在世间上有不少人错认为密宗只有双运 法和降伏法。他们以为在大众面前依止几个空 行母这才是密宗行者的行为,似乎空行母越多, 密宗的境界就会越高。还有些人把不信仰佛教 的女人也摄受为自己的"空行母",不管到哪里 去,也是出双入对,而于降伏法,他没有真正 的菩提心, 更没有生圆次第的境界, 并且对那 些真正弘法利生的高僧大德们发恶心,妄想用 各种降魔法来损害他们。如果这种不良做法蔚 然成风、将会对密宗产生极坏的影响。

能够如理如法行持密法的人、在当今世界 确实罕见。本来对密法必须要加以保密、不能 随便公开、如印度八十四位大成就者、如果大 家阅读过他们的传记,就会知道他们是像野兽 一样在寂静的地方行持双运和降伏法的,而并

不是在众多人面前行持密法的甚深行为,因此 我们对密法不能颠倒行事。

如今有些人以密宗为借口、做出许多非法 的行为,如杀生、偷盗、邪淫等等,但这些实 际上都是毁坏佛教的标志,同时也违犯了密乘 的根本戒。学密的人不应该这么做, 我们应该 是相合世间而弘扬佛法和行持佛法。真正行持 佛法的人就应该像阿日班钦、蒋扬钦哲旺波等 许多前辈大德那样,实际上他们修持密宗生圆 次第的境界已非同凡响, 但在外面形象上他们 守护所有的别解脱戒也非常圆满, 并不像如今 我们看到的这些"密宗师"。

希望你们应好好地修持, 不要以密宗为借 口,把自己恶劣的行为都认为是密宗的修法, 然后自己作双运降伏等等,这样不但于己而且 对佛法也会造成极大的损害。比如真正在密宗 里,高僧大德根本不会因嫉妒心而对别的高僧 大德作降伏, 也不会以贪心邪淫, 否则, 其结 果必将摧坏自己的心相续。

很多古德说: 作为大批僧众的住持人, 必







须是一位清净比丘,若是修持密行的瑜伽士来 主持教法则比较困难。如果同时具有出家人和 在家人二种福田,那必须由出家人来作住持。

即使内心的证悟高不可攀,但外面的行为 也应该如法。对密法必须秘密去行持,并且密 宗里的法物也不能随意给别人宣说,尤其是对 自己本尊的名号及修法最好保持缄默,可是现 在末法时代的很多密宗行者好像是商人做广告、唯恐天下人不知。

许多人以修持密法为借口,不断增长自己的贪欲心,他们经常寻找一些"空行母"。一些女人在没有依止这些上师之前,本来出身贪寒,但当她变成"空行母"后,她的颈项上也就是了一串串的珊瑚等奇异珠宝。这位上师也就了一串串的册本家,以为自己很了不起,身带着他的"空行母",仿佛自己是密宗中最的一个瑜伽士,但这种恶行所造成的后果是境的一个瑜伽士,但这种恶行所造成的信息,得意洋洋,但实际上他的这种行为是非法的,因为密宗里面的很多行为都是必须要

保密。

现在非法之徒,将自己的某些密法行为暴露于人前,这就是属于魔众的一种举止。如果是真正的密宗行为,那就必须要远离一切世间八法到寂静的地方去秘密行持,这样就免得遭受到别人的诽谤,对佛法也不会造成各种危害。比如以前玛尔巴译师依止那若巴,在最后,那若巴已变成为密咒师,而在外面根本看不出,为了保密,当时即使是具无比信心的玛尔巴辛自去朝见,接见的时间也相当短暂,那若巴对他说:"你不要依止很长时间。"修持密法就必须要如此保密。

如果内心具有清净密法的境界,那五肉五 甘露也可享用,双运和降伏也能行持,比如诛 杀敌人后就可以超度他。但在外面的形象应该 以别解脱戒的要求去做,必须要受持比丘戒律。 对此莲花生大士和阿日班钦具有同样的观点, 堪布菩提萨埵也曾讲过:"在外面应遵守小乘的 戒律,里面则是密乘的境界。"

如果具有智慧、福德和方便, 那就能享受



世间的一切幻化, 实际上这也就是我们心中最 殊胜无比的一种安乐。

如此善说犹如甘露, 哪怕此中的一点一滴 也是能遣除世间的痛苦和疾病。可是对于如此 甚深的教言, 有许多业力深重的人却是不愿意 接受,就像是一只蛤蟆不会去享受甜美的蜂蜜 一样。

为了末法时代的受苦众生, 我以慈悲心宣 讲了上面的教言, 凡是想利益自己的人, 对此 都应该精进地修持。













## 如 何 做 人

世上每一个人,对于色声香味触等法,无始以来就在不断地串习。因此,当我们值遇世间妙欲的时候,每个人的贪心都非常大。但世间法究竟的意义为何?在处于世间法和佛法之中时,世间法又该如何做?做人到底该怎么作?所以在下面就给大家讲一个关于做人的方法。

我们作为一个人,首先必须要依靠本尊和 护法神,再凭借福德和前世的善业,这样就如 国王拥有了手下的军民,自己的名声、财产等 一切都能圆满自在地获得。

为了积累福德和亲近护法神,自己应时时刻刻对三宝生起信心,这也是做人非常重要的一件事。对积资诸善事,比如闻、思、修行、诵经等等,我们应该像森林当中的猛火,进行精进修持。

我们作为一个人, 无论在哪方面, 与天人

相比都是比较低等下劣,在天中也有智慧圣尊, 因此我们应时常依靠天神和护法神的力量承办 一切所欲。像二十一优婆塞、格萨尔王的眷属 等等,有如海一样无边的护法神众,比如国王 的很多事情就是依靠众多的大臣们去办理,同 样,如果依靠这些护法神的力量,让他们经常 给予帮助,那自己所想的一切事情就都会圆满 成功,因此大家念护法神至关重要。

念护法神时,需要有供品作供养。比如在 "八大法行"的仪轨中,对八大圣尊中的每一 位虽然都有不同窍诀的修法,但其中的共同之 处就是对护法神都必须要作赞美和供养。因此, 对护法神要供养美酒、糖果,或者是食子,供 品是越丰盛越好。对供品方面的要求,一是应 该清净整洁,二是要准备某些油类的食品,比 如当行者用糌粑作供养的时候,如果里面一点 酥油都没有,那可能就不是太好。

假如我们念格萨尔王时,一点供品也没有, 我觉得这就不行。连一点茶叶一点水果都没有, 那么护法神就不一定很高兴。因此,在供护法



神时应该准备一些供品,古人有"若人求天尊,天尊要食子"的说法。

有许多的比如像八部、十八部的智慧护法神,本来他们都是智慧身,不会有什么分别念。但当时他们被降伏时,莲花生大士是这样给他们讲的:"你们要帮助瑜伽士,瑜伽士也一定会对你们作供养、赞叹。"所以如果一点供品都没有,只是在口头念诵一下护法神的祈祷文就不一定能起到明显的作用。

敌人势力的黑暗越来越深的时候,我们就 应该使寂静慈悲的白色月光越来越皎洁明亮。 如果我们经常用身语等慈悲的行为来对待所有 的人,那本来欲对自己制造违缘的仇敌,也会 逐渐对自己生起欢喜心。

不管我们遇到什么样的人, 无论是上等、中等还是下等, 我们都应该一视同仁, 一心一意地用慈悲心来对待他们。这样即使我们有些过失, 他们也不会宣扬而是极力隐藏, 并且很乐意地将我的名声也传遍世界。

倘若我们喜欢别人帮助自己, 那自己也应

该要帮助别人,这样他们一定会欢喜。若是喜欢自己的人越来越多,那怨敌的势力就会减弱。 在赞叹我们的人当中,有的人是真心实意地在 赞叹,而有的人本来是不太愿意,但他所说的 有些语言反而成了对我们的宣扬。

所以真正要想降伏对方,也应该用慈悲心和爱心来对待。如果自己怨恨的人较多,那也会妨碍自己名望的提高。比如我们学院刚成立的时候,当时对我生欢喜心的仅有几个人,后来我也是逐渐配合很多人,与他们和睦相处,这样我们学院就有了二十多人,后来又有了一百多人,再后来就是一千、二千至如今八千余人,这些也是因为我使自己的行为与别人相配合所带来的一点点功德。

有些人虽然受到众人的赞叹,但在内心却愿意尽量隐藏自己的功德,而不愿意宣扬出去。这样即使隐藏了一些功德,但如果众人喜欢自己,特别是与自己关系密切的人若对自己敬重喜爱,那他们也愿意讲述你的功德,这样自己的功德也会被歌颂赞扬到遥远的地方。





所以自己首先应具备功德, 然后对内部的 人一定要搞好团结,不能仇恨和轻视他们。对 我来说, 虽然我没有任何功德, 但现在世间很 多人都知道并恭敬我,此因缘是怎样来的呢? 就是因为我对下面这些堪布比较重视, 对他们 经常讲说一些悦耳的爱语, 使他们比较愉快和 感激,于是为我造了许多赞美辞。

有些人虽然不发慈悲心而降伏了一些敌 人, 自以为像大狮子一样威力强大, 一些目光 短浅劣慧者也像对待天人那样来恭敬和供养 他,如此他本人也就更加贡高我慢。但是有智 慧者可以明了,这种人的地位和势力并不稳固 持久,因为对于势力强大但又傲慢和愚笨的人, 就像铁钩可以勾招大象, 有智慧的人依靠方便 法也可以把他们降伏, 我相信在整个藏地雪域 有很多的大成就者和大修行者都具备这个能 力。

若无智慧, 仅仅是依靠力量, 也不能降伏 敌人。比如有些人对我们以粗暴的方式来对待, 那这种人暂时好像转轮王一样地位权势显赫,

事情也能成办, 但是从最究竟来说, 就像锯子 锯木头, 哪怕再粗大的木头也是会慢慢地被锯 断,这种人将逐渐衰败。

有些人无论说话还是做事都是以虚伪、不 诚实、不合理的方式来进行,如此习惯之后, 自己无论做任何事情全都变成了狡诈的行为, 最后他欺骗了无数的人。那么这种狡诈的人, 在外表上暂时他的事情也能成功、比如今年他 财势富饶可能有五十多万元, 但以后逐渐逐渐 就开始衰败,明年就只有三万了,再过几年以 后就家破人亡了, 其结果是终将毁坏自己。这 种人就像山上的水, 刚开始的时候, 是高高在 上,但逐渐逐渐地它就越来越下降,再没有一 个上升的机会。所以以狡诈的行为来成办的事 业, 既空虚又不可靠, 最终也不会有一个长远 和究竟的利益。

而某一些人的行为公正端直、并且他也是 以慈悲心来对待一切。这样因为他做事正直发 心善良, 虽然暂时那些末法时代的众生也可能 害他, 自己也可能会生起一些厌烦心, 但从最

究竟来说,他不但不会失败,而且他的事情也会越来越成功。

那些愚笨或是耍小聪明的人,谈不上有什么智慧,因为他们的目光短浅,就像是近视眼看不见很远的地方,他特别喜欢得到眼前这一点利益,并为此而辛勤奋斗,但结果他所作的事情不是利益微薄便是适得其反。而那些具有智慧和大能力的人,他的眼光开阔深远,所作所为都是作长远的打算,为了来世的一些事情也愿意去做,这样其结果是在他的今生和来世都会成熟无穷无尽不断的利益和安乐。

平时遭受一些违缘的时候,当时我让大家好好地祈祷,但有一些鼠目寸光的人,叫他念经他也不愿意参加;而有智慧的人,就一心一意地念诵,虽然暂时比较辛苦,但结果对整个佛法和对我们自己的前途都有很大的意义。我想,只要我们认认真真地依照佛经论典和上师的教言去行持,就一定会取得胜利。

某些低等下劣的人,特别喜欢那些有权有势腰缠万贯的大人物,在此类人物面前身体毕

恭毕敬,嘴里也是讲说着阿谀奉承的语言,当 有一位大官员来的时候,他们就人前人后跑来 跑去地点头哈腰。但一般卑劣下等的人恭敬承 侍高高在上的这些大人物,也没有什么太大的 意义,因为在世间利益方面他们也不会成全你 什么,在人格、智慧以及出世间法的修行方面 更不可能助你一臂之力。

比如一位贪心炽盛的老人若去追求一位年 轻貌美如天女般的姑娘,姑娘不但特别不高兴, 可能还会对他怒目相视,这个老人的追求是不 会成功满愿的。同样,低下的人在高等的人面 前期望希求,也是根本不会如愿以偿的。

如果我们虽然积累了财产,但自己却没有 机会去享用,如此财产就不会为自己带来任何 利益,反而会对自己的生命和声誉造成危害。 因为财产,给自己的今生和来世都招致众多的 痛苦,那追求财产也就没有任何意义和价值。

如果我们经常对某个人生恶心口出粗语, 那我们即使把自己所拥有的财产全部送给此 人,他也不会对我们生起欢喜心,在将来某个



时候他也可能会伺机作损害。《入菩萨行论》中云:"纵人以利敬,恩施来依者,施主若易嗔,反遭彼弑害。"所以经常诽谤别人或说恶语,实际上这是在毁坏自己。

有些愚笨的人饮酒贪杯成癖,甚至在有些地方女人喝酒也是令人瞠目。释迦牟尼佛在经中早已说过:"凡我的后学者都不能饮酒。"不要说在佛教方面,即使从世间的角度来讲,喝酒的过失也是非常大。

时常贪执饮酒的这种人,不要说晚上就连 白日也是处于黑暗当中,好像是要死不活的样 子,既非活人,也非死人,就是处于这种状态。 因为酒的缘故贪心也增长,于是这种愚笨人白 天贪执饮酒晚上贪著女人,他们就像是腐烂的 尸体,生活也如疯子一般,白天晚上都是处于 非法当中虚度人生。

还有某些人,各种欲望层出不穷,他们在 心里始终幻想着不能成功的一些希求与梦想, 那这种人的生活根本就不会存在有安乐,他们 实际上白天晚上都经常是在痛苦的煎熬之中度 过。不知道自己的生命还能保持多少天,却想要在这里做一件事情,要在那里做一件事情, 天天这样打妄想,这种人真是很可怜。

总而言之,愚人的一切——他的财物、语言、行动以及他的身体和神识全无任何实益, 此等一切只是变成愚人虚度人生的因。

无论是谁,他总会具有少分的功德,这样即使我们功德巍巍,那也要学会尊重他人,应该取受别人的长处。我们应把自己的功德看得很轻,而把别人的功德看得很重,这样自己的功德也就会越来越增上。

如果在处境窘迫的时候,别人曾出力帮助 过我们,那我们在一生之中对此事都会难以忘 怀。比如对那些贫穷可怜的人哪怕是布施五十 元钱,他可能在一辈子当中也不会忘记这件事; 但对于一些位高权重、财富盈仓的人,哪怕你 送给他大量的财产,他也不一定能记住。以前 在文革期间,许多人对我的恩德都非常大,当 时对我供养的一点酥油或是人参果,到今天我 还是记得非常清楚,现在我收到的供品虽然众

多,但却经常忘记。

这里意思是讲,当处于贫穷痛苦的时候, 若别人对我作过帮助,日后自己财富势力圆满 时,也不能忘记他,否则即使自己的名声地位 再高,那实际上也就是一个卑鄙低劣的小人。 现在有些人就是这样,自己稍微具有一点地位 的时候,就把以前的恩人忘记了,这种人确实 就是一个坏人。所以我们千万不能忘记对自己 有恩德的人。

有些人把以前和自己关系友好的人舍弃, 然后又重新交上一个势力比较大的人,但到了 一定的时候,他又会故伎重演,所以和这种人 打交道就没有什么意义。如果与某个人相处暂 时关系虽然不是太友好,但这个人若是非常稳 重,那你继续与他一起共事,此后你们俩人之 间的关系也有机会变得非常友善。所以交友重 要的是看人的品格,如果人格好一点,暂时虽 然他心里面可能有点不高兴,但以后他也不会 对你做很多的坏事。

有人正在与你好的时候,如果之前此人已

经舍弃了以前的朋友,那这个人就不太可靠, 总有一天他也会把你舍弃。从前, 有三个新来 的喇嘛向钦则仁波切求法, 当时钦则仁波切就 对他们说:"如果你们把以前所有的上师舍弃 了,我才可以为你们传法。"其中有二个喇嘛认 为他们以前的上师名望低下, 而钦则仁波切则 是声名远播, 于是他俩就同意把以前的上师全 部舍弃。但其中一位喇嘛认为:虽然钦则仁波 切是一位非凡的大德, 但以前的上师对我恩德 宏深, 我不情愿舍弃他们。后来钦则仁波切开 始给他们传讲佛法时说:"你们若把以前的上师 舍弃了, 总有一天也会把我舍弃, 所以你们俩 不是我的法器, 你们不能听我的法, 另外那个 喇嘛则可以听受。"那个喇嘛就已经被钦则仁波 切摄受,后来在他面前闻受了许多的佛法,这 个喇嘛的名字叫阿克沃热。

世上有些人便是如此,不但舍弃了自己的 金刚上师,也舍弃了金刚道友,然后到了别的 地方就开始诽谤以前的上师。虽然这种人后来 又依止了其他的上师,但这也不稳定可靠,因

为他依止了一段时间之后, 又会舍弃这位新上 师。

以前阿底峡尊者曾依止过很多的上师、尊 者说:"在我众多的上师中,有的上师功德已经 超过我,有的则与我平等,有的可能不如我的 功德,但不管怎样,他们对我都具有一份恩德, 因此我非常恭敬他们。"而仲敦巴一生只有一位 居士身份的上师和阿底峡尊者这两位上师、后 来博多瓦问:"像仲敦巴那样依止的上师少好 呢?还是像觉沃那样上师很多好?"上师就告 诉他:"如果自己观清净心修得好,则像阿底峡 尊者那样上师越多越好; 如果自己信心不足, 对这种人来说上师越少越好。"

现在末法时代的人,遇到一个上师立刻就 跑去恭敬供养, 随之马上又将他舍弃, 这种人 就没有任何修行境界。我们应该在一生中只依 止少数的几位上师,这样对自己有很大的利益。 有些人喜新厌旧心特别强, 喜欢依止新鲜的上 师, 甚至有的还喜欢五花八门新鲜的外道法门, 这些做法都是极端错误的, 作为上师一定要舍 弃这种人。

在这个世界上, 本来有一些对自己恩德非 常大的人、但我们并不报恩、甚至有的对恩人 还要恩将仇报。本来是对自己作危害的恶人, 反而对他毕恭毕敬,这种人也就是不知道报恩 的人。甚至还有的对自己的依怙者进行欺骗, 对三宝生邪知邪见。

现在有些人, 好像是在测试上师, 本来他 自己在心里面想着一件事、而在口头却说着另 外一件事,或者他在面前说一套,在背后又是 做另一套。这种对三宝没有信心有邪见的人, 我们见到他也会对自己有很大的损害, 更何况 跟这种人一起来往。

知道报恩德、非常可靠 (有些人朝秦暮楚,东奔 西跑, 这种人就是很不可靠)、对三宝也是有虔诚的恭 敬心、思维并相信因果的这些人, 护法神也会 经常帮助他。看见这个人也会为我们带来吉祥 和增上善根、即生和来世的许多事情也会圆满 成功。

对三宝有信心、护法神经常保护的、对佛

法非常虔诚的这些人, 即使他的智慧和分辨取 舍能力稍微不尽如人意,但在他面前请教,他 所抉择的问题也会非常正确。所以依止护法神 经常保护的上师,自己的事情定会圆满成功。

对自己亲友一方很慈悲,而对怨敌一方也 不会屈服, 在远离怨敌方面意志坚定, 知道辨 别善恶,能保持自己的性格行为不是来回反复 地变化,以前喜欢做什么事情,现在也在做, 不是每天都在改变,这就叫做性格坚定的人。 还有对三宝有信心,对众生慈悲,具有以上品 格的人、无论他是何等身份、如果我们经常与 他交往, 爱护和依止他, 是对我们有利的。

愚人交朋结友,首先是观察别人的财产、 地位或是相貌。比如现在世间愚笨的人, 娶一 个媳妇也要门当户对, 先看她本人的容貌, 计 算她家的财富。如今认定活佛也同样,若其父 母有一定地位,人也长得比较庄严,很多人就 会认定他为活佛。好像大多数的活佛就属于这 种情况, 他们都长相端严、财产富足, 真正难 看的活佛很少。

在古代、活佛长相并不一定端庄妙好。比 如以前的布顿大师, 是夏鲁派的创始人, 当他 生下来时,嘴巴鼻子都很大,异常难看。当时 他的母亲特别痛苦,心想:"我只有一个孩子, 而这个孩子又长得如此丑陋、谁也不愿意见 他。"但这个小孩在很小的时候就能说话,他说: "布顿吧!我并不计较这些。"(布顿是藏文音译,义 为孩子谁都可见),他长大以后成为了历史上一位著 名的高僧大德。

还有许多的活佛, 比如在格鲁派的历史中, 其貌不扬的高僧大德也为数不少。现在若是娶 媳妇、美妙一点也可以、但是认定高僧大德的 时候就不一定要非常庄严美妙。以相貌的美丑 好坏来决定是否结交朋友、这是愚人的观察方 法。而那些有智慧的人,他首先是详细观察一 个人的性格品行,然后才开始结交,这样就比 较可靠,这是一个智者交友的方法。

有些人的地位越来越高时, 他对以前下面 的人就越看得起,没有一点儿傲慢心,对下边 的人也是越来越慈悲。这样的人就像沙漠中大

<u>(6) e</u>

树的果实一样,是世间的庄严,如此他本人的 地位和智慧,也像上弦的月亮会越来越增长。 所以我们对下面的人一定要慈悲,而对上面的 人又不能太过分地卑躬屈膝,即应不卑不亢。

从我个人来讲,我的上半生也是在穷困交 迫中度过的。我在九岁时,父亲就已经去世了, 当时我们有几个兄弟姐妹,全都是依靠我母亲 一个人含辛茹苦、想方设法把我们养活。现在 我就比较富裕了,哥哥和妹妹他们几个也都生 活得不错,我们这几个人虽然也是疾病缠身, 但现在财富方面也是比较圆满。

这里意思是说,如果自己以前很贫穷,中间则已富足丰裕,但后来又可能变为穷困潦倒一文不名,那自己在中间富裕阶段,就不要太执著了,应该观想成做梦一样。就像上半生那样的贫穷痛苦,将来和下半生还有什么样的结果呢?我们谁也确定不了。因此我们应该观世间这一切仅是暂时性的,如梦如幻一样,因时使自己以后遭受到损失,在内心也不会因原先暂时的富裕安乐而痛苦。这好比从梦中醒

过来一样,那梦中的安乐和痛苦都是如幻般虚假无实,没有什么可执著的了。

有些人的势力雄厚强盛,对敌人来说就像是猛火,自己虽然具足如此强大的力量,但对一般的众生却非常慈悲,犹如雪山一样,为众生带来消除烦恼痛苦的清凉。这样的人就是众生的庄严,也是世间的庄严。这种人确实具有世间上难以匹敌的势力,但在外面的言行举止上他却非常谦虚而稳重。

以前有一个大官叫桑魂,他的能力超群,方便和智慧谁都无法比,在当时范围辽阔的阿秋康寿地区,无人能与之匹敌。外表上他穿的也是简单朴素,跟一般人没有什么两样,我们做人就应该像他那样。

现在末法时代值得信赖的人少之又少,因此一般做事情时,不要信口开河,应以秘密的方式去做,这样就不容易遇到违缘。除此之外,还需要具备猛厉的行为和怀柔的能力,比如装饰有红色绸缎的宝剑只属于胜利者,只握在大勇士的手中,具有降伏和怀业的这种人是真正

的勇士。

对自方慈悲,对敌人勇敢,能辨别好和坏的这种人,是世间上英雄的标志。别人对你所做的是好事还是坏事,自己一定要知道。比如有些人本身修的慈悲心并不是太好,而且什么都不明白,稀里糊涂的样子,这种人就不是好人,是一个恶人,所以对怨敌和亲人应该分清楚。

没有人压着他,或是没有对他施行强制措施的时候,他始终是欺压很多的人。对别人能欺负就欺负,而对经常压迫自己的人就害怕——欺软怕硬。比如老虎正在凶猛咆哮的时候,就惊恐畏惧躲着它,老虎安详平静对其很慈悲的时候,自己反而要杀了它,这就是一个愚笨恶人的行为。所以当别人慈悲相待的时候,我们的行为也不要太过分。

对世间上的恶人必须要消灭,不然他就会 毁坏国家和团体,甚至整个世界也会因为此人 而遭受众多的苦难。比如从历史上来看,众多 有情的痛苦有时也就是依靠一、二人的恶劣行

径所造成,所以根据许多格言,对这种恶人, 杀了则世界会太平,人们会得到安乐幸福。

现在不是讲修忍辱的时候,有些世间法也 是比较重要。对于具有恶劣行为的人,必须要 像对待麻风病人的尸体那样毫不犹豫地加以舍 弃,从释迦牟尼佛的传记和格萨尔王的传记中, 我们可看出,对恶劣的人必须要清理、摈除和 舍弃,所以诸佛菩萨也必须要对这些恶人降伏。

对那些性格极其恶劣的众生,若以坦诚柔和的态度无法调伏,那就必须显示一个猛厉的行为,这也符合世间的正规。因为众生的根机,就像酸、甜、苦、辣各种味道一样各不相同。《大圆满前行》中有一个公案,说是以前有二位比丘去拉萨求法的时候,看见松赞干布也是以幻化的方式来惩治许多犯罪的恶人。

因此,为了国家的安全和人民的安乐,必 须向恶劣的人采取猛烈的行为。在国王教言中 讲:对于不能悔改的恶人,除了砍断身体外, 其他的比如捆缚和打击等各种手段皆可以允许 使用。如果国王判处犯人死刑,这时作为上师







可以劝谏国王,但若国王正以其他方式制裁一 些恶人的时候,有时上师也不能去劝阻。

做事情有时需要端直,有时需要勇猛。该 说话的时候, 什么都不说, 好像哑巴一样, 这 也不好;但无有必要时也不能讲太多的话,比 如有些人会猜测或试探你,这时候就应寡言少 语。一般做事应该公平正直,但当别人虚伪狡 诈的时候, 你也应虚与委蛇, 不要给他讲实话。 此外还应知晓时机,如说话的时间是否适合, 态度是需要凶猛还是温和等等。

依靠佛法来行持国政的大国王、大法王, 他们对所有的众生都平等地对待。比如松赞干 布、赤松德赞、赤热巴巾国王,他们对每一个 众生都以慈悲心来对待, 我们如今藏地雪域的 佛法也是依靠他们的恩德而来。古代有些国王 犹如太阳一般,对非常可怜的众生特别慈悲, 这样的大人物真正可以算是人民的救星和庇护 所。

本来对有权势的人, 谁都会恭敬, 但对可 怜的人看得起,这在世间上则是极为稀有。有

些人拥有相当地位时,对下面的人是怀恨打击, 对上面的人则是摇头摆尾地巴结, 并且贪著世 间的一切财色, 颠倒因果, 这种人终将毁坏自 己。所以当自己地位越来越高时,对下面的人 也应该慈悲。

有些人虽然得到了崇高的地位、但却没有 为众生和自己带来什么利益, 比如有些高僧大 德,对众生和佛法没有作出任何贡献,那这种 人就像黑暗中摆放的一个装饰品, 谁也看不见。 有些大官和高僧大德对弘法事业起不到任何作 用,这种人与一具尸体没有任何差别。

在世间上, 勇敢无畏是作为一个军官必须 要具备的基本素质、并且他对下属也应具慈爱 之心, 谁做得好, 就应该赐予相应的奖励。在 格萨尔王的时候、也是利他心比较强的人才被 选做大臣。对人人都和睦相处, 并且具有慈悲 心,对上者恭敬,对下者爱护,也不贪求财利 和自己的名声,这种人可以当首领。

作为领导, 必须具足世间法和出世间法的 智慧, 高瞻远瞩, 人品高尚, 善于取舍因果,

为人公正。如果是管理人员,必须要公正,处理问题不能有偏袒之心,应实事求是。并且,管理人员一定要是一个知取舍懂因果的人,否则,当经手一些财物时,就极容易造成贪污,如此就会将自己来世的前途和利益葬送掉。因此大家为常住发心的时候,一定要注意取舍因果,应该一心一意地为僧众办事,不要贪污。

作为管家,也不能对不如法的行为熟视无睹,释迦牟尼佛在世时,对僧团也需要管理整顿。你们若是好心好意,无论是用什么方式,根本就不存在有任何过失。当然对于任何一件事情,大家都应该共同协商,每个人也不要有嫉妒心和各种争论心。这样如理如法的管理,对世间法和佛法的圆满都具极大的意义和必要性。

我在石渠求学的时候,当时发心人员是轮流担当,这也是为上师和僧众办事情。这样发心做事对佛法和众生具有意义,对自己将来的闻思修行也有极大助益,为此大家应该同心协力积极发心。

贪污财产、邪命养活等这些颠倒因果的行为,都会摧毁自己。即使有些人行为正直,内心也比较慈悲,但如果他经常贪污财产、不重因果,那这种人也终将把自己毁坏。在释迪牟尼佛的本生传中,以前有一只善良的动物曾对某人有救命之恩,但此人后来经不住钱财的诱惑,把那个动物给出卖了。所以不管是上师还是高官都不要贪著财产,如果过分地贪著,则他的很多行为必定是颠倒的。

如果一个人经常思维无常,对取舍因果方面也是特别小心翼翼,那他在将来会越来越安乐。我们在座的四众弟子,从今以后也应该一心一意地修持阿弥陀佛,往生极乐世界。人间的幸福与往生极乐世界的安乐相比,真是无比的鄙劣。现在这里的安乐,就像人们的问候语:"晚安"或"祝你晚上做个好梦"那样,但往生极乐世界并非晚上睡得香甜做个好梦般低下的安乐。

损失财物只是暂时的痛苦,损坏了名声则是一生的痛苦,损害了因果将是生生世世的痛

苦。如果生起邪见,不承认因果,这就是对因 果方面作了损害,如此结果在生生世世中都将 损害自己的安乐。所以即使你无有任何财富也 没关系,没有丝毫名声也可以,但你千万不要 失坏了自己的正知正见。相信因果的正见千万 不能摧坏,否则这就是你生生世世中的损失, 对此我们应该小心谨慎如履薄冰。

愚笨的人经常贪著今生的事情, 有智慧的 人则作长远的打算并追求自身功德的完善、这 些都是一切幸福圆满的因。若谁具有殊胜的功 德, 那就像清净的大海可以集聚海鸥一样, 十 方所有的高僧大德也会自然聚会在他的身旁。

真正清净戒律、具有智慧的这些人需要任 何帮助时,大家都应自愿发心去做。同样有些 低劣苦恼的众生请求我们帮助或向我们请教的 时候,有能力的人也应该认真恭敬地伸出援助 之手。

末法时代把好和坏全都已经颠倒了。本来 高高在上的人对你没有做什么好事, 但你也是 对他欢欢喜喜,好像大人物写一封信给你,也

是对你做了一件大事, 而那些可怜的众生对你 哪怕是做了尽心尽力的帮助,你也是看不惯他, 对此一点都不在乎。有些大德就像天鹅能分开 牛奶和水一样,他能辨别出别人对自己是好还 是坏。

人群之中有的人像如意宝一样、有些是相 似的如意宝,有的则是假如意宝,有关人的行 为, 我已经为大家宣说了很多。同样在我们僧 团当中, 既有好人, 也有坏人。大家也可能会 说,这是最好的人,这是中等的人,这是下劣 的人。自己对自己作观察的时候, 也会知道自 己究竟是何种人。最后望大家平时认真观察自 己的身心, 善能分别好坏, 慎于取舍因果, 既 然想修行,就须做一个好人!





## Ż 满

我们在这个世间遭受着各式各样的痛苦, 修持众多法门也没有什么感应,这其中最主要 的原因就是自己的烦恼分别念猛厉强烈。现在 我们相遇无上密法的甚深窍诀, 不需要生起次 第和圆满次第,也不需要寂止和胜观的修持, 只是依靠特别殊胜的方便方法,就能获得究竟 圆满的证悟, 这个方便法也就是来源于根本上 师的恩德和无上大圆满之道。

大圆满的语句粗听起来似乎比较浅显易 懂,而其意义却非常深远,比如精通显密的人 对下面所讲的内容也不一定能完全明了, 有些 人虽然知道,但并没有身体力行地去精进修持。

对于大圆满法,如果在六个月当中精进修 持打好基础后,从此以后就不一定要异常勤作。 有时可以勇猛精进,有时则是在说说笑笑放逸 当中、或者看书、或是修生起次第和圆满次第 等等。

就像贪欲强烈的人经常想念他所钟爱的人 儿,同样,如果有缘者经常修持大圆满的本来 觉性, 那最后就会到达佛的本地。当一个人得 到王位后, 其眷属自然会恭敬他, 同样, 当一 个人认识了本性之后, 所有的分别念自然就会 变成他的奴仆, 若是真正证悟了, 一切外境也 就都变成了顺缘。从根本上讲,大圆满深奥莫 测、但在修持的时候、却是简单易行。

大圆满法既简单又深。如果对自己的根本 上师没有信心,对佛法没有兴趣,对众生没有 大悲心,这样无论你怎样努力也是得不到结果, 就像不管阳光如何普照, 盲人也无法看见一样。 若是对无上密法和上师有强烈虔诚的信心、大 圆满就显得比较简单,没有一点不懂的地方, 就看修行者本人是否精进了。

本来密法中所有的誓言都是需要守持、但 其中最根本的就是需要减弱对今世的贪恋、而 增上对佛法的信心,对上师要有虔诚的恭敬心, 最主要的誓言大概是这些。在《应成续》中讲 弟子的法相时,虽然也讲了很多,但其中最主







要的也是对上师的恭敬心非常重要。如果有了对上师的恭敬心,证悟无上密法并不困难,面见本尊、神通神变以及对众生的大悲心这三大功德也是会自然而然地成就。

现在很多人,好像认为成就者就像是疯疯癫癫的一样,其实成就者的行为并非如此,在修持佛法的过程中,得到舒适自然的感应,这才是真正的学修有所成就者。

因此为了获得成就,首先我们要依止具有 法相的善知识,然后在上师面前依教奉行。对 于上师,首先要观察,决定为自己的上师后就 如理如法地依止他,最后要修学上师的密意。 现在末法时代的人不重视上师的功德,而是以 名声地位高下来决定是否依止,后来又诽谤自 己的上师,如此致使自他都堕入金刚地狱,所 以首先应该观察上师。

如果要依止一位大圆满的上师,自己首先 应深信此上师已经证悟了大圆满,如果上师还 未证悟大圆满,那他怎么摄受弟子呢?这是第 一个条件。并且,他的传承犹如金丝般没有被 破誓言的锈所污染,非但这个上师对传承上师 有无伪不退的信心,而且历代传承上师也都是 如此,这是第二个条件。此外,上师对今生的 名闻利养等世间法没有太大的兴趣,即对世间 法的贪欲非常微薄。最后是他本人通达大圆满 的教义,能够如理如法地给别人讲经说法,总 共有四个条件。

虽然有些上师具有一定的证悟,但给别人 宣讲的时候,因拙于言辞而无法表述,这样摄 受弟子也比较困难。根据续部和论典,上师必 须要精通显密一切经论,即使不通达显宗,那 至少大圆满的一百零八个窍诀已经精通。否则, 在大圆满中有时讲烦恼是智慧,有时则说不是 智慧,因此作为上师就必须通达教理。





时候,好像一些基本佛法名词也讲不清楚。因此历史上,也有一些成就者在教理方面不太精通。

今天给大家讲了上师的四种法相,无垢光尊者在《上师次第悉地海论》中对如何依止上师的窍诀讲得比较详尽。如此依教奉行,上师教弟子怎么修,弟子就应该怎么做。以上师的教言要诀安住本性,这样以法性的谛实力,弟子在尽快的时间内就会证悟自然本智。

遣除二种障碍,断除一切疑网,我们就会 通达如虚空般的心性,此刻我们与本来怙主已 无二无别,自然对自己的根本上师生起坚定不 移的信心和想报恩德的希求心。

上师为我们直指和介绍了心和法界的本性,虽然父母养育我们的时候也费尽心思、历尽艰辛,但与上师的恩德相比则已微不足道,因此为了根本上师,心甘情愿舍弃一切乃至自己的身体和生命,最后在心里自然会生起这样的境界。

对于修持大圆满的上师来说, 可能某位上

师经常显示神通,有的则可能偶尔显示一下,但不管怎样,如果上师对未来的授记非常准确,那说明他是一位大成就者。此外,亲见本尊的事情,一般人难以揣测,但如果这位上师弘法利生的事业和发心非常广大,这说明他与本尊有密切的关系,从此也可证明他是一位大成就者。因此,当大家观察自己的上师是不是大成就者时,以大圆满的自宗来讲,若是具有神通、亲见本尊和利益众生三种能力,麦彭仁波切说这就是大成就者的一种征象。

大家观察本学院的一些堪布们是不是大成就者,也可以用上面这三种条件来衡量分析。可能有些假成就者会打一些妄语,但他对未来的授记并不是全部准确无误,这就说明他在大圆满的修持方面并非高不可攀。即便对无上大圆满稍微作一点精进,也会得到殊胜的感应和智慧,因此只要我们不断地精进,自然而然就会圆满获得持明上师的功德和智慧。

全知无垢光尊者曾授记,将来大圆满法越来越兴盛。全知麦彭仁波切也指出,末法时代

\_ \_

的黑暗越来越深时,大圆满的日光就越来越强 烈。因此当众生的贪嗔痴烦恼越来越深时,大 圆满的加持也是越来越大。

曾经在印度, 嘎绕多吉和蒋华西宁的时代, 大圆满特别兴盛。后来在藏地首先弘扬大圆满 的是布玛莫札和莲花生大师, 中间是全知无垢 光尊者和荣索班智达继承发扬了大圆满的教 法, 再后来全知麦彭仁波切和伏藏大师列绕朗 巴也是着重弘扬了大圆满法。

在荣索巴和龙钦巴的时代,大圆满非常保密。比如当时无垢光尊者正在传法,有时护法神会亲自降临阻止。但现在护法神给我们作了比较大的开许,并非现在没有护法神,也并不是他们不知道。他们也明白在现在末法时代,把大圆满稍微给大家公开,那些难以度化的业力深重的众生,也可藉此获得利益和解脱。

因此我想,我就着重弘扬大圆满,在这方面尽心尽力。即使在藏地雪域,从理论到修法、直至具体的观想等各方面详尽系统地传授大圆满的上师也比较罕见。去年我对索达吉堪布作

了特殊开许,已经翻译了《大圆满直指心性》 和《大幻化网总说光明藏论》等等。

全知麦彭仁波切和无垢光尊者的大圆满, 我们每次传授,从来没有出现过任何违缘,我 相信此中的原由,是因为三根本乐意开许的缘 故。因此一方面我不敢说不传大圆满法,另一 方面我想,大家基本上也符合作为大圆满弟子 的条件。

一九八九年,我应邀到北京高级佛学院讲课的时候,那些弟子对大圆满有信心,但也解无信心之人,当时我就想不能以大圆满来中观的宽义,于是我就依靠大中观的宽决来解释此论。我个人以为如此讲解甚佳。但后来我去拉萨朝拜文殊菩萨时,我献了三次自己以为是否是我讲《定解宝灯论》的时候,为是否是我讲《定解宝灯论》的时候,方法来讲的缘故,回学院后,我也曾提及此事。再之后我讲《定解宝灯论》,就直接以大圆满来解入后我讲《定解宝灯论》,就直接以大圆满来解入后我讲《定解宝灯论》,就直接以大圆满来解入后我讲《定解宝灯论》,就直接以大圆满来解入

<u>~@</u>

237 <u>අම්ිම</u>

<u>~@</u>

8 A

了我献上的哈达。

希望大家也作认真观察,我们当中若有破誓言的金刚弟子,这种人不能听受大圆满法。 本来在大圆满中,要求把上师看成真佛,不但没有这种信心,还诽谤自己的金刚上师,整天说我的上师说话不对、行为不对、各方面都不对,这种人根本就不具足听受大圆满的资格或条件。

如果对上师和大圆满有真诚的信心,可以 堪为法器。若所作所为全都是为了今生的世间 法,那这种人也不是大圆满的法器。总之,对 上师有邪见、对大圆满和佛法没有恭敬心、经 常沉湎于世间琐事的人不是大圆满的根机。除 此以外的其他一些小的犯规,在我们一万多个 人当中全都是如理如法也不可能,稍微有一点 问题也并非那么严重。

佛陀在世时,也有像善星比丘、提婆达多、 恰嘎比丘等许多违背佛法和戒律的人,既然在 释迦牟尼佛足下也有这种人,那在现在末法时 代怎么会没有呢?所以大家也不要过于烦恼。 一方面不能太紧,但也不能太松。以前我在石渠时,整个三界中再也没有像托嘎如意宝那样殊胜的上师,他摄受弟子的方法也非常善巧,弟子总共有一百人左右,但当时也有一些不得不破戒的人,也存在一些是非,那时也不得不严肃处理。像托嘎如意宝那样真正的善知识面前也有这种情况出现,那像我这样的人家们怎么会没有呢?因此对某些小事情,大家心里也应包容,不能因此而想远离厌烦众生。

因为众生的根机意乐不同,每一个人的做 法和行为也是千差万别。我相信,我们这样传 授佛法,虽然有极少数人得不到利益,但从大 局来看,对我们大多数人肯定会有极大的利益。

若传承上师、本尊和护法神生起欢喜,那自己所作的弘法利生事业会圆满成功,否则,一切事情都不会吉祥顺利。有时,我们看见某些人在修道过程中违缘重重,其原因就是持明圣者没有生起欢喜心。

若是想方设法让持明上师生起欢喜心,那自己的功德就会逐渐圆满,这种人今生和来世

<u>~</u>@}





都是在幸福安乐中度过,其弘法利生事业非常 广大,连自己也感到稀有。并且,自然了知这 就是大圆满的殊胜特点,才知道大圆满之人间 初祖极喜金刚的恩德。

有些修持比较好的老年人,自己对往生清净刹土有一定的把握,若是现在让他变成一位年轻人,他就不愿意,因为年轻人修法不一定都是那么一帆风顺。而有些老年人则可能情愿换成年轻人的身体,这说明他一生修行的结果欠佳。

生起次第和圆满次第也是一种分别念,最后无相圆满次第也是一种分别念。而通过观修分别念不可能断尽分别念,因此从究竟意义来讲,生圆次第都不是最为殊胜的法门。无论是你观清净还是不清净,都是一种分别念,最后都应全部舍离。

大乘作为大圆满当中一种所摄,这时所有 的分别念都应全部断除。在末法时代,若是仅 仅观修分别念,各种分别念的梦境是不可能消 尽的,因此除了无上大圆满法,其他的任何一 个法门都难以有办法调伏众生的相续。

就像万丈光芒的太阳从虚空升起来的时候,黑暗自然而然会消除无余,同样,如果我们精进修持大圆满的自然本智,所有的分别念和痛苦就会自然消于法界,这时本尊和空行母在白天和晚上都会不间断地显现,这句话有深刻的含义。

我认为修大圆满的人,见到本尊、空行和护法神显现的机会相对比较多。若无大圆满的要诀摄持而修其他法门,虽然苦修了相当长时间,但也得不到什么感应,仍是徒劳无益,因此许多修行人将自己束缚和欺骗。经常依靠造作和改造,也是不究竟,若是改造而修持,在百劫中成佛也比较困难。因此,我们应该在无有任何修行和取舍的本性当中自然安住,这样在无改中安住的时候,佛的功德自然就会现前。

修持大圆满时,念诵不念诵都可以。有些 上师说在休息时,也不能念任何咒语,有些则 说一边要念一边要安住,有各种说法。如果要 念诵,安住在本性当中念诵,这一点很重要。

<u>~</u>@}

41 ক্রি

<u>~~~</u>

ے 42

一般不用修,要修则在本性当中修。

对我来说,我是一个初学者,什么都不念都不修也不行,应该要念诵要修持,经常祈祷上师和本尊。但在念诵和修持时,都应安住在觉性当中来进行,否则我们若没有认识其本性,则始终得不到感应。

大圆满是果转为道用的一个圣法, 阿底约嘎实际上是佛的智慧。以显宗来讲, 这也是一个地上菩萨的智慧转为道用。因此, 我们修持时, 应安住在本性当中, 其中见解最根本的一些要点在《定解宝灯论》和《大幻化网总说光明藏论》中比较广说。

在修持大圆满时,当然一切轮回的事情都 是没有意义不用说,而且其他一切属于分别念 的事情也都应断尽,我们应当在无修无行无执 当中安住。因此,在修持大圆满时,一般也没 有接受空行母的这种方便方法。

按照嘎单派 (格鲁派) 的观点,在修密集金刚和时轮金刚时,也需要空行母的智慧转用,这种喻智慧也需要一个表示,空行母中也有法界

空行母和各种人、非人的空行母。而不共同殊 胜的大圆满则不需要依靠空行母的智慧转用, 作为宁玛派不需要依靠明妃。

可是藏地雪域的有些行为已经颠倒,比如在嘎单派中有人依止明妃时,他们实际上都比较反对,而宁玛派中不少人要想依止空行母,这种行为就不符合教派的观点,是不如法的。作为宁玛派修大圆满的人,不必要依靠空行母的智慧来修持,自己一个人精进修持大圆满,密法中所有的成就也同样会得到。

若我们能经常安住在本性之中,那修本尊和念咒语等生圆次第就都可以包括在其中。自己在行持一切行为包括吃饭走路、挖地剪草等都可以时刻安住在大圆满的见解当中,这样无论你做任何一件事情也是可以转为道用,这就是《普作续》不改变的行为。在《普作续》中讲,见修行果事业等一切都是无有任何实相。

修持大圆满的人,所有的护法神经常会对 他恭敬。

S (G)



<u>~~~~</u>

## 无 上

如果我们要去寻找梦境的边际, 那始终都 是找不到。一切显现也是梦中的显现,全部摄 收在自己心的本体当中。也即是说, 轮回和涅 槃所摄的一切显现也始终是漫无边际,但如果 我们认识了明空无二的心的本性, 就已经获得 究竟的结论。

上面意思也就是说、如果依靠分别念比如 依靠生圆次第来获得成就非常困难,但若了悟 心的本性,并安住于其中,则成佛并非遥远。 我们要知道, 无边的一切显现, 无论是清净还 是不清净的显现、全部可以包括在自己心的本 性当中。

心的本性即是空乐无二, 无有定准, 也无 有所认, 光明遍照, 不可思议。如果你真正认 识了心的本性、那一切都是清净刹土和清净本 尊, 否则, 就会显现三有的轮回和三恶趣的各 种痛苦。

这种心的不可思议境界,全都可以包括在 咒字"引"当中。在修持时,应该观想本尊和法 性以及所有的咒语全部与 图 字无二无别,同时 也要把图字观为显而无自性, 犹如水中的月亮。 然后自己一边这样观想,一边可以念诵:"图

3 ……"它周遍大任运、大幻化、一切全都是

图字之显现。通过修持此图字以后,清净了所有

的器世间和有情世间。文殊金刚菩萨的心咒图

字的具体修法, 可参见其各种相应的仪轨。

本来没有证悟的众生痛苦是不可思议的, 但如果通达了诸法的本性, 那所显现的大悲和 智慧、功德的能量也是无量无边。一切都是缘 起显现,在法界当中是无二无别,如是法界无 二无别的本性就可以变成 图字,一切诸佛菩萨 的事业和身口意的功德也就可以全部包括在此 到字当中。

咒文 图字是如何产生的呢? 一切诸佛菩萨 身口意的功德首先变成 图字, 然后从寿无量光 佛的心间显现出来,这个图实际上是无量光佛 的种子字。后来长寿佛(或无量光佛)为了利益众 生,将自己心间的 图 字取出来,把它交给了普贤菩萨,后来普贤菩萨又把它交给了文殊菩萨,从此之后,它就已经变成文殊师利菩萨的心咒,也是他的种子字。因此咒文 图 字实际上是一个智慧的种子字。

因此诸佛菩萨的心咒也可以用型字来表示, 我们应该时刻随念它,修持它。如果我们安住 在清净的境界当中,然后念诵 型字,一切诸佛 菩萨就会现前为我们灌顶和加持,一切悉地全 部都能成就。而且当我们遇到各种违缘时,要 想保护自己,念这个 型字也非常重要,在有些 经典当中讲,此咒字成就后,念诵一遍能保护 自己,念诵二遍就能保护他人,若是多多念诵 就能遣除大量的违缘。

在文殊菩萨的息增怀诛的一些仪轨以及八 大成就,还有在其他的仪轨和教典当中也提及图字的众多功德,一切诸法平等性的加持实际上就是图字。文殊菩萨的心咒当中,这个图字的功德非常殊胜,比如"瓷"字也是文殊菩萨的心咒,但是瓷。字本来是宝积佛的心咒,它基本 上也是与图字相同。

在梦中,乃至自己的妄心没有灭尽之前, 外境的显现不会自动消失。同样,在我们没有 证悟心的本性之前,那一切清净和不清净的显 现,永远也不能断尽。虽然在天界有各种清净 的显现和在三恶趣中各种不净显现,但不管是 以前还是将来的这些显现,它们的根本就是自 己的心!

无始以来我们受过很多的痛苦,其中最根本的原因,就是没有证悟自己的心。如果以后我们还是一如既往,那就会照样无定地漂泊在 三界轮回当中。

有些人拥有财产时,自己不能享用,然后 对别人也舍不得供养和布施。这里意思是讲, 就像我们梦中积累财产一样,没有任何意义。 我们若是执著轮回中的各种财物,其结果终有 一天自己也会后悔的。

分别念虽然非常厉害,但现在通过上师的 教言,我们可以戳穿它极其虚伪的假面具,进 而认识到心的本性。为达此目的,我们就要断







<u>~</u>@\

除一切贪欲,修持清净的法门。当证悟了普作 大王本性的时候,那么瑜伽士也就像是虚空藏 一样,获得了自在。

上面简略阐述了文殊菩萨的心咒 图字的一些修法,文殊菩萨显现为愤怒身形则是大威德,下面接着讲大威德。

十方三世一切诸佛,全部变成平等智慧身, 十方诸佛菩萨的坛城主尊,清净和不清净的一 切坛城主尊,就是大威德。那么一切形象是他 的身,一切声音是他的金刚语,一切分别是他 的智慧,一切都是他的本性。这样的显现不灭 实际上就是缘起显现,以大悲显现息增怀诛等 各种事业。

所有的这些显现全部是大威德的本性,他的身体充满三界,声音震动三有,智慧周遍三地。他的威猛事业能降伏一切邪魔外道,无论三界中任何一个粗暴猛厉的众生,通过他的大悲猛火,皆能烧毁无余。

我们若知道以四种法因转为道用来修持大 圆满和生圆次第,就能获得自然智慧。修大圆

满和生圆次第双运的瑜伽士,能胜过三界一切的怨敌。

一切诸法无有取舍的本性,是大乐法界,如果自然安住就可以现前,而在有分别念的人面前则不能现前。就像摇动的水始终不能清澈,如是经过分别念的染污,就始终不能获得大乐。烦恼若是以分别念来对治,必须首先断除自己的分别念,如是安住才能成就。

如果修行者接受殊胜的空行母,获得大乐就比较容易。当然空行母当中有天女、龙女、人女和俱生天女、俱生空行母等等,那么依靠具足法相的空行母可以现前自然的智慧。依靠她身的手印,金刚大乐在很快的时间内能获得。在其他的母续中,也提及不依靠空行母,不能获得金刚持的果位,这在新续和旧续皆为共同一致的观点。

在《大幻化网》中,有解脱道和方便道, 作为无上大圆满的修行人,不依靠空行母也能 成就,因为这是究竟解脱的大圆满宗派。但是 按照共同续部来修持,必须依靠一个空行母来





获得殊胜的成就。因此在密宗的一些仪轨和佛像中,也要依靠空行母的大乐智慧。比如在《大幻化网》当中,有一个名词叫"大会供",它并不是指聚集很多的人,在这里是指佛父佛母双运的智慧。

因此在密宗当中,也有依靠空行母的双运修法。比如修长寿法时,以前莲花生大士和萨霍公主曼达拉瓦空行母,在尼泊尔的玛拉德嘎山洞中,依靠密宗的仪轨和窍诀最后获得了无死成就。班钦布玛莫札和空行母德亲加叶母在花吉的山洞里,依靠圆满次第也获得了大手印的果位。

以大悲心不舍众生,以大信心不舍三根本, 以大智慧不舍圣法,这三个誓言非常重要。这 里的圣法最好是指大圆满的法语或是有关如幻 如梦的法语,因为我想,一切佛法,即显宗和 密宗的精华要义都可以涵括在这里面。

大悲心、大智慧和大信心,希望大家不要 忘记这三个要点。如果具足此三功德,所有的 空行母和三根本也会对此人生起欢喜心。就像 鲜花招引蜜蜂一样,具足这三种功德的人,十 方三世的空行母和护法神也会自然地围绕并加 持他。空行母有许多分类,比如说法身和报身 或世间和出世间的众多空行母,护法神中也有 世出世间的护法神,那么所有的护法神和空行 母,也是会经常用清净的智慧来作加持和赐予 悉地。

一般在时轮金刚中,睁着眼睛直接看着虚空,这是一个修法的密要。本来修时轮金刚与大圆满的托嘎稍有相同之处,但不太懂密法要点的人,会轻易认为时轮金刚的修法和大圆满里面某些修持的境界,但这种说法是不对的。其实大圆满和时轮金刚的修法,就是未有很大的差别。时轮金刚最深的修法,就是瑜伽士直接看着虚空,这时在虚空当中可以显现空色。

有些人虽然在寂静处已经精进修持相当长 时间,却始终没有感应,三根本的加持一点都 没有得到。原因是什么呢?并不是三根本没有

£`````

<u>251 ැම් ි</u>



加持, 而是因为自己的心相续中就像是荒漠的旷野, 没有播种及萌发增长善根之故。

比如一些仙人的咒语本来也具有一定的威力,但是行者没有信心,也不可能获得咒力的加持。既然要成就世间上一般仙人的咒语也需要具备一定的条件,那我们内教的咒语,如狮子吼咒也同样需要有一个坚定的信心,否则,虽然在半信半疑中已经念诵了,但还是得不到加持和验相。因此不管我们修持任何一位本尊,念诵任何一个咒语,都必须具备一个坚定的信心,这是不可缺少的。

虽然你依止寂静的地方长期修法,但无始 以来造的恶业现前时,在自己的心相续中也是 得不到修法的感应和利益。因此当修法实在是 不能成功的时候,我们应该依靠各种方便来忏 除自己的罪障,然后将自心好好地调伏,心调 伏之后,修法的感应才会显现。

咒语肯定具有能力,因此当自己已精进念 诵了许多咒语仍没有明显的效果,那就不能责 怪其他,只能说明是自己的等持力太差或是密 乘戒不清净,或是信心不具足,或是今生的业力非常深重,有此类原因。如果具足了信心和禅定等因缘,那所念的咒语就一定会是有效的。不管是任何一个人,无论是高等或低劣的人,谁具足了这些必要的条件,他就能成就密咒。

倘若获得了密宗一些表面上的感应,但在 自己内心没有一定的证悟和境界,那表面上的 这些神通和神变就没有什么可靠,也就不足以 为豪,因此我们在修密宗的时候应该一直不断 地修持。

如果一个人具足智慧和方便,那念诵任何 咒语一定会是有效的。因此我们对上师和正法、 密宗要有诚心诚意的信心,然后不断地精进, 得到具明观的禅定,那他的事业就会像是森林 燃火一样兴盛,自己的一切所愿也会圆满成功。

无论所修的是寂静或是忿怒尊,实际上一 切诸佛的智慧身体在法界当中是一体的。一切 圣尊全都是智慧圣尊的本体,一切咒语同是密 咒的本性,一切道皆是圣道的本性。因此当我 们修任何一位本尊,实际上也是修了其他的本



尊,应该有如此见解。

华智仁波切这样说过:一切本尊是观音菩萨,一切空行是度母。同样的道理,我们应该要知道自己的本尊是一切本尊的总体。本尊之间没有任何差别,虽然他们的形象迥异,但所有的本尊实际上是一个本体。

若是明了以上窍诀,那修觉性本尊就会圆满一切的本尊和所有的咒语。因此,你要是认识了自己心的本性,所有的本尊和咒语也就都可以包括于此。

续部中讲,心清净时,虽然住在不净的轮回中,你也能看成是清净的刹土。因此,这个明明清清的心是一切的根本,它是痛苦和安乐之源,轮涅之根即是自己的心。由此,我们应当了知体会它的本性。

众生有了执著,就生起了痛苦和安乐。因 有此心,就产生各种分别念以及轮回的显现。 虽然每一个众生本来并没有被束缚,但因自己 的心没有堪能,没被调伏,就像空中微风的飘 动一样,心自己漂流于轮回当中。因此,轮回 中漂泊无定的众生确实是愚昧无知,可怜可悲!

虽然一切苦乐全部是心所造成的,但当我们去寻找时,心的本体却找寻不到,它无生无 灭犹如空中的烟雾。就像在梦中寻找大城市,或在空中绘画一样没有意义,从来不存在的法 我们就不要去寻找,我们应该在心的本性当中 安住,并且要以正知正念来经常护持自己的信心。

在没有观察时,是依靠心产生痛苦,但若 真正去观察,能取和所取就根本找不到,在本 来无生无作无执当中,一切显现自然安住,这 样的妙力具足之后,最后分别念就可以消于法 界。

因此,从大圆满修行的角度来讲,生起次 第也没有必要修持,就像修水堤和直指空中的 阳焰水一样,有相及无相圆满次第也没有太大 的意义,也不必要进行修持,比如在修风脉明 点的时候,观想顶间的"吭"字和脐间的"阿" 字燃烧绝地火,这些也不是真正的实相,不是 非常究竟。以前龙猛菩萨教一个弟子在头顶上

观修牛角,后来这位弟子头上真正出现了牛角, 龙猛菩萨就告诉他说:"现在出现牛角并不是最 究竟的, 你应该观想无有。"

我们真正要修持的, 是使一切显现在觉性 当中自然放松安住,以此觉性妙用,一切分别 念就会像云雾消于虚空,这时就能现见虚空本 性的法界。

所以在这里讲:善男子,你不要改造自己 的心,应当安住观照,这样就能显现了然通彻 的觉性。虽然觉性没有任何能取和所取,也没 有任何执著, 但在自己的内心当中却能显现无 边境界, 这就是大圆满的智慧。如果你证悟了 它的本性,这就是大圆满的本来觉性,这时一 切分别念消于法界当中——"哈哈"真是稀有!

虽然心正在起分别念,但这时你观察它的 本性,就像是阳焰水一样,彼时无有任何破立, 犹如虚空,就安住在此境界当中。如果知道了 分别念的本性,则一切显现自然解脱,轮回和 涅槃全部消于法界,这种瑜伽士过的生活真是 快乐!

在末法时代烦恼兴盛的时候, 强烈猛厉的 分别念就像毒蛇口中的毒气,它能污染整个欲 界、色界和无色界这三大城市。为此、我们应 该服用本来清净的甘露妙药。

哎玛吹!依靠传承持明上师的加持,获得 信解的人真是幸福又安乐。从现在开始,瑜伽 士们应该依靠文殊菩萨的智慧精勤修持无勤的 大圆满呀! 这是麦彭仁波切对我们的殊胜教言。









## 无垢觉性明点

作为一个人,对于自己的前途一定要进行 思索,为了使自己的将来美满幸福,现在已经 得到人身过后,每个人都应该做有益于自己即 生和未来的事情。趁现在佛法的光明还未隐没 之前,我们应抓紧时间修持善法而不要去造恶 业,这就是对自己的人生最有利的事情。大家 应断除懒散放逸而精进修持,来世往生极乐世 界。

如果大家具足条件,就应该出家。请不要 以为在家人穿的衣服好看,而出家人穿的衣服 不好看。人身真是很难得,而今生能穿上出家 人衣服的机会是更为稀有难得。我相信我的话 会起到一定作用,有的人可能马上就醒悟过来, 穿上出家人的衣服了。有些人刚穿僧装时可能 不太习惯,但过了一段时间就会适应的。我这 里的意思是我们得到人身的时候一定要修持善 法。 在佛法里,有两个要点非常重要必不可少。 第一,清净的见解是世间安乐的因,尤其是需要具有相信因果的正见,如果没有这个见解, 那就得不到善趣的安乐。第二,无垢的信心是 今生和来世一切圆满的根本,即对自己的根本 上师为主的三宝具有一个坚定不移永不退转的 信心。

作为相信因果的人,对自己以前曾造过的 众多恶业,会感到非常恐惧害怕,由此想在诸 佛菩萨面前诚心发露忏悔,并发愿从此以后纵 遇命难也绝对不再造恶业。而对因果不信任的 这种人,不管是自己将来堕地狱还是享受人天 的安乐,他都不会去考虑。但无论是谁,要是 真正堕入地狱去感受痛苦,当这种悲惨的果报 成熟时,不害怕的人却是一个也找不到。

信心和见解的重要之处, 佛陀已经告诉过 我们, 若具足这二者, 那就一定不会堕入恶趣, 并且世间和出世间的一切功德皆可依此而生 长。因此, 信心和正见是我们最究竟的朋友, 除此以外, 其他的比如财产和亲朋好友都是过



<u>~~~</u>



眼云烟,并非永久可靠的依赖处,这些在我们 赶赴中阴时一点都带不走。

我们的寿命就像闪电一样,没有任何可靠。 当然对于老年人就不用提了,他们继续存活在 世间的时间肯定不会太长久,因为我们今生当 中的一切,都是现量所见,很明显皆是无常。 作为一个老人心里也比较容易有这种体悟,可 是你们有些年轻人也不要以为自己的未来还很 遥远,一个人的寿命确实非常短暂。

浊世人的寿命,就像是黎明时的星星一样, 转眼即逝,那么每当我们一想到这些事情时, 自己怎么不会生起强烈的厌离之心呢?一想到 自己寿命的短促,一切诸法都是这样的无常, 就一定会生起厌烦心。

我们的身体,是自己最珍爱的,它也是与生俱来,但不管我们怎样精心呵护,总有一天也是要舍弃这个身体。既然如此,那更何况说是自己的亲朋好友呢?因此我们要断除一切不可靠的世间法,应该为了后世而精进修持真正对自己有利益的佛法。

有些年轻人在长相、才华、财富等各方面比较圆满的时候,自己也不要骄傲。虽然你与某几个人相比还过得去,但你若跟其他的优秀人物比较则可能会相形见绌。我们老人脸上的皱纹就像山上的小路一样弯弯曲曲,牙齿也也一颗颗地脱落,但这些年轻人在不久的将来也一颗颗地脱落,但这些年轻人在不久的将来已。因此在自己年轻的时候,就要经常怀有一颗谦虚朴实的心,这样会使自



己的今生和来世都得到安乐。

富贵无常就像空中的乌云、高者无常犹如 山上的云雾。老年人都会有类似经验、在我的 一生当中, 也曾看到以前有些地位高显的人, 后来坠落到了很可怜的地步。富裕的人变为贫 穷,穷人变成了富人,在这个大地上变化真是 大,就像山上的云雾和天空的乌云一样,因此 当自己具足财产时, 就应该上供下施。

青春无常, 犹如秋天的鲜花, 如是一个人 执著自己的青春韶华、则是自欺欺人、必将使 自己蒙受连绵不断的痛苦。 名声无异空谷回声, 如别人在容貌、才华、智慧等方面赞叹你时, 这也没有任何意义,就像是空谷回声一样。备 受恭敬也如梦中的享受、当人人对我们恭敬的 时候,这犹如在梦中对我们恭敬一样,没有任 何实有。

在我们临死时, 这些名声、财富、地位丝 毫不能携带、它们必须全部遗留在人间、而自 己却不得不离开此世。因此对于名声、财富和 地位等世间法、最好不要有特别强烈坚固的执 著,若是越来越执著,就会给自己带来难忍痛 苦。对于修持佛法的四众弟子来说,在自己有 吃有穿时, 就应该知道满足, 不要想追求更多 的财富。有些人欲求虽多,但若没有前世积累 的福报, 也是不会满愿的。

虽然自己对这些名声、财产等非常执著, 但总有一天不会再拥有它们, 这是自然的规律, 我们应明了此理、如是就不会生起强烈的难舍 难分般的贪执。否则,我们若不通达诸法的实 相和无常的本性,就会使自己经常处于各种烦 恼痛苦中不能自拔。

我们这里现在有数千僧众、将来总有一天 会各奔前程,如果大家一起共同发愿,将来肯 定会往生极乐世界、并且阿弥陀佛也会安慰、 加持我们,使我们获得幸福快乐,除此之外的 一些非法的所作所为都没有任何意义。

对轮回诸法的本性, 我们必须要有一个清 楚的认识。即每一个众生死亡之后都是跟随着 自己的业力而去,因此真正从因果方面来讲, 那些可怜的乞丐和拥有崇高威望地位的国王(如



现在世界上声名显赫的联合国秘书长安南), 他们死后的 地位在中阴法王面前是平等的。因此我们不应 为贪执今生的安乐而造众多的恶业。

就像现在我们每一个人都想离苦得乐、以 后不论自己转生何处变成何等样的众生、也都 是同样愿意获得安乐。因此为了以后获得长期 安乐, 在今生短暂的时间里, 趁现在选择的权 利仍掌握在自己手中的时候、我们应该修持正 法。

麦彭仁波切在其他的教言中也讲过: 今生 是因地,来世是果地,因此为何现在不造善业? 就像农民种庄稼一样, 既然想在秋天得到收获, 那在春天为何不播种耕耘灌溉水田呢? 既然每 一个众生都必须要跟随着自己的业力、那现在 就一定要造善业。

我们以前也是再三地讲过, 现在造一个小 小的善业,将来也可以获得无量的安乐。比如 每日念一遍《普贤行愿品》,虽然花的时间很短, 但依靠此功德,将来也是能断除恶趣的根本, 并获得无量胜妙的安乐。又比如佛经中讲、为

了闻受佛法,哪怕是听到海螺的声音,都不会 堕入三恶趣, 更何况说是亲自听闻佛法的功德 呢? 因此我们作为修行人不要以为这些事情微 不足道, 现在就应该在尽快的时间内多做一些 有意义的善法。

我们不应贪执犹如闪电般的此生安乐、否 则到自己衰老时就会后悔没有修持善法。以上 师的言教去依教奉行,将来就会获得安乐;若 我们现在没有精进修持、就跟疯狂的人没有多 大的差别,这真是非常遗憾。

我们的心居住在身体之中,就像一只小鸟 暂停在一棵大树上面一样, 时间是非常短暂。 那么趁现在心识的小鸟和身体这棵大树正聚合 在一起的时候、希望大家要珍惜此难得的因缘 和机会,不要懈怠懒散,而应精进修持。

作为我们老年人, 头发正在一根根地被风 霜染白,牙齿也在一颗颗地松动脱落,走路时 身体也不能挺直,这说明小鸟马上就要离开大 树了, 因为征兆已经来临了, 若现在还以为自 己要住很长时间、这就是不可能的事情。你们





年轻人,小鸟和树聚合的时间可能稍微长一点,但这也不一定,比如有些人身体虚弱、经常生病,这也可能是此生将逝去的一个前兆。

一切皆会无常毁灭,而真正常有的呢,就 是往生极乐世界。除此之外,世界上所有暂时 的安乐都会逝去,比如帝释天和遍入天,他们 的地位、财产和安乐也皆是无常,就像西下的 夕阳。

我想大家只要精进修持,极有可能会往生极乐世界,即使不能往生,至少也不能堕入三恶趣。若自己真正是堕入到了三恶趣里面去受苦,那么无论你是什么身份的人,到时都是会后悔的。尤其在我们死后,不管自己用何种口才和能力都不能诱骗威胁阎罗中阴法王,因此我们对现在修持佛法的机会千万不能错过。

你们有些小僧人,不要以为自己今生会变成高僧大德,这一点也是难以预料的。假如真正有前世的因缘和三宝本尊的加持,也具足智慧和清净的戒律,那可能会对众生做出贡献, 否则没有前世的因缘,也不一定成功。如果没 有弘法利生的广大能力,但能经常闻思和精进修持,那我想这也不会虚度人生。

你们有些人,也不要以为自己是闻思者, 只要戒律清净,那其他什么修行都不需要了。 所谓的戒律清净,如果我们严格依照教典和律 典来衡量,那也是并不容易做到的一件事,因 此希望大家不要生起骄傲之心,应该以卑下谦 虚的态度来闻思修行。并且依靠上师的教言向 解脱的涅槃城一步步不断地攀登,这样对今生 和来世都有切实的意义。

对我来说,在一生中所修持的就是无上大圆满,在临终时最主要的修法就是往生极乐世界,除此之外没有其他修法,麦彭仁波切和我都是这样。我作为一个父亲,你们四众弟子作为法弟子法儿子,也应该学习和跟随我的足迹。

我现在已经是上了 68 岁的老人了,按照萨 迦法王的授记,说我能活到 74 岁,如果真是如此,那还有五、六年的时间,但我估计可能活不了那么久。总之,不管寿命有多长,我在一生当中最主要的修持就是大圆满和往生极乐世





界。

以前我们一家三个人也是共同发愿过往生极乐世界,现在我就准备在大幻化网坛城上的阿弥陀佛像前,供养一个价值非常昂贵的金刚钻石的装饰品,等一会请你们管理坛城的负责人到我这里来取走。这个装饰品是广西一位居士供养我的,现在我就把它供养给阿弥陀佛,愿我和我所有的眷属将来能共同往生极乐世界,这也是我们共同的期盼,以我这个微薄的供养,现在大家就一起来念阿弥陀佛的名号,我们一起共同发愿往生极乐世界。

八万四千法门可以集聚在无上大圆满阿底瑜伽中,而阿底瑜伽所有的要点,又可以包括在自然本智当中。所谓的自然本智,就是依靠上师的教言认识自心的本体光明,这就是无二智慧,也就是文殊菩萨。

我们经常讲,所有的诸佛菩萨都可以涵摄 在一个本尊当中,那么此本尊,也可以包括在 自己的心当中。当我们认识到自心本面的时候, 这就是大圆满,也是自己的本尊。但此心就像 是一个蹦跳淘气的猴子一样, 经常受着各种环境的影响, 因此我们修行的首要任务就是观察自己的心, 到寂静的地方作精进修持。

我们首先应当观修一切皆属于无常法。在《俱舍论》中讲这个器世界有六十四种次第的毁灭方式,在《如意宝藏论》中对此虽有一些不同的说法,但总的意思都指出劫末时地水火风将毁灭器世界,然后有情世界中所摄的一切众生也会随之死亡,整个世界上不存在一个不死的生命,比如《亲友书》当中讲梵天也会堕地狱,所以世间上所有的快乐也像是闪电一样无常。

一切诸法皆无常,以前的诸法是如此,以 后的诸法也同样不例外。就我来讲,我以前所 有的亲眷好友都是无常的,再过十年,回顾一 下我们这个学院的历史,整个喇荣地带又会变 成什么样的情景呢?这也很难以预料。如果我 们遇到一些大的违缘,比如患上某类极其危险 的传染病,那在今天就死去也极有可能。

平时我们应该观想自他的身体像水泡一

垢

性





样,是无常的本性,就如早晨的鲜花立即就会 枯萎凋谢, 人身也会很快衰老和死亡。我们的 心不应跟随世间上的美妙事物, 对女人不要贪 执、应把自她的身体都观想为尸陀林的那些腐 烂尸体而修不净观。

我们每一次作会供或举行密宗的大法会 时, 以密宗的仪轨和传承, 按理应该有男众和 女众一起共修, 这样根据无垢光尊者和麦彭仁 波切的观点, 易迅速获得成就。以公知仁波切 的观点, 也是在短时间内能积累大量资粮等有 各种功德。

我们每一次的修法、也非常需要有真正的 持明男女, 虽然我们现在没有具足这种条件, 但也需要男女众在一起共修以为表示、这样修 持密宗也是很好的方便。在每年元月我们开持 明法会, 若是男女众分开, 那就算不上是一个 真正的持明法会、因此我要求大家共同在大经 堂里面开法会。智慧和方便如果脱离, 那我们 以后开法会传讲佛法等很多事情也不太方便, 但是如果大家没有自觉遵守纪律、那可能也不

得不分开。

世上有许许多多的出众男女、他们就像天 上的星星、月亮和太阳的差别一样、一个赛过 一个, 那我们为什么要贪执其中一个人呢? 实 在不应该生起贪心。世间人所欣赏的这些端庄 美丽, 也是分别念的一种假立, 真正的庄严就 是释迦牟尼佛的身像。

即使某人以散乱心看见墙上的佛像、他将 来也会逐渐得到解脱, 这是佛的金刚语。以嗔 恨心或扰乱心来看佛像, 虽然此人暂时会堕入 恶趣,但实际因为他已经与佛陀结上了缘分, 那这个人最终渐渐也会证得佛果。因此希望大 家对佛像应该生起信心,在《亲友书》中讲, 有智慧的人对木制的佛像也生起恭敬心。

在本学院的大幻化网坛城的上上下下、都 有无数的佛像和经书, 以及系解脱和菩提树等 众多的功德所依物,因此大家以信心和恭敬心 转绕坛城会有无比的功德。释迦牟尼佛当年曾 亲自开示道: 现在对我供养, 与将来对我的舍 利作供养, 二者没有任何差别。观想具足相好

性

的佛像,对即生和来世都有重大的意义,当然 具有智慧的人应该观想和修持佛陀的智慧身, 这样的功德更为殊胜。

比如有些贪心强盛的人,当他看见一个美女时,就希望得到她,于是美女的笑靥就时时刻刻在他的心中浮现,此愚人就这样白天晚上不断地想着这个美女。同样的道理,若对诸佛菩萨生起"贪心"也是一个正道,我们也应以如此大的信心来观想佛菩萨。上面比喻的意思是说,对自己的本尊或根本上师,我们应时时刻刻地观想,就像那个愚笨的人时刻思念美女一样。

一切三世诸佛的智慧身是文殊师利菩萨, 还有三世诸佛的代表和总集莲花生大士,我们 就把莲花生大士、文殊菩萨和上师无二无别的 形象再三地观想。如果能坚持经常这样观想, 他们就乃至菩提果之间都不会离开我们,并且 用大悲心时时都在加持,为我们带来一切利乐 的悉地。

不论祈祷哪一位圣尊,都会增长智慧。尤

其是想得到加持就对上师祈祷,想获得悉地就 向本尊祈祷,要成就事业就对护法神祈祷,要 遣除违缘就向空行母祈祷,望大家经常如是作 祈祷。

人们在轮回中头出头没,产生又死亡,就像是水中冒出的气泡一样,类似这样的身体在往昔和将来也都是有无数个,我们对此就不应贪执。愚笨贪心大的人不知道这种道理,舍弃涅槃而欣求这些无常的世间法,结果就会使自己堕入肮脏的烂泥坑当中不能自拔。

一切有为法就像是闪电一样刹那无常,我们不能去希求它们,否则始终不会有一个结局。 全知无垢光尊者说:"世间上的琐事,若我们去 希求它就没有一个完结的时候,但当我们何时 把它放下,它就已经了结了。"从无始以来,我 们在这些世间法方面就花费了许多的时间,而 且也是徒劳无益,因此我们现在应该使自己的 心获得休息。

有些富裕的人财富圆满,但对自己的奴仆却是丝毫也不愿意布施,这类人真是可怜。那

3

ક^(ફે)<sub>પ</sub>

273 ැ<u>ලිිි</u>

<u>~@</u>

74 ැලි



些富裕的人,若有机会见到天人美满的生活,再回过头来看自己的财产受用,那就会像见到腐烂的尸体,再也不会有浓厚的兴趣了。有些高僧大德和长官,财富如泉涌,地位也是高高在上,但对这些财富和地位也不应该贪执。

其实世间这种有漏的财富,许多品格极其 卑劣的人也能得到,因此我们在稍微拥有财富 的时候,千万不能有傲慢心。以前,多闻天子 把自己宝库里面最好的衣服穿上,然后到贡嘎 天子那里去,结果发现,贡嘎天子的财富已经 天子那里去,结果发现,贡嘎天子的财富已经 远远地超过了他,此后多闻天子的傲慢就没有 了。这是托嘎如意宝所讲的一个故事,既然多 闻天子的财富也不值得骄傲,那我们世间上的 财富又怎会可靠呢?

我们应该观察内心的无常,并以如幻如梦 来对待一切诸法,这样就能现前如梦如幻的觉 受,于是对世间法就不会有太强烈的执著,就 像看见电视荧屏上显现的这些影像一样,慢慢 地自己的执著心自然会消尽。有时候我们可以 观想所有世间上的人,对他们断除贪嗔之心, 都以一颗平等心来对待,这样世间法和佛法的功德自然而然会具足。

全知麦彭仁波切在其他教言中讲过:"自己广闻多智,就不会生起贪心和傲慢之心。"若我们有深广的智慧,也知道整个世间的真理,而世间的真理对无边的众生也是有极大的饶益,如此用自己智慧的灯光就能遣除世间愚昧的黑暗。

广闻多学的人是整个世间的庄严,而孤陋 寡闻的愚人犹如井底之蛙,这种人经常以贪嗔 痴嫉妒傲慢心来遮挡住自己内心的光明,他们 根本不会拥有世间和佛法的功德。

当具有广闻智慧光芒的月亮在佛法的天空 中冉冉升起时,就会遣除愚人心中的二障黑暗, 在清净智慧的月光照耀下,一切暂时和究竟安 乐的青莲花也会自然盛开,这时青莲花的笑容 就会在世间上美丽绽放。

很多人对这个不清净、具有生老病死痛苦 的身体,也是经常地清洗和刻意打扮,既然我 们对无常的身体都是这样费心尽力地去爱护,



那对于生生世世都不能离开自己的这个心、为 什么不去以各种功德来庄严它呢? 既然我们对 身体如是地重视,对心为什么不重视呢?所以 我们一定要精进地去行持善法。

我们一般人的智慧,就像三十日的月亮一 样是看不见的,为此我们应通过不断的努力, 来使自己的智慧像初一至十五上弦的月亮一 样、光芒越来越增盛。

要烧尽世间的茂密森林, 就需要有广大智 慧的火,同样要渡过深广的佛法大海,也必须 要依靠广大智慧的船。这里的意思是, 既然作 世间法也需要智慧和精进, 那何况如大海般广 大的佛法为什么不需要广大的智慧和精勤呢?

在世界上有两种好人、一是在寂静的地方 享受甘露妙法、也就是在佛法方面修行非常好 的人,还有一种就是具有功德普受众人恭敬的 人。佛说这两种人都非常值得世间上人们的尊 重,他们在佛教里也是受到了赞叹。若一个人 同时具足两种功德则比较完美, 但只具足其中 一种功德也是值得称赞和随喜。或者是在寂静

处修持,或者是在人群中饶益众生,这就是上 等人,两种功德中任何一种都没有的就是指愚 人。

就像到了宝洲见到如意宝时,人们会想: "这样的宝贝在别的地方肯定找不到,我们应 该拿一些回去,把它们带到别的地方去。"同理、 当我们已经遇到了善知识, 这就是真正得到了 珍宝,这个珍宝也就是善妙的佛法,为此我们 应该精进修持、我们也应该把这样的珍宝拿到 来世去。在其他的教言中也说过:"当我们转生 在南赡部洲时,为什么不好好地积累资粮、修 持善法?"

时间转瞬即逝,人的一生非常短暂,在这 短暂的人生当中所有的事情里, 我们最为重视 的应该是佛法。就像天鹅善于在水乳溶汁中吸 取牛奶精华一样、我们应该抛弃一切世间的琐 事,去行持佛法。乃至现在美妙的月亮还没有 被死亡的罗睺罗吞食之前、它应该发出清凉的 光辉。同样, 我们还没有被生老病死的痛苦强 烈折磨之前,应该精进地修持。我们应对自己

觉性







生起悲心, 改正以前的不良行为, 并行持善法。

世间上的凡夫,上至金轮王,下至乞丐,全都为了世间的利益而被烦恼所捆缚,他们真实观察的寂静慧眼已被蒙蔽,他们都因贪执今世而摧毁了自己的今生和来世。现在我们通过观察,了知自己的过失之后,明白以前自己已经欺骗了自己,自己曾已迷糊过。

外境的影响和引诱非常强烈而又充满生活的各个层面,但外境无有任何可靠,华智仁波切曾说:"始终不欺唯三宝。"除了三宝以外,国王和大臣等世间上这些体面的人物,他们也会经常以花言巧语来欺骗诱惑人们,真正遇到违缘的时候,他们也不会为你着想。不要说六道轮回的痛苦,就连世间上一般小小的违缘,他们也不会帮助你。

以前在文化大革命期间,有些人也跟着造 反派打骂自己的父亲,既然世间上看起来最可 信赖的父子之间也是会互相欺骗和斗争,那世 间上还有什么可靠的呢?真正在遇到重大事情 的关键时刻,唯有不欺者就是三宝。 世间上的一切万物都不可靠,唯有闻受佛法之后到寂静的山林里去修持,这样可以获得安乐。律藏中讲:"具多闻者往森林,以此将获胜安乐。"首要条件是必须多闻,否则独自到寂静的山林中危险又易着魔。在律藏中也有如是要求:有些老年人可以到寂静的地方。不然年轻人去闭关,明年他就可能已经还俗或做其他世间法去了,堕落极为容易,所以希望你们年轻人千万不要想到寂静的地方或是山林中去闭关啊!

世间的贪欲经常让人们沉溺在轮回的泥坑 当中,为此我们应该通过闻思来吸取佛法里的 智慧甘露,以此甘露来维持自己的生活,这样 在寂静的地方,虽然没有亲朋好友,也没有太 多财产,但在破烂的衣服当中也是可以享受三 界的一切安乐。

就像寒冬腊月过后,就要开春了,那么我们知道自己一生中阴霾的冬天全部过去了,修 持正法的阳光——明媚的春天就要开始了。这 里比喻的另一层意思也是指,那些修行比较好



的人,在一生中行持善法,那当他离开人间后, 来世必然会得到安乐,对此自己有一定的把握, 于是在他的心中有无比的欢喜心,比如现在冬 天最为寒冷的时期基本上已经结束,马上就要 开春了一样。

就像孔雀一听到雷声,心里自然会生起雀 跃般的喜悦。同样,一生中清净戒律、广闻多 学、行持善法的这些人在快接近死亡的时候, 他会越来越欢乐。像宝剑林和火坑那样的轮回 就要远离了,马上就要往生到极乐世界,之后 就可以饶益无边的众生,他的心里当然会生起 欢喜心。

有些人在命终前强烈贪著亲朋好友,但真正的修行人在临死是不会被任何世间法所牵缚,他是在无贪无恋、和平安详、带着无比喜悦的心情中去世的。有些业力深重的人在临死的时候异常恐惧,为此米拉日巴尊者也是讲过:

"临死的恶人是对我们开示三世因果的善知识!"因此,我们修持善法的人在心里应该生起 无限的欢喜心,这在临终时非常关要。 本学院开金刚娱乐法会的时候,也有上了 七、八十岁的这些老人,他们玩得真开心,这 就是因为他们一生当中修持正法,到老年的时 候,心里就有如此的欢乐。我们现在在座的大 多数老年人的心情也是无比的舒畅和欢快,这 快乐的原因就是因为他们快要接近死亡了,为 什么在临死之时他们会生起欢喜心呢?因为就 要往生极乐世界了!越来越接近往生极乐世界 的人,他的心里肯定会欢快雀跃。

自己在寂静的地方,依靠佛法来享受知足少欲的生活,这是何等的快乐啊!哪怕是帝释天也没办法赐予你这样的安乐,萨迦班智达在《格言宝藏论》中讲:最殊胜的安乐就是知足少欲。锦衣玉食、家财万贯的人不一定会快乐,只要心相续中具有知足少欲的智慧,纵然住在简陋的房子里,但实际上这样的生活是安宁和自在快乐的。

在末法浊世,人们有许多不愿意却又不得 不承受的痛苦,而且烦恼和分别念也非常粗重, 难以安忍。比如年轻人对治贪心比较困难,老

3







年人对治嗔心则非易事,我们老年人和年轻人皆要奋勇作战的则是愚痴的烦恼。在这种时候,一般的对治方法也不能起到良好的效果,比如显宗的各种修法就不一定能立竿见影。但是我们如果彻底通达了一切诸法等净无二的本性,也就是有法和法性本来清净的这种殊胜道理,并持续不断地修持,同时念诵甚深的密咒,这样就会将我们所有的五毒烦恼和痛苦等违缘,不管它们是大是小,全都变成智慧和大乐的因。我们应当在这样的大圆满境界中将一切显现转为道用。

在修行过程中遇到违缘,或者心比较脆弱的时候,也应该再三地精进。我想,修生起次第和圆满次第是有点困难,但大圆满并非如此,因此包括我在内,大家都应该发一个勇猛精进的心。在这个末法时代,要对烦恼作战,没有勇敢和精进的力量,也不可能战胜它们。

在末法时代各种违缘和痛苦非常兴盛繁 多,对此我们可以通过修持本尊和咒语来转为 道用,这样虽然烦恼越来越重,但只要你认识 到它的本性,那就像是火上浇油一样,你的智慧会越来越增上。依靠坚定的信心来念诵咒语和修持本尊,定能够烧尽无始以来所积累的罪障和习气,并无欺现前成就。

即使末法时代的烦恼和违缘再严重,只要我们有信心,那诸佛菩萨的事业就不可能被任何事物所阻碍。我相信通过诸佛菩萨的加持,自己的众多违缘也能遣除。比如我们这次祈祷观世音菩萨,就已有许多的征兆,表明遣除了内外密的一系列违缘和障碍。

有些人若是修不来大圆满、大手印或是生起次第、圆满次第,那至少对三宝也应有一个坚定不移的信心。我们心里应该观想:自己唯有的依靠就是三宝,然后不但是我一个人,乃至与我结缘的所有世界的一切众生,将来也都是依靠三宝您来往生极乐世界。这样发愿和祈祷,三宝是根本不会欺惑我们的,一切违缘也会转为道用。

若一个人没有精进修持,则始终不会实现 自己的愿望。比如我们没有修持净土法门,哪

怕佛陀的愿力再广大,也不可能往生极乐世界。 同样,我们对痛苦也不应该害怕畏惧,它实际 上是轮回的一种特性,我们应该勇敢地面对它,

要以不惧一切苦恼的精神来对治自己的烦恼和痛苦。

在古代,国王的四大军队非常英勇善战, 就可以把敌军彻底消灭,反之战胜对方也不可 能。同样,自己整天睡觉懈怠放逸,也难以胜 过烦恼的敌军。因此,当我们身患疾病、内心 苦恼等显现各种违缘和痛苦的时候,就不能畏 惧和脆弱,我们应该发起勇猛的精进来降伏违 缘的敌军,如此总有一天我们必将取得彻底的 胜利。在赞佛词中常把佛尊称为"胜者",所谓 的胜者,就是胜过四大魔军和一切烦恼的圣者。

所有的烦恼和痛苦都是如幻如梦的敌军, 我们应当依靠勇猛精进的智慧火来战胜它们, 最后我们的美名和胜利的悠扬歌声将传遍三 界。

我们今生遇到形形色色的痛苦都是由种种的因缘聚合而产生,但其中最根本的原因就是

自己前世所造的业。一般人并不明了这一点, 反而到外境去寻找原因,认为是别人给自己带 来了痛苦,但这种想法因不符合事情的真相而 显得十分愚昧。

比如工匠为我制作的一些物品,虽然也是由各种因缘而产生,但主要是我让工巧师去做的,根本原因在我本人。同样,世间上的一切痛苦也是因自己而引起,因此每当我们遭遇到痛苦,也应该明白自己的过错,而不应怨天尤人。以前所造的任何业,以后一定会亲自去承受其果报,如是可知,别人若来杀害我,那一定是以前我曾杀害过他,敌人也是受业力牵引,没有任何自由。

又比如在天界有着种种奇妙无比的庄严物,根据《时轮金刚》和《俱舍论》的描述, 天人美妙的环境和极乐世界大体相似。在《俱舍论》中讲,天人有四大花园,中间是水池, 花园的外面是铁围山。在天上无比富丽堂皇的宫殿中,轻歌曼舞着美丽的天女。事实上,天女的美貌和老妇的丑陋,她们之间的差别也是





因各别不同的业力所致。

贪欲者会对貌美天女生起贪心,而面对丑 陋的老妇,贪欲心再强的人也不会对之起贪心。 除贪求美色外,在世间上的人,有些还想拥有 名闻、财产以及朋友等等,虽然有众多愿望, 但他们可能反而无法达成,而有些人不贪求这 些,却可能会自然涌现。因此,一切法都是因 些,却可能会自然涌现。因此,一切法都是已 以前所造善恶业的成熟。为此,我们应对因果 法生起坚定的信心。

从此之后,我们就应修持善法,以期获得暂时和究竟的善果。修持正法的人越衰老,越接近死亡的时候,自己心里会有无比的欢乐。否则相比之下,身体上的痛苦倒不算什么,心里更加痛苦。所以,我希望四众弟子一定要精进修持,一定要参加闻思修行。即便在千百万劫之中供养诸佛菩萨,也比不上在一刹那间听闻佛法的功德大。

僧众所做的善法,也希望大家都能结上善缘,这样就像大海里落一滴水一样,自己的善

根永远不会枯竭。比如现在我们每天供三千盏灯、三千食子和三千杯水,如果你不是以吝啬心,如此即使自己条件有限,但只要在这里面结上了一个小小的善缘,实际上其功德也是不可思议。

《大圆满心性休息》中讲:不管上师修胜 义谛还是世俗谛的善法,弟子都应尽量与此事 结上善缘,如此就可以获得与上师同等的功德, 并且将来上师成佛的时候,自己就会成为他的 上首弟子。因此我们不管开任何一个法会,只 要参加一定有莫大的功德和利益,相反自己心 里若是不太乐意参加,这样就不太好。

如果前世造有善业,那自己今生不管有何愿望和希求,都会如意成就。但此时你就不要以为是自己各方面的能力超乎常人,你不能这么想,这实际上是因为前世的善业成熟而现前的。为此,我们平时就应精进地忏悔罪业、积累资粮,对三宝要起恭敬心,经常念诵本尊的心咒,要发善心、修佛法。所谓的佛法,可包括在教法和证法之中。三宝则包括有各种的佛





像、善法、经书和僧众等,对此我们在心里都 要生起虔诚的恭敬心,这样在三宝面前哪怕每 天仅供一朵花、一支香,将来也会感受无量的 安乐。

如今经济和科学技术比较发达、从好的方 面来讲,也为我们闻思修行提供了极大的便利。 比如通过电讯传播工具, 我现在座在自己的屋 里一边传讲佛法,学院里所有的人也同时都能 清晰听受。又如我们现在大经堂里作供养物的 塑料花,有五彩缤纷的颜色,基本上和山上的 野花没有任何差别。

我们现在每天都作三千盏供灯, 若没有人 造酥油, 供这么多的灯也比较困难。以前托嘎 如意宝在一生中对供灯和作经旗特别重视,但 当时要找供灯的酥油需要去许多地方, 然后找 到了一百多驮酥油,那时也只能用牦牛驮回来, 交通等各方面的条件都比较差。记得托嘎如意 宝每天要供五百盏灯,按照当时的社会条件来 讲,供这么多的灯确实不容易,但这也是我上 师的一个发心。现在科学比较发达, 我们做灯

就比较方便了。但若不能好好地加以运用,科 学发达,造起恶业来也是极容易和更为猛厉。 以造善业的果报, 我们的所愿则全部能圆满成 功。

据说有人具有高尚的智慧, 对佛经和论典 也非常精通, 难道你不知道轮回的过患和涅槃 的功德吗?人身非常难得,寿命无常犹如闪电, 业力如身影一样跟随自己, 你难道不知道轮回 的痛苦吗?

轮回就是痛苦的大海,这都是自己所造的 果报,有些愚笨的众生,难道不知道是因为自 己的业力现前而漂流于轮回当中吗? 所有的烦 恼、愚痴、祸害的根本就是自己的心, 除此之 外,在这个世界上再没有其他的祸害根本了。

对于从无始以来就沉溺在轮回当中的这些 父母众生, 我们也应该以虔信之心来祈祷三宝, 祈望以三宝的加持力来利益他们。但我们的心 犹如鸡毛随风飘动一样, 并不稳定可靠, 因此 我们应使自心获得轻安, 使它安住于本性之上。 若自心是这样的散乱不定, 无法安住, 那我们

性











怎么能度化众生呢?

水上的涟漪没有边际, 空中的微风无有住 处, 自己的分别念也是没有断灭的时候。这里 意思是说, 我们的心经常分别散乱, 它一刹那 也不静止, 因此现在是我们观察自心的时候了, 应该了知心的本性而安住其上。

若是修筑有坚固的水堤, 那即使是再凶猛 的洪水、也是可以轻松抵挡。同样的道理、如 果我们经常以正知正念来堵住自己的分别念, 那对于这头狂野难调心之大象,总有一天也是 会被完全驯服的。如《入菩萨行·护正知品》 中讲:"若以正念索,紧拴心狂象,怖畏尽消除, 福善悉获至。"

为了使自己的修行有长足的进步、我们在 平时就不能攀缘太多。如果身体在做各种各样 的世间杂务、口里也言说许多的闲言碎语、然 后在心里面也是生非法的分别念,这样就会对 我们的修行带来极大的违缘和扰乱。尤其贪嗔 等烦恼分别念的铁钩已经把我们的心钩上了, 那各种修行就无法再继续下去。所以我们必须

要把这些妄想分别念断掉, 应当护持自己明觉 的心。

我们必须要依靠自己才能调伏自己的心, 因此从现在开始, 我们应该舍弃无意义的事情, 应该思维具有无量功德能调伏自心的佛法。虽 然我们通过闻法、思维法义, 也知道了一些修 行的道理,但因为恶习难改,要真正修行还是 具有一定的障碍,所以在还未得到一定的境界 之前, 自己应该不断地努力精进。

假如我们现在依靠上师的窍诀, 真正精进 地去修持, 哪怕是仅修一个月, 那在自心的调 伏方面也会得到明显的受用。虽然大家明明知 道这个道理,但却没有去精进,有人反而怨天 尤人, 像这样的一种修行就是绝对不会成功的。

本来有许许多多的修行机会, 但愚人却经 常找一些借口延误、这样就把自己绝好的修行 缘分全都断绝了。自己不想修行的人, 若对他 的言行作详细的观察、其矛盾荒谬之处往往变 成别人耻笑之处了。

有些人经过多年的精进修持、但其内心却





没有得到明显的转变和进步,那这种所谓"修 持"实际上就没有太大的意义。虽然身体居住 在清净的地方修持、但内心却整天都在分别烦 恼当中虚度时光,如此分别烦恼贼就已经将其 善法全都偷走了。

那些难以调伏极端恶劣的心念,就像一个 恶妻,和她在一起生活始终就没有快乐的机会, 天天都在痛苦深渊之中。因此, 像这样散乱的 心和恶分别念, 我们最好现在开始就不要依止, 应把它们彻底舍弃, 否则我们始终不会拥有快 乐。

就像秋天摘取成熟的果实一样, 哪怕是修 持一刹那的本尊、等持或念诵咒语都会得到利 益。因此,对于闻思修这些能对今生和来世带 来无穷利乐的事情, 我们从现在开始就应该精 进地去修持。既获得暇满人身, 然后又遇到了 殊胜的窍诀, 并且依止寂静的地方, 大家拥有 如此缘分, 其意义确实如拥有了如意宝藏那样 非同寻常般珍贵。为此对于尤其是观本尊、念 咒语、修持大圆满等这些极富意义的事情,我

们应该不间断地进行修持。

那些徒劳而于己无益的世间俗事和各种各 样的分别念,就像是瘟疫病魔般蔓延,为了断 除这些病魔, 趁现在还有稍许自由的时候, 我 们就应该抓紧时间去寻求对治它们的甘露妙 药,应该依止寂静的地方去寻求心的寂止。

有些人今天做非法的事情,明天也是做非 法的事情, 整天都在浑浑噩噩或在散乱当中, 虽然他住在寂静的地方,但却没有任何实义。 为此我们应一天比一天精进, 所想所作的事情 全都是修持佛法, 若不如是精进, 那我们的修 行就像是寻求阳焰水,始终不会得到一个结果。

若有因缘, 具有智慧眼的三根本护法神, 以他们的慈悲心就不会舍弃我们。有些人天天 都在修持,但却始终得不到验相的原因,并不 是三宝和三根本没有加持,而主要是因为自己 的业力深重,或是精进不够。有些人从未精进, 但在口头上却不离大话和空话,常打各种妄语, 如此即便修持多年、也无有任何真实意义。

对于共同与不共同的二大悉地等所有功

性



德, 在现在末法时代欲想在短时间内成就虽是 不太可能,但缘起的真理是不会虚假和欺骗我 们的,只要我们不断地精进修持,依靠无欺的 缘起力, 我们就一定会得到某种相应的功德和 利益,就一定能得到一些暖相,这一点没有任 何困难。

当然即生获得普贤王如来的果位无疑是有 点困难, 但只要我们精进修持, 获得一些验相 并不困难。比如这次开持明法会,在上万僧众 一起共修的时候、我相信只要大家认真观想、 精进念诵、这样自己即生和来世的一切所欲全 都会吉祥,不会出任何违缘,人和非人也会对 你恭敬。我想,获得这些验相根本就不是很困 难。

有些得到部分语自在的仙人, 当他们用咒 语诅咒别人的时候, 也是会成功。既然获得了 有漏功德的这些仙人, 所说的咒语也不虚耗, 那么佛陀所宣讲的咒语为什么会欺骗众生呢? 哪怕水中燃火都有可能,但佛陀却根本不会欺 骗我们。

就像一般的咒语也具备各种能力, 那佛陀 所说的咒语确实更具有无上的功德。佛陀宣说 的各种显密咒语, 都是从其智慧境界中所显露, 具有甚深无漏的加持。同样, 如来的教言也具 有无上的功德, 并不像凡夫人或一般仙人所造 的论典那样低劣。

比如我们在念诵观音菩萨的咒语时, 如果 能一心一意地念诵祈祷, 那即使遇到再大的违 缘也是会消除的。若在自己念诵时,没有进行 认真地观想,也不具足信心,这种念诵虽然也 有功德,但却不能立刻获得验相。

因已具足, 果必定会产生, 本尊的心咒根 本不会不灵验。虽然我们每次法会的修法仪轨 并不复杂,但自己若连一点效应都没有得到的 话,实际上就是观想不成熟或是念诵不够精进, 说明自己的心处于散乱之中。甚至有人在法会 期间,连规定的咒语数量也不能完成,这就只 能是怪自己, 而并不是本尊没有赐给加持。因 此,每次开法会时,希望大家应依靠强烈的信 心,精进地去念诵。





当一个人头发变白的时候, 脸上的笑容也 就越来越少,心里的痛苦也是日趋增多。阎罗 卒正在一步步地逼近老年人,就像是我们所期 盼迎请的客人一样。既然你现在已接近死亡, 自己的眼耳鼻舌等根识的作用也正一日一日地 衰败,这时你还要贪著一些外境的妙欲,那又 有何意义呢? 因此, 现在是应该精进地修持无 死禅定甘露的时候了, 这是对自己今生和来世 都有重大意义的事情。

若是不能观修生圆次第, 那你就要对三宝 起信心,对众生发大悲心,对因果要进行思维, 这样一切修法也就都可以包括在这里面。若是 对自己的上师实在无法生起信心, 那对释迦牟 尼佛和阿弥陀佛为什么生不起信心? 你应该经 常祈祷他们,愿一切众生离苦得乐,这样三宝 的加持就根本不会欺骗你。大悲心和信心是一 切诸法的根本、希望大家修持本尊时也应具足 这二者,实际上修持任何一法,都不应离开大 悲心和信心。

我们要想在短暂的一生中成佛, 那就要修

持大圆满阿底约嘎的智慧。在对上师具足信心 和对众生怀有悲心的基础上来修持, 证悟阿底 约嘎的智慧并不困难,大家对此不应犹豫。这 里讲了, 阿底约嘎的智慧也必须依靠闻思修习 才会产生,如果没有闻思的智慧只是一味地修 行, 那就根本证悟不了大圆满。

那大家可能会想:"是不是闻思究竟的人才 可以修行呢?"实际情况并不一定如此、续部 中讲:"如果自己人格非常稳重,虽然没有广大 的智慧,但具有强烈的信心,也可以证悟。"所 以或者是闻思究竟的人, 或者必须具有清净的 信心,这样就可以得到阿底约嘎的智慧,获得 不共同的成就。

以前大手印和大圆满的修行者、大多数是 依靠信心而成就。如噶举派的米拉日巴、就是 依靠自己的信心、对上师的话依教奉行、后来 获得了不共同的成就。有信心,成就轻而易举, 反之对自己的根本上师没有任何信心,这样即 使对其他上师生起了信心,那结果是因为舍弃 了前面的上师, 自己永远也不会得到成就。





无则不生是因的特点,聚合不退是果的特点,只要因具足,相应的果就不会退转,一定会是生起来。依"苦、集、灭、道"四谛的规律来修持正法,这就是佛陀和佛陀传承弟子们的正道。在世间的旷野上有着众多可怜的众生,没有人去救度他们,那我们应该依靠佛陀的金刚语,愿这些众生获得殊胜的甘露妙法而趋向解脱。

释迦牟尼佛说过:"我给你们已经开示了解 脱道,但能否得到解脱却是依靠你们自己。"所 以佛陀主要是依靠金刚语即教言来度化众生, 而并不是依靠他的身体或其他的方便。非常荣 幸的是,佛的教言在这个人间现在保存下来了, 为此我们应该精进地去修持。我们把一生浪费 得已经差不多了,从现在开始,我们就不要再 浪费人生,而应该发奋图强,作一个精进修法 人生的新开端。

散乱的心,会引导我们堕入三恶趣,为此 我们应以正知正念来时刻审视自己的心。懈怠 与精进互为对立,如果我们精进,则自主能力 较强, 否则散乱的作用较大。因此, 从今日开始, 我们应该与放逸懒惰决一死战, 要以正知正念降伏一切散乱, 而不应让它们胜过自己。

暂时应使自己的心安静下来,以后再逐渐 将分别念断尽。分别念经常危害着我们,就像 怨恨的敌人一样。但那些外境上怨恨的敌人, 比如杀害我父亲的敌人,只是暂时性的,他最 多只能危害我们有限的次数,而此分别念在生 生世世中都对我们作过数不胜数的伤害。

现在既已了知分别念是我们的头号怨敌,若仍还恭敬地依止它,那是否还有比自己更愚蠢的人呢?我们如果还有少许智慧,现在就应该认真地反省思维了,如果还有一点自主的能力,现在就应该修行了,不要停留在口头上而应该在自己的实际行动中去修持。

所谓的修行,必须体现在我们实际的行动之中。哪怕是仅有四句偈子的佛语,若能有效地对治内心的烦恼,那实际上你已经真正成了一个大修行者。否则,只是在外表显露一些修行的功德,然后在口头上也自夸已经修行了许









多年,如此生起傲慢,就与真正的修行不知已相隔几里许。为此,我们应观察自己的心,经常以自己的心为自己作见证。

世间的功德众多,就像花园中的鲜花一样 数不胜数,欲得诸多功德,先学人规教言。以 前松赞干布国王曾建立十六条人规法,麦彭仁 波切对这方面也非常重视,也为此作过不少的 人规教言。

在所有的人规中,最主要的是自心一定要善良。心若不善,即使能说会道也不一定是个好人,眷属众多也不一定是好人,再凶猛勇敢也不一定是一个好人。例如,别人给了我们青稞和牛肉等,有些人说这就是好人,但我们不承认这种人一定就是好人。对上、中、下各种人都观修清净心,都是以一片好心好意来对待,这就是真正的好人,也可以说是真正的善良人。

如此功德的花园中,我这个小蜜蜂已经把 重要教言花精作了采集。因为慈愍那些可怜的 众生,我就把它赐给了你们。就像水融入大海 一样,希望上面所讲述的一切善行的教言精华 也融入于你们的心间,愿你们的心得到甘露的 滋润,然后将自己心中智慧明月的光芒照遍一 切世界,给众生带来无尽的快乐。





## 大圆满见修行果

无论你以前享受过快乐还是经历了痛苦, 都已烟消云散不知所踪,自己不应再跟随它们。 对我们来说, 以前在年轻的时候享受过美妙的 生活, 然而我现在还贪著它们也没有任何意义, 后来遭受过各种非人的困苦, 现在我想着这些 也没有任何意义。不应该对以前曾害过自己的 人抱怨,就像是水中的花纹自动消于海水中一 样,已经过去的一切苦乐的感觉都不要追随。

虽然以前曾感受过各种痛苦和快乐, 但这 些与晚上的梦已经没有任何差别。昨天发生过 的事情,和昨天晚上的梦,这二者在当时确实 曾经存在过痛苦和安乐,但是今天我去观察, 原来自己曾受过的痛苦和快乐, 现在看来都是 无利无害的, 犹如空中鸟迹, 一点儿都不存在 了。

现在我们观察这种心是存在、还是已经灭 尽了呢?那么曾经感觉苦乐的心,首先没有产

生,中间没有安住,最后也没有去处。因此对 自己曾经感受的这些快乐和痛苦、我们都不要 过于在意,不要经常留恋不舍。

虽然这种心本来没有产生过,但当我们执 著并生起分别念的时候, 也有表面上的一些痛 苦和快乐。比如对亲人的贪心和对怨敌的嗔恨 心,不观察的时候似乎真实存在,一旦我们观 察它们的本性,就变成石女的儿子一样。因为 以前没有观察的原因, 所以直到如今我们仍在 轮回中不间断地流转。

我们没必要忆念往昔, 也不要过分地计划 未来。自己的心里不要经常有太多的后悔或希 求之心。对将来的希求和对过去的后悔心,就 像是阳焰水那样, 跟随希求它没有任何实义。

无论是细分别念还是粗分别念, 我们的心 都自然安住。生起分别念的时候,不要直接摧 毁,应该用正知正念来护持它。这样,就会了 知自己分别念虚伪的形象,才能证悟空性。曾 经,像这样虚伪的分别念,已经成了三界轮回 的因,如果我们知道了它的本性,就能获得殊

见

行



胜的安乐,但若将此假相当成真实而继续跟随,那痛苦就永远不会间断。

哎玛吙! 极为奇妙稀有之法。空中的云雾,虽然显示白云苍狗,如骏马、如仕女等各种形象,但真正观察却是子虚乌有。同理,世间上一切关于我执及我所执的诸法,实际上也是幻化不实。我们把本来不存在的事物反而执著,就像是有人说,乌龟的毛做成的绳子把我捆得紧紧的一样。同样,轮回当中的各种痛苦,就像是用乌龟的毛绳把我们紧紧地捆着一样,真实意义上是不存在的。

如果我们明了一切诸法的本性,认清了本来无有束缚的本性,那我们就会获得殊胜的解脱。因此,在我们还没有获得最殊胜安乐的果位之前,就不要懈怠放逸,应该精进地依靠智慧与方便而修持。

我们观察自心的本性,就像是虚空一样。 在大圆满的修法当中,也有这样的观察方法。 首先,观察心是从哪里产生的?是从外面的地 水火风还是从自己的五蕴而产生。然后安住的 时候,又观察心安住在什么地方?如果认为是存在于自己的心脏当中,那又从心脏的东南西北等各个方面去观察。最后心灭尽的时候,它又跑到哪儿去了呢?这样观察,也是得不到一点儿的结果,就像是石女的儿子从来没有产生,怎么会有他的死亡呢?所以从心的产生、中间的安住到最后的灭尽全都是虚假不实的。

在我们看电视时,电视里面虽有各种贪嗔 痴的影像,但这些也是无来无去的。同样,我 们的心若是真正存在,那应该能找到它的去处, 因为不存在的缘故,所以它的去处也没有。如 一个人从色达到炉霍,他有去处,这个心却完 全不相同,并没有任何去处。

因此所谓的产生、存在和灭尽,都是一种虚伪的假名,真正观察时,无论是从时间还是地点上,自己的心从来就没有存在过,就与梦中的显现无有任何差别,无法给我们带来丝毫的损害和利益。

因为我们没有知道自己心的本性是如此, 所以从无始以来就漂流在轮回之中。如果我们









现在还不懂这个道理,那将来在轮回中的流转仍是无边无际。

从色法到涅槃之间的一切法,也可以说为 基道果所摄的,或者是贤劣所摄的一切诸法, 在中观当中都是抉择为本来离戏空性,除了空 性之外,这些法都是无有而假立的。自己的心 本来即不生不灭、不来不去,我们应该要了解 其本义。

我们若想抉择外面的万法,首先必须抉择自己的心。如果我们连自己心的根本都没有找到,那对外境如何观察抉择,也得不到一个最究竟的结论。在修学大圆满时,也是首先将一切诸法抉择为自己的心,然后把心抉择为自然本智,所谓的自然本智,也就是如理如实地通达自己心的本体,这叫做是证悟大圆满。

实际上,外境的诸般显现全部是自心的一种幻化和游舞、或者是心的一种庄严,如果我们没有对分别念执著,那就可以说是对心的本体已经通达了。我们的心就像是梦中的显现一样,实际上它从来没有离开过法界。对以上内

容,大圆满中的心部、法界部和窍诀部也有不 同的说法。

依靠上师的窍诀,虽然知道了心的本性,但仅仅是这样一个境界,还不能断除贪嗔痴等烦恼。智悲光尊者曾经说过:"初学者所证悟的这种大圆满,就像是云间看见日轮一样。"但你若证悟了密法之后,再继续修持,则闭关六个月也能明显减轻自己的烦恼。从此之后,即使自己不太精进,也是能断除轮回的根本。

我想,在六个月当中就可以得到成就,唯 有大圆满自宗才有如此殊胜的窍诀。另外我认 为,依靠信心也非常重要,你自己认识之后, 对根本上师和密法还应具有一个坚定不移的大 信心,只有这样,才能具有殊胜的定解。

现在很多人的烦恼为什么总不能灭尽,主要原因是与自己的修行有密切的关系。你可能认识之后,没有继续去修持。上师原来给你讲过,你就已经认识证悟了本性,但过后,自己还应该每天都不间断地修。也许以前证悟的经常会显现,或者是不显现,但无论如何,只要







3

自己的修行没有间断, 我相信以后逐渐一定会成就。

在我们这里,有闻思者和修行者。作为闻 思者按规定必须参加考试,应该以各种辩论方 法来抉择,然后窍诀修行者应该经常内观自心, 修行也比较重要。去年我在尼姑经堂给藏族老 年尼众传讲了一些密法的修法,我当时觉得她 们大多数人已经基本上认识了本性,但后来却 没有继续修持。若认识本性后能继续修持,我 相信依靠传承上师的窍诀和加持,证悟本性并 非十分困难。

心本来无有束缚也无有解脱,犹如虚空一样。我们若是证悟了如虚空那样的本性,哪里还会存在对痛苦和安乐不同的执著呢?以前的大圆满中讲过,如果证悟如虚空那样的境界,那就没有疑网,这就是本来觉性。这是显宗和密宗共同涉及的内容。

从本体上看,没有任何执著,也没有任何 障碍,但因众生不明本性,就被迷乱显现所缚。 外面的显现,既不是自己的心,也不是心以外 的事物。一切外面的显现只是心的游舞,或者是心的一种幻变。

心的幻变是不是心呢?严格来说也不是自己的心,但是心的幻变,除了心以外有没有呢?也是没有的。因此我们在轮回中流转,是依靠这个心,获得解脱和智慧,也是依靠这个心。就像《入中论》中所讲,先执著我,再执著外境,一切显现都是自己的心所造。我们应当了知一切外境和内心都是心的一种幻变,若认识了心的本性,就会从轮回中获得解脱。

密宗当中经常提到普作王,在《普作续》中如是云:"哎玛吹! 众生和涅槃全部是我所作,我是谁呢? 就是普作王,所谓的普作王就是自己的心。"以前萨局哈尊者也说过:"心能造作轮回和涅槃。"

我们只要认识了心的本性,就可获得解脱, 否则,就流转在轮回当中,因此观察自己的心 非常重要。在大圆满当中一般提到普作王比较 少,经常讲到的是自然本智。

在寂静的地方观修无常,并且依止根本上





师,一心一意地安住观察自己的心。心犹如闪 电风云, 无有任何依靠处; 心也像虚空当中的 云雾一样, 显而无自性, 虽无自性也是会显现。

自己心的本体实际上就是文殊师利菩萨、它是 一切功德的来源。

那么世人所谓的痛苦和安乐、除了自己的 心以外再也没有其他的作者。因为分别念假立 痛苦和安乐, 然后我们又再继续地执著它, 就 像梦中遭遇到外境一样,如此不断地感受,不 断地痛苦。如果自己的心安乐,则一切安乐, 如果心痛苦则一切痛苦。比如在一个生活条件 低劣又不洁净的房子里,如果心快乐,则生活 得幸福愉快; 否则,即使是住在天宫里,也会 烦恼重重, 痛苦万分。

总之一切诸法皆是由于心、若真正对诸法 自性获得了自在, 那我们就会真切地感知一切 都是自心的幻变, 地狱、饿鬼等实际上也是心 的幻变。虽然一般人以为外境为自己招来痛苦 和安乐、但实际上一切的根本就是自己前世的 业障和自心的执著。

若是自己贪执的外境,就认为这是好的; 若是没有执著、那外境再好也不会生贪心。比 如具贪者看见女人的身体, 会感到美好悦意, 而其它一些旁生看到她的身体时,从来就是无 动于衷。又比如我们看见不净粪时, 谁也不愿 意去接触,但是有些老猪和老狗看见了,就会 生起依依不舍般的欢喜。是故, 一切都是自己 的心所造, 若在外境上真正绝对存在有清净或 不清净的本性, 那也就不会出现如此大的差异。

在贪心生起并增长时, 虽然外境没有丝毫 可取之功德,但自己反而会以为奇妙无比;相 反,即使外境具有再大的功德,自己也不会生 起欢喜心。比如一个大阿罗汉,他看见女人的 身体、就一点都不会生起贪心。贪心也是分别 念的一种执著,看见外面的色相端严妙好,传 来的声音悦耳动听,这些都是自心所假立而造 成。

就像吉祥草尖遇到稍许微风也是会飘动一 样、我们这个长期串习的分别念遇到外境时也 会立刻变动。例如一个人受到赞叹或诽谤时,





马上就会生起欢喜或忧苦。一方面心的力量非常弱小,外境稍微的变化就能影响它,就像吉祥草尖一样;另一方面来看,心的势力又是非常强大,哪怕大象的力量也是无法与之相比。

我们为什么不知道自己的心是如此厉害呢?不管是什么样的损害和利益,如果心不去分别,怎会有痛苦和欢乐呢?就像尸陀林中的尸体,根本不会因赞叹而喜欢或是因诽谤而忧愁。我们心数数地感觉,实际上也就是自己分别念的执著。

真正去观察,自己的心怎么会有能取和所取、能受和所受呢?比如梦里遇到一个姑娘,然后自己变成年轻人,对她生起了贪心,而当我们醒过来的时候,梦境中的一切显现都根本不存在。同样的道理,现在白天的显现实际上也不存在,但是我们很多人根本没有观察到自己心的这种假相。因为没有观察的缘故,以能取和所取就不断地生起愚痴和贪心。我们今天所讲的是大圆满和大中观的一些窍诀。

那么我们应知道对外境生起贪嗔之心实际

上是徒劳无益,真正观察心的本性,它是远离一切戏论,犹如幻化的显现。在中观里用金刚 屑因和离一多因等各种方法来观察的时候,自 心的本性也是根本不能成立为实有。如果我们 经常这样不断地观察,最后就能现前各别自证 的智慧。

自己的心确实就像是阳焰水一样,虽然显现,但是在显现当中一点也是不能成立为实有。这时候,我们就知道了三界的一切显现全部是自心的一种游舞而已,就像梦中的显现一样,无有来去,我们应该认识心的这种可笑而稀奇的本性。

从无始以来,我们沉溺在轮回中承受过无数的痛苦,那么使我们受痛苦的最根本因就是自己的心。但真正去观察,这颗心在胜义和世俗当中都不能成立,就像兔角和石女的儿子那样了不可得。一切显现在二谛当中都不能成立,我们这个心也是同样,它非常虚伪。

苦乐等一切有为法都是刹那的、无常的, 就像闪电一般迅速毁灭, 它没有积累性, 也没

有前际和后际。以前从无始劫到现在,在我们的身上已经成熟过无数的痛苦,如果我们还没有断掉心的根本,今后还会不断地呈现各种迷乱的显现,将来在轮回中仍会受到许多痛苦。诸法都是无常的本性,一切有为法都没有任何可靠,为此我们应到达一个最究竟"常乐我净"的境地。

一切缘起显现的未来过去诸法,当我们用各种方法去观察,都是不生不灭,空色如幻化。如《中论》中所讲,用胜义谛的智慧来观察,一切诸法都是不生不灭,不断不常。我们看见的电视电影,实际上也就是不生不灭的一种象征,因为在屏幕上面显现的这些杀人放火等各种影像,真正在电视里面找不到,在电视外面也不存在。通过这种比喻,对于现在轮回中的一切显现,我们会了知它的本性。

一切法无有来去,也远离一异多体、远离 自他常断等戏论。也就是说,没有心与境,一 切诸法本来都是平等,无有取舍,本来都是自 性清净的涅槃,并不是我们重新改造而成证悟, 它本来就是清净涅槃,即一切诸法就是本来清净、原始清净或是本体清净,这都是一个意思。如果我们明了此道理,这就是清净的见。

本来一切诸法都无来无去,若懂得了这种 见解,这就是最深妙的见,是最正确的见。可 是世间上的迷茫众生,并没有证悟这种境界。 他们愚昧于取舍,对痛苦和安乐进行执著,对 五蕴进行执著,然后在有漏的轮回中不断地漂 泊、转生,在轮回大海中感受着数不胜数的各种痛苦。

就像在梦中遇到违缘一样,从根本上去观察,痛苦是不存在的。可是现在这些众生因没有明了心的本性,而始终处于轮回当中不能获得解脱。因此,我们应认识一切诸法的本性,尤其是一切诸法一切显现都是自己的心,而心也是远离一切戏论、这个道理必须要证悟。

大圣者们知道了众生的种种苦乐之后,对 幻化的众生生起了无欺的大悲心,这种大悲心 犹如虚空般广阔无际。然后,大圣者们对众生 宣讲了殊胜的佛法和圣道之修行次第,断除他

金藏

们的痛苦, 使他们从无明愚痴当中醒悟过来, 获得解脱。

本来世间上的这些痛苦,并没有任何人强 加在我们的身上,也没有人能将它带走。有些 人认为是怨敌带来了痛苦,然后诸佛菩萨遣除 了自己的痛苦,但实际上若是认识了心的本性, 就没有这种取舍。如电视里面显现的佛像和魔 鬼、从本性上来讲就没有任何差别。在凡夫的 显现中虽然有差别,但在实相中则平等无二。

在外境上没有任何作者, 是众生自己由于 无明愚痴的心变成痛苦。因此, 圣者的胜法妙 药非常殊胜,依靠这样的真谛,就能断除如幻 如梦的轮回痛苦,将来获得无畏的圣地,并发 愿让每一个众生都要进入如此最究竟和清凉殊 胜的涅槃城市。

我们若明了以上的道理,对在轮回中受着 各种毫无意义的痛苦这件事就会生起强烈的厌 烦心。然后为了断除对轮回和涅槃的执著、我 们应发愿在不久的将来现见诸法如幻的本性。

如果我们没有精进修持,则很难断尽以前

的习气,就会继续如前一样感受痛苦,所以为 了断除一切妄想和非理作意的分别念、在白天 晚上都应精进地调伏自己的心。如果没有调伏 自己的心,以这样的迷惑心就会一直漂泊于三 界轮回当中, 因此我们应了知心的本性。如果 这样不断地修持、那所有的分别念就会像阳光 下的黑暗一样全部消于法界中。

为什么我们现在的分别念和迷乱的心有如 是大的能力,能让我们堕在轮回的大监牢里, 而具有真实义的智慧却反而没有什么力量呢? 也就是说,这个假相的分别念都有这么大的能 力,而真正能现见四谛本相的智慧为什么没有 能力呢?

因此在修持时, 若我们为了自己而念咒语、 修禅定、作供养苦行等等,如此修行的力量便 是微乎其微,应该舍弃之。不要以自私自利心 来念诵咒语等等,应该断除对自我的执著而修 真正清净的智慧,这一点非常重要!

比如我们在梦中、遭遇洪水快接近淹死之 际,这时候不管你怎么努力,也无济于事,若

这里说明,以自私自利来修行没有很大的 意义, 我们应该跟随诸佛菩萨的足迹, 修空性 和无我,修利他的菩提心,这是真正有功德的, 佛子中有身口意的佛子,这才是真正意的佛子。 诸佛菩萨最为深奥和殊胜的圣道就是智慧波罗 蜜多,般若空性是显宗所说,如果自己的心通 达光明无二, 这是密宗当中的真实义。因此, 我们修持现空双运的要点实际上是最殊胜的 道。

即使世间上所有的财富都属于一个人拥 有,但是还不满足,自己的心里还是生起傲慢 和嫉妒、这样时时刻刻都去寻求世间法。但就 像梦中寻找财物,这种人的心已经被外境所迷 惑了。由此对于今生的事情, 无论我们怎么做 也不能圆满,但当我们什么时候放下来,这时 它们就都已经圆满成功了。

有缘的弟子应该善巧观察、凡夫的所作所 为始终没有完结的时候,就像水中的涟漪;一 切所说的语言都没有必要,就像风中的旗杆; 一切的思维也没有任何意义,就像是空中的云 雾。身口意是如是的散乱,只能无始无终遭受 无量的痛苦, 轮回的一切琐事除了徒劳无益以 外, 再也没有一点实义。因此为了获得究竟的 寂灭, 我们应该把非语和分别念等身口意的一 切无有意义的事情全部舍弃, 应以正知正念来 安住在非常清净像清澈水池一样的智慧当中, 如此精进地修持三摩地。

世间上的分别念永远也不会自然间断,不 要说在白天, 即使晚上梦境中的分别念也连绵 不断、我们每日就是这样在浑浑噩噩中度过。 从无始以来到现在, 就是以如此分别念使无数 的有情在轮回中不断地流转、什么时候当我们



有的分别念就没有了。

就像阳焰水不需要去争抢, 若我们明了自 己的过失, 那所有的痛苦就会自然消失。因此 瑜伽士应该使自己的心获得自在, 切切不要被 世间的阳焰水所困缚。本来并没有一个桶,但 你却以为它悬浮在空中,这就是不可能存在的 事情。同样, 若我们真正去观察, 则分别念和 烦恼都不存在,但对身体等不清净的世间法特 别贪著的这种人,就不知道是什么样的魔已经 把他束缚。

一切都是心的幻变, 若能通达其本性, 则 所有的痛苦和烦恼就都会烟消云散。比如以前 我们在新加坡观看一个电视节目的时候, 感到 好像整个地狱已经显现在人间一样。当时我们 的身体并没有接触到任何事物、但心里却感到 不寒而栗,这种感觉,若当时闭起眼睛也不会 存在。实际上这是我们的实执现前,如果没有 去执著它们,则根本不会感到恐怖。同理,对 于现在世间上的一切诸法, 你不去执著, 就没 有什么, 当你闭起分别念的眼睛, 则一切显现 都不会存在;相反若去执著外境的显现,就会 为自己带来剧烈的痛苦。

就像我们平时嚼糖的味道一样, 自己都可 以现量感受,没有必要再用教证和理证。同理, 当我们观察自己心的本性时,这时我们也不必 运用各种因明的道理来推理, 也不需要佛法里 的众多教证、自己就能亲身体验。

若能见到心的本性、外面的这些痛苦就会 自然消失,所有的魔也会变得无影无踪。因此 大家就不应再懒散,要使自己安住在心的本性 上面,这样就会胜伏一切外魔。

一切的显现全都是梦中的受用,也犹如水 中的花纹一样。对于这些梦中的财产、水中的 花纹、我们怎么去寻找和希求、永远也是无法 得到,因为它们并没有任何实有之性,为此我 们应当自然安住。比如当身边响起各种声音时, 我们就应安住于它的本性之上,这样会现前本 来的智慧, 这也是大圆满当中的一个教言。

对于世间的业风, 若仍继续分别执著, 那



就

始终是不会有安息的时机。从无始以来我们就这样已经分别了漫长的岁月,到现在我们也应该安住了。把一切分别念自然放下,在无系无作中安住,如是就像澄清的水、无云的天空一样,自然能见到心的本性。当我们真正见到了心的本性,你就会知道一切都是无有任何取舍,自己心里的诸多痛苦也会自然而然地消除,这时你就是天底下最快乐的一个人。

分别念从无始以来就开始熏习,因此这种积习非常难以改变,为此我们应该以诚心诚意来精进守护自己的心。如果没有不断地精进,分别念也是无法调伏。只要自己精进地修持,就能逐渐远离一切散乱,获得清净的禅定,这时寂止的智慧也是越来越增长,对此我们应该有一个坚定的信念。

否则,若没有认真地观察自己的心,虽然 在寂静的地方已闭关一百年,也修了各种法门, 但自心仍如狂象一般没有被驯服,这样所修的 一切法就已经成了增长厌烦的因,闭关也没有 意义。 在世间上双方军队作战的时候,如果杀害一些人取得了胜利,人们称为这是英雄好汉,但实际上这并不是真正的英雄。对自己的分别 念作战取得了胜利,这是有智慧的人所应赞叹的真正的英雄豪杰。

就像大海的波浪或是末劫的风,我们极难以阻挡,同样,自己虚伪的分别念也很难以调伏。开始调伏它时,显得非常困难,内心也比较软弱害怕,但是只要我们长期精进和具坚定不移的信心,调伏自己的分别念其实并不是那么困难,因为分别念只是暂时性的迷乱显现,它并非诸法的本性。

自己的心就像清净的镜子,它的本体无有可认,犹如虚空,而在此清净的虚空当中,能显现各种分别的影像。如果我们去观察,一切都是远离戏论的本性,这是可以现量而见的。如果我们这样去观察和精进修持,现空无二的智慧或者究竟的实相就能现前,这时我们就能现见犹如虚空般的远离一切垢染的本性。

现见真实义后, 就犹如手中持有如意宝一





样,对一切诸法就能获得自在。如果真正已经 通达了一切诸法的本性,那讲说显宗和密宗都 没有任何困难。

我们若见到了本性,这时一定就会法喜充满。如果断除了分别念,一切损害和痛苦就全都断除了,因此在所有的事情中断除分别念非常重要。自己的心得到调伏,那修行也会成功,没有断除分别念而做其他的事情,也只不过是自欺欺人而已。

在我们遇到各种痛苦和烦恼的时候,也一定要作精进的修持。自己应该这么想: 我现在获得的人生一年一年地马上就会过去,在如此短暂的人生中我应该调伏自己的心,在所有的事业和行为当中这是最重要的一件事情,对此应生起极大的欢喜和精进心。

每年元月开持明法会,大家都一起念诵自 在祈祷文和九本尊的心咒,到底为什么呢?就 是为了调伏自己的心,因为我们的心没有被调 伏,那很多修法也是不能成功。一切轮涅的根 本就是自己的分别念,若能调伏心,那对外面 的尘境显现也可以获得自在,因此作为一个修行人来说,调伏了自心才能调伏一切外境。

有些人可能认为我们念自在祈祷文的目的,是为了获得今生之中的名利和地位,但就我个人来讲,我是为了断除自己的分别念而修持这些法门。我们首先应调伏心,自己的心获得自在后,才能调伏其他的众生,将来共同往生极乐世界。我们若是能调伏自己的心,那息增怀诛的任何事业也不需要勤作,自然而然就会成就。

如果在自己手上有一个如意宝,那就可以获得一切财富,如果鸟类有一双翅膀,那就可以在虚空中自由自在地飞翔。同样,如果一个人修成了禅定,那无论是显宗还是密宗,自己所想的一切成就都会得到,所以像鸟的翅膀和手上的如意宝一样的寂止非常重要。

为了得到寂止,必须调伏自己的分别念, 这样身心才能获得自在,以后息增怀诛等暂时 的四大事业和究竟的圆满成就也能顺利获得, 否则就不会得到这些成就。





因此,为了获得殊胜的果位,我们应精勤 地修持或者说是调伏自己的心。凡夫的心犹如 狂象一样,必须以一个正知正念的绳索经常把 它束缚、否则、心就没有一个被调伏的机会。 如果我们没有依靠正知正念来修持,则始终不 会生起禅定的境界,即使在百劫当中精勤修炼 也毫无结果。

大家知道,分别念也分善和恶,但真正入 定时, 所有的分别念都要全部断掉, 必须要认 识自心那犹如虚空般的本性。

当我们用正知正念来观察自心时, 就应专 注观察,除此之外,不要存有任何其他的分别 和希求。到时候, 犹如虚空当中显现日光, 空 中有明、明中有空、也即是现空无二无别的境 界,通过精进修持和祈祷上师,就能现前无遗。

当我们获得一定境界时,没有能取和所取, 也没有任何分别妄念。这样,心在没有任何分 别念当中放松、安住, 而在分别念生起的时候, 又依靠正知正念再三反复地修持。如此修行之 后,到了一定阶段,分别念的力量变得越来越 薄弱。然后, 自己的心获得堪能, 安住和入定 都得到自在, 那时候, 禅定的日光就可以从内 心当中生起。

我们将心自然安住, 然后观察它的本性或 不舍弃它的本性,并用正念来护持它,如此一 来,心的本性就会自然现前。这里所说不要离 开护持本性的正念,实际上就是大手印的一种 修法。修持大手印的时候经常需要一个正念来 护持它、修行大圆满也同样如此、即一方面要 见到它的本性,一方面正念也不能离开。

如果我们去认真修行和护念,这个心极易 被调伏,有些人精进修行七天,心也可以获得 寂止。如果我们没有去修行,那这个心就极为 刚强难化,似乎在整个三界当中也没有比心更 厉害的了。精进调伏自心到了一定的时候、分 别念的显现对自己也没有任何危害,见到心的 本性真稀有!

大手印在心安住时, 就观察安住的本性, 在生起分别念时也观察分别念的本性、因此大 圆满和大手印的修法比较相似。一般大圆满和



大手印、大中观在最究竟的意义上并没有任何 差别,但它们在安住和认识的教言方面会有一 些不同的窍诀和方便。

以前乔美仁波切从小修持大手印,历经数十年,但后来他的境界也变成了大圆满。从大圆满自宗来看,不需要任何勤作操劳,依靠窍诀就可以证悟它的本性。比如大手印里面有四种瑜伽,但这四种瑜伽要经过长时间的努力才能达到相应的境界。因此我想大圆满和大手印确也存有明显的差异,修持大圆满进步非常神速。许多高僧大德们也赞叹阿底约嘎为一切佛法的顶巅,是一切佛法中最上的教言。

我们希求得到寂止的甘露,就必须要断除 外面的散乱,否则寂静的心境就不可能现前。 《俱舍论》当中也讲,要获得寂止的静虑,必 须远离散乱和愦闹。

因此我们在修行时,始终需要以正知正念 来护持自己的心,自心稍微能安住的时候,就 又再三地修持。如果无有散乱和愦闹,这样精 进地安住修持,那最后就会获得心的自在。尤 其是最初修持的时候,自然会涌现许多分别念, 但当这些分别念生起的时候,立即就要摧毀断 除它,久而久之,到了一定的时候,修行就会 得到稳固。这种稳固也可以说是禅定当中所讲 的一种轻安。

所以修持的时候,一定要不间断地精进修 持。从修行的最初到中间、最后都应该不间断, 不要有松懈和怠惰,这样精进修持,最后就会 获得自在。

我们经常看到,世间人在一辈子当中都辛辛苦苦地干着不可胜数的繁杂事情,但实际上他们并没有得到什么大的利益。因此我们对世间俗事就不应抱有很多的欲望和希求,应该从现在起就一心一意地精进修持。只要精进修持,以一般寂止而言,最长也是在十二年当中肯定会成就禅定,若是无上大圆满中所讲的禅定寂止,那在六个月中也会成就。

如果各种分别念没被调伏,那显宗里所讲 的功德也不能得到,我们的心若起执著,那分 别念就像毒蛇一样,会变得越来越粗暴。因此

对分别念我们应强迫制止,不要有任何思念,应该把心安住在自己的本性当中。

在调心时,将心自然安住,可以现前它的本性。如果依靠分别念来改造,那心的本性永远也无法见到。因此安住的时候不能着急,应当自然安住。比如清净的水面可以呈现影像,但当我们摇动它时,水中影像始终不会显露。同样,心自然缓慢安住的时候,可以显现它的本性。

如果我们依靠勤作和分别念,就不可能照 见心的本性。因此,心必须要放松,自己不能 担心现在心没办法调伏,或在自心稍微得到安 住的时候,就生起欢喜心。像这样的欢喜和担 心,就是修行中的一种障碍。

虚空始终没有动摇,这颗虚空一样的心,通过安住或静坐的方法,可以见到它的本性,如果我们依靠各种分别念的狂风,则始终无法看见其真面目。因此对于自己身心的本体,应当像虚空一样安住,而不应该由各种分别念来操纵它。

虽然修寂止有观想文字、佛像等各种教言, 比如修大手印的人,首先是不起心动念一心一 意地观想白色阿字,但麦彭仁波切在某些大圆 满教言当中讲,观想外境的任何相状都不如以 心观心为殊胜。如果心自然安住,就会现前它 的本性,就像水自然澄清一样,这是一个殊胜 的方便法。

请勿分辨五根识和意识之间的差别,让心自然安住,也可以说现在六根的显现虽然存在,但不要跟随这些分别念,或者说要将六根同时安住。意科喇嘛(法界自解脱)的上师是安章珠巴和伏藏大师列绕朗巴,在当代意科喇嘛是位非常了不起的瑜伽士,他在一个教言中开示,修大圆满时,首先必须要六根同时安住,这个窍决与大手印的教言基本相同。以前安章珠巴仁波切的一些大圆满,比如杰珍大圆满的前行与大手印的修法也几乎都是相同的,按他的要求,在前行阶段必须修持三年的寂止。

六根自安住的方法跟大圆满的窍诀基本上相同,这是在阿赖耶识当中安住,如果没有上

<u>~@</u>









和安乐的方便法,是对痛苦和安乐平等而住的 教言;它也不分寂止和胜观,要同时直断而安

师的教言, 也不能以此认识法性的本面。这种

住,不要想我现在修的是寂止还是胜观,不要

作过多的观察,否则对认识本性也有点障碍;

这种教言实际上也是不偏于取舍而安住的教

言,也不要想我现在所修的是阿赖耶还是法身,

不作这样的分析, 总之, 自己的心自然而安住。

这些教言在《直指心性》中讲得比较广。

这种安住方法,是智慧和意识安住的方便 法,也可以说是既不偏于意识、也不偏于智慧 的一种教言。不分别伺察而自然安住、也不遮 挡六根意识而自然安住, 因为在大圆满和大手 印当中都没有要求遮挡六根意识。大圆满中经 常这样讲:"无分别不用破,分别念必须要破。" 帝洛巴也有类似的教言:"显现不会束缚,只有 执著才会束缚, 我们必须要断除执著。"因此六 根自然安住就可以了。

自己的心不要起分别念,身体也不要动, 就像毗卢七法的要求那样端坐。身体端直,则 脉端直;脉端直则心端直;心端直,则禅定自 然会现前。修大圆满本来清净者,也特别需要 如此静修。到一定时候,如果自己的境界已相 当高深,这时再修大圆满本来清净,不管依坐 式修还是睡着修,都没有很大的差别,但在《杰 珍大圆满》中指出、初学者的身式非常重要。

自己到底在做什么、没有必要作如此许多 的观察。心起分别念时,不应故意去破它,无 分别念也不必故意去建立。全知无垢光尊者说: "前面和后面都不是觉性,那中间哪里还有一 个觉性?"因此按照无垢光尊者的教言,无分 别念不要故意去建立它。有些学大圆满的人认 为, 无分别念并非大圆满的觉性, 无分别念以 后还有一个觉性,这种说法也不正确。

安住的时候,心里高兴,起分别念的时候, 自心就痛苦,这种执著也是一种歧途。修大圆 满的人不应如此, 因为你若没有认识本性, 无 论怎样做都没有什么意义, 若是认识了本性,

则无论安住还是起分别念,这二者都没有任何 差别。

起分别念时, 也不要跟随它, 就让所有的 分别念在虚空中消失而应该法喜充满。我以前 在一个大圆满的见歌中说:分别念自然解脱有 各种各样的说法,有些人的说法并不符合传承 上师的教规。所谓的显现自解脱,是当分别念 显现时自己解脱, 这是一个显现自解脱的窍诀。 必须要同时认识其本性,并不是说先前一刹那 的分别念是有法,后一刹那才是法界。

一切分别念显现的时候、知道它是无生无 灭无来无去,对此没有任何执著,并依靠一个 正知正念来护持,如此显现就安住于当下的本 性当中,并认识它,这就是密法中最深的一个 境界。麦彭仁波切说:"我们首先需要具备一个 坚固的见解,之后是稳固的修行,见和修不能 分离,然后在此基础上还需要有不取舍的行为, 这就是密宗的深道。"

有些人特意去修生起次第、圆满次第、有 特意去想修行的这种执著,这也是无勤大圆满 修行上的一种障碍。荣索班智达在《入大乘论》 的大圆满窍诀中, 也是讲过有关这方面的问题, 无垢光尊者也讲过。这里意思是不要特意去执 著,在讲见解时有执著并不合理。

对自己的分别念,不要去改造,也不要去 思维, 让它自然放松、自然安住, 这时一切执 著的绳索就会全部自然而然地断尽, 然后自己 心的本来面目就会自然显现、此时的状态即是 明然、了然或豁然。认识了自己心的本性后, 虽然没有任何执著,但这是一种境界,我在这 里不作广说。概括而言,即是本性空性、自性 光明、大悲周遍。这些教言,在《直断要诀》 中比较广讲, 有关认识大圆满本性的教言, 则 在《文殊静修大圆满——手中赐佛》中讲得比 较细致。

有些续部中,对证悟的觉性,以虚空中升 起太阳来作比喻。一方面虚空当中没有什么黑 暗和光明, 但在虚空中升起太阳, 从比喻上面 可以理解。通过上师的教言、自己的心是如何 证悟, 在这方面有时候依靠比喻来通达了知也





是极为容易,但若自己没有一点体会,有时也 比较困难。这方面《大圆满手中持佛》中也讲 得较细致。

这时候远离一切无形黑暗, 安住于显现之 中,明然而了然,在大圆满当中,也可以使用 这些法语来表示。但实际从意义上来讲, 一切 诸法的本性我们从语言上无法表诠,因为它远 离一切戏论和言语,也没有任何能取和所取, 就像是虚空一样, 但又跟虚空有绝大的差异。

通过如此精进修持,将自己的分别念渐渐 灭尽,心中的智慧也逐渐生起,安住的寂止和 了知本面的胜观双运, 在短时间内也会成就。 所以在《杰珍大圆满》中经常讲: 六个月当中 可获得金刚持如来的果位。有时, 在我们休息 间隙也应该安住于这种境界之中。

我相信一个人精进修持无上大圆满六个 月,则大圆满自宗所讲的禅定就会成就,对此 我们根据自己的修行体会也会非常清楚。这些 道理, 当自己以心观心的时候非常明白, 当时, 对大圆满的胜观与寂止无二的意义, 从心坎深

处会生起坚定的信解。

大圆满的修法比较简单、所有的胜观和寂 止以及生圆次第, 都是自然而成。在大手印当 中修禅定需要经过相当长时间才能成就,而在 大圆满,如果日日夜夜精进修持六个月,基本 上能把自己的分别念断掉,并自然现前其本性。 尤其是对上师和对大圆满有强烈信心的人,仅 修持七天也能获得殊胜的感应和证相。

安住的自然觉性、通过上师的教言和自己 的修持彻底了悟的时候, 也可以称为是一种恍 然大悟。这种境界本来即无生无灭、生灭平等, 住与不住离一切言思、这时已经现出了本来安 住的法身本面。没有较此更容易的法, 没有如 此更重要的事、也没有比这更殊胜的道了、因 此对于一个有信心的人来说、大圆满的法异常 方便, 也极为容易成就。

此处犹如甘露般的教言、词句美妙、意义 甚深、如果我们精进地记在自己的心间、那在 不久的将来必定获得成就。









## 诸 乘 要 诀

有智慧的人,对所有显宗和密宗甚深的要 诀必须具备一个定解,这种定解应该是以归纳 和摄集的方式来表示。

在小乘中,痛苦是所断,灭谛是灭境,道 谛是以什么方法来断除痛苦,这些必须要依靠 教证才能了知。苦集灭道之间也有次第的关系,我们要先认识痛苦,然后依止道,最后现前智 慧境界。这是释迦牟尼佛在印度圣地鹿野苑第一次初转法轮的内容,依靠这个四圣谛法,为了自己获得利益,先要修证人无我,然后精进 修学三学,最后灭尽烦恼获得寂灭,这就是小乘道。

大乘道中,先证悟人无我和法无我,然后 了知四谛,不执一切万法,并且以慈悲心摄受 众生,修持四无量心,行持六度,最后获得无 余的涅槃。这里的无余涅槃,也可以说是不住 涅槃,即不住寂灭和轮回这二边。以证悟二无 我的智慧而不堕于轮回的边,以大悲心而不堕入涅槃的边,是属于大乘的涅槃。

轮涅所摄的一切缘起显现,若善加观察, 全部都是远离戏论是假立的法,没有实有的本体。于此,虽然在宁玛巴、噶当派等有不同的观点,这在以前麦彭仁波切的辩论书中也比较广说,但不管他们如何辩论,实际上的意思就,但不管他们如何辩论,实际上的意思,大人感到稀奇。同样,见到了大乘的方法。胜义谛和世俗谛双运而离一切戏论的太界,就是自性光明三身无别的本性。

对于大乐智慧和俱生智慧,显宗和密宗也有不同的说法。比如在生圆次第中,有些宗派认为生起次第的智慧,必须依靠本尊等各种勤作的方法,但是修持生起次第能不能得到最完的果位呢?众多高僧大德公认这是不可能的。修持圆满次第所得到的果位也有不同的说法,在此就不广说了。对于大圆满,如大乐智慧、明乐智慧或者空乐智慧,在《定解宝灯论》

中也有不同的名相,实际上玛哈约嘎、阿努约 嘎和阿底约嘎三种瑜伽所承认的智慧也有各异的名称。

大圆满的所有窍诀,全部是依靠传承根本 上师的教言而归纳。所谓的教言和窍诀,至关 重要。如屠夫对杀生有一个技巧方便,木匠对 家具的制作非常善巧,同样作为大圆满的上师, 对观察弟子的根机等方面也有相应的技巧和窍 诀。

实际上,大圆满当中所讲的法,也就是当时释迦牟尼成佛时,所证悟的寂灭深广犹如甘露般的妙法,就是和释迦牟尼成佛时所说的那句偈子的意义没有任何差别。此外,在《般若经》中的"心无所住","心之本性为光明"的意思以及弥勒菩萨所讲的"一切诸法无有所取所舍"的意义,这些皆与大圆满当中所讲的内容无二无别。

从意义上而言本无什么差别,但是大圆满 自有不共同的殊胜窍诀。比如我们去拉萨,有 些人走路去,有些坐汽车,有的乘飞机去,虽 然目的地相同,但乘飞机只要一、二小时就能顺利到达拉萨,而坐车或步行就要花费相当长的时间。同样,大圆满的所证与显宗大乘也没有任何差别,但所用的方式里有一个不共同的窍诀方便。

这种自性光明的智慧,实际上就是圣者如来的狮吼教言,是显宗和密宗的最究竟密意。如果明白了这种道理,之后发菩提心、积累资粮,经过五道十地,最后会迅速获得法身和色身二殊胜的果位。

当然,要对佛法经典进行诠释,就必须依 靠弥勒菩萨和龙猛菩萨的论典。在我们藏传佛 教各派,全都属于大乘佛教,噶当派着重解释 的是释迦牟尼佛第二转法轮的意义,解释第三 转法轮则以觉囊派为主,第二转和第三转二者 密意双运,如此修行的就是我们宁玛巴自宗。 在宁玛巴当中,荣索班智达、全知无垢光高。 在宁玛巴当中,荣索班智达、全知无垢光章者 和全知麦彭仁波切对以上密意曾作过大量的 解和阐释,比如全知麦彭仁波切作的《如来藏 狮吼论》等论典就专门讲述了这些道理。

<u>~@</u>





他空和自空的观点, 在印度和藏地都有比 较大的辩论, 因此当时月称菩萨与旃扎古昧辩 论的故事在整个藏传佛教和印度佛教中都是一 段重要的历史。有些大德认为,如果承认自空 派或他空派, 那就互相有辩论, 互相也不能承 认。

作为我们宁玛巴自宗, 见解本应与龙猛菩 萨相同,可是现在宁玛巴中的有些持他空见者 既跟随无著菩萨又跟随龙猛菩萨。按道理来讲, 觉囊派必须要破斥龙猛菩萨的观点, 把他空派 的作者说成是阿德瓦河乐扎瓦,我就觉得这并 不是很合理, 根据全知麦彭仁波切的论典, 这 种说法并不究竟了义。但不管怎样,自空和他 空的派别中也有各种辩论。

声闻、缘觉和菩萨乘在以上已经讲完了, 现在讲密宗的外续部。首先了知离四边戏论的 法性、然后通过修持有相的本尊和密咒手印的 瑜伽, 最后获得共同和不共的成就, 这叫做外 续部,它跟显宗相比,成就非常快。在外续部, 分别对应下中上三种智慧, 而有如君臣、友兄、

水喻三种修行方式,即又可分事部、行部和瑜 伽部。关于在外三续中不同的密乘戒律受持法, 在荣索班智达的《略说誓言》中有广说。

首先知道一切诸法任运等净自圆满, 然后 依靠方便道和解脱道以如幻而获得解脱、这种 方便方法也称为是内续部。密乘当中有解脱道 和方便道,相应有一些甚深的教言,内续部的 成就更为快捷、在其中又可分为生起次第和圆 满次第。

首先抉择一切诸法本来即是清净平等,这 种等净无二的意义通过能成熟的灌顶和能解脱 的教言来进行领受和体会, 在此基础上再继续 修持真如、显位和因位三种等持,这种修法就 称之为生起次第。轮涅所摄的一切法可以包括 在风和心当中, 当不清净的法 (业风) 全部融入 中脉后,就能现前光明智慧,这就是殊胜方便 的圆满次第、圆满次第又可分为自身方便和她 身方便。

远离一切勤作的自然智慧,以及三金刚本 来无二无别的意义,是通过上师的教言使之现



前而获得证悟,这种修法称为是大圆满金刚顶 乘。在大圆满中经常讲心中有自然本智, 自然 本智居住在心脏时称为是智慧、当它通过智慧 脉在外面显现影像的时候就称为是心。大圆满 中也有有相圆满次第和无相圆满次第、以及本 来清净和任运超越的一些修法。

从显宗小乘到密乘之间, 智慧不一样, 相 对应有不同的派别,那么其中最殊胜的就是金 刚乘。金刚大圆满乘是最究竟的法, 是能即生 成就的殊胜佛法、我们趋入这样密法的人、都 具有殊胜的缘分,能相遇大圆满法的这种福德 和各种功德、在系解脱的续中也讲过不少。

根据将自心转为道用的方法差异, 大圆满 当中又可分为心部、法界部和窍诀部。将心转 道用为光明智慧的游舞, 称为是心部。一切诸 法是空性, 空性也是心的一种游舞, 用这种方 法来抉择的宗派称为是法界部。心和外境无二 无别,也可以说是智慧和大乐无二无别,在此 境界中转为道用的修法在窍诀部中比较广说。 大圆满还可分为耳传和言传的教言、比如无垢 光尊者的《甚深心滴》主要宣讲了耳传的法门。

根据大圆满中秘密的窍诀部修持之后、会 得到虹身成就,这也就是无余成就和有余成就。 如莲花生大士和布玛莫扎所成就的是永恒的虹 身,有些暂时成为虹光消于法界的,像加纳思 扎和西日桑哈成就的是暂时的虹身。因此、最 后成就何种虹身, 也是根据高僧大德的发愿力 和所化众生的缘分而有差别。获得大圆满成就 之后,根据有些大圆满讲义,就能立即度化三 千大千世界众生等有各种说法。

总之, 麦彭仁波切告诉我们, 大家都具有 殊胜奇妙的因缘, 今生才会值遇到大圆满的法。 遇到大圆满的人、今生、中阴或来世一定会成 就。比如,有些人得到了大圆满的灌顶之后, 如果在今生修得并不是非常精进, 那他在下一 辈子十五岁至二十五岁之前会遇到大圆满、之 后获得成就。

又比如在传讲大圆满的时候,有些旁生也 听闻到了大圆满的法语、虽然他们并没有得到 灌顶, 也没有真正地修持过, 但仅仅是听闻到

大圆满教言的功德,胜喜金刚(嘎绕多杰)说,在七世之内也会获得成就。这里的"七世",有的人解释说是指人身七世。

如果系解脱带在身上,在七世当中能不能得到解脱呢?我们对此也需要进行观察。得到灌顶和系解脱的人,若违背了金刚上师的教言,第一世必定堕入金刚地狱,而金刚地狱的寿命非常漫长,是十万亿劫,但我认为从金刚地狱中获得解脱之后,连续得到六次的人身,然后再获得成就,应该这样解释。我想大家只要对密法不生邪见,认为这是十方诸佛菩萨最究竟的精华,对它有一个坚定不移的信心,这就已经足够了。

我们在修持的时候,若是认为其他宗派的 法都不殊胜,唯有自己所修的法才是独一无二 的正确,这样也会导致一些过失。相反,对自 宗传承持明上师的教言,认为并非十分殊胜, 好像其他宗派的辩论更胜一筹,由此对自己的 根本上师和对大圆满不太重视,我想这种人也 根本得不到宁玛巴法流当中所讲的成就。 按理,对自己的根本上师应该有一个真佛般的信心。一般,我们依靠各种教证应将上师看作为佛,比如佛曾告诉阿难:"我涅槃以后,就以善知识的形象度化你等众生。"所有的上师即是佛的化身。又比如阿弥陀佛的化身菩提萨埵也曾说过:"将来所有的堪布都是我的化身。"在经典和论典中也是经常讲到上师的功德,有"上师佛、上师法、上师僧",以及"修十万个本尊不如一刹那祈祷上师一次殊胜"等等讲法。

如果自己对上师生起邪见,最好不要过夜, 立即就要忏悔。有些续部当中讲,凡是有关违 背上师的这些誓言都不容易忏悔清净。但我想, 如果对上师稍微生起一点邪见,或者对上师有 点矛盾,马上就到上师面前发露忏悔。

希望你们对上师和法不要退失信心, 既然 现在已经遇到了非常殊胜的大圆满正法, 那么 大家就应该珍惜此难得的因缘和机会。即使你 不能直接修持大圆满法, 那至少对大圆满不要 退失信心。

内道各种宗派有关基道果方面的道理有非



常广泛的论述,但以简要说明,也可包括在以上的要诀当中。有智慧的人,对此应该作精进 地修持。

世上有些人,自己没有任何实际经验,但在嘴上却讲述得口若悬河、悦耳动听,那这种人的所说也抓不住要点,也不值得人们信赖。比如从来没有去过印度金刚座的人,他凭借通过电视或照片得来的知识,讲述金刚座的详细状况,那他讲得肯定不够清楚。如果一个人以前曾去过金刚座,那他虽然不一定擅长表达,但他所说的每一句都与金刚座的实际情况比较吻合。

学佛也是如此,若我们稍微拥有一些经验和体会,那就不会把众生引入邪道。否则,就像鹦鹉学舌一样,所讲的语言对别人起不到什么真实的利益。华智仁波切说:"自己没有一点体会与证悟,为别人讲经说法,意义并不大。"

传说彩虹是天人的弓,但当我们去寻找五 彩缤纷的彩虹时,却了无所得。同样,凡夫的 花言巧语虽然与凡夫的心理特征非常相合,听 起来也好像意义重大,这样也可以欺诳众多愚昧的人,但因为没有一点修证和体验,他们所讲的话语也就没有什么可靠。

因此,对传承持明上师的教典有所证悟和 认识的瑜伽士,他们所传讲的佛法就能正确无 误地引导众生走向解脱。这里并非指其他宗派 的高僧大德的讲法不正确,比如有人断言黄教 只有两个大成就者,即章嘉呼图克图和另一个 高僧大德,这种说法也过于偏激,但其他宗派 与大圆满及前译持明传承的教派和法流相比, 后者确实殊胜无比。

在宁玛派,不管是修持玛哈约嘎、阿努约 嘎还是阿底约嘎,大成就者的数目异常众多。 比如从胜喜金刚、文殊友、西日桑哈、加纳思 扎、布玛莫扎、莲花生大士,一直到现在的金 刚上师,成就者数不胜数,这并不是指获得某 些暂时的相似功德,大多数都是趋入如来持明 果位的成就者。

对我来说,我的根本上师托嘎如意宝以上 一直到普贤王如来之间,大多数的人都已成就





虹身, 因此他们在圆寂时出现过彩光、舍利等 各种瑞相。在托嘎如意宝圆寂时、我曾亲耳听 到天空中发出非常悦耳动听的声音, 火化时也 出现五色彩光, 我虽没能亲自见到后一景象, 但噶巴等许多堪布都曾亲眼目睹、火化后的舍 利也非常多,以上征象都表明他已经真正趣入 了如来持明的果位。

当年麦彭仁波切圆寂后火化时、在他的身 体中显出了一尊非常庄严的文殊菩萨像, 虽然 我没见过这尊像,但麦彭仁波切的一位名叫华 桌嘉措的弟子曾亲自这么讲过。其中火化后出 现的五大舍利,由伊穹加策仁波切供奉给其他 寺庙,一部分后来又传到了我这里,现在就随 身带在我胸前的嘎乌盒中。

伏藏大师列绕朗巴圆寂时, 天空也曾出现 数条彩虹,身体里则显出五方佛及各种舍利。 其中喇嘛巴洛从空行母索伦卓玛处请来的舍 利、现在带在门措空行母的身上。这些征象也 表明, 伏藏大师列绕朗巴所获得的并非是初地, 而是已得无上圆满的成就。

据噶丹巴德夏所撰写的《噶托寺志》中记 载,在噶托寺已有十万个持明者获得虹身成就。 噶托派最初的金刚上师热托仓央嘉措, 在圆寂 时也出现过各种瑞相,以大圆满教言中所讲的 征象都已全部圆满。因为他已获得大圆满当中 所讲的最高成就法性穷尽地, 因此当时他的语 言表面上看起来也有一些疯狂颠倒的现象,在 圆寂时,他说小牛已经吮上了母牛的牛奶。

新龙班玛登德上师、他的十二大金刚弟子 也获得虹身成就。敦珠法王一世以前在我们学 院所在地弘法时, 当时也有十三大虹身成就者。 一直到现在, 也不断地涌现出虹身成就者, 这 些虹身成就的案例在《虹身成就论》中比较广 说。

其他宗派并非没有成就的圣道、但其他宗 派中是否出现过如此殊胜的成就、大家可以进 行观察。比如黄教派和噶当派主要修持密集金 刚、此中最深的也就是属圆满次第的五次第修 法,但其中也没有要求虹身成就。 觉囊派最高 的法为时轮金刚、虽然这是释迦牟尼佛亲口宣

讲的教法,但其中的六加行修法,以及觉囊派 全知班智达所造的《时轮大疏》中也没有要求 即生成就和虹身成就。萨迦派最高的法为喜金 刚, 主述以道果为主的三隐三现的道法, 生起 次第方面宣说的比较多,但此法也没有提及即 生成就。

噶举派主要修持的法是胜乐金刚和那若六 法,这与宁玛派的六中阴解脱窍决基本相同, 但其中本来清净的见解也是以比较隐蔽的方式 而宣说的, 因此世间上所有的这些宗派最后都 应该汇归于无上大圆满。为此、麦彭仁波切在 一首道歌中唱道:"我遇到了如此殊胜的大圆满 法,已经步入大持明传承上师们的行列之中, 真是欢喜之中的又欢喜。"

以前有一位瓦蒙格西, 对密集金刚中的不 碎明点和大圆满中的自然明点作过许多的辩 论。后来麦彭仁波切指出,这并不是瓦蒙格西 的智慧, 而应是贡唐仁波切的智慧, 他们对宁 玛巴的教法确实知之甚少,对大圆满的根本意 义不甚明了。对此, 麦彭仁波切也根据众多教 证指出:不管是时轮金刚还是密集金刚,任何 一个密宗流派最后都应该趣入无上大圆满、而 获得无上成就。内道大多数宗派, 也应依靠密 宗的教言才能成就菩提。

《密集金刚》中所讲的第四灌顶、是以隐 藏的方式宣讲了大圆满的意义。《时轮金刚》中 讲, 最了义的圣尊就是幻化网中的四十二尊, 但在《大幻化网》第十三品中所讲的大圆满, 也并非以最高窍诀部的方式来解释。作为大幻 化网、也必须要依靠大圆满的教证才能证悟。 所以像《时轮金刚》和《密集金刚》,它们最究 竟的要点应通过大圆满来了解, 这在《光明藏 论》中也有广说。

以全知无垢光尊者和全知麦彭仁波切的恩 德,如今我们已值遇无上大圆满的胜道,并且 又是大圆满中最高和最秘密的法、有属于古萨 里派的"四心滴"和班智达派的"七宝藏"。四 心滴中有莲花生大士和布玛莫扎的教言、后二 部是全知无垢光尊者的甚深教言, 其中各有九 个教言。这些都是所有大圆满的最极精华、能

值遇到如此殊胜妙法,大家真应当生起数数的 欢喜心。

我相信在座的人,如果对金刚上师没有矛盾,将来肯定不会堕入地狱等恶趣,也不会再入轮回。因此我们可以被称为是最后有者,也可以说是一个名义上的菩萨。全知无垢光尊君也说:"我们在座的人肯定从无数劫以来就积累过资粮,因为现在已经值遇甚深的密法之故;我们今生或来世必定会成就,因为已值遇部份,这个生或来世必定会成就,因为已值遇部份,这个生或来世必定会成就,因为已值遇的。"全知无垢光尊者已为我们对政人重大的推论,这个推论符合因明的道理,一定能成立! 它根本没有不定、不成和相违的过失,它是具有三相的真实的因明推理,是正量。

因此我希望大家诚心诚意地精进修持大圆满,对此我也感到有点惭愧,因为我在身体等方面精进也有点困难,就比较懈怠和懒散,但我对大圆满的信心从来都没有间断过。在座的人遇到如此甚深的法,往生极乐世界就是我们最大的任务和愿望,一切修法也都可以包括在

这里面。

具有验相的大圆满瑜伽士,可以自由自在地在分别念的森林中任意穿越,没有任何畏惧。 麦彭仁波切说: 我圆寂以后,修我的法成就的后辈弟子多如繁星。伏藏大师列绕朗巴在莲花生大士的猛修仪轨中也讲:"我的法最初不是很兴盛,但到了第二个时代却是比较广泛地弘扬。"如今,从尼泊尔到汉地为主的世界各国确有不少人在修持以上法要,以此为证。

麦彭仁波切讲:"将来肯定会出现许多的持明传承上师,以及对无上密法有信心而证悟的人。"这是他对我们所作的一个授记,虽然他并没有明确说出每个人的姓名,但我们当中许多人都可以包括在其中。从昨天的本院堪布名单统计,藏汉全部加起来有三百多人,这在我们宁玛巴的历史上,确实非常罕见。

麦彭仁波切说:"将来在森林中会有众多修 持大圆满的雄狮出现,当这些狮子们已经获得 最高境界的时候,他们发出的狮吼声就会让世 间上的小野兽们胆战心惊万分恐惧。"

S (G)

55 <u>w</u>

<u>~~~</u>

**56** 15

世上有些人并不明白诸法本来清净的道理,只是在表面上修持一些生起次第等等,然后就胡说自己见到了这个圣尊那个圣尊,实际上这是末法时代一种愚蠢的说法,这些人一定要注意自己的言行。麦彭仁波切在其他的教言中也讲:没有通达本来清净而修托嘎,则如小孩观彩虹,没有任何实质性的意义。

真正修生起次第,必须对一切诸法本来清净的道理有甚深的了解和认识,然后在此生起次第的基础上再修持犹如虚空般的金刚大乐智慧,最后也会获得成就。否则,只是进行表面上的修持,并且执著于某些显现和光明,这就不正确。

我们在修行过程中会出现各种各样的相。 比如有些人对教理不太通达,在稍微有一些显现时,就特别执著,特别生欢喜,这就不好, 这就是执著相。还有一些魔相也会出现。因此, 在修行过程中显现一些境界时,不要去执著, 也不要生恐惧心和欢喜心。

末法时代的修行人一定要注意, 应该观察

自己的相续,看看自心是否具备信心、大悲心和对因果的坚定信解,尤其是对自己的大恩上师有没有一个强烈的信心,这些在修行过程中又是否得到不断地增长,不共同的方面是对大圆满必须要有所认识。如果具备以上要点,那说明自己的见解还可以。全知无垢光尊者说:"现在末法时代,必须要精通显宗和密宗,这样才能证悟无上大圆满的最高境界。"

大圆满就像光芒四射的日轮一样,有缘者 能见到大圆满的自然本智,而末法时代中没有 因缘的愚笨众生,就像是猫头鹰一样,根本看 不到它发出的灿烂光辉。

非理的邪慧不会妨害合理的智慧,因此我们应以智慧来观察显密的经论教典,必须要经常闻思修行,这样才会具有辨别魔相与真相、非理与合理的能力。修行中,觉受、验相和证悟之间有非常大的差异,对此必须是精通显宗和密宗、并且已得上师亲自加持的人才能分辨清楚,其他一般的人则无能为力。

有些人想, 我是一个孤陋寡闻的人, 即使

自己精进修持也肯定无法得到成就。请不要如

我相续中唯有的一分功德就是大圆满的功德,除此之外也没有什么可以值得自夸了。因此,我想在临死之前,自相续中的大圆满境界能不能融入到大家的心间。

信心的高僧大德, 自然会有不共同的证悟和境

界。

以前给大家讲过《法界宝藏论》、《实相宝藏论》和《句义宝藏论》,当时有少部分人确实已经证悟了,但有些人最初比较精进,后来也就放弃了, 我希望你们不要这样。

我以后继续住在人间的时间不可能很长 久,以前萨迦法王授记,说我可以活到七十四 岁。若能活到那个时候也还过得去,但我自己 觉得可能活不了那么久。另一方面,除了藏族 尼众外,我认为大家在因明、中观方面学得还 不错,因此现在我在这方面不会传授太多的教 言,但我却非常希望自己相续中的一些大圆满 境界能在你们很多弟子的相续中生起来。

当然我相续中的境界也并不是属于见道或 无学道的智慧,但自己认为也会有一些资粮道 的智慧。如果大家具足信心,也可以得到我相 续当中的这些智慧。不论是什么样的人,或聪明或愚笨,只要对上师有信心,那他的相续中就可以生起智慧觉受。在我以前摄受弟子的过程中,也遇到过种种现象,有些聪明的人没有开悟,有些愚笨的人则开悟了,所以主要是对上师的信心。

不管你学得好不好,续经中说:"若是愚笨,但信心特别坚固,也会证悟。"在《光明藏论》中也引用过此教证。以前贝若札那从擦末扎瓦绒上来,走到一个神山时,遇到了邦麦彭滚布,当时这位老人已有七、八十岁了,他就乞求即

身成就的法。于是贝若札那坐在石头上,让老人直视虚空,为他直指心的本性,后来老人就得到了与上师贝若札那同等的果位,成了大圆满法界部的成就者,为一代传承祖师。

有些人说自己已经老了,并且现在也非常 愚笨,我对大圆满是不会明白的。请不要这么 想,只要对大圆满怀有坚定的信心,确实会成 就,因为现在大圆满度化众生的时机已经成熟。 就像八、九点时,太阳自然而然会在虚空中露 出笑脸,同样,我们在座的都是大圆满的所化 众生,因缘已经圆满具足。

对众生有悲心,对上师有信心,具足这两个条件,都会得到大圆满的加持和成就,因此大家不要退心。同时也不要太傲慢和过分夸张,否则就像米拉日巴那样,上师说:"白天修白天成就,晚上修晚上成就。"但后来他就一直没有修,结果使自己的相续已与圣法背道而驰。

在白天, 月亮的光明极其微弱, 但在晚上 黑暗越来越深时, 皎洁的月亮却是非常明亮和 庄严。同样, 在末法时代, 持明传承的加持和 密法的胜道越来越兴盛和具有能力。这一点,大家一定要牢记。

在初劫和善劫时,大圆满的加持不是很明显,就像是白天的月亮一般。释迦牟尼佛出世时,也是以秘密隐藏的方式来宣讲,也不着重修持,也没有必要广弘密法,因为当时大多数的众生仅依显宗的小乘道和菩萨道的佛法就可以成就。而现在五浊恶世兴盛的时候,其他的宗派和教法的加持并不是那么有力,大圆满就成了晚上皎洁的月光一样,非常明亮庄严。

总之,以传承上师的加持,愿与之结缘的 所有众生早日证悟无上光明大圆满的自然本 智。











## 保密窍诀

作为一个高僧大德,必须具有明辨讲与不讲之间界限的能力,对于非法器不能宣讲佛法,而对法器宣讲佛法则是义不容辞。因此在这些悲愍一切众生,能辨别法器与非器,并能保密教言的大圣者面前恭敬顶礼!

本来涵括广大甚深的意义,但通过简便易懂的方法来宣说与了知的方式就称为窍诀,也可以称为教言。若泄漏秘密,则窍诀的无比加持就会断然消失。泄漏秘密肯定会受到护法神众的惩罚,即使是那些具有大悲心、也有金刚 舌般非常擅长宣讲佛法的高僧大德们,也不能随便对非法器传授最甚深的密法。佛陀在续部中明确指出,在非法器面前传讲密法,则是违反密乘根本戒的第七条。

没有成熟的非法器 (即不堪能为法器),并不是 指这些人无法理解所传密法的意义,而是指他 会诽谤密法,这些人就是非法器。(竹庆仁波切在《大 幻化网》的讲义中也同样提出,如果依靠密宗进行诽谤,这样就毁犯了根本戒,而一般来说自己不明了则算不上犯根本戒。) 共同密宗中的一些甚深行为,是不能随心所欲 地在世人面前宣讲,若是以此导致他人对密宗 进行诽谤,那么此人就犯了密乘根本戒。

从大圆满方面而言,有人诽谤大圆满是外 道的断见,认为修大圆满的人不必行善断恶 那么这种人就犯了密乘的根本戒。当然在 当然在一切行为都不要执著,后 住于本性之中,虽然此时不需执著于修持奥 活法,但是若未如理如法地理解修法的深 活法,而是私自以为整个密法不必行持善法, 有些人的误解。有些人的火焰 交其谈,说我对三界轮回或地狱的火焰,点 不会畏惧,但在实际上他连一个小小的火星都 不会畏惧,若对这种人传讲密法,上师就是泄 漏了秘密,弟子也违越了密乘戒。

有些人对上师连丝毫信心都泯灭了,在背后甚至公开地进行诽谤,这也是犯密乘的根本 戒。弟子对上师不能诽谤,因上师为产生害利



的重要对境故。如果弟子经常诽谤曾给他传讲 密法的上师, 那么弟子和上师都会堕入地狱, 就像二只小牛被拴在一起,一只从悬崖上掉了 下去,另外一只也一定会随之而下。

对于声明学、医学和因明学等这些共同方 面的论典、以及有关无常、因果、轮回痛苦等 显宗方面的法,则不论是给任何人,只要是对 他们有所利益, 就必须要给他们传讲, 佛对这 些经论并没有专门要求保密。但在显宗里也指 出, 若对上师不恭敬、对法没有信心的人, 甚 至连声闻的四谛法门也不能传讲,这相对于密 宗仅是一个小小的保密。

(为了众生的利益,可以尽量宣讲有关显宗方面的法门, 如有关极乐愿词等论典,而对那些惧怕空性或对空性没有信心 的人面前,就不能宣讲空性的道理,否则他们会生起恐惧心并 全都舍弃。龙猛菩萨在世时,就有许多人诽谤他,并且当今南 传佛教的小乘人中, 也持这种邪见, 他们认为莲花生大师和龙 猛菩萨并非高僧大德, 故在这种人面前最好不要盲说空性方面 的道理为妙。)

作为一个修持密法的行者、必须要保密自

己所修持的本尊和咒语, 否则就无法成就, 现 在大多数的人并未通达此理, 经常对别人谈起 自己的本尊是观音菩萨或文殊菩萨等,这是愚 不可及的行为。

本来有外密、内密、秘密、还有隐密和委 托密等共有十种密, 其中如修法的地点、时间 以及一起修法的道友等都必须保密。但有些以 前需要保密的而到现在就不用保密了, 荣索班 智达也曾如此讲过。(如我们三个人要一起到西山那边去 闭关,那么修法的地方或道友也不用保密,到时我们所念的咒 语和时间不加以保密也可以。)内密就是本尊的名字、 自己使用的圣物,还有成就的征象,这些都应 该保密。(列绕朗巴说有些特殊秘密在上师面前也需要保密, 有些则在上师面前没必要保密)。隐密,如金刚道友的 过失就必须保密。还有委托密, 无论是上师还 是道友特意嘱托不要传扬,这也必须要保密, 若是上师让弟子保密的事情而没有执行、那在 今生就要遭遇巨大的违缘。

还有某些药也一定要保密, 否则就不会出 现显著的疗效,比如藏药里有一种治肺病的药,











采集后将之泡在牛奶里一个月,可以治愈肺结核之类的顽症,但这个药的名字必须保密。上师给弟子讲授时,先说有这样一种治肺病的药,然后慢慢讲解其颜色形状以及生长的地方,有慢慢讲解其颜色形状以及生长的地方,不好药,这叫什么药啊!"如果弟子聪慧灵巧,好的就会认出并采用此药,有些药就是通过这种方式来保密的。又如以前的德孜桑杰迦木措是满地远近闻名的一位医学家,他在一本医药用进动的密药琳琅满目,他对一些藏药的用法就是以密语的窍诀形式作表示来讲述的。

(麦彭仁波切就是一位医学家,在他的医学著作中也有众多教言和窍诀。在德格县八邦那一带,麦彭仁波切医学方面的弟子桃李满天下,西藏有一位堪布,他曾做了一些丸子寄给我,也自称是麦彭仁波切的传承弟子所制。藏药中有些药丸的制作是需要很多窍诀,我在这方面稍知一二。)

医学方面的一些药必须保密。同样的道理, 一些稀有难得的教言也必须保密,尤其是有关 生起次第和圆满次第方面甚深的窍诀,即使已 为大众所知,但自己也应该秘密地修持,当然 某些大成就者有时也会表现出某些常人无法揣 度的特殊行为,此属例外。

萨钦贡嘎娘沃是萨迦派的五大祖师之一, 有一次他亲眼目睹有一个人穿戴着十八种装饰 的自在天的衣服在跳金刚舞,当时他就说:若 现在密宗行为已公之于众,那以后藏地就不一 定会出现众多的大成就者。由此对于一般的凡 夫而言,最好还是保密,若是没有保密而随意 地给别人传讲,那必定会受到空行的制裁,结 果自己的生命也可能被葬送。

(当年我在成都患病时,当时有人打卦说是与某某方面有关系,不少人以为这是我传讲密法过于公开的缘故,但实际上我的病因与此并无任何关系,其原因没有必要在此广说。后来我们获得了胜利时,我的病自然也就康复了。由此可知,不管我是生病,还是遇到了任何的违缘,我都没有受到空行的制裁,空行和护法对于我们传讲密法从来都是鼎力支持的。)

泄漏秘密的过患数不胜数,其果报在今生和来世都会出现,若能对于本尊和上师的教言依教奉行,该秘密的就作严格保密,如是就一定能获得成就。因此具有智慧的人,应该观察

窍

穹袂宝藏









环境和时间以及特殊开许的要点,这样就能了 知宣说和缄默之间的界限。

(如在文革期间,整个藏地的佛法都毁之一旦,我认为自己应该发心将大圆满再次弘扬于世间,因为具有此殊胜的缘起,故我在心宝山传讲了《七宝藏》。现在也应该传讲密法,否则以后不一定有如此殊胜的良机。

有些心胸比较狭隘的人以为藏地雪域是观音菩萨所教化的 地方,对汉族弟子不能传讲密法,但我认为对汉族弟子也应一 视同仁,为什么呢?有相当一部分汉族弟子确实生起很大的信 心,他们为了上师也能赴汤蹈火,奋不顾身,这说明他们对上 师和佛法具有无伪的信心,堪为法器。若无信心没有皈依的人, 我对这些人乃至显宗的法都不会传讲,但汉族弟子既然拥有真 正的信心,我认为给他们传讲密法并没有违背教言。虽然我本 人不是直接以汉语为汉族弟子传讲密法,但这么多年来许多大 译师大堪布们为他们传讲了不少密法。

窍

平心而论,有部分汉族弟子对大圆满的信心和恭敬程度可能比藏族弟子还要胜出一筹,因此我对藏族弟子信任的程度也不一定有这么高,这就是我为何如此广传大圆满的原因。又比如在我所开取的那个金刚萨埵伏藏品当中,有文字特别标明了此法的主要所化众生在汉地,当时有些人对这个授记持怀疑观

望态度,但目前的实际情况可以有目共睹,汉地众生所念诵的 金刚萨埵咒语数量特别多,由此可见这个法与汉族弟子具有殊胜的因缘,而藏族人则不一定会念诵如此数量惊人的咒语。

凡是具有法相的弟子,无论是藏族还是汉族都可以听受大圆满,汉族弟子当中除了极少数人的行为和人格等各方面不太如法之外,大多数的人在行善断恶、见解、精进等各方面还是相当出色的,故对于我的《直指心性大疏》等大圆满法,我已经特殊开许翻译成汉文。)

作为弟子能恒时对上师生起恭敬心,为了甚深的佛法宁可抛弃自己宝贵的生命,并且具有猛厉的信心,这就是密法的法器,上师必须对这些人传讲密法。对于真正的法器,所且知道对方是法器,假如以吝啬心驱使而没有传讲密法,那么就违背了菩萨戒和密乘戒,这在佛密法,那么就违背了菩萨戒和密乘戒,这在佛容中已经明确指出,诸佛菩萨也会因此不会他们传讲,当然自己也需要具足金刚上师的法相,在有一定的境界和把握后方可为他人宣说密法,否则擅自给别人传讲将毁坏自他。

虽然上师并不希望积聚财产, 但是弟子为













了使上师生起欢喜心,为了求法和积累资粮而 尽心尽力地以财物供养上师,并且在语言上也 经常赞叹上师的功德,如是弟子将能获得暂时 与究竟的成就。有些贤善弟子,在其说话时经 常赞叹上师的无量功德。在续经中云:千百万 劫当中赞叹诸佛菩萨,也不如赞叹上师一句的 功德为大。

(因此无论你们是谁对我赞叹,我都是开许的,其实这对我个人而言并无什么好处,但对你们来说却是积累资粮的一个殊胜的方便。因此希望大家在平时说话时,最好经常赞叹自己的根本上师,而切切不可去诽谤上师。我们学院中很多年轻人就经常作一些文章和诗词来赞誉自己的上师。前一段时间有一个歌唱家在《雪山狮吼》的磁带中唱道:"一个学徒的弟弟已经战死,那他的神识就全部委托你老人家(指法王如意宝)了。"当我听到这首歌后,我也没有把握肯定能超度他,因为有些经论说因争斗被杀的人一般都要堕入地狱,当然祈祷三宝还是可以得到加持。你们之中有人对我的信心很大,不管是死人还是活人全都让我加持,从一方面来说,我本人能力确实有限,因为众生的业力不可思议的深重,这样我也不敢保证能超度他们,也不能说在超度他们;另一方面,你们对我或其他上师,如果作赞

叹祈祷,那我也会尽量地给你们作回向和加持。)

当然对于真正具有法相的上师,供养财物 或者对他赞叹,其本人并不一定就特别欢喜, 但对弟子来说,这却是一个积累资粮的善巧方 便法。有智慧的人根本不会希求财产,内心非 常贤善,只是心无旁骛地传法,但财富却自然 而然如云一样地聚集。

(有智慧的人传讲佛法并非贪图财产,而有些愚笨的人传讲佛法的目的全都是为了财产,但是结果却反而多成了穷苦潦倒的人了,大家耳闻目睹的某些人,为了财产到处奔波也可能是未得分毫。)

有一些人既不苦行,也不下苦功闻思修, 虽然在上师前已得受过众多的教言,但他们实 际上对上师并不恭敬,即使他们拥有了钱财, 也会吝啬不肯供养上师。这时,上师应该用婉 转的语言来介绍他到另外一个上师那里去,说: "善男子,善知识! 你非常了不起,你不要住 在这里,你应到别的地方去依止某某上师,他 与你有殊胜的因缘。"应该用这种方法来让他到 别的地方去,千万不能给他传讲一丝一毫的密

穹

<u>~@</u>}













法,在这种表里不一的人面前,最好不要传讲甚深的密法。

虽然给有些人传授了不少甚深的密法,他却没有一点欢喜心,反而经常对上师不满意,但如果没有给他传讲,他也是立即生嗔恨心;或者是非常吝啬舍不得供养,却经常在上师面前祈求教言。像这样一些人谁愿意给他们传法呢,最好不要给他们传法。

有些人感到非常自卑,认为自己是一个十足的可怜虫,点滴财产也没有,无法令上师生起欢喜,但令上师生欢喜的根本因并不是财富。让上师生起欢喜心还有众多方便,如为上师做事情也是其中一种。(以前有一个喇嘛他对我说:我现在闻思修方面也没有什么能力,我就天天为您做事情吧!后来我劝他不要过于劳累做太多的事情了,但他一直不肯听,自从认识以来二十多年就一直兢兢业业为我做事到今天,所以令上师欢喜也不一定要供养很多财物。)

密法军世难逢是非常得珍贵,这样谁敢空 口在上师面前请求呢?为了得到教言,或者是 以修法的承诺,或者是对上师作恭敬的承侍, 或者用财物的供养,若是什么承诺、恭敬及供 养都没有,却说上师你能不能为我传一个"直 指心性",这就是不可能的事情。

有些人在上师面前已经听受了千百次的教言,但自己既没有修行也没有给别人传授,经常只是听闻了解而已,如此就虚度了自己的宝贵人生。(如今有些人宣扬自己曾在堪布门色儿面前得过大圆满法,在达赖喇嘛、阿秋喇嘛等面前也得过大圆满,好像谈起这件事情只是为了宣扬自己的功德而已,自己一点也不去思维教言的意义,现在这种人似乎已经遍满了整个大地。)

我们在闻受佛法之后,还必须通过思维来观察它的意义,如果是从道理上明白了将会对自己以后的修行产生很大的帮助,否则你只是听闻佛法虽然也有功德,但还不圆满究竟。没有观察的听闻就像鹦鹉学舌一样,我教鹦鹉"嗡啊局巴札那德",它也给我念"嗡啊局巴札那德",它也给我念"嗡啊局巴札那德",它并无任何修行只不过在口头上重复而已,只闻不进行观察、思维和修行的人与鹦鹉了无差别。

修行人得到窍诀之后必须如理修持, 否则

<u>~</u>@}

就好像一个富豪拥有大量的黄金,但他若是个守财奴舍不得享用,那也会贫苦交迫而饿死。

(以前我在尼姑经堂上也给你们传讲过大圆满,当时我认为很多人已稍微对觉性有点领悟,如果能继续精进修持,就已经过去六个月了,到如今基本上不需要勤作就能自然安住在本性当中,这样于行住坐卧等一切行为都可以显现大圆满的智慧。当然,这种智慧并不是高不可攀的,就像麦彭仁波切所讲,虽然证悟大圆满的人还有一些分别念和贪嗔痴等烦恼,但这时已不像从前那样粗重,华智仁波切也指出:虽然这时的显现与以前相同,但在解脱方面则是有不共的甚深要点。因此我们修行大圆满的人,从解脱的程度方面,也可以确认自己修行的境界,但现在真正具有真修实证的人犹如凤毛麟角。)

听闻和学习教言的人应该明了其要点,自己应该明白如何运用窍诀。窍诀在梵语中是"鄂巴德夏",意为最甚深的教言,或是不依靠经论而依靠上师简便的语言能直接指示最甚深的意义,这叫做是窍诀。如《现观庄严论》中有一首偈子,就属于是简明扼要地指明一切诸法是空性的窍诀,大圆满的窍诀也可以包括在这首偈子当中。窍诀的传授需要有上师和弟子两方

面的缘起,如果具足这些缘起,就可以通过简便易懂的方法直接指出法界本性,直接道出它的密意。

一旦知道了窍诀,自己需要做的事情,在 无勤当中就能证悟或获得。当然,窍诀包括有 各种各样大大小小的教言,出世间的佛法方面 有众多的教言,世间法方面也有不少教言。

(如我的录音机坏了,修理人员有方法马上就能把它修好,这叫做是窍诀。在日常生活中烧茶、做炉灶等也需要一定的教言才能比较圆满地完成,如以前,我还是懂得一些用泥土来做灶的窍诀,我所做的灶生起火来一般都比较方便好用,因此要作好一个灶等诸如此类简单的事情,也需要种种的条件和因缘,这也是一种教言。)

末法时代有些愚笨的人,隐藏上师的功德 而宣扬自己,(如我个人也可能有此过失,一般来说,我今 生当中依止过托嘎如意宝、玛尼喇嘛班玛思德和堪布罗珠,堪 布罗珠是我的亲戚,他对我的恩德也非常不可思议,但我总认 为自己证悟大圆满皆因麦彭仁波切的加持。大约在四、五岁时, 我就对麦彭仁波切生起了无比的信心,在十五岁时,我祈祷上 师麦彭仁波切和《直指心性》之后就证悟了大圆满。当时色达

窍





有一个活佛,我们俩经常谈天说地,有一次他说你的根本上师 是哪位,我说是麦彭仁波切,他就说:"噢,你很喜欢名声,因 为是麦彭仁波切声名远播, 所以你认为他是你的根本上师。"一 方面麦彭仁波切名声如日中天,另一方面我证悟大圆满的法也 确实是依靠他的加持,因此在白天的显现或梦中,也可以说他 都曾给我灌顶传法。噶举派大德乔美仁波切曾指出,在梦中给 你灌顶的人也可以算是你的根本上师。

因此从表面上看,好像我隐藏了自己的上师一样,实际上 并非如此。以前,阿窝拉日是位相当了不起的上师,觉卧香巴 芝格在他面前曾听过某个大圆满,但后来觉卧香巴芝格在写传 承上师时并未列出他的名字,而是说自己在意科喇嘛面前得过 这个法,因为当时意科喇嘛名誉高扬,而拉目的名声则一般, 但拉日上师的脾气不太好,以后就再不愿意给他传法了。

现在末法时代的人就是如此, 愿意提到名闻遐迩的上师, 如在达赖喇嘛或班禅仁波切面前没有听闻过佛法的人也可能附 会曾有此事,而名气一般的上师面前得过法也不愿意讲出来。) 这种人就是非法器,在他们面前不能传授密法, 也可以说这些人就是窍诀的剽窃者。还有不但 对上师不报恩, 而且说上师有各种过失, 作很 多诽谤,如说我们的上师人格低劣脾气粗暴,

我们上师做事情的方法不如法等等,这种人也 是非法器, 他们在来世和今生都会感受无量的 痛苦。

有些狡诈的人,对大圆满法和传承上师并 不具足信心,这种人在今生和来世所期望的一 切事情都不会如愿成办,即使有些事情稍微成 功,但最终肯定不会成功的。赐予自己名闻利 养等都算不上恩德,世间上真正对自己恩德最 大的就是根本上师, 所以我们时常都应该对自 己的上师恭敬、顶戴, 并且深深地珍爱上师所 传授的窍诀,如此才能获得成就。

大圆满的传承上师, 从法身普贤如来一直 到莲花生大师、布玛莫扎等, 直至现在的根本 上师、这以上是密宗不共同的传承上师。一代 代的上师以赐予灌顶、传授教言的方式使黄金 一样纯净无染的传承连续不断地继承了下来。

作为一个传承上师,除了自己亲自领受过 灌顶闻受过教言,并对甚深的窍诀有一定的体 悟外, 在这个传承体系之中, 还应从未出现过 诽谤上师、毁坏誓言的人, 这就是清净的传承。

窍



<u>~(6)~</u>

我们应该从具有清净传承的上师面前领受教言,但有些人对上师和教言不予以重视,甚至依靠没有传承的教言,自认为就已经证悟了,这是智者不应说出来的话,而具有智慧的人看到这种没有教言、没有传承的所谓"智慧",也是根本不会承认和接受它的。

可能有些人在多生累劫中曾与大圆满结上 了很深的缘分,因此当他在今生看到一些密法 法本时,他的相续就会自然生起智慧,在世间 上这种情况实属非常罕见,并且他们虽然已经 证悟了,但在显现上,还是要依止不少的上师。 比如莲花生大师本来已证悟了法身,但在他辉 煌的一生之中还是依止过众多的上师,又像班 钦布玛莫扎依止过西日桑哈九年,加纳思扎也 曾依止西日桑哈上师二十一年。

因此无论是名声如何显赫的活佛或高僧大德,都必须依止上师,在上师面前接受传承,并且应该赞颂称扬上师的功德。若有人没有传承与窍诀,而自称已经证悟,那很多有智慧的人对此肯定是不屑一顾。以前萨迦班智达也说

过,无有阿阇黎的这种人自以为是的智慧,即使再敏锐过人,但别人也不会去恭敬。

(有时,当别人听到自己的师承时也会生起信心,比如有些人自称已经证悟了,那别人也不一定相信,但如果我说已在堪布阿约拉古和堪布滚波面前听受过教言,并且他们也曾给我印证过修法境界,如此别人也会生起信心,他们认为这个传承非常清净,所以我的相续当中肯定会有一定的证悟。那些不愿意宣扬上师的功德,而自以为有高深证悟的人,别人肯定不会接受。

以前我在石渠的佛教学校时,当时托嘎如意宝前后共有弟子一万人左右,在所有的弟子当中,上师对我也特别关怀和照顾。托嘎如意宝一般很少传讲大圆满法,我因为对大圆满比较有信心,故不愿离开上师,于是我在上师前请求传法,上师就传授了《空行心滴》的教言,但因当时我对上师特别害怕,也没有证悟。那时候有些同学传言我在托嘎如意宝面前听闻过特别多的密法,但我清楚地知道根本上师在一生当中传授的密法并不是很多,但不管怎样,也为我们传授了《功德藏》、《大圆满心性休息》等密法,总之对我们来说是恩重如山。

我们在石渠学校时, 竹庆仁波切有一个弟子叫堪布滚波, 相当了不起, 他经常传授密法, 后来我也依止了堪布滚波和耶









保

密穹









钦过波,在他们面前听受了一些密法。那个时代传授大圆满极 为保密, 听者非常害怕, 讲者也是比较执著, 因此当时在石渠 学校传讲大圆满的上师屈指可数,他们对我来说确实是师恩难 报。

在观音上师班玛思德面前,我也曾听闻过本来清净和任运 自成的一些极密的教法,我对观音上师充满信心,认为他就是 真正的观世音菩萨。后来,我请求他给我直接指出大圆满的本 来觉性, 但观音上师对我说:"你现在证悟的还是很不错, 除此 之外,我再也没有其他的境界了。"当年,我在洛若寺还没去石 渠之前,因为祈祷麦彭仁波切和念诵"直指心性",而对大圆满 稍微有了一点领悟,但我想上师可能还有更高的境界,因此我 就在他们面前作了请求。我在堪布滚智面前也得过杰珍大圆满 的灌顶和华智仁波切的《三大窍诀》,当时堪布滚智也给我们这 样开示过: "不以因明的伺察方法, 而是用自己的智慧来体悟本 性,这肯定是大圆满的觉性,我自己认为如此。除此之外,我 也没有比这更高的境界。"

因此一方面我认为这些上师对我来说恩德非常大,他们是 我的根本上师,但另一方面,在所有的大圆满传承上师之中, 我对麦彭仁波切的信心是最无上的, 自认为他是我证悟大圆满 的根本上师。每当我听到或看到他的教言时, 纷杂的分别念就

自然而然地断绝了, 由此对他生起了极大的信心, 自己也是热 泪盈眶。所以我并非是因为麦彭仁波切誉满全球而经常提起他。

我自己以为麦彭仁波切所讲的每一句话都具有不可思议的 加持,如《手中持佛》里面讲:"心性本性犹如虚空。"我认为 大圆满的见修行果的全部要点确确实实都已经包括在这句话之 中, 因为如果没有证悟如虚空那样的境界, 证悟后也会轻易退 失。又如在《大幻化网总说光明藏论》中讲:"以相应所化众生 之界根意乐,亦有无量之幻化网智慧游舞之天、咒、等持等, 是故无法限制此边。"我也认为全部生起次第、圆满次第和大圆 满的意义都包括在这句金刚语当中。以前我对如来藏和觉性本 智二者之间的差别无法分析,但麦彭仁波切在《大幻化网总说 光明藏论》中对此有详尽的解释。还有基现与寂止方面的差别, 以及智慧在体相和本基当中是怎样存在的, 基现又是怎么显现 的等等,对于这些问题,在看了麦彭仁波切的这些法本过后, 我以为有了更甚深的理解和体会。我认为如果把佛教中这些甚 深的道理传讲给无论是藏地或者是其他教派的任何一位高僧大 德,只要他们真正通达麦彭仁波切的教言,大家都不可能退失 信心。我是从喇嘛罗珠听受到麦彭仁波切的所有教言,故喇嘛 罗珠对我的恩德也是非常大。)

不管是大上师还是小上师、无论他的名声















是否广大,只要自己在他面前得到过殊胜的密法,这就是自己的根本上师,对他我们应该感恩不尽。

比如以前在释迦牟尼佛时代,有一位菩萨 尊者,他首先在五比丘当中的一位叫大德比丘 的面前发起出离心,后来他见到大德比丘和佛 陀在一起的时候,他首先顶礼了自己的上师, 然后再顶礼释迦牟尼佛。佛陀后来告诉他:你 做得很对,自己在哪一位上师面前得受过法恩 的,应该先对他顶礼。

按理,若把释迦牟尼佛和大德比丘的智慧 进行比较,大德比丘的智慧和功德肯定不及佛 陀,但主要是为了使大家不能忘记恩德,尤其 是把大圆满的法传给自己,使我们对大圆满从 根本上稍微有点了解、体会或是证悟,那这位 上师就是所有的根本上师当中最重要的根本上 师,因为我们的大圆满阿底约嘎是一切佛法中 最甚深无比的法。

有智慧的人,他虽然以前世的因缘和自己的智慧而证悟了窍诀的意义,但是他也知道这

是因为本尊和上师的慈悲和加持而得到的,所以他会对传承上师感恩戴德,并且在言语上也说自己现在相续中的智慧都是依靠传承上师的加持和恩德,并不是我凡夫人自己独立就能得到的,有智慧的人在别人面前是这么宣说的。

讲实话是世间的庄严,无论何种情况,在哪一位上师面前得到过教言,就应该老老实实地讲这件事情,但现在末法时代的人,对于名声远播财富丰足的上师就认成为自己的上师,而对于那些知足少欲、具有法相的上师则不愿意说出来,好像对小上师保密、大上师宣扬,这是一件使人可笑的事。

虚伪和狡诈的行为是一切祸害的根源,但现在世间上已遍满这些恶人,他们以各种狡诈的方法经常诽谤上师。当今时代值得为之宣讲教言的真正法器非常难得,为此,作为一位上师应该暂时不要宣讲甚深的教言。现在这个大地上真是很复杂,许多人对传讲教言的上师不知恩报。有些人则在表面上伪装一些行为,他装模作样地在上师面前显得特别恭敬,口头

<u>~@</u>









上也说是我要身口意供养你,但真正能做到身口意供养的人是极为稀有。

(在我的弟子中,女众认为把身口意全部供养给上师,对一个男性上师这么说可能不太很好,所以有些女众在我面前也不敢提起。而男众当中有一部分人经常说是把身口意供养我,但真正能做到的人少之又少,不要说是供养身口意,可能我叫他做一件事情,他也不一定去做。也有少数的人,他们不仅仅依照教言认认真真地在修法,而且也尽心尽力地为我做每一件事情,比如有些弟子对我说:"我身口意已经供养您了,无论是您让我出外办事或是吩咐我做其他任何一件事情,我都是心甘情愿的。"作为他们来说,从来没有对我做过口是心非或是表里不一的事情。)

而某些人,表面上说的和实际上做的并不 那么合拍。表面上他对上师毕恭毕敬,但得到 教言后就舍弃了上师,就像一些病人一样,病 好以后就一走了之,再也不理睬医生了,这也 不是真正的法器。并且这种人还会认为能得到 如此殊胜教言,并不是因为上师的恩德,而是 因为自己的智慧和能力过人,与上师没什么关 系。实际上这种愚笨的人将自己的前途和成就 悉地的缘分都已经完全断送了,因为他自高自满,并不知道佛法和上师的殊胜。这从间接上也已说明,若能知道上师和佛法的恩德,即使是再愚笨的人,大圆满的本义也会在他的相续中生起来,而不愿意对上师报恩的有些狡诈人,就根本不会得成就。

当然在一辈子当中丝毫都不违背上师的教言,要做到这一点是不太可能的事情,但每当 遇到违背上师教言的时候,就马上忏悔令净, 这样在临死之前肯定会生起智慧。

对上师和密法不予以重视,对上师不报恩, 经常扰乱上师的心,以及不如法修持的这种人, 所有的护法神,尤其是以密主佛母为主的这些 护法神都会舍弃和呵斥他,并且会经常给他制 造违缘,使他所做的事情不吉祥,尤其是他的 身体会得各种各样的疾病等等。

父续的护法神主要是滚波护法神,像《闻解脱经》当中玛楞霍怙主则非常重要。而大圆满当中所有护法神的根本就是密主佛母,若宁 玛派当中有人对上师和大圆满不恭敬,那护法

窍

穹袂宝藏









神就经常会是惩罚制裁他。此外,还有众多的忿怒事业本尊,比如像十八位大自在尊、三十位猛尊,也会经常对这些人造违缘或者是惩罚,他们一切所作所为都不吉祥,今生和来世会遭受大量的痛苦。

对上师没有任何虚伪,非常恭敬地报恩德的这种人,比如我们每个人的能力虽然有限,但只要在上师面前不要虚伪,尽心尽力地报答上师恩德,即使今生不能报答,发愿乃至生生世世对上师报恩德,这样不管是自己修行还是供养等各方面尽心尽力地如此发心的人,那所有的本尊和空行、护法神就会像母亲对自己的儿子那样慈爱保护的,自己的修证也不会唐捐,功德和验相会越来越增上。

无论我们修任何一个法,首先要对上师祈祷,然后再继续修持,这是我们宁玛巴普遍的传统。因此千万不能忘记自己的上师,若能经常这样行持,那将来的将来也就会越来越吉祥和圆满。比如像有些密宗论典当中讲,在将来的七世会越来越增上吉祥,经常对上师恭敬和

依教奉行的这种人,最终肯定会取得成就。

以前那若巴的弟子玛尔巴译师在准备接受 灌顶时, 胜乐金刚坛城的所有本尊都显现在虚 空当中,这时候那若巴问弟子:"现在胜乐金刚 的本尊都显现了, 你今天是在上师面前求受灌 顶还是在本尊面前求此灌顶?"当时玛尔巴译 师就想:我在上师面前已经得受过无数次的灌 顶和教言, 而今天能面见到本尊的机会又是非 常难得,于是他说我愿在本尊面前灌顶,但结 果所有的本尊都化光融入到上师的心间。后来 玛尔巴想: 我说的话不对, 这会不会导致缘起 破坏了呢? 上师就告诉他:"刚才你不愿意在上 师面前求灌顶,这个缘起表明你的家族无法将 佛法继承下去,但另一方面你每次修本尊的时 候,却经常是把上师和本尊观为无二无别,这 表明你的佛法会通过弟子广为弘扬。"玛尔巴 说:"我有七个儿子,能不能把这个缘起恢复 呢?"上师说:"别说你有七个儿子,哪怕是有 十四个儿子也派不上用场,这个缘起不能恢复 了。"以后, 玛尔巴的弟子米拉日巴观察弟子的

密窍诀













梦兆时, 塔波仁波切梦见从一个老鹰窝里飞出了无数的小老鹰, 米拉日巴授记这是玛尔巴的佛法将大力弘扬的征兆。

以前,莲花生大师的弟子降魔金刚不敢请求莲花生大师给他灌顶,他就想在空行母劲活进措。而得到灌顶,于是他在一只乌鸦侧橛的的的人。有了是一个人。一个人。一个人,但空行母把乌鸦狗们求受灌顶,再后来就有十二尊护法神显现在降魔金来的的人。一个人,他也没有祈求灌顶。在中午,说是大师就亲自显现在空行母的面前,这一个人,这个人,我可以给他灌顶。在中午,说是大师就亲自显现在空行母的面前,连初十个人,我可以给他灌顶。在生大师就亲自显现在空行母的面前,连初十个人,我可以给他灌顶。所以对上师必须要尊重,上师比本尊还重要。

即使把教言给他传讲了,但是仍不会对上师报恩的这种愚笨的人,实际上就是教言的盗贼。有智慧的人,即使对世间上并不重要的一些教言的上师,他也是非常恭敬,更何况对传授甚深密法教言的上师呢! 作为一个智者,对

净土教言他也会恭敬,更何况得到密宗的法还不恭敬呢?

(还有一些人,他会说:"这些教言有什么保密的,人人都可以讲,拉萨在讲,汉地也在讲,这个教言没有什么可保密。不管保密还是不保密,我都能知道它的密意。"类似这样胡说八道的人还不少。比如我认为,本来释迦牟尼佛所传讲的八万四千法门的精华归纳就是大圆满密法,但有些愚人会这么说:"大圆满很好懂,这里没有什么不懂的,我都可以给许多人讲述,即使在十万个眷属面前讲也是没有一点问题。"看到这种人真可怜!他们也经常毁谤上师和教言,这就是真正佛法的盗贼。)

泄露秘密的界限大家也应该清楚,荣索班 智达有关密宗誓言方面的论典对此问题讲述得 比较广。有些愚笨的人不知道泄露秘密的过患, 他经常把窍诀摆在口头上给众人宣扬,这种人 就不是真正的法器,是一种劣器。比如狮子的 奶是不能盛在像铁或铜所制成的劣器中,否则 它会全部泄漏。同样,对这些恶劣的人也不能 传授甚深的密法,否则他不但得不到成就反而 毁坏了自己。

窍诀的价值就在于能将自己所希求的结果

金藏

密窍













在尽快的时间内获得,如果自己能精进修持, 那仅仅是依靠一个教言或窍诀,也能得到成就。 因此即使以世界上所有的财产也无法衡量它的 价值,虽然整个大地上已经铺满了黄金,但是 也不能比上甚深教言哪怕是一分的价值。一个 如意宝也只能解决自己的饮食和生活问题,密 法的教诚真的比如意宝还宝贵难得。

一般在印度, 欲得到一些普通的婆罗门的 教言, 如果没有供养, 也是得不到的。所以按 以前印度的规矩, 若是没有黄金, 根本求不到 法, 从藏地来说, 以前的国王赤松德赞等也向 菩提萨埵和布玛莫扎等这些高僧大德供养了大 量纯金。

而现在一些愚劣的人,没有点滴供养,但却想乞求甚深的教言,如果我给这种人传授了教言,那他自己也不会去珍惜和重视,这样对他也没有什么利益。虽然上师不一定需要这些财产,但从供养发心等方面,上师可以观察了知一个弟子的信心大小。

以前阿底峡尊者来藏地弘法的时候, 诸弟

子们也是对尊者供养了牛和马等许多贵重物 品, 当时藏人的邪见比较严重, 他们都认为是 阿底峡尊者的贪心特别大。有一天, 阿日地方 的一位姑娘看见阿底峡尊者、生起了信心、于 是就将自己身上所佩戴的金银财宝都供养了, 但这个姑娘回家以后,她的丈夫为这件事狠狠 地打骂她, 结果她就跳河了。当时很多人就诽 谤阿底峡尊者说:"你看阿底峡的贪心有多大, 那个女人也是为了供养阿底峡而死去了。"后来 仲敦巴问阿底峡尊者:"您为什么要接受她的供 养?"阿底峡尊者说:"因为我接受了她的供养, 不久的将来她就会变成我的一个弟子,她也能 再见到我的。"后来在阿底峡尊者还没有圆寂的 时候,这位姑娘就转世成为了仲敦巴的一位大 弟子。所以有些高僧大德接受供养也是具有很 多外内密的意义。

有些人诽谤甚深的论典,说是它的意义没有什么不好懂,修起来也没有什么,然后自己在行动上也不会去作丝毫的努力和修持。像这种愚人,对甚深的教言一点都不珍惜,对此也











不会产生稀有难得之心,他们觉得这些都极容 易得到。而具有智慧的人, 在得到教言后就作 认真的修持、当自己的智慧越来越增上时、对 上师也会油然生起强烈的信心和恭敬心、并且 也不断地生起想对上师报答恩德之心。有些人 好像今天对上师特别恭敬很想报答恩德、但过 了一段时间就将自己的信心退失了。所以你们 应反观自己的相续、看看自己对上师是否具特 别的虔信恭敬,然后对教言是否抱有一个稀有 难得非常珍爱的心情。

当一个人依靠上师的教言真正获得了一些 证悟时,他的信心和恭敬心就会越来越增上; 反之,这个弟子的相续中若没有得到上师的智 慧,那他的信心就好像是越来越退失,所以从 信心可以推出一个人的智慧。

(比如我自己认为是在十五岁时依靠《直指心性》证悟了 大圆满,但我当时对上师和佛法的信心和现在相比较,则有天 渊之别。我现在的信心非常猛烈,我经常这么想,要想摆脱轮 回和今生的各种痛苦,只有上师和大圆满法才能救护我,自己 有如此信心,这可能是因为现在人老了,我执太重的缘故。

其实在依止上师的过程中,要想让上师欢喜,也不一定要 供养财物。比如昨天我平时传法用的录音机坏了,今天有个喇 嘛就给我拿来了一个,现在我确确实实生起了无比的欢喜。此 录音机是这个喇嘛以前到汉地去的时候买的,他对它特别执著, 好像一天都没有用过,但今天我传法时却很需要他的这个录音 机。所以对上师不一定要供养财产,有时上师是否生欢喜心与 弟子的行为有密切的关系,比如今天这个喇嘛若给我供养一斤 黄金,我不一定很欢喜,但有时候与上师的意愿比较相应的一 些行为和言词却事关重要。)

有些人仅是依靠词句而不依靠意义,也不 知道甚深教言的价值、虽然已经给他传授过无 数的教言,他都不会生起欢喜心,但若是给他 一点点低劣的财物,这个弟子却会非常高兴, 这就是愚笨的行为。(比如我给大家讲过不少大圆满法, 但有些人却对我生不起太大信心和欢喜心、而当我给他一块生 肉或羊肉的话, 这个弟子就特别高兴, 他会认为我的上师非常 好,对我格外关照。)

就像刚才所讲的,在一块牛肉和大圆满法 面前, 只选择一块牛肉的这种没有信心的非法 器,为什么还要传给他们教言呢?如果没有给

保 密穹













他们传法,难道就活不到现在吗?这里意思是讲,对上师一点都不恭敬只喜欢财富的这种人,就不要给他传法,否则就好像把金粉散洒在水里一样非常可惜,这也是一种愚笨的做法。若对上师没有信心,利益弟子的缘起就已经毁坏了。

(对上师的恭敬不在于外面的行为,而在于内心。如麦彭仁波切有一个叫捏涅俄萨的侍者,马尔康人,本来他是一个愚笨的人,脾气也比较暴躁,有时候好像在上师面前也显得非常无礼,态度极不调柔恭顺。有时上师亲自开许了的弟子,而他却挡在外面说是上师生的病特别严重,不让他们见麦彭仁波切。有时麦彭上师本人也似乎特别害怕这个侍者,比如堪布拥嘎为著作《功德藏》的讲义来请求教示时,本来麦彭仁波切有许多甚深的关于八个难题的教言正待给堪布拥嘎解说,但那个俄萨来了,麦彭仁波切就很害怕,他赶忙对拥嘎说:"现在你快去吧!你看,俄萨来了,我现在不敢给你讲。"从表面上看来,俄萨好像对上师很不恭敬,但实际上麦彭仁波切把自己相续中的智慧全都传授给他了,比如他的《金刚七句祈祷文》的讲义当时就是为了喇嘛俄萨而宣说的。后来麦彭上师圆寂的时候对捏涅俄萨说:"你以后遇到困难的时候就去找华木钦哲。"然后对其他

人说: "以后他生病的时候,你们一定要关照他!" 所以不在于 表面上的花言巧语,而在于内心是否对上师真正具有信心、恭 敬心和欢喜心。)

作为弟子,首先如果没有恭敬心,利益的 缘起就没有了。第二没有智慧,上师所讲的法 的意义就不会明了通达,若是其他法的内容不 懂也勉强可以说得过去,但对大圆满教言的意 义则必须要有所了解,否则一点智慧都没有, 也是极容易误入邪道。第三如果弟子精进不够, 则不能获得上师的密意。第四泄露了秘密也是 不能成就。

所以对上师有恭敬心,自己具足智慧和精进,能够保守秘密,也存有利他之心的这些人,在恭敬地依止了上师之后,并获得上师许可的情况下,就按照教言秘密地行持佛法,这时自己哪怕遇到生命危险也绝不违背上师的教言。

然后为了甚深传承不间断,需要依靠一个方便方法来弘扬佛法。(比如以前桑格王修在77岁时获得成就,后来遇到具相的明妃,他就活了一百多岁,当遇到弟子智格迦纳香顿时,就给他传授了佛法,后来就成就了虹身。)

保

窍















所以为了不断传承, 自己应该修持并如法地加 以弘扬、若是按照上师的教言自己以恭敬心去 行持, 那最后就像是瓜熟蒂落、水到渠成一样, 一切都会自然而然地成就,一切皆会吉祥和圆 满。

有些人经常宣扬窍诀, 或是把教言随随便 便就传给别人。这种人就像是飞禽损害水果一 样、教言的能力将被损坏乃至彻底丧失、以后 非但自己不能享用,别人也无法从中获益。

教言若是人人都知道,那人们对智者就不 会恭敬。比如在金洲, 黄金的价值就极其微薄 普通。若随意宣说教言,则不但听闻的人寥寥 无几,而且听者对说者也不会十分恭敬,说者 反而需要对听者作赞叹和恭敬。(现在末法时代就是 这种现象,好像上师说法,弟子对上师不一定感激,上师反而 需要感谢和恭敬弟子。所以如今的众多愚人,根本不懂得珍贵 教言的甚深意义和它的价值。) 这些口头上随便宣说教 言的阿阇黎、以及为私欲想得到教言的一些狡 诈弟子, 他们真是把教言全部能加以毁坏的根 本。

没有广博智慧的愚者或是闻思修行不究竟 的这些人口中的教言,就像是那些贫穷人手中 的宝贝一样, 他们都同样乐意在别人面前宣扬, 非常愿意给别人讲解。比如有些人只知道一个 生起次第的修法, 可能他就觉得自己懂得已经 太多了, 然后到处都去给人宣讲。

这些浅薄的人在稍微得到一些教言的时 候,在人前人后非常愿意讲出来,好像给别人 传讲的这种心特别得急。对这种人不管怎么压 也压不下去,就像在大锅里面煮肺脏时,那个 肺脏一直是漂浮在水面、所以这种人的智慧一 直是浮在表面上,它是不会被密藏着的。自己 得到一点窍诀的时候, 马上就要传给别人, 这 实际上是一种愚笨的做法。

本来具有法相的这些上师已经舍弃了今 世,他们对弟子供养的财富并不一定欢喜,但 为了观察弟子的根机和抉择弟子是否是真正的 法器,他们需要看看弟子是对上师怎样供养的, 又是怎样为上师做事情的, 是如何对上师生欢 喜心的等等, 这些都应该观察。所以如果没有

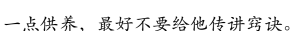












有些弟子在供养上师时,好像连一块银币 也舍不得。他把银币拿出来又放进去,又拿出 来,心里说这是古代的银币啊,价值特别昂贵, 我真是舍不得。对财富特别贪执舍不得的这种 人肯定不是优良的法器,因为他对财产执著而 对教言不重视,因此不能对他传授甚深的窍诀。 若是为了教言供养了贵重的财物或是受了相当 的苦行,那将来就会认为此教言自己曾经作出 了巨大的努力才得到,以后对这个教言也会珍 重爱惜,不会虚耗的。

(以前我确实没有什么财产,若经常要用财物来供养上师, 我就没有这种经济能力。比如我在石渠求学的时候,当时我的 财物全部加起来也超不过几百块钱,但我自己把这些财产确实 全都供养过上师,后来在拉智仁波切上师面前也是供养过自己 的全部财产。所以我个人在上师面前一方面作过财供养,一方 面也作了一些修法的供养,这样最后自己也是获得了这些显密 教法的窍诀。)

在自己具有财产的时候,应该观想这些财产实际上就像是闪电一样,不值得以此为依托,

它没有什么真实和长久的可靠性,最多也只能解决今生的一些饮食而已。自己的金银财宝也并没有什么好珍惜的。比如我们有时候觉得珊瑚松耳石等这些珠宝珍稀贵重,但这也是人的一种分别念,实际上它们跟一块石头并没有什么太大的差别。

为了得到甚深的教言,为了报答传承上师的恩德,供养诸佛菩萨或是供养上师不但应该而且也有巨大的功德,如此自己也会懂得教言的价值,当然在金刚道友面前作会供或是供斋也有相当大的功德。因此教言非常珍贵,我们有智慧的人也应该要知道自己是在哪一位上师面前得到过教言,对于这个教言必须要珍惜,为了它应该可以舍弃自己的一切,这样上师的加持就会融入自己的心间。

(麦彭仁波切以前住在宗萨时,竹庆单比尼玛前去拜见, 返回时,麦彭仁波切送了他相当长一段距离,并在路上把一个 教言从自己的衣服里拿出来交给竹庆仁波切。这个教言的内容 既是属于麦彭仁波切亲自传给竹庆仁波切的一个教授,也是对 他的一个授记。因为竹庆仁波切的见解已逐渐变为黄教观点,

窍











他所著的论典,比如一直保密未公开的《大幻化网讲义》的观点就基本上与黄教相同。实际上竹庆仁波切从前依止过黄教的嘉瓦多俄格西,还有竹庆寺院的四大堪布也是修学黄教的。当时麦彭仁波切对竹庆仁波切说:"你不要建立自宗,也不要破斥他宗,一定要持着自己的见解,将来你也会有所证悟,你应修五年,对此给任何人也不要说,一定要保密。"虽然这个教言的文字现在还保存着,但以前竹庆仁波切给任何人都没有传授过,因如此保密,后来他就已经开悟了。)

对窍诀珍爱保密的人,所有空行也是经常保护和帮助他,这与在法器面前不说法的情况根本不相同,因为这是自己真正爱惜窍诀而作如此保密,护法神对此也会感到高兴。如果一个人能保密,这在密宗是最好的法器,否则到处随便传讲,那就会惹得众多天尊护法神也是愤怒不满。

如果使上师生起了欢喜心,并如理如法在 上师面前接受教言,如此听闻的教言即使再少, 那也会使自己获得不可思议的利益。有些人不 愿意讲上师的功德,好像在宣扬自己,并且泄 露秘密,那这样在他的身上就会产生无穷的过 失。

如果对上师没有一个发自内心的恭敬心和 虔诚的信心,那就根本不会得到殊胜教言的利 益和功德。必须要把上师看成像自己的心、眼 睛以及自己的父母亲那样,如此在上师面前就 可以听受窍诀,比如为了密法,在三天三夜可 以不吃不喝,能够忍受如此痛苦的人可以成为 密法的法器。若对上师具有恭敬心,对佛法怀 有珍爱之情,他就一定会精进修持。

现在大地上的凡夫俗子大多不具足法相,能对之讲说教言、根机合格的人非常少。若对不具法相的人传授了密法,那就犹如将无比庄严的饰品戴在恶狗身上,而恶狗到处流浪着,这就没有什么意义。有些愚笨的人,凭空就将所有的窍诀传给别人,也是同样这个道理。虽然你的慈悲心广大,但也不能随便传讲密法,不然自己也会由此遭报应而死亡。

如果自己没有获得丝毫暖相,就随便传讲 密法,这是狡诈愚笨人的一种行为。一般来说, 自己必须有一个理解、证悟,或者就像哑巴吃

穹











<u>~</u>

糖,虽然没办法表达出来,但在心里却非常明白,如是在自己心里必须要有一个领受,如果没有这些,你传讲什么密法呢?比如,中观里面有离一多因、大缘起因等各种的推理方法,对中观或者大超点的本性有了甚深的理解,这也算是一种证悟。如果没有这样的理解,也没有一个领受,随便给别人传授,这是愚笨人的做法。

就像其他一些论典当中所说,学问或者是 通过供养来给予,或者是"学问交换学问"。比 如对一般的诗学和医学,如果你给别人传授了 一个教言,那别人也应为你传授另一个教言。 因此这个教言或者以教言来交换,或者是通过 别人的供养赐予,或是对方有恭敬心,也可以 传授给他,除此之外,自己哪怕是遇到生命危 险也不要把甚深的窍诀传授给别人。萨迦班智 达的某些论典对这方面的问题也讲得比较清 楚。

如果我们把教言随便传讲给别人,那众人就根本不会懂得它的价值,为此对教言的珍爱

心和对上师的恭敬心也就没有多少了。若要传 讲教言,必须具足缘起,一方面上师要有智慧 和慈悲心,而另一方面弟子应具法器之相即有 恭敬心等,弟子和上师的这些条件全部圆满具 足,这就是一个良好的缘起。这样弟子在上师 面前听受佛法,对自己、众生和弘扬佛法都会 带来利益,就像是纯金发出灿烂的光芒一样。

如果自己恭敬上师,那别人也会对你尊重, 而且对众生也有莫大的利益。不用说无上大圆 满方面的胜法,就是学习一般的诗学、戏剧或 医学等其他学问,也需要恭敬上师。所以我们 一定要观察法器的功德和过患,每一次传讲佛 法的时候,一定要观察各方面是否合适。对于 比较具有重大意义的教言,不管多多少少,这 些教言千万不能传给那些具有狡诈行为和泄密 的人。

若我们没有随便传讲,而别人从其他地方 已经知道了这个所保密的教言,那就与己无关, 为此自己根本不会受到空行和护法的惩罚。所 以自己一定要秘密地修习,不能随便传授教言。

密窍

<u>~@</u>









比如那若巴有一个妙药,虽然有很多人已经知道了它的道理,但是如果自己照样一边进行保密,一边进行修持,这样就会为自己带来巨大的利益,可是现在有一些人根本就不知道保密的价值。

(有些教言必须要保密,比如原来我患上心脏病的时候,在色达有一个藏医生给了我一包药,然后要求我在路上千万不要服用,否则可能会在路上睡着。后来我就问了很多人这是什么药,当时一个医生告诉我,以前有一个药叫三七片,当我知道这个以后,好像它的疗效就没有了。在西医也有类似保守秘密增进疗效的情况。因此有时病人不能太过分地询问一些不该问的要保密的事情,若是能按照医生的教言去做,就必定会对自己有益。

在我们藏药中就有许多属于应保密的药,当病人问起它的 药名时,就不能随便讲出来。对于某些药,如果医生和病人都能保密,那此药的效应就会强烈而迅速。今天我就给你们讲一个保密的例子,比如有一个叫做是克意理玛的藏药,它对某些感冒或肠胃病效用良好,但这个药一定要保密,否则它的效果一点都没有。我们的密法也就是同藏药一样的道理。)

如果对佛教和众生有重大的意义,同时也

遇到了一些具有法相的弟子,那这时候即便是没有公开非常甚深的教言,也可以以大悲心毫无吝啬地传授。(比如以前堪布门色儿在世的时候,当时阿琼堪布有一个非常保密的大圆满法就直接传讲给了众多的人,后来我也看到了阿琼堪布所传的那个大圆满教言,实际上它与无垢光尊者所讲的教言基本上是相同的,但当时不少人因这个教言确实受益匪浅。)

有些密法必须要保密,但若已经上师和本尊开许,如理如法地听受和传讲,那本尊和护法神不但不会制裁,而且他们还会特别高兴和随喜。

穹袂宝藏

窍

随意地传讲甚深的教言,或者是为了财产把密法卖给别人,或者是因为亲戚朋友而随便地传讲,或者是不观察法器而传授,那这些人就好像把自己的内脏从口中掏出来一样。我们应该明白,所有的财产当中,窍诀的价值最昂贵。对于甚深的教言,即使文字再少,自己也一定要恭敬地祈求,并且也要认真地去修持,这样对自己和对佛法的弘扬都会产生巨大的利益和意义。如此如理如法弘法利生的人、就像













<u>~(6)~</u>

大地上的如意树一样, 是世间的庄严。

最后再三地告诫大家,在整个世间即使遍满黄金,但是也根本无法与任何一个教言的价值相比。如今的人对财产极为看重,而对教言不是很重视,没有财产的供养,只是以表面上一些狡诈虚伪的行为而想求得教言。对这种人最好不要传授教言,若是传给他,也不一定有积极的意义,他不但不会报恩德,而且本人也会受到空行的制裁。

所以非常甚深的这些教言,应该把它们隐藏在自己的心坎深处,无垢光尊者也说:"最深的这些教言,应该藏在自己的心宝当中。"对上师有无比的恭敬心,表里如一,具有清净戒律的人,而且他为了佛法也可以献出自己的生命,对于这些人,如果观察出他是真正的法器,也可以传讲甚深的教言。若不具足这些条件,最好不要传给他们,不然也会失毁誓言。尤其是对于破誓言的这些人,一定不要传甚深的教言,否则这些人的心血也会被空行母和护法神吸干的。因此必须要好好地保密,"卡的"也是闭口

的意思。萨玛雅! 印! 印! 印!

此次传法我都全部详详细细地作了解释,希望你们不要说还想在我面前听一个其他更深一点的法,这就是最深的一个教言。即使三大传承上师住在这里,或者麦彭仁波切亲自来为我们传法,我想除此之外可能也是没什么可说的了。你们有智慧的人也应该认真地观察,他对我们讲的真是特别深,所以希望大家以后能将这些教言好好地记在心间。

让我们把这次传讲听闻佛法的所有善根,自己和他 人所造的一切善根聚合在一起,愿所有的佛法兴盛于世 间,让世间上所有的高僧大德长久住世、事业无涯,为 整个有情世间和器世间都获得圆满吉祥,所有的众生命 终之后,都一齐往生极乐世界,请大家一起好好地回向!

于二 OO 五年五月二十四日重新校对











