

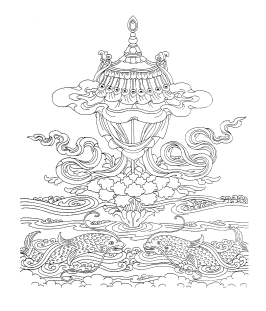


# 目 录

| 必修课一         |
|--------------|
| 《修心八颂》要义 1   |
| 必修课二         |
| 菩提心的修法       |
| 必修课三         |
| 略说仟罪 57      |
| 忏悔仪轨 69      |
| 第八品 静虑       |
| 第一百一十七节课 71  |
| 第一百一十八节课 90  |
| 第一百一十九节课112  |
| 第一百二十节课 128  |
| 第一百二十一节课145  |
| 第一百二十二节课 165 |
| 第一百二十三节课181  |
| 第一百二十四节课197  |
| 第一百二十五节课216  |
| 第一百二十六节课     |

| 第一百 | 百二十七节课        | 252 |
|-----|---------------|-----|
| 第一百 | 百二十八节课        | 271 |
| 第一首 | 百二十九节课        | 288 |
| 第一首 | 百三十节课         | 309 |
| 第一百 | 百三十一节课        | 332 |
| 第一首 | <b>百三十二节课</b> | 354 |
| 第一百 | <b>百三十三节课</b> | 373 |
| 第一百 | <b>百三十四节课</b> | 392 |
|     |               |     |
| 第八品 | 思考题           | 415 |

**国** 















# 《修心八颂》要义1

——2006 年于上海开示

# 思考题

- 1、请背诵《修心八颂》,并解释其字面意思。
- 2、有些人的股票下跌了、轿车被偷了,就觉得好痛苦,而自己的菩提心遭到损害却无所谓,你是这样的吗?请对这种做法加以分析、抉择。3、文殊菩萨都发愿做众生的奴仆,作为一个佛教徒,你平时的言行举止应当注意什么?
- 4、当你产生贪嗔等烦恼时,通过什么样的方法来断除?
- 5、在修行的过程中,如果遇到野蛮的众生对自己制造违缘,应该如何面对?
- 6、假如有人因嫉妒心, 无中生有地对你诽谤, 你会怎么做?
- 7、如果你全心全意地帮助某人,结果他却恩将 仇报,千方百计致你于死地,你会怎么样处理? 8、你帮助一个人时有哪些条件?哪些是不如法 的? 今后有什么打算?

」以下三节课为必修课,大家需要共同学习。

# 9、你学习《修心八颂》之后有何感想?

顶礼本师释迦牟尼佛! 顶礼文殊智慧勇识! 顶礼传承大恩上师!

无上甚深微妙法,百千万劫难遭遇,我今见闻得受持,愿解如来真实义。

为度化一切众生,请大家发无上殊胜的菩提心!

《修心八颂》这部法,有些道友可能以前 听过,也学过,然而佛法并不是听过就可以了, 也不是学过就足够了,应该将之融入相续,经 常以此来对照自己。这里只有八个颂词,看起 来比较简单,但行持起来并不是那么容易。以 前没有得过传承的人,今天应该得一个传承; 已经得过传承的人,需要再次巩固自己的境界, 为了这样一个目的,今天上午我给大家讲一下 《修心八颂》。

如今在国外,许多大德在弘扬大乘佛法时, 主要宣讲《修心八颂》,以此规劝大家修持菩提 心。在国内,自古以来也有无数大德宣讲这样 的殊胜法门。以前上师如意宝在学院或者出去 到各寺院弘法时,经常强调这部论典的重要性。

而且,他老人家要求学院弟子必须背诵三部论, 并且精通其中要义:第一部是《佛子行三十七 颂》, 第二部是宗喀巴大师造的《三主要道论》, 第三部就是今天所讲的《修心八颂》。《修心八 颂》的文字不多,但依靠这样的窍诀,能真正 断除我们相续中的烦恼、为了获得殊胜的大乘 窍诀, 大家理当专心谛听。

《修心八颂》有一些故事,《大圆满前行》 中也引用过,在此顺便给大家讲一下。 噶当派 的高僧大德, 历来尤为重视《修心八颂》, 曾经 有一个恰卡瓦格西,他对五部大论无不精通, 并对新旧派的众多教法了如指掌。有一天他去 甲向瓦格西家、看见枕边有一个小经函、顺手 打开翻阅,突然看到"亏损失败我取受,利益 胜利奉献他"一颂,他觉得这实在是稀有,内 心特别有触动,便问:"这是什么法?"甲向瓦 格西告诉他:"这是朗日塘巴尊者所造的《修心 八颂》中第五颂的后半偈。"他又问:"谁有这 一窍诀的传承?"甲向瓦格西说:"朗日塘巴尊 者本人有。"听到此话,恰卡瓦格西迫不及待地 想去求此法,于是立即起程前往拉萨。(噶当派格 西的求法之心如此迫切,可是我们有些人,学习佛法的时间一 拖再拖,不知要拖到什么时候。)

他千辛万苦到达拉萨后、不知道朗日塘巴 尊者住在何处,数日之中他一边转绕觉沃佛像, 一边打听消息。一天傍晚、从朗塘地方来了一 位麻风病患者, 格西不在乎传染而亲近他, 向 他询问朗日塘巴尊者的消息。他告诉格西一个 噩耗: 尊者已经圆寂了。格西听后非常悲伤, 一方面为众生没有福报而难过,另一方面也为 自己无法亲自得受传承而惋惜。

格西问:"尊者的继承人是谁呢?"那人说: "向雄巴格西与多德巴格西,但他们二人关于 谁做法主之事意见不一。"实际上,这两位格西 并不是为了自己做法主发生争执,而是互相推 让法主之位。向雄巴格西对多德巴格西说:"您 年长,经验丰富、德高望重,请您做法主,我 会像恭敬朗日塘巴尊者一样承侍您。"多德巴格 西说:"您年轻有为,学识渊博,理应住持寺庙。"

二位格西本来是互相观清净心, 但恰卡瓦 格西却误认为他们为继承上师法位而不和,心 想:"他们肯定没有此法的传承,现在谁还会有 此传承呢?"他到处询问,后来有人告诉他夏 日瓦格西有真正的传承,于是他马上动身前去。

一天, 在夏日瓦格西绕塔时, 他来到格西

《修心八颂》要义

面前,将自己的披单铺在地上,请求他在此稍 坐片刻,自己有一问题请教。上师说:"我一般 没有在外面坐的习惯,你有什么事情请马上说 吧。"恰卡瓦格西说:"我曾看见'亏损失败我 取受,利益胜利奉献他'的法语,这一法与我 的心很相应, 您感觉此法如何?"(他是在试探夏日 瓦格西。) 上师说:"尊者与此法相应也好、不相 应也好,如果你不想成佛就另当别论,只要想 成佛, 那么此法必不可缺。"他又问:"您有此 法的传承吗?"上师说:"我确有此传承,我一 辈子修的就是这个法。"他便跪在上师面前请求 道:"请尊者摄受我,赐给我传承!"上师说: "你若能长期住在这里,我可以传给你。"后来, 恰卡瓦格西在六年中依止夏日瓦上师,这期间 上师唯一传授《修心八颂》,他也是一心专修, 最后完全断除了珍爱自己的执著, 获得了殊胜 的成就。

今天我给你们讲一个多小时,也讲不了什么,关键是看你们修不修。如果没有修,你们一边摇着扇子一边打瞌睡,听一听也可以;我在这里一边擦汗,一边敷衍了事,讲一讲也可以,形式上谁都能应付,主要是你们能不能以

《修心八颂》来衡量自己、对照自己。若真能 像恰卡瓦格西一样行持,虽然这个窍诀很短很 短,但它的加持不可思议,一定会断掉自己的 烦恼和我执,生起自他交换的菩提心。

这次传法没有事先安排、是昨前天才临时 决定的,但这部法的加持力相当大,上师如意 宝也再三传讲过,我自己的传承应该非常清净。 大家学习之后,可能有些人会以此对照自己, 有些人听完传承后,就把法本扔在一边,再也 不看了。记得我以前在杭州也传过,今天也有 很多那里赶来的居士,不知道已经过了两三年, 你们修了没有、看了没有?如果没有修,自己 虽然有听法的功德, 我讲法也会有一点功德, 但除此以外,实际行动能不能有改变也很难说。 所谓佛法,不在于口头上讲得多么漂亮,也不 在于形象上搞得多么隆重、关键在于自相续能 否得以调伏。现在很多地方的佛教变成了一种 形式,表面上看来很庄严、很精彩,但每个人 的贪心嗔心丝毫不减,一点改变都没有。

我今天讲的这八个颂词,字面意思很简单, 没有什么不懂的,但若想即生成就的话,自己 也应该像恰卡瓦格西那样修行六年。然而有些 人不要说六年,修六天他也会抱怨起来:"八个 颂词还修六天,我半个小时就修完了。"实际上, 佛法并不是这样的!

接下来,正式宣讲朗日塘巴尊者的《修心八颂》。

#### 解释题目:修心八颂

华智仁波切曾说:"修心修心修自心,以四 厌世心修心,无有身语其功德,获得解脱无有 余。"假如以四种厌世心——人身难得、寿命无 常、轮回过患、因果不虚,一再地修持自心, 即使身体和语言没有做其他善法,除了解脱也 没有别的去处了。因此,修心非常重要,此处 讲的就是修心法门。

藏传佛教的噶当派,尤其是阿底峡尊者、仲敦巴格西、博朵瓦格西,对于调伏烦恼的修心法门相当重视。去年我也给这里的少数人讲过《修心七要》,文字不太多,但真正做起来并不容易,你们若能精通一个颂词或半个偈子,对自己的一生乃至生生世世都有相当大的利益。

作者: 朗日塘巴尊者

朗日塘巴尊者是博朵瓦格西的大弟子,是 驰名天下的大成就者,被公认为无量光佛的化 身。

在座的有些人, 最近在学《净土教言》、《菩 提道次第广论》,每个礼拜利用星期天来学习, 有些人认为自己很了不起、到处给别人炫耀。 实际上这没有什么,从整个人生的时间来观察, 如果一个礼拜有一天, 一年中也只有五十一天 的学习时间, 其余三百多天都在搞世间法。即 使是这一天,很多人也是早上起得很晚,觉得 今天是星期天,多睡一点;中午到那边去马马 虎虎学一点东西, 有些人听课一直打瞌睡, 好 像专门到那里去睡觉的;下完课以后吃吃喝喝, 那个时候就特别开心。有些人真是业力现前, 一遇到佛法就没有精神,特别疲倦、特别昏沉, 而平时说些无聊的话、做些无聊的事, 又聪明、 又开心、又能干,这就是凡夫无始以来的习气 毛病。

说实话,我们山上的道友,可能一年中连半个月的散乱也没有,最多是夏天到草地上放松放松,平时都是在学习佛法、背诵经论,早上起得早,晚上睡得晚。可是大城市里的人截

然相反, 他们的时间和精力都花在聊天应酬上 了,修行的时候就没有精神了,听课也没有精 神,做作业也没有精神——"我都四十多岁了, 为什么还要做作业? 我早就毕业了,不做不 做!"但如果做一些世间的事情,他就不是四十 岁了,很年轻哪。

有些人的习气太重了,造恶业的顺缘太多, 造善业的顺缘稀少、自己能不能解脱还是要打 个问号。总结一生的话、倘若你活了70年、学 佛的时间有没有 10 年? 如果没有, 大多数时间 都花在了贪嗔痴方面,那来世有没有解脱的保 障?

所以大家不要有很多理由——"我现在很 忙"、"家里有一大堆事情"、"单位忙得不可开 交", 找各种乱七八糟的借口。其实解脱是自己 的事情, 出离轮回也是自己的事情, 你整天跟 别人讨价还价, 我觉得这样没有必要。你们要 想当佛教徒, 就应该当个名副其实的佛教徒, 不要挂一个牌就可以了, 自己再怎么忙, 也应 该能空出一部分时间来。当然,365 天让你拿出 200 天, 这恐怕是不现实的, 但若连 1/5 或 1/7 的时间都抽不出来,就不是真正的修行人了。

我非常重视珍惜时间, 假如明日复明日, 那明日何其多?很多人学习佛法的时候,"这个 礼拜不空,下个礼拜再说吧"、"再拖一段时间 吧"……一年 365 天, 你们的时间用在佛法方 面有多少? 我们山上的人当中, 我算是比较懒 惰的,但我仍在继续学习、继续努力,只要有 一口气, 就不会停下来, 这跟城市里的人比起 来,还是有很大很大的差别。因此,大家应该 把学佛摆在重要的位置,以后的生活需要调整, 这样才有解脱的希望。

#### 第一颂:

愿我以胜如意宝,饶益他众之意乐, 时时刻刻倍珍爱,轮回一切诸有情。

愿我以超胜如意宝的饶益他众之意乐, 时 时刻刻珍爱轮回中的一切众生。

世间人认为轿车、别墅、金钱非常难得, 实际上,以利益众生的菩提心对待整个世界、 对待所有的众生, 这比如意宝更加珍贵。佛陀 在《教王经》中说:"为了身体,可以舍弃财产; 为了生命,可以舍弃财产和身体;为了佛法, 可以舍弃财产、身体与生命。"当然,以世间的



价值观来看,也许很多人不会理解,但从大乘 的角度来讲,世界上最珍贵的就是利他之心。

《入菩萨行论》中也说:宁可失去利养名闻, 乃至资身养命之缘,亦可失坏其余善根,但是 决不毁损自己的菩提心2。所以我们一定要帮助 众生, 在这个世间上, 财产、身体、生命都不 重要, 最重要的就是帮助别人的菩提心。

当然, 菩提心的价值, 有些人不一定知道。 佛经中有个公案说:往昔有父子二人拥有一个 如意宝、父亲天天都保护如意宝、有一天他很 困,想睡一会儿,临睡前对儿子说:"你将如意 宝收藏好, 千万不要给任何人。"父亲很快就睡 着了。这时来了几个小偷,问这小孩要如意宝, 孩子说:"父亲交代了,如意宝不能给任何人。" 小偷于是拿了一些糖果给他,并说:"这个如意 宝是一块石头,对你也没有什么用,糖果却可 以马上吃、而且价值是很贵的。不如我们交换 吧!"小孩就把如意宝交了出去,自己换得一点 糖果。

学佛亦是如此, 若把最重要的东西舍弃了, 虽然得到一些微利、也没有多大意义。有些人

<u>ණලා</u> - 11 -



的轿车被偷了、房屋被没收了、身体受到一些 威胁, 他们就觉得好痛苦, 心里面相当着急, 而自己的菩提心遭到损害却无所谓, 这是非常 愚痴的, 犹如刚才那个小孩一样。

我们热爱一切众生, 乃至蚯蚓、蚂蚁以上, 从佛教的角度来讲,这个叫菩提心;从世间的 角度而言,则是献上自己的爱心。这颗心是任 何金钱和财物都无法与之相比的、但是很多人 非常愚笨,有菩提心不觉得很珍惜,而看见一 些老板有几亿,或者自己找到金银财宝就认为 很难得。实际上最珍贵的是菩提心,我们遇到 任何违缘也不能舍弃, 这是大乘佛教最重要的 精神。

当然,今天到场的人当中,一部分人我从 来没见过, 也许是刚刚皈依的, 讲大乘不共的 利他心, 你们不一定能接受。因为学习佛法就 像是上台阶、要一步一步上去、很多人先求人 天福报, 让自己赚钱发财、健康平安、家庭和 睦、长得漂亮、生活顺利等等,但从价值观的 角度来讲、利他心才是非常非常珍贵的、有了 利他心,即使你生活不顺、财产受损,也不值 得特别伤心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 吾宁失利养,资身众活计,亦宁失余善,终不损此心。

比如意宝更珍贵的利他心、所缘的对境应 该是一切众生,而不仅仅是人类。现在有些宗 教对人类很好, 经常搞慈善机构帮助那些受灾 的人, 但看到旁生被杀害时, 他们根本不管。 这种做法是不对的, 三界众生都有苦乐的感受, 大家一定要帮助所有的众生。以前不管自己怎 么做的, 从现在开始, 应该发愿生生世世不离 菩提心,这种愿哪怕只生起一刹那,功德也是 相当大。这是佛陀亲口宣说的、并不是我在这 里胡言乱语,说一些没有根据的话。今天来了 这么多人,每个人要对自己的语言负责,你们 都有一定的智慧, 在世间很多方面广闻博学, 欺骗你们也没有必要。

在所有的佛法当中, 最稀有难得的, 就是 利他的菩提心。大家应该时时刻刻观察,首先 看自己是不是佛教徒?如果是,那是大乘佛教 徒,还是小乘佛教徒?假如整天所做的全部是 为了自己,这就是小乘佛教徒;倘若你不仅要 自我解脱,还要尽心尽力地帮助一切众生,帮 助的方法虽然多种, 最好的就是依靠佛法, 有 了这一颗心,就是大乘佛教徒。

#### 第二颂:

愿我交往何人时, 视己较众皆卑下, 诚心诚意又真挚,尊重他人献爱心。

无论在何时何地,接触什么样的人,都要 把自己看得比他人低贱, 并且诚心诚意地想帮 助别人,将爱心奉献给整个世间。

我们平时会接触很多人, 在这个过程中, 一定要注意不能有傲慢心,自己再怎么了不起, 也应当做众生的奴仆。宗喀巴大师在《事师五 十颂释》赞叹文殊菩萨的顶礼句中说:"虽恒住 于无上果位,然做众生仆。"在三界中,文殊菩 萨是智慧第一, 但是他还发愿当众生的奴仆。 无垢光尊者在《心性休息》中讲过,真正具有 法相的善知识,尽管境界超胜于所有的人,但 显现上仍要随顺众生3。

现在的有些人,稍微有一点钱、一点地位、 一点才华,就高高在上,觉得自己非常了不起, 四威仪也显出一种傲慢相。这不是真正的佛教 徒! 印度、藏地、汉地无数的高僧大德, 修得 越好,就越尊重别人,而不是一开口就说大话,

- 13 - প্রেটি

<sup>3</sup> 若问上师之法相,为引世间与众同,招世间故与众殊,三门诸行较众胜。

跟谁都不愿意接触。人与人之间的交往, 有些 问题需要注意,如果自己认为修行不错,就趾 高气扬,怎么能真正利益众生呢?

这里的有些人发心多年, 为了佛法还是非 常辛苦, 平时发资料、打电话, 或组织放生、 印经书, 但从来没有自我宣扬过, 只是一心一 意、默默无闻地利益众生。所谓的菩萨,不是 表面上宣传得很成功,而是内心中非常愿意帮 助别人,在交往的过程中很切合人意。

人学佛之后还是会有所不同, 一旦佛法融 入了内心, 跟以前相比, 自己会判若两人。以 前没有学佛时很傲慢,跟任何人交往,整天都 看别人的过失,但是学了大乘佛法以后,自己 的嘴巴会扣一把锁, 有必要时打开一下, 没有 必要就把它锁着、不会乱说。

有些人特别爱说别人过失, 一开口就是这 个不好、那个不好, 出家人不好、在家人不好, 间接说明只有他一个人好、除自己以外、其余 的都是坏人。这样不太好! 虽然在末法时代, 个别出家人的行为不太如法,但你在依止他时, 首先应该观察清楚,这样才不会后悔,即使他 某些行为不如法, 也不需要你专门宣传, 这既

有损佛教的形象, 也有损佛法的形象。

我们是一个佛教徒, 在社会或家庭中应该 起表率作用、不然、别人对你的印象和评价都 不好。所谓的印象,指内心的一种看法;所谓 的评价,则是显露于语言上的表示。有些佛教 徒在社会上的评价相当不错,在家人当中有, 出家人当中也有。有些人觉得自己很不错、但 与他交往还是很麻烦。

作为修行人,相续应该像棉花一样柔软, 即使别人说自己的过失, 自己也会宽宏大量, 不斤斤计较。仲敦巴尊者曾问阿底峡尊者:"如 果有人打我、骂我,我该怎么办?"尊者回答: "很好啊!这是偿还宿债的难得机会,理应借 此精进修持安忍度。"而我们很多人并不是这 样,特别喜欢听别人赞叹,不愿听到丝毫指责。

阿底峡尊者的一生,有三大殊胜窍决:第 一是时时刻刻观自心;第二是用正知正念来对 治烦恼; 第三是长期修持菩提心。所以, 在修 行过程中, 应该恒时观察自心。我们已经皈依 了佛门, 趋入了大乘佛法, 在今后的生活中, 千万不要跟不学佛的人同流合污、若慢慢跟他 们融入一体,这就太可惜了!



第三颂:

愿我恒常观自心,烦恼妄念初生时,毁坏自己他众故,立即强行而断除。

于行住坐卧四威仪中,应当恒常观察自心, 无论是坐车、睡觉、吃饭,都要省察自己有没 有远离正念,而不是观察别人的过失。一旦生 起了贪心、嗔心、傲慢、嫉妒,就要及时觉察, 意识到它们的危害性,用无我空性等方法来加 以断除。

比如看到别人的行为不如法,很想发脾气,当下就要提醒自己:"我是大乘修行人,不能生 嗔恨心,稍微缓一下,明天再说吧。"遇到引生 贪心的对境时,立刻告诉自己:"我所贪的这些 犹如夏天的彩虹,虽然显得特别美好,然而没有任何实义。"

贪心和嗔心不但会害自己,而且会害整个社会。如嗔心特别强的希特勒,发动"二战"而毁坏了整个世界;贪心特别大的某些领导,因贪污国家的财产而给无数人带来痛苦。所以相续中最可怕的,就是贪心和嗔心,当这些烦恼刚萌生时,一定要想方设法立即断根。

立即断根的方法,按照无上大圆满的窍诀,

则是认识烦恼的本性。如果生起了熊熊烈火般强烈的嗔心,那要观察嗔心从哪里来?现在住于什么地方?最后去往何处?是在身体里面,还是在外面?它的来源、颜色、形状,分别是什么……这样一观察,嗔心的的确确找不到。当然,有了上师的教言后,刚开始只会说,不能真正行持,但久而久之就会熟练的。

任何知识都有一个熟练的过程,我们刚开始看到电脑程序,简直复杂得不得了,但学一段时间后,就会熟能生巧,对其全部了如指掌。对治烦恼也是如此,以前有一位格西,他当在家人时,腰间别着两三把刀子,可是敌人却多如牛毛,天天降伏敌人也忙不过来。后来他放下武器出家,结果连一个敌人也不存在了。所以,心清净的话,外面的怨敌自然消失。

现在世间充满种种诱惑,外境琳琅满目,好看的、好听的,什么都会展现在你面前,我们凡夫人没有主见,很容易被外境诱惑。故而在这个过程中,要有提醒自己的主动意识,如果没有这样,过段时间你可能就堕落了。所以我一直要求大家集中学习,倘若没有集中学习,很容易在这个群体中掉下去,脱线后再上线,

4

可能有点困难,大家在一起有种互动力,这样应该会好一点!

#### 第四颂:

愿我目睹恶劣众,造罪遭受剧苦时, 犹如值遇珍宝藏,以难得心爱惜之。

世间上众多野蛮的众生,恒时为猛烈的烦恼所逼,不断造作恶业损害他人,从而使自己遭受剧烈的痛苦。有些人生贪心、嗔心、嫉妒心时,没办法克制,极其痛苦;有些人前世以烦恼损害众生,即生感得多病、贫穷等果报,相当痛苦。在这个时候,我们应如同遇到如意宝那样,以难得之心珍惜眼前的机会,来帮助这些可怜众生。

寂天菩萨也讲过,假如没有敌人的存在,那么对谁修忍辱? 布施、持戒、忍辱等六波罗蜜多,全部依靠众生而成就。前段时间,各个小组分资料时,有些人说:"我跟这个人关系不好,不愿意呆在那个组里,把我换一下!"我听后觉得:"这种人还学什么大乘佛法?连道友都不愿意接触,在他面前呆五分钟的忍耐力也没有,平时见都不想见,还能说自己有菩提心

吗?"有些人真的学得太差了,我直言不讳地 告诉你们:倘若没有跟大家共同学习的忍耐力, 恐怕离大乘佛法比较遥远!

在文革期间,青海有一个老修行人,每当造反派批斗他时,他就事先发愿:"我今天要为度化一切众生而修忍辱。"当造反派对他拳打脚踢时,他也不生一丝记恨,安住于无缘当中。批斗完毕,他便将一切功德回向给以批斗他的人为主的一切众生。我们遇到这种情况会怎么做?别人骂自己一句,一辈子都耿耿于怀,有机会非报仇不可,今生没有能力,来世也不放过他。这完全是大乘佛教所呵斥的。

我们不管学什么教派,对众生要有起码的尊重,这一点都做不到的话,可能连外道徒都不如。我在《旅途脚印》中写过一个修女,不 它是世界的哪个角落,印度也好,印尼也好, 印尼也好, 印尼也好, 印尼也好, 印尼也好, 印尼也好的人、麻风病等 传染病人,她就去那里帮助他们。有时候看到她的一些行为,真的非常感人,我们口口声声说自己是大乘佛教徒,但是跟道友关系不好时,根本不愿意接触,想尽一切办法逃避,你们有什么化解不了的仇恨?

が作う二

以前有些国家之间交战非常激烈,互相用炮弹来炸,现在的关系也特别融洽,经常友好访问,他们还没有学大乘佛法,通过世间的改变就可以睦邻友好,我们为什么不可以呢?有些佛教徒拉帮结派、互不团结,这是那个上师的弟子,那是这个上师的弟子,如果是这边的放生,那边的人就不来参加……我听过很多很多精彩的故事,有时候觉得非常可笑,有时候觉得很伤心,有时候觉得特别奇怪。

由于众生的根基不同,佛陀开了八万四千 法门,肯定要由不同的上师、不同的传承传下 来,哪个传承、哪个国家、哪个民族并不重要, 不管是黄种人、白种人,只要有利他心,这个 人就非常了不起;无论是南方人、北方人,只 要是众生,我们就要尽心尽力地帮助。

大乘佛法并不是讲得非常漂亮,而是要真正去实践。有了利他的菩提心,即便遇到品行恶劣的众生,极其粗暴地害你、恶口骂你,也是修安忍的好机会。以前阿底峡尊者出门时,经常带一个脾气最坏的弟子,别人问他为什么这样,他说:"我依靠他可以修安忍。"过去的大德把性格不好的人当作最难得的如意宝,可

是我们呢, 人格好一点的谁都抢, 非要拉到自己组里来。

当然,人格不好的人也不要认为:"噢,我可能是真正的如意宝,给别人带来很多利益。"不要这么想,你并不是那么了不起的人!这些大乘的基本教义,大家应该搞清楚。

#### 第五颂:

愿我于诸以嫉妒,非理诽谤本人者, 亏损失败自取受,利益胜利奉献他。

他人出于嫉妒心,无缘无故地非理毁谤我, 而我没有做任何对不起他的事情,这时候应该 怎么对待呢? 作者告诉我们一个殊胜的窍诀: "亏损失败自取受,利益胜利奉献他。"

对一般人而言,如果自己有错,别人实事求是地指出来,这个稍微能接受。但若无中生有地非理诽谤,明明你没有偷东西,别人却说你是小偷;明明你没有害过人,别人却说你是凶手,这简直难以忍受,非要讨回公道不可。然而,发了菩提心的人,应将一切吃亏、失败由自身取受,所有的胜利、利益奉献给他人。

不管是在家人、出家人, 有了这样的菩提

\$ \$ \$

心,会给整个世界带来无比的安乐。当今社会, 到处都是自私自利的人,如果我们能无私地奉献,那遇到任何一件事情,都不会特别计较了。 很多人心胸太狭窄,《六祖坛经》中说"心量广大,犹如虚空",但这些人的心量连芝麻许都没有,遇到一点点小事就痛苦得不得了,到处造

谣毁谤别人。

无论遇到什么事、什么人,我们最好是观清净心,不要随便毁谤,否则业力的显现不可思议,来世的果报会非常可怕。佛经中说,恶口诽谤的人死后直堕地狱,因为业力现前,舌头变成广阔无垠的田地,许多农夫在其上驱牛耕犁,他们脚在踏下去再抬起来的每一步中,都有一种兵器会翻出来,把舌头割成一块块的碎肉……

所以,作为一个佛教徒,应像噶当派格西 所说的那样,对佛教、对众生有意义的话,或 者跟生活有关不得不说的话,那可以说;但无 关紧要的无稽之谈,尤其是伤害众生的语言, 一律不要说。

前段时间,一个居士在我面前发愿:"以前我脾气不好、性格不好,常说别人的过失,也

常看别人的过失,自己的过失从来不检讨,从 现在起我发誓:以后尽量不说任何人的过失, 如果说了,立即忏悔。"我当时告诉他:"你真 的了不起,真的很伟大!不管你做不做得到, 有了这样的决心,确实非常可嘉。"

学习佛法就是要改变自己的心,如果别人非理诽谤你,你应该把他观为自己的父母。博 朵瓦格西曾说:"别人诽谤你,是对你最大的恩 惠。"所以大乘佛教有种不共的精神,与普通行 善是不相同的。很多人认为,学佛就是做好事,当一个善良的人,不害别人就可以了。其实在 这个过程中,还有许许多多的真理,这个我们 必须要学好。

世人常说"吃小亏占大便宜",我们在和别人发生冲突时,亏损和失败应该由自己取受。按照世间的观念,两个人打官司,败诉的一方会特别难过,甚至夫妻吵架时,双方也互不相让,非要对方低头认错。但如果发了菩提心,他就会说:"今天算我败了,你赢了,只要你快乐就好。"这样的话,虽然是一个小小的家庭问题,但也是修菩提心的一种标志。

我们平时在生活中,碰到任何争执时,都

必修得(一)

要想:"算了,今天算我败了,他快乐就可以。" 尽管这样做很难,可是发了菩提心的人,必须要这样做。当串习久了以后,心的力量就会逐渐扩大、成熟,这对以后的修行也非常有帮助。

#### 第六颂:

愿我于昔曾利益,深切寄以厚望者, 彼纵非理而陷害,亦视其为善知识。

往昔我尽心尽力地饶益某人,以人力、财力、物力帮助过他无数次,对他寄予深厚的期望。然而他却忘恩负义,反而对我非理加害,这时候我应该以牙还牙,还是就此放弃呢?应该就此放弃。

在释尊的传记中,也有很多这样的公案: 他救了别人的命,那人却恩将仇报,后来他就 修安忍,并没有跟那人讲理由。我看到有个公 司的老板,她用很多钱财培养一个人,后来那 人学到一些知识,能力各方面非常不错,可是 他不但不报恩,反而用自己的势力来加害她。 这个老板是发了菩提心的人,她说:"算了,从 世间的角度来讲,我也有能力害他,但我已怎 发了大乘菩提心,不管他怎么害我、我对他怎 么付出, 我还是要安忍。"其实, 真能做到这一点的话, 这就是修心的标志。

可是,很多人缺少这种理念,遇到此种情况时,忍下来有一点困难,因为自己从小到现在所接受的教育,跟佛教的精神非常冲突。可是作为大乘修行人,我们应该选择什么呢?就是要帮助别人,这一点永远都不能忘,生生世世不能舍弃,这就是佛法的精华!

#### 第七颂:

愿我直接与间接,利乐敬献诸慈母, 老母有情诸苦厄,自己默默而承受。

这一颂讲了大乘佛法最殊胜的精要。无论 是以直接或间接的方法,应将自己的名声、财 富、恭敬、快乐等一切,奉献给所有的有缘众 生,而自己默默代受他们的痛苦。

现在人帮助别人,往往是有条件的:别人对我好,我就帮助他、支持他;别人对我不好,我绝对不会那样做。可是在大乘佛法中,一切众生都当过自己的母亲,佛经中说,有次佛陀外出看见一个人,就对弟子说:"无始以来,他很多次当过我的儿子。"在漫长的轮回生涯中,

每个众生确实当过自己的亲人, 只不过我们没 有天眼,看不到而已。有些人认为这是不可能 的, 其实若能通达佛法, 知道整个轮回的流转 状况,就会知道佛陀所说的都是真实语。

很多人愿意照顾今生的父母, 但这个范围 太小了,实际上无量众生都当过自己的父母。 在藏传佛教中、修行人要通过辩论、教证、理 证等,花时间专门学习众生都当过自己的父母, 并对这个道理深信不疑。既然众生都当过父母, 当父母时对我们极为慈爱,我们决不能忘恩负 义,应将所有的众生,包括蚂蚁、蟑螂,都当 作真正的母亲来对待。如果你是孝顺的孩子, 父母在遭受痛苦、危险时, 你会置之不顾吗? 当然不会, 肯定想全力以赴去救他们。那无始 以来所有众生都当过父母, 我们需要怎么做, 应该非常清楚。

为什么有些大德的菩提心修得那么好?因 为他们把众生都看作父母, 而不是口头上的。 现在飞机上和宾馆里的服务员态度特别好,经 常到你面前嘘寒问暖、亲切地问你要吃什么、 要喝什么,表面上看来特别关心,但这只是她 们的工作而已,或许内心对你并不是很尊重。

如果见到素昧平生的众生时, 真正发自内心地 帮助他,这才是名副其实的修行人。

有些佛教徒帮助众生有几个条件:一是自 己要认识的; 二是在生意上或工作上有往来; 三是今天帮助他, 以后他有希望会帮我。若具 备了其中之一, 自己就愿意跟他打交道, 否则 就算是众生,他也会不闻不问。甚至陌生人多 看他一眼,他都非常害怕:"这个人眼神有点不 对,他到底要干什么?我可不能接近他。"其实, 修了大乘菩提心的话,不管看你的眼神是什么 样,态度是什么样,行为是什么样,你都要尽 量地接触他,这样,才有可能今生中度化他。

利益众生有直接、间接两种方式, 以前上 师如意宝也讲过:"若有能力直接利益众生,当 然是最好不过的,如果实在没有能力,自己发 愿生生世世中直接或间接帮助众生, 也是非常 有必要。"每个人应该在上师三宝面前经常发这 个愿,发了愿以后,这种愿力不可思议,即便 自己死了,来世也有帮助众生的机会。

修行好的高僧大德,有力量将自己的快乐、 境界全部赐给别人, 但没有这种力量的话, 放 生也是直接利益众生的一个手段。我们在 1987

年开始提倡放生, 当时除了极少数的汉地大德 以外、各个城市基本上没有放生的习惯。然而 大城市里吃肉那么厉害, 无始以来的父母, 他 们天天在吃、天天在吞, 见到这种情景, 我们 深深感到这些众生特别可怜, 于是呼吁一部分 居士共同放生。刚开始我们自己买、自己放, 买的时候经常被骗, 放的过程中也没有经验, 时常遭到各种挫折。但后来通过三宝的加持, 现在各地的放生非常可观。 听说这里有些道友, 每个礼拜天都要参加放生, 这就是直接利益众 生。为什么呢?你在判死刑的时候有人救你, 你会不会感激他? 肯定会。同样,这些众生也 有生命,也有苦乐感受,可是我们人类很残忍, 天天都在杀害它们, 假如将其从死神手里抢过 来,它们必定感恩不尽。

直接利益众生的方法是放生、而间接利益 众生的方法,就是不吃肉。这里有四百多人, 如果今天都吃素,就不用杀害任何众生;假如 大家都吃肉,那么要杀多少鸡、多少鱼? 尤其 是你们喜欢吃海鲜、四百多人要吃多少个生 命? 汉传佛教的大德一再提倡吃素,这一点我 们藏传佛教的很多活佛、堪布做得不太好。虽

然欲界众生的确有这种习气、刚开始吃素很困 难,看见肉就嘴巴都在动,没见到别人吃倒不 要紧,一旦有人在旁边大快朵颐,自己就受不 了了。当年我们学院开始吃素时、好几个道友 白天不能吃肉,晚上做梦时就吃得饱饱的,但 后来过了几年,也就比较习惯了。吃素能间接 降低杀生率,这是利益众生的一种好办法。

昨天我们商量、明天早上准备再去放生。 当然, 你们很多人上班, 不一定有时间, 但若 有时间的话,还是要尽量去参加。虽然我自己 身体不好、亲自参加比较困难、但只要我有时 间,身体还有一口气,就会和大家一起去。有 些人认为捐一点钱,不参加也可以,其实善根 只有亲手做,功德才是最大的。我在深圳时, 有些人说只要随喜就行了,说得很漂亮,随喜 并不是那么容易的。因此、大家明早能来参加 是最好的, 不能参加的话, 可以随喜我们, 我 们代你放生。如今在全国各地、大家对放生都 相当积极, 其实放几个生命, 对自己来讲也不 是很难,但这些可怜众生跟我们人类一样,愿 意在这个世界上活下去, 用刀子切割身体时, 照样也有痛苦。所以大家应培养自己的慈悲心,

维护自己的爱心,修行不能全部是口头上的,实际行动中也要做一些事情。

比如说发菩提心,光是说了没有用,应该早上起来修一修,真正体会一下菩提心的味道。同样,光是口头上说放生也不行,有时候要去亲自做,即使你起得早一点、搬东西有点累,但我觉得不要紧,为了救护众生的生命,这有什么。我们学院的有些法师,在一年的两三个月中,每天都要去放生,下午四点左右,也一点,甚至一天没吃饭,这也不要紧,作为一个大乘修行人,牺牲自己是应该的。寂天菩萨也讲过:"直接或间接,所行唯利他。"因此,大家应该长期发愿:生生世世都要直接或间接,利益一切老母有情。

#### 第八颂:

愿我所行此一切,不为八法念垢染, 了知诸法皆如幻,解脱贪执之束缚。

愿我生生世世中的所作所为、所言所行, 千万不要被世间八法所染污。什么是世间八法 呢? 恭敬、利养、财产、赞叹,以及得不到恭 敬、得不到利养、得不到财产、得不到赞叹, 这四种愿意得到的和四种不愿意得到的,是世 间人共同希求的目标。作为一个真正的修行人, 这些的确是没有用的。

对我个人来讲,虽然现在的名声比较大,但我不是假装说些谦虚的话,我知道自己的内心境界特别差劲,别人对我有什么尊重,我觉得这没有必要。因为我内在的功德和境界是什么样,自己一目了然,别人叫我大成就者、大菩萨,我完全知道这是虚妄的,是"名存实亡",根本没有这个加持。我不是菩萨,也不是成就者,在凡夫人当中也是特别差劲的,本来不是白色的东西,别人再怎么夸它很白,自己一看就知道真相。

我们追求名声、财产、地位,根本没有实在的意义。当今世界上的明星,有些人可谓轰动一时,大家都觉得他有钱、有才华、有智慧,对他恭敬有加,赞叹得不得了,但是当他变成老年人或者星运衰败时,他的名字很快就被人忘记了。

现在社会上的竞争非常强,大城市里的人活得特别累,每天都要拼命去干、拼命去追,

追什么呢?就是自己的快乐。一般的房子不行, 必须要别墅;一般的轿车不行,至少是奔驰; 一般的衣服也不行,一定要高档的。其实人的 欲望无有止境, 什么时候知足少欲, 什么时候 就拥有了所有的财产。可是很多人没有这个境 界,看到别人有什么东西,自己就非要不可, 为此一定要跟别人竞争。人生短短几十年、就 这样无意义地虚度了,非常可惜。大家应该经 常反省自己:"我现在希求什么?我大概能活多 少年?"人生中最主要的就是行持佛法,不造 恶业。有些人因为工作的关系,有时候身不由 己要造业, 但也应尽量行持善法, 安排一些时 间学习佛法。

同时,还要了知一切诸法虚幻不实,如幻、 如梦、如阳焰、如乾达婆城……我们所拥有的 一切、住的再好、吃的再好、死时也什么都带 不走, 唯有生前所造的业紧紧相随。因此, 每 个人应该为自己的来世考虑、为生生世世考虑, 这是终身大事。现在很多人认为安排好自己的 工作和生活是终身大事、在短暂的人生中、这 也算是比较重要的大事, 但想想以前的领导和 名人, 当时他们特别执著名声, 现在又变成了

什么样?

因此, 万法虚幻不实、如幻如梦, 我们应 该解脱束缚之网、不要太执著了。有些人对家 庭感情、儿女工作非常执著、执迷不悟、其实 再执著也没有意义,应该随缘而转。佛陀在《趋 入无分别总持经》中说:"入定时,应于虚空般 的境界中安住; 出定时, 在幻化般的境界中行 持。"这个教言非常殊胜。当然,若没有学过般 若中观, 理解起来有些困难, 学过的话, 就会 明白其中的道理。

我昨天坐在车上时,看到上海川流不息的 车流,确实感到人的生命很渺小,太执著、太 烦恼没有什么意义。有些人生意、家庭各方面 比较顺利时, 高兴得不得了, 疯狂似的跳起舞 来; 而稍微遇到挫折痛苦, 又痛苦得不得了, 像发疯了一样歇斯底里,生活始终没有一种平 稳感。其实在人生的道路上, 肯定有平原、有 高山, 也有弯弯曲曲的小路, 遇到什么都不要 太执著, 何时何地也不失去菩提心, 才是人生 中最重要的。

有些人认为工作最重要,有些人认为家庭 最重要,有些人认为事业最重要,每个人都把

\$ \$\dagger \langle \text{\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \text{\$\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \cdot \text{\$\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \cdot \text{\$\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \cdot \text{\$\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \text{\$\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \text{\$\text{\$\infty} \cdot \text{\$\infty} \text{\$\text{\$\infty} \text{\$\infty} \text{\$\text{\$\infty} \text{\$\text{\$\text{\$\infty} \text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{

目光锁定在一件事物上,这个我也理解。但是作为我,一个大乘佛法的传授者,认为什么都不是很重要,最重要的就是学佛的意志不退。倘若再过十年,我们万一在这个城市遇上——"你十年前给我传过佛法,我现在的信心越来越强,一半时间都在学习佛法",这样我会高兴得不得了。

去年我看到一个人,十年前我们见过面, 后来不知道他到哪里去了,再次见到他时,他 十年中什么法都没有学,也没有任何进步。我 觉得他的境界肯定只有下滑,因为本来就没什 么境界,十年中都没学、没修,那就更不行了。

所以,我希望大家学了《修心八颂》后, 自己应该精进地修学。佛陀讲过:"吾为汝说解 脱之方便,当知解脱依赖于自己。"如果自己没 有精进,我不可能每天强迫你必须学、必须修。 大家应该思维一下,人到底有没有前世后世? 必定有。这是大慈大悲的佛陀以正理宣说的, 并不是凭凡夫的信仰来决定的,这一点你们以 后学因明也会完全知道。既然人有来世,那么 生生世世对自己最重要的是什么?就是行持善 法,不造恶业。如果你阿赖耶上存有许多恶业, 下一辈子肯定是直堕地狱,感受漫长的痛苦煎熬,这是谁也无法忍受的,你不愿意也没办法,就像有些人犯了法以后,必定会接受法律的制裁。

我们学习佛法的机会,可以说非常难得, 今天这里的居士大德发心,提供了这样的道场 和方便,大家才有机缘聚在一起。假如我的有 些话起一点作用,哪怕是一句,也会令你的终 生有所改变,但若你没有重视,即使我说了多 少年的法,对你也不一定有帮助。善星比丘在 世尊面前听了那么多法,后来还是堕入了饿鬼, 何况是我了。

麦彭仁波切也讲过,若是有缘的弟子,就算只有一句话,对他的相续也有帮助,犹如小小的一滴水,落到干枯的叶子上,也会滋润它,使它成长。我今天讲的法不多,但非常希望大家能在实际中用上。当然,你们依靠业力来到这个世界,也不得不考虑自己的工作和家庭,但在这个过程中,最重要的就是修行不能放弃!



必修得(一)





# 菩提心的修法

-2007 年于杭州开示

# 思考题

- 1、学佛法、信佛法、修佛法有何差别? 你属于 哪一种?
- 2、念佛、参禅到底是大乘修法,还是小乘修法? 为什么?
- 3、什么叫舍无量心、悲无量心?应该如何观 修?
- 4、怎样通过呼吸修持自他交换? 这与慈悲心有 什么关系? 此法具有哪些功德?
- 5、菩提心必须具备哪两个条件? 你今后打算怎 样修菩提心?
- 6、请以比喻说明, 菩提心对忏悔罪业有极大的 帮助。

#### 顶礼释迦牟尼佛:

酿吉钦布泰旦涅咪扬 大悲摄受具诤浊世刹 宗内门兰钦波鄂嘉达 尔后发下五百广大愿 巴嘎达鄂灿吐谢莫到 赞如白莲闻名不退转 敦巴特吉坚拉夏擦漏 恭敬顶礼本师大悲尊

#### 上师瑜伽速赐加持:

涅庆日俄再爱香克思 自大圣境五台山 文殊加持入心间 加华头吉新拉意拉闷 晋美彭措夏拉所瓦得 祈祷晋美彭措足 共机多巴破瓦新吉罗 证悟意传求加持

为度化一切众生,请大家发无上殊胜的菩提心!

菩提心的修法若讲广一点, 内容就比较多, 但因为时间关系, 我只是给大家略说。

大概在半年以前, 我要求大家每天早上要 观菩提心, 时间最少是半个小时, 可是我当时 比较忙,没有详细讲怎么样观修,很多人在这 个问题上比较茫然。有些人早上起来之后,想 一想"我今天要帮助众生、利益众生"就可以 了,有些人观到胜义菩提心的空性方面去了, 这种现象最近比较多, 所以我今天简单介绍一 下观修方法。

# 一、观修菩提心的必要性:

学过《入行论》等大乘论典的人都知道, 在所有的修行当中, 菩提心的地位举足轻重。 如果没有修成菩提心, 一切显宗和密宗的修法 功德不大, 甚至很可能修偏了, 所以首先一定

要了解菩提心。

但光是了解还不够, 现在很多人对佛法只 了解就满足了, 其实学佛法、信佛法、修佛法 是不相同的。我们相信佛法,叫信佛法;字面 上知道一点理论,这叫学佛法;不但是相信、 知道、而且实际行动中真的去做、这叫修佛法。 这几个概念是完全不同的。比方说, 我们首先 不知道某个企业,后来通过各种方法,相信有 这个企业的存在,这叫信;然后了解它的建筑、 规模、设施,这叫做学;最后掌握企业从开业 到发展的整个状况,自己在行动中去运作,就 叫修。

有些人根本不信佛教;有些稍微信一点; 有些信一点, 也学一点, 但从来没有修过, 实 际上最关键的是什么呢? 就是要修佛法,将自 己所了解的知识再三串习、再三修持。很多人 字面上知道菩提心,刚才有些居士也背了《入 行论》第一品,功德真是非常大,但你们修了 没有呢?没有修的话,佛法的力量体现不出来。 所以,信佛法不行,学佛法也不行,一定要修 佛法、否则自己临死时可能一点也用不上。有 些人理论上讲得天花乱坠, 自相续却与佛法背

道而驰,原因是什么呢?就是没有修持。因此, 我非常希望大家一定要修菩提心。

我们平时所修的法是大乘还是小乘, 完全 取决于是否有菩提心。我以前也提过多次、比 如说念一句"南无阿弥陀佛",这个词上面不分 大乘和小乘, 以出离心来摄持, 就成了小乘的 念佛法门: 以菩提心来摄持, 就是大乘的念佛 法门。在佛面前磕头、供灯, 也不分大乘和小 乘,此善根成为什么样的善根,根本决定于自 己的心态。譬如三个人今天在佛像前供灯、烧 香、磕头,一个人是为了今生的利益,求佛保 佑家庭平安、生意兴隆;一个人想自己获得解 脱;一个人是为了天下无边的一切众生而发愿。 表面上看来,三个都是供三盏灯、点三支香、 磕三个头, 功德似乎一模一样, 可是由于不同 的三种发心, 相应就有了世间、小乘和大乘三 种功德。所以,在修行过程中,每个人需要发 菩提心。

藏传佛教的大成就者乔美仁波切说过:"密 宗的即生成就,是以菩提心为因,密宗的方便 方法为缘。"可见, 藏传佛教的即生成就, 离不 开菩提心。同样, 汉传佛教的净土宗和禅宗,

也离不开菩提心。释迦牟尼佛三藏十二部经典 中, 离开菩提心的大乘法门, 绝对是找不到的。 不能说"正因为我是禅宗的,正因为我是净土 宗的,这个法肯定是大乘",要知道,之所以说 是大乘,必须以菩提心来摄持。故大家先要知 道菩提心的重要性,知道了以后,自己才会愿 意去修。

# 二、观修菩提心的方法:

具体怎么样修呢?这个窍诀非常多、无垢 光尊者的《大圆满心性休息》、华智仁波切的《大 圆满前行引导文》、堪布阿琼4的《大圆满前行 笔记》、乔美仁波切的《山法》及阿底峡尊者的 教言中,都讲到了修菩提心的窍诀。我今天将 这几个结合起来,大致给大家介绍一下。

菩提心, 是愿一切众生离苦得乐、获得无 上佛果的一种发心。有人认为菩提心非常简单, 行住坐卧、吃饭走路,以利他心来摄持就成了 菩提心: 有人认为菩提心非常困难, 只有等明 心见性或证悟空性以后才可以生起。实际上, 这两个都是堕入一种极端。我们不能认为菩提 心太简单, 随便哪个凡夫人都能修得起来; 也 不能认为太难了,因为很多高僧大德都明确说 过,即使没有得到一地菩萨的境界,也可以产 生菩提心, 故大家应该对自己有信心。

#### 1、菩提心的前行:四无量心5

你们早上起来之后, 先要从四无量心开始 修。所谓四无量心,就是慈、悲、喜、舍。为 什么称之为"无量"呢?因为修这四种心,功 德无量, 福报也无量, 没有大的心量, 没办法 修持, 所以叫无量心。

本来慈、悲、喜、舍四无量心中、最初应 该从慈心开始修,但是按照华智仁波切的窍决, 如果首先没有修成舍心, 那么慈心与悲心就会 偏堕一方, 达不到完全清净, 所以最先要从舍 心开始修。

所谓的舍无量心,是指断除对怨敌的嗔恨、 对亲友的贪爱而对一切众生无有亲疏的平等 心。许多人对亲人很关心, 亲人遇到一点麻烦,

- 42 -

<sup>4</sup> 堪布阿琼, 华智仁波切的传承弟子, 大圆满虹身成就者。

<sup>5</sup> 四无量心若想广修,则兹、悲、喜、舍都要修,若想略一些,可只修兹 心和悲心: 若想最略, 只修悲心即可, 其他的已包含其中。此处只讲 了舍心和悲心的修法,修慈心、喜心的窍诀,可参阅《大圆满前行》 或《大圆满心性休息》。

就全力以赴地去帮助,而怨敌如果遇到困难,不但不帮助,反而心里乐滋滋的,大叫"活该"。有了这种心态,相续中有没有真正的菩提心呢?没有!

尽管凡夫人无法根除这种习气,但起码也要尽量去做,看到任何一个众生遇到困难时, 应当有帮助之心。对亲友不要特别贪执,对怨 敌也不要特别憎恨,这两个若能完全平等,就 叫做舍无量心。

正式观修的时候,应该将亲人观在左侧,怨敌观在右侧<sup>6</sup>。以普通人的习惯,如果敌人坐在这一边,母亲坐在那一边,他会面朝母亲而背向敌人,为什么呢?因为他对敌人有意见,对母亲有贪执。但在修菩提心时,一定要将这二者同等对待。因为众生无始以来都当过自己的父母,这一点有丰富的教证和理证,噶当派的阿底峡尊者,在讲七种教言的前三种——知母、念恩、报恩时,对此分析得相当透彻。

任何众生都当过自己的父母,刚开始很多 人有点想不通,觉得这是不可能的。其实在这 个世间上,不可能的事情非常多,只要你通过 再三辩论、再三思维,逐渐逐渐会接受的。若能明白众生都当过自己的父母,那为何对怨敌有憎恨心呢?这都是未经观察所造成的。事实上,众生与自己的亲疏关系不定,如今被当作亲友的这些人,在以往的生生世世中,有许多都是曾加害过自己的仇人。

从前,国王赤松德赞(文殊菩萨的化身)的女儿莲明公主,17岁就突然离开了人世。国王见到莲花生大师时,问道:"我这个公主也算是一个很有福报的人,因为她转生为我的女儿,并有幸遇见了您等犹如真佛般的大智者,可是为什么她的寿命如此之短呢?"

莲花生大师回答说:"其实,你这位公主并不是因为福报而投生为你的女儿,而是她前世跟你有仇怨。往昔我们修建夏绒卡绣大塔时,莲明公主在那时为一只毒蜂,它叮在你的肩上,你无意之中把它打死了,正是由于当时的命债,它才转生为你的女儿。"

同理,我们现在恨之入骨的怨敌,甚至随意杀害的旁生,往昔也曾经做过自己的父母。 净宗十一祖省庵大师,在《劝发菩提心》中讲过一个事实:南京有个养驴的人家,主妇生下

6 这是堪布阿琼的窍诀,与《前行》的观想方法不同。

<sup>.</sup> 

且转生于原来家中。多年后的一日,其子令驴背粮食回家,由于驴已衰老,行走极为缓慢,遂遭鞭子狠狠抽打,直至皮破出血。这天晚上,驴托梦给儿子说:"你不要这样狠心打我,我就是你的生身母亲,因过去偷你父亲四两银子,今生变驴来还债。现在债已还清,我也已经脱苦,所以才能托梦于你。"儿子从梦中惊醒,非常后悔,从此善待此驴,不再使用。

还有一则故事说:从前有个屠夫,买了一 头太肥猪,想把这头猪牵去宰杀。说来也奇怪, 不但自己牵它不动,就是请很多人去牵,它也 纹丝不动。大家正在无计可施时,文殊菩萨示 现一个普通人对屠夫说:"你如此劳心费力也无 济于事,不如让我来试试。"屠夫听了很欢喜, 以为这个人力大无比。岂料此人并不去牵它, 只是轻轻呼唤它的名字,猪就欣然移动身躯, 随之而去。这时,那个屠夫却放下屠刀,泫然 而泣,因他听到的名字不是别人,正是他已去 世的父亲。

汉传佛教也好,藏传佛教也好,都承认一切众生当过父母,包括自己的怨敌和所杀害的

众生。我们没有宿命通,并不能现见这一点, 但是通过学习,应该对亲人不生贪心,对怨敌 不生嗔心,这两个基本上平起平坐时,舍无量 心就修出来了。

其实,我们执著的范围是可以扩大的。打个比方说,两队进行比赛时,如果是家庭村子之间,我会希望我这一家要赢;如果是杭州与村子之间,我就想我们村要赢;如果是杭州与北京比赛,那么我所执就在杭州上了;如果中国与美国比赛,执著的范围会进一步上大……因此,执著是虚幻无实的,如果真理上况外不会有害心,看见亲人不会有贪著,贪嗔的对境都是平等的。

当然,开始修会有一定的困难,但若修了 一两个月,明显的效果就可以出来了。

然后修悲无量心。悲无量心是愿三界轮回的所有众生,全部都离开痛苦。我刚才也讲了,一切众生都当过父母,知道这一点叫"知母"; 其次要忆念恩德,他们当父母时,赐予我身体和生命,给予我财产及学习世间法和出世间法

9 9 13

SO3 - 45 - €SO

<u>্র্</u>প্তিফ্র - 46 - *ক্র্ট্রি* 

的机会,所以父母的恩德非常大,我一定要"念恩";了知上述道理后,最后的结论是什么呢? 就是要"报恩"。

报答恩德,对我们佛教徒来讲非常重要。有些人认为出家就是不孝,这种说法是不对的。从佛传中也可以看出,释迦牟尼佛对父母非常感恩,与世人不同的是,佛的报恩方式更胜一筹。佛陀当年证道之后,曾回迦毗逻卫国为任亲宣说佛法,并上三十三天为母说法。净饭王高家时,阿难以佛的堂弟身份,请求为伯仪王信,罗侯罗以净饭王的长孙身份,要求为祖行的孝行非常可嘉,然而为给末法时代的众生不的孝行非常可嘉,然而为给末法时代的众生不为人,今日必须由我亲为父王扶棺,以免一般人以为出家不问父母之事。"结果佛陀亲扶灵柩,步行直到火葬之处。

在汉传佛教中,顺治皇帝的国师玉琳国师,就曾接母亲到寺中侍养。他将别人供养自己的钱分作五份:一份供佛,一份印法本,一份奉养母亲,一份自己受用,一份与众结缘。黄檗禅师说过:"一子出家,九族生天,若不生天,诸佛妄言。"这样的行孝,一般人以为不孝,殊

不知这才是真正的大孝。

修悲无量心时,不用观旁边的怨敌和父母, 只需以母亲为所缘境,唯一对她观修,然后慢 慢推至没有关系的众生、自己的怨敌,范围扩 大到一个国家、两个国家……最后对一切众生 普遍观修。这样,悲心自然可以生得起来。

悲心和慈心的修法,也可通过呼吸修持自他交换。即观想众生的痛苦、恶业、不愉快,以气体的形状吸入自己身体,自己代受三界众生的一切痛苦,这是悲无量心;观想自己的快乐、善业、福报等,以气体的形状呼出,融入一切众生,让他们获得快乐,这是慈无量心。

其实这个很简单,如果短暂的时间中一直 这样修,功德是非常大的。有了慈心,邪魔外 道也不能摧毀,堪为世间的应供处;有了悲心, 一切佛法的根本就具足了。因此,你们修菩提 心实在困难的话,可通过这种方式来先修慈悲 心。

# 2、菩提心的正行

四无量心若修得好,修菩提心就不会太难。 前面的修法若没有成功,即使你遇到一个众生

必修得(二)

或者缘所有众生的总相,暂时生起一点菩提心, 但遇到关系不好的人或其它旁生时,以菩提心 来对待是很困难的。

有些人虽然发了菩提心,可是实际行动中, 自己的母亲生病了,马上把她送到医院,钱全 部拿出来付医药费;而素不相识的人生病了, 一分钱都舍不得花;怨恨的敌人生病了,那就 更不用说了。这就是因为舍无量心没有修好, 如果修好了,纵然你没有得到一地菩萨的果位, 彻头彻尾是个凡夫人,但在你的修行境界中, 父母跟其他众生也不会有任何差别。

所以,大家不要认为自己境界很高。有些 人稍微学一点佛,就整天讲神通、开天眼,"我 看到这个,我看到那个",经常都是说这些,没 有必要!我们的境界真的很低,看见一个可怜 的众生时,只是会想"他多可怜啊",根本不会 像对待母亲那样去帮助,因此我们离大乘还差 得非常远。当然,也不要把佛教看成是神话, 觉得"像我这样的人永远也修不成,永远也没 有机会",不要这样歧视自己,只要肯下工夫, 每个人都有殊胜的因缘。

修菩提心之前, 打好四无量心的基础很重

要,修的时候还要具备两个条件:愿众生离开痛苦、愿众生获得佛果。光是看众生很可怜,想要帮助他,是不是菩提心也不好说,因为菩提心必须要"缘佛果"。什么叫缘佛果呢?就是愿众生获得佛的果位,远离三界的所有痛苦,为了达到这一目的,自己心甘情愿做任何事情。

佛陀在《教王经》中,将菩提心的学处讲得非常清楚,经云:"对自他一切善根进行随喜,之后回向发愿,是愿菩提心的学处;尽心尽力地行持六度万行,是行菩提心的学处。"因此,大家不要认为自己境界很高,我们不要说胜义菩提心,世俗菩提心也修得不好。但即便如此,还是要修,哪怕修十分钟,功德也是不可思议。有些人每天早上起来时,什么都不观想,光闭着眼是没有用的。现在初学者最需要的是修自他交换和知母念恩等教言,若能反反复复修持,菩提心肯定会生起来的!

希望你们以后每天至少要修一修菩提心。 其实这没什么不会修的,通过呼吸来修慈无量 心和悲无量心,七八十岁的老菩萨都能做到, 而这种功德,是任何一种功德都比不上的。现 在的佛教界中,有些人对神通很感兴趣,一提

必修课(二)

\$ \$ \$

到菩提心就不太重视。这种做法不太好。以前 的大天比丘有八大共同成就,天眼等统统具足, 正因为具足这些,最后他造的业也非常可怕。 所以,大家不要希求外相上的东西,应该在心 地上下一番工夫。

如果有了菩提心,罪业再大也可以消除; 如果没有菩提心,怎么样忏悔也收效甚微。乔 美仁波切有个比喻说,铁丸子虽然很小很小, 但放在水里会沉下去,同样,若没有菩提心摄 持,罪业尽管微不足道,却可以让你堕落恶趣。 空心的铁管虽然很大很大,但放在水里会浮起 来,同样,尽管你造的业非常可怕,可是若有 菩提心,那么不会堕下去。这是非常好的一个 比喻。

你们大城市里的人,不管是吃肉也好、杀生也好,从小到现在可能造了很多恶业,现在没有忏悔的话,未来的命运如何非常难说。因果并不是我们想象得那样简单,无论你信不信,只要播下了种子,果肯定会出现的,只不过自己不发现而已。如果你因不发现就随便造业,这是非常愚痴的行为。大家得到了这么好的人身,遇到了这么殊胜的佛法,应以菩提心来摄

持修行,倘若错失良机,的的确确非常可惜!

我经常发自内心地想:"今生幸好遇到了法 王如意宝这样真正指示解脱道路的上师,同时 又遇到了这么好的正法,否则在茫茫人海中, 假如遇到一些邪知识和邪法,自心很可能随外 境而转,结果陷得越来越深,最后不可救药。"

你们遇到佛法也很不容易,千万不要浪费人身,一定要学习佛法、行持善法。尤其在行持善法时,切忌追求表面形象,理应切实地观想佛陀、修菩提心。哪怕只修五分钟的菩提心,形象上的功德也不及其万分之一。菩提心的功德谁都了知,但如果没有观想、没有行持,对自己也不会有丝毫利益。

菩提心的具体修法,《大圆满前行》、《心性 休息三处三善引导文》当中也有。没有什么不 会的,一定能修得起来。做任何事情刚开始都 会有困难,比如修一间房子,挖地基、搞设计, 很多方面非常麻烦,但是打好基础之后,进展 就会比较顺利。同样,任何修行在起步时,心 态还没有调整过来,要进入另一个世界,很多 人觉得困难重重,但只要真正去修,就不会有 那么大困难。

必修课(二)

<u>~~</u>

我们学哪个教派都一样,凡是释迦牟尼佛的法教,都要先发菩提心,中间积累资粮,最后成就佛果。宗派方面是不分的,不要认为"我是这个上师的弟子,我是学那个教派的,可能不需要修菩提心"。自己欺骗自己是没有用的,别人欺骗你也没办法,但若自己欺骗自己,这个世界上谁会救你呢?

你们现在有殊胜的缘分,还是要多学一点, 认认真真去修菩提心,不然会像遇到如意宝却 没有使用一样,非常遗憾。但愿大家能生起真 实无伪的世俗菩提心,继续努力之后,一旦生 起了远离一切戏论的胜义菩提心,那个时候, 度化众生的事业自然而然会兴盛的。

# 附:

问:通过呼吸修自他交换,我有一个顾虑: 很多大德因发菩提心代众生受苦,身体变得比较差,我们会不会也变成这样?

师言: 肯定不会的。很多大德身体不好, 也不一定是菩提心观得太多了。菩提心的力量 和功德非常大,而且这种呼吸法,是一种窍诀 性的修法。 退一步说,即使你身体不好,作为发了菩提心的人,只要能减轻众生的痛苦和恶业,我们应该心甘情愿代受,身体不好也可以。

但实际上,因为你观得太多,以致身体爬不起来了,不会有这种状况!

问:如果身体不好,请上师加持,上师会不会痛呢?

师言:上师肯定不会痛的,因为上师没有造恶业。

每个人所得的病,一种是前世杀害众生的 果报,还有一种是今生中偶尔四大不调。上师 一加持,病就跑到上师身上,这种现象应该没 有。不然的话,我们去医院让医生治疗,病全 部跑到医生身上,那所有的医生都不敢看病了。

作为上师,他是祈求三宝的加持,让你远离相续中的邪魔干扰或四大不调。有些通过加持可以去掉,而有些因前世杀害众生,今生必须通过身体的痛苦来偿还,上师作了加持也不一定马上见效。但不管怎么样,给上师不会添麻烦的,尽量让他加持吧!

问: 既然如此, 为什么《大圆满前行》中 说,有位上师能代狗受挨打之苦?

师言: 是啊, 这个有点严重啊! (众笑)

在我们藏传佛教中,修菩提心的时候,确 实有将众生痛苦自己代受的窍诀。《前行》中也 讲过, 阿底峡尊者的上师仁慈瑜伽, 可以把狗 的痛苦自己代受。有这方面能力的话,他自己 会不会特别痛呢?在显现上,他可能会说"啊 哟哟,很痛啊",实际上有了这样的能力,就不 会痛。这一点,看过《释迦牟尼佛广传》便会 清楚。

接受别人的痛苦,对有能力的上师而言, 是非常轻易的事情, 只不过是将众生的痛苦归 为己有,这也是诸佛菩萨在修道中的一种现象。 因此, 上师显现上可能会痛, 但不会有麻烦的。

问: 四无量心本是获得梵天果位的因, 但 现在看来、它是菩提心的前行、是成佛的因。 这个界限是怎么分的?

师言:四无量心也叫"四梵住",这在《俱 舍论》中讲得比较广。梵天认为三界轮回的众

生都是他的子女, 而我们发大乘菩提心时, 也 是观所有众生为自己的父母, 这个地方有相似 之处。但是按照小乘的观点, 梵天并没有让众 生获得佛果的心态。因此, 二者有相同的地方, 也有不同的地方。

梵天所缘的众生是无量无边的, 因为他当 时认为三界众生是自己的子女、故希望他们都 获得快乐,这样的发心还是有一定功德。但真 正的菩提心已经超出了四梵住, 尽管她也有四 无量心,但与四梵住不同的就是——愿一切众 生获得佛果。





# 略说忏罪

-2007 年金刚萨埵法会开示

# 思考题

- 1、为什么要忏悔? 你平时依靠哪种方式忏悔?
- 2、金刚萨埵心咒为什么能清净业障?请从两方 面进行说明。
- 3、忏悔时为什么要具足四种对治力?请具体解 释这四种力。
- 4、请阐述《如意宝珠》的观想方法。它与《大 圆满前行》的观想方法有何不同?

#### 顶礼释迦牟尼佛:

酿吉钦布泰旦涅咪扬 大悲摄受具诤浊世刹 亲内门兰钦波鄂嘉达 尔后发下五百广大愿 巴嘎达鄂灿吐谢莫到 赞如白莲闻名不退转 敦巴特吉坚拉夏擦漏 恭敬顶礼本师大悲尊

#### 上师瑜伽速赐加持:

涅庆日俄再爱香克思 自大圣境五台山 文殊加持入心间 加华头吉新拉意拉闷 晋美彭措夏拉所瓦得 祈祷晋美彭措足 共机多巴破瓦新吉罗 证悟意传求加持

今天为什么给大家作开示呢? 因为这次来 参加"金刚萨埵法会"的人比较多,大家正在 精进地忏悔, 若不明白基本的忏悔方法、忏悔 的必要,即使念了很多咒语,效果可能也不太 好。因此,给大家简单介绍一下如何念修金刚 萨埵。

# 一、忏悔的必要:

《地藏十轮经》中说、佛陀的教法中有两 种人没有所犯的罪,一种人从来也不造恶业, 称为树立佛幢者;另一种人虽然造过恶业,但 以惭愧心已经发露忏悔了,这叫摧毁魔幢者, 此二者均可以说是行持佛法的人,也叫做勇健 得清净者。

上师如意宝再三地讲过,作为一个修行人, 最好是从小就不造任何恶业, 但这在末法时代 非常困难。在家人于皈依之前、皈依之后、身 体上杀生、邪淫、偷盗,语言上说妄语、恶语、 绮语、离间语,心里面生贪心、嗔恨心、邪见, 还有诽谤佛法、摧毁三宝, 犯很多别解脱戒、 菩萨戒、密乘戒。包括我们出家人, 也是由于 无始以来的烦恼习气所致、故意或无意中犯了

戒律, 自己想得起和想不起的罪业相当多。要 成为没有造过业的第一种人,恐怕有一定的困 难,所以,我们应希望变成第二种人——虽然 造了罪业,但愿意在金刚萨埵面前发露忏悔。 这就是忏悔的必要。

那么我们需不需要忏悔呢? 肯定要忏悔。 尤其在城市里的人,造业的确相当多,现在没 有忏悔的话, 罪业就会一直跟着自己, 来世很 可能堕入地狱、饿鬼、旁生,没有解脱的机会。 所以大家一定要忏悔,懂得忏悔的必要性。

# 二、忏悔的因缘:

我们即生能遇到金刚萨埵法门, 这是非常 殊胜的缘分。学过《百业经》、《贤愚经》的道 友都知道,那里面的人造了罪业以后,尽管一 生中精进忏悔,但却没有得以清净,来世还是 要成熟果报,这是什么原因呢?就是因为没有 遇到殊胜的对境。

而金刚萨埵的修法极为殊胜,《集密意续》 中云: "三时诸佛之本体具德金刚萨埵六字心 咒,何者耳闻此咒语名,证明曾于众多佛尊前 行事,将来必定生于金刚萨埵佛刹,蒙诸佛加

持,于大乘获得定解,具备神通,拥有胜观慧 眼,必定成为佛子。"所以,大家能遇到如此清 净的法门,缘分的的确确非常殊胜。

在忏悔的过程中, 希望你们把金刚萨埵像 放在面前,一边观想一边诵心咒。金刚萨埵心 咒的力量非常大,纵然不会观想,光念诵也有 很大功德。但如果能观想得非常清楚、那个功 德会更大。

现在我们的喇荣沟, 里里外外都是金刚萨 埵心咒的声音, 这也是诸佛菩萨和上师如意宝 的加持所致。这么多人一心祈祷金刚萨埵、就 个人而言,能清净无始以来的罪业,从整个世 界来讲,对世界和平起到很大作用,众生相续 中的烦恼、人与人之间的争斗、国家与国家之 间的战争,都可以通过这个声音来遣除。

# 三、能清净业障的原因:

此心咒为什么能清净业障呢? 《金刚萨埵 威猛三调伏续》中云:"若持诵此心咒十万遍, 则破根本誓言亦得清净。" 法王如意宝在解释这 个教证时说:"以前念诵十万遍的话,现在是末 法时代,必须要乘以四倍,即念诵四十万遍。"

在密宗当中, 最严重的罪是破誓言, 既然这种 罪业都能清净,其他罪业就更不用说了。佛经 中亦云:"何人千劫中,若造严重罪,一次极力 忏、诸罪得清净。"

有些人说:"我以前在家时,造的业太可怕 了, 杀生、打架、谤佛法、生邪见, 现在有没 有忏悔的机会啊?"只要有信心,一定就有这 种机会。心的意念非常关键,不仅佛法中如此 承认,很多心理学家和医学家也都这样认为, 比如大家共同念诵吉祥偈、对万物有增上吉祥



的作用。美国有个科学家, 经多 年的研究发现,对同样一个事 物,如一朵鲜花,用恶语来谩骂 它,它很快就凋谢枯萎了;若用 爱语来赞叹它,它的存活时间特

别长。日本也有人研究发现,对同样的水,如 果竭力赞叹它, 里面会有莲花状的结晶; 倘若 使劲诽谤它, 结晶就是非常丑恶的形状。所以 大家若以强烈的忏悔心来念诵, 什么样的罪业 都可以清净,这个应该没有问题。

还有一个原因, 金刚萨埵是一尊佛陀, 他 在因地时曾发过宏愿:"愿我住于罪业深重者面 前,若有众生持诵我的心咒而无法净除一切罪 障,我决不成佛。"后来金刚萨埵的愿力已经实 现了,因此他成佛现前清净刹土。

可见, 金刚萨埵心咒与其他如来名号不同, 虽然阿弥陀佛、释迦牟尼佛、药师佛的名号都 很殊胜, 但每尊佛陀的发愿有别, 就像同样是 大学毕业、各自的专业不同一样。消除业障最 殊胜的佛陀, 非金刚萨埵莫属, 因此我们要祈 祷金刚萨埵,原因也在这里。

总之, 以有关经典的教证可了知, 念诵四 十万遍金刚萨埵心咒, 往昔所造的罪业会得以 清净;另一个原因是,金刚萨埵曾亲自承诺过, 故以其发愿力定会净除罪障、就像依靠阿弥陀 佛的发愿力、念其名号会往生极乐世界一样。 每个人务必要记住金刚萨埵这个殊胜的誓言!

#### 四、忏悔的方式:

通过四种对治力来忏悔。《宣说四法经》云: "菩萨若具四法,则能胜伏所造所积之一切罪 业。何为四法?即厌患对治力、现行对治力、 返回对治力、所依对治力。"此教证在无垢光尊 者的《大圆满心性休息大车疏》里面也引用过,

这四种对治力, 我在此不详细介绍, 如果你们不清楚, 可以看一下《大圆满前行引导文》、《极乐愿文大疏》等相关教言, 里面都有详细的阐

述。

依靠金刚萨埵的加持力,再加上自己的发露忏悔,这几天大家一定要好好念诵。这次开法会的人比较多,我们虽然没有通知任何人,但大家以发心力集聚于此,意义还是很大的。为什么呢?倘若没有参加这个法会进行忏悔,如果罪业没有清净就死了,那它始终会存于你的相续中,一旦成熟之后,永远都得不到解脱,非常可怕。表面上看来这只是的个法会,但对每个人来讲,确是忏悔罪业的一个社会。如同种子被火烧掉一样,依靠这四种对治力进行忏悔,往昔的罪业会全部烧光,自相续一定会得以清净。

那怎么样忏悔呢?首先要知道自己错了,过去不管是杀生也好,犯戒也好,要深深感到十分惭愧,就像吃了毒药一样特别后悔(厌患对治力)。从此以后,哪怕遇到生命危险,也不造这样的罪业,若有了这种决心,罪业肯定会清净,假如实在做不到,也要尽心尽力地改邪归

正(返回对治力)。然后依靠金刚萨埵,全心全意地忏悔(所依对治力)。忏悔时,最好把金刚萨埵像摆在前面,观想在其前诚心忏悔:"我某某时候造过什么罪业,某某时候做过什么恶事……"一个一个地发露出来,依靠金刚萨埵的加持,令所有罪业彻底清净(现行对治力)。

# 五、具体观想:

若广说的话,比如《大圆满前行》中讲道,在自己庸俗身体<sup>7</sup>的上方,观想白色的金刚萨埵,通过念诵百字明,降下甘露而清净自相续。然后金刚萨埵融入自己,自己的身体发光上供下施。最后一切外器世界收摄在内情五部金刚萨埵中,他们也依次化光融入自身,自己最终融入法界,在无缘离戏的境界中安住片刻。当又开始生起分别念时,将一切器情明观为金刚萨埵的妙用。

但今天简单介绍一下法王如意宝的《金刚 萨埵修法仪轨·如意宝珠》。这个修法很简单, 你们若直接修双身像等甚深法要,因为没有修 过生起次第和圆满次第,以一种不清净的念头

時代を

<u> প্রতি</u>্র - 63 - *তে*ি

<sup>7</sup> 即不用将自身观想为圣尊。

来观想是不合理的。按照密宗的修法次第,应 该从外续部开始先观单身的本尊, 观想纯熟之 后, 再一步一步修生起次第和圆满次第, 最后 再修更高的法。

鉴于很多人都是初学者,所以最好是这样 观想:

在自己前方的虚空中、云雾缭绕或者白云 飘浮, 观想出一朵白莲花, 莲花上有一月轮坐 垫, 坐垫上有金刚萨埵的单身像: 身色洁白, 金刚跏趺坐,手持铃杵,以十三种报身服饰严 饰全身。这样的金刚萨埵闪闪发光、非常庄严。

当然, 在有些修法里, 是将金刚萨埵观想 在自己头顶上,但这个单身像修法比较简单, 应该观想在前方的虚空中。我们平时念阿弥陀 佛是观想在前面,而按密宗的玛哈约嘎、阿努 约嘎的有些修法,需要观想在头顶上,有些《闻 解脱》中无量光佛的修法也是这样。

作为初学者,应将金刚萨埵观想在前面, 和颜悦色地面对着自己, 以慈悲的眼神注视着 自己、以智慧的眼目凝视着三千大千世界的所 有可怜众生。这样观想之后, 在其面前虔诚祈 祷,同时念诵金刚萨埵心咒。念咒语的方式有

多种,比如咒轮旋转的方式、咒轮发光的方式, 还有祈祷的方式、念名号的方式。很多人可能 不太懂咒轮发光、咒轮旋转,不懂这些也不要 紧,只要在金刚萨埵面前,一心一意地念"嗡 班匝, 萨埵吽, 嗡班匝, 萨埵吽……"一边念一 边观想自己所造的一切罪业在金刚萨埵面前忏 悔。之后金刚萨埵发光上供下施、继而光和金 刚萨埵融入自身, 自己无始以来的罪业全部得 以清净, 最后作回向和吉祥文。

以前有些人觉得金刚萨埵的修法太复杂, 一直观想不来,今天我就给你们一个简单的修 法——法王如意宝的《如意宝珠》。开始时要皈 依、发心, 然后在前方观想金刚萨埵, 金刚萨 埵发光遍布十方,接着全部融入自己,所有众 生也都变成金刚萨埵的形象, 在这样的境界中 回向。

其实这种修法很简单, 对密宗的甚深修法 没有打好基础的人、只观想这一点完全可以。 法王如意宝在莲宝湖取出的伏藏中也说了、那 个金刚萨埵仪轨与汉地众生有殊胜因缘,将利 益以汉地为主的广大众生。既然你们这次来到 这里, 就应该好好念诵金刚萨埵心咒, 这也是

法王如意宝给我们留下来的教言。

这次不修其他法门也可以,因为麦彭仁波 切讲过:"胜乐金刚、喜金刚、密集金刚、时轮 金刚、黑日嘎、普巴金刚童子此一切本尊实际 均是金刚萨埵,十方三世诸佛归集为金刚萨埵, 的有密咒明咒归摄为六字真言。"这样一来,念 金刚萨埵心咒,就相当于念阿弥陀佛、释迦牟 尼佛及各种本尊的心咒;持诵金刚萨埵心咒, 能念百字明是最好的,如果实在念不了,也可 以用金刚萨埵心咒来代替。

因此,这次的机缘非常殊胜,希望大家认认真真地念诵,回去之后也要经常念。你们的亲朋好友虽然这次没来参加法会,但如果在家里念满四十万遍以上,也可以得到法会共修的全部功德。我们这里个别的发心人员,应该几个不能放弃发心,除此之外的其他人,应该没有更重要的事情了,大家应该一心一意地忏悔。凡夫人都有须弥山那么大的罪业,没有罪业是不可能的,只有依靠金刚萨埵心咒来忏悔,大家才有解脱的希望,否则,死了以后真的非常可怕。

下面, 我给大家传一下百字明和金刚萨埵心咒:

嗡班匝、萨多萨玛雅,玛呢巴拉雅,班匝、萨多迪诺巴,迪叉哲卓美巴瓦,色多喀友美巴瓦,色波喀友美巴瓦,色波喀友美巴瓦,阿呢局多美巴瓦,萨、瓦色德玛美抓雅匝,萨、瓦嘎玛色匝美,则当希央格热吽,哈哈哈哈吹,巴嘎万,萨、瓦达塔嘎达,班匝、玛美门匝,班匝、巴瓦玛哈萨玛雅,萨多阿。

好,今天因为时间太晚,明天法会也比较早,就讲到这里吧,大家一起回向!





# 金刚萨埵修法如意宝珠

依具德金刚萨埵净除罪障成就二利之如意宝珠修法窍决

皈依: (三遍)

南无

从今乃至菩提果 如海诸部坛城主上师金刚萨埵前 吾以深解信皈依

发菩提心: (三遍)

一切等空诸有情 为得安慰竟乐地身口意之诸精勤 皆当不离菩提道

观想圣尊法: (一遍)

阿

自前如海供云中 部主金刚萨埵尊 明现洁白皎月色 明现洁白皎月色 成射智光遍十方 放射智光遍十方 強爭意中观明然 鸣呼上师金萨尊 表尽大悲以摄持 无始以来至今生 身意告诸罪堕 <u>so</u> 205 <u>(</u>

如同已服恶毒药 深生追悔发露忏 今后纵遇命难时 亦绝不造诸恶业 祈汝悲眼视吾等 柔和之手赐解脱 我与一切诸有情 失坏誓言皆令净 一切胜共诸悉地 愿今悉皆得成办

如是祈祷,若具足四对治力而念诵四十万遍"嗡班匝៉n萨 埵吽"心咒后,则破根本誓言罪亦能清净。萨玛雅!

最后回向及诵吉祥偈。

回向: (一遍)

忏悔仪

吽 此善为主三世善 回向为利无边众愿诸一切能速得 金刚萨埵之果位

吉祥偈: (一遍)

嗡 诸现清净身庄严 诸声圆满密咒性 诸念成熟智慧中 盛德圆满愿吉祥

于丁丑年三月二十一日,由阿旺罗珠宗美(晋美彭措)之 净觉性中显现时,其弟子无垢戒者笔录,愿诸吉祥!

公元一九九七年四月七日



# 第一百一十七爷课

现在还是讲第八品《静虑度》,继续宣讲向 往寂静处的功德。修行人应该前往寂静的地方 修学佛法,假如内心得以清净,所有的修行境 界都会现前。《宝箧经》中云:"初学者为使自 心寂静调顺,当居静处。"所以,我们一定要选 择与修行相适应的环境,这样才能把内心的境 界开发出来。

## 何时方移栖,天然辽阔地, 不执为我所,无贪恣意行?

因缘具足时,一定要远离愦闹嘈杂的城市, 到寂静辽阔的大自然中。在森林、山洞或山岩 里,没有人与人之间的拥挤与竞争,也没有勾 心斗角、尔虞我诈。翻开《高僧传》就可以看 到,这样的环境,是历代传承上师都依止过的, 他们来到寂静的山林后,通过精进实修,终获 得了无上成就。

当然,所有的人全部都去寂静地方,这恐怕不太现实,但即使条件不具足,自己也应该这样发愿。要知道,辽阔的自然环境,对修行有非常大的帮助,《宝云经》中说,为了摆脱合

集怖、贪嗔痴怖等三十一种愦闹的过失,理当住于寂静的阿兰若。

我们的心就像一个顽童,它没有自己控制自己的能力,倘若没有良好的环境、上师的引导,一直让它放任自流,永远也不可能趋往解脱的光明大道。《中观四百论》里面说,大多数众生死后都会下堕,究其原因,就是自己没有自觉性,偶尔有一点,力量也极为薄弱。因此,我们一定要依止善知识,前往寂静的地方。

当然,大城市里的在家男女,马上舍弃家庭、工作而前往深山,这个因缘可能还不具足,但即便如此,每天也不能离开善知识的教言。世间上有个智者说:"人没有读书,思想便会停顿。"我们学佛也是同样,假如没有天天闻思,相续就会被各种杂乱所染污,善心、慈心、悲心等也会停滞不前,最后沦为一无所有的境地。因此,就算自己身陷红尘,也要以正知正念来摄持心相续。

有些居士真的非常不错, 昨前天我和丹增活佛闲谈时, 丹增活佛说:"现在外面的有些居士, 学习了这些论典以后, 正知、正念、信心等很不错。我们到城市里面, 有时候都混混绰

忏悔仪轨

绰的, 散乱心非常强。比较而言, 他们处于那 样的环境中,能自觉地学习佛法,对佛法有信 心,还算比较可以。"

的确,我也有同感。有时候到了那边以后, 觉得很多人有虔诚的信心,但遗憾的是,缺乏 佛法的闻思、没有受过正规的教育、以致所作 所为与佛法背道而驰。有些人即使学佛多年, 自己认为自己是修行人, 可是若以佛教的要求 来衡量、不要说修行人、也许连佛教徒都算不 上。其实你学习《入行论》,应该以行动来感化 身边的人,不是口头上夸夸其谈,如果自己认 为自己很了不起, 说大话也非常可怕, 对自他 恐怕没什么利益。

若有缘去往天然广阔的山林、很容易远离 我与我所的执著, 心无贪执地自由修行。没有 自由的人,一切修行都不会成功,佛经中也说: "一切自由极快乐、被他控制极痛苦。" 有些人 很想学佛, 但始终被别人控制着、被生活控制 着, 永远都没有自由。若像寂静山里的修行人 一样, 自由自在地修行, 这是人生中最快乐的 事情。

当然,在深山里独自修行,因无人陪伴而

感到孤独寂寞, 这是不合理的。一位学者在道 歌中唱道:"晴朗天空中的月轮是独立的,参天 大树下的山兔是独立的, 寂静山林里的修行人 你不会孤独……"以前我翻看他的笔记本时, 发现了这一句话,就问他:"你是不是很孤独 啊?为什么这样写?"他开玩笑道:"诗人应该 什么都可以写吧。"

世间上的观光景点、人造公园、全部是散 乱的地方, 而在静谧的山林里, 有很多自然环 境, 若终年累月在那边修行, 真是一生中最大 的福报。在座这么多的修行人、抛弃一切、来 到这样的山里修行, 也是前世修来的福吧。希 望你们好好地珍惜,不要一直想着家里的人、 想着城市里的事,这些你们已经感受过了,没 有什么实在的意义。还没有这种缘分的人,也 应该在心里发愿,发愿以后,很多因缘会逐渐 成熟的。

一般来讲,修行人在山里修行时,除了衣 食以外, 不用考虑其他事物, 而古代的修行人 什么都不管, 连衣食也不考虑。在藏传佛教中, 有一位美隆多吉上师 (也叫金刚镜), 他在山里闭 关九年, 九年当中只靠吃拉刻树皮而修持正法,

一直到成就为止。无垢光尊者在桑耶修行时, 也是历尽了千辛万苦,他只有一个牛毛口袋, 这个袋子既作衣服又当坐垫、故而人们称之为 "口袋僧"。他仅以二十一颗水银丸维持生活, 传记中说他还有少许糌粑粉、但《前行》等其 他历史资料里,只提到了一些水银丸。

汉传佛教有位大梅禅师、当年他在马祖面 前见性开悟后,到浙江四明山隐居。多年以后, 他的一个师兄得知其下落, 欣然派人迎请。禅 师就写了几首诗以示推辞,其中有一首是:"一 池荷叶衣无尽, 数树松花食有余, 刚被世人知 住处,又移茅舍入深居。"意思是说,本来他隐 居在山里面,一池荷花的叶子足够做衣服蔽体, 好几棵松树的松花完全可以充饥,满以为大家 都不知道这个住处,自己可以清闲修道,没想 到还是让人找着了,不得不将茅棚又迁到更深 的山里去。以此婉言谢绝了师兄的邀请。

然而,有些修行人,师兄一打电话说:"我 们寺院需要人, 你可不可以下来当住持, 给寺 院里传传法?"自己就高兴得不得了,第二天 马上收拾行李,准备下山弘扬佛法。当然,如 果真是弘法利生的心态,那倒是非常好,但如

此斩断了自己在寂静处苦修的因缘,还是非常 可惜。

唐代的懒瓒禅师, 长年居住在山洞里, 有 一次,他写了一首诗表达自己的心境:"世事悠 悠,不如山丘,卧藤萝下,块石枕头;不朝天 子、岂羡王侯? 生死无虑、更复何忧?"后来 这首诗传到唐德宗的耳中, 德宗很想见见这位 禅师到底是怎样一个人物?于是就派大臣去迎 请。

大臣拿了圣旨寻到了山洞、正好瞧见禅师 在洞里烧火做饭,大臣便在洞口大叫:"圣旨到, 下跪接旨!"洞口的懒瓒禅师,却装聋作哑地毫 不理睬。大臣探头一瞧, 只见禅师以牛粪升火 (看来烧牛粪不仅仅是藏地的传统), 火愈烧愈旺, 洞里洞外烟雾缭绕, 熏得禅师涕泗纵横。大臣 忍不住叫道:"喂!禅师,你的鼻涕流下来了, 快擦一擦吧。"禅师头也不回地答道:"我才没 有闲空为俗人擦鼻涕呢?"

他烧的好像是地瓜,拿起就往嘴里送,连 声赞道:"好吃!好吃!"大臣仔细一看,顿时 目瞪口呆, 因为他看到的, 明明是一块一块的 石头。禅师顺手捡了两块递给大臣,说:"趁热

吃吧! 三界唯心,万法唯识,贫富贵贱、生熟软硬,心田识海中不要把它们分在两边。"大臣见禅师这些奇异举动,说这些难懂的佛法,不敢回答,只好赶回朝廷,据实禀报皇上。皇上听后十分感叹地说:"国有如此禅师,实乃众生之福!"

这些高僧大德的隐居苦行,确实让人十分 佩服。然而,有些人看见这种修行人时,会惋惜地叹道:"他多可怜啊!衣服穿得破破烂烂,屋子里什么吃的都没有。"其实不应该这样,他要是搞世间法的话,肯定比你成功,但是他对这方面没有兴趣,所以才前往寂静的地方。

前段时间,我们学院的一个修行人,遇到一个领导,那个领导一直教训他:"你们不要重视名声地位。"法师则回答说:"我们对名声的确已经看破了。以前有一个州委书记,地位非常不错,但最近听说他退休了,每天都在成都的一个茶馆喝两元钱的茶,天天这样混日子。可见,任何地位都没有用,我们根本不希求这些。"

这番话真的很有意义。世间上的地位名声, 很多人都觉得了不起, 稍微有一点地位、财富,

就喜欢在众人面前炫耀,并觉得山里的修行人对世间法一窍不通,做什么也不会成功。其实用正理来分析的话,抛弃一切在山里苦行的人,在人类历史上才是最伟大的。他们知道最有意义的是什么,完全明白解脱是值得追求的真理,此外,任何事情都没有多大意思。

《学集论》中也引用了《宝云经》、《宝积经》及《月灯经》等有关教证,详细阐述了寂静处的功德。有些人虽没有住在寂静处的缘分,但如果心里非常向往,发愿的功德也很大,《三摩地王经》中说:"发愿前往寂静处的功德,超胜于供养恒河沙数诸佛菩萨的功德。"佛陀在有关经典中也说:"若人无喜亦无忧,则彼恒常心安乐,比丘若喜住山林,即能享用此快乐。"所以,无喜无忧地安住在山林里,远远胜过世间上的一切快乐。

我们看到寂静山里的修行人,一定要学会随喜。现在有些人并不是这样,他们看见寺院或者山里的修行人,就认为这些人很可怜,什么前途都没有。实际上这完全是颠倒的悲悯,这些修行人的境界,是他们根本无法企及的。以前米拉日巴尊者到白崖窟闭关,他于一个小

小的坐垫上发誓:"我若不得殊胜成就,纵然饿 死也不为觅食下山, 冻死也不为求衣下山, 病 死也不为找药下山,决定舍弃今生的一切。倘 若违背此誓,请护法众立刻断绝我的生命。"后 来有一次他想出去散散步、正准备要走时、忽 然想起了自己的誓言,于是唱了一首"自勉歌" 来警策自己, 马上又安住下来。

如是过了几年后,他的粮食全部吃完了, 眼看着这样下去只有饿死、无奈之际、正好发 现山洞前面长有很多荨麻,他大为欢喜,从此 以后就以荨麻度日,继续修行下去。再过了一 段时间,外面的衣服破烂得连一片布都不剩了。 因为专吃荨麻而没有其他食物、身上只剩下一 付骨架, 头发和毛孔也都变成了绿色, 但他的 修行境界却越来越高。

有一天, 贡塘地方来了七位姑娘, 见到尊 者枯瘦如柴的身体,其中一个说:"这人真可怜. 我们要发愿, 生生世世不要得到这样一个人 身!"另一个姑娘也附和:"是啊!这个样子, 谁见了都会伤心的。"尊者听后,心想:"这些 无知的众生才是可怜。"随即给她们唱了一首道

歌8。

有些修行人在山里苦行时, 很多世间人看 不惯, 觉得他们有问题, 甚至像刚才那样发恶 愿:"千万不要变成这样的人!"这是极为愚痴 之举。《三摩地王经》中说,修行人因不执著诸 物为我所, 犹如犀牛般独来独去, 好似微风一 样畅游虚空。这种生活多么自在、快乐。

我自己也经常发愿前往寂静处,但有时候 也脱不开, 以后有没有这样的机会也难说。不 管怎么样, 自己还是非常向往那种生活, 尤其 是看到山里的修行人、心里就由衷地随喜。

## 癸三、向往静处之受用:

何时居无惧, 唯持钵等器, 匪盗不需衣,乃至不蔽体?

什么时候我才能居住在寂静地方, 只持有 钵盂、三衣、锡杖等几件必需的资具, 身着土 匪强盗也不要的粪扫衣, 乃至不遮掩身体也无 所畏惧?

住在寂静山里的生活要求并不高, 对衣物 也没有什么贪执、跟现在人的要求完全不同。

<sup>8</sup> 恶业所损诸众生, 不见己过见人过……于诸真实修行人, 弃置不顾如废

我们这里尽管不是山洞,但也毕竟是寂静的道场,很多道友一年只有一两件衣服,有换洗的就足够了,但若在大城市里的话,那要多少件衣服啊?

你如果每天只穿一件衣服,单位里的人或亲朋好友就会觉得你有问题,只有今天穿白色的、明天穿黄色的、后天穿绿色的,大家才让的比较正常。你们可能在电视上也看过,有些国家领导出国访问时,他夫人的衣服一天要换一种颜色,去了七天的话,衣服要换七种颜色。这完全是为了迎合别人。以前我在师范学校读书时衣服很少,最苦恼的就是,星期天大家都换新衣服,我只有两三套,今天换这个、明天换那个,别人都已经认识了,但也没办法,没有其他的衣服。

所以世间人跟我们的要求不相同,住在山洞里的人,没有蔽体的衣服也可以。《大师在喜马拉雅山》一书里,很多修行人都是晚上出来,白天在山洞里隐居,连件像样的衣服也没有,其他的就更不用说了。他们从十二岁到九十多岁之间,一直都在那里修行,心中无有挂碍,也没有任何耽著,这种生活极其快乐。

我在《旅途脚印》中也讲过:元代的清珙禅师,在岩畔的三间石屋里苦修,方圆几十里, 荒无人烟, 柴门也是虚设的, 从不关闭。因为除了自己, 没有其他人出入, 故而写下了"黄叶任从流水去, 白云曾便入山来, 寥寥岩畔三间屋, 两片柴门竟日开"的诗句。在后人眼前, 展现了一副美丽的画面:黄色的叶子任随清流而去,洁白的云朵从山顶上飘来,渺无人烟的山岩附近有三间石屋, 两片柴门整天都是敞开的……你如果去过桑耶青浦或一些神山, 在那里,自然而然会想起这些公案。

山里的修行人,身上穿的衣服非常简陋,一般连小偷都不愿意要,但是有时候也有例外。 汉地有位良宽禅师,他平时除了弘法以外,就 住在山脚下一间简陋的茅棚里,屋里什么都没 有,就像米拉日巴的山洞一样。有一天晚上, 他从外面讲经回来,刚好撞上一个小偷正在光 顾他的茅棚,小偷看到禅师回来了,慌张得不 知如何是好。

禅师看见双手空空的小偷,和悦地说:"找不到可偷的东西吗?想你这一趟是白跑了,这样吧,我身上只有一件衣服,你就拿去吧!"小

偷抓起衣服就跑。禅师赤着身子, 在月光下看 着小偷的背影, 无限感慨地说:"可惜我不能把 这美丽的月亮送给他!"

泰国也有很多修行人,终年是住在森林中。 我当年去看了一下,他们除了三衣和钵盂以外, 什么资具都没有。有些人用几片芭蕉叶支起来, 做一个简单的茅棚、有些人连茅棚都没有、终 日在大树下坐禅。很多比丘以金刚跏趺坐的姿 势圆寂, 肉身也一直留在树下, 让无数人来瞻 仰膜拜。

汉地也有一个无瑕禅师, 九华山肉身宫中, 至今仍保存着他的肉身。禅师一生中远离尘俗, 圆寂数十年后, 才在他苦行的山洞中发现了他。 他的肉身当时没有腐坏,人们就造殿供养,朝 拜的人现在也络绎不绝。

不管是哪一个传承的上师、在历史上都留 下了许多超凡脱俗的事例,然而现在的修行人, 真是一代不如一代。说实话,不要说大城市里 的在家男女,即使寺院中的出家人,很多人也 不愿意苦行, 只喜欢天天看电视、看电影, 做 乱七八糟的事情就极有兴趣, 一听说去寂静的 山林中修行, 马上就皱眉、摇头。我认识一个

非常富裕的老板,他不愿意呆在城市里,就喜 欢住在寂静的地方,一呆就是好几年。而个别 的修行人, 偏要离开山沟往喧闹的城市里跑, 这简直就是一种颠倒。

有时候看到这些行为,不管是对自己、还 是对别人,真的产生一种厌离心。正如无垢光 尊者所言,别人的行为让人失望,自己的心态 和行为也让人失望,这就是末法时代的一种象 征。当然, 我们也不能因世间太浊而不修行, 应该忆念前辈大德们的事迹、自己也励力地发 心、这是非常需要的。

总的来讲, 我们一定要发愿到寂静的山里, 像米拉日巴等大德那样,无忧无虑、无牵无挂 地修行。如果经常这样发愿,有些境界也会出 现的。

#### 癸四、向往心之功德;

何时赴寒林,触景生此情: 他骨及吾体,悉皆坏灭法。

我什么时候才能赴往尸陀林, 观看那里的 惨景之后,深深体会到轮回的本性,依靠对比 别人和自己的身体, 真正认识到: 不管是新的 骨头, 还是旧的残骸, 拥有它们的人生前都相

当执著,现在却不得不将之舍弃。同样,我自己的身体也不例外,都是最终坏灭的无常法。

大家到尸陀林时,不要光是忙着跟秃鹫拍照,嘻嘻哈哈的,觉得这是旅游的地方。我看到有些居士去尸陀林时,一点出离心和厌离心都没有:"哎,这个好漂亮啊!快给我跟秃鹫照一张相,再跟这个尸体也照一张!"开玩笑,这是我夸张的,跟尸体照相的人倒没有,但很多人有兴趣跟秃鹫照相。

其实这是不合理的, 尸陀林是修行的场所, 从历史上看, 嘎绕多吉、莲花生大士、布玛莫扎等, 都是到了一定时候, 去清净的尸陀林里修行, 通过观察整个尸陀林的状况, 然后反观自心, 从中获得解脱成就。藏传佛教的"断法"中, 也讲了如何前往尸陀林的一些修法。当然, 现在的大城市里面, 这种机会比较少, 只有到坟墓或者太平间里, 才能看到一些尸体。有机会的话, 你们还是应该去尸陀林, 见了那些碎骨、腐肉、尸体之后, 收获真的非常大。

堪布根霍讲过:"看见死人的骨头时,自己应该思维:这些人活着的时候,对自己的身体 极其执著,可是现在无一例外地变成了这样。 我现在的身体也与此相同,虽然天天爱护保养,一旦死去,也跟尸陀林里的白骨没有任何差别,执著它又有什么意义呢?"将众生的身体与自己的身体相对比,心里反反复复地思索。

作为修行人, 我们到寺院里应该发愿, 到 尸陀林里应该观厌离心。有一次, 我和一个居 士去我们喇荣的尸陀林, 本想这个人还算不错, 去看一下应该有收获。结果我看到遍地的骨骸 和烂衣服、石头上的血污之后, 那种厌离心非 常强烈、觉得自己今天所执著的身体、再过一 段时间, 也跟那些尸体没有差别, 当时内心的 触动非常大。可是我旁边的那个居士, 到处捡 托巴、捡石块,兴奋地大叫:"哇!这个石头好 漂亮啊。"当时好几个出家人都在笑他。当然, 刚开始初学时,有些问题不懂也情有可原,但 你们以后看见尸体时, 最好能以此来对照自己、 观察自己。法王如意宝在《无常道歌》中说: 如果会观的话,器世界和有情世界全部是我们 的善知识;不会观的话,即使上师天天滔滔不 绝地讲多少遍、你也不一定有很大收益。

我曾先后去过很多尸陀林,如印度非常著名的清凉尸陀林、哈哈尸陀林;泰国的寿迈尸

忏悔仪轨

陀林,很多修行人都在那里修白骨观、四大源观等小乘的修法;汉地五台山的善财洞旁边,也有一个清凉尸陀林,当年我们在那里挖出很多骨头,可能都有几百年了,但也能想象出几百年前的人对自己的身体如何执著。

城市里的道友,不一定有去往尸陀林的机会,但你们也可以到坟墓或烈士园去看一看,

反反复复地观察:这些 人在生前是怎么样执著 身体的?我们对身体的 执著跟他们有什么差 别?……这样对心相续 定有很大帮助。佛陀在



6

《正法念住经》等大乘经典中再三强调,修行人应该修白骨观;龙猛菩萨在《大智度论》中也讲:"若得不净观,此心自然无。"如果修成了不净观,对身体的贪执自然会消失。我们以此为基础,才能生起真实的出离心,否则,修行、念佛都是表面上的,自己活在世间上也特别累。

学习《入行论》这部论典,理论上没什么不懂的,但在实际行动中务必要修。哪怕你在

路边看见别人送葬,心里也应该观想:"今天死了一个人,有些人觉得很惊讶,认为这是不可能的,但实际上每个人都在这条道上,犹如屠夫把所有的众生一个个杀掉一样,我自己也是其中之一,不值得什么大惊小怪。别人死了,我迟早也会死,用不着惊讶,也用不着伤心。"

泰国有一个佛使比丘,讲了很多关于前往 尸陀林后如何观修、对身体怎样断除贪执的教 言。还有阿姜·查尊者,他的一些殊胜教言, 我当时感触比较深,回来时也带了很多书,建 议有些道友好好看,不知道他们看了没有?可 能现在书也没有了。

我们学院旁边就有个尸陀林,你们有时间的话,今天下午要不要都到那边去? (也许不太方便!) 其实这个很难得,别的地方都没有,但我希望你们去了以后,不要以拍照为主,应该想一想血淋淋的尸体、白森森的骨头、死人的衣服……我在《旅途脚印》中也写过一个牦牛尸体,当天我真的有一种体会,深深感到人身无常,一旦离开了世间,所执著的一切又有什么用呢?现在给身体打个针,感觉就非常痛苦;别人稍有一点不恭敬,便开始大发雷霆,其实

忏悔仪轨

シガ・ログ・ログイ・ダー シブ・ログ・ログ・スグー

# 第一百一十八者课

"于静处生欢喜"这一科判,分四个方面来宣说,这四个问题已经讲完了。简言之,有些人不愿到山林里去闭关,原因要么是贪执身体,要么是贪执亲友,要么是贪执财产。作者通过一一破析,使我们醒悟过来,明白这些无有实义。

## 壬二、断除子彼不喜之因;

吾身速腐朽,彼臭令狐狼, 不敢趋前尝,其变终至此。

我的身体终将死亡、腐朽,它会发出浓烈 的臭气,令贪食腐肉的狐狼都不敢趋前品尝, 这种结局必定会降临,因而身体不是该贪执的 对境。

我们特别执著自己的身体,然而,不管这个身体多么美丽,总有一天会死亡。尸体停放几天后,马上就会膨胀、腐烂,散发出恶臭,尤其在夏天,再美的身体也是臭气冲天,连饥饿的野狗、狐狸、豺狼、秃鹫都不敢去享用。若对身体的组成部分一一剖析,不管是骨头、腐肉,或者黄水、浓血,都无有少许精华,什

T

么地方值得贪执呢?

贪执身体完全是一种迷乱习气。人死后过 了几天,即使生前再好看,那时候也会深深体 会到人身不净。《学集论》中引用《般若经》的 教证说, 佛陀告诉须菩提: 初学菩萨理应前往 尸陀林、第一天、第二天、第三天、第四天、 第五天……观看尸体的不同腐坏状况,将尸体 的不净与自身进行对比、了知自己的身体也是 如此、生起二者本质无别的定解。

大城市里的道友、不一定有亲自去尸陀林 的机会, 而我们学院里的道友, 离尸陀林只有 两三公里,方便的时候,为了修行应该去一下。 现在很多新闻记者或旅游观光的人, 对藏地的 尸陀林特别好奇,到了那里以后,举着摄像机、 照相机到处拍。其实这没有任何意义, 去尸陀 林的目的,并不是为了猎奇,而是要观察自身 跟死尸本质上有何差别、通过这样的串修、逐 渐明白再怎么贪执身体也没有多大意义。

现在的人特别喜欢化妆打扮, 在这方面, 整天花的时间相当多。我认识一位居士、她对 学佛比较虔诚, 唯一有个毛病就是特别爱打扮, 我说:"你是不是应该把时间用在学佛上,不要

太执著外相了?"她回答说:"不行啊,堪布! 没有化妆的话, 我就像个魔女, 而化妆了以后, 我会变成天女。"但在我看来,人化了妆之后, 有一种虚假的感觉,一看就知道不是本来面目。 其实你喜欢天女的话,还不如戴上天女的面具, 这样可能更好看一点。

贪执身体根本没有意义, 尤其为了身体造 恶业更不应理。佛陀在大乘经典中说:"极其珍 爱之自身, 死时舍弃如破罐, 俱生骨肉亦分离, 独自随业而漂泊, 切莫为身造恶业。" 我们极其 珍爱的身体, 一旦死亡来临, 就像被扔掉的破 罐一样、根本没办法执为我所。那个时候、和 俱生的骨头、血肉也不得不分离, 独自一人漂 泊于中阴界, 唯有业力跟随着自己。因此, 为 了身体而造恶业, 的的确确不合理。

很多人不能到寂静地方去, 大多是害怕在 深山老林中苦行时, 自己的身体吃不消, 生起 贪执时放不下。我遇到一个上海老居士, 他对 学佛特别有信心,但让他去山里修行的话,别 的贪执倒是没有, 唯独担心这个身体。其实, 就算不敢去山里, 也应该在其他寂静地方修行, 否则,一直身陷于闹市中,修行的机会将大大

减少。

断除贪执身体的方法,最好是将之观为如梦如幻,或者以小乘不净观的九种相<sup>9</sup>来观修,若能对身体断除贪执,那么很容易获得圣果。佛经中有一个公案说:摩竭陀国有座"观园",里面风光秀丽、景色宜人。一天,许多男女到那里去烧香拜佛,有个大臣的儿子叫畏间,有个漂亮的女人叫上金光首,二人彼此吸引,在拜佛时一直忍不住偷偷看着对方。

突然间,上金光首仰翻在地上,四肢僵硬,只见她脸色发黑,眼睛、嘴角、鼻孔、耳朵开始流出脓血,一股恶臭扑鼻而来。畏间这才明白上金光首死了,而且在炎热的阳光下已经开始腐烂。转眼间,美丽的上金光首变成一具腐烂的女尸,臭不可闻,一群群苍蝇逐恶臭飞来,在尸体上吃喝那死肉败血。

畏间怎么也想不出上金光首的死因,不禁惊恐万分,准备拔腿跑掉。刚要跑的时候,身边的树神说起话来:"这个人只贪图她生前的美丽,不管她死后的凄惨,真是没有良心!"畏间

9 一死想,二胀想,三青瘀想,四脓烂想,五坏想,六血涂想,七虫啖想, 八骨锁想,九分散想。 感到万分惭愧,便从身上脱下外套,将那腐烂发臭的尸体盖住,搬到树林中埋起来。

他很想知道上金光首的死因,于是就去佛陀居住的精舍。顶礼之后,正打算询问佛陀, 突然看见从外面走进两个女子, 年长一点佛陀, 定大全光首。畏间大吃一惊, 转头一看佛陀, 是上金光首。畏间大吃一惊, 专头一看佛陀, 是上金光首。畏间大吃一点的吃了, 和就善萨为了教化他而示现的, 的进来一样, 快乐也是瞬息的进来一样, 以有佛道才是永恒的依靠。后来他精道, 成了德光耀菩萨, 最后成佛。所以, 的进来 因缘成熟时, 佛菩萨便会显现于面前, 幻缘成熟时, 佛菩萨便会显现于面前, 公出各种形象来断除我们的贪执。

若始终贪著身体不放,打扮穿着、爱护保养……日日夜夜为它操劳,那修行肯定不会成功。诸佛菩萨的这些教言,大家理应铭刻于心,反反复复观察这个身体值不值得贪执。当然,学佛并不是一天就有明显的效果,如果一天就有明显的效果,这不一定是很好的征相。世间上的任何知识,都要依靠日积月累,我们学佛也不例外。

当今社会中,懂得佛法的真理很重要。观

, ১৯৯ - **१३** - १६० -

音上师在台湾开示时说:"我经常灌'时轮金刚' 的顶,就是为了召集人们宣说佛法。因为佛法 是万法的真理、有智慧的人不可能不接受。而 没有智慧的人将其抛之脑后、这一点我也没办 法,佛陀时代这种现象也比比皆是。"因此,大 家应该多闻思佛法,并将所学的知识运用起来, 以此对治自己的烦恼,尽量发愿前往寂静山林 修行。

#### 孑然此一身, 生时骨肉连, 死后各分散,何况是他亲?

我们独自来到世间,从母胎里出生时,与 骨肉本是连在一起,可是死后也得各自分离— 一在尸陀林中、头、四肢、身肉一一地割下来, 骨头被全部砸碎、最后整个身体东离西散、四 分五裂。既然与生俱来的骨肉尚且有支离破散 的一天、个体相异的亲友就更不用说了。

很多人对感情非常执著,希望与喜欢的人 永远不分开, 生生世世都在一起, 平时发愿也 是: "不能同年同月同日生, 但愿同年同月同日 同时同秒死。"实际上,即使两人一起死,死后 也会随各自业力而在中阴长道中分离。世间上 的很多观念, 都是颠倒的邪念, 完全不符合实

际真理。

在修行的道路上, 危害最大的就是亲友。 藏地有些大德说:"外面的魔并不可怕,家里的 亲人才可怕。"上师如意宝在讲《入行论》时也 说过:"人与非人的外在袭击,可以通过念咒语、 依止正知正念来遣除, 然而亲朋好友的软言慰 语、很多人都无力抵挡。"

对一个山里的修行人来说, 怨敌来到面前, 强迫他不准修行,必须离开这个道场,他不一 定会言听计从。但若亲人打电话哭诉:"我身体 痛得不行了, 你可不可以回来照顾我?"他可 能就不得不下山了。或者有些道友想出家时, 父母好友竭力劝阻:"你千万不能出家啊! 我们 只有你一个孩子,你如果出了家,我们以后怎 么办哪? 你太不负责任了!"这样一劝说, 有些 人的心就软了,不得不随顺亲人了。所以,许 多修行的违缘并不是外来的, 而是身边亲人带 来的。为什么印藏汉的高僧大德、出家后决心 修行时,必须与亲人彻底隔离?他们还是有一 定的密意,如果不离开,自己的修行不会成功。

因此, 我们前往寂静地方时, 首先要观察 自己能不能割舍对亲友的耽执?不能的话,暂

时还是应该在都市中随顺他们,否则,即使你 跑到寺院里出家了,过段时间也抵不住他们的 甜言蜜语,最后重新回到城市中去。

亲友对修行的障碍非常大,为了修行而跟他们断绝关系,这是上等修行人,也是最好的办法。当然,世间人可能不理解,觉得我们没良心、不孝顺、忘恩负义,这也情有可原,因为在某些问题上,世间与出世间的观点截然不同。

若想变成上等修行人,追寻印藏大德们的 足迹,就要断绝世间的一切牵连。反之,如果 想利益他们,就要与之保持联系。上师如意宝 讲过:"你有能力弘法利生时,若以修行为借口, 什么事情都不管,每天都是闭目打坐,这是不 合理的。你一个人呆在山洞里,任何众生也见 不到你,见不到的话,就听不到佛法,这与大 乘的精神相背离。所以,自己该怎么做,要根 据自己的境界、定力和因缘作决定。"

对初学者而言,刚开始的时候,弘法利生不是很重要,因为自己的境界还没有稳固,世间的诱惑力又相当强,倘若随顺世间,则无法抗拒强烈的吸引力,最后所有的修行会荡然无

存。所以,到了一定的时候不能忘记度化众生,但在此之前,自己还是要学会取舍、抉择。

对每个人来讲,身体、受用、亲人只是暂时的,唯有自己的心才是永远的。佛经中有一个比喻说:从前有个商人娶了四个妻子:四夫人最得丈夫宠爱,丈夫对她言听计从;三夫人是经过一番辛苦才得到的,所以丈夫常带在身边,甜言蜜语;二夫人与丈夫天见面,犹如一个推心置腹的朋友;大夫人像个女仆,毫无怨言地任由使唤,但在丈夫心目中没有地位。

一天,丈夫要远行,必须离开故乡,他问四个妻子谁愿意跟他去。四夫人说:"不论你怎么疼我,我也不想陪你去。"三夫人回答:"连你最爱的四夫人都不愿去,我为什么陪你去?"二夫人说:"我可以送你到城外,但不想陪你去那么远的地方。"只有大夫人说:"不管你去哪里、走多远、我一定陪着你!"

这个故事是什么意思呢? 最宠爱的四夫人,代表我们的身体,人活着的时候,对身体最为执著,可是死了以后,肉体轰然倒地,没有办法跟随自己; 三夫人是我们的财富,不论多么辛苦积累起来,死时也不能带走一分一厘;

忏悔仪轨

二夫人是世间的亲朋好友, 他们最多在我们死 时哭哭啼啼, 把我们尸体埋到城外的坟墓里; 大夫人则是人的心, 它和我们的关系最密切, 跟我们一起漂泊于轮回,但我们也最容易忽略 它、反而将全部精力贯注于虚幻的色身上。

我们自己也有体会, 人死的时候, 亲友只 能在一旁哭泣、除此以外也无计可施、不要说 死的时候,即便是生病,他们也没办法代替。 昨天我的身体很痛、旁边有个喇嘛说:"怎么办 啊?我有没有办法帮帮你?"我说:"众生的业 力各不相同, 你再想帮也帮不上, 只有自己承 受自己的业力。"

世间人之所以贪恋异性,一方面因为无明 愚痴迷惑着自己, 另一方面, 自己有无始以来 的习气, 再加上没有受过大乘佛法的引导, 各 方面因缘一聚合、他觉得最贪爱的对境就是自 己的朋友。

很多人认为和爱人永远在一起, 是世间上 最幸福、最快乐的事情,实际上并非如此。为 什么现在拍电影、拍电视时、大多将最后一幕 的镜头, 定格在他们没有成家之前, 而不敢拍 结婚以后?因为两个人长期生活在一起,彼此

的业力不同、爱好不同、性格不同, 经常会发 生矛盾争执。现在很多的人, 刚开始将幸福完 全寄托在对方身上,希望对方能给自己带来快 乐。但结婚久了以后,两个习气不同的人,关 在一个屋子里极其痛苦、连做中午饭都意见不 统一,一个说做稀饭,一个说做干饭,在这个 问题上吵得不可开交。因此, 我们没有必要过 于贪执, 否则心里会产生很大的痛苦, 修行佛 法也绝对不会成功。

#### 生既孤独生, 殁复独自亡, 苦痛无人摊,亲眷有何益?

生时, 自己孤零零地来到人间, 死时, 也 没有任何陪伴而前往中阴。漫长的轮回生涯中, 我们感受过各种各样难忍的痛苦, 但自己的苦 痛只有自己承受,他人根本无法取代。佛陀在 《教王经》中说:"人在临死时,父母兄弟眷属 不能代受丝毫苦痛。众生生也孤单,死也孤单。" 既然我们独生独死、独来独去, 一切都是随自 己的业力而转, 亲友眷属不能分担, 那贪执他 们有什么利益呢?

我们在遭受生老病死时、亲友们对解除痛 苦毫无帮助,连一刹那的代受也无能为力。当

然,高僧大德通过自他交换代众生受苦,这种现象倒是有,但这并不是此处叙述的内容,这里讲的主要是凡夫人。什么叫凡夫人呢?有关经典中说,在六道轮回中独自漂泊,自己没有任何陪伴,这就是所谓的凡夫。因此,我们没有必要为了贪执亲人而放弃修习善法,藕益大师说:"世情断得一分,佛法即有一分得力。"若能断除对世间情感的牵挂,定会产生修持佛法的境界。

我希望在座的道友,在没有特殊的情况下,跟外面的联系越少越好,自己有吃有穿就够了。我认识有些居士,以前世界各地的朋友非常多,后来自己通过学佛,基本上跟外面不怎么联系了。因为联系得越多,修行的障碍越大,每天都是接电话,不是陪这个一起吃饭,就是跟那个一道喝茶,短暂的人生就这样虚度了,哪里有时间修行佛法?经论中常说:"断一分烦恼,证一分菩提。"作为修行人,世俗的琐事交往断除一分,就会在菩提道上前进一步,弘一大师也说过:"世情一定要看淡,要看破。"虽然完全看破有一定的困难,但也要尽量少联系。

移动公司在学院周围建了信号发射塔,但

除了有些弘法利生的负责人以外,我们要求大家最好不要用手机。本来按照国家的法律法规,你拿三四个手机都可以,但这对修行非常有障碍,我们没必要跟国内外经常联系,个人的生活能解决就可以了,要尽量减少亲人的干扰、打扰、骚扰。假如有了清净的环境,自己就能空出很多时间来观心,对佛法自然而然会生起定解。

佛陀在《弥勒经》中说:"得到人身、值遇佛法、对佛法生信、发菩提心,这四种法在千百万劫中难以得到。"然而,我们很多人完全具足这四种缘分,人身已经有了,佛法遇到了,对佛法也生起信心了,(昨天有个道友到我家,说:"我需要您的《华严经》,可不可以给我看看?"当时我心里很高兴,觉得这个人至少对佛法有信心。)并且发了菩提心,这是千百万劫难以获得的,一定要把握、珍惜,不要错过!

对亲朋好友要少联系,但有些在家人也不能过于极端:"堪布今天这样讲了,我从此以后不管孩子上学了,也不给丈夫做饭了,家里的人也不照顾,马上背起包前往寂静地方!"这是有点冲动了,既然自己业力现前,已经落入这

忏悔仪轨

<u> জন্</u>তি - 101 - ক্রেটি

<u>্র্</u>প্তিট্র - 102 - ফ্রেন্ট্র

<u>~~~</u>

样的网当中, 马上跳出来也有困难。

其实,只要对佛法有信心,做在家人也不要紧。现在很多虔诚的居士,有时候比我们还好,我们到大城市里去时,经常还有一些散乱,而他们从来都不看电视,也不对亲朋好友请客,除了上班和家里该做的事情外,全部的时间用于修习佛法。当这样的在家人也很不错,因为佛陀时代并不是所有的人都出家,在家人还是占大多数,佛陀在经典中对在家人的开示也相当多。

所以,你们有些在家人,即生中如果没有出家的因缘,我觉得也不要紧,自己应该当个很好的在家修行人。刚才佛经中也讲了,假如得到了人身,遇到了佛法,对佛法有信心,发了菩提心,四样全部具足的话,那是相当难得的,对此理应生起欢喜心。

下面以比喻说明不应贪执亲朋好友:

如诸行路客,不执暂留舍, 如是行有道,岂应恋生家?

譬如,去远方的旅人,不会贪著暂时歇脚的旅舍,毕竟那不是最终的归宿。打个比方说, 我们从这里去拉萨,今天到这个地方住一晚, 明天到那个地方住一晚,每晚都会跟来自各地的旅客集聚一处,但并不会执著"这是我的旅客",对客栈也不可能执为"这是我永远的处所"。同样,在三有中漂泊流浪的人,怎么会留恋偶尔一遇的身体与亲友呢?

再过几年,我们这里所有的道友都会各奔 东西,每个人随自己的业力而漂泊,有些造善 业前往清净刹土,有些造恶业堕入三恶趣,有 些还是获得人身,各种各样的情况都有。所以 大家聚在一起时,不应该造恶业,也不要过于 贪执。

现在的世间人,喜欢一个人的时候,一直依依不舍,这种贪心太强烈了;对这个人不满时,就互相开始争斗,一定要杀死对方,这种 噴恨也太过分了。其实我们应该以不怨不。在 的金刚道友不要互相有矛盾,大家在上师身边 水法,只是暂时住一段时间,应该珍惜彼此的缘分。但也没有必要过于贪执,众生的业力各自不同,缘合则聚、缘灭则散,所以与人交往要有一种分寸,这样才能掌握自己的行为。"

《佛子行》中云:"长伴亲友各分离,勤积

忏悔仪轨

<u> প্রতি</u>্রা - 103 - *ত্র*ি

之财留后世,识客终离身客店,舍弃今世佛子行。"我们相当于客人,而亲友好比是旅店中聚在一起的客人。印度的帕单巴说:"夫妻无常犹如集市客,切莫恶语争吵当热瓦。"有些家庭非常不和睦,吵架就是他们的专业,以前没有成家时,对对方的希望很大,一成家之后,每个人的想法和意乐不同、整天都处于一种敌对的

关系。其实这也没有必要, 真正懂佛教道理的

人、家庭一定要和合。

前不久开法会时,一个居士对我说:"非常感谢您!您讲了《入行论》以后,我们好几个居士的家庭重新和睦相处。"对我来讲,这种话是好听还是不好听也不好说,但不管怎么样,作为佛教徒,还是应该和睦相处。不仅是家庭要和睦,人与人之间、金刚道友与金刚道友之间、佛教徒与非佛教徒之间,也要和睦。一位国外的上师说:"我们佛教徒与非佛教徒之间,应该彼此学习、彼此恭敬、彼此尊重,但不一定要学别人的宗派,学外道,或者学非宗教徒的论典。"这番话确有甚深密意,大家应该仔细体会。

尽管彼此要和睦, 但也要尽量断除贪心,

不然的话,即生中不一定有修行的因缘。在明朝嘉靖年间,有一个人叫祩宏,他不到两年时间,就送走了两个亲人:先是不到一岁的儿子死了,接着妻子因为忧郁过度,不到一年也死了。他对世间产生了强烈的厌离心,但后来在父母的催促下,不得已又娶汤氏进门。汤氏是一个贫家之女,对于嫁给祩宏这样的大户人家,总有挥之不去的自卑感,经常在丈夫面前低眉顺目、小心翼翼。

忏悔仪轨

一个大年三十的晚上,袾宏正在看《金刚经》,汤氏为丈夫泡了一杯热茶,轻轻放在桌子上。突然茶杯自己碎裂,汤氏吓得手足无措,觉得不吉祥,害怕丈夫不高兴。没想到袾宏杯,世上没有不散的因缘。"他终于将自己的茶杯,世上也没有不散的因缘。"他终于将自己的态愿表达出来,然后等着汤氏的号天抢地。而令他意外的是,汤氏平静地回答说:"我懂,我可能是你。君请先行,妾随后就去。"说完,走进屋里,给丈夫整理出门的衣服。袾宏挥笔写下《七笔勾》,一笔勾销了红尘俗世的一切因缘,后来到西山寺出家,成为莲宗八祖——莲池大师。 袾宏出家不久,汤氏也削发为尼,为孝义庵主。

\$ \$ <u>16~</u>

#### 壬三、教诲依止静处,

迨及众亲友,伤痛及哀泣, 四人掮吾体,届时赴林间。

此颂教诚我们在还没有死之前,趁早趋往 寂静的森林中,独自一人修行。等到死亡来临 之时,四个人扛起我的尸体,送到尸陀林就可 以了,没必要有很多亲朋好友围着大哭。

人死之后, 尸体的处理方法, 各个国家和

民族的传统不同,但除了土葬、火葬、天葬、水葬以外,基本上没有别的方式了。这里是按照印度的传统——天葬来讲的,人死了以后,把尸体放在担架上,四个人掮着前往尸陀林,亲朋好友则跟在后面哭。藏地也有这种传统,人死时如果自己不哭,说明对死者根本不关心。其实这是世间的说法,从佛教的角度而言,人死时最好不要哭,尽量控制住自己的情绪。昨前天一位施主的母亲死了,她内心虽然很悲伤,但跟世间俗人完全不同,她觉得母亲能遇到佛法,有佛菩萨的加持,已经很满足了。

既然人人难逃此结局,我们就应该发愿在 死亡来临之前,尽早前往寂静的林间,这样的 话,好像你已经死了一样,亲友对你不会太执 著,就算你真死了,他们也不会很伤心。有些 修行人在山里死了,家里人很多年都不知道, 后来得知这个消息时,也没有什么感觉,因为 他离家太久了,大家早把他淡忘了。

我认识一个道友,他在山里闭关修行,一年只给家里打一个电话。刚开始家人接受不了,后来慢慢就习惯了,他打电话时,他们都很惊奇:"啊,这么快又是一年了!"这样彼此也不

会互相耽著。所以,我们还没有死之前,应当主动舍弃亲眷,到山林里面去修行,如《寂静语》中云:"乃至四人以担架,抬举吾身未临前,一直迈向寂静处,修行寂灭之等持。"

从前,释迦牟尼佛转生为一国王之王子。 因以前的王子尽皆夭折,为防止此王子遭非人伤害,就将其置于珍宝装饰的铁室中,依吠陀论典作护身仪轨,众人因此称之为"铁室"。铁室长大后,有一次正逢"睡莲花节",他身着绸缎衣,由众多眷属围绕,一同赴往庆典之地。目睹欢乐场面高,铁室以其宿世善缘牵引,对种狂欢场面毫无兴趣。(就像舍利子和目犍连的前世——涅甲和邦那杰一样。有善根的人,看电视、看电影时,会觉得世间人的贪嗔痴非常可怕,马上产生修行的境界。但若善业的习气比较薄弱,一看就会入迷了,再也不想看书了。现在个别学《入行论》的居士,整天借一些二三十集的连续片看,我听了以后特别害怕,本来学《入行论》那么紧张,还看这么多的连续片,那已经完蛋了!)

当时铁室王子看后,马上生起厌离心,返 回王宫,在父王前竭力请求前往森林中出家。 国王不同意,问他为什么这样做,王子回答说: "我因惧怕死亡,所以才决定出家。"国王非常 不解: "死亡根本无法避免,你前往森林又有何用?难道躲在林中就不会死吗?"王子解释说: "虽然呆在哪里同样都会死,这一点无有差别。但有一点大为不同:于寂静森林中,有行持佛法的机会,如此临终之时无有痛苦,死后也能转生安乐净土;而在家中,则会遭遇违缘,很难修持正法,死到临头必有大痛苦,死后亦难免堕落地狱。"王子随即将有关情况广述一番,国王还是比较明智,终于答应他出家。(不像现在的有些家庭,通过各方面来调解,也没办法说服对方。)铁室遂将众人羡慕的王位,如丢弃杂草一般舍弃,到森林中苦行修法,终获成就。

所以,人没有死亡之前,到寂静处去出家 很重要。听说有个年轻人,他一直说"我退休 以后再修行",结果还没有到退休,他就死了。 有些人常说退休以后再出家、孩子找到对象后 再修行,有时候我听到这些话,心里就想:"时 间会不会等你啊?即使你现在不能出家,学佛 也不需要那些条件,你现在为什么不学佛?" 有些人光是学佛也要等孩子工作成家才开始, 这是一种愚痴的行为,学习佛法要马上学,自 已有了善缘和善念时,一定要当下决定。

竹悔仪轨

当然, 到寂静地方的缘分, 可能大城市里 的人不太具足, 但是你有空的时候, 应该到寺 院去参观参观、看一看你跟他们的生活有没有 本质上的差别。如果有的话,他们是人,你也 是人,为什么他们修得那么清净,对佛法真正 生起信心,而你每天忙着一大堆琐事? 经常这 样反观、自己的因缘也会逐渐成熟的。

其实城市里的有些条件也不错, 假如你身 体实在不行, 也不一定非到寂静地方去。我遇 到学院的一个修行人,他说:"现在在城市里闭 关是最好的,卫生间也有,水也有,吃的也有, 所以最好是租一间房子,在城市里面闭关。"他 的话也言之有理, 纵然你身处闹市中暂时无法 脱身, 也应该给自己创造一个寂静的环境, 精 进地修行。



# 第一百一十九者课

作者教诫我们理当依止寂静地方、时间是 还没有死亡之前,如果你已经被四个人抬到尸 陀林, 那时候已经迟了。倘若能死在山洞里、 森林间或寺院中, 这是最好的一种选择, 自己 死时也会很安详、很宁静。

> 无亲亦无怨, 只身隐山林, 先若视同死,殁已无人忧。

我在大限来临之前, 应及早前往寂静的地 方、独自一人精进修持。在那里、没有亲人的 挂念,也没有怨敌的危害,亲朋好友认为我早 已不在人世, 那么纵然真正死亡, 也不会有人 为我哀伤痛苦。

米拉日巴尊者在《山居满意歌》中说:"既 无亲朋为挂念,亦无仇怨相牵缠,如是死于崖 洞里, 无悔无恨心满意。"又云:"洞内死尸无 血痕,洞外杳然绝人迹,如是死于崖洞里,无 悔无恨心满意。"的确,死在寂静地方非常吉祥, 没有其他的干扰,修行也会圆满成功。

以前学院有一个沃色多吉喇嘛 (光明金刚), 当时他生了一场大病,但在生病期间也从来不

断传承。有一次他听完课回来,坐在自己的床 上, 背后没有靠任何东西, 身体端坐而安详圆 寂了。那种死相非常吉祥,如果在一些城市里, 可能有很多新闻记者前来报道。当时很多道友 都看见了,他圆寂之后,一直端直地坐在那里, 头都没有垂下来。

汉地也有这种情况。五代后周时期,有一 位行因大师, 隐居在庐山佛手岩。每天夜深时, 就有一只麋鹿、一只山鸡来睡在他石屋的旁边, 一点也不惊怕。大师平生不收弟子, 但附近寺 庙的僧人自动供养他、服侍他。有一天大师对 他们说:"把窗帘卷上,我要走了。"窗帘才刚 卷起钩上, 大师下床走了几步, 就站立着圆寂 了。

莲池大师对此大加赞叹道:"贪欲多的人, 临终时更加厉害, 甚至争夺遗产, 对世上的财 物人事眷念不已。不但是在家人如此, 连出家 人也有这样的。如果每个出家人都能像行因大 师一样,一辈子清高凛然,圆寂像游戏般轻松 愉悦,不是很好吗?"

当然,大城市里的人,全部能死在寂静山 里面,恐怕也是不太现实。即使没有这种缘分,

死亡来临时,也应该有一点修行的把握,不然, 到时候发现自己得了绝症, 手忙脚乱也没有必 要。如果没有活着的希望了, 还是应该死在寺 院里,或者回到家里面。藏人一般有种说法: "啊,某某人得了绝症,该去寺院了。"死在寺 院里跟死在家里完全不同、尤其死在医院里更 麻烦,他们形式上的抢救工作也不得不做,一 做的话,作为修行人,恐怕还是受很大的影响。 所以,大家平时在修行过程中,对死亡应该有 所准备。

> 四周既无人, 哀伤或为害, 故修随念佛,无人扰令散。

如果死在寂静的山里,四周根本不会有人 哭, 自己可随念佛陀等一切善法, 不会有人干 扰而令心散乱。

临死时, 若有人在旁边一直哭, 对亡者还 是有一定的影响。藏地某些地方也有这种风俗, 人死时你必须哭,没哭的话,说明你不孝顺, 或者对这个人不重视。当然, 藏地比较大, 安 多与卫藏的传统完全不相同。现在有些人到了 藏地某个地方,看到一个风俗习惯后,马上写 成书或者在新闻媒体上打广告, 说西藏的风俗

<u> এক্টি</u>ট্য - 113 - ফ্টেণ্ট

如何如何,其实这是很片面的。比如汉地东北 的传统和南方的传统有天壤之别, 假如一个藏 族记者到东北去,看到某些偏僻地方的传统后, 就在媒体上说汉地的传统如何如何、那南方人 看后, 肯定觉得自己没有这种传统。

现在外面的有些宣传非常奇怪、但藏地个 别地方的确有这种传统, 人死以后你必须要哭, 哪家死了人的话, 你去看他不能微笑, 也不能 有欢喜的姿态,否则对他不恭敬。这种传统, 在我们家乡也有,以前一些亲朋好友死了,我 父亲不敢去看,因为他有点怪,一想起这个亲 人就想笑, 所以特别不敢去。

我们那边还有个笑话:有一家死了一个人, 按照他们的传统, 天还没有亮之前, 尸体必须 抬出去, 抬走时所有的亲人必须哭。但有个人 实在哭不出来,他就假装呜呜呜地干哭,但害 怕没有眼泪,大家要笑他,于是他左看右看, 发现旁边有个桶、桶里面是一些液体、他用手 蘸了一下,好像是水,就赶紧把它摸在眼上。 天亮了以后,尸体抬走了,大家可以吃饭了。 吃饭时,有个人知道他的情况,就故意说:"你 今天很伤心啊, 血都哭出来了!"大家一看他的

脸,果然满脸都是血。原来那个桶里不是水, 而是牦牛死后的血。

其实,不管在家人、出家人,别人死时, 自己最好不要哭。《法句喻经》有这样的故事: 佛陀时代有一个虔诚居士, 平时上供下施、行 持善法、念经持戒,非常精进。后来他临死时, 妻子在旁边大哭大叫,非常痛苦。听到妻子一 声声呼唤他的名字,他顿时生起贪恋之心,魂 神不去,在妻子鼻内化作一虫。

他妻子哭得涕泪交出, 鼻内之虫也随鼻涕 流出来,掉在地上。(有些湿生的众生,业力不可思 议,马上转生为虫,身体也长得特别快,甚至大到能看 得见。) 妻子见后, 觉得在别人面前很不好意思, 就要抬脚踩死虫子。正在此时, 旁边有个具神 通的修行人,急忙告诉她:"不可不可!不能杀 它,它是你丈夫!"妻子非常惊讶,说:"我丈 夫生前奉经持戒,非常精进,怎么可能变成虫 子?"那个人说:"因为你在他临终时哭泣,牵 动他的恋慕,故而堕为虫身。"随后他为虫说法, 虫闻后忏悔, 命终生天。这也是一个真实的公 案。

所以, 人死后最好在旁边不要哭, 如果你

实在忍不住, 那就离得远一点, 自己去悄悄哭。 现在藏族有些地方,一听说人死了,就哇哇一 直大哭, 在医院里面也是这样, 这是一种世间 的做法,有些人因为伤心而大哭,有些人不伤 心也大声哭。

但如果住在寂静的地方, 死时就不会有亲 友的哀号, 也不会有怨敌争夺自己的财产, 使 自己生嗔心堕入恶趣。在那样清净的环境中, 临终者可以不受干扰,保持清净的信心,明白 "我一生将要完结了,只有一心随念三宝,现 在才是最有利的"。随念的对境,可以是佛陀、 法宝、僧众, 也可以是菩提心。因为没有其他 的散乱,心非常专注,在这样的状态中,很容 易往生清净刹土。

以前洛若寺有一个金旺堪布、他也给我传 过法,后来他病得比较严重,医院里面不能救, 他就回来了。我们去看他时, 堪布说:"我这个 病不能治了, 死在医院里没有必要, 还是回来 吧,死在寺院里比较吉祥。"不久后他就安详示 寂了,我在《密宗虹身成就略说》中,也介绍 过他圆寂后的一些征相10。

10 1996 年藏历 9 月 25 日圆寂于色达具洛若寺, 临终前他曾说, 我一辈子

在死亡那一刹那随念佛,这个功德非常大, 佛陀在《宝灯经》中说:"临终随念佛,指向佛 陀像, 赞颂皈依偈, 此人获佛光。"假如临终时 想着佛陀,或者看着佛像皈依、赞颂,此人定 能获得佛的加持,不会堕入三恶趣。尤其是戒 律清净、修行精进的人, 死时能忆念佛的话, 一定会获得往生,如《别解脱经》中云:"恒持 清净戒,精进修行者,临终无忧愁,如火中解 脱。"《月灯经》中也说:"一旦受病危,或遭死 亡苦,不失忆念佛,痛苦不被夺。"因此,临终 时再怎么痛苦, 只要一心向佛, 所有的痛苦便 会消失无余。

大家在面对死亡时、关键要看自己能不能 观想佛、不能观想的话、也应在看得见的地方 摆一张佛像,一心一意地祈祷,唯有这样,才 能获得解脱。临死的时候非常关键,如果旁边 的人特别多,观想起来也比较困难。

我们在座的人, 若能死在寂静地方, 当然 是最好的,实在不能,死在医院里或城市中的

కారిస్తు - 117 - *ఁ*కల్లో

学佛,如今对死亡已经无有丝毫畏惧等等。圆寂前披好法衣,作吉祥 卧, 让侍从退出, 并嘱七天内不准开门探视。七天后, 生前一米八的 身体已缩小到一米一二, 火化时出现彩虹等瑞相, 后得数十粒舍利。

话, 当时也要尽量地观想佛陀, 没有必要想着 亲人、想着财产,务必要万缘放下,一心只念 阿弥陀佛。尽管每个人的死因不同, 但无论如 何,希望大家一心念佛,这一点非常非常重要!

最后讲依止寂静处之摄义:

故当独自栖,事少易安乐, 灵秀官人林,止息众散乱。

总之, 我们应当安住在环境清幽、琐事鲜 少、极其安宁、风光秀丽、景色宜人、止息一 切散乱的森林中。

真正寻求解脱的人,应该没有任何陪伴, 一个人住在山里修行。假如做不到这一点,那 也应当居住在清净的寺院里, 周围全部是信仰 佛教、没有邪见的金刚道友。《经庄严论》中讲 了寂静处应具足五种条件11, 住在这样的地方, 远离一切散乱和琐事、心很容易得以调伏、对 修持静虑有莫大的帮助。

唐代的通慧禅师,三十岁左右出家,出家 后独自前往太白山修行。他什么粮食都没有带, 饿了就吃树皮和野果, 渴了就喝山里的清泉,

困了就靠在树下睡觉,这样的日子过了五年。 有一天他用木棒打土块, 土块破了不成形, 以 此因缘而豁然开悟。(以前的禅师和大圆满瑜伽士, 依靠一些很简单的因缘,马上就能开悟。)他开悟以 后,继续在山里住了二十年,在此期间,他穿 的只有一条裙子, 盖的只是一床棉被, 脚下只 有一双草鞋, 其余什么资具都没有, 衣服缝缝 补补的, 冬天夏天都没两样。

相比之下, 现在大城市里的人, 有没有一 件衣服穿二十年的? 古时候布的质量不是特别 好,一件衣服穿了二十年,肯定是破破烂烂的, 上面缀满了补丁。而现在布的质量很不错,许 多人也要每个星期天去商店买衣服。在座的出 家人, 你们以前当在家人时, 稍微有条件的话, 可能也会没事就往商店里跑。有些人的衣服琳 琅满目,人住一间房子,专门挂衣服也要一间 房子。但以前的禅师、没这么多衣服也照样生 活、最后的境界跟我们完全不同。现在很多人 借口说没时间修行,其实并不是没时间,而是 自己心力不够。你去买一件衣服的话,坐车要 两三个小时, 逛商店也要两三个小时, 那么修 行肯定没有时间。

<u>ණි</u>මා - 120 - <u>අව</u>ිලි

<sup>11</sup> 论云:"智者修行处,易活官居处,友贤风水好,寂静心易调。" <u>ණි</u>මා - 119 - ඇම්ි

白居易依止过道林禅师,有一天他去拜访 禅师时,看见禅师坐在喜鹊窝旁边,就说:"禅 师住在树上,太危险了!"禅师回答:"官场浮 沉, 勾心斗角, 你的处境更危险!" 白居易似乎 有些领悟,转个话题又问道:"如何是佛法大 意?"禅师答道:"诸恶莫作,众善奉行!"白 居易听了,感到很失望地说:"这是三岁孩童也 知道的呀!"禅师道:"三岁孩童虽知道、八十 老翁行不得。"

在藏地的圣地神山、像喜马拉雅山、桑耶 青浦, 也有许多这样的修行人, 他们或在树下, 或在山洞里, 或在岩石下, 远离人群的喧嚣, 精进修行而一生成就,如《三摩地王经》中云: "远离诸尘垢,依止寂静林,如同犀牛住,速 时得等持。"然而现在的人并不是这样,他们整 天处于繁杂的尘世中, 全是一种迷迷糊糊的状 态, 怎么能速时得等持? 很多人说: "我为什么 总修不成? 心很乱啊!"在那种环境中, 心不乱 是不可能的,如果没有驱开的话,修行肯定很 难以成就。

即使没有机会去寂静森林修行、我劝请大 城市里的居士们,尽量一天中抽出短暂的时间,

比如下午或晚上的几个小时, 把手机全部关掉, 把电话全部拔掉, 专心在佛堂里看书修行。有 个拥有几亿美金的大老板,每天的日程非常忙, 但即便如此,他也会安排一段时间学佛。他事 先给员工都打过招呼了, 在那个时间里, 任何 人不准给他打电话、打电话他也不接。他上班 时间和下班时间分得很清楚、在下班的时间中 专门抽出一部分看书和修行、多年以来他一直 安排得很不错。

印度有一位大成就者, 也是非常了不起的 高僧大德, 他在国内外的知名度很高, 所以不 管是政治上还是佛法上, 日常事物非常繁多。 我们去拜见他老人家时,他说:"像我这种身份 的人,每天的事情特别多,但我会安排好时间 的,什么时候修行,什么时候闻思,什么时候 接待,什么时候到办公室里做事情……"

所以很多人并不是没有时间, 只是自己没 有安排好。当然,有些人在家里可能没有自由, 像个仆人一样,只要"主人"一声令下,自己 就得规规矩矩去做。但不管怎么样, 自己仍要 尽力安排时间,不然死亡来临时,你有什么理 由也说不过去。



庚二 (弃妄愈) 分二: 一、略说: 二、广说。

#### 辛一、略说:

尽弃俗虑已,吾心当专一, 为令入等至,制惑而精进。

真正修习佛法时,断除一切妄念很重要。 当然,作为初学者,一下子将所有的贪嗔痴等 分别念全部断除,恐怕也是做不到的,但首先 应该依止寂静的地方,心系一缘,不要胡思乱 想,否则,人住于静地而心游荡于闹市,这也 没有多大意义。佛陀在《郁伽请问经》中说:"修 行人住在寂静处,应该反复观察自身,不然就 会像林中的猛兽一样,虽然长期住在寂静地方, 却不具足任何功德,这样住再久也毫无意义。"

在寂静的地方,我们应斩断对世间的贪恋, 一心专注于修持菩提心。如果你有大圆满和禅 宗的更高境界,那也可以直接安住,但若没有 的话,则应在行住坐卧中,念念不忘世俗菩提 心,像禅宗参话头一样,随时想着"我已经发 了菩提心,我要利益众生",勉励自己精进地修 持,这样的话,自己的行为也会逐渐变好。

为了使自心安住于止观双运的境界, 或者

安住于菩提心,须以妙观察智断除自己的烦恼。 比如明朝四大高僧之一的紫柏禅师,有一次听 见有僧人念张拙的《见道偈》<sup>12</sup>,当到"断除妄 想重增病,趣向真如亦是邪"时,禅师说:"错 了!应该是'断除妄想方无病,趣向真如不是 邪'。"僧云:"你错他不错。"禅师大疑,从此 以后,每到一个地方,就把这两句话写下来, 挂在墙壁上,行住坐卧都在参究这个问题,最 后参至头面俱肿。一日吃完斋饭后,禅师突然 开悟,头面之肿立消。

究竟来讲,不管是断除妄想,还是趋向真如,在胜义中都是不存在的,因而张拙说得一点也没错,"断除妄想重增病,趋向真如亦是邪",真正到了这种境界时,既没有真如,也没有妄想,既没有断,也没有不断,凡是分别均为戏论。就像《金刚经》中讲的那样,最后所要安住的境界,完全没有丝毫执著,如果一直妄念纷飞、给自他都会带来危害。

<sup>12 《</sup>五灯会元》: 张拙秀才,因禅月大师指参石霜。霜问:"秀才何姓?"曰:"姓张名拙。"霜曰:"觅巧尚不可得,拙自何来?"公忽有省,乃呈偈曰:"光明寂照遍河沙,凡圣含灵共我家。一念不生全体现,六根才动被云遮。断除烦恼重增病,趣向真如亦是邪。随顺世缘无挂碍,涅槃生死等空花。"

辛二 (广说) 分二: 一、于欲眇生起厌烦; 二、于静处生起欢喜。

壬一 (子欲眇生起厌烦) 兮三; 一、观察 果根可怕; 二、观察存体不净; 三、观察因有 害。

#### 癸一、观察果报可怕:

现世及来世,诸欲引灾祸, 今生砍杀缚,来世入地狱。

贪欲的过患相当可怕,有了贪欲,给今生 来世都会带来莫大的灾难:今生会遭受砍杀、 捆缚等痛苦,来世则会堕入地狱等处。

《本师传》中云:"贪欲如嗔蛇,毁坏今来世,智者不应依。"其他佛经中也说:"欲妙之奴遭剖剁,砍头挖眼断手足,贪欲令堕众生狱,令转饿鬼与旁生。"所以,贪欲能招致今生来世的一切痛苦。

当今社会中,有些人贪执美色,有些人贪执地位,有些人贪执财产,以致遭受种种灾祸,贪欲增上时,有些人甚至无恶不作。大概在1994年,台湾有一姓黄的人家,兄弟三人。三弟对大嫂生起贪心,有不正当的关系。为了得到大嫂,三弟放火烧死了大哥及大嫂的子女。大嫂

见到儿女被烧得面目全非,心痛万分,哪里有心情与三弟再续孽缘?三弟因为自己的贪欲,烧死了数条人命,最后也难逃法律的制裁。

佛陀时代,也有很多这方面的公案,当一个人贪欲增长时,什么惭愧心都没有,正知正念也没办法摄持。为什么现在那么多的人感到痛苦?原因就是贪欲所致。因此,佛陀在《方广庄严经》中,用毒叶、宝剑、火焰等比喻阐述了贪欲的危害,《中观四百论》当中,这方面的比喻和意义也讲得非常多。

当然,从根本上断除所有的贪欲,我们作为凡夫人也有一定的困难,但是要深刻明白,如果贪心增长,一切苦恼都会出现;若对名声、地位、财产,乃至自己的身体,没有特别大的贪执,那自己会过得很快乐。

修行中最可怕的违缘就是贪欲,依靠贪欲 而毁坏自他的现象,自古以来也是非常非常多。 作为出家人,应该经常祈祷上师三宝,加持自 己的戒律永远清净;在家人也要尽量知足少欲, 对人财物不应过于贪执,否则将如萨局哈巴所 说:"贪执犹如芝麻许,竟引痛苦无边际。"其 实不仅仅是人,包括牦牛在内的旁生,也会因

竹悔仪轨

贪欲而招来连续不断的痛苦,如果没有贪欲的话,任何众生都会活得很快乐。

断除贪欲最好的方法,即是不执著对境,不管是对人也好,对财物也好,对名声也好,都不要有太大的执著,应该看得淡、看得破。住在寂静地方的人,理当把贪著外境的心慢慢放下,如此一来,就像水中沉淀杂质一样,心自然而然会澄清,本来面目也很容易现前。

非常希望大家时常祈祷传承上师和佛菩萨,过去自己以贪心造作的恶业,在圣者面前竭力忏悔,认清心的本性,以后尽量不要被贪欲蒙蔽,这样,来世才不会堕入地狱、饿鬼、旁生当中。否则今生中一直贪得无厌,肆无忌惮地造恶业,来世不堕落是绝不可能的。珍贵的很难得,大家既然得到了如意宝般的珍贵人身,就应该按照殊胜的窍诀和教言去做,不然的话,一直随着世间行为和自己的分别念,永远也不会得到解脱!

第一百二十岁课

第八品《静虑品》主要讲"离俗世"和"弃妄念"。弃妄念分为略说和广说,在广说当中, 又分观察果报可怕、观察本体不净、观察因有 害三方面,其中第二个是讲:

癸二 (观察存体不净) 分二: 一、以同离 命故观彼不净; 二、观察具命而观彼不净。

子一(以同离命故观彼不净)分点;一、 无有所贪之法;二、以贪而视不应理;三、以 嫉妒保护不应理;四、恭敬供养不应理;五、 欣喜接触不应理;点、以贪拥抱不应理。

丑一、无有所贪之法:

我们所喜爱的他人之身,真正用智慧来观察的话,和离开了生命的尸体一样不清净,没有什么可贪执的。

这一品主要讲断除贪心。众生相续中有贪 嗔痴三种烦恼,《入行论》用了三品分别对治: 以《安忍品》对治嗔心;以《静虑品》对治贪 心;以《智慧品》对治痴心。因此,这部论典 非常殊胜,嗔恨心比较重的人,应该常看一下

《安忍品》; 贪心比较重的人, 不管是男众女众, 需要多看第八品;对很多道理懵懵懂懂的人, 应该学习《智慧品》。

这一品主要是分析女人的身体、下文也会 经常提到女身不净, 在学习的过程中, 希望女 众不要有其他的心态。听说西方人一听到女人 的过失, 就特别不服、不高兴。当然, 我倒不 害怕你们反抗,这种情况一般也没有,如果你 们要反抗, 我以理说服也没有问题。

按照佛经的观点,女人不管从世间法的角 度, 还是从佛法的角度, 的的确确有不共的过 失。比如女人的烦恼比较严重,做事的能力没 有男人强, 世界上的国家领导、各部门主要负 责人,女人占了百分之多少?你们也可以看一 下。一方面这是前世业力所感,另一方面,也 是自己的发愿力不够。《药师经》等有关经典中 说,女人要想将来变成男身,也有一些殊胜的 方法。因此, 女众不要太自卑, 只要发愿, 今 后都有成就的机会。当然,也没有必要认为自 己非常了不起、但却受到佛陀和上师的蔑视、 你们应该反观自己。

作为男众,不要因经论中对女人身体的有

些剖析,就口口声声说"你们女人的身体不清 净,你们如何如何低劣",始终以蔑视的眼光来 看待。其实喜欢说这些的人, 内心的贪欲之火 非常强烈, 在世间上也经常看得到。要知道, 佛陀剖析女人的身体,是为了对治男人的贪心, 让你不要贪执这样的不净物。如果男人的身体 不是骨肉组成, 而全部是钢筋水泥, 或者清净 的原料, 那你可以嫌弃女人的身体, 说女人不 清净也有道理。但实际上并不是这样、下面也 会讲到,不了解别人的身体不净,倒不值得大 惊小怪, 但连自己的身体都不知道不净, 这简 直太稀有了。所以每个人应该反反复复地观察, 不管是自己的身体、别人的身体, 都没有什么 可贪的。

上师如意宝讲过:"女众学习《入行论》等 大乘经典时,一提到女身不净、女人如何不好, 就应该把名词换一下, 把女人全部换成男人, 以此断除自己对男人的贪执。除了个别颂词是 针对女人讲的,大多数内容都可以互用。"

我们欲界众生,对财物的贪执比较厉害, 但最严重的就是对异性的贪执。尤其是受了戒 律的人,假如不知道别人身体不净,始终认为

对方非常清净、非常漂亮,很容易在迷惑中犯 戒律、造罪业,发生各种不愉快的事情。

当然, 我刚才也讲了, 在修学过程中不能 走极端。以前藏传佛教中有些男众刚出家时, 看见女人就满怀仇恨, 刚开始是这样的话, 不 久以后很容易毁坏戒律、成家生子。所谓的女 众, 毕竟也是众生, 对众生不能过于嗔恨。现 在有些出家人或者居士,对女众始终看不惯, 这是非常不合理的。然而还有另一种极端:只 要女众一发话,就规规矩矩地听从命令,男众 说一百遍也不可动摇, 这也不太公平。

而作为女众,有些人特别傲慢,对男众出 家人不恭敬, 认为自己和他们平起平坐。实际 上按照《毗奈耶经》的说法、比丘尼即使有一 百年的戒腊,对刚受戒的沙弥也要恭敬。佛陀 在小乘经典中讲过,因为女众的出家,佛法住 世期减少了五百年。所以女众没必要认为自己 非常了不起,但也不能特别自卑,这方面大家 要掌握分寸,和睦相处。同时明白守戒的违缘, 以传承上师们的教言要求自己。

> 月老媒婆前,何故屡恳求? 为何全不忌,诸罪或恶名?

按照印度的传统、男人若对某个女人生起 了贪爱,往往恳求媒婆牵线搭桥、撮合因缘。 媒婆相当于现在的婚姻介绍人,她们的身份原 本非常低贱, 但有些高贵的男人为得到所贪爱 的女人, 甚至跪在她们面前, 低三下四地再三 乞求。只要能得到那个女人,他们不顾名声, 不惮造罪,不惜花费一切钱财。

现在也有很多人为了一个女人、宁愿花很 多钱, 做各种可怜的事, 因为自己被贪心控制, 丝毫不顾别人说什么,即使犯了极大的罪业, 如杀父母、害他人、说妄语等,有些人也是心 甘情愿。弥勒菩萨云:"欲者趋入大怖畏。"这 些贪欲强烈的人, 已经趋入非常可怕的境地, 自己造了什么业都不知道,为了获得女人的欢 心,恶名远扬也全然不顾。就像美国前总统, 为了一个女人,闹得声名狼藉、身败名裂;阿 拉法特在和平方面也做了很大贡献、但后来为 了女人, 钱财和名声上受到什么样的损失, 大 家也应该清楚。

据说很多年轻人不顾名声, 为了找朋友, 把自己的照片贴在网上,拼命地自我介绍、自 我宣传。这是非常可悲的! 把照片挂在网上,

让全世界都知道你实在找不到人喜欢,在贪欲 的束缚下、所做的行为极其可怜。甚至有些人 犯了弥天大罪,自己也根本不知道。而有正知 正念、品行高尚的人, 肯定不愿意这样做。因 此,作为真正的修行人,应当远离修行或持戒 的一切违品,《月灯经》中也说:"犹如嗔恨之 毒蛇、智者应当远女身。"

怎么样远离呢? 在日常生活中, 首先不要 与女人经常交往, 否则戒律受到损害时, 那时 候就没有自由了。麦彭仁波切在对小僧人的教 言中也讲过:"女人是很厉害的,天王都无法战 胜的人,往往被女人踩在脚下。"自古以来的帝 王将相,很多因女人而亡国丧命;一些声名显 赫的出家人,也是因为女人而毁坏戒律,趋入 极其可怕的境地。这些都是贪欲的过患, 大家 务必要牢记干心!

> 纵险吾亦投, 资财愿耗尽, 只为女入怀,销魂获至乐。

为了得到女人,哪怕危机重重,自己也愿 冒险尝试; 就算为此荡尽财产, 自己也是心甘 情愿,只因为女人的投怀送抱,能带来莫大的 销魂喜乐。

贪欲强烈的人,不管是什么身份,为了女 身,可以付出地位、财产等一切代价。现在的 社会上,有些腐败分子为了女人开始贪污,最 后自己被判刑、枪毙, 许多悲剧的发生, 无不 来源于贪欲。《法华经》云:"诸苦所因,贪欲 为本。"佛陀在《楞严经》中也说:"此等众生, 不识本心, 受此轮回, 经无量劫, 不得真净, 皆由随顺杀盗淫。"这些人不认识贪心的本质, 不了解贪心的过患, 为了女人造下各种罪业。

当今社会极其腐败,了解某些内幕的话, 就会觉得特别可厌。不仅现代如此, 从历史上 看,为了女人而毁坏国政、身绝命亡的故事也 非常多。比如夏朝的君主桀,他在位时,广集 天下美女供自己淫乱, 传说后宫有美女三万人。 (当时的人口并不是很多,三万美女不是一个小数目。) 他最为宠爱妹喜,为了让她开心,聚集全国上下 的粮食来酿酒, 蓄酒为池, 大如湖泊, 日夜同 妹喜饮酒取乐。妹喜特别爱听撕裂丝帛的声音, 桀马上令各地每天进贡丝绸一百匹, 让人轮流 撕给妹喜听。由于他的荒淫无道, 致使百姓无 以生存,四方诸侯群起,最后导致夏朝灭亡。

商朝最后一个君主——纣王, 也是一味沉

ক্র <u>টি</u>চ্চ - 133 - *টে*টি

迷于花天酒地,他特别宠爱妲己,为她建造"酒 池肉林", 男男女女赤身裸体, 在酒池里划船、 吃肉,通宵达旦地狂欢。有些忠臣看不惯,表 示反对,就被纣王用"炮烙"处死,以取悦妲 己。纣王生活奢侈,纵欲无度,再加上残忍的 暴政、最终将商朝的江山断送在自己手里。

周幽王也是烽火戏诸侯、以博褒姒一笑的 昏君。他宠幸褒姒,但褒姒不爱笑,平时愁眉 苦脸的、幽王为了讨她欢喜、令士兵点燃烽火 台上的狼烟,诸侯们率兵火速赶来,却不见敌 人,褒姒见此果然微笑。(真是业力现前!) 幽王喜 欢她的笑, 觉得这是世界上最美丽的, 于是屡 次点燃烽火, 最后诸侯们再也不来了。后来真 正有外敌入侵, 幽王点狼烟以召唤援兵, 但诸 侯都不派兵, 最后幽王被杀。

现在也有为女人而送命的公案: 前几年四 川乐山有个副市长,一次在一个公共场合中, 看上一位 16 岁的小女孩, 为了把她弄到自己身 边,他谎称是新加坡商人,花费六十多万给她 购置一套豪宅、还买了一辆新款轿车。为了女 人, 贪心是无有止境的, 最后他被发现贪污后, 也是被判死刑。当时他的岁数,足以当那个女

孩的父亲, 但那个女孩为了享受, 根本不会考 虑这些。

世间上有许许多多的人、因为没有将自己 的贪心转为道用,招致各种各样可怕的后果。 因此作为修行人,要随时忆念佛陀关于女身不 净的教言, 反反复复去磨练自己。凡夫人没有 贪心的极其鲜少,但通过这样的教诲甘露来对 治,应该可以慢慢减轻。历来有无数的大德依 此窍诀, 最后彻底断除了贪欲, 看见什么样的 女人都不会产生贪心, 我们若经常观察贪欲的 过患,这样的境界肯定能达到!

> 除骨更无余,与其苦贪执, 非我自主躯,何如趣涅槃?

对于女人的身体,大多数男人特别喜欢, 这是未经详细观察所致, 如果用自己的妙观察 智进行剖析,便会得出正确的结论——实际上 这些女人只是一堆骨架而已, 全身由三百六十 块骨头组成,骨肉和皮肤相连,中间充满不净 物,里里外外没有一分干净的。这样肮脏的身 体、男人们却要拥入怀抱、贪恋不舍、完全是 无始以来的串习不能放下, 其实你所贪执的对 境,不管是自己的妻子还是别人的妻子,都不

是你能自由主宰的。

社会上有三种话题经常听到:一种是哪个领导贪污了多少钱,入监狱或者判死刑;一种是某人在医院里检查,诊断为绝症,现在已因为是某人离婚了,太太真婚了,太太亲亲领后,都是人们津津乐道的话题。的感情不好。这三种消息,不管是新闻媒体中。战是茶余饭后,都是人们津津乐道的话题。的感觉上,女人并不是你能完全拥有的,如果把花人身上的精力和时间,全部用于希求解脱、看求佛果,早就已经成就了。

那天我听一个人说,她在中国找不到对象,然后就去了美国,在美国一直找,到目前为止将近二十年了,还没有找到满意的。(其实,到了这种境地,不管是满意的、不满意的,能找一个人就可以了。)试想,如果她在二十年中一直希求正法、寻求善知识,自己的信心应该到了一定境界。但世间人的贪执极其可怕,放不下来的话,永远得不到自在和快乐。

汉传佛教中有一个故事:一个老和尚和一个小和尚外出云游,走到河边没有桥,只能淌过去。河边一美貌女子恰巧也要过河,请求老

和尚帮助,老和尚没说什么,顺便把她背过河。 过了河与女子分别后,两个和尚继续赶路。一 路上小和尚一直嘀咕:"师父怎么能这样呢?太 不像话了!……"走了二十里地,他终于忍不 住了,上前问老和尚:"师父,出家人不近女色, 你怎么能背那个女子过河?"老和尚笑了笑说: "我早就把她放下了,没想到你一直背着她走 了二十里!"

可见,境界比较高的人,即使接触到女人, 也不看作是贪执的对境。而有些人,虽然看作 是贪执的对境,但也能通过对治来断除贪心。 虚云老和尚的年谱中记载:在他38岁时,有小 次坐船从宁波到杭州,当时天气特别热,船外 人多,无奈要与一年轻女子卧铺相连。夜深醒 睡,忽觉有人在抚摸自己的身体,他立即惊醒, 见旁边的女子脱光了衣服,要来抱他。他不敢 出声,马上起来跏趺坐,持楞严咒摄心。(汉传 佛教中,常提到楞严咒对治贪心的力量很强,而在藏传 佛教里,守戒律的人应该多祈祷作明佛母,持诵作明佛 母的心咒,是对治贪心的殊胜窍诀。)女子亦不敢动, 见他有如是正念,自己羞愧难当。

上师如意宝也讲过,他以前在石渠时,有

次到外面去念七天经。那家的女人对他产生贪心, 法王觉得如果继续呆下去, 恐怕戒律不一定清净, 所以虽没有满七天, 他也马上离开了。当然, 像法王如意宝这样的大德, 可以说是在众生面前的显现, 而我们一般人遇到如此违缘时, 必须以正知正念来摄持。倘若你没有任何执著, 稍微交往也没有大的过失, 但是作为凡夫人, 对异性的烦恼极其猛烈, 真正能对治有一定的困难。因此, 上师如意宝经常提醒大家: 首先应当选择环境, 若对戒律各方面有损害, 应该火速离开, 选择其他的地方。

现在的世界贪欲纵横,人们的良知几乎荡然无存,不仅是出家人要有正知正念,居士也应守持清净的戒律,除了自己的家眷以外,没有必要贪得无厌,毁坏一切人道和世道。因而,认识烦恼的本质和所贪爱的对境非常重要。

这些道理,佛经中也有大量阐述。如《正法念住经》中云:"女人祸害因,毁今生来世,若欲利己者,故当弃女人。"假如贪执女色,今生来世都将毁坏无余。有些出家人破戒还俗后,今生连自己的生活都无法保障,来世堕入恶趣的痛苦就更不用说了。所以趁现在有殊胜的机

缘,大家一定要以正知正念来对治烦恼,远离 守戒的一切违品,这是最殊胜的教言!

## 丑二、以贪而视不应理!

始则奋抬头,揭已羞垂视, 葬前见未见,悉以纱覆面。

按照印度中部和卓那城市的风俗,女人平常要用纱丽蒙面,在没有结婚之前,即便是自己的丈夫,也无法一睹芳容。有了这种神秘感,男人对自己所贪爱的女子,因无法见到面纱后的脸容,往往日思夜想、惆怅不已。初次见面时,男人揭开女人的面纱后,为了看清她的容颜,努力使她向上抬头,女人则娇羞地低头垂视,不敢抬头。

"葬前见未见"一句,在有些讲义中说, 是指结婚之前,男人对女人见过或者没见过; 而有些讲义中说,指没到尸陀林之前,男人对 女人见过或者没见过。不管怎样解释,见过也 好,没见过也好,印度女人一直用面纱覆着自 已的脸。

现在也有这种传统,在印度,女人的衣装 基本上用纱丽,纱丽是一块约六米见方的绸缎, 一般是从腰部缠起,最后披在肩上或蒙在头上,

忏悔仪轨

中间不可经拼凑而成。印度有一种外道,据说凡皈依此教的女子,不能看别人的脸,也不让别人看自己的脸,所以她们在外出时,就用黑纱丽蒙起自己的脸,这种现象在大街上非常多。以前我从印度回来后,写了一本《巡礼印度圣地记》,但只写了一半,后来一直没有出书,那里面也描述了她们不守戒律的有些状况,这在印度来讲比较普遍。

不仅是印度,中国古代也有类似的传统, 印光大师曾讲过一个故事:从前有一家人姓罗, 家境贫寒,无钱娶妻。罗母左思右想,只有自 已改嫁,以换取银两为儿子定亲,实等于卖身 娶媳。娶亲的那一天,新郎一直不进洞房去, 新娘打听到事情的原委后,立即脱下簪珥衣服, 叫丈夫拿去还给他们,迎回自己的婆婆。儿子 听了大喜,急奔改嫁的江家去告诉母亲,当时 天色已晚、儿子就宿在江家。

不料江家有人偷听到此事,连夜赶到罗家,冒充罗某和新娘同床,之后骗走其余的珠宝财物。新娘也不知道那是骗子,到天亮丈夫回来,才知道自己被骗了,她悲痛、羞愧、愤恨,偷偷上吊自杀了。自杀之后,丈夫很伤心,给她

买棺葬殓。棺材抬到郊外,忽然雷电大作,劈死一人,正是那个骗子,手捧衣饰路过那里。棺材也被雷震开,新娘奇迹般地复活。丈夫告诉她情况后,二人相拥大哭,扶着回家,终生过生活。

过去的社会, 夫妻在结婚前都未见过面, 这种习俗不仅印度有, 中国也有, 只不过某些 细节不同而已。

在新婚之夜,贪欲比较强烈的男人,渴望 早点看见自己所喜欢女人的身体或面容,但是 这种欲望,详细观察的话,根本没有任何意义。 为什么呢?

> 昔隐惑君容,今现明眼前, 鹫已去其纱,既见何故逃?

往昔你非常渴望见到那张迷惑你的面孔, 但是女人死了以后,尸体扔在尸陀林,秃鹫和 豺狼已扯去了她的面纱,你为什么反而惊慌逃 走呢?

到了尸陀林,不管是什么样的女人,都可以见到她的容颜。秃鹫将她的面纱、衣服全部撕去,那令人神魂颠倒的娇容明明摆在眼前,此时你为何要仓皇逃走,连看都不敢看?这个

<u>~@~</u>

身体与昔日并无两样,同样都是骨肉皮肤组成,为什么现在你对它的态度截然不同?

反过来说,女人对男人生贪心时,也可以 用这种方法观想。有些人为了贪执某个男人, 不惜舍弃所有的财产、名誉,甚至愿意自杀。 其实你所爱的男人身体,到尸陀林以后就面目 全非了,没有一处值得贪恋。

以前一个老乡特别喜欢他妻子,但他妻子 年轻时就死了,当时很多人劝他不要去尸陀林, 但他非要看一下。他将尸体送到那里天葬,秃 鹫一会儿就撕食光了。当时我也去帮忙念经, 他先是一言不发地看着,呆了许久突然对我说: "佛经中说人身由不净物组成,确实是这样啊! 以前我特别疼爱妻子,以为她非常好看,今天 总算有了新的认识……"

其实,不仅死人的身体非常可怕,活人的身体也是同样。西汉的开国皇帝刘邦,有一个吕皇后,她生了一个儿子,被立为太子。后来刘邦十分宠爱戚夫人,打算立戚夫人的儿子为太子,把原来的太子废了。然由于种种因缘(这个因缘比较长,我在这里不啰唆),这个计划没有成功,但是这件事情,吕皇后一直怀恨在心。因

刘邦在世特别执著戚夫人,她无机可乘,刘邦 死了以后,她儿子当了皇帝,她就命人残忍地 砍掉戚夫人的手脚,熏聋耳朵,灌了哑药,挖 去双眼,扔到厕所里,唤作"人彘"——人猪。 然后叫来自己的儿子惠帝,欣赏她的杰作。惠 帝去看时,根本分不清是肉团还是人,他问 亲这到底是谁,吕皇后得意地说:"这就是天 最美丽的戚夫人!"惠帝听到之后,吓得脸色大 变,一方面觉得惨不忍睹,另一方面,认为母 亲太心狠手辣。受到严重刺激后,他回去就开 始生病,一年中也没有上朝,最后因病而死。

因此,再动人的身体,本质也是不净的,若 能明白这个道理,肯定对修行有所帮助。泰国 清迈府的有些佛教徒,看到邓丽君的尸体后, 对人身有了重新的认识。实际上,不管是怎么

漂亮的明星歌星, 无一不是骨肉皮肤组成, 到了一定的时候, 就没有什么可贪的了。如果认识到这一点, 对别人身体的执著也会逐渐消失。





下面讲的仍是舍弃妄念, 现在是第三个问 题:

## 丑三、叱嫉妒保护不应理!

昨天已经讲了,女人的身体只不过是一堆 骨锁血肉, 无有任何可贪之处。现在成千上万 的人不了解这一点,往往陷入迷茫的深渊中, 而我们大乘修行人,懂得这些教言以后,对感 情不要特别执著。

现在人对异性的执著,给自己带来了极大 痛苦, 作为修学佛法的人, 我们的确非常有福 报,为什么呢?因为佛法不仅是一种加持或者 不可思议的境界, 而且通过理论分析, 所得出 的结论任何智者也没办法推翻。这里虽然是剖 析女人的身体,间接呵斥男人的贪欲和不如法 行为,但若真正了达这样的道理,对自己的生 活有非常大的利益。

生活中的有些对境,修行人能看破,而世 间人看不破,原因是什么呢?因为修行人明白 佛教的甚深义理、世间人缘分不到、没有闻思 的机会,即使有一些机会,佛法也没有深入内

心,自己一直在迷茫徘徊着,找不到方向。所 以,大家既要观外面的世界,又要观自己的内 心,只有这样,修行境界才会越来越增上。

# 昔日他眼窥, 汝即忙守护, 今鹫食彼肉, 吝汝何不护?

昔日, 其他男人只是偷偷看一眼, 你就以 最快的速度将她遮掩起来。而如今, 她死后被 扔在尸陀林、秃鹫正在撕食她的皮肉、吝啬的 你为什么不去保护她呢?

世间人对爱情特别执著、认为自己所爱的 人,只为自己所独有。别的男人无意中看一眼, 或者稍微与她接触、谈话,自己也会妒火中烧, 生起极大的嗔恨心。

这个颂词,是说男人的嫉妒心非常强烈。 以前我在课堂上经常批评女人的嫉妒心、不管 对异性也好、同性也好,别人的很多行为自己 无法容忍, 什么事情都看不惯, 但是在这里, 男人的嫉妒心也特别强、二者没有多大差别。 尤其在生活中, 假如知道自己所执著的人, 与 其他人有关系,则会不惜一切地毁了对方。这 种现象、古往今来也多不胜数。

我们家乡有个人,他对自己妻子说:"其他

什么事情都可以开许,唯独有件事情我不开许,你要注意啊!"现在他已经七八十岁了,但年轻时的这句话,一直被大家传诵着,"流传百世"。所以,很多人对妻子的守护心,跟对其他的事物完全不同。

《百业经》中有一个残忍的故事:从前有个国王叫丑陋者,性情十分残暴,嫉妒心极强,他对王妃制定了极其严格的禁令,尤其是带王妃出游时,街道两旁不能打开门窗,禁止别人仰望王妃的姿色。(现在来领导的话,街上不能通车,给他让个路,停几分钟也可以。但国王和王妃一起出门,要求两边的窗户全部关掉,这种行为真的过分!)若有人无意一瞥王妃,他会立即剜掉此人的眼睛。

一日,他与王妃们去森林游玩。(古代的国王和王妃可能没有其他的娱乐,在很多故事中,他们只要一有时间,就像猴子一样到森林里面去。)当时有位独觉在那里禅修,几个王妃见到独觉身相庄严,生起无比欢喜心,各自取下面纱,于他面前恭敬顶礼。国王闻知此事后,嗔心大起,立即命人剜去独觉的双目。

独觉因前世恶业感召,受害时没能显现神变,但剜完眼睛之后,他飞入虚空示现种种神

变。凡夫人对神变有很大的信心,国王见此马上跪地忏悔。但因他曾剜掉成千上万众生的眼睛,故其业力成熟时,仍无法避免果报:他于五百世中生于地狱,受无量痛苦;从地狱中解脱后,于五百世转生为盲目饿鬼;次后又于五百世转生为盲目的旁生;从三恶趣中解脱后,于五百世中转生为盲人。佛陀在世时,他也是一个盲人。

因此,以嫉妒心伤害别人,所造的恶业相当可怕。有些女众对自己的丈夫特别特别执著,见他与单位里的女同事说几句话,马上醋意大发,疑神疑鬼。现在社会上的恶行不断增长,听说在大城市里面,不管是男的、女的,对自己的家人都抱有怀疑,整天跟踪监视,甚至希望能监听对方的电话。由于自己的这些执著,无端引生了许多伤心和苦恼。

其实如果你对所爱的人百般守护,他死后送到尸陀林时,身体被鹫鹰、乌鸦、狐狸、野狗等不断撕扯着,那时候你为什么无动于衷? 往昔别人看他一眼,你就妒火中烧,现在鸟兽把他身体撕成一块一块吃掉,你真有吝啬心的话,为何不去保护他?

<u>~~</u>

不过,曾经有个老乡说:"别人看我的妻子有什么嘛?只要不带跑她都可以。带跑的话,我老了以后有点麻烦,其他什么我都想得开。"虽然众生的业力各不相同,有些人心胸狭窄,有些人心胸宽广,但不管怎么样,对异性的执著还是相当可怕。尤其在贪心增长时,什么事情都干得出来,佛经中也说:"增上贪欲者,不知理非理。"有些人生嫉妒心或贪心时,做事情根本不讲理,好像发疯了一样,过段时间冷静下来,也知道自己特别过分。

记得佛经中有一个公案:在某个节日,王子们穿上盛装,到城外去寻欢作乐。当时佛陀正好进城化缘,佛陀对僧众说:"看看这些王子,打扮得像三十三天的天人。"说着,就进城去了。在途中,王子们遇到一位美女,为了美女,他们争风吃醋、大打出手,最后都受了重伤,躺在担架上被抬回家。回来时,刚好佛陀化缘后要离开城市,众僧见到王子们的狼狈相,对佛陀说:"世尊,王子们一大早盛装打扮出城,现在为了一个女人,落得如此下场。"佛陀对他们开示道:"忧患和怖畏的产生,都是因为贪欲。"

的确如此,不管是以前的皇宫,还是现在

的家庭,一切不平安、不和睦的根源就是贪欲,如果贪欲没有得到对治,自己始终离不开恐惧和痛苦。我们若能认识心的本性,很多问题容易解决,否则,不择手段地看管自己的家人,就像对宫里的嫔妃一样,根本不让离开皇宫,后宫中除了皇帝以外,所有的男人都要阉割,这样的下场将会如何?你们应该比我清楚。

这些教言看起来是破除对女人的贪心,实则以正量观察时,对男人的身体也是同样。龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中言:"如女身不净,汝自身亦然。"就像女人的身体不清净那样,男人的身体也是一模一样。因此,在学习这部论典的过程中,女众不要有心理压力,对佛法不要不恭敬;男众也不能高高在上,轻视女众。

当然,我们这里的出家人,大多数对佛经有较深的领会,应该不会产生邪见,也不会互相蔑视。但我担心有些菩提学会的居士,学习这一品时,下课的时候——"你们女众的身体如是不清净,你们多低劣啊!"佛法的语言不能用来诬蔑别人,有些人为了与女众结缘,趁这个机会,表面上说她们过失,其实产生极大的贪心,想用这种方法来沟通,大家也要值得注

忏悔仪轨

<u>~~</u>

意。

总之,通过上上下下的观察,我们应该明白身体到底是什么样的。这方面的道理,以前所学的知识、所依止的老师,可能并没有讲过。在学校中虽然学些知识,也算是增长各种见识,可是对身体、心理的分析,佛法才是至高无上的,它是世界上唯一的如意宝,大家理当以非常大的信心来对待!

## 丑四、恭教供养不应理,

很多人每天对上师不恭敬,对身体却非常 恭敬,这是不合理的,怎么不合理呢?

> 既见此聚尸,鹫兽竞分食, 何苦以花饰,殷献鸟兽食?

眼见这堆不净物所聚成的尸体,为众多鹰 鹫、豺狼等竞相吞食,你又何苦以花鬘等装饰 这些鸟兽的食物呢?

很多人特别喜欢打扮,其实所谓的时髦, 再过几十年后,就会像一阵风或一股热气一样 消失无余,现代人喜欢的装饰、颜色、形状, 以后不一定觉得好看。老年人应该比较清楚, 七八十年代时,男男女女所追求的衣服、服饰, 在现代人的眼中早已过时。唐朝、明朝等当时 最流行的各种装扮,现在很多人也觉得不伦不 类。因此,如今特别流行的花样,过段时间一 定会被淘汰的,每个时代中,人们凭自己的想 象与受环境的影响,在无意义的事情上白白浪 费了自己的生命,这是非常不合理的。

此处是说,我们到尸陀林时,会见到天葬师把尸体切成一块一块,成群的秃鹫扑上去,争前恐后地扯来扯去……不管这个身体以前如何漂亮,死后也唯一成了动物的食品。既然如此,你全力以赴用最贵重的东西装扮它,又有什么用呢?

世界上各个民族的传统不同,比如藏族女人为了漂亮,身上要戴满各种石头——金子、银子、珊瑚、玛瑙等等,表面上看来是装饰品,实际完全是一堆累赘:脖子上垂一块"巨石",头发上的珊瑚和琥珀也特别重,头发被一根根拔下来,听说特别痛,但是为了好看,一定要发个罪。印度女人的鼻子上,要穿一个大大的鼻环,环上有许多须须,鼻环跟耳环连在一起,好像是对人的一种惩罚。以前藏人也有这样的,现在可能比较少,当时男男女女都有特

别大的银耳环, 耳环下面串着珊瑚、松石、珍 珠, 再下面是五颜六色的丝绸须须, 走路的时 候一摇一晃, 觉得自己是世上最好看的人。

虽然我们没有这种感觉,但若有女人喜欢 这些,她的男人就会把财产全部换成金银,为 自己的爱妻作装饰。这是一种愚痴的行为,现 在很少人拿钱来帮助可怜的众生、却愿意花在 没有用的打扮上、其实对这副身躯用再高级的 化妆品, 也阻挡不了岁月的无常。

以前唐玄宗在位时,整个国家繁荣昌盛, 各国都喜欢到中国旅游,就像我们现在喜欢去 美国一样。但玄宗的贪心非常强烈, 他最宠爱 的武惠妃去世后,觉得后宫嫔妃无一满意,见 自己的儿媳妇杨玉环容貌出众,就用种种手段 招入宫中,变成自己的女人,册封为贵妃。杨 玉环的哥哥、姐姐也随之成为皇亲国戚、地位 显赫、生活奢侈、日常开支非常浩大。

尤为过分的是、杨贵妃爱吃荔枝、一定要 吃新鲜的。于是玄宗特设驿骑传送, 跑数千里 地,荔枝的味道还没有变就送到了京城。(唐朝 国都是西安,荔枝只有岭南出产,当时又没有冰箱,要 想吃新鲜的,只有用快马一站一站地送来。)有诗云:

"一骑红尘妃子笑,无人知是荔枝来。"专送荔 枝的快马经过时, 扬起滚滚的红尘, 百姓都以 为发生了重大战情,哪知是皇上为博贵妃一笑, 专程为送新鲜荔枝而来。(这种做法真的特别可怕, 那个时候飞机火车什么都没有,几千里的路程,一节一 节地送过来,只为了满足女人的口腹之欲,也难怪佛陀 在大乘经典中经常呵斥贪执女色的过患。历史上有许多 这方面的事例,我这次讲《入行论》之所以用世间公案 来阐述女人的过失,也有一定的原因。)

后来由于杨贵妃受宠,杨家一门气焰嚣张, 导致安禄山以此为借口造反、玄宗携贵妃被迫 外逃。在途中,将士们请求将杨贵妃处死,因 为她是这场战争的祸根。玄宗为了平服军心, 不得已赐死了贵妃, 用简单的褥子一裹, 随便 埋在大路边。

当时埋的这具丑陋尸体, 就是以前大家喜 欢供养的身体,如果把她扔在尸陀林,可能秃 鹫非常高兴,因为她是历史上有名的胖美女! 有些尸体特别瘦, 只是一堆骨架, 老鹰都吃不 饱, 经常比较伤心。假如把她扔在尸陀林, 很 多人也应该想一想:以前倾国倾城、娇艳动人 的这个身体, 最后落到了什么下场? 所以我们 看见人死时,应该用无常观来好好观察,这对

自己的修行很有帮助。

现在大城市里的很多年轻人, 没有时间学 《入行论》,那天我从年龄上分析了一下,大多 数学员都是成年人,年轻人寥寥无几。本来他 们非常有潜力,但很多人耽著于感情美色,根 本没有时间学。有些年轻人为了找朋友,天上 天下都在寻觅,但始终也找不到。有个老太太 说:"我孙子一直找不到合适的对象,我非常伤 心。"这些老年人真的很糊涂,有时候看他们的 表情、听他们的谈话、都纳闷他们为什么不念 佛,每天都是想这些?自己一辈子迷迷糊糊过 来了,一点后悔和惭愧都没有,还要给下一代 的耳边也灌输这些非理教育, 这些老人实在可 吟!

我们应该观察自己的身体, 也要观察别人 的身体。其实人人特别喜欢的身体、除了给秃 鹫当食物、给农民当肥料之外,没有任何价值。 正如《中观四百论》中所说, 它唯一的价值, 就是能依之修持善法。因此, 皈依佛门、行持 善法的人,他们的身体才有价值!

丑五、欣喜接触不应理(以欢喜心来接触女人 的身体不合理);

若汝见白骨,静卧犹惊怖, 何不惧少女,灵动如活尸?

见到尸陀林的白骨时,即使它静卧不动, 也会令你惊怖不安, 那你为什么不怕现在被灵 魂所带动的活尸呢?

古印度的尸陀林, 跟藏地的尸陀林有点不 同。在藏地,尸体放到尸陀林之后,很快的时 间内, 天葬师就把皮肉割开、骨头砸碎, 当场 喂给老鹰吃光, 尸体马上就处理完了。而根据 史书上记载,古印度的尸陀林没有天葬师,人 | 死后只是把尸体送到那里,老人的尸体、年轻 人的尸体、小孩的尸体横七竖八地堆着、有新 的也有旧的, 在那种场合中, 呆一会儿也觉得 非常害怕。

去年有一个喇嘛, 非要去尸陀林修断法, 于是带了个小小的帐篷,打算在那里住下来。 到了黄昏,他觉得阴风阵阵、毛骨耸立,晚上 念了点经后,实在是受不了,拔腿就跑,帐篷 也扔在那里,次日白天才敢去取。其实我们这 个尸陀林还算是可以, 天葬后就看不到尸体了, 但印度尸陀林并不是这样、所有的尸体都会堆 在那里, 等鸟兽慢慢地吃光。

原来藏地有一个故事:某人吹嘘自己胆子 特别大,做什么事情都不怕,一个人对他说:

"你真有本事的话,到尸陀林去,把一根桩子 结实地插在地上,如果回来一点都不害怕,我 给你一匹马。"那个人满口答应下来,拿着桩子 势在必得地去了。黄昏时他开始有点怕,东看 西看,一边看一边插桩子。因为藏装比较长, 他在插桩子时、把衣服的下摆也插在了地上。 插好以后、他转身正准备回去、突然觉得地下 有人拉着他不放,怎么样都走不动。他就大声 哭着哀求:"请放了我!求求你,请放了我!……"

所以, 尸陀林是特别可怕的地方, 为什么 可怕的呢? 因为里面有很多尸体,令人望而生 畏,尤其是看到他的面相,觉得特别恐怖。其 实米拉日巴尊者说, 我们活着的身体, 不管从 结构上、本质上,或者躯体上、容貌上,跟死 后的尸体没什么差别。有些人可能认为:"这二 者完全不相同、活着的身体有生命、而死了以 后没有生命。"这一点是对的,但我们怕的不是 生命,就是尸体;我们贪执的也不是灵魂,而 是身体。既然贪执的是身体、那么它放在尸陀 林里时, 你为什么如是害怕呢? 以理观察的话,

生前的身体跟死后的尸体、本质上没有任何差 别,现在由风大带动的身体,就是"起尸"。

如果一个人在死后,尸体猛然站起,虽然 容颜与往昔无异,但最爱她的男人也会吓得昏 过去。《四百论广释》中有个故事说,有一国王 对王妃(另有种说法是王子)极为宠爱,忽有一日 王妃死了, 群臣为了不让国王太悲伤, 便启奏: "王妃没有死、她变成魔鬼了、尸体已经起来 了!"国王一听特别害怕,立即下令将王妃碎尸 万段。不久群臣又禀告:"王妃死了!"国王大 喜,令眷属敲鼓庆贺。其实,如果害怕她死后 的起尸,为何不怕活着的身体?《入行论》下 面也会讲到:"岂乐活白骨, 充塞寒林城。"我 们现在所居住的世界, 实际上就是充满活动白 骨的寒林城。

在古代, 人死后如果没有赶快处理, 晚上 半夜三更就可能起尸。有时候我们护尸体很害 怕,晚上一边念经,一边要注意动静,大概两 三点钟时要看一看尸体会不会起来。你们女众 好像不害怕, 还是挺厉害的, 我们有些道友死 了以后,很多人通宵为其念佛,一点恐惧都没 有。但我们晚上真的有点怕, 所以一般用个帘

<u>~~~</u>

子隔着。听说有一个人晚上守尸体时,中间隔了一条帘子,有只老鼠在那儿动,他认为尸体起来了,结果吓跑了。第二天一看,才发现是老鼠在作怪。以前在西藏和马尔康一带,经常有起尸的现象,很多上师的传记里都有叙述。

我们若能经常观无常, 剖析他人的身体跟 尸体没有差别、将来很容易生起出离心。记得 《开启修心门扉》中说,从前有一个人,偶然 的机会看到一具开膛破肚的女尸,恐惧厌恶之 余,心中反复思量:"天下所有的女人都应当如 此,包括我自己的身体也不例外!"他死后转生 于印度,成为一位大国王的王子,名为"扎巴"。 扎巴成年以后、被许多美艳的王妃围绕着,一 次, 当他与众妃尽情享乐之后, 众妃都进入了 梦乡。他环顾四周的王妃,忽然觉得仿佛置身 于腐臭冲天的尸陀林, 立刻生起反胃作呕的感 觉。他一下子不安起来,迅速仓皇出逃,来至 佛陀身边,以听闻佛法而现见四谛,成为一名 叫"扎巴"的大阿罗汉。据说佛陀在初转法轮 时,紧随身边的马胜等五比丘与扎巴等五近比 丘中的扎巴,就是这位扎巴。

所以, 前世若曾观过无常, 今生对生活就

会有所领悟。我们这里的有些修行人也讲过: "以前跟自己的爱人在一起时,觉得以后会幸

福快乐,但成家之后,只要跟妻子睡在一块, 就感觉身边有一具大尸体。最后也不得不出家, 前往寂静的地方。"

我今天这样讲,你们会不会家庭不和?当 然从显现上,与众生还是应和睦相处,但也要 认识到身体的不净本质,否则一直执迷不悟, 始终在贪欲的网罟中无法自拔,那会非常非常

可怜!

丑点、心贪拥抱不应理!

昔衣汝亦贪,今裸何不欲? 若谓厌不净,何故拥着衣?

从前,你连穿着衣服的女身都要贪爱,而 今为何不欲求那裸露的女尸?如果你厌恶不净 的尸体,那为什么要拥抱衣服包裹的身体呢?

世间人的心真的很迷惑,听到有些歌星唱歌很好听,就莫名其妙对他生贪心。很多无聊可怜的人,为了追这些歌星,情愿倾家荡产,只要听到他的一首歌,不知道自己的鞋子掉在哪里,一直拼命地追。还有些人看到有的明星化妆很美,姿态非常美妙,也无缘无故生贪心。

其实她的打扮、装饰、衣着,并不是她的身体, 她真正的身体,跟尸体没有任何差别。然而人 始终喜欢一种神秘感,如果没有神秘感,所贪 执的对境根本没有什么, 若用智慧的宝剑挑开 神秘的面纱, 他们只不过是一具具活尸体罢了。

穿着衣服的美女、很多人都特别喜欢、而 尸陀林中赤裸裸摆在面前的女尸, 即使是贪心 最大的男人,不要说拥抱,连亲近都不敢。佛 陀时代有个非常出名的妓女, 她对三宝很有信 心,每天供养八位僧人,很多僧人觉得她非常 好看, 都愿意去她家应供。有一位僧人回去后, 向众僧提及她是多么漂亮, 每天供养的食物如 何美味。听了这番话,一位年轻的僧人,虽然 没有见过她, 但却爱上了她。隔天, 他也随僧 众到那位妓女家应供。不巧的是, 正好那个妓 女生病了,但出于强烈的信心,仍在别人搀扶 下出来拜见众僧。当她走出来时、那年轻的僧 人见到了她, 非常吃惊, 因为她虽在病中, 却 仍然那么美丽动人,他马上产生了强烈的爱欲。

好景不长,这位妓女不幸当天晚上死了。 国王派人把死讯告诉佛陀, 佛陀请国王将尸体 送到尸陀林,暂时保护起来,不要被秃鹫吃掉,

让尸体在那里停三日。印度的气候非常炎热, 三天之后,她的尸体不再美丽,苍蝇从她的九 孔中飞进飞出。(有时候我念颇瓦时,就经常想:"听 说这具尸体生前非常美,但死了好几天以后,再美的人, 人们连看都不敢看,只有用布裹着放在那里。")

到了第四天, 佛陀带领众眷属、国王带着 部下前去观看尸体,那年轻的僧人也跟着去了。 在这么多人面前, 佛陀明知故问道: "国王, 这 女人是谁?"国王说:"是大名鼎鼎的某某妓 女。"(就像有些明星一样,他们的名气人尽皆知,年 轻人在说,老太太也在说。也许是我看不来吧,人们公 认的美女俊男,真的不好看,没有毛病的人始终找不到。 如果换成动物来看人,会觉得人长得非常奇怪。就像我 们看猴子特别难看,不管是鼻子、嘴巴,什么都怪怪的, 但若我们变成猴子来看人, 可能觉得更可怕。所谓的好 看,完全是分别念安立的,东方人和西方人的标准完全 不同。原来我在三亚治病时,那里正举行"世界选美大 赛",一百多个美女云集一处,但我深深地感觉到,各 地对美的评价有天壤之别。有时候一个国家选一个美 女,他们觉得是最好看的,但在其他的民族看来,不要 说一个国家的美女,连一个村子的美女都算不上。因此, 所谓的美,并不是真实存在的。)

国王回答之后,佛陀紧接着说:"很好,国 王请你宣布, 谁要是肯出一千两银子, 就可以

\$ 5002

占有她。"可是无人问津。国王一再把价钱降低,最后减到一个铜板……四分之一个铜板……八分之一个铜板,照样没有人要。国王干脆宣布:"谁要的话,就可以免费抬走。"但大家仍然没

谁要的话,就可以免贾抬走。但大家仍然没有兴趣。这时候,佛陀对众人开示道:"你们看,她活着时,有人肯花一千两银子,只不过为了和她共度一个晚上;现在连免费赠送都没有人要。实际上,她原来的身体跟现在的身体只不过放了三四天而已,此外根本没有本质上的差别。"

以前目犍连尊者得阿罗汉果后,有一次去城市里面,有个女人见到他,贪心大起,故意穿上华丽的衣服来引诱他,尊者见此即说偈言:"汝身骨干立,皮肉相缠裹,不净内充满,无一是好物。我心如虚空,一切无所著,正使天欲来,不能染我心。"

达到这样的境界,确实非常困难,可是通过对人身的种种剖析,自己的贪心应该会减少。 当然,感情上的问题,是凡夫无始以来的习气, 懂得理论后马上就能断除,肯定也不太现实, 但若从理论上先下手,强烈的贪欲就会逐渐息 灭、消失。为什么很多出家人刚开始时对感情 一直不舍,后经一番大乘佛法的闻思,终年住 在山里,没有伴侣也能呆得下来?这就是因为 大乘佛法的加持和威力不可思议!

忏悔仪轨





# 第一百二十二者课

本论正在观察所贪之对境,今天开始讲具 有生命的身体不值得贪执:

子二 (观察具命而观彼不净) 分三: 一、脏物现前; 二、叱推理决定; 二、破彼清净相。

丑一 (脏物现前) 分二; 一、贪分别之脏物不应理; 二、谴责具迷乱者。

寅一 (贪分别之脏物不应理) 分三; 一、 破贪口水; 二、破贪所触; 三、破贪身肉。 卯一、破贪口水;

粪便与口涎,悉从饮食生,何故贪口液,不乐臭粪便?

有些人喜爱异性的口水。其实粪便与口水 都是由饮食消化产生的,你为何单单贪爱口水, 却不贪爱臭粪便呢?

贪心强烈的人,在与所爱的人拥抱接吻时, 对她的口水也会生起贪执,毫无厌嫌,很多文章中这样写,人们的行为也这样做。其实这是一种迷惑颠倒的执著,若以智慧来详加观察, 女人排出来的粪便,与口水同样来自于饮食, 女人吃饭喝水以后,能消化吸收的部分变成血 液、肌肉、口水,而不能被吸收的变成大小便等。既然如此,对之一贪一恶是不合理的,毕竟它们的因都是饮食,没有这个因的话,口水和粪便都不会产生。比如有些人生病了,不能吃饭、喝东西,那他一定会口干舌燥,大小便减少。所以口水和粪便依靠饮食而来,在身体中都存留了一段时间,那为什么口水与粪便排出来时,贪心最严重的男人,也不会对女人的粪便生起贪执而吸吮呢?

对于这一点,我们先要从理论上明白,然后再在山里、寺院等寂静处,进行长期的串习,若能如此,心才会逐渐恢复原状,不会对女人盲目地贪执。麦彭仁波切也说:"非常愚笨且贪心强烈的人,于女人的口水如同甘露一样享用。"他老人家通过不同的教言,呵斥了这些人的不良行为。

因此,如果喜欢女人的口水,那也应该喜欢她的大小便,而事实上,纵然是再迷人的美女,也没听说过有人贪著她的粪便。既然二者的来源相同,人们对它们的态度截然不同,这完全是长期的颠倒执著所致,假如通达了心的本性,明白了身体的本质,则不会有这样的妄

忏悔仪轨

6

执。

现在人真的特别可怜, 不要说通达心性本 具的自然光明, 这是比较深奥的境界, 眼睛看 不见,手也摸不着,没有殊胜窍诀不可能证悟, 但即便是从小到现在的身体,他也认识不了, 对自己或者对他人,始终不断地贪执。不但是 在家人的贪欲难以对治, 出家人也有这种障碍, 所以,很多上师通过不同手段来教诫弟子,以 认识女人的身体不净。

苏东坡的妹妹苏小妹, 长得非常漂亮, 有 一次她去佛印禅师的寺院里, 五百个修行人都 动了心。(公案虽是这么说的,但五百个人全部动心应 该不会吧,可能只有一部分人对她生贪心。不然,五百 个人的业力各不相同,就算是最美的女人,也会有人认 为很难看、很讨厌。)佛印禅师告诉苏小妹:"你真 可怜啊, 让五百个修行人动了心, 来世要一一 做他们的妻子偿还。"苏小妹非常害怕,忙问禅 师有什么办法挽回。禅师让她吊死在禅堂门口, 方能免去自己所造之业。

苏小妹还是深信因果,据说无奈之下,只 好吊死在禅堂门口的一棵树上, 禅师叫大家九 天之内不要把尸体取下来。过了九天, 在烈日

的曝晒下, 苏小妹的尸体开始腐烂, 不断流下 黄水脓血, 臭不可闻, 一群群苍蝇围着团团飞。 五百个修行人见昔日所贪爱的美女,身体如此 肮脏恶心,每个人都向她的尸体吐了一口唾沫, 以此断绝了当五百人妻子的恶缘。

以前有一次、霍西曲恰堪布的寺院里、很 多出家人在外面集聚,好像搞什么娱乐活动。 上师坐在法座上时,来了一位藏族姑娘,听说 长得非常不错,好多僧人一直盯着看,上师给 她摸顶加持、也加持了很长很长时间。她下去 以后, 曲恰堪布就说:"你们感觉怎么样? 一直 盯着她,有什么可贪的? ……"当时也开示了 一些教言。

所以,不管是藏地汉地,人们特别贪执的 对境就是俊男美女,这种贪心很容易生起,生 起之后,一下子平息也很困难。但是懂道理的 人、第一刹那生起贪念、(有些老年人也会这样、 看见一个年轻人时——"啊,这个人多好看哪!"也许 眼睛都看不清楚, 但还想看到美色。) 第二刹那马上 会用正知正念摄持:"没有什么可贪的,她身体 全部是不净物,只不过表面上会打扮而已。"若 能做到这一点, 尤其是出家人, 则不会因此而

毁坏戒律。

《涅槃经》云:"一切女人,皆是众恶之所 住处。"《宝积经·菩萨藏会》亦云:"所言妇者, 名加重担。何以故?能使众生,负于重担。"曾 经也有个相声说, 妇女的力量很强, 从文字上 也看得出来,所谓的"妇",是一个女人能推倒 一座山,她们还是很厉害的。

当今社会上有很多贪官,将财产、精力、 时间全部用在女人身上。尽管佛陀在经典中经 常宣讲女人的过失,但从另一个角度而言,男 人的过失似乎更大。自古以来, 一两个女人根 本不能满足男人的贪心, 历代的国王皇帝, 哪 个不是嫔妃成群,这个有三千女人,那个有三 万女人……而一些女皇、女教主,虽然身为凡 夫人, 难免也有贪心, 可是她们有多少个男人? 现在女贪污分子为某某男人花了多少钱,这方 面的公案还是比较少。

因此, 作为男众应该明白, 尽管大乘经典 中一再地呵斥女众, 让我们了解女身不净, 但 另一方面也要知道佛陀为什么这样呵斥,原因 就是男众不管是生理上还是欲望上, 始终有些 不共的过失。

# 卯二、破贪所触,

嗜欲者不贪,柔软木棉枕, 谓无女体臭。彼诚迷秽垢。

如果说:"我对女人的口水不是特别贪执, 但我喜欢拥抱她、抚摸她,她身体的柔软光滑, 能给我带来很大的快乐。"这也是不合理的,如 果你非要贪执光滑柔软的东西, 那不如贪著柔 软的木棉枕。高级宾馆的靠垫或枕头非常舒服, 它们比女人的身体更加清净。

他们反驳道:"木棉枕虽然很舒服,但没有 女人身上的味道, 女身有些不共的味道, 所以 我贪执她。"那你不是贪执所触,而是贪执味道, 这也是不合理的。作者在《智慧品》中说:"彼 等诚虚伪,如垢谓净等。"你这样的想法,完全 是把不清净看作清净, 痛苦看作快乐, 纯属颠 倒迷乱的分别念。

当然,有些人身上确实也有俱生的香味, 如六世达赖喇嘛仓央嘉措、传记中说他不管到 哪里,身上都会散发出芳香。有个修行人曾在 他面前呆过一段时间,比较熟悉这种味道,后来 他离开了, 自己住在寂静的山里。有一次, 他 忽然又闻到这种香气,猜测达赖喇嘛必定也在

附近。经过一番找寻之后,终于发现了他老人 家。据说这是一种清净的戒律香,可是关于六 世达赖的生平, 有些智者也有不同的分析方法。

还有"香香公主",你们很多人应该知道, 她身上的俱生香味,连蜜蜂蝴蝶都能引来,围 着她翩翩飞舞。当然,这也有一些夸张的成分。

有个居士曾给我打电话说:"我现在非常非 常痛苦、我的丈夫有其他女人?"我问:"你怎 么看得出来?""呜——他衣服上有其他女人的 味道,身上有其他女人的头发。""是不是啊?" "那肯定不是他的味儿,应该是别人的,而且 这个头发也是细细的、长长的、红红的。"后来 我只好说:"你再三地观察一下吧,我也没办法, 我不懂这些。你好好修行,多念一些观音心咒。" 但这样说也解决不了她的痛苦,这些人如果没 有调心的方法,往往会非常苦恼,此处也说了, 就像猪狗贪执不净粪一样,这是一种颠倒执著。 但是按照世间人的传统, 他们可能无法了解, 认为异性的身体很干净。实际上去观察的话, 身体完全是不净的,不值得贪执!

> 迷劣欲者言: 棉枕虽滑柔, 难成鸳鸯眠。于彼反生嗔。

不管是在家人、出家人, 若整天沉溺于贪 嗔痴当中, 不希求真理智慧, 不愿做对今生来 世有意义的事情,这些人真的非常可怜,我们 应从不同的角度来呵斥。世间上的很多人事业 不成功、修行不成功, 主要源于贪心相当强烈, 因为整天都是贪执,已经挡住了前进的道路, 只能给自己带来种种违缘。因此我们要遵循高 僧大德们的教言, 当自己生起贪欲时, 应采取 一些手段惩罚自己,知道它是不好的事情,这 样,相续中的贪欲也容易断除。

此颂中, 痴迷愚笨的具贪者这样说道:"木 棉枕虽然光滑柔软,可它毕竟是无情物,放在 床上的话,不能与之作不净行,难以交合成鸳 鸯美眠,不能满足我的贪欲。所以这些无情物 对我来讲无济于事。"甚至贪欲强烈的人,因得 不到所爱的人,会讨厌憎恨木棉枕。

这里作者没有直接遮破对方观点, 但在甲 操杰的注疏中以及印度一些论师的讲义里面, 都对此作了简单的回答: 愚人认为与女人交合 能满足贪欲, 完全是一种颠倒执著, 因为这种 快乐始终不存在。

为什么呢? 首先女人的身体不清净, 上上

下下去观察,找不到一个清净的地方,故不可能从她们身上得到安乐;其二,若依靠女身来满足贪欲,也许会有瞬间的乐受,但这是不究竟的,不会像涅槃那样永恒不变。因此,这些都是颠倒分别,儒教也说:"万恶淫为首。"道教强调女人是红颜祸水。

当然,任何宗教和世间理论的分析,根本不如我们佛教,对今生来世的诸多细节,佛教中分析得最为透彻。大家应该认识到,女色是世间的枷锁、世间的重患,《诃欲经》中也说:"女色者,世间之重患,凡夫因之至死不免。"可是从历史上看,真正能战胜女色的高僧大德、世间名人比较少,很多人遇到这样的违缘时,不得不在其面前俯首称臣。

我们作为凡夫人,没有贪心是不可能的,但在面对某些对境时,自己应该有基本的原则。以前常听人说旧社会笑贫不笑娼,现在的新社会是多么多么美好,但有时候看来,现代人根本不如古人的道德,由于西方文化的大量冲击,很多糟粕纷纷来到我们国土,以致人们的贪欲越来越可怕,尤其是一些腐败分子,贪心真的是永无止境。

湖北省天门市原市委书记,在任职期间, 不但长期包养情妇,而且嫖妓成性,无论到何 地出差,都公开指使身边人员"到街上转转, 有好的就带回来"。从 1989—2001 年,他竟与 除妻子之外的 107 个女人有染。现在的社会表 面上看来繁荣昌盛,人们安居乐业,但有些人 有了钱的话,根本不知道女身不净,再加上自 已没有道德观念,经常把钱花在不合理的地方, 寻求刺激以满足欲望。

重庆市委原宣传部部长,也长期在外面寻花问柳,但他选女人的要求很高<sup>13</sup>,不像有些领导那样,不管老少,不分美丑<sup>14</sup>,正如佛陀在经典中所说:有些于老者生贪心,有些对少者生贪心。所以现在人的贪欲不断增长,某些行为实在骇人听闻。

我们作为修行人,尤其是学习《入行论》 的道友们,经常要祈祷上师三宝,尽量克制自己的贪欲,做任何事情都要符合世间的正轨, 否则,人心越来越可怕,行为越来越糟糕,最后这个世界将变成什么样,大家应该非常清楚。

4 4 4

13

<sup>13</sup> 一要大学本科毕业,二要漂亮,三要没结婚。

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 江苏省原建设厅厅长,在外面的女人,不管老少,不分美丑,不顾身份,既有公务员,还有卖淫女。



# 若谓厌不净,肌腱系骨架,肉泥粉饰女,何以拥入怀?

如果说, 你厌恶不清净的粪便等物, 那么女身哪有干净的地方, 你为何要紧紧拥入怀中呢?

贪欲强烈的人认为,女人身体非常干净, 将之拥入怀抱,是人生的一种快乐。其实如果 详细观察,这也没有任何意义。大家都知道, 人身的框架是三百多块骨头,骨头之间由肌腱 像绳索一样相连,框架中间是五脏六腑,外面 则饰以肌肉、皮肤、毛发等,就像以钢筋为骨, 水泥沙石的混凝土敷在外面一样,细细看来, 人身的整个结构,无一不是不净物,不管外表 有没有装饰,都不值得我们贪恋。

对贪执的破析,佛教的道理相当有力量,不然,就算你整天分析,也不一定找得到答案。有些人以前也上过解剖课,对人体还是有一点了解,因为人体的肮脏不堪,甚至到了中午时,自己连饭都吃不下。但是他根本没有想到,别人的身体是那样,自己的身体又是怎么样?人的身体如此恶心,到底值不值得贪著?

很多人非常喜欢打扮,七八十岁的人也不 甘落后。有个老太太特别爱打扮,看起来是个 虔诚的佛教徒,但每年接触她的时候,她就开 始虚报年龄,第一年说是43岁,第二年成了41岁。可能她说妄语自己都忘了,去年报了多少也不记得。今年我都觉得奇怪,过了一年以后,她怎么又年轻了两岁?但从皱纹来看,虽然脸上被各种药抹得看不清楚,一看到手的话,完全能推出她的真实年龄。现在很多女人为了自全的美色不退,其实无常谁也阻挡不了,这样已费力气,真的没有意义。而年轻人也是为了得到别人的赞美,全力以赴将财产全部用在这上面。

当然,佛菩萨也经常化现为女人来度化众生,此处所讲的并不包括这些。汉地曾发生过一个家喻户晓的鱼篮观音公案:唐朝时观音菩萨为了度化某边地的人们,化身为一绝色女子,在街上卖鱼。当地年轻人都对她生起极大的贪心,一一向她求成家。(我也说不来求什么,很多专用名词我不会用,望大家谅解。这方面,你们可能比较专业。)那女子说:"若有人能一日内背诵《普门品》,我便嫁给此人。"第二日居然有多人能背。(不像这里的有些道友,背书背到中间就忘了,什么都想不起来,而他们在贪心的驱使下,为了达到自己的目标,背得相当好。)大家互不相让,卖鱼女又说:"三日之内,如果能背诵《金刚经》,此人可允婚嫁。"

\$ \$\forall (6) \lambda

三日之后,又有数人能诵此经。那位女子再答应以七日为期,能背《法华经》者,作为择婚对象。最后只有一位姓马的青年,七日内熟诵了《法华经》,(他记性还是不一般哪,)娶到了卖鱼的绝色佳人。在迎娶那天,新娘子猝然逝去,身体迅速腐烂。马郎悲痛之余,只好将妻子敛棺埋葬。数日后来了一位梵僧,告诉马郎说:"你妻子并非凡人,而是观音大士示现,不信的话,你可开棺验视。"开棺之后,马郎大吃一惊,见棺内只有一副黄金锁子骨。梵僧遂以锡杖挑之,腾空而去。自此以后,当地人都对佛法深信不疑。

在藏传佛教中,诸空行母现为女身的也非常多,但对凡夫人而言,谁是空行母,谁是"地行母",谁是观音菩萨的化现?恐怕也不一定能发现。但不管怎么样,作为初学者,一定要尽量断除淫欲。

从前,有个人对莲池大师说:"弟子看了您的《戒杀文》后,就一直守持长斋,唯有色心炽盛,不能灭除,乞请法师方便教诲,使我对色欲的厌弃心,犹如对杀生一样。"莲池大师答云:"杀生是苦事,生厌较易;色欲是乐事,生厌较难。今有一喻,杀生犹如当面将毒药置于

劣食中, 而色欲则是暗地将毒药放在美味里, 对此, 智者理当三思。"

作为凡夫人,对异性的贪爱根深蒂固,不管是出家在家,要彻底断除非常困难,但如果一直贪执不舍,对解脱必定大有障碍。佛陀在《妙法莲华经》中说:"诸淫女等,谨勿亲近。"对女人的身体,有智慧的人千万不要亲近,否则自心被贪欲左右,修行将会一败涂地。

我出去与在家居士接触时,那些贪心较少、 有满足感的人,家庭很和合,修行也很成功。而 有些人的贪心非常强烈,给自己带来了无尽的 麻烦。所以龙猛菩萨对修行人,尤其是出家人 再三要求:"宁以赤铁宛转眼中,不以散心邪视女 色。"用烧红的热铁插入眼睛里,最多只是一辈 子痛苦,而以贪心来邪视女色,将会带来生生世 世的灾祸。作为守戒律的人,须将这一教言铭刻 于心,在护戒的过程中,务必要依止正知正念!

> 汝自多不净,日用恒经历, 岂贪不得足,犹图他垢囊?

你自己身体的不净物已经够多了,而且时刻都要伴着这个臭皮囊,下完课后要带它回家,用一些东西喂饱它,晚上还要用被子盖好,从小

忏悔仪轨

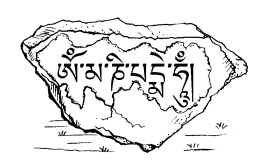
到大整天为它所拖累, 难道这些脏东西还不够 你享受吗?为何还要贪图其他女人的臭皮囊呢?

以前有个乞丐非常贫穷, 吃不饱穿不暖, 日子过得非常苦,但他似乎嫌穷得不够,又娶 了一个乞丐老婆。周围的人都嘲笑他:"自己都 快饿死了、还娶个乞丐女人、是不是要找个垫 棺材的东西啊!"同样、我们身体的上上下下、 由三十六种不净物组成,如果还嫌不足,又要 寻找她人的屎尿袋子相伴, 臭上加臭, 这种行 为真是难以理喻。龙猛菩萨说,世人对自己和 他人的身体拼命贪著,如同猪狗喜欢屎尿、呕 吐物一样,非常愚痴可怜。

无始以来, 我们的贪心串习得如是顽固, 假如再不去观察它、制止它, 永远都不可能出 离轮回。现在有些人发心出家, 誓要断除一切 贪执、这种行为非常殊胜。有些人即使没有这 个机会、也要经常闻思《中观宝鬘论》、《中观 四百论》(第三品)。《中观四百论》主要是运用 理证来宣讲,《中观宝鬘论》则是以教言性的窍 诀进行阐述。另外,《诃欲经》、《楞严经》等有 关经典中, 对这方面也有细致的剖析, 大家通 过学习之后,应该会得到不同程度的利益。

藏传佛教中有一种说法, 出家人刚开始守 戒特别困难,等到听了《入行论》和一些戒律 之后, 思想上完全有改变, 守戒律一点也不难。 因为,如果认为女人很好,其价值在自己心目 中越来越高, 贪心肯定难以克制, 但若认识到 她没什么可贪的、她是非常肮脏的东西、那就 不会贪执了。

我们欲界的男男女女, 贪心可能特别强烈, 尤其当今社会中, 贪执色欲似乎已成为一种势 不可挡的潮流。在此大环境的影响下, 在家人 应该规范自己, 随时用正知正念来摄持, 千万 不要做非法和不如法的行为、否则、一方面自 己会受到良心的谴责,另一方面,修行也将受 到极大的危害!



这一品主要剖析所贪对境的身体。前面也 讲了,不管是男人的身体、女人的身体,本质 上没有任何不同, 只是在分析的方式上, 有一 定的差别。所以,你们女众在辅导或者串习时, 可以将里面的"女人"改为"男人"。因为众生 对男女的概念,有一种根深蒂固的习气,比如 说女人不好时,很多女人心里不舒服;说男人 不好时,很多男人心里不痛快,这种现象在轮 回中普遍存在。为了制止自己的贪心,也为了 对论典的内容有进一步认识、大家在学习的过 程中,可以用不同的性别进行代换。

# 卯三、破食身肉,

昨天说了,有些人认为:"我不喜欢木棉枕, 因为它不是女人的身体, 我对女人的细皮嫩肉 才有兴趣,不喜欢拥抱那些无情物。"这种说法 也不合理,怎么不合理呢?

> 若谓喜彼肉,欲观并摸触, 则汝何不欲,无心尸肉躯?

如果有些人不喜欢木棉枕, 只贪爱异性的 身体,对于这种身体,不仅想接触、拥抱、抚 摸,而且要经常看到,哪怕短短地看一眼也心 满意足。假如暂时没见到所爱的人, 自己就实 在受不了, 这完全是一种爱别离苦。所以感情 的确是一种执著,但这种执著不是那么容易断 掉的,应该从方方面面来剖析。

作者在分析这种观点时说: 你一定要搞清 楚, 你所贪执的对境, 无非是骨肉组成, 如果 你喜欢女人的细嫩肌肤, 所以要看到并抚摸, 那你为什么不贪求那已离开神识、躺在尸陀林 或棺材里的无心尸肉呢?

比如你所贪爱的人刚死不久, 如果天气不 太热, 十来天之内, 身体的肢分会完好无损, 秃鹫还没有吃掉,也没有被火烧成灰或者做水 葬。既然你喜欢她的皮肉,想要抚摸、接触, 那现在为什么不去拥抱她呢?躺在棺材里的身 体,以前不一定能经常得到,现在她也比较有 空,没有事情做,那你应该把棺材做大一点, 跟她一起躺在里面,同时要记得在棺壁上凿一 个缝,以方便自己透气。这样的生活多么惬意, 既没有人干扰, 也不会有人跟你争, 机缘如此 殊胜, 你为何不好好把握, 在棺材里抱着她享 受呢? 然而那个时候, 很多人不要说看着她、

拥抱她,连靠近都不愿意。

有些人的爱人死了以后, 刚开始抱着尸体 痛哭失声, 但一会儿就放下来了, 根本不愿意 永远抱着,原因是什么呢?就是自己的贪心在 作怪。若真正用智慧来观察,不管是活着的身 体、死了的身体,除了皮肤、血肉、骨架、五 脏六腑及粪尿等以外、里里外外找不到一处干 净的地方,你到底在贪执什么呢?

阿罗汉莲花色比丘尼, 曾于追求自己的少 年前,以神通节节肢解她那美丽的身体,可是 除了三十六种不净物外,她身体没有任何精华 可言。我们现在虽然没有神通,但也可以借助 X光、CT等科学仪器,通过从里到外的观察, 不管是美人还是丑人,身体都没有可贪的地方。

但是, 众生由于无始以来的串习, 颠倒执 著自他的身体为干净、美丽、用很多虚假的语 言冲击自己的大脑、始终认为对方真的好看。 其实懂得这些道理之后, 所谓的贪执在对境上 并不存在, 正因为不存在, 所以男女感情是不 可靠的。

月称论师讲过一个故事:以前有对夫妻, 开始时感情不错,一些男人找他妻子调笑时,

她立即回到丈夫身边,说自己很讨厌那些人, 以后他们再来的话, 自己会立刻喊叫, 让丈夫 速来解围。但日子稍久, 她与那些男人勾搭上 了,并跟他们发生了关系。自此以后,她经常 花言巧语地欺骗丈夫,偷偷出去与别人鬼混。 后来她丈夫发现了, 想起她以前所说的话, 明 白所谓的感情极其虚伪,由此生起极大厌离心。

现在的世界上,不管是东方人、西方人, 最初对自己的伴侣抱有很大希望, 希望将一生 的幸福建立在对方身上,但因为每个人的业力 不同, 再加上爱的本体根本不存在, 所以往往 是大失所望。要知道, 爱如果是真实存在, 那 它永远也不会退失。《释量论·成量品》中说, 比如你喜欢漂亮的异性、这种漂亮如果在本质 上存在, 那不可能随因缘而改变, 任何一个人 看见他,都会产生贪心。而实际上,不要说别 人,就算是自己,可能也会今天爱他,明天恨 他,对他的感情反复无常,无数人的经验足以 证明这一点。

因此在分析的过程中,大家应该好好思维, 无始以来, 我们的贪爱之心非常可怕, 有时候 自己都不知道自己在想什么。这是一种虚无缥

缈的执著,但能通达这点的人极为罕见,除了 具有修证的智者以外、大多数人都是随着各种 迷恋一直在追。

现在的那些明星歌星,很多人哪怕看一眼, 也觉得特别幸福, 若能接触他的手, 可能永远 也忘不了,觉得自己已获得了"圆满正等觉果 位"。这些追星族特别疯狂,所作所为也非常可 怜, 然而, 这种可怜在我们身上也很容易发现 ——不该贪爱的,偏偏执著不放;值得追求的 解脱妙法、却兴趣索然。大家若能从道理上认 识到这一点,修行才会逐渐走上正轨。

有些人说:"尸体没有生命力,死完以后谁 去贪执?我喜欢的是有心的身体。"对此论调, 下面也进行破析:

> 所欲妇女心, 无从观与触, 可触非心识,空拥何所为?

前面已经分析过, 你喜欢的不应该是身体, 否则, 刚死不久的尸体与生前无有两样, 放在 棺材里对之敷酒、化妆, 因为长时间没到外面 "打工",尸体可能更漂亮白皙,但你根本不会 对之生贪, 既然如此, 那你所喜欢的, 肯定是 她的心。但是所谓的心, 你看不见, 也摸不着,

如《弥勒请问经》云:"心者无形无色无住,犹 如虚空。"《华严经》也讲过:"心不在内外,心 亦无所有。"这样一来,身体也不是,心也不是, 除此二者以外, 你贪恋的究竟是什么呢? 除了 石头、木头、瓶子, 你想拥抱接触的事物绝对 不可能存在。

通过这种分析, 我们应该知道, 所谓的美 色虚幻不实, 如梦幻泡影, 统统是分别念的妄 计执著。世间人所喜欢的,没有任何实义,反 而依靠这些分别念,给今生来世造了很多恶业。 龙猛菩萨说过:"佛说世上圆满事,难信如同木 鳖果。"世间上的一切,看起来像木鳖果一样鲜 艳欲滴, 但吃后方知是毒药, 如果不断地享用、 不断地追求, 自相续一定会毁坏的。

所以,若用智慧来观察,人们生贪爱的对 境,除了身体和心是不存在的,既然身体你不 喜欢看、不喜欢摸, 那肯定是心, 可是心没有 颜色、形状、来源、住处、纵然你有通天的本 领,也不可能见到、摸到。除非具有他心通的 人,知道心是怎么样的,但这并不是我们所贪 的对境,不可能依靠这种心来满足欲望。如此 一来,自己也完全了知:贪心没有丝毫实质。

不管是在家人、出家人, 现在最可怕的就 是贪心,很多人因为贪心,家庭不和合、生活 不快乐,被贪心束缚而没有自由。所以我们应 该通过寂天菩萨的殊胜窍诀来以理观察, 这样 的道理,任何智者也没办法推翻,即使你在不 信佛教的人面前,也可以问他:"你是不是喜欢 女人?如果是的话,你喜欢她的身体还是她的 心?"假如他说喜欢"身体",那为什么不喜欢 尸陀林的尸体?他若改口说喜欢"具有心的身 体",那么身体和心是别别他体的,不喜欢身体 刚才已经承认了,现在你是不是喜欢她的心?

通过这种分析,对方再怎么聪明、有超胜 的智慧,恐怕也无法回答,最后他自己也知道: "我以前认为世间情爱是存在的,因此一直迷 恋着, 现在终于发现, 这只不过是自己的分别 执著而已。"

# 寅二、谴责具迷乱者;

不明他不净, 犹非稀奇事, 不知自不净,此则太稀奇!

我们不明白别人的身体不清净,这倒不值 得大惊小怪。毕竟每个人的相续不同、身体不 同,接触的时间也不长。对于别人的身体,很

多人没有专门研究过、分析过、以至于迷迷糊 糊地爱上了对方。但若连自己身体不干净都不 知道,那就太稀奇了!

从小到大,身体与我们朝夕相伴,我们对 它是最熟悉的。人贵有自知之明,自己应该明 白自己的一切, 既然这样, 我们对不净的身体 为什么如此贪执呢?

《四百论广释》中有一个故事说、以前有 个男人,与一富人的妻子行邪淫,结果被发现, 富人将他抓住,扔进一个大粪坑中。那个男人 陷在粪坑中, 无法爬出来, 只有像蛆虫一样以 不净粪维生, 在粪坑中生活了很久。后来有一 天下暴雨, 粪坑被冲垮, 他才侥幸逃了出来。 亲友们为他又洗又涂抹香料,过了很长时间才 将身上的臭气减轻。情况稍微好转一些后,他 去街上闲逛,被一个身著破衣的乞丐不小心碰 了一下,于是他大发雷霆,骂乞丐将他干净的 身体弄脏了。其实,他自身刚刚从粪坑中出来, 满肚子还是不净粪、这种身体又有何理由执为 洁净而骄傲呢?

这样的道理, 2500 多年前大慈大悲的佛陀 已经宣说过,后来群星般的高僧大德也一再教

诫过, 可是世间上的芸芸众生根本不知道, 还 在不断地贪执自他的身体而装饰打扮。《岗波请 问经》云:"此身不净如腐尸,九孔之中流垢液, 犹如蚊蝇喜不净, 愚者贪身亦复然。" 我们身体 犹如腐烂的尸体, 九个孔道流着不净的垢液, 所以,就像苍蝇蚊子贪爱不净物一样,愚者贪 执自己的身体也是如此。

假如没有认识到身体的本质,修行再好也 没有用,对身体有执著的话,肯定会产生情爱 淫欲,如果不能断除这些,智慧和禅定再殊胜 也无法获得解脱。佛陀在《楞严经》中说:"纵 有多智,禅定现前,若不断淫,必落魔道。"

现在的高僧大德也好,世间领导也罢,倘 若自己的贪欲无法克制, 行为不可能如理如法, 方方面面会出现漏洞, 最后连性命也很难保住。 因此, 我们要时刻不离正知正念, 尽量去除自 相续的贪心、《无量寿经》亦云:"善护意业、 无垢清净。"

其实,人的身体有什么可贪的呢?一个人 提着一桶不净粪、刚从厕所里出来时、大家都 觉得特别肮脏, 实际上这桶不净粪跟我们的身 体比起来,应该说身体更脏,粪桶还算好一点。

因为粪桶不管是什么材料制成, 毕竟这部分不 是不净物,而我们的身体,里里外外没有一处 干净的。

这个时候,有些人可能想:"身体虽然具有 不清净的部分, 但颜色、形状、味道等各方面 俱全,因此还是有可贪的地方。"这种想法也不 合理:

> 汝执不净心, 何故舍晨曦, 初启嫩莲花,反着垢秽囊?

假如你喜爱色香味俱全的东西, 那在晨曦 中刚刚开启的香洁莲花, 你为什么不去爱乐, 反而贪著充满污秽的臭皮囊呢?

莲花跟女人的身体相比、无论从形状、颜 色、气味哪一方面,都远远超胜。然而古往今 来,除了印藏汉的高僧大德以外,世间人都愿 意竭力赞美女身, 说她有美丽动人的姿态、芬 芳爽洁的香气, 用极华丽的辞藻来加以修饰。 其实,这些赞叹完全是未加观察的虚妄之词, 女人的身体不管是味道也好、结构也好, 没有 任何可贪之处。这一点, 你观察自己的身体就 会了解,观察别人的身体也会知道。

月称菩萨说:"有如猪狗等,乐于不净粪,

জ্ঞাতিয় - 189 - *বে*জিৰ

愚者贪欲乐,智者谁喜彼?"如同猪狗特别爱 吃不净粪一样, 愚笨的人非常迷恋异性的身体, 妄图从中获得快乐,而有智慧的人谁会喜欢这 些呢?《华严经》也阐述了女人身体不值得贪 执,如云:"能了女人身内外,种种不净之所生, 如何境动思欲火,焚烧累劫诸善根。"

诗人喜欢用美妙的词汇来赞叹女身,《中观 宝鬘论》说,这种行为极其愚笨,相当于把大 便放在盘子里,描绘它的形状如何如何好、颜 色如何如何美、味道如何如何鲜一样、别人会 觉得他精神有问题, 明明不净粪没有干净的地 方,为什么拼命去赞叹呢?印光大师也说过: "芙蓉白面,须知带肉骷髅;美貌红妆,不过 蒙衣漏厕。"

汉地常把美女的脸比作芙蓉, 我们藏地也 喜欢用鲜花来形容。那天我去参加学校的六一 儿童节, 有个小女孩出来唱民歌, 其中有一句 歌词是:"美丽的姑娘是湖泊里的莲花,在毛毛 细雨下,显得更为动人;英俊的男孩是……; 奔驰的骏马在微风和云雾下, 跑得越来越快。" 但当时她把歌词忘记了,情急之下就开始乱编: "英俊的男孩,在毛毛细雨下,跑得越来越快。"

后来我就笑她说:"英俊的男孩是不是因为下大 雨了,自己特别害怕,往家里跑得越来越快?" 世间人说美丽的姑娘在细雨的滋润下,显得越 来越动人, 实际上就是不净粪越来越动人, 但 这样说的话,人们可能也不一定认可。

现在的社会中, 不明白这些道理, 为女人 而毁坏自己的现象越来越多。有资料表明、深 圳有位姓邓的腐败分子, 三年中挪用公款 2.3 亿人民币, 全部用于女人身上。他包养了除妻 子以外的四个情妇, 尤其第五个情妇, 是他的 "重点供养对象",仅仅在800天的时间里,花 在她身上的钱多达 1840 万元, 平均每天 2.3 万 元! 这种人真是特别可怕,没有正知正念的摄 持,觉得对境求之不得,自己云里雾里的,取 舍全部颠倒, 最后也会后悔莫及的。

我们作为修行人, 尤其是出家人, 应该知 道自己生存在什么样的环境中, 以前没有受过 这种教育,做错事也情有可原,但现在明白这 些道理之后,应当经常祈祷上师三宝,减少自 己的迷乱执著,过去的罪业尽量忏悔,今后的 行为应该用佛法摆正过来!

> 丑二 (以推理决定) 分三; 一、以因果决 <u>জ্ঞা - 192 - ক্রিটি</u>

≦°িচ - 191 - *তে*ি€



定不净; 二、以作用决定不净; 三、以比喻决 定不净。

寅一(四因果决定不净)分二,一、真实宣说,二、呵责贪彼。

卯一、真实宣说,

若汝不欲触,粪便所涂地, 云何反欲抚,泄垢体私处<sup>15</sup>?

如果你不愿意接触粪便等涂过的地方,那为什么反而乐意触摸排泄粪秽的身体呢?

世界上再好看的明星,所排出来的大小便撒在地上的话,贪心再大的人也不愿意接触,甚至在那里坐一会儿也受不了。其实不净粪的来源,就是他的身体,如果身体干净、不净粪不干净,那么接触身体也可以,但通过前面经不下净,身体除了三十六种不净物之外,没有些之外,没有是直得贪执的对境,但若一一分开来观察,对人身的哪一个部分、都会因厌恶而远离。

龙猛菩萨说:"汝见屎尿等,一一为不净,

15 如石法师翻译的是"私处",但在藏文讲义中,只是说"身体",故下面按照藏文讲义的意思进行讲解。

于彼合集身,如何生悦意?"倘若对屎尿等物, 一一都不愿意接触,那对这些粪秽聚成的身体, 为什么要生起贪爱呢? 大便、小便、肉、血、 骨头、头发、手指、脚趾,这些东西摆在你前 面时,你会生起贪欲吗? 人的眼睛只是一个水 泡,耳朵就是两片皮,所有身体的组成成分, 没有一点精华可言。

而且,任何一种干净的物品,若与身体相触,即会变成不净。比如特别漂亮的人死后,把他的身体剖开,流下的血和不净粪,会染污整个干净的地面。所以圣天论师说:"若一切净物,触后成不净,智人谁能说,彼中有净性?"如果一切原本为干净的物品,与身体接触后变成污秽不堪,那么有智慧的人,谁能说这种身体中有清净性呢?这么肮脏的身体,只有愚者才愿意接触。

以前有个富人,家中有一名仆女,因其颇具姿色,许多男人都见之生贪,并乐于追求她。但她毕竟是个仆女,有一次,男人们见她端着粪桶,觉得非常臭秽,马上退失了贪心,都远远地避开她。其实这是非常可笑的,男人所厌恶的粪桶不是特别脏,最脏的应该是她的身体。

4 4 4

因此,《中观宝鬘论》将人身喻为装满不净物的 瓶子16,确实是非常甚深的一个教言。

然而, 现在很多人不但不明白这些道理, 听了之后反而不高兴。有个法师在西方国家讲 女身不净时,下面有一堆女人站起来抗议,他 从此再也不敢讲女人的过失了, 一定要极力赞 叹她们。我听到这个消息后, 觉得这个法师应 该辩论,如果她们真有功德,那也可以讲一讲, 但事实上并不是这样。要知道, 我们破析女人 的身体、是为了对治男人的贪心、并不是侮辱 哪一个人, 佛陀肯定比我们懂得多, 此举定有 其深远意义。

贪执异性是迷乱的行为,但这一点,千千 万万的人都不知道。尤其是城市里的人,从出 生到老死之间,都在寻求一种情爱,以贪欲做 事情认为非常如法。但学了这样的大乘教言后, 很多人的心应该会平息下来。以前为了自己的 追求,始终相当苦恼,有些年轻人在失恋时, 旁边人怎么劝也听不进去,据说不仅是身体痛 苦、心里痛苦,连骨髓里面都在痛苦。但如果 通达了这些道理,应该能减少这些特别不好的

执著。



<u>ණි</u>වා - 195 - *ැ*ම්ි

<sup>16</sup> 装满粪便瓶,外饰亦厌弃,不净自性身,脏满何不厌?

昨天已经讲了,世间上最脏的应该是不净 粪,而不净粪的来源就是身体,所以从因的角 度来观察,身体没有什么可贪的。那么今天从 果方面来讲,身体也是不清净的,因为它是不 净物中所产生的果。

> 若谓厌不净,垢种所孕育, 秽处所出生,何以搂入怀?

有些人特别讨厌不清净的东西,如果是这样的话,那么你所贪爱的人,身体是清净还是不清净?

众所周知,从最初的因来讲,人的身体是 父精母血、精卵结合,由不净种子中孕育出来 的;入胎之后,于住胎九个月间,在母亲的腹 腔内,周围的环境不外乎是污秽不堪的膀胱、 大肠、小肠;最后降生的地方,也是从产门出 来。从始至终,不管是哪一个环节,都是又腥 又臭,没有丝毫的清净可言。 如果你学过一点生理知识,或者上过卫校 及医学院,对人体的结构和组成部分,应该非 常清楚。我们不是像莲花生大师那样化生,大 多数都是胎生的,而胎中的来源去观察时,的 确没有一点清净的部分。既然如此,你为什么 要将不清净物形成的身体搂入怀中呢?

清朝的《欲海回狂》一书中,也通过几个方面,用教理阐述了人身不净:一切凡夫,皆从情欲生,是"种子"不净;本为精血和合,是"受生"不净;住腹中生藏之下、熟藏之上,是"居处"不净;在胎唯饮母血,是"所食"不净;足月之后,从阴道出,是"初生"不净;身内脓血,九窍常流,是"举体"不净。月称菩萨说:"此身从出胎,皆为不净性,无法令彼净,如同不净粪。"因而,无论从果方面或因方面来观察,整个身体没有一个干净的地方。

身体如此不净,那是不是要舍弃它呢?不能堕入这种极端。以前佛陀让很多比丘修不净观,后来有些比丘修得太好了,纷纷自杀或者杀他人,这种现象在《毗奈耶经》中也有。当然,也不能过于贪执身体,每天把时间和精力都用在打扮上。现在的世间人,尤其是稍微有

6

点条件的年轻男女, 时间基本上都花在这方面 了。我们有些出家师父, 年轻的时候是在家人, 老了以后才出家,过去天天在装饰这个"不净 粪",现在回过头一看,自己的修行一无所成, 人生目标也是一片空白、这完全是愚痴所导致 的。如果从小就受到佛教的良好教育, 可能也 不至于变成这样。

所以, 现在大家遇到这么好的机会, 希望 你们像盲人抓住大象的尾巴一样,千万不要放 弃。修行法中有这样的教言,上师如意宝也经 常讲,比如一个盲人好不容易找到大象,如果 丢失了,在茫茫的世间中,再找到也很困难。 同样, 我们现在好不容易因缘聚合, 遇到了这 么殊胜的佛法, 假如对佛法不希求、生邪见、 随便舍弃, 那是极为可惜的。

前段时间,有个美国留学的道友(我认识她 很多年了),在我们这里听了一段时间的课,她 觉得回到那里去没有多大意义,最后发愿将《入 行论广解》全部译成英文。她说如果这样的话, 自己活着有一点意义、否则一点意义都没有。 当时我也开许了,假如真正能完成,还是对众 生有一些利益。尽管我讲得不好, 可能也有胡

说八道的地方, 但也有很多圣者们的公案、教 言,尤其是《入菩萨行论》的颂文,应该说是 举世公认的。前不久,一位韩国的法师,将《入 行论广释》全部译成了韩文,虽然我也看不懂, 但还是比较随喜。不管怎么样, 有一本书的话, 对部分人可能有些许利益。其实《入行论》的 教理是不分民族的, 无论你是美国人、韩国人, 一说到人的身体不干净, 谁都不得不承认。

如今很多人一直在研究人体、但他们的研 究角度,与我们这里的完全不同。有些解剖学 的老师,天天在学生面前说:"人体特别不干净, 肚子剖开以后,里面是什么什么成分……"但 讲完了以后, 自己仍继续化妆打扮。 既然明知 道人身这么不净,何必如此徒劳无益呢?

有时候看来,这些行为非常可笑,但是天 底下的芸芸众生,都被愚痴颠倒的邪见蒙蔽着, 有几个明白这些道理呢? 现在很多其他宗教, 在提倡慈善事业、赞扬高尚人格等方面、做得 相当不错,但在用教理抉择万法实相方面,这 种窍诀比较少。世间上的书就更不用提了、你 们很多人也受过高等教育, 哪个高等学校有如 此甚深的窍诀?即便是举世公认的宗教典籍、

<u>\$</u>

古代文献、恐怕也找不到这样殊胜的教言。

所以,大家遇到这些教言之后,尽量不要 放弃。现在的学习条件比较方便,我用你们的 语言来传法,虽然表达能力非常差,但大概的 意思应该能说出来。你们依照这个来理解的话, 以前不知道的一些佛教观念,现在会有重新的 认识,这对你们学佛应该有帮助。

下面用比喻对人身的本体进行剖析:

粪便所生蛆,虽小尚不欲,云何汝反欲,垢生不净躯?

粪便中长出来的蛆虫,虽然很小很小,但你也不愿去触碰它,那为什么反而特别贪爱不净胎中所生、本体恶露不净的躯体呢?

厕所里的蛆虫尽管很小,但谁也不愿意去碰它,如果一大盆食物中,出现了一条蛆虫,人们就会很恶心,马上将食物倒掉。记得我在读书的时候,有个同学吃饭时,在碗里发现一只小虫,然后辗转相告,所有的学生全都不吃了,在那儿集体罢课。厨师们气得不得了:"这么好吃的东西,就一个小小的虫,凭什么不吃了?你们的嘴巴里面灰灰红的打!"嘴巴里面灰灰红的打,是藏地骂人的一种方法、意思

是往你嘴里倒红色的灰,那个厨师的汉语不太好,说话总是顺序颠倒,惹得大家经常笑他。 当时他特别不高兴,但不高兴也没办法,全学校的人都出来了。

不要说在碗里面,听说几个年轻人到一个地方去,那里是非常殊胜的地方,但他们去厕所时,发现里里外外都是蛆虫,那些虫也特别长,一想起来就恶心呕吐,饭都吃不下去,于是当天就离开了。讨厌蛆虫是常人都有的习惯,然而回过头来看我们自己,人比小蛆虫更严重,人是白白胖胖的大蛆虫!

有些人可能想:"虽然我们出生的来源不清净,但从母胎里出来后,体表的血污已洗掉了,并且涂抹了很多香脂,应该是比较干净的。"如果这样认为的话,那么反过来说,我们从厕所里捞上一条蛆虫,把它用清水洗干净,然后喷上香水,这样以后,你愿不愿意接触它?

现在的人特别喜欢吃一些虫,但是吃厕所 里的蛆虫,好像没有听说过。以后可能会有的, 因为人什么都敢吃,也许会把粪便里的蛆虫, 洗得干干净净的,盛在精致的盘子里,津津有 味地品尝着,到时候不知道是什么感觉?

4 4 4

粪坑里长出来的蛆虫,人们对它充满厌恶,

以前嘎西美男17遇到一个人非人美女时,美 女一见到他, 立即就被其相好端严所吸引。为 了引诱他、她假装说其他的人非人美女看上了 他, 让她来转达爱意。嘎西美男因前世修持之 串习,对美女、王位等毫无贪执。(不像现在人一 样, 疯狂地追求自己所爱的对境。) 他问:"这位美 女与你相比,是比你更漂亮,还是与你一模一

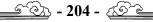
样?"美女答道:"当然比我更漂亮,天人见了 她都会生贪心,要不要给你介绍呢?"他平静 地回答: "不论你或那位美女, 所拥有的美色均 会瞬间消失。而且众生的躯体、无一不是储藏 不净物的臭皮囊。若贪执于它,将来必定会受 无量痛苦。"通过这三种原因教诫之后,美女也 顿然熄灭了贪心欲火。

有些人的贪欲可能非常非常大, 但是依靠 一些教言, 应该是可以对治的。其实现在的环 境非常不好, 人们把贪欲作为赞叹的对境, 有 些人本来对感情不是特别执著, 但在身不由己 的情况下,被迫要受这种教育。前段时间,有 位居士在电话里哭诉:"我原本过着非常清净的 生活,一辈子就是想好好修行,除此之外没有 什么追求。但是母亲天天逼我,说你马上30岁 了,这么大的年龄,为什么不去寻找工作?"(师 言:这个工作是什么工作18,知道吗?)所以,现在 很多人在无奈的情况下,不得不希求一些贪爱 对境, 在这种环境和氛围下, 他们善良纯洁的 心、要保护下来也有一定的困难。

如今世间人对感情特别执著、好像已经步

కాలస్స్ - 203 - *గ*ల్లో

<sup>18</sup> 指找对象。



<sup>17</sup> 嘎西美男: 释尊的因地, 为一国王之太子。

入了疯狂境地,他们的有些语言,在我们修行 人看来太没有意义,但他们却习以为常了。什 么"天若有情天亦老", 哪会有这样的情况? 无 为法本来无有生老病死的现象, 难道它也像你 一样整天执著对境吗?世间人的这些论调,若 凭借诸佛菩萨的智慧来观察,真的非常可怜!

# 卯二、呵责贪彼,

汝自不净身, 非仅不轻弃, 反因贪不净,图彼臭皮囊。

明知自己身体不净,却不但不轻视、厌弃, 反而欲求别人的臭皮囊,这是何等愚痴啊!

了解自己的身体结构、然后通达世间的万 法规律, 这无疑是智者的选择。可是现在大多 数人,根本不知道身体是什么物质组成的,整 天追求所谓的美丽、干净、纯洁, 一直不嫌弃 自己的身体。本来一个臭皮囊就足够了, 但他 仍觉得不满足, 还要孜孜不倦地贪求其他的臭 皮囊, 这是非常不合理的。

这些道理虽然比较容易理解, 不像胜义空 性、心性光明那么难懂,但如果没有佛教的教 言,很多人都不了解整天拖着的这个身体。有 些人自己的身体如是不干净, 可一点厌离心都

没有,别人的身体也照样不干净,还要不择手 段地去希求,实在是愚痴至极!

尤其在诸佛菩萨等圣者的眼里, 见到人道 众生之间的贪爱, 会感到很可笑、也很可怜, 就像我们人看旁生作不净行、互相追求一样, 觉得这些行为引人怜悯。1993 年法王在美国旧 金山时、我们去了一个动物园、动物园里有一 个大水池,池中有很多怪模怪样的癞蛤蟆,看 起来很恶心,就像一个个大肉团,然而它们在 水池中,还自由自在地追逐、交合、寻欢作乐。 在它们的境界中,似乎世界上唯有自己的对象 最美妙, 最值得贪爱。同样, 人对异性的贪恋 不舍, 在天人、仙人及不净观的修行人看来, 也是非常可笑、可怜。

平时大家应该以这些教言来对照自己、否 则很多人在贪欲的粪坑里始终爬不出来。龙猛 菩萨说:"如于自或他,粪便皆厌恶,自他不净 身,为何不生厌?"无论是自己还是他人的粪 便洒在地上,大家都不愿意接触,觉得非常恶 心,同样,自他的身体都是如此不净,为什么 不生厌恶心呢?

然而,因无始以来的强烈串习,有些人明

<u>~~~</u>

明知道这个道理,却在对境现前时,无法克制自己的贪欲,陷入了疯狂贪爱的欲望坑中,难以自拔。有些人不仅对活人的臭皮囊特别执著,对死人的身体也不放弃。《释迦牟尼佛广传》中有个医生叫革夏巴,也是释尊的一个前世。有一次在某地方,有个女人在丈夫去世后,心生极大痛苦,她精神癫狂错乱,一天到晚抱着丈夫尸体倾诉,把尸体认作真正丈夫。久而久之,尸体腐烂只剩一副骨架,但她依然对它珍爱异常:白天用鲜花装饰骨架;晚上抱着骨架,睡在尸陀林里面。(当我看到这个公案时,眼泪自然而然流下来了。)

華夏巴了知女人境况后,生起强烈的悲心, 到处寻找她,后来发现她在河边,正给"丈夫" 洗脸。華夏巴顺手在尸陀林捡起一具女尸,扛 起它就来到那里。革夏巴故意一见她就跑,女 人问他为什么跑,革夏巴故:"我妻子非常漂亮,如果她看见你的丈夫,我害怕他们俩一起跑 如果她看见你的丈夫,我害怕他们俩一起跑 了。"女人安慰道:"我丈夫人品很好,不会爱 上其他女人,你可以放心和我们在一起。"革夏 巴就答应了。后来女人入睡时,革夏巴将两即 骨架以绳子捆在一起,好像两个骨架互相拥抱 的样子,然后扔进河中,同时大声惊叫:"你丈夫将我妻子拐走了!"女人醒来后,确实见到骨架紧紧相拥,被急流冲走。他们边叫边哭,追了一段时间,结果没有追上。

華夏巴回来就开始算账:"你还说你丈夫不喜欢其他女人,没想到他竟将我最可爱的妻妻,我现在什么都没有了,你马上赔我的的妻子,否则我用大石头砸死你。"女人战战兢兢,跪在他脚下顶礼忏悔,求他不要杀自己。革夏巴立即抓住机会,开导她舍弃抱丈夫尸身的恶念,一切均无常,众生都会死,贪执亲友只自己。引生痛苦,并致人堕落,希望她能从情欲中清醒过来。说完后,女人如梦初醒,心态当下恢复正常。

我以前见过一个人,她丈夫去世十几年了,但仍把丈夫当年给的定情信物贴身戴着,有时间就看一看、哭一哭,算是一种加持物。但这种加持不是三宝的加持,而是贪心的加持。听说西方有些人的爱人死了以后,把尸体用冰箱保存起来,现在中国也有各种情况,比如把头发全部存起来,衣服作为自己一生的加持物。其实用智慧来观察的话,两个人在一起,只是

忏悔仪轨

暂时的因缘聚合,到了一定的时候,谁都帮不 了谁,如果放下这些执著,自己修行才能成功, 很多痛苦也容易解决。

现在在家人的痛苦,大多数是来自贪心, 也有一部分来自嗔心,如果国际上去调查统计, 70%可能源于男女感情和家庭不和, 跟贪执身 体有着密切关系。而大慈大悲的佛陀、不仅对 身体的剖析圆满究竟, 对心理方面, 也说所有 的烦恼包括在贪嗔痴当中, 其中贪心是最根本 的。

## 寅二、以作用决定不净;

宜人冰片等,米饭或蔬菜, 食已复排出,大地亦染污。

从作用上来讲,人体也是不清净的。怎么 不清净呢? 无论是宜人的冰片、红花等香料, 还是可口美味的米饭、蔬菜和水果, 吃进身体 之后, 经过火大的腐烂作用, 精华部分被身体 吸收, 而无法吸收的糟粕, 则变成粪便排泄出 来。这样的不净粪不管洒在哪里、整个地方都 被熏臭染污了。你是美女也好、俊男也好、倘 若拉肚子, 在院子里到处染上不净粪, 最后连 自己都不愿意呆在那里、一定要搬出去。

我们的身体, 完全是加工不净物的机器。 如果这个身体很清净,那么食物经过它以后, 应该变得更鲜美, 但事实恰恰相反, 即使是再 干净、再好吃的东西,一旦经过身体的加工, 颜色、形状和本质彻底改头换面、完全变成了 臭不可闻的不净物。这是什么原因呢? 就是因 为身体具有不净性。

月称论师云:"若人无过失,世人应贪彼, 以身有过故,智者远离彼。"倘若身体没有过失, 我们没必要这样呵责,应该可以尽情地贪执, 然正因为身体有诸多过患,有智慧的人,务必 要摆脱贪身的迷网束缚。否则,这种过患相当 大, 完全超过了怨敌的危害, 龙猛菩萨在《大 智度论》中说:"执剑向敌,是犹可胜。女贼害 人,是不可禁。"面对手持宝剑的敌人,英雄好 汉可以胜伏, 而面对楚楚动人的美女, 很多人 都无力抵挡、只有在她面前乖乖投降、在她的 脚下任由践踏。

有些论典中说, 具有八功德的恒河水, 当 它流入大海,与海水相融时,原来甘甜的味道 马上变成又成又苦。同样,任何一种清净的食 物,若进入身体,即会变成不净,由此可知,

6

<u> প্রতি</u>চ্চ - 209 - *তে*ণি

্রক্তিয়s - 210 - *বে*ঞ্চি

身体绝无洁净性存在。《宝蕴经》中也说,黑色的炭再怎么洗,也不可能变成白色,同理,如同不净粪般的身体,再怎么沐浴擦拭,永远也不可能变为清净的物质。

对于身体的本质,通过学习这部论典,大家应该有重新的认识。以前很多人跟我讲:"其他什么事情我都放得下,唯有感情放不下。"其实,放不下就是因为你的执著,而执著的原因是认为对方好看。好看的人在身边呆一会儿,自己也好像很快乐,如果不好看的人呆在身边,自己就觉得特别苦恼。这跟习气有不可分割的关系,若能了解对境的本质,虽不一定能立即消除贪心,可是逐渐逐渐,还是会有不可思议的效果。

现在不管是藏传佛教、南传佛教,成千上万的出家人,住在寂静的山里或者寺院中,虽然没有人陪伴,也能克制自己的烦恼。而世间上的有些人,不要说长期没有所爱的对境,就算只有短短的一两年,他也是度日如年、非常难受。原因是什么呢?就是没有认识贪欲的本性,所以跟潮流随顺附和,不得不受痛苦煎熬。

总而言之,就像火的作用是燃烧事物一样,

而身体的作用,就是将清净的东西变成不清净。

# 寅三、以比喻决定不净;

垢身浊如此,亲见若复疑, 应观寒尸林,腐身不净景。

通过因、果、本体、作用等方面的分析, 身体的污浊是显而易见的,只要是正常人,对 人体的不净,确实可以现量了知。所以,在某 些地方宣讲女人身体不净时,女人根本没有理 由反抗。

虽然这里的角度不同,剖析的主要是女人身体,但佛经中并没有说男人全部是用清净的冰片做的,因此,你们女众在学习或辅导时,完全可以把"女人"换成"男人"。不然有些道友在考试时,不愿意说"女人"两个字,只是说"可爱的对境"、"不可爱的对境",这样倒也可以,但你们按自己的角度,把里面的内容换成男人,这是佛陀也开许的。

通过上述分析观察,不管是自己的身体、他人的身体,确实是不清净的。如果有人仍有怀疑,觉得:"虽然佛陀这样说,理论上也过得去,但我喜欢的人的身体,应该有一部分干净的地方吧?"这样想的话,那建议你去尸陀林

忏悔仪轨

看看。

在座的道友不知道有没有这种怀疑,如果有,明天也好、后天也好,应该去一下尸陀林,学院里几乎每天有十来具尸体,基本上从不间断,你们去的话,对人体应该会有新的认识。到了那里以后,也不要远远地看,应该勇往直前,天葬师在那里砍,你就站在旁边一直看。有些人不敢接近,一直捂着鼻子,躲得远远的,但回去后却对人贪执得不得了,这是不合理的。那个时候你越近越好,有胆量的话,拥抱也是最好不过的。

藏传佛教和南传佛教,修不净观的环境相当不错。泰国、缅甸等国家中,在一些山洞里、岩石旁,或者寂静的寺院里、森林中,陈列着许多新旧不一的骨架、尸体。很多人每天都去那里观修,他们的观修,不像有些人观光旅游一样,而是依照佛教的九种观想方法,或不净观的各种窍诀。因此,你们去尸陀林的时候,也不要用好奇心来看,不然对修行没有什么帮助。

现在很多医生整天给病人做手术,整天都是接触人体,但在他们看来,人体只是工作的

对象,下班后照样追求异性,对自己的贪心一点都没有克制作用。不应该这样!应该把所认识的知识用在自己身上,看对境到底该不该贪。如果从小就有这样的培养,很多人的贪心也不至于像现在一样极度疯狂,可是正因为缺少这方面教育,现在的年轻人变成了什么样子,大家应该心中有数。

《佛的 100 个哲理故事》中有一个公案说, 某地有一位长者,他儿子娶了一个相貌出众的 妻子,简直挑不出一点缺陷,儿子与她整日形 影不离,宁死也不愿离开半步。多年后,长者 在邻国找到一宗生意,让儿子去那里做买卖。 儿子特别不情愿,一直发牢骚,但也不得不离 开妻子,垂头丧气地前往邻国。他不论走到哪 里,脑海中都是妻子的身影,于是匆匆做完生 意,立即赶回家去。

一踏进家门,没有见到妻子,他就问:"我妻子在哪儿?"下人说:"她已搬到侧房去了。"原来,妻子自丈夫离家后,思念成疾,全身长疮,流脓不止。家人都不愿意见到她,她只好独自睡在侧房,身边围着一大群苍蝇。他忙跑去一看,美丽的妻子竟然全身浮肿、变色,面

目丑陋,惨不忍睹,以往的恩爱和欲情,一下子凉了下来。刹那间,他感悟到了世间的无常。

有些人也是一看别人的美色退失,就再也不愿意见到了,但由于没有断除执著,即使懂得一些教言,贪心还是难以对治。所以,大家平时要祈祷上师三宝,以生起不贪著对境的正见,有了这种正见,对什么对境都不会有任何贪求。这样一来,作为出家人,一生中守持净戒不会出现违缘;作为在家人,自己的生活也会过得很清净。

当然,我并不要求在家居士对自己的妻子 或丈夫生起厌离心,马上离婚,这是我不提倡 的。但是佛陀所说的人体不净,大家一定要有 重新认识,否则,很多人为了贪求美色,造下 很多很多恶业,假如即生中不烧毁贪爱的种子, 来世不一定有机会了。因此,大家遇到这么殊 胜的大乘佛法,应该在阿赖耶上种下摧毁贪欲 的善根,这对每个修行人来讲至关重要!



# 第一百二十五节课

今天接着剖析所贪对境的身体不清净:

皮表迸裂尸,见者生大畏, 知已复何能,好色生欢喜?

前面也讲了,通过几方面的观察,身体全是不清净的物质组成,如果对此仍有怀疑,那可以到尸陀林去看看。然而有些人虽然去了尸陀林,看见了死人的身体,结果不但没有对治贪心,反而生起了更强烈的贪心,那应该怎么办呢?

作者回答说:去了尸陀林以后,光是外表上看一看不行,一定要让天葬师把身体划开。 否则,有些尸体依靠装饰化妆,也不见得那么 恶心,但是真正剖开身体,让内脏流出来后, 身体里除了尿屎、脓血、脂肪、黄水等以外, 找不到一丝一毫清净的东西。这样一来,你定 会生起强烈的厌恶、怖畏之心,觉得人身没有 什么可贪执的。

佛经中说,身体的初因不清净,是父母的不净种子形成;后因也不清净,依靠饮食而得到各种不清净肢分。因此,身体完全是不清净

忏悔仪轨

有些人可能想:"佛经中说,诸佛菩萨在众 生面前显为庄严之人, 所以对别人的身体生欢 喜心,过失不是那么大吧?"昨前天也有位道 友给我打电话说:"人的身体不好看,我觉得这 种说法不对。修安忍波罗蜜多的果报、不是相 貌端严吗?为什么不能喜欢美色?"

其实"喜欢"跟"贪执"还是有一定的差 别。如果去"贪执"、依靠贪心会造很多恶业、 其他烦恼也随之而生, 最后让自己堕入三恶趣。 而仅仅是对诸佛菩萨或众生有"欢喜"心、也 没什么不对的。佛经有关公案中说, 佛菩萨的 化现,除了极个别以外,一般都显为庄严的身 相,这也是非常合理的。但是在这里,作者主 要是破除众生无始以来的贪执。如龙猛菩萨云: "内腐外皮包、烂尸此自性、显现极丑恶、如 何未曾见?"人的体内腐臭不堪,外表用一层 薄皮包裹着, 显现上极为丑恶, 可是很多人并 不了解这一真相。

大多数人对外在的美丽很着迷, 岂不知美 丽的心灵比美丽的相貌更重要。三国时期的诸

葛亮, 相貌堂堂、潇洒倜傥, 而他娶的妻子特 别丑。他妻子姓黄, 未出嫁时叫"黄阿丑", 但 她相貌虽丑,心地却极为善良,知书达理、性 格豪爽,辅助丈夫成就一番大业。两人终成百 年之好, 传为千古佳话。

然而现在的人们,不断贪执外表的美色, 媒体上也尽是宣传如何保养皮肤, 对内在的品 德与智慧毫不关心。很多人一直接受这种教育, 认为贪著美色理所当然,于是人格沦丧的现象, 在世间上层出不穷,将来的趋势可能更为可怕。

福建省一位姓林的县委书记, 先后和22个 女人长期保持不正当的关系。看着自己在这群 女人之间游刃有余,没有谁为此争风吃醋,他 心中很是得意,遂于一星级宾馆中举办"群芳 会", 让 22 位身着华服、美丽妖娆的女人, 在 包房里彼此见面。席间他还宣布: 今后每隔一 年就举行一次群芳会……19

还有一个姓金的贪官, 在很多人面前毫无 惭愧地说:"像我这种级别的领导干部,谁没有 几个情人? 这不仅是生理的需要, 更是身份的

ৰ্ক্তিম - 217 - <u>ক্ৰেটি</u>

<sup>19</sup> 并以30万设"年度佳丽奖",奖给当年最让自己满意的女人。他的这 一荒唐建议, 竟然赢得了众情人的热烈掌声。

象征, 否则, 别人会打心眼里瞧不起你。"如今, 世人都认为美色值得追求, 永无止境地乐此不 疲,然而"多行不义必自毙",最后达到无可救 药的境地时, 想后悔也来不及了。

对异性的贪心难以克制,不仅是在家人, 甚至出家人当中也存在这种问题。但以理论去 详细观察时, 人的肉不能吃, 血不能喝, 外表 再怎么美, 里面也没有可贪的精华。莲花、明 月等事物、尚且没有不净的部分、可是我们所 贪爱的对境到底如何,望大家再三观察。

以前我们上学校时, 老师从来没有讲过这 方面的知识, 现在学了大乘佛教以后, 终于认 清了这一实相。当然,佛教并不是蔑视美人的 身体、只是原原本本将身体真相解释得非常透 彻、非常圆满,对此,任何智者也无力反驳, 所以佛法并不是以教条的方式强加于人。

我们知道了身体的不净后,能否彻底断除 贪心呢? 从究竟来讲, 有一定的困难, 因此《入 中论》说不净观是颠倒作意20,原因也在于此。 其实最有效的办法,就是认识心的本性,依靠

20 修不净观而见恶露之识,只是压制粗大贪欲心的强力观修法,不仅胜 义中不成立,连真世俗中也不成立,因而是一种颠倒作意。

上师的窍诀, 通达所有的烦恼和分别念, 全是 无明愚痴幻变的, 若能如此, 一切执著均会迎 刃而解。如果做不到,那么依靠本论的剖析, 过去特别爱打扮的人,这方面的执著也会减轻。 这一点, 从某些道友的行为上也能表现出来。

丑三 (破被清净相) 分三; 一、心他功德 贪身不合理; 二、身体布性不应贪执; 三、喜 彼不应理。

寅一、心他功德愈身不合理!

如果说:"尽管身体的内在臭恶不堪,但是 经过妙香的薰染,身上会散发微妙的香气,贪 执身体有什么不合理的?"

> 涂身微妙香,旃檀非她身, 何以因异香,贪著她身躯?

若在身体上涂抹妙香, 如旃檀香、沉香、 麝香,或者法国香水、茉莉花香水等,(男人可 能不会涂吧?好多人说有有有。很香是吧?不说话了。) 女人涂在身上, 男人也涂在身上, 这种扑鼻的 芳香, 闻起来很惬意宜人。但实际上去观察, 香水并不是真正的身体,身体是血肉、骨架等 物质组成, 而香水是另外一种物质, 既然如此,

为何因不相干的香气而贪著异性的身体呢?

有些人特别贪著女人,一闻到她身上有香 味, 贪欲心马上就会被引发。所以, 很多女人 为了博得男人的爱,拼命在身上洒好多斤香水。 前面也讲过, 香妃的身体有香味, 但也有人说, 她的香味不是俱生的,而是后天常使用具有妙 香的药,食用具有芳香的食物,在香水里经常 沐浴, 通过种种的造作, 身体才发出奇特妙香。 "香妃墓"好像在新疆,到了那里以后,很多 人都说:"我们这个地方有香妃墓,虽然那里埋 了七十多个人,但乾隆皇帝的妃子是最香的, 至今她的香味还在飘荡着。"但她真正的尸体有 没有埋在那里也不知道、据说在河北这边、也 有一个"香妃墓"。但不管怎么样,从古代的历 史来看,人们对香味还是特别重视。

龙猛菩萨的传记中,也有关于香味的故事: 有一次, 龙猛菩萨给大众讲经说法, 闻法行列 有两位年轻人。令人惊奇的是, 在他们周围, 弥漫着一股浓郁而沁人心脾的芬芳, 但到了龙 猛菩萨面前, 可能因龙猛菩萨的威力或是加持 吧, 香味忽然消失。龙猛菩萨问其原委, 两人 回答道:"我们是龙王的儿子,来到人间就要用

果协喀檀香21护身。"龙猛菩萨说:"能给我一些 这种檀香吗?"龙子道:"待我们请示父王之后, 才能答复您。"

随后,二位龙子返回龙宫向龙王禀报。龙 王说:"如果龙猛菩萨能来龙宫传法,我们将予 以供奉,不来就不给。"(现在有些人也是这样:"上 师您到我们这里来的话,我可以供养;不能来的话,那 我就有别的发心。") 得知龙王的条件之后, 龙猛菩 萨考虑了一下, 一方面需要这种檀香, 另一方 面也可给龙宫的龙族培植善根, 及迎请《般若 十万颂》等诸多经典、于是他应邀前往龙宫。

一个人身上若有香味,别人在旁边闻到时, 也会觉得:"啊,这个人好香啊!"前段时间我 过路时,一个人擦肩而过,这个人特别香,最 后我也不得不停下脚步, 往后看了一眼。所以, 身上喷太多香水的话,还是给大家带来一种"快 乐"。

记得我原来读书时、有一天上美术课、有 个女孩子特别调皮, 整天跟社会上不三不四的 人跑到外面去玩。当天到了中间的时候、她就 敲门进来, 进来以后身上特别香, 全班的同学

<sup>21</sup> 果协喀檀香: 马拉雅山所产的一种白旃檀。

都闻到了,大家都"哇,好香哦",她的座位在 后面,同学们纷纷往后看。老师说:"今天非常

感谢某某同学,给我们带来如是的芳香。好! 同学们,不要看了,还是继续上课吧。"过了二 十年,那天我们同学聚会时,大家在讲很多事 情,她就开始摸自己的头发。当时我就想:"她

这么爱漂亮、是不是还在继续涂香水啊?"

现在许多人喜欢涂香水,贪心炽盛的异性闻光,就想入非非、心猿意马。其实有体脑的人可用智慧进行观察:身体和香味是一体,那每个人不用买香水了,只要身体存在,就会自然发出芳香,但这身体,因此肯定是他体。既然是他体,因喜欢是他体。既然如此喜欢是个人不有。我们不是一个,那将它涂在蛆虫、猪、狗等身体。不生贪心?这是什么样的执著在作个个,大家应该经常反思、经常观察,可怜的此,大家应该经常反思、经常观察,可怜人平时的耽著,完全是颠倒的分别念,可怜的是,到目前为止,很多人还没有意识到。

身味若本臭,不贪岂非善? 贪俗无聊辈,为何身涂香? 从因、果、本体等方面剖析后,身体非常 肮脏、臭恶不堪,不贪恋它就不会有嫉妒心、 傲慢心、嗔恨心,这是最好不过的。现在家庭 不和的来源,大多是因为贪心强烈,自然也就 带来了其他烦恼。

现在很多人特别耽著身体,每天除了打扮以外,别无目的,如果你天天如此这般,那么死了以后,很可能堕落为恶趣众生。以前萨巴克的妻子长得十分漂亮,她与其他商人已为事之为,命绝身亡。死后因贪执自己口身,的美色,而转生为一条蛇,在她尸体的者亲眼所见,佛经中也有详细记载。还有些女人会变成飞蛾,一见到美丽的灯火,就拼了命地扑过去。

那些无聊的庸俗之辈,整天为了打扮身体, 花了无数的精力、财力、人力,有没有这个必要啊?当然,我也并不是说,学习大乘佛法后, 什么个人卫生都不用搞。应该如何掌握分寸? 戒律里有明确规定,自己也不能太过分了。

从医学角度来讲,很多化妆品对人体有害,

所以那些喜欢化妆的人, 没化妆就特别难看, 面容异常恐怖。听说宋美龄也特别爱化妆、美 国的陈香美女士, 赞叹她是智慧与才华双全的 人,但听她的侍者说,她从成年到死亡22,从来 没有间断过化妆,不化妆的话,她就像魔女一 样难看,而且她平时必须要化浓妆。

现在有些女人也是如此、整天就像要表演 节目一样,在脸上画得五颜六色,自己也是特 别累。与其这样,还不如拿这些钱去做有意义 的事,譬如帮助可怜众生、上供下施、放生、 作功德, 把这些时间用于修学佛法、观想人身 难得等方面。可是,现在有成千上万的迷惑者, 根本不知自己的方向。

当然,学习了本论之后,也没必要特别厌 弃自己的身体, 从此再也不洗脸刷牙, 这样太 过偏激了, 但也不要像以前那样特别执著。有 些老修行人为什么现在特别笨?因为自己在年 轻时,没有把时间用来学习、思维佛法的真理, 完全浪费在一些无聊的事情上了, 现在醒过来, 恐怕也已经迟了。所以有智慧的人、应通过智 慧来作如理抉择。

22 她死于 2003 年,享年 106 岁。 <u> প্রতিষ্ঠ - 225 - র্কেট</u>

我也不要求你们把化妆品全部扔在尸陀林 或者厕所里, 你要化妆的话, 也可以相应做一 点。但如果以前你化妆两个小时,现在能不能 减到一小时?这也算是闻法起到一点作用,否 则,最后自己也会迷失方向的。

了解佛法相当重要,现在很多人在这方面 非常欠缺,这样一来,自己活在世上相当痛苦, 别人也因为你而趋入邪道, 极其可怜, 所以大 家理应引起重视。

### 若香属旃檀,身出乃异味, 何以因异香,贪爱女身躯?

妙香来自于旃檀, 身体的味道与此完全不 同,何必为了不相干的香气,而贪爱女人的身 躯呢?

譬如, 猫对酥油很喜欢, 而不愿意吃无油 的饭团。若将酥油抹在它鼻子上、然后再放上 无油的食物, 猫即会傻乎乎地认为这是很可口 的油饭,于是津津有味地吞食。同样,有些人 虽然不喜欢遍体不净的身体, 然而通过香水、 花鬘打扮之后,即认为这是清净可爱的身体, 由此而生贪著,这实际上如同傻猫一样非常愚 痴。月称论师也说:"愚人极贪著,香花鬘所饰,

্রক্তিয়**় - 226 -** রেঞ্চি



<u>~~</u>

污秽不净身。"

可是对这一点,很多人根本不知道。尤其 在当今社会中,一打开电视,大多数广告都是 化妆品,或怎么样让头发飘。那天我跟一个骨、 说:"现在的电视没什么可看的,除了宣传牙膏、 洗发水以外,对今生来世没有任何教育意义。" 在泰国、斯里兰卡等国家,打开电视以后,。" 在泰国、斯里兰卡等国家,打开电视以后,在 持人首先向佛顶礼,顶礼之后经常出现人体不 清净、不应该贪执的佛教内容,小孩从小就有 这方面观念。而在我们这里,整天都是宣传皮 肤光滑、牙齿洁白,这能给观众带来什么利益 呢?有时候我确实觉得,现在已成了疯狂世界。

《四百论广释》中说,以前有个婆罗门夜 观星相后,告诉国王几天后要下一场雨,如果 喝了雨水,肯定会精神疯癫。几天后果然降下 喝了雨水,肯定会精神疯癫。几天后果然降下 暴雨,整个国家的人都因此而发疯,只有国王 记住婆罗门的预言,没有喝雨水,因而保持 常。但是,他的臣民见国王与他们不一样,便 给给请国王是疯子。在众人呵毁下,国样, 给给指责国王是疯子。在众人可毁下,同样, 我们极少数人认为人体不清净,不应该贪执, 大家都会觉得"这个人发疯了",最后在公众的 压力下, 我们佛教徒也不得不"发疯"。

在世间上,最鲜艳的蛇往往是毒蛇,最绚丽的蘑菇常常是毒蕈,最美丽的女人大多是祸水。所以,一切表面美好的东西,我们不要为之迷惑,要透过现象看本质。根登群佩也说过:"若详细观察,世上的一切所为都是痛苦的事,能熄灭其因的唯有佛法。只要深深地思维,定能感受到其中滋味。"

遗憾的是,现在很多人不学佛,他们不但 自己不学,见到别人去接触,马上站起来强烈 反对,说这是封建迷信。在这样的氛围中,真 正了解人身的人还是非常少。

要知道,人身跟不净粪没什么差别,龙猛菩萨说:"粪团虽色美,崭新及形妙,于彼不应贪,女色亦如是。"对于厕所里的不净粪,即使赞叹它的颜色很美、形状不错、味道新鲜,也不会有人愿意贪执,同样,人的身体也是如此。不过听说在日本个别地方,有些人特别爱吃不净粪,尤其是小孩的不净粪,认为对身体极有营养,有些书里一直打广告。现在社会真的不知道是什么样子,好像头不是头、尾巴不是尾巴!

忏悔仪轨

\$ } !

其实人的身体涂上香水后,有一种"挂羊 头卖狗肉"的感觉。外面是香水,里面全是不 净物,这是不是迷惑很多人呢?但大多数人非 常愚痴,觉得所贪的对境特别香,于是殚精竭 虑去追求。

## 寅二、身体奉性不应贪执;

长发污修爪,黄牙泥臭味,皆令人怖畏,躯体自本性,如伤己利刃,何故勤擦拭?

假若对身体的本来面目丝毫不做修改,任 其自然生长,那就会变成蓬散脏乱的长发、又 长又尖的指甲。不过现在人觉得指甲越长越好, 在外面的城市里,有些人的十个指甲,就像演 魔女一样长长的,有些人只是小指的指甲特别 特别长,以后跟丈夫吵架时,抓胸口可能很不 错……开玩笑!也许说到某些人了,很抱歉, 对不起啊,我真的害怕得罪很多人。

如果对身体不作任何装饰,披头散发、蓬 头垢面,确实特别难看。有时候我们在路上看 见一些精神不正常的人,身上没有衣服,全身 粘满泥垢,头发也是乱乱的,在垃圾桶里捡东 西吃,看了以后特别可怕。其实也没什么可怕 的,只不过他这几天没洗脸、没洗澡而已,荣 获世界冠军的那些美女,倘若一两年中不加装 饰,身上也不穿衣服,也会变成这幅模样,到 时候谁还会对之生贪心呢?

身体的本性若是清净,即使长期没有清洗 打扮,也应该依然美丽动人。但实际上并不是 这样,不管是头发、指甲、牙齿,如果任其自 然,过不了多久,那种臭味会令人闻而生畏, 谁都不敢靠近。

忏悔仪轨

中国古代的美女,纵然能沉鱼、落雁、闭月、羞花,其身体的本性也是如此可怖。以前西施在河边浣沙时,鱼儿看到她的美貌后,羞愧得沉入水底;王昭君出塞的途中,拨动琵琶,倾诉离乡之情,天上的大雁见此情景,竟忘在则膀而跌落在地上;三国的貂蝉,晚上在了局翅膀而跌落在地上;三国的貂蝉,晚上在不力意思地躲到云后去了;杨贵妃到花园赏花散心,牡丹花含羞地低下了头,后人赞她有"羞花"之貌。当然,这是诗学的夸张手法,其实她们也不会着,这是诗学的夸张手法,其实她们也不会为好看。我们很多道友来的时候,前面的牦牛也是不好意思,跑了;老鼠见到后,也是马上躲了,以后我们也可以这样来修饰。



\$ 5 (6)2

(众笑)

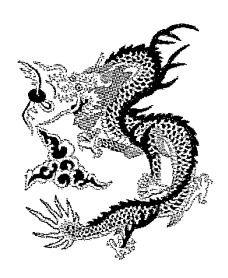
此处还说,装饰打扮自身、涂香抹粉,唯 是伤害自己的愚蠢举动。人们越是努力去做, 就相当于将伤害自己的武器磨得越锋利,这样 的后果也就可想而知。

明白上述之理后,我们怎样对待这个身体, 完全掌握在自己手中。有寓言说,一个年轻人 跟睿智的老人打赌,他手里握着一小雏鸟问:

"既然你能洞悉一切,现在请告诉我,我手中的鸟是死是活?"年轻人认为他胜券在握,老人若说是活的,他手指轻轻一动,就把小鸟捏死;如果说是死的,他手心一张,小鸟就会飞走,不管怎么样,老人一定会输。没想到,老人微微一笑,说了一句话:"生命在你手中!"

同样,我们修行人选择什么样的道路,让 人生过得有意义,也掌握在自己手中。以前上 学时老师苦口婆心地讲,但还是要自己掌握自 己的命运:愿意学习的人,一生会得到不可言 说的利益;而整天混日子的人,不可能有任何 前途。

总而言之,大家对身体的本质需要了解, 但也不能堕入极端,否则对家庭、生活都不利, 我们应该过比较正常的生活,这样谁都能接受。 现在的社会有一种疯狂的味道,大家不能同流 合污,拼命去追求那种生活,而要以正知正念 来摄持,尽量把时间和精力用于对今生来世有 利的佛法方面!





# 第一百二十六爷课

**寅三、喜彼不应理**(对异性身体不应生欢喜心),

#### 自迷痴狂徒,呜呼满天下!

作者看到世间上很多可怜人,饮用无明烦恼的毒水,陶醉其中不能醒悟,以致被实执、贪心等魔王控制着,全部都是精神癫狂者,从 而发出了"呜呼"的悲叹。

众生以四颠倒——常乐我净而遭束缚,他们把无常执为常有、痛苦执为快乐、不净执为清净、无我执为有我。正如《中观四百论》所言,四颠倒一直迷惑着众生,使他们执迷不悟,不识万法真相。《四百论》云:"若识不正住,世说为癫狂,则住三有者,智谁说非狂?"心识不正常安住的话,世人称之为精神癫狂者,那么以颠倒实执而住于三有中的有情众生,智者谁不说他们精神有问题呢?

有些人认为这种说法太过分了,其实一点 也不过分,我们只要慢慢观察,就会发现自己 的行为与真理完全背道而驰,甚至很多人认为 自己正常,而学习佛法、认识真理的人不正常。 唐朝有个牛头山智岩禅师,他在家时多次出征打仗,屡立战功,后对整个轮回生起厌离心,到寂静的地方出家修行。两个曾与禅师一起从军的人,听说禅师隐居山中,便一同入山找他。见面后,他们对禅师说:"莫非你是发疯了吗?怎么到这个荒无人烟的地方来,过如此凄凉的生活?"禅师平静地答道:"我的疯狂即将清醒,而你们的疯狂正在发作,整日沉湎于声色中,贪图享受荣宠,陷入生死轮回,你们如何自拔啊?"两人闻后似有感悟,叹息着离去。

对于看破红尘的人,很多人觉得他们精神有问题,但如果用智慧来剖析,恐怕有问题的不是别人,正是他自己。修行人了悟到世间的迷乱颠倒,才彻底绝俗离世,无贪恣意而行,这种超胜行为与世人的疯狂迥然不同,如同济公和尚所说:"说我疯来我就疯,疯癫之病不相同。"藏传佛教中的华智仁波切,行持瑜伽禁行时,别人见他一动不动地躺在地上,以为他得了精神病,华智仁波切就对他们说:"你们不用害怕,我的这种'精神病'不会传染,即使在我的弟子中,除了纽西隆多以外,别人也是不会染上的。"

现在的社会中, 若有人修行境界比较高,

忏悔仪轨

对家庭、生活毫无兴趣, 一心在寂静地方精进 修行、大家就会认为他不正常。你到大城市去 以后,会看到他们希求的是什么?最后得到的 是什么?没有被四颠倒束缚的人有多少?通过 各方面分析, 最后能完全了解到, 我们处于什 么样的环境中。当今的物质特别发达, 但没有 取舍智慧的话、很容易受到环境的染污。有些 人的心本来很纯洁,但在那种环境中呆久了以 后,自己都不知道方向在哪里。

这个偈颂、以前上师如意宝也引用过。当 时我刚来学院一两年,一位印度的出家人到学 院找法王辩论。那天黄昏, 我们也在外面听着, 那人觉得自己很有智慧,但跟法王辩论时,他 说了好半天, 法王一句话就推翻了, 他没办法 抬起头来。记得当时有一段是:"你认为我精神 有问题吗?"法王说:"应该有吧。寂天菩萨不是 说了嘛,自迷痴狂徒,呜呼满天下,天下众生 的精神都有问题,难道你能找出一个例外吗?" 他动一动嘴, 不说话了。将近二十年了, 那个 时候学院只有一两百所房子……好,不说了!

> 寒林唯见骨, 意若生厌离, 岂乐活白骨, 充塞寒林城?

在尸陀林里, 只是见到不动的骨架, 就会 使人害怕而心生厌离。汉地居士去往尸陀林的 机会较少, 但也能经常看到死人的尸体。每当 看到这些尸体时,除了个别人以外,大家都觉 得恶心可怕,希望尽快远离,不要接近。其实 既然你害怕不动的骨架、那怎么会喜欢住在充 满活动白骨的城市里呢?

大大小小的城镇、村落、都市中、有千千 万万的人密居在一起,从某一方面看,每个人 就像起尸一样、拖着令人生畏的尸体、与尸陀 林里的身体相比,只是暂时拥有心识而已。这 样的身体,难道你不害怕吗?

索甲仁波切曾说, 敦珠法王去法国时, 首先 看了繁华的城市,然后看了整齐的公墓园,当时 敦珠法王说:"这里的死尸与活动尸体,都有很 好的住处啊!"的确,这两者没有多大差别。有 时候我们去尸陀林,觉得尸体秽垢不堪,特别生 恐惧心。可是拥抱那些活尸时, 很多人觉得理 所当然、天经地义,实际上如果多加思维,二 者除了是否有生命之外,本质上无有任何差别。

也许有些人一下子接受不了, 这是可以理 解的,但只要经过长期磨练,无疑会对此生起

稳固的定解。从前在一个寺院中,有一座很出 名的花岗石佛像,每天有很多人去膜拜它。而 通往佛像的台阶,也是同样材质的花岗石做成 的,每次人们都踩着这些台阶到佛像那里去。 终于有一天,台阶们开始不服气了,于是对佛 像说:"我们本是一座山的石头,凭什么你就受 大家的敬仰,而我们却被踩在脚下?"佛像淡 淡地说:"那是因为,你们只挨了四刀,即变成 现在的样子, 而我是经过了千刀万剐, 才得到 这个位置的。"由此、磨练的重要性可见一斑。

死人的城市和活人的城市, 对有些初学者 而言, 刚开始会认为二者不能相提并论。可是 当他逐渐深入佛法,在寂静地方禅修一段时间 后,这种境界是完全可以理解的。

所以说, 学习佛法必须要努力, 没有下一 定工夫的话,要想得到感悟,恐怕是很困难的。 如果你对人身越来越熟悉,即使没有很高的境 界, 贪心也会减弱的。如龙树菩萨云:"汝若如 是观,虽未成离欲,然由欲渐薄,于女不起贪。" 倘若你如是修不净观,对女身不断地剖析,纵 然凡夫人无法从根本上断除贪欲, 但对异性的 贪心也会生不起来。

明白了这些教言后,大家一定要长期修行。 现在有些人想得特别简单,只修了一天不净观, 就想永远根除贪心。要知道,世间人搞企业, 一两年都看不出来效果,必须经过很多年,世 间法尚且如此, 出世间法就更不用说了。

癸三 (观察因有害) 分二,一、略说,二、 广说。

另一、略说:

复次女垢身, 无酬不可得, 今生逐尘劳,彼世遭狱难。

如此污浊不堪的女人、无有资本也是得不 到的,为了她要奔波积财,即生中忙得团团转, 来世还要遭受地狱、饿鬼、旁生等痛苦。

不管是什么人的身体, 都是三十六种不净 物组成, 本质上没有可贪的地方, 但由于无始 以来的习气和恶劣环境的影响、很多人盲目地 贪求异性,并为此付出极大的代价。

一个人要娶妻生子、组建家庭的话,没有经 济来源,是不可能轻易成办的。有钱人为了美人 入怀,不惜一掷千金,即使没有这么多钱,农村 人要娶一个妻子,没有几万块也拿不下来,这是

一个"大工程"。学院里的有些工人,为了给孩 子创造一个家庭, 日夜都在奔波劳碌, 藏地和 汉地基本上一样,想找妻子的话,没有钱是万万 不行的,就算最后找到了,开支也非常非常大。

尤其是当今社会中、光是一个婚礼仪式、 要花多少钱,很多人应该心里有数。这纯粹是 一种浪费、而且是在造恶业。不说别的、单单 是在饭店里办酒席,一顿饭要杀多少众生? 你 们结过婚的人,不管当时条件好不好,应该都 造过这种可怕的罪业。

经济实力雄厚的人,婚礼开销更是惊人。 今年一月份,四川的一个环球小姐,办的婚事 据说接近 100 万,仅鲜花就花费 5 万元,从厦 门直接空运过来,买这么多花不知道要供谁? 在我们修行人看来,这一天的开支非常浪费, 特别特别可惜。但世间人没有这一套好像过不 去,有了的话,觉得自己非常有成就感,这就 是所谓的"潮流"。

有人问:"你们出家人,为什么如是了解在 家人的状况?"其实这没有什么,不要说寂天 菩萨那样遍知万法的人,一般的修行人也容易 了解这些。作为修行人,对超越世俗的空性境

界,尚有一定的研究,在家人的状况就更没有 什么难懂的了。当然, 我们了解这些的目的, 与在家人的截然不同,他们是为了自己获得快 乐,而我们,则是研究这些到底有没有价值。 所以,在家人的痛苦与快乐,分析起来并不是 特别困难,以前汉地的一些高僧大德知道在家 人的状况,有些在家人很不理解,实际上这并 不值得大惊小怪、应该说是很容易的事情。

前面已经讲了,不付出代价是得不到女人 的,对女人来说,得到男人也是同样,他们是 非常珍贵的无价之宝。为了获得他,自己要付 出很多很多、包括地位、权力、乃至修行。

麦彭仁波切在《诗学善说海》中, 讲过孟 光王的一个公案。孟光王与一位大臣率兵降伏 一个国家后,见到当地有个满脸疮疮的小女孩, 孟光王觉得她非常丑陋,便对大臣说:"她很可 怜,长得这么难看!"聪明的大臣对国王说:"不 一定、现在她只不过是穷困,才成了这副模样, 也许以后很多男人会喜欢她, 她甚至可以叫男 人趴在地上当马骑……"孟光王根本不相信, 于是大臣悄悄地将女孩带回家中, 叫医生精心 治疗, 使她恢复了健康。在优裕的生活环境中,

\$ \$ \$ \$

那女孩日渐长大,成了一名绝色佳人。

一日,孟光王看到了那位女孩,果然生起极大的贪欲,非要娶她作为王妃。(以前的国王,跟现在的腐败分子差不多相同,见一个就要一个。)大臣对女孩暗授计谋,于是女孩对国王说:"你若真想娶我,那让我骑在你身上,你学马嘶叫,这样我才愿意。"在贪心的驱使下,孟光王也百嘶,女孩还要求有乐师伴奏,孟光王也百凑上为,将一名乐师蒙上双眼,带到王宫演奏地上,他自己驮着妃子趴在地上,还声嘶力竭的蒙骗,他自己驮着妃子趴在地上,逐迷心窍地去吃不净粪。像这样的公案,世间上不胜枚举。

龙猛菩萨在《大智度论》中说:"诸欲乐甚少,忧苦毒甚多,为之失生命,如蛾赴灯火。" 那些贪恋女人的人,如同飞蛾扑火,一生劳苦 忧恼不休,最终也只是悲惨死去,毫无所得。 所以,真正的修行人,对女色看得特别淡,因 为他们知道,这对修行有很大祸害,没有祸害 的话,佛陀也不会再再呵斥这些对境。

 这部论典后,一方面因为寂天菩萨不可思议的 加持,另一方面,自己也明白了这些道理,所 以无形当中,烦恼逐渐消失无迹。

尤其是男众修行人,应该像历代大德一样,尽量远离女色。以前阿底峡尊者一般不接受女人供养。唐朝大兴国寺的道琳法师,35岁出家,他认为女色是产生欲染的祸根,终生不和女人见面,不为女人说法,不接受女人供养,不让女人进入他的禅房。当时有些人就议论说:"道琳法师对女众太不公平了,连见都不敢见。"尤其是一些女居士特别不满。但莲池大师却极为赞叹,他说:"道琳法师不接触女人,似乎太过严格,然而末法时期人心不古、戒律衰微,根本不必担心没有出家人为女人说法,只怕他们为女人说法而迷爱染著,毁坏自他。像道老这种作风,大可做后来学人的借鉴。"

作为出家人,应该多看看这些教言,以此 对治自己的贪心。贪心真的非常可怕,有些人 因为没办法对治,最后就在烦恼面前倒了下去。 而作为在家人,现在的社会极其污浊,你们除 了自己的配偶以外,应该守持清净的戒律,这 样才会给社会和家庭增上和谐的气氛。

忏悔仪轨

子二 (广说) 分二:一、无有享用欲眇之 机会, 二、与他罪相联。

丑一、无有享用欲龄之机会;

少无生财力,及长怎享乐? 财积寿渐近,衰老欲何为?

孩提时代, 自己没有能力赚钱, 所以不具 享乐的条件; 壮年之时, 为了积聚钱财而忙碌, 故没有享乐的时间;老态龙钟的时候,精力不 充足,因此没有享乐的能力。

大家都知道,人在尚未成年时,一直忙着 读书, 再加上年龄没有成熟, 无有积聚财富的 能力, 在财力不允许的情况下, 怎么会有享乐 的机会呢?刚才也说了"无酬不可得",学生哪 里有很多钱啊?

在《论语》中, 孔夫子把人从十五岁到七 十岁之间,分了几个不同阶段23,比如十五而志 于学,三十而立,四十而不惑,七十而从心所 欲等等。人在15岁左右,要一心立志于学习; 30 岁要安身立命, 做各种事业; 到了40岁, 会 不为世间所诱惑; 70 岁的时候, 心比较宽容,

23 子曰: "吾十有五而志于学,三十而立,四十而不惑,五十而知天命, 六十而耳顺,七十而从心所欲,不逾矩。" కాలస్స్ - 243 - *గ*ల్లో

做任何事情都会圆满。

说是这样说, 但实际上, 现在人有这样的 精力、智力、体力也很困难。许多人在少年时, 身体还没有成熟,想享受一些欲乐也不可能; 成年后虽然有了钱财, 但是没有时间, 天天为 了事业而操劳;到了老年,自己筋疲力尽,已 经没有力气了。人们执著于幸福美满的生活, 但这种生活有没有快乐可言呢? 成过家的人恐 怕最清楚。

人还没有结婚时, 认为结婚最快乐, 如同 往生极乐世界一样,但真正结了婚之后,每个 人的脸色上, 好像写满了痛苦和无奈。尤其是 女人生了孩子后,几十年中要为之服务,不但 成了丈夫的仆人, 而且成了孩子的仆人。同时 还要应酬亲戚朋友,今天这家的人死了,明天 那家的人要结婚……一个月的工资安排下来, 所剩的寥寥无几。尽管自己很不想去, 但不去 的话,大家说你不近人情;去的话,诸多苦恼 由此而生。所以回顾自己的一生,有多少时间 在享受欲乐,多少时间在饱尝痛苦?

圣天论师说:"壮年自所作,老时不乐彼。" 年轻时所追求的感情, 老了以后不会再有兴趣 了。当然,这是就大多数人而言,也有极个别的人,人老心不老,正如藏地俗话所说:"白发苍的老人也会发疯的。"南京有一个车管所长,虽已年近花甲<sup>24</sup>,居然包养了 13 个情妇。有如此光耀的情场资本,使得他自豪不已,常在熟人面前情不自禁地自我炫耀:"《红楼梦》有金陵十二钗、我呢、有金陵十三钗……"得

最近有一位著名的科学家,以82岁的高龄, 娶了一个28岁的妻子,人们对此褒贬不一。不 过我觉得这个年龄很凑巧,一个是82,反过来 就是28,这样也挺好的。

总之,世间人的生活非常痛苦,为了赚钱,从早到晚忙忙碌碌、四处奔波,如宣化上人所说:"在家人很可怜,整天为贪欲而奔波,正是所谓的风餐露宿,披星戴月。"在这里,也不是说在家人不好,而是提醒他们,应将佛法的道理融入生活的点点滴滴,仔细体会佛陀所说的"一切感受皆为痛苦"。如果经常思维佛陀及高僧大德们留下来的殊胜教言,自己一定会得到不可言说的受益。

意之情溢于言表。

多欲卑下人,白日劳力竭, 夜归精气散,身如死尸眠。

那些欲望强烈的卑下之人, 白天忙着工作, 疲惫不堪, 晚上回家时困顿至极, 身体就像死 尸般倒在那里, 根本无法享受欲乐。

世间很多贪欲炽盛、地位低下的人,为了积累钱财维持家庭,不得不做各种重活。他们起早摸黑,白天在烈日下、雨水中不停劳作,竭尽了自己的体力。晚上拖着疲惫的身体回到家中,连吃饭的力气都没有,一头倒在床上,衣服都来不及脱就睡着了。这种情形下,对贪欲不会有享受的能力。当然,脑力劳动也好不到哪儿去,他们几个小时坐在办公室里,脑子部、这转,一下班就像虚脱一样,疲惫不堪。尤其是搞生意的人,连晚上睡觉的时间都没有,一直盘算着怎么样赚钱。

很多人以为在家人有宽裕的时间,可以随 心所欲地享受欲乐,日子过得很自由快乐。实 际上并不是那样,世间生活的艰辛苦楚,大家 看看成过家的人,问问他们就可以了知。

所以在出家人当中,从小出家和半路出家有一定的差别。如果从小就出家,没有享受过

忏悔仪轨

<u>)</u>

世间欲乐,很可能认为在家人的生活快乐,这种恶念爆发后,宁愿放弃出家、舍戒还俗,离开快乐的宫殿而沦为乞丐。反之,假如经历了风风雨雨后才出家,对很多事情不会那么执著,感到出家有一种舒适感、安全感,比较容易守持清净的戒律。

当然,也有个别人的善根深厚,从小就对 出家生活非常向往,对在家生活没有兴趣,一 看到世间的繁杂,就不愿意去接受。但是善根 不好的人,经常受到外境的诱惑,这时候就应 该运用上这些教言。

我们过去经常受教育说,男人和女人在一起,有天堂般的快乐生活,但这种快乐建立在什么层面上,大家一定要观察清楚。现在很多人成家以后,不久就开始闹离婚,那个时候怨天尤人,互相不满攻击,生嗔心造恶业,这样值得呢?生活的本性即是如此,在这样面是得不到快乐的,即使获得一点也微乎其微,严格来讲,这种快乐的本质即是痛苦。然而,很多人不明白这一点,为了瞬间的乐受而感失,这些痛苦也极为强烈,刺入骨髓。

学习这些大乘教言后, 无论遇到什么状况,

快乐也好、痛苦也好,家庭和合也好、不和合也好,你们应该有一定的把握,知道自己的人生方向。若能从心里解开种种困扰,行为上也比较容易面对,否则很多人钻入死胡同后,实在出不来就自杀、危害对方,各种悲剧不断地上演。

或需赴他乡,长途历辛劳,虽欲会娇妻,终年不相见。

有些人为了生计,要长途跋涉地远赴他乡, 尽管渴望与娇妻欢聚,朝朝暮暮在一起,却一 年也难得见上一面,更何况说享受欲乐了。

以前我看过一本书,是印度一位诗人写的,名字叫《白云的召唤》,里面阐述了一对夫妻离别12年的痛苦历程,看后使人油然生悲。还有一本西方作家写的《离别的痛苦》,也反映了在家人的生活,时时处在爱别离之中。无论在古代还是现代,一家人两地分居的情况特别多。

孟姜女哭长城,在中国可谓家喻户晓。当时她成亲才两三天,丈夫被秦始皇抓去修长城,结果死在那里,尸骨被填进城墙里。孟姜女苦苦等待丈夫归来,结果半年过去了,一点消息也没有。于是她万里寻夫,一路上经历了无数苦

竹悔仪轨

难,才来到长城脚下。谁知修长城的民工告诉她,她丈夫已经死了,听到这个令人心碎的消息,孟姜女哭得天昏地暗、日月无光,把长城 哭倒了一大片。(现在有些搬迁公司,见到好多老百姓不想搬,就希望负责人变成孟姜女,把他们的房子统

统哭倒,自然省去很多麻烦。)后来她也投海自尽了。

现在有些在家人经常哭诉,说丈夫在美国,妻子在中国,或者丈夫在那个城市,妻子在这个城市,很长时间都无法团聚。我有空时经常跟学院里的工人聊天,通过这种接触,对生活的感触还是比较大。他们说:"我们夏天六七个月在藏地打工,藏地不能打工的时候,就到广东那边找活干,过年才回家一次,住了七天又要出来。"表面上看是一家人,实际上这些工人在外面一起住的时间,比跟家人住的时间还长。

杜甫有传世佳作"三吏三别<sup>25</sup>",在《新婚别》中,一对夫妻第一天结婚,第二天丈夫就要去战场,作者将他们离别的痛苦场面,描写得特别感人。还有《垂老别》中的一个老太太,儿子死在了战场上,丈夫又必须要去战场,萧

<sup>25</sup> 三吏:《石壕吏》、《新安吏》、《潼关吏》。三别:《新婚别》、《无家别》、 《垂老别》。 瑟的寒风中,她的棉衣极其破烂,在路边哭着, 一直苦苦地等待……

藏地也有一首出名的民间诗歌,叫《果洛 妇女的悲歌》,歌词的大意是:一个女人的丈夫 死在战场上,村里的其他男人都回来了,唯独 她的丈夫杳无音讯。她一直等,一直哭,后来 启程上路,亲自去寻找。到了战场上,她看到 了丈夫的尸体——她以前最喜欢丈夫的白色皮 肤,现在正被秃鹫不断撕扯着;丈夫特别好看 的头发,也被风吹动着……当时她的所见所感, 被后人编成了诗歌,藏民们经常以此来观无常。

这种离别的现象,在世间中相当相当多, 但很多人根本不知用佛法来思维。若能通过佛 法洞彻世间欲妙的本质,不管出现什么状况, 自己都能够接受。苏东坡说:"月有阴晴圆缺, 人有悲欢离合,此事古难全,但愿人长久,千 里共婵娟。"世间的一切原本无常,明白此理之 后,凡事就比较放得下了,秦观也说:"两情若 是久长时,又岂在朝朝暮暮?"

因此,如果以佛教的道理来剖析生活,对 人们的帮助应该很大。遗憾的是,现在学佛的 人非常少,他们整日沉迷于声色当中,再这样

4 4 4

\_

五二(与他罪相联) 分点;一、获得身苦; 二、阻碍解脱机会;三、心比喻说明过患;四、 空耗暇满;五、痛苦无义;点、痛苦无法比拟。 寅一、获得身苦(贪著别人的身体,会给自己

或人为谋利,因愚卖身讫,然利犹未得,空随业风去。

的身体、事业等方面带来很多痛苦);

有些人为了妻子、生计等出卖自己的身体, 本想谋求一些利益,但最后得到了什么呢?可 以说是空手而归,一无所得,只有随业风不由 自主地漂泊在轮回中,今生来世都极为痛苦。

古往今来,很多人为了养家糊口,以及满足自己的欲望,不惜将自身卖给他人,以换取一点可怜的财利。成为他人的奴仆后,自己些许自由都没有,完全要听从主人的吩咐,什么事情都愿意做。本来正如麦彭仁波切所说:"广大无垠大地上,谁成谁人之奴仆?"每个众生

下去,来世的下场可想而知。所以佛教徒应通过各种途径,在力所能及的范围内,把佛法在人间传播开,让那些人清醒过来,这也是度化众生的一种行为。其实世间人还是有智慧的,真正有道理的事物,他们也愿意接受,只不想很多人还没有理解佛法而已。因此,我们佛教徒当以利他心尽量地帮助众生,在所有的方法中,最好的方法就是把佛教的精神传达给世人,让他们的心里少一分痛苦,多一分快乐!





都有自主权,可是遇到贪欲的对境时,很多人没有控制能力。如《君规教言论》云:"若为贪欲铁钩缚,虽是君主无自在。"倘若被贪欲的铁钩束缚着,纵然是有智慧、有才华的大君主,也一点自由都没有。

《吃亏是福》一书中,讲了这样一个公案: 上海某学校的一个女孩子,长得天姿国色,追求者非常多,但她谁也看不上,一心要嫁给有钱的老外。在一次舞会上,她认识了一个叫吉田的日本人,(不是寂天菩萨,不过寂天菩萨也是个老外。)他自称在日本开了一家肉类加工厂。他们认识后,吉田出手大方,送给姑娘的项链、耳环、戒指等首饰一应俱全。定婚那天,气势更是不凡,在五星级宾馆订了10桌酒席,每桌的标准不下5000元。(那个年代,5000元还是比较多的。)大家都羡慕她找了一个有钱的丈夫。

(现在人的眼光就是这样,交友恋爱时不看人格,也不看内心,唯一以金钱作为择偶标准。很多父母从小就给孩子灌输这种观念,希望孩子长大后找一个有钱人。所谓的钱,就是他们追求的偶像、希求的目标,至于获得解脱,他们提也不会提,假如即生中只有一种成就,那一定是人民币。)

不久, 姑娘随丈夫前往日本。当飞机快要

在东京机场降落时,她看着窗外繁华的都市,心里一阵阵激动,觉得已经往生到"极乐世界"了。可是他们在东京停留片刻后,即转火车、乘汽车,去的地方越来越偏僻,窗外的景色也越来越荒凉。(在我们的心目中,整个日本非常有钱,那天我问一个佛教徒:"你们日本有特别穷的吗?"他们说:"有有有。")姑娘一次次问吉田家在哪里,吉田默默不言。

终于,汽车载着他们在一座农舍前停了下来,这是一所木质结构的简单房子。姑娘气愤地问:"你的肉类加工厂呢?"吉田指着一排排猪圈说:"那不就是吗?"姑娘这才知道自己上当了,但身在异国,想走也走不了。就这样,她从大学生变成了一个养猪女。姑娘每天以泪洗面,有一次打算卖了金首饰偷偷回国,但找人一看,所有的首饰都是镀金的,根本不值钱,最后她彻底绝望了。

现在的社会中,这种现象相当多,很多人 为了钱财、女人或者地位,落入不能自拔的网 当中,一辈子都毁坏了,来世就更不用说了。 对此圣者们早就洞察到了,可是世间上的迷乱 众生,一直贪执眼前的利益,结果吃了大亏,

竹梅似新

误了终身。

现在的环境非常不好,就像一个医院中, 很多精神病住在一起一样,大家都没有自主, 迷迷糊糊地随顺环境, 别人怎么样追求, 自己 也如是拼命地追求, 但大多数目标完全不符合 实际, 自己也无力扭转过来。

因此,大家应该有一种控制能力和选择能 力,否则所追求的目标,就像乾闼婆城一样虚 无缥缈, 再怎么努力也徒劳无益, 到头来只能 是毁坏自己。通过闻思修行这样的论典、我们 应该从迷茫中清醒过来,人生很短暂,若能清 醒过来的话,还有机会重新做人,行持善法, 对将来会有一定的利益。

> 或人自售身, 仟随他指使, 妻妾纵临产, 荒郊树下生。

有些人的身体出卖给别人当奴仆后, 自己 一点自主权也没有, 服服帖帖地任由役使, 如 同主人手中的工具一样。

不仅奴仆的生活有这种痛苦, 现在有些公 务员也不例外。前段时间我遇到一个地位很不 错的领导, 但他每天晚上都睡不着, 要担心下 面的人, 又要担心上面的人, 还要担心自己的

地位。他说妻子生孩子时,他在医院里一天也 没有呆, 因为担心工作, 马上就回去了。仆人 都有一两天陪妻子的时间,而这些领导或者大 公司的老总,连稍微休息的时间都没有,始终 随着外境和他人转, 就好像是机器一样, 这边 转起来的话, 那边也不得不转起来。但他们自 己并没有觉察到,反而认为获得了很高的地位。 这种可怜的人, 在社会上比比皆是。

在古代、没有自由的仆人或丫鬟、要生孩 子时,不能呆在主人家中,只有到荒郊野外、 树下或山洞里、将孩子生下来。以前的藏地这 种情况非常多, 那些富人家中的丫鬟仆人, 一 到临产时,必须离开主人家,而她自己又没有 家,女人生孩子既痛苦又肮脏,谁的家里也不 愿意接受, 最后只有到树下生子。

佛陀时代的微妙比丘尼、在家时也是怀孕 满月后,和丈夫回娘家,途中临产,宿于树下。 她一生的经历非常凄惨,《贤愚经》中也有她的 公案。也许印度有这种传统吧,不仅是乞丐仆 人, 甚至皇室贵族也有这种情况, 比如我等大 师释迦牟尼佛, 当时就是在蓝毗尼花园树下降 生的。

蓝毗尼花园、位于尼泊尔境内、现在那里 仍有一棵大树,树下有一块大石头,摩耶夫人 生释迦牟尼佛的经过, 原原本本地刻在上面, 令人见后生起极大的欢喜心。旁边有一座阿育 王立的石碑、碑文是用梵文写的、根登群佩大 师说,文字的意思是: 我等大师释迦牟尼佛最 初降生于此。至今已经2500多年了,这个石碑 仍然保存完好。我们以前去印度时,首先拜了 其他很多圣地,回来路经尼泊尔,在一个下午, 朝拜了这座蓝毗尼花园。

言归正传, 世间上许多人因为贪欲, 落得 非常凄凉的下场。我熟悉的一个人, 以前是出 家人、人品和智慧相当不错、后来他喜欢一个 女的,就还俗成家了,两人漂泊到拉萨、青海 等地,生活条件非常非常差。他妻子生孩子时, 只租了一个月租30块的房子,里面极其破烂, 布满蜘蛛网、是一个补鞋人的隔壁。他们没有 钱去医院,旁边有些老太太说,生孩子要吃有 营养的东西, 他就给妻子吃了一碗面, 里面加 了两个鸡蛋、除此之外什么都没有。想起当初 的出家生活,他感到非常痛苦和后悔。我听到 这种状况后, 也觉得他特别可怜, 原本出家过

得自在快乐, 但变成在家人之后, 真的跟仆人 没有任何差别、完全成了生活的奴隶。

然而,即便是在家人,生活也不见得尽如 人意, 毕竟兴旺与衰败是无常的。以前汉地的 慈禧太后,每天吃饭时有100多道菜肴、点心。 为了庆贺自己的生日,她不惜动用海军经费修 建颐和园。后来英法等八国联军打入北京、慈 禧只得抛弃一切, 化装成农妇, 从北京城逃走。 从北京到西安,她像讨饭的乞丐似的,一路上 狼狈不堪。你们看过电影的人,应该知道当时 的情况。

所以, 我们学习佛法的人, 对世间欲妙不 要过于希求, 如果因缘具足, 该得到的自然会 得到。那时候也不必太过欢喜,有些人稍微有 点钱财、地位、名声, 就高兴得无法抑制, 一 旦掉落下来,又痛苦得无法面对,甚至想到了 自杀。实际上,世间上的沧桑荣华,犹如秋天 的白云时而显现、时而不现, 没有丝毫稳固性, 懂得这个道理之后,在漫长的人生路途中,自 己会坦然面对一切得失。

昨天晚上,我一个同学来电话说:"我的父 亲马上要死了、给……我……加持……"听她

的声音,好像也马上要死了。放下电话以后, 我想:"作为出家人,遇到家人去世肯定也会痛 苦,但跟那些表面上学佛,却对无常一无所知 的人比起来, 差距还是比较大。" 我当时觉得她 也快死了, 我得好好超度这两个。(众笑)

> 欲欺凡夫谓: 求活谋生故, 虑丧赴疆场, 为利成佣奴。

被贪欲所欺惑的愚夫,口口声声说:"为了 生存, 我必须要去战争, 这样才能养家糊口。" 于是一边担忧送命,一边赴往战场。还有些人 为了谋利,情愿去做他人的奴仆。

不论是古代还是现代,到战场上从军的人, 发心保卫国家的非常少、为自己获得地位的比 较多。我们附近的有些国家、男人到了一定的 年龄,必须要服兵役,到军队里去当兵,就像 义务教育一样。在他们当中,不是为了自己而 是为国家的人屈指可数。即使是为了国家而消 灭敌人,这种行为也没有功德可言,不像为了 佛法和众生而牺牲自己。

仅为得到一点蝇头小利, 这些人虽然贪生 怕死,但仍然披甲从戎,赴入战场与敌人拼命。 ("如果我死在战场上, 你把我埋在高高的山岗上, 啊! 朋友再见……"南斯拉夫的《桥》,以前是对我们影响 最大的一部电影。) 表面上说来很漂亮,"当兵如 何光荣"、"军人是人民心里的支柱",实际上就 是把生命作抵押, 而在那里为自己奋斗。

《法华经》云:"汝等莫贪欲,贪如木鳖果。" 世间上的所贪对境, 其实跟木鳖果没有什么差 别26, 唯有愚者才会对它有兴趣。圣天论师也说: "犬等亦所共,恶慧汝何贪?"以习气而选择 异性为生贪境, 甚至猪、狗等旁生也会, 所以 除了极其低劣的人以外、智者谁会贪执这些 呢?

当然,有些人为业力所迫,有了家庭以后, 生活压力特别大, 既要供孩子, 又要照顾老人, 有时候不得不在外面当仆人。现在不像以前那 样、因为实行计划生育、孩子还是比较少、这 无疑给夫妻双方带来沉重的负担——要养孩 子,还要照顾两边的父母。有时候看来以前倒 好一点,一家有好多孩子的话,大儿子养父亲, 小女儿养母亲,从个人来讲,生活压力不太大。 但就整个国家而言, 现在稍微好一点吧。过去 在汉地、藏地、每家的孩子特别多, 当时在我

<sup>26</sup> 木鳖果表面鲜艳欲滴,实则剧毒无比。

\$ \$\forall (6)^2

的同学中,有些人家里有十个孩子,有些有五六个孩子。

那天有个道友去一个居士家,发现他们有四个孩子,认为特别可怕。其实这也不算多,康熙年间,江南有一个姓郑的小吏,虽然收入不菲,却破衣烂衫,显得穷困潦倒。一日,长官见他衣冠不整,说他有意装穷,有辱脸面,将他训斥了一顿。他委屈地辩解道:"小人实在因家境贫寒,并非有意装穷。"上司问其故,他说出一番惊人的话来:"小人有子女 36 人,每月的俸禄连穿衣吃饭都非常勉强。"

长官大惊,转又训斥道:"你一个小吏,为什么娶那么多小妾?""回大人话,小人只娶妻一人,并无小妾,小人子女都是妻子所生。""胡说,一个人哪能生 36 个孩子?""小人 18 岁娶妻,每年均生双胞胎,如今小人 36 岁,故有子女 36 人。"长官有点不相信,到他家一看,不得了!家里像一个大杂院,男男女女,大大小小,一屋子孩子。此事在当地极为轰动,后来禀告皇上,称太平盛世方有如此奇观。

所以,见到四个孩子就啧啧称奇,这可能 是少见多怪。青海也有一个女人,生了20个孩 子,许多记者从很远的地方专程到那里去采访。 其实这也没什么可采访的,众生的业力不可思 议,一个众生生很多众生是正常现象。我讲什 么呀?我也不知道自己在讲什么。好,下一个 颂词。

为欲或丧身,或竖利戈尖,或遭短矛刺,乃至火焚烧。

有些人为了自己的贪欲,或被杀身亡;或 被穿在利戈的尖端上;或遭到短矛的刺杀;或 被投入火中活活烧死。

《中观四百论》也有关于这方面的描述, 世间上的很多人,为了达到自己的目标,在贪 欲的支配下,不惜采用偷盗、抢劫等非法手段。 现在很多刑事案件,真正找来源的话,不在我多刑事案件,真正找来源的话,不在于 外境的事物上,而在于人的贪心上。我们平时 看报纸、看电视,新闻中报道的国与国之, 看报纸、看电视,新闻中报道的战争冲突, 一不是因追逐财利女色所致。今天这个领导, 行了多少万,判了死刑;明天那个老总因为某 种原因而跳楼自杀;后天某公司发生了什么事 情……这些悲剧的来源去观察,全部是贪心在

忏悔仪轨

作梗。

现在很多贪污分子, 本来贪心的种子没有 断,面前又摆着特别喜欢的人民币、美金,这 个时候,就像在贪吃的小孩面前放很多糖一样, 周围没有人的话,小孩不知道后果会怎么样, 就悄悄地吃吃吃, 最后被父母发现了, 开始狠 狠地打。若能早点知道贪欲的来源及过患,这 些人应该会有一种控制能力。

因此, 判死刑是解决不了问题的, 我们应 该从教育上抓、从小就要了解贪欲的过患、知 足少欲的功德,如果从这方面下手,那么社会 稳定、治安管理会非常容易。否则, 众生的欲 望不断在增长,有多少个公安武警也无法根除 各种非法行、毕竟根没有断的话、果会不断地 生出来。

《赞戒论》中说:"以贪漂泊大地如饿狗、 多数不成反而冻饿死。" 愚者为了取悦女人,想 方设法求得财物,以强烈的贪心漂泊在广阔无 垠的大地上, 犹如饿狗般虚度人生, 多数人不 仅不能成办一切所愿, 反而最终冻死、饿死、 判死刑、关监狱。为什么现在很多国家的监狱 不够用,每年都要新修一个?因为腐败分子、 贪官污吏越来越多,多的原因就是教育上没有

爱的传播,没有人性道德的弘扬。

刚才有个道友说:"您以前赞叹鲁迅等是不 合理的,他们的文章,对人类的伦理道德无有 任何促进,反而有退化的作用。"我说:"我的 赞叹、并不是对他们的一切全盘接受、盲目崇 拜,只是说他们对人类的贡献,对佛教的研究, 在某个层面上还算不错、但这不代表他们与释 迦牟尼佛或者大成就者等同。"

其实别人说的也对, 因为比较著名的人说 出来的话、相当有权威性、可以带动很多人。 比如有些领导把自己的欲望说出来后,大家都 觉得这种道理值得借鉴,自己也就拼命地追求, 根本不知取舍方向。甚至有些人为贪欲所蒙蔽, 不仅毁坏了自己的今生(本颂讲的只是今生果报), 来世的痛苦也在等着他。

曾经有一个船夫、经常在江上接送来往客 人。某日他遇到一个巨商,因为觊觎他的财产, 便趁狂风大浪之时,将他推入江中,此事谁都 不知道。后来这个船夫成了大富翁、开始娶妻 生子,可是儿子从小就视他如仇人,关系一直 不好。有一次他去问乩仙, 乩仙判说他于某年 某月某日, 在什么样的环境中, 所做的事情理

当扪心自问。他大惊失色,才知道儿子原来就是那巨商的转世。后来他以各种因缘离开家乡,死的时候极为凄惨。有些智者在分析时说:"他夺人钱财不能自用,今生中不得好死,死后阴司的帐还没有算呢。"

所以,大家有一点控制能力的话,希望不要特别贪。我遇到很多很多居士,他们给老板、领导做事时,上级强迫自己干坏事,明明知道那是非法,如果陷进去,对今生来世都不利,但在他的手下也身不由己,不干的话就会被开除。这种现象非常多。但不管怎么样,懂得这些道理后,生活还是要过得简单一点,不要随顺五浊恶世的潮流,行为越来越不如法。

#### 寅二、阻碍解脱机会:

积护耗尽苦,应知财多祸, 贪金涣散人,脱苦遥无期。

积累财产、守护财产、耗尽财产的过程中, 充满着痛苦及苦因<sup>27</sup>。《亲友书释》中说:"被称 为寂静调柔、财物丰足的诸位智者,因积累、 守护、毁尽这些财产,也历经同样多的辛酸。" 为此,我们一定要认识到,财产是无边祸害的根源。

当今社会中,人们对财产的执著相当可怕,包括很多大学生,不管是男孩子、女孩子,几乎没有想过以后把所学的知识用于社会,为人类造福。而是快要接近毕业时,成天考虑"我能不能找到有钱的工作"、"会不会找一个好看的对象"、"我怎么样发财"、"哪个人有钱"……一直都是需求这些。老师也根本不考虑怎样培养人才,而是终日以打麻将、赌博打发时光。

前不久我接触了一些老师,确实看到了当 今教育界的某些状况。很多老师整天混日子, 随随便便得过且过,只要把工资拿到手以后, 对孩子、对人类一点也不负责任。这样一来, 现在孩子成长的氛围是:父母从小就灌输要发 财,老师鼓励的是赚钱,领导也是赚钱赚钱…… 我们人活在世上,除了赚钱难道没有其他目标 吗?我觉得并不是这样。有良知、有智慧的人, 希求的绝不是自己的利益,而是帮助所有众生。

要知道,财富从开头到结束都充满痛苦, 华智仁波切也说:"有一匹马,就有一匹马的痛苦;有一只羊,就有一只羊的痛苦;有一条茶

<sup>27</sup> 这里阐述的是财产, 其实对人的贪执也是如此。

叶,就有一条茶叶的痛苦。财富越多,痛苦越 大。"前两天,一个著名的相声演员死了,他的 几千万家产现在还不知道怎么处理, 因为他没 想到这么快就离开人间, 所以没来得及写遗嘱。 其实一个人不管有没有名声, 积财、护财时肯 定痛苦,不是担心被别人偷了抢了,就是一直 舍不得用,但死了以后什么都带不走,一生中 几乎没有享用的机会。

现在提倡两个文明一起抓、但物质文明是 有一点进展,精神文明却毫无起色,二者完全 处于失衡状态。这样的话, 社会到底有没有发 展呢?换一个角度来看,物质生活虽然大幅度 改善, 但人们的欲望却越来越强, 如果缺乏知 足少欲和断除贪欲的佛教理念,恐怕会越来越 不择手段地追求所欲。

如今有些状况已经病入膏肓、我们在小范 围中传授佛法,不一定能扭转过来,但大家至 少应该明白这些道理,不然的话,自己也可能 落入这种可怕的陷阱中。米拉日巴尊者说过:

"财初自乐他羡慕,虽有许多不知足;中被吝 啬结束缚,不舍用于善方面,乃着敌魔之根源, 自己积累他人用; 最后财为送命魔, 希求敌财

刺痛心,应断轮回之诱饵,我不希求魔之财。"

因此,解决人们的欲望和贪婪别无他法, 一定要靠佛教的教育。希望很多居士在教育孩 子时, 从小不要让他重视钱财, 在他脑海中种 下不好的种子。当然,让他出家,有这样的因 缘倒很好, 其实出家人在这方面还是做得不错。 唐代有位智则法师,他身上只披一件破僧衲, 屋里只有一张床、一个钵盂、一把勺子、其他 再也没有东西了。他出门时根本不用关门,他 常说:"出门时门要锁,箱子要盖紧,这样既浪 费时间, 又扰乱道业, 整日忙碌而散乱人生, 没有任何意义。"这种修行人真的非常洒脱。

出家人在吃住穿方面根本不愁, 从这方面 讲, 我觉得出家还是非常自在。那天我们同学 二十年后聚会, 大概有三十九个人, 其中只有 两个人出家。我们出家时,老师和同学都担心 我们吃不好、穿不暖,有些人好心劝我们,有 些人也给一点钱, 说留着以后补身体用。但不 知不觉过了二十年,大家再次相会时,他们有 些在家人过得虽然比较可以,但都没有我们两 个自在。我们在二十年中没有受过任何刺激、 痛苦,过得平平淡淡,从脸色各方面看,我自



己感觉有一定的差别、很多人也是这样说、我 们老师当时由衷地赞叹:"出家真的很伟大!"

佛陀在律藏中说:"出家人如住净室,在家 人如住火宅。"《法苑珠林》亦云:"出家修道易 为,如海中泛舟;在家修道实难,如陆地行船。" 然而现在有些人声称:"出家、在家一模一样, 在家也可以好好学佛, 我对出家非常反对, 因 为每个众生都有佛性,不需要出家。"倘若正如 你所说, 出家、在家都一样, 那么以释迦牟尼 佛为主的贤劫千佛、为什么全部以出家身份而 成就? 有些在家人不要认为自己跟出家人完全 一样,甚至好像自己更胜一筹。释迦牟尼佛在 经典中说过, 只要披上袈裟, 就有超越在家人 的功德、对他们理应值得恭敬。

当然, 在末法时代, 也有个别出家人不护 戒规、贪得无厌, 整天奔着大城市和大施主去。 诚如《正法念住经》所言:"贪执财物之比丘、 内心恒时外散乱、彼等日夜皆无修行之机会。" 贪执财物的这些比丘, 白天晚上都在想着财物, 修行不可能有丝毫进展、就像米拉日巴的一个 故事中所阐述的一样。但是, 真正的出家人相 当伟大,他的生活也非常快乐,在家人考虑得

比较多, 而出了家以后没有这些痛苦, 故大家 应该随喜出家的功德。

那么作为出家人, 既然已经出了家, 一生 中就要发愿善始善终, 假如你业力深重, 有些 行为不如法,则应该好好地忏悔,发誓以后变 成很好的出家人来度过一生。寂天菩萨这部论 典所讲的这些道理, 真的是非常珍贵, 大家要 尽量融入自相续、这样、修行肯定有很大的进 步!





## 第一百二十八爷课

#### 寅三、以比喻说明过患;

贪欲生众苦,害多福利少, 如彼拖车牲,唯得数口草。

此处用比喻来说明, 贪欲的危害相当多, 利益相当少, 就像正在拉车的牲畜, 吃几口路 旁的草一样得不偿失。

现在的人们"今朝有酒今朝醉",为了暂时的快乐,拼命追逐世间八法。其实我们活在世上,应该活得有价值,不应该鼠目寸光,像现世美那样只承认今世,认为死后一了百了,不惜一切追求暂时的欲乐。

贪欲的祸害非常大,不管贪著什么东西, 女色也好、财物也罢,都是百害而无一利的。 打个比方说,牛马拉着沉重的车向前行进时, 看见路旁绿油油的青草,禁不住停下来享用, 结果立即招来车夫的鞭打,甚至车轮以惯性而 过来,将它撞伤、压死。为了数口青草,而的 致狠狠的抽打,乃至受伤送命,这是何等的不 值得。同样,人们拼命地追求所贪对境,下场 比这些旁生更可怜。他们为了瞬间的欲妙之乐, 毁坏长远的解脱命根,将今生来世的一切安乐葬送无余。所以,《八大人觉经》中说:"生死疲劳,从贪欲起;少欲无为,身心自在。"

很多人非常愚痴,为了眼前的一点薄利,宁愿舍弃来世的幸福,《因缘品》云:"愚者为财毁,不寻求来世。"尤其是临死时如果贪恋某物,死后会转生为特别可怕的众生。从前舍卫城有个穷人,他对自己的牛特别贪执。死了以后,他转生为牛背伤口中的一只小虫,蚀食伤口中的脓血,每天都要经历七次生死。律藏中也记载着一个人,因贪恋自己的金瓶,死后转生为毒蛇,寸步不移地守护着金瓶<sup>28</sup>。

还有一个小孩夭折之后,请一位具证上师为他作佛事,但小孩的神识一直往酥油桶里跑。上师对眷属说:"看看桶里有什么?"原来有一个别人给小孩的烧饼。于是上师把烧饼用来作烟供烧施,回向以后才超度了他。因此,正如萨局哈巴尊者所说:"相续中有芝麻许的执著,也会带来无边的痛苦。"

贪欲确实非常可怕,大家理论上说得来, 道理上也明白,但自己生起烈火般的贪心时,

悔仪轨

<sup>28</sup> 有说毒蛇在金瓶外面,也有说在金瓶里面。

可能也是无法控制。对修行人来说,这是正常现象,但只要懂得这个道理,时时以正知正念摄持,逐渐调伏自己的习气,终有一天也会加入诸佛菩萨等离贪者的行列中,真正能利益众生,自己不被烦恼左右。

但是,现在大多数人不知道这一点,把痛苦当作快乐的源泉,快乐也认为是实有存在的。前段时间我路过色达,看见有个宾馆里正在举行婚礼,我熟悉的很多年轻人在那儿高兴得不得了,蹦蹦跳。我当时就想:"他们只看到兴今天的快乐,却没有想到以后的痛苦。现在人的生活压力、感情痛苦非常重,大家都认为今天是快乐的开端,但到底是快乐的开端,还是中所进这段历程的人,应该非常清楚,从此以后,你是获得了人生的快乐,还是增加了担忧和痛苦呢?

当然,人活在世上,有些传统也不得不随顺,但是世间人的愚痴和盲目,还是值得好好探究。否则漫无目的地一直往前奔,到时候会达到什么样的境地,恐怕自己也无法觉知。

#### 寅四、空耗暇满,

彼利极微薄, 虽畜不难得,

<u>্র্রুণ্ডি</u>ট্র - 273 - <u>র্ফ্রেণ্</u>ট

#### 为彼勤苦众,竟毁暇满身。

依靠钱财、不净行而带来的快乐微乎其微, 轻而易举即可成办,不要说具有高超智慧的人, 连低等旁生也不难办到。可是, 无知的人们竟 然为了这些而奔波受苦, 糟蹋了如意宝般难得 的暇满人身。

财利女色等带来的利乐,实际上非常少,世间上所有的有漏快乐,远远比不上瑜伽士在短暂的时间中,坐禅所获无漏安乐的千分之一。很多人把积累财产、追求异性作为人生目标,其实这并非明智之举。《开启修心门扉》中请的方式29,相比之下,旁生比人类有过之而无不及。在积累财产方面,不说别的,我的院子里有好多地鼠,到了夏天它们到处采集草根、人参果,然后搬到地洞里藏起来,其数量之多,然后搬到地洞里藏起来,其数量之多,作死是,然后搬到地洞里藏起来,连个两年都吃不完。在打扮方面,昨前天我看见对面上有一群鹅,它们在河里洗澡时,不过不面上有一群鹅,跟人比起来,它们只不过不会照镜子而已。至于作不净行,麻雀、喜鹊、

悔仪轨

<u> জিল্ট</u>্যে - 274 - <u>ক্রেণ্ট</u>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 猫头鹰杀害了乌鸦的幼崽,并将它们吞食。乌鸦于是衔着猫头鹰的雏仔,到以前自己孩子被杀害吞食的地方,以同样的行为报仇雪耻。

饿狗、老猪等等,根本不需要培训,天生就会。

所以,人活在世间上,如果只是追求这些,就跟旁生不分轩轾了。萨迦班智达说过:"整天谈论财与食,此即双足之畜生。""唯寻自己之吃喝,岂非牲畜亦能行?"我以前放牦牛时,生者不住了,一定要去找草吃,口干了,看见远方有清清的河流,就不顾一切往前冲,任谁也对不住。所以吃喝玩乐,连愚笨的旁生都会,难道我们也唯一追求这些吗?很多人有了钱以后,整天在吃喝玩乐中消磨时光,这跟动物又有什么差别,动物在快乐的时候,也有属于自己的游戏。

作为一个人,不管具不具足菩提心,都应 该力所能及地去帮助众生。暂时来说,社会上 有许多爱心人士,竭力帮助可怜的众生,自和 自利的心很小,所作所为令人赞叹。如果你有 远大的理想,那应该为了天下无边的众生而考 虑自己的来世,考虑众生三世的一切利益。 了这样的善心善愿,人身才会发挥其应有的价 值,否则,整天都是围着小利小惠转,一生就 自白虚度了。

《贤愚经》有一个公案说,某地的婆罗门

## 寅五、痛苦无义,

诸欲终坏灭,贪彼易堕狱, 为此瞬息乐,须久历艰困。

一切贪欲之乐最终必将坏灭,并具有使人 堕落等过患,为了那瞬间的享乐,要在千百万 劫中于地狱里受折磨。

不管你拥有什么样的快乐,即使是转轮王的快乐,最后也会毁灭的。龙猛菩萨云:"世间一切乐,唯苦被变坏。"《阿含经》也说:"积聚终散裂,崇高必堕落,会和终散离,有生无不死。"一切快乐都将变成痛苦,而贪执它的结果,

中村作者

百二十、黄

却是让我们堕入三恶趣中受苦,付出长久而艰辛的代价。

人们认为的快乐,真正剖析它的本体时, 没有任何可靠性,而为它所造的恶业,却会使 我们在轮回中遭受无量痛苦。不管是异性之间 的乐受、财富名声所带来的快乐,只是分别念 一瞬间的颠倒执著,按照《中观宝鬘论》和《中 观四百论》的观点,所谓的享受快乐,不过是 痛苦稍微减轻了而已,根本不存在真正的快乐。

然而为了一瞬间的错觉,很多人不惜造下极大的恶业,在生死轮回中不能解脱,甚至千百万劫中在恶趣里面无力自拔。三国时期的曹操,可谓奸恶一世,但他刚死不久,王位被篡,妻妾被夺。而且在1400年后,于清朝乾隆年间,苏州某屠夫宰了一头猪,取出猪的肝脏,上有"曹操"二字。(在此之前,他很有可能在地狱、饿鬼中受苦。)当时有个年轻人见后,惊惧因果无常,马上出家修行,法名为"佛安"。

为什么猪的肝脏上有"曹操"的名字呢? 月称论师在《中观四百论大疏》中,也曾举过 一个比喻来说明这种不共的缘起<sup>30</sup>,这就是前世

不可思议的因缘,反映在今生的身体上面。如果用科学来解释,肯定没有办法,但这毕竟是人们亲眼所见,猪的肚子本来没有剖开,剖开以后才发现上面有字,这种奥秘任何科学家也无法解释。但在佛教中确有这样的因果规律,即使造了一瞬间的恶业,果报也会无穷无尽。因此,大家不要为了暂时的欲乐而毁坏来世,否则后果是相当可怕的。

贪心是非常大的怨敌,它对我们的危害非同小可,大家一定要认清它的面目,一旦生起贪心,当下就要制止。这样通过慢慢的串习,自相续肯定会有改变。为什么历史上有那么多出家人能毫不费力地对治贪欲,而世间人却不能轻松面对,就是因为前者通达了道理,而后者却对此一无所知。

彼困千万分,便足成佛道, 欲者较菩萨,苦多无菩提。

世间的妙欲一点意义都没有,若把为它付出辛劳的千万分之一,用在修持正法上,足以

酸奶,鸽子的足印即会在酸奶中显现。虽然鸽子并没有到房中踩酸奶,然而因缘聚合时,这种事件仍会显现。同样,因缘具足后,猪肝上出现"曹操"的名字也是如此。

成就无上佛道,即便没有成佛,最低限度也不会堕入三恶趣。然可惜的是,人们日日夜夜、兢兢业业地寻求世间快乐,用于学佛的时间微不足道。

我去上海的时候,在一次演讲上也讲过, 菩提学会的有些道友,每个星期天共学一次、 共修一次, 就觉得自己太精进了, 到处给别人 炫耀。可是你们算过没有,倘若一年有360天, 所有的星期天加起来、最多也只有52天、剩下 的 308 天都在搞世间法, 所以你们学佛并没有 用很多时间。可是,还有些人连一个星期天都 抽不出来、所有时间都用在家庭上、工作上、 琐事上了。即使能抽出一天的话, 听两堂课只 有两个小时,很多人听课时无精打采、奄奄一 息,下完课后精神就出来了,说东道西,既开 心又有活力。现在很多人就是这样,把时间花 在世间琐事上,一年一年都无所谓,而稍微学 一点佛法,就觉得花了很长时间。有些人一周 听两三节课, 花了两个小时就觉得好多啊, 而 把时间用在睡觉上、无聊的事情上, 从来没有 抱怨过多。且不说无始以来, 就算今生的时间 全部用在学佛上, 至少也获得了不堕恶趣的把

握。但我们有没有做到呢?

好多人认为自己学了《入行论》后,懂得 很多很多的知识, 其实你们学的时间太少了, 而且经常以"我不空"、"我太忙"为借口,自 己给自己开绿灯。要知道,在佛法上花的时间 越长,下的工夫越多,自己越会受益无穷、用 之不尽。许多人没有把精力和时间放在这上面, 原因主要就是自己业障深重。不说三大阿僧祇 劫,即使抽出短暂的时间,修行也会有一定的 成效。可是无始以来, 我们把时间全部用在贪 嗔痴和散乱方面了,世间法的串习极其深厚, 而对佛法的兴趣极其微薄。今生能遇到如此殊 胜的佛法,望大家对闻思修行不要特意拒绝。 当今世间上引诱我们、欺骗我们、散乱我们的 花样相当多,但这些对我们来讲不是很重要, 最重要的是以佛教的如意宝,解决生生世世的 饥贫、满足自他一切所愿。

这里也说了,世间人为了无义琐事所耗费的时间和精力,如果用在佛法上,现在也不至于落到这种地步。有些人智慧和文笔非常好,人格也不错,但绞尽脑汁研究一些世间法。他下的工夫和所做的事情,表面上众人交口称赞,

竹梅似新

觉得他很有成就,但以因果来衡量的话,不仅 对人类有损害,对自己也有很大的损害。

譬如,中国四大名著之一《水浒传》的作者施耐庵,他笔下的一百零八好汉,个个栩栩如生,他无论描述何种场景,都会令读者有身临其境之感。法王如意宝也看过藏文版的《水浒传》,有时候还给我们讲里面的故事。其中人物刻画得非常生动,每个人的长相、特点、性格,让人感到呼之欲出,大家都特别喜欢看。但由于作者在书中写了许多助长杀生、邪淫和偷盗的情节,极尽诲盗诲淫,后人效仿则无恶不作,结果他的儿子、孙子、曾孙三代,生下来全都是哑巴。

还有《西厢记》的作者王实甫,善于描写 男女偷情私会的情形,导致许多人看了《西厢记》,就起了邪思淫念。结果书还没有完成,王 实甫自己就无法克制烦恼,嚼舌而死。

唐代诗人元稹<sup>31</sup>,见表妹崔莺莺美若天仙,就想娶她为妻,却遭到拒绝。元稹因为愤怒而写了《会真记》,虚构崔莺莺和人偷情,毁谤她的名节,致使崔莺莺蒙垢千秋,而且导致后世

的读者学习偷情私会。最后元稹死的时候痛苦万分,死了之后,尸体还惨遭雷火焚烧的报应。相反,如果写一本好书的话,会给自他带来千秋万代的利益。不说别的,《大圆满前行》和《入菩萨行论》这两本书,救了多少世间中的迷茫众生?

跟过去相比,现在人的造业更可怕。过去人通过看书来想象情节,慢慢生起贪嗔烦恼。而现在呢,光盘上、网络上处处都有真人表演,原原本本地展现在你面前。尤其小孩看了以后,人生马上就改完了。因为小孩没有取舍的能力,也没有辨别的智慧,看到一种行为就开始模仿,从此之后人生会有翻天覆地的变化,长大以后很容易变坏。

所以现在的社会跟古代完全不相同。古代 人本来就比较纯洁,又懂得做人的道德准则, 虽然佛教传播得不是很广,但对儒教和道教比 较重视,行为言谈掌握一种分寸。而现代人视 古文化为糟粕,基本上已经全部淘汰了,在他 们的心目中,觉得这些跟不上时代,而疯狂追 求那些迷惑性特别强的理念和文化,并在全世 界不断地宣传、不断地弘扬,吸引无数的愚痴

<sup>31</sup> 他的诗"曾经沧海难为水,除却巫山不是云",至今仍脍炙人口。

者趋之若鹜,这样之后,是人类自己毁坏了自 2.

如今的修行人,不要说得到佛陀的果位, 连声闻阿罗汉的无我境界也可能望尘莫及。若 把所有的时间用来享受欲乐, 整天浑浑噩噩地 过日子, 那肯定觉得修行很苦, 百分之一都不 愿意接受。这样一来、自己始终漂泊在轮回苦 海中,解脱遥遥无期,非常非常可怜!

寅六、痛苦无法比拟 (贪欲所招致的痛苦,远 远超过其他的痛苦);

> 思维地狱苦,始知诸欲患, 非毒兵器火,险地所能拟。

如果细细思维贪心的果报, 它所带来的地 狱、饿鬼、旁生之痛苦,时间极其漫长,程度 也极其惨烈。如《亲友书》所言,一日之中不 断感受三百短矛猛刺的痛苦, 与地狱中最轻微 的痛苦相比, 连它的一分也不及。因此, 贪欲 所带来的伤害,是任何灾难、祸害都无法相比 的。

世间上的毒药、战争、猛火、险地、天灾 等,人们认为这是最大的灾难。但如果用智慧

来观察,这些违缘最大的危害限度,只不过在 短短的一生中、让我们受痛苦而已、充其量是 毁坏了今生。而贪心在自相续中蔓延的话、不 仅是今生中非常痛苦,如同发疯了一样,(尤其 是在公务员中,有些年轻人在感情上出了问题,自己都 无法控制自己, 旁边人也觉得他精神有问题。一个人心 里的烦恼, 很难以外面的物质享受或别人的劝告而遣 除。) 并且还会让我们来世堕入恶趣受苦。

佛陀在《父子相会经》中,将贪欲喻为毒 叶、宝剑、兵戈、猛火等,讲了很多比喻。《方 广庄严经》中也有诸如此类的阐述。古代的大 修行人经常说:"世间诸苦患,皆由贪心生。" 无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中也讲了贪欲的 六种过患32: 今生中身心不得自在; 来世漂泊于 轮回苦海,甚至堕落恶趣;人与人之间经常争 论:自然增上诸多不善业:减灭一切善法功德; 经常受到圣者们的呵斥。

其实《窍诀宝藏论》讲了很多实修教言, 希望大家平时多背一些教证, 多记一些公案, 脑子里多装一点佛教知识。当然,全部都如理

6

জন্মি - 283 - *বে*জি ভ

<sup>32 《</sup>窍诀宝藏论》云:"了知贪欲过患之六法:具贪今生身心受痛苦,来 世永漂轮回堕恶趣,与众争论自然增不善,减灭善法故受圣者呵。"

如实地行持,对凡夫人来说也有一定的困难, 但至少应该记在心里面。比如电脑专业的人懂 很多电脑常识,遇到某些问题时,即使自己不 会操作, 道理上也比较明白。懂道理与不懂道 理还是有很大差别, 作为一个佛教徒, 既然已 经皈依了佛门,满脑子除了乱七八糟、肮脏不 堪的东西以外,一个教证也背不了,一个公案 也记不住,整天都是讲打仗、爱情,讲的时候 表情也非常不错, 而一听到佛教的教理就打瞌 睡,这种现象是不合理的。

像我们上师如意宝,一张口就全部是教证, 字字句句都是智慧的流露。现在很多人学习佛 法, 兴趣是很淡薄的, 即使有一点兴趣, 也只 是敷衍了事, 根本没有心入于法。前代的那些 大德们,如金旺堪布、德巴堪布、曲恰堪布, 随时都可以拿一个教证来引用, 随时都能想起 一个佛教的公案,那些教证和公案,对对治烦 恼非常有力,而无有意义的世间话题和名词, 他们记都不愿意记。真正的修行人就要变成这 样。但是在末法时代,很多人学过的论典都忘 了、学过的知识也不在乎,心里没有重视的话, 智慧不可能平白无故浮现在你的脑海中。

总之, 在整个世间中, 贪欲的危害性是最 大的、我们要像对待猛兽、毒药、刀刃、怨敌、 烈火那样厌恶欲乐,《亲友书》云:"犹如猛兽 毒刀刃,怨敌烈火厌欲乐。"对传染病和战争, 大家觉得特别可怕,"两伊战争爆发了"、"第二 次世界大战出现了",或者"禽流感来了"、"非 典出现了"、尤其是核武器、人们均谈之变色、 其实这些并不可怕。最可怕的是什么? 就是依 靠贪欲烦恼,生生世世堕在三恶趣中不能解脱。

然可怜的是, 愚昧无知的人对此根本不知, 还把贪心最大的人当作明星, 把嗔心最大的人 视为英雄。不过现在时代已经变了,七八十年 代人们崇拜嗔心最大的人, 现在却羡慕贪心强 烈的人。某个国家有一个人裸体表演,大家都 觉得她非常非常了不起,因为她只穿"虚空" 的衣服,这种表演特别精彩,有些人甚至昏厥 过去——不知道什么原因, 医生正在诊断当中, 开玩笑! 如果人们能用佛教的智慧来剖析, 这 些迷乱的现象会慢慢得以控制,逐渐调整过来。

学习了本论以后,如果你的信心有所增上, 这也是诸佛菩萨的加持。因此, 大家一边要励 力地祈祷上师和诸佛菩萨, 一边要用这些殊胜



教言来经常对照自己,只有这样,修行才会成功!



# 第一百二十九爷课

壬二 (于静处生起欢喜) 分二,一、略说 连接文,二、广说。

前面已经讲了寂静地方的功德,此处又宣说寂静地方的优点,这有没有重复的过失呢?并没有。因为前面是总说,这里是分说;前面让初学者对寂静地方产生向往之心,这里是分了寂静地方以后,断除内外一切贪执,精进修行,且在修行的过程中不能离开寂静地方。而有不可解释为,前面是"身体"远离闹市心的真义。因此,寂天菩萨的教言前后并不重复,这方面大家应该清楚。

### 癸一、略说连接文:

故当厌诸欲,欣乐阿兰若。

综上所述,凡夫对美色、财物、名声等, 很容易生起贪心,以此引生嗔心、嫉妒、傲慢 等其他烦恼,所以我们必须对色声香味等五欲, 生起坚定的厌离之心。

前面已用大篇幅详细叙述了贪欲的过失,

T

并告诫修行人如何把握自己的内心,这样之后, 大家应从内心深处有一种体会, 确实觉得世间 妙欲没有实在的意义。尤其是现在的年轻人, 对感情、名色相当执著, 认为追求这些是来到 人间的头等大事, 其实这都是虚妄分别念假立 的,如果观察它的真相,对人的贪爱也好,对 财物的执著也罢,根本没有可取之处。倘若你 生起了这样的正念, 这就是所谓的修行。

对喧闹的城市、诱人的欲妙心生厌离后, 便会欣乐于前往阿兰若。"阿兰若"是梵语、义 为寂静处。自古以来成千上万的高僧大德、均 是依靠寂静处而获得成就的, 博朵瓦格西在教 言中说过:"抛弃故乡、远离亲友、断除愦闹、 如理修法之人, 离解脱不远了。" 观察这其中的 含义、就会明白他的意思无非是说我们修持佛 法的人,一定要远离故乡亲友等各种散乱。

有些在家人可能想:"现在我离不开故乡亲 友, 也摆脱不了城市的散乱, 按照这种说法, 我是不是没有解脱的缘分呢?"也不是这样。 像住山瑜伽士那样的修行机会, 在家人恐怕是 谈不上, 但如果能把握自己的时间, 对身心重 新作一番调整, 命运也会掌握在自己手中。现 在很多居士通过修行之后,从来不看电视,也 不到处去应酬,除了亲人重要的请客以外,根 本不与不三不四的人来往, 以前的恶友全部断 交。而且平时也不逛商店,该做的事情做完后, 就到佛堂去看书、听光盘、修行, 把佛堂当作 阿兰若,这就是城市里依止寂静的一种方法, 这样也是可以的, 佛陀并没有说非要到山里去。

当然,有机会前往山林里面,功德还是非 常大。《月灯经》中说:"有人以希求心向静处 仅迈七步, 也比恒沙数劫中供养十方诸佛的功 德大。"对于这个教言,华智仁波切曾再再宣说 过。《学集论·阿兰若品》也引用《三摩地王经》 的教证说:"住于寂静兰若者,心常厌离有为法, 若人林居修解脱,此等功德自然生。"住在寂静 处的修行人,对有为法生起极为强烈的厌离心, 若能安住在森林中修行,那么增上善法、灭除烦 恼、心得清净等功德、自然而然会产生。《窍诀 宝藏论》、《大圆满心性休息》和《前行引导文》 里面,也讲了很多依止静处可增长功德的教言。

我们真的需要在静处修行, 没有这样的修 行,恐怕在短暂的人生中不一定有解脱的缘分。 如果你能身心寂静,即使患了不治之症,或者

出现极大的违缘,也会有柳暗花明的机会。以前有一位喀局格西,不幸罹患了麻风病,想尽一切办法也无力回天。他认为自己一定会死,于是放下一切,远离人群、归隐山林,到节莫圣地专心专意地念观音心咒。后来他有一次做梦时,梦见一个白衣人加持自己,当他一觉醒来,麻风病就不治而愈了。

以前汉地有个人也得了麻风病,他去寂静的山里坐以待毙,看着身体一块一块糜烂,内心特别痛苦。有一天,森林里来只老虎,他特别害怕,忽然想起《金刚经》的四句偈,便闭起眼睛一直念。老虎走到他跟前,用舌头舔他的伤口,他更加害怕,颤抖不已。过了一会儿,老虎走了,他睁眼一看,伤口完全痊愈了。当然,这跟个人的信心和因缘有关,有些人患了绝症,也不一定这样就能好。

无论古代还是现在,修行人都有一种传统: 自己的病若实在治不好,就到寂静地方去圆寂。 我觉得这非常好。有些人得了麻风病或癌症后, 觉得特别特别可怕,深圳有个癌症患者曾问我 该怎么办,当时我从自己的感受讲了一些,但 说是这样说,到时候我真的得绝症时,能不能 把握自己也不好说。

不过有些人还是可以,我们学院里有个道 友,前段时间被诊断为癌症,但她自己很坦然。 她学佛的时间并不长,来学院的时间也不长, 可是她的心态比较正常,一心一意地祈祷三宝, 这就是坚强修行人的做法。否则,刚开始说得 天花乱坠,真正落到自己身上时,就面如死灰、 哭天号地,这不是修行人的行为。如果在寂静 地方死亡,身心都会非常寂静,依靠这样的寂 静,自相续中的功德也会增上。

现在的唯物主义者,承认人只有一世,死后就什么都没有了,所以一听到死的消息就恐惧万分。但你学过一些佛法的话,就会明白死亡只不过是从一个地方前往另一个地方,没有什么可怕的。就好比我原来在新疆做生意,后来生意不太好,准备搬到广州去,重新过另一种生活,但我临走的时候,不可能将房子等全部搬走,只有舍弃它们,随身带一个旅行包离开。同样,我们死的时候,房子、衣服、身体也无法带走,只有阿赖耶识上的善恶种子,才跟我们如影随形,前往后世去找新的"工作"。因此,从前后世的连续来看,死亡没什么可怕的。世间

上那些名人巨匠,大限来临时,心情恐慌不安、 极其害怕,在这种状态中撒手人寰,而我们修行 人面对死亡的态度,跟一般的世间人完全不同。

大城市里人口密集,山林中与此有天壤之别,古人有云:"地宽天高,尚觉鹏程之窄小;云深松老,方知鹤梦之悠闲。"在寂静的地方,比比地的宽广、天的高远,能悟出大鹏的行程尚属窄小;看看云的幽深、松的苍老,才知仙鹤之梦确实悠闲。山中的悠闲自在洒脱,是人间任何一种快乐也无法比拟的。不仅世间人对大自然有诸般赞美,佛教中也俯仰即是,如无垢光尊者的《布谷鸟的妙音》、《林中仙人的实语》等中,有许多赞颂山林寂静功德的描述。

所以真正有智慧的人,应该放下争名夺利之心,到一些寂静地方去。当然,有些居士完全摆脱家庭单位,到静处去的机会不一定有,但每个城市附近都有一些幽静的环境,如植物园、寺院、高山、河边,有空的时候,应该到那里去放下一切,看看天的高广、海的辽阔,心自然会宽广起来,烦恼痛苦也会逐渐消失,对佛教的真理容易生起信心。因而,到寂静处去修持正法,是非常好的一种选择!

癸二 (广说) 分二:一、圆满之特点;二、安岳之特点。

子一、圆满之特点:

离诤无烦恼, 寂静山林中, 皎洁明月光, 清凉似檀香。 倾泻平石上, 如宫意生欢。

寂静的地方,远离一切烦恼争论,大自然的美和大自然的快乐,谁都有权去享用。俗话说:"江山风月,本无常主,闲者便是主人。" 大江、高山、清风、明月,并非属于某人专有,谁有修行的机会,谁就是它的主人。

众生的业力不相同,有些人对自己的家庭、城市,始终有种不同的执著,怎么样也不愿意舍离,而有些人特别喜欢寂静的环境,到了那里以后,什么烦恼都没有了,自己好像已经融入了大自然。我看到有些旅游的年轻人,站在高山上,在蓝天白云下,开心得不得了,放声大喊,尽情释放内心的激动。在大城市里,天在熙熙攘攘中转来转去,突然出来以后,那种感觉无法用语言来形容,这也是寂静处所赐予的一种宁静。

寂静林间没有务农经商,也没有嘈杂喧嚷

忏悔仪知

及各种争斗。从释迦牟尼佛开始, 藏地历代的 大成就者几乎都是依止静处而获得成就。汉传 佛教净土宗、华严宗、禅宗的很多大德,也是 依靠静处而证悟了心性。因此, 自然环境对修 行人来讲,还是有很大的意义。有些人说:"寂 静地方和家里一模一样,没有必要到那里去, 在城市里修行就行了。"这种说法对初学者而 言,恐怕不太合理。无垢光尊者和华智仁波切 都讲过,初学者很容易被环境染污自己的心, 假如首先没有依止寂静处, 相续中不可能生起 禅定的境界。

在这里,作者还描写了寂静地方的景色: 修行人住在山洞、茅棚里, 到了晚上, 碧蓝的 虚空中、皎洁的明月洒下银色光华、给世间增 添了一种美、修行人的心里也极为清凉。古印 度的诗人, 常把烦恼的酷热喻为毒火, 月光的 清凉喻为甘露妙药。在月光里、蓝天下、绿油 油的草原上,任何烦恼都会荡然无存。有些人 的心与大自然相适应,终年都在山里修行,城 市的生活条件再好, 也不愿意前往城市中, 原 因是什么?因为寂静环境对心有莫大的助缘。 无著菩萨也说过,依止寂静处的人,烦恼逐渐

减轻, 善根自然增上33。尤其是诸佛菩萨加持过 的圣地, 功德更是不可思议。对此, 我本人确 有深深的体会,一到大城市里跟各种各样的人 交往, 每天就迷迷糊糊地度过了, 从早上到晚 上,除了吃饭以外,好像什么事也没有做,但 在寂静地方效果是完全不同的。

此处月光的清凉,相当于一种栴檀香露, 在这种清爽怡人的气氛下, 心会格外的惬意, 格外的快乐。大家有时间应该去大自然感受一 下,尤其是喇荣山沟的夏天,我觉得相当美。 |昨天我到山顶去看了一下,也许是个人的分别 念吧,别人见仁见智,不一定有这种感觉,但 是在我的眼里,这样寂静的环境,即使是五星 级宾馆、皇宫、总统府也比不上、什么环境都 无法带来这种快乐,这确实是我的一种心声。

修行人坐在石板上或者岩洞里, 月光柔柔 地倾泻下来, 那种宁静的感觉, 天上的尊胜宫 或人间的皇宫也难比。古人对这种意境有绝妙 的描述,如《菜根谭》云:"宠辱不惊,闲看庭 前花开花落;去留无意,漫随天外云卷云舒。" 人到了寂静地方以后,对荣辱的执著烟消云散,

<sup>33 《</sup>佛子行》云:"离恶境故惑渐轻,无散乱故善自增,净心于法生定解, 居干静处佛子行。"

眼看着花开花落、云聚云散、感悟着诸法无常 的亘古规律,又是何等的自在与逍遥?

有些人认为:"佛教整天叫人躲到山沟里 去,完全是一种消极避世。"其实这种思想并非 佛教独有, 战国时期的庄子, 也对寂静山林情 有独钟。大家都知道, 庄子学识渊博, 但一辈 子都是过清贫的生活,衣服上打着补丁,鞋子 上也有几个破洞,有时还要靠借债度日,但即 便如此,他也不为物欲所累,一生中安贫乐道。 有一次,他去探望幼时的好友、当时已高居相 位的惠施、惠施以为庄子来找他要官做、担心 智慧德行高过自己的庄子, 会威胁到自己的地 位, 所以显得很不自然, 说话言不由衷。庄子 察觉之后当即表明,他视官位如腐鼠,根本不 屑一顾。当楚国的国君知道庄子的才德双全后, 出重金聘请他辅政, 庄子以讽刺的口吻说:"这 无异于将我作为供品摆在祭坛上, 到头来只是 一个可怜的牺牲品而已。"一口回绝了邀请、依 然过虚己游世乐逍遥的生活。

现在的人却恰恰相反, 通过贿赂拼命巴结 讨好上司:"可不可以让我当个副局长,你想一 想办法,如果我当了副局长,到时候我把你女

儿安排到什么什么地方去。"然后开始各种各样 的狡诈行为。目的是什么呢? 就是自己要做官。 做官为了什么呢?要赚钱,自己获得快乐,而 从不考虑周围的人。如果你做官后想帮助别人, 那倒也可以,但实际上并不是这样。

所以有些人认为佛教才喜欢寂静, 其实也 不是这样, 其他宗教和古文化都特别提倡这一 点。因为寂静的生活有很多利益, 可以带来意 想不到的快乐。我们喇荣山沟有很多道友、原 本在城市里的条件非常不错, 但他们就是不愿 意呆, 舍弃一切的一切, 来到这里过清贫的生 活。个中滋味,应该只有自己才体会得到。

> 林风无声息,徐徐默吹送。 有福瑜伽士,踱步思利他。

在森林里, 悄无声息的微风徐徐吹拂, 鸟 语花香的生活,对修行人来讲极其快乐。具有 福报的修行人, 才可以呆在这里。没有福报的 话,在城市里不一定走得开,即使走得开,在 那里也呆不住, 呆个一两天, 把行李一放, 自 己就跑了。

世间上的福报、分为洪福和清福两种。所 谓的洪福,指在红尘里当大官、赚大钱,比如

当局长、书记、大老板,钱包里的钱很多,银行里的存款也多,还有好多轿车别墅,在世间人眼里,觉得他的福报很大,特别羡慕。还有一种清福,就是在山里面终年累月地修行,虽然吃得一般般,穿得也很单薄,但他的心情很快乐。所以洪福与清福相比起来,我们修行人应该选择后者。

我有时候看到山洞里的修行人,真的特别 特别羡慕,但我们学院的修行人,在外面的人 看来也很羡慕,住在简陋的木屋里,每天过着 简单的生活,心里没有压力和痛苦,非常开心。

在桑耶青浦的一个山洞里,听说有个年轻的姑娘在修行,她大概二三十岁,长得特别好。许多人问她:"你是什么民族?"她说:"我是藏族。""你在这里呆多少年了?""三四年了。"她虽然很年轻,但通过简单的交谈,很多人发现她的智慧非常不错,可是为什么在那里过特别简单的生活呢?有些人就是想不开。其实这些人真的有点笨,总认为住在山里的人,就是无有前途、走投无路的人,被业力的风吹到山沟里去了。实际上并不是这样,真正有福报的人,才能在寂静的地方修持。

我以前在泰国看过一本书,是阿迦曼尊者的传记,其中有一段的描写与本颂很相似:"黄昏的时候,微风徐徐吹来,尊者坐在宽阔的石板上,静静思维缘起空性和利他的道理。到了半夜,月轮挂在天空,给安静的森林平添了几许爽和舒适,那种快乐无法用语言来表达。"在他的著作或传记中,经常有对森林的不同叙述,阐述心与自然相结合的道理,看了以后特别羡慕。

我一方面来看,跟我的同学比起来,我的生活比较清净,从出家到现在,我从来也没有后悔过,更没有羡慕过在家人的生活,在学院里这样呆下去,觉得自己很有福报。可是跟时林里的修行人相比,我就自叹不如了。有时候去朝拜圣地时,看到那里的修行人,我觉得自己散乱太多了,要是能一个人住在那里多好啊,但晚年有没有这个福报也很难说。确实修行需要福报,没有福报的话,不一定有这种缘分,即使有缘分,也不一定呆得下去。

修行人在月光下、森林中,有种特别快乐的境界,这种境界可能世间人不一定能了解。 李白说:"床前明月光,疑是地上霜,举头望明

中村作者

月,低头思故乡。"他是比较悲观,看见床头的 月光,就一直思念故乡。而我们作为修行人, 应该是"举头望明月, 低头思利他", 没有必要 特别想家乡,应该好好地思维利益众生。

在寂静处的修行人、修菩提心非常重要。 有些人整天住在山洞里, 可能是没有遇到善知 识吧, 我以前去五台山、九华山, 还有藏地的 部分地方,见过很多修行人,也问了他们,但 他们的修行好像与菩提心没有相联, 这样不太 好。住在寂静地方的话、应该像无著菩萨、乔 美仁波切、麦彭仁波切、华智仁波切那样、精 进修持利他的菩提心。大家以后有机会住山洞 的话,应以修菩提心为主,这一点千万不能忘!

然而,我们大多数的人,很难有住山的机 会,如果没有的话,稍微有空闲时,把自己的 佛堂当作山洞、修利他的菩提心也很有必要。 否则,一直等辞职、等离婚、等……临死之前 有没有机会也不好说。所以大家应该把握当下, 从现在开始,对自己的生活作一番调整,以前 应酬特别多、散乱特别厉害, 那么现在需要调 整过来, 为修行创造一种寂静的氛围。

现在有些城市里的修行人、比山洞里的修

行人还好。因为在山洞里没有别人的影响,有 些人天天睡懒觉。而城市里的某些修行人,早 上起得早,晚上睡得晚,每天都是特别精进。 当然,如果在山洞里非常精进,功德也确实不 可思议,依靠寂静处的加持力,行住坐卧等一 切威仪,全部都会成为善妙,《月灯经》云:"山 中空闲殊胜处,一切威仪皆为善。"但如果没有 运用起来,恐怕在寂静地方的散乱也比较多。

现在藏地的很多山洞不是很好, 周围都有 信号发射塔, 在山洞里也可以打电话、发短信。 1997 年我随法王去鸡足山时,华首门那里就有 信号, 当时北方的城市还没有这些。而现在, 桑耶青浦、无垢光尊者和华智仁波切的山洞都 有信号,有些人整天用手机发信息,这可能不 太像个闭关的人。大家以后如果真的要闭关, 还是应该像闭关的样子!

#### 3二、安岳之特点:

空舍岩洞树, 随时任意住, 尽舍护持苦,无忌恣意行。

空无一人的山洞里、大树下、岩洞中,是 往昔大德们获得成就的地方, 我们随时都可任 意安住。在那里,远离守护财产的痛苦,没有

"你的房子"、"我的房子"的执著。(但现在藏地的有些山洞,洞口上写着自己的名字,声称任何人都不准入住,但他也不住在那里,听说已经六个月了,那个修行人还没有回来。其实山洞是天然的修行地,并不属于某一个人,你走后就不是你的了,其他修行人都可以

住。) 这样安住的话,能舍弃世间的各种妙欲,

远离一切顾虑、无忧无虑、悠然自在地修行。

山里的修行人犹如日月运行一样,非常洒脱自在。莲池大师曾说:"食草胜空腹,茅堂过露宿,人生解知足,烦恼一时除。"在寂静的山里,用野菜水果充腹,随便搭个茅棚就可以挡风遮雨,人生只要知足少欲,贪嗔痴烦恼会时摈除。以前在云栖山,莲池大师住了很多年,调化了山中的很多猛虎。当时有一只老虎,时刻依随在他身边,莲池大师到山下化缘时,老虎也紧随在后,城中的人一看,吓得纷纷逃窜。大师告诉老虎:"你赶快回去吧,如果你一直跟着,影响我们的化缘,我们回去吃啥呢?"老虎也非常听话,规规矩矩地回山等着。

可是,现在有些修行人与之完全不同。那 天有个大老板说:"某某修行人说要在寂静的地 方建寺院,我就供养他二十多万,没想到,他 用这笔钱在某城市买了一套房子,我特别苦 恼……"他一边说一边皱眉头,好像那种难受实在没办法表达出来。有些修行人的行为,给在家人的影响相当不好。其实在家人也应该先观察,不要看见一个上师,就凭第一感觉马上供养,供养完了以后,又开始后悔,要也要不回来,那时候不仅大家都不太舒服,可能来世更加麻烦。现在的修行人,跟以前比起来,差距还是此较大。在家人供养或者依止善知识时,它可以说来之不易,也有一定的麻烦。在家人的钱可以说来之不易,应该用在刀口上,不然对佛法也有极大的危害。

非常需要。

《佛遗教经》云:"行少欲者,心则坦然, 无有忧畏。知足之人,虽卧地上,犹为安乐。" 知足少欲的人,心很坦然,远离担忧、痛苦、 畏惧;知足少欲的人,即使睡在地上,没有盖 的也没有垫的,他的心仍非常快乐。

只要心有满足,就是最大的财富。龙猛菩萨在《亲友书》中言:"佛说一切财产中,知足乃为最殊胜,是故应当常知足,知足无财真富翁。"佛陀告诉我们,在世间一切财产中,知足少欲是最为殊胜的,只要有了知足少欲,纵然自己身无分文,也是真正的富翁。以此推知,假如怎么样都不满足,即使拥有一亿美金,也是欲壑难填,非常非常痛苦。

不仅佛教赞叹这一点,世间上有些名人也 将之奉为信条。比如说苏东坡,他的有些行为 很值得赞叹。他最初在杭州当太守,跟佛印禅 师比较合得来,他们经常在那儿看西湖,一起 坐在船里参禅悟道,研究研究东坡肉,日子过 得挺好。(佛印禅师还是吃一点肉。现在汉传佛教有些 和尚说:"藏传佛教吃肉,坏得很!"其实不能这样妄下 定论,佛印禅师跟苏东坡交往的过程中,有时候也会享 用鱼肉、东坡肉。)

时衣装笔挺,气度不凡。但回家后马上到厨房里去,围着一个围裙,帮老婆做菜。)

郭子仪的几个儿子觉得很丢面子,就一起去找父亲,求他下令关起大门。郭子仪语重心长地说:"我这样做,不是为了求虚名,完全是为了保住我们全家的性命……<sup>34</sup>"正因为他深知官场险恶,为了保全一家人的安乐,才牺牲了局部的利益。

所以门不一定非要关着,敞开的话,别人 也容易接受,自己也没有太大的约束。我原来 为了学院的有些事情,见过一个比较大的官员, 他外面有三层警卫,每个人持枪,一直站着。 我当时就想:"外面的侵略可能没有,但这样好 像监狱一样,他会不会有约束啊?"当然,每 个人的理解不同,也许有些人觉得这有安全感, 但不管怎么样、心的宽阔非常重要。

> 离贪自在行,谁亦不相干, 王侯亦难享, 知足闲居欢。

远离一切贪欲执著,随心所欲、自由自在地行持,与谁都没有牵连纠缠,这样的快乐即使王侯也难以享受,因此,知足少欲在世间中

接着他被贬官了,贬到南方去了,当时的南方偏僻荒凉,不像现在这样经济发达。(那时候的天涯海角,被认为是最可怜的地方,已经到天边了。

原来法王也说:"我们念遣魔仪轨时,给魔王布施的食子,扔到天涯海角就可以了。而现在南方的有些城市,虽然环境很美,却是把魔王食子扔到那里的一个地

方。") 那些苦地方没有东坡肉吃了, 人家说"日啖荔枝三百颗, 不辞长做岭南人", 天天有荔枝

吃,他就不走了,挺高兴。(不过有人说吃这么多

荔枝会上火,可能苏东坡的消化能力不错吧。)

后来他不当官了,没有人送礼了,但觉得"良天佳月寄中秋,菊花开日乃重阳"。天上有明月就当中秋节,菊花开了即是重阳节,天天都是良辰佳节,没有家人团聚也很开心。他是多大的福都能享,多大的罪都能受,而且不以其苦,所以林语堂先生管他叫"不可救药的乐观主义者"。

我们修行人里面,如果有一些不可救药的 乐观主义者多好啊!他在木屋里也可以,山洞 也可以,生病也可以,没有吃的也可以,始终 都处于开心的状态中,那真是个好修行人。可 是很多人恐怕不是这样,平时什么都看不惯, 在城市里也痛苦得不得了,背书也不行,看书 也不行,吃饭也不行……我那天不是讲了嘛, 这种人一直盯着纸上的小黑点,永远也发现不 了大片的白纸。

其实,这种乐观主义来源于知足少欲,所以法王如意宝常说:"凡是我的传承弟子,应该过知足少欲的生活,这样心里会很快乐,有没有财产都可以。人生是无常的,什么事情都要经历,如果你最大的快乐可以享受,最大的痛苦能够面对,这就是人生的一大快乐。"

因此,我们作为修行人,在城市里的话, 尽量帮助那些密密麻麻像蚂蚁一样的可怜众 生;住在山里面的话,应充分利用自然环境来 好好修行;住在人不多不少的地方,要与大家 和睦相处,与人为善。无论到什么样的环境中, 自己都应该过得很开心,其乐融融!

竹悔仪轨





## 第一百三十爷课

戊三 (谨持对治) 分三;一、总说连接文; 二、修世俗菩提心;三、修胜义菩提心。 己一、总说连接文;

这里主要讲了一些菩提心的修法。

大乘佛法极其深奥,很多人刚开始无法接受,这一点别说世间人,从历史上看,以前的世亲论师,五百世中都当过班智达,但最初仍不接受大乘佛法,甚至对无著菩萨和大乘经论做过诽谤。之后通过善知识的引导,他知道大乘的殊胜之后,开始励力忏悔,每天读诵大乘经典,并造了很多大乘论典,只有做到这样,下一世才能见到弥勒菩萨。

有些学净土宗的人,以前学过小乘佛法, 现在听到大乘乃至密宗的教言后,自己不能接 受。这一点我们也理解,但佛法是圆融无违、 受。这一点我们也理解,但佛法是圆融无违、 融会贯通的,没有必要去排斥,否则一定会堕 入恶趣,自己也不能得到解脱。现在汉地的题 土宗非常兴盛,但个别修行人也有一些问题, 看望大家要思想开阔,不要局限在狭小的范围 里,随意毁谤大乘显宗和密宗。倘若念佛唯求 自我解脱,这种自私自利完全属于小乘,虽然 你不愿意这样承认,但如果只考虑自己、不考 虑众生,一点大乘的味道也没有。

不管是修密宗,还是修显宗,首要前提就是具足大乘菩提心。阿底峡尊者说过:"大小乘之间的差别,以菩提心来区分;内外道之间的差别,以皈依来辨别。"这一句话非常重要。很多人自称是成就者、开悟者,却连大小乘都分不清楚。所以大家对大乘要有信心,经常串习,没有串习的话,现在是末法时代,我们不一定能通达它的意义,即使通达了表面意义,内心中若没有长期串习,遇到违缘或者不同的环境时,自己的修行也没办法用上,因此,大家平时要多观察自己的心。

远离诸尘缘,思彼具功德,尽息诸分别,观修菩提心。

以上引用了大量的教证、理证,教诚我们要远离一切尘缘和分别妄念。禅宗中也说要"放下万缘",修行的时候,首先要舍弃对亲朋好友的耽著,然后尽量抛开纷繁的分别妄念,如果你没有这样,整天护持亲友、贪恋故乡,为了世间八法而奔波,那么会离成就越来越远。

要。我们密宗中修禅定的话,之前必须选择适 当的环境, 断除各种散乱的因缘, 莲花生大师 在《密咒宝鬘论》中、讲了很多如何选择环境 的窍诀。而禅宗和净土宗, 我也去过不少寺院、

道场,过去的高僧大德选择的环境非常寂静, 对修行者比较适合。这一点, 自古以来没有什

么不同的。

个别人说:"修行人躲到山谷里,是一种逃 避、一种消极。"对此,我们也没有必要去管, 如果自己真想修行, 最好是远离尘世, 前往寂 静的地方。倘若因缘不具足, 我昨天也再三地 讲了, 自己在城市里面, 应尽量减少修行的违 缘和没有意义的事情。否则,现在的世界形形 色色, 诱人堕落的花样相当多, 凡夫人的分别 念本来就不可靠, 见到好的色法、听到动听的 声音, 马上就会生贪心, 给修行带来种种危害。 因此,初学者先要选择寂静的地方,原因就在 这里。

远离尘世、分别妄念之后、应当思维静处 的功德和禅修的利益。佛陀在《劝发增上意乐 经》中说,初发心菩萨要调伏自心,必须远离

二十种尘缘——身所有之束缚、口所有之束缚、 意所有之束缚、烦恼炽燃等等,如果远离了这 些散乱干扰, 屡屡思维禅定的利益, 相续中自 然会生起功德。因此,初学者一定要依止寂静。

冈波巴曾问米拉日巴尊者:"您为什么一辈 子总呆在寂静的地方?"尊者回答说:"对我自 己而言, 住在寂静处和城市里没有差别, 但是 为了让后代修行者了解寂静处的功德, 我才一 直呆在山林里。"对真正获得证悟、通达法界清 净的瑜伽士而言,城市和阿兰若没什么差别, 即使在城市里度化众生,也不会因分别妄念而 夺去自己的智慧财产, 行为放任自流也没有问 题。但是我们初学者完全不行, 在寂静处自己 很清净, 而繁杂的城市里、人群中, 心实在没 办法堪能。很多人应该有这种亲身体会, 自己 心比较清净的话, 背诵也可以, 安住也可以, 思维法义也没问题、但如果心比较乱或者环境 比较嘈杂、修行增上有一定的困难。

当然, 断除一切分别念需要外缘和内缘, 内缘是具足正知正念,经常提醒自己:"我是大 乘修行人,不应该在外面散乱。"而最根本的外 缘,则是要依止善知识,依靠善知识的教导和

诸佛菩萨的经论,心逐渐逐渐趋入正法。否则, 让我们自觉去修持,除了前世对佛法有缘的少 数人以外,恐怕是不太现实的。

息灭分别念一定要观修胜义菩提心和世俗 菩提心, 这里主要讲了世俗菩提心。它的观修 方法, 在藏传佛教中, 有阿底峡尊者的知母念 恩报恩等七种教授、寂天菩萨的自他平等和自 他相换这两种修法,如此具次第性的系统修法, 在汉传佛教和其他传承中、到目前为止几乎没 有。当然, 个别大德通过自己对大乘经论的领 悟和觉受, 利益众生的现象也非常多, 但给后 人留下的著作中,像藏传佛教这样的修行次第, 确实寥寥无几。因此,大家能遇到如此殊胜的 菩提心修法, 应该说非常有福报。

修行的方法有两种, 一是安住修, 一是观 察修。《入行论》讲的菩提心修法,主要是观察 修。观察修对我们来讲很有必要,因为很多人 的分别念非常重, 邪知邪见也比较多, 一定要 凭自己的智慧进行破析、道理上想开了、明白 了,心才会自然而然趋入正道。否则很多人的 习气根深蒂固、一下子扭转过来、也不是轻而 易举的事情。

大家一定要思维寂天菩萨讲的法义, 经常 忆念这些道理, 这也是菩提心的一种修法。所 谓的修行不一定要闭目打坐,什么都不想的话, 是不是修行也不好说。麦彭仁波切在有些修法 中, 再三讲了观察修和安住修, 刚开始的时候, 与我们最相应的就是观察修, 通过如理的观察, 再猛厉的分别念也不堪一击。我们的心就像调 皮的小孩,一下子让它安住非常困难,但如果 让它自然放松、观一观, 它就比较听话了。当 今时代的人, 乱七八糟的分别念特别多, 这些 分别念当中, 真正有价值的很少很少, 若能依 靠这种观察,分别念就找到了真正的价值。

在座的很多道友,认为自己已经生起了菩 提心,因为有时候看来,愿一切众生离苦得乐 好像比较容易。现在社会上的很多人、做一点 慈善事业、帮助一些众生,就认为自己是菩萨, 很了不起。尤其是听了《入菩萨行论》以后, 很多人都跟我反映:"我现在已经成了菩萨了, 非常感谢啊! 以前我没有菩提心, 现在有菩提 心了。"当然,心情好一点的时候,可能觉得自 己的菩提心存在,但若遇到怨恨的对境,或者 发生不开心的事情, 菩提心在你相续中有没有,

这个时候应该好好观察。

菩提心的条件要缘一切众生, 令其获得无 上圆满正等觉的果位,这两个条件不能离开, 如果离开了, 你光是希望这个众生快乐一点, 有吃有穿, 这只是世间的一种善心。现在有些 慈善家和具善心的人,看见可怜的众生时,也 愿意布施钱财, 甚至捐献自己的器官, 但这种 行为属不属于菩提心的范围呢? 关键要看他的 发心,他有没有希望这个众生暂时离开痛苦, 究竟一定要超离三界轮回, 获得圆满正等觉佛 果, 度化无量的众生? 没有这种心态的话, 不 能包括在菩提心当中。

有些法师和个别居士, 对菩提心的本质、 分类、界限等道理一窍不通, 却敢在别人面前 信口开河地说"我已经成了菩萨了"。要知道, 成菩萨不是很容易的,如果成了菩萨,我们当 然非常随喜,世界上多一个菩萨、少一个凡夫, 大家都是求之不得。但实际上, 具备菩提心是 比较困难的, 所以我们空话应该少说一点, 行 为应该多做一点,如果真正感受到了大乘佛教 的加持和温暖、度化众生和断除烦恼才不会停 留在口头上。

现在的世间中, 知足少欲非常重要。如今 无数的人没有满足感, 为了自己的目标而不停 奔波, 尤其是学院里的修行人, 有了一定条件 的时候,不要特别地贪求,今年修一个房子, 明年修一个房子、里面装修得像天堂一样、这 没有多大必要。有些人在这里只是修房子,没 有修菩提心,有时候看起来也是特别累。我们 欲界众生,没有基本的生存条件是不行的,但 现在很多世间人,稍微有条件的话,就要买房 子、买轿车,买这个、买那个,分别念一直不 断地增长, 贪心永远也没有间断。《亲友书》里 面怎么讲的, 萨迦班智达怎么讲的? 在有些道 理上,大家应该仔细想一想。

我们在这个世间上,没有饭吃、没有衣服 穿, 生存恐怕有一定的困难, 除此之外, 其余 的追求都是多余的。我看到一个人的房子、几 千个人住在里面都可以,但只住了他一个人。 他既没有妻子,也没有儿女,可是房子特别特 别大,每一间都装修得特别豪华。一层楼、二 层楼、三层楼、四层楼……我每上一层、心里 就有种空空的感觉,想起很多很多来,真的有 各种不同的分别念。

以前的古代人并不是这样,他们看的不多, 想的也不多,大家都过得比较快乐,对智慧道 德等内在功德非常重视,对外在的形象不太需 求。而现在的方向完全相反,伦理道德不但没 有进展,反而退化得相当严重,人们不断希求 外面的物质,对内心的功德弃如敝屣,这种社 会不管给它加上什么美名,可实际上人们处于 什么样的状态中,大家需要值得观察。

作为修行人,假如有一种知足感,你住在什么样的房子里,修行都会有所进步;如果你没有满足感,整天好像没有事情做,拿个锤子"砰砰砰"到处敲,那就不是修行人了,自己也应该观察自己的身心。

己二 (修世俗菩提心) 分三, 一、自他平等, 二、自他相换, 三、共同之事宜。

庚一 (自他平等) 分三; 一、教诚修自他平等; 二、广说修法; 三、摄义。

辛一、教诚修自他平等;

首当勤观修,自他本平等。

修世俗菩提心时,首先要集中精力、全力以赴地修自他平等心,如果自他平等心没有修

好, 自他交换等其他境界就没办法现前。

众生无始以来的串习中,自他是不平等的, 我就是我,他就是他,我是值得保护重视的对境,而其他众生是除我以外的他体法,每个众 生都有这样的分别念。然而依照大乘佛教的不 共窍诀,自他完全是平等的,只有懂得这个道 理,菩提心才可以修出来。如《学集论》云: "自他平等熟习已,能生坚固菩提心。"

《前行》等大乘经论中说,修菩提心先要 修四无量心。按照自宗传承上师的教言,慈悲 喜舍四无量心中,先修自他平等的舍心,即我 怎么样,众生也是如此,我喜欢安乐,众生也 不喜欢痛苦。有了这种平起平坐的概念,其他 修行也可以修成。所以,菩提心修法的开端, 就是要观修自他平等。

自他平等的道理非常多,最根本的是什么呢?即自己想怎么样,众生也想怎么样。以前有个大修行人仲巴司那坚,他问单巴桑吉尊者:"我要一句可概括所有佛教要点的教言,你必须给我讲。"(有些弟子还是比较厉害,所有佛教的要点,只用一句话来概括,上师也不得不传。)尊者对他教诚道:"你自己希望怎样,其他众生也希望那

忏悔仪轨

样,就这样修推已及人吧!"这是非常殊胜的教言。过去的弟子有很大信心,上师的修行境界也相当不错,依靠这样的因缘,后来仲巴司那坚彻底断除了如毒药般的我执,趋入真正的菩提妙道。

我们作为修行人,平时没有好好修持的话, 真的是特别惭愧。我口口声声说菩提心,实际 上众生和自己平等的道理,确实修得不多,正 因为修得不多,有时候做的事情也很惭愧。像 我这样的众生,现在恐怕也比较多,所以从今 天开始,我们要尽量爱护所有的众生,依靠这 些窍诀,一定要去修持大乘菩提心。

遇到这么好的法,确实是大家的福报,这一点,你们也许知道,也许不知道。如今在这个社会上,无数的人没有信仰,有些人虽然有信仰,但那种宗教不能圆满解决暂时究竟的一切痛苦。我们能遇到这么好的佛法,对自他平等的殊胜窍诀,千万不要置若罔闻,如果只是听一堂课就可以了,这种学习态度对自己不利!

辛二 (广说修法) 分二: 一、真实宣说修 法: 二、功德。

<u> প্রতী</u>্য - 319 - *তে*ি

壬一 (真实宣说修法) 分三; 一、略说;

二、广说;三、摄义。

癸一、略说:

避苦求乐同,护他如护己。

避开痛苦、希求安乐,是我与众生共同的 需求,所以应该像爱护自己一样,爱护其他众生。

任何一个众生,下至蚂蚁、虱子,上至大象、狮子,只要有生命,对苦乐都有共同的感受。按照《俱舍论》的观点,受蕴包括三种受,所有的众生都希求乐受,而不愿接受苦受,不苦不乐的舍受不明显,我们在这里不宣说。

佛陀的教言真的很殊胜,把众生的分别念归摄得相当好。尽管六道众生的爱好、性格有同,有些喜欢吃甜的,有些喜欢吃甜的,有些喜欢老年人,有些喜欢老年人,有些喜欢老年人,有些喜欢黑色,有些特点,有些有些某个吃这种草、一个共同的特点,就是有见过,也没有听过,但在色声香的,不喜欢甜的、喜欢酸的,不喜欢甜的、喜欢酸的,不喜欢甜的、喜欢酸的,不喜欢甜的、喜欢解的众生比比皆是。不仅是我们人类,乃至最微小的含生也不例外。因此,

忏悔仪公

快乐对身心有助益,痛苦对身心有损害,三界轮回中的无量众生完全相同。

对其他的众生,我们没有他心通观察不出来,但是作为人类,任何一个心理学家都承认所有的人皆喜欢快乐,文学家也喜欢快乐,科学家也喜欢快乐,科学家也喜欢快乐,乞丐仆人也喜欢快乐,只不过有些众生达不到目标而已。麦彭仁波切在《君规教言论》中说:"欲得安乐不欲苦,此点诸众皆相同。"想获得快乐,不愿意接受痛苦,这一点、世上的芸芸众生全部相同。

这样一来,我们应该像保护自己那样,凡 是有生命的众生,都要尽心尽力地去保护。如 果伤害了它们,不说前后世的因果关系,从人 规道德的角度来衡量,这个罪过也相当大。因 为谁都不愿意接受痛苦,你非要害它的话,它 会不会痛苦啊?所以,这样的修行,应该从点 点滴滴做起,佛教的加持不可思议,依靠这种 不共的窍诀,每个人的我执一定会渐渐淡薄, 执著众生的心越来越强。

《大师在喜马拉雅山》中,讲了一个老上师和一个小弟子尊哲,他们住在山上,生活比较贫困,一天只有一顿午饭,午饭成了尊哲一

天中最快乐的时光。(我读小学时也是这样,一到 11 点钟左右, 就开始想: "今天中午一定要吃好!"回 去的路上,心里也特别快乐。不知道是因为小时候的生 活,还是个人的执著,或者身体的原因,那时候的饭特 别特别好吃,找到一颗糖也像找到如意宝一样。)一天 老上师告诉他:"今天来了一个老和尚,你要将 自己的食物让给他。""不行!我也很饿,就算 出家人, 也不能剥夺我吃饭的权利, 我今天只 有这一点食物。""你不会饿死的,应该把食物 让给他。""可是我很饿!""你必须给!"就这样, 尊哲心爱的午饭属于了别人,后来他才知道那 人已经三四天没吃饭了。从此以后,他学会了 忘我,无论多么珍爱的东西,他都能轻而易举 地布施。在以后的人生旅程中, 他非常感谢自 己的上师,从那个缘起开始、忘我的信念在他 心里开始萌芽。所以, 真正有善根的人, 通过 一个小小的行为或者点滴的教言, 对自相续起 到的作用非常大,从而自己也会成为非常了不 起的世间人、或者出世间的修行人。

大家一定要想到,众生和自己是平等的, 求乐避苦方面没有差别。我们经常提倡不要杀 害众生,其实原因非常简单,因为世间上最珍

竹悔似新

<u>জ্ঞি</u> - 321 - ক্রেডি

贵的就是生命,不管是什么样的众生,老鼠也好,蟑螂也好,蜜蜂也好,它们的生命都非常宝贵,不能随随便便践踏。有了这种概念的话,应该如何对待众生,自己一定会明白的。

如果没有这样的概念,从小就认为"我们是人类,其它众生是上帝赐给的食物"。看见一个众生,第一个念头就是:"它可不可以吃,肉肥不肥,对身体有没有好处?"这样的话,你的一切都完蛋了,基本的慈悲心已经毁坏了。我们人活在世间上,不仅仅是按照传统过日子,更应该活得有意义,对众生用一种智慧的眼光来看待!

癸二 (广说) 分二;一、能生起平等心; 二、理当生起。

3一、能生起平等心:

手足肢虽众,护如身相同, 众生苦乐殊,求乐与我同。

有些人可能想:"将所有众生如我一样对待,恐怕这是做不到的。三界的众生有那么多,而我只有一个,要我如同爱护自身一样去爱护他们,这个众生是我的,那个众生也是我的,

哪有这么多的我来摄持呢?"这种说法是不合理的,下面就用世间的常识来说明。

为什么现在西方国家特别喜欢《入行论》? 因为对大乘的爱护众生、自他交换这方面道理, 没有一个人能像寂天论师分析得这么透彻。西 方国家的有些人,知识水平非常不错,没有一 定道理的话、有些教言他不会接受、让他修也 不一定去修。而寂天菩萨的这部论典, 现在西 方很多国家非常认可,原因也在于它以理服人。 就像观察胜义谛时, 之所以说一切万法不存在, 《中论》是依靠智慧来分析的,即使一百个科 学家说柱子不空, 也举不出来不空的理由。同 样,此处也是对世俗菩提心的一种研究,通过 种种分析和探索,看众生值不值得爱护,众生 跟我之间有什么差别、我产生的烦恼通过什么 方式来对治……不管是前面对治贪心、嗔心, 还是后面对治嫉妒心, 对治每一种烦恼时, 并 不是一种教条主义,全部都是讲道理的。因此, 学习《入行论》,对分别念比较重的人来讲,应 该说有很大的利益。

为了破斥上述观点,作者回答说:将众多有情等同自身去爱护,完全是可以做到的,因

忏悔仪轨

为我与我所的范围可以扩大或缩小。比如我们 凡夫执爱的身体,是由双手、双脚、头、眼睛、 肩膀、内脏、胸口等不同部分组成,头又可分 为鼻子、眼睛等,所谓的一个身体,不过是一 种假立的概念,因明中称之为"分别念的总相"。 在凡夫的心目中,因将这些同等地执著为身体, 所以能对它们平等爱护。既然如此, 我们为什 么不能对众多有情如自身般护持呢? 三界的众 生虽然很多,每个众生的性格、爱好、根基等 各不相同,但如果平等地执取爱护,认为他们 都是"我"的部分,这跟执著身体的不同部分 有什么差别?

所谓的我和众生、本来就是凭分别念假立 的,在事物的本质上根本没有分。如同"此" 与"彼"一样、假如它们真正存在、永远也不 会改变,但其实只要换一个角度,此就是彼, 彼就是此了。所以凭什么不能把众生当作 "我"?这个众生是"我",那个众生也是"我", 所有众生皆由"我"的执著来摄持,没有什么 不可以的, 毕竟自他都是平等的。堪布根霍在 讲义中也说:"什么时候证悟了无我,什么时候 就会对自他平等生起信心, 明白自和他不过是

我们的分别念而已,实际上并不存在。"

然而, 我们这些可怜的众生, 无始以来都 执著有一个"我",如果"我"是切实存在,那 么在五蕴的哪一处呢?如果"我"是切实存在, 为什么圣者的根本慧定无法照见呢?因此, "我"是一种不合理的执著, 若要转为道用的 话, 本来你执著五蕴为我, 现在就应执著一切 众生为我。如果懂得了这种假合, 证悟空性也 并非难事。

以前有一个离婆多尊者、他的公案在佛教 一中非常出名。这位尊者是佛的弟子,有一天他 到别处去,晚上路过荒野,发现在路旁有一小 亭, 天色已晚, 他不得不在那里过夜, 但心中 战战兢兢在想:"荒郊野外、会不会有鬼呢?" (就像有些女众一样, 胆子比较小, 连上厕所都害怕, 看见一头牦牛,就大叫鬼来了。)

果然不出所料, 半夜里来了一个特别可怕 的鬼、手里拖着一具尸体。(我一讲鬼的故事、很 多人都特别紧张。我在小的时候,晚上跟很多小孩子睡 在一起,他讲一个鬼故事,我也讲一个鬼故事,讲完了 以后, 谁也不敢出去。但现在是白天, 没事!) 这时离 婆多吓得全身发抖、毛骨悚然、悄悄地躲在一 旁,连气都不敢喘。当然,鬼肯定看得见他,

因为鬼眼什么都能通察。过了一会儿, 又来一 个不讲道理的厉鬼,说那是他的尸体,两鬼互 相争论,各不相让。离婆多躲在那里特别害怕。 (不知道他祈祷了没有?)

后来两个鬼商量:"我们不要争了,还是让 那个人来评判,这具尸体究竟该属于谁?"这 时,离婆多早已被吓得魂不附体,心想:"我到 底说真话还是说假话?如果照实说来,后来的 鬼一定发脾气,加害我;假设不说真话,先来 的鬼也会发脾气,对我不利。无论说真说假, 都会被害,我今天可能没有出路了。"正在左右 为难时,他下了决心:"出家人不打妄语,干脆 说真话算了。"于是把实情说了出来。

后来的厉鬼果然大发脾气,暴跳如雷,把 离婆多的四肢全部吃了。 离婆多特别痛,忍不 住发出哀号。先来的鬼听到后,生出慈悲心, 安慰说:"你忍耐一下,让我想办法,使你的四 肢恢复原状。"说完之后,将尸体的四肢取下来, 装在离婆多的四肢部位上, 使他的四肢完好如 初、行动如常。

次日天亮以后, 离婆多再三看了自己的四 肢, 百思不得其解: "死尸的四肢怎能和我身体 合而为一呢?"他去请问佛是什么道理,佛对 他说:"人的身体,是由四大假合而成,五蕴非 有,不是真实的。"听了这番道理之后,离婆多 豁然大悟, 顿证阿罗汉果, 所以他的名字译为 "假和合"。

实际上,通过胜义和世俗进行观察,真实 的"我"是不存在的。既然能将五蕴假合执著 为我,为什么不能将所有众生执著为我呢?只 要慢慢去串习, 到一定的时候, 肯定可以生起 这种信念来。

> 虽我所受苦,不伤他人身, 此苦亦当除, 执我难忍故, 如是他诸苦,虽不临吾身, 彼苦仍应除,执我难忍故。

如果有人问:"道理上可以将别人与自己一 起执著为'我',但他的痛苦是他的,我的痛苦 是我的,每个人的痛苦各不相干,我怎么能除 他苦如自苦呢?"

作者答曰: 虽然自己所感受的痛苦, 不会 伤及别人,比如我今天生病了,身体痛苦得不 得了,可是我身旁的人一点感受也没有。但我 还是要打针、输液或针灸,解除这些痛苦。为

什么呢?因为我对这个身体有执著,当它生病时,就觉得很难以忍受,一定要去除这些痛苦。同样,别的众生感受痛苦时,尽管我自己没有感觉,但如果将他执为我,他的痛苦就是我的痛苦,我也会因之而觉得难忍<sup>35</sup>。

当然,这个道理没有修的话,很多人认为 我受的苦,别人体会不到,别人受的苦,我也 体会不到,没有理由去执著为我所。但如果长 期串习这样的理念,将众生执著为我,到一定 的时候,自己也可以代受众生之苦。如阿底峡 尊者的上师,别人在打狗时,自己代狗感受的 苦;提婆达多射杀天鹅时,佛陀也接受了它的 痛苦。所以,"断法"的创始人玛吉拉准说,我 执著为我所的厉鬼等可怜众生,将来修相似断 法的人去残杀它们,这是非常不合理的<sup>36</sup>。

任何一个修行人,若把众生当作自己,当 众生感受痛苦时,自己也会感受到痛苦。世上

<sup>35</sup> 在这个过程中,其关键就在于内心所持的观念,而不在于外境身体不同。

没有不关心自己的人, 麦彭仁波切也说过:"细心观察全世界, 胜过爱己未曾见。"因此, 我们应该像爱护自己那样爱护众生, 这是最殊胜的一个教言。

为什么要把众生执为自己呢?因为若把众 生当作自己,你就愿意帮助他、爱护他;如果 把众生当成外人,他再痛苦你也会漠不关如果 打个比方说,你有一匹马的话,你会认为 "这 是我的",当马生病时,那你肯定很心疼,想以 是我的",当马生病时,那你肯定很心疼,想 没法医治它。一旦把马卖给别人了,。我们后 无论马生什么病,自己问不乐,心里很不舒服; 而不相干的人受苦时,再怎么苦他也无所谓。 所以,我们要像爱自己一样,爱护一切众生。

这种大乘的理念,纵是世间上最了不起的人物,也不一定做得到。2005 年中国评选了十位最令人感动的老师,其中有一位叫殷雪梅。她像妈妈一样爱自己的学生,每天骑自行车上班的途中,遇到自己班上的学生,总要抱起一个,放在后座上推着走。班里的学生若生活困难,她则不遗余力地帮助他们。最感人的是,

忏悔仪轨

<sup>36</sup> 玛吉拉准说:"对于从无始以来以恶业为因、被恶缘之风所吹,接连不断处在迷乱显现之中感受痛苦,死后也将立即堕入恶趣深渊的那些凶猛残暴的鬼神,我是以大悲的铁钩勾召它们,以自己的温热血肉布施它们,以慈悲菩提心转变它们的心,并将它们摄受为自己的眷属。可是未来那些'伟大的断法者',却认为断法就是残杀、驱逐、殴打我以大悲铁钩勾召的凶神恶煞,这完全是邪断法,也是魔教兴盛的标志。"

十岁



有一天学生队伍过马路,一辆小轿车飞驰而来, 危急中,殷雪梅奋力将路中央的6名学生推到 路边,而自己却被车子撞飞到25米外……这件 事在当时极为轰动,人们都号召向她学习,因 为她不顾生命保护学生,对学生的爱不是一般 的。江苏省教育厅王厅长也评价说:"殷雪梅对 学生的爱、有些亲生父母也难以做到。"

但是,这种行为跟大乘菩提心比起来,恐怕还是有一定的距离。毕竟她执著的只是自己的学生,对一切众生有没有这样的爱也很难说。 所以大乘菩提心的范围,远远超出了世间人的想象!





## 第一百三十一节课

我们继续宣讲自他平等的修法,今天是说 对自他平等的道理应当生起定解。

子二 (理当生起) 分二,一、安立因,二、成立周遍。

丑一 (安立因) 分二,一、对境苦乐相同, 二、有境意愿相同。

寅一、对境苦乐相同:

吾应除他苦,他苦如自苦, 吾当利乐他,有情如吾身。

这个偈颂,每个大乘佛教徒一定要重视,要背诵,记在心里面,平时的言行举止应该以这样的教言来摄持。否则,我们自以为是大乘修行人,可是不要说在实际行动中利益众生,有时候连名称上也算不上大乘佛教徒。

此颂的意思是,我应该解除一切众生的痛苦,因为这些众生不喜欢痛苦,如同我的痛苦一般;我应该尽力饶益一切众生,因为这些众生都是有情之故,如同我的身体一般。(利益众生的方式有两种,一是暂时的利益众生,一是究竟的利益众生,这两种都应该去做。)

悔仪轨

按照因明的三相推理,可以这样说:"我应 该解除众生的痛苦,因为无意义的痛苦之故, 如同我身上所遭受的无意义之苦。"当然,有些 痛苦是有意义的,比如为求法而苦行,或者为 帮助众生而受苦, 这些看起来是痛苦, 实际上 功德非常大, 对今生来世都有利益, 所以这种 痛苦不包括在这里。而世间人每天为了自己的 生活、自己的利益而奔波忙碌,这些痛苦一点 意义都没有。我们作为大乘佛教, 最可怕的就 是自私自利,对一切众生来讲,最可怕的就是 俱生我执, 这是我、那是他, 这些狭隘执著没 有消除之前, 利益众生和解除众生的痛苦始终 不会付诸予行动。

昨天也讲了, 众生的痛苦虽然没有降临到 我的头上, 但也应该解除, 因为众生难忍之故。 其实偈颂的意思是: 只要我把众生执为我所, 我的心里就会很难忍。为什么呢?因为本来五 蕴不是我,但我偏偏以我执把它执为我,只要 五蕴受到损害, 我心里就会很痛苦。既然如此, 如果将三界所有的众生执著为我、当众生遭受 痛苦时, 我心里照样会痛苦。

在座的各位, 你们从小受到的教育就是:

这是别人,是怨恨的敌人,与我毫不相干;这 是我的亲人,一定要帮助。再加上无始以来被 俱生无明紧紧缠缚, 所以长大以后亲怨分明, 这是非常可怜的。昨天我资助的一名学生考取 了深圳某某大学,他来的时候很开心,我们谈 了一会儿, 最后他离开时, 让我多加持一下他 的父母亲友,让他们不要遭受任何痛苦,他去 上学也许两三年不能回来, 所以一定要加持他 们。

虽然这是一种世间传统,但如果严格一点, 以我们学习的大乘精神来衡量,这种说法非常 非常不合理。天下无边的一切众生,都可以执 为我所,何必把几个人当作唯一的父母?而对 其他的众生, 一方面根本不关心, 另一方面也 不愿意关爱他们,这些与我们的教育、我们的 障碍有着密切联系。因此, 从现在开始, 大家 能不能将以前的传统和习惯改过来? 没有改过 来的话、始终以自私自利的心为出发点、离解 脱确实相当遥远。

这种推理真的非常非常尖锐、我们看到任 何一个众生受苦时,必须要想法解除他的痛苦, 为什么呢?他毕竟是众生,对他来讲肯定痛苦。

就像如果有人用刀来砍你, 你感觉怎么样? 不 要说真正将你的肉一块块地割下来,看到那种 架势, 你也会吓得全身发抖。所以只要是有生 命的众生, 用刀砍他肯定会痛。然而, 有些人 为了满足自己的快乐而杀害别人,或者为了短 暂的口腹之欲而杀害众生,这种行为多么愚痴 啊!

大家一定要从内心中去思维、这是不可推 翻的一种推理。我昨天也讲了,每个众生的爱 好不相同, 习惯不相同, 习气不相同, 但是唯 一有一点相同: 只要是众生的话, 都会避苦求 乐,对自己的生命有执著。我们如果肆意去摧 毁它,这个众生一定会痛苦。

有些人认为,旁生可以杀害,人类不能这 样。这是极其不合理的, 旁生只不过不能说人 的语言而已、实际上它的苦乐与人完全相同。 有时候牦牛遇到下冰雹或者豺狼来了, 它就拼 命地跑,拼命地躲,为了什么?就是自己的生 命不要遭到威胁, 想获得快乐。世间上大大小 小的众生,都有一个共同特点,就是喜欢快乐 而不喜欢痛苦。因此, 我们作为佛教徒, 始终 要观自他平等,自己是怎么样的,其他众生也

如是。如果有人说旁生可以杀害, 那你可以用 这种推理方法:"你不能害这个众生,它是有情 的缘故, 只要是有情就不能害, 如同你自己的 身体一样。"倘若在一个家庭里,有些人信佛教, 有些人不信、那信佛教的人可以用因明的论式 进行辩论。

现在有些人口头上说是居士, 但实际行为 经常损害众生,一点佛教的味道都没有。不管 你是成就者也好,修行人也罢,只要危害众生 的话,连小乘的沙门四法都不具足。因此,"宁 可众生杀我,我也不要伤害众生",平时我们一 定要这样发愿。《中观宝鬘论》的后面也讲了很 多发愿文,如观音菩萨的发愿37、文殊菩萨的发 愿38, 提醒我们念念不忘利益众生, 时时刻刻发 下殊胜大愿。其实佛教的教言全部归纳起来, 就是对上师三宝起信心,认识自己心的本性; 对可怜的众生起悲心, 超离三界轮回, 这样的 理念永远也不能离开。

《善说海》的作者无著菩萨、就是利益众 生最典型的例子。他老人家的传记中说:有一

<sup>37</sup> 犹如圣者观自在, 摄受数多苦难众, 出世除老病贪嗔。

<sup>38</sup> 纵有一含识,未得解脱间,我虽得佛果,誓愿住三有。

次,无著菩萨门口来了一位得严重畜癞病<sup>39</sup>的乞丐,他的身躯早已失去光泽,其坐垫等物密密麻麻遍满了小虱子,大小便也完全失禁。众人见后不禁恶心、呕吐,纷纷要求他不要在此地久留。

无著菩萨目睹之后,大悲心顿时油然而生,眼泪簌簌落下。他把那又脏又臭的乞丐领进屋,还把那些沾满虱子的坐垫、衣服等物拿进来,将自己好一点的衣服马上送给他。接着,尊者开始用身体给小虱子们作布施——在虱子窝里一住就是两三天,以致浑身上下到处爬满虱子。

很多道友看见之后,觉得非常不忍心,祈请尊者停止此种行为,但尊者并未听从他们的苦劝,依然在行自他相换。无奈之下,他们把尊者的一位上师蒋阳顿有请来,劝尊者放弃此举,否则对身体有诸多不利。无著菩萨闻言,即以《本师传》中的一首偈颂作答:"仅依此肉身,亦能饶益他,我发如此愿,当具广大果。"他老人家经常用这些教言勉励自己。40

我们也可以想一想, 自己遇到可怜肮脏的

39 畜癞病:症状为浑身发痒、体生小虱子,具有传染性。

乞丐时,是怎么样对待的?可能很多人嗤之以以真,根本没有想这是众生、这是痛苦,自己菩的我生的痛苦。很多人认为这是大喜自己没有什么关系。如果与自己没有什么关系。如果与自己不知的人。我就是我不想受苦,欲求安仁波切说,三界众生虽然不想受苦,欲求安乐,可是因为无明愚痴,根本不知道快乐的因——造各种形,反而行持痛苦的因——造各种形力特别可怜,对今生来世都没有意义。

话说回来,藏传佛教中无著菩萨的行为, 无独有偶,汉传佛教也有一位唐代的昙韵法师, 常年居于五台山木瓜寺,独自一人住在瓦窑里。 衣服破旧不堪,遍满跳蚤和虱子,法师一任它 们吸咬,寄生在自己身上。当地土蚤很多,附 在身上,他也不排除,一直用身体的血肉作布 施、长达四十多年。

我家乡也有一个罗西喇嘛,他一到夏天,就每天到森林里面去,脱下上身的衣服,一边坐禅,一边用身血布施蚊子。太阳落山以后,

忏悔仪轨

<sup>40</sup> 后来尊者仍坚持如是作为,不久,所有虱子自然消散无遗。

他才回到寺院。你们可能也知道, 藏地的蚊子 在七八月份特别大、不像汉地的蚊子那么小。 去年我们去草地上,很多道友身上有蚊子时, 使劲用披单赶, 赶完了以后, 还用恶狠狠的目 光盯着。尽管可能没有打死,但那种态度根本 不把它看作生命。其实那种蚊子在藏地比较多, 修行人在对待众生方面、还是应该跟其他人有 所不同。

现在有些所谓的佛教徒,看见老鼠就打, 看见蚂蚁、蟑螂,就倒开水或喷杀虫剂,这是 非常可怕的。前段时间,深圳有一位居士很苦 恼,他问我说:"我这里有很多白蚁,怎么办?" 我告诉他:"不管怎么样,都不能杀害!有些大 德说杀害也可以, 念个咒语就行, 但这绝对不 可以,它们是有生命的,如果这样杀害,根本 不是佛教徒。"昨前天他又给我打电话说,依靠 诸佛菩萨的加持、他虽然没有杀害众生、但白 蚁都已经不见了, 现在屋子里也比较舒服。

确实,现在汉地类似的情况比较多,但这 些众生毕竟也是生命, 我们应该想办法。如果 是真正的佛教徒,那暂时可以不住在那里,想 办法在外面住几天, 通过其他方式来解决。人 不至于愚痴到除了杀生以外,没有别的办法了 吧。所以,今后在生活过程中,只要牵涉到众 生的痛苦,自己务必要注意,否则,大乘的名 称和意义都已经失去了。

总之, 只要是众生, 我们就要帮助, 不能 伤害,这两个原则务必要掌握。有些菩提学会 的道友,以前没受过系统的佛教教育,光是口 头上说"我是大乘佛教徒",这是绝对不行的。 行为一定要尽心尽力去做,否则一边吃活的生 命,一边说自己是佛教徒,真的特别可怕。尤 其是现在的南方人, 吃众生好像没什么感觉, 好多人认为非常正常,因为自己从小就在海边 一直吃,现在继续吃下去,是天经地义的事情。 很多人有这种概念,看起来特别特别可怕,他 们虽然牙齿很白, 但牙齿的尖尖上有很多血点 儿, 跟魔王、魔女没有什么差别。我们都觉得 魔王魔女好可怕,有长长的爪子、尖尖的獠牙, 其实到餐厅或菜市场时, 有些人甚至比魔王还 厉害。魔王害众生的话,还要经过一段时间, 我原来也讲过这个故事,但人却从水里直接拿 来就吞下去。这些行为完全缺少悲心、缺少悲 心的话, 所作所为不会入于大乘之道。



<u>\$</u>

### 寅二、有境意愿相同:

自与他双方,求乐既相同, 自他何差殊?何故求独乐?

既然自己和别人两方面,都同样追求快乐, 一点差别都没有,那为何我只求一个人快乐, 而将自己的快乐建立在伤害他众的基础上呢?

不管是什么样的众生,大至梵天、大自在 天,小至蚊子蚂蚁等虫类,上至总统、总理、 帝王、将相,下至乞丐、妓女、仆人、屠夫, 不同层次、不同级别的人,都有共同的愿望, 就是想获得快乐。不愿意快乐的而愿意痛苦的, 在众生当中绝对没有。不仅是人类,旁生、饿 鬼、地狱乃至阿修罗、天界的众生,都是日日 夜夜希求快乐。可是这种快乐,如果没有一些 修行境界,也是特别难以得到。

既然所有的众生都希求快乐,不愿意遭受痛苦,我与众生的目的一样、想法一样、感受一样,那我抛弃众生而自己获得快乐,从大乘理念来讲,这是不合理的。甚至抛弃众生而自己成佛,也是不成立的。阿底峡尊者在《菩提道灯论》中说:"自不乐疾速,取证大菩提,愿为一有情,住到最后际。"我们不应为自己而迅

速取证菩提, 而是要发愿即使为了救度一个有情, 也要在千百万劫中住于世间。这亦是文殊菩萨的大愿, 大乘经典中记载, 文殊菩萨因地时发愿: "乃至一个众生尚未解脱而留在轮回中, 我也宁可住世度化, 不愿意自己先去成佛。"

所以,只要是能帮助众生,舍弃自己的成就和修行也合理。我们这里有些发心人员跟我讲:"我现在闻思修行确实已经耽误了,但就算今生不成就,只要能够帮助众生,我也情愿继续下去。"这些人虽然现在不是文殊菩萨的发愿确实相同,他们内心中真的想:"只要对众生有一点利益,无论在轮中中中求长时间、受什么苦都愿意。众生如是希达即任多长时间、受什么苦都愿意。众生如是希达为人多创造一点条件。"所以,有些人的发心了帮助者非常正确。作为修行人,千万不要有为时心,不抛弃众生、"宁可舍众生的心态很重要,麦彭仁波切也说:"宁可舍弃自性命,切莫抛弃诸众生。"

虽然不舍弃众生是大乘菩萨戒的最根本, 但更重要的是什么?就是不能损害众生。现在 有些人,今天发了菩提心,再过一段时间,别

忏悔仪轨

人说他几句,他马上用石头来砸别人,大乘佛 子怎么会如此"坚强"啊?世间英雄的话,可 能天不怕、地不怕,杀害众生也不眨眼,但我 们发了菩提心的人, 理当视一切众生为自己, 看见众生而不想度化, 甚至想打他、杀他, 这 种念头真的值得惭愧!

大幻化网中说, 我们现在的一些颠倒行为, 犹如一个人裸体奔跑,精神恢复了以后,一回 忆起来就特别不好意思。同样, 我们在凡夫地 时将不净执为清净、无常执为常有、无我执为 有我、痛苦执为快乐,一旦证悟了圣谛,获得 了圣者果位,对于以前的四种颠倒,自己也会 觉得非常羞愧。比如有些人以前不知道生命的 珍贵, 经常在饭店里点杀很多众生, 我跟有些 道友聊天的过程中, 他们觉得自己以前跟疯子 没有差别,直到遇到大乘佛法以后,才明白自 己精神失常过、成了严重的精神病患者、多亏 大乘佛法把自己救了出来, 否则如果还在继续 发疯,那多可怕啊!很多人都有这种感觉。确 实也是,他们若一直这样下去,不知道一辈子 会造多少业。有些人觉得太晚了,其实也不晚, 噩梦早一点醒过来, 也是你的福报。

我们这里有些人,虽然修行方面比较惭愧, 早上经常断传承, 散乱的事情比较多, 背书也背 不下去,考试也是马马虎虎,有很多很多烦恼, 但总的原则上遇到了佛法、遇到了善知识、再 怎么样也不会像以前那样,看见众生就吞下去, 整天的行为疯疯颠颠,这也是一个大的进步!

帮助众生真的很重要,《释尊广传》中说, 久远之前, 释尊转生为一商主, 名为得善, 他 天性善良, 只要看见可怜的众生, 就不顾一切 去帮助。有一次,他从大海取宝回来,遇到刽 | 子手正欲处死一人,他决定要将此人救下来, 但刽子手无权释放,他便到国王面前求情。国 王回答说:"此人严重违犯律法,你若真欲救他, 必须将全部财产上缴, 且你自己要代那人受 死。"得善听罢,高兴万分,于是把财产全部献 给国王, 自己欣然代那人受死。所以大菩萨看 见一个众生遭杀,宁愿以自己的生命为代价, 把他救过来。我们虽然还没有达到这种境界, 但也要想去尽量帮他,不要害他。

可能是我的性格不好吧, 跟别人打电话时, 如果话不投机或者心里不舒服, 就不想说话, 把电话撂了。这种情况出现过好多次, 其实这

种行为还是害众生, 所以我今天在所有僧众和 诸佛菩萨面前发愿:以后不撂电话了。

当然, 我们学院的修行人, 按规定在这里 不能有电话,但希望你们以后也能这样发愿。 外面的很多居士,两个人吵架时,吵吵吵最后 把电话撂了。所以大家也要共同发愿,不然连 这一点都做不到的话、口头上说帮助众生、不 害众生, 实则以各种方式伤害众生的身体和心, 这种行为非常糟糕。

我个人来讲,真的修得特别差,在你们面前 讲这些大乘论典,特别不好意思。自己很多方 面没有做到帮助众生, 但心里面确实愿意做众 生的奴仆。尽管像无著菩萨和得善那样的精神, 我是没有,今天看见一个麻风病人,让我全部放 下来, 我现在还达不到, 但只要对别人有一点 帮助, 我少睡一点、让身体受一点痛苦、愿意 早一点死去,这一点还是能发愿。因此,我们 应该从行为上多考虑老母有情,只要对众生有 利益,就愿意放下自己,这样的发心是需要的!

> 自与他双方,恶苦既相同, 自他何差殊?何故唯自护?

既然自己与他众都同样厌恶痛苦, 他众不

愿意接受身心折磨、我也是一模一样、那为什 么我不愿意帮助别人而只爱护自己呢?

佛教中有一个众所周知的故事: 鬼子母有 一千个儿子,她最疼爱最小的儿子。但她偏偏 爱吃小孩肉,所以常到人间抓小孩,活生生地当 食物吃。人们受不了这种痛苦, 纷纷向佛陀求 救。佛陀于是通过神变,将鬼子母最小的儿子 捉来, 扣在自己的钵里。 鬼子母回来发现小儿 子失踪了,她特别着急,不吃、不喝、不睡,上 天入地到处找,整整找了七天,也没有找到。后 来她听说佛陀无所不知,就到佛陀那里去哭诉。

佛陀说:"你有一千个儿子,才丢一个就这 样难过,别的百姓只有两三个孩子,甚至是独 生子,却被你吃掉了。你想想人家的心情,是 不是比你更痛苦?"听到这番话,她当下就醒 过来了,在佛陀面前忏悔道:"我错了,只要能 让我找到小儿子,我再也不吃别人的孩子了。"

佛陀就把她小儿子从钵里放出来, 还给鬼 子母。鬼子母问:"我若不吃小孩,那没有东西 可吃,我岂不是饿死了?"(就像某些坏老板一样, 除了吃活的海鲜以外,什么都吃不下去。我遇到一个人 就是这样, 三顿饭就要活的动物, 别的东西他不想吃,

জন্মি - 345 - *বে*জিৰ

্রক্তিম - 346 - *বে*জি

很多众生对与自己有关的人,觉得他们的生命很宝贵,对不相干的人则不会这样。其实这是不合理的,从生命的价值上、感受的苦乐上,任何众生都没有差别,古人言:"己所不欲,勿施于人。"自己不愿接受的痛苦,千万不要强加于人,因为别的众生也照样不愿意。

现在有些道友,只考虑自己,根本不考虑别人,连修房子、砌水道,也只想到自己的院子,一点都不考虑别的院子。这种人真的跟旁生没什么差别,根本不具足人的法相。作为人,应当具备慈悲、高尚的品格,大家通过学习这部论典,要从心里对大乘佛教有种不共的认识,这一点非常重要!

丑二 (成立周遍) 分二:一、真实宣说成 立周遍;二、断罪之答辩。

র্জাভিম্য *-* 347 - র্মেন্ডীভ

41 大鹏金翅鸟,旷野鬼神众,罗刹鬼子母,甘露悉充满。

寅一 (真实宣说成立周遍) 分二: 一、一 异无实故至不护持之过: 二、故当断除我执。

卯一 (一异无实故互不护持之过) 分二; 一、时间相异之苦不护之过; 二、对境相异之 苦不护之过。

#### 一、时间相异之苦不护之过;

谓彼不伤吾,故不护他苦,后苦不害今,何故汝防护?

有些人认为:"我自己的痛苦很难以忍受, 所以一定要保护,但其他众生的痛苦是自作自 受,与我毫不相干,我凭什么要去保护呢?"

现在很多人就是这样,只要自己快乐就行, 帮助别人的话,也仅限于自己的亲属,其他众 生没必要去帮助。"谓彼不伤吾,故不护他苦", 因为这些痛苦对我一点损害都没有,又何必去 防范它呢?

针对这种论调,作者下面回答说:如果因 其他众生的痛苦不会伤害你,所以你不需要保护他,那么未来的恶趣痛苦也没有损害到今生, 你为何要保护呢?比如你现在造恶业,来世会 转生到地狱里受寒热之苦,这些痛苦你现在并 没有感受,既然是不能害自身的法,那为何要

拼命地积累善法去防护呢?或者说,很多人年 轻时积累财产,目的是为了在老年时不受苦, 还有一些人为了明天快乐, 现在做很多事情, 这些都是不合理的, 因为痛苦现在你也没有感 受到。

如果懂得这些道理, 众生的痛苦应该当作 自己的痛苦, 若能视他苦如己苦, 正法的价值 和利益才可以修出来。敦珠仁波切有一个教言 说:"犹如除病良药之正法,若未听闻无法知取 舍。"如同除病妙药般的正法,假如没有去听闻, 很难了知其中的道理。自己以前的想法, 跟佛 教的教义比起来, 真的是非常愚痴。确实, 我 们若不愿意遣除众生的痛苦、自己以后的痛苦 也不应该考虑。然而, 没听过这些大乘教言的 话,有些人恐怕不能接受,如果通过长期的闻 思修行, 一定会慢慢明白其中的道理。

> 若谓当受苦,此诚邪思维, 亡者他体故,生者亦复然。

有些人辩护说:"未来所受的痛苦,这是我 要关心的, 毕竟我是一个相续, 为了使未来的 自己不受痛苦,做一些事情还是有必要。而其 他众生与我的相续完全不同,他的痛苦与我没 有关系,所以我不应该去帮助。"

这种说法不合理。"若谓当受苦",如果说 这种痛苦将来会让我感受,必然会发生在我身 上, 所以我应该避免这些痛苦, 而其他众生所 感受的法, 无论什么时候, 我都感受不到, 所 以我不必管别人的痛苦。作者呵斥道"此诚邪 思维",这种想法是莫大的邪见。为什么呢?"亡 者他体故",因为现在的你死了以后,来世转到 恶趣的话, 那时候的你实已变成另一个众生, 与活着的你完全是他体的。

如果把时间缩短一点, 年轻的你和年老的 你不是一个, 今天的你和明天的你也是别别他 体。因为前后的相续有异,如果是一体,则有 诸多过失。比如说, 我今年34岁, 明年35岁, 那么 35 岁的我是不是 34 岁的我呢? 如果是, 我就越活越年轻了,今年是34岁,明年还是34 岁,因为一体的缘故,永远也不会变成他体, 但这是不合理的。所以,《入中论》里面说:"如 依慈氏近密法,由是他故非一续。所有自相各 异法,是一相续不应理。" 慈氏与近密二人的相 续,是各别的他体,不可能安立为同一相续, 因此, 凡是自相各异的法 (如今天的我和明天的

我),说为一相续极不应理。

再譬如, 山谷后面有一条河, 去年我淌过 河,今年也淌过河,就认为这是同一条河,其 实这是特别大的妄执,这不仅在胜义中不成立, 世俗中也不成立。正如我刚才所言,如果34岁 的我和35岁的我是一体,那么我34岁的时候, 已经变成 35 岁了。或者 50 岁的我和 100 岁的 我若是一体, 我到 100 岁时, 已经年轻 50 岁了。 或者我今生是人, 来世变成地狱的众生, 假如 二者是一体,则人间也有地狱的众生了……有 很多的过失。有些人认为,今天的我为了不受 明天的苦, 奋发努力是理所应当, 而对其他众 生的痛苦, 竭力去制止就不合理, 其实懂道理 的人用正理来观察的话、二者没有任何差别。

《入行论》每个颂词的道理、大家一定要 通达。很多人觉得《入行论》很简单、我觉得 这有点愚痴, 让你解释的话, 连三分钟都解释 不了,说明你对颂词并没有了解。如果真正了 解,这里面有很甚深的意义,这种意义并不是 凡夫人随便说的胡言乱语,而是与正理完全相 合的。包括在座的有些道友,也觉得这些颂词 很简单, 其实不管你是讲考还是笔考, 对它内

容的 90%都没有了解,只是明白了 10%以后, 就自以为得、心满意足了。这是非常大的一种 邪见,希望你们不要认为《入行论》很容易, 以前也听过, 现在也听过, 大概的意思知道就 可以了。

当然,我讲得也不好,我经常想:"现在我 虽然给你们讲,但能不能讲到 50%啊?"里面 可能也有一些讲错的。实际上真正的义理越思 维越甚深,因此你们不要小看《入行论》,否则 智慧是不会增上的。好多道友表面上好像懂一 点, 其实里面的推理和思维方式, 自己完全没 有接受, 而是以另一种方式来解释, 这是非常 不合理的。

对于科判和颂词的内容, 大家要再三地看, 光看一两遍肯定不行。像华智仁波切那么有智 慧的人,也是随身带着《入行论》,原因是什么 呢?这里面的甚深内容,经常要与我们相续结 合起来串习,这样修行才会变好。不然的话, 有些居士一边坐车,一边马马虎虎地听 Mp3, "哎,我已经听过了,《入行论》比较简单啊!" 一说简单, 我就有点生气。不简单, 真的不简 单! 佛法不是像看电影、听新闻、看报纸, 意

思只有那么一点,看完以后就没有了。诸佛菩萨金刚语的加持,跟世间的语言截然不相同。铁铝等金属有什么样的价值?黄金和金刚钻石有什么样的价值?这方面大家应该非常清楚。切记:形象上的闻思起不到什么作用,务必要对其内容反反复复地思维!



## 第一百三十二者课

《静虑品》中有自他平等和自他相换,现在讲的是自他平等。

前面通过因明的三相推理建立了,凡是众生的苦,我们必须要解除。有些人从来没有听过这些佛教逻辑,一提起三相推理和周遍、能立、所立,不一定特别懂。希望在座的佛教徒,包括在家居士,一定要学习五部大论,不要将佛法停留在简单的法门上,很多人既年轻又聪明,如果学完了五部大论,肯定会对佛教有全面的认识。

我们学院今年讲了因明,尽管很多道友觉得有点难,但是系统学习一部大论以后,在任何地方遇到能立、所立、周遍等法语,理解起来不会有任何问题。所以大家应该广闻博学,很多人对世间法学得不错,出世间的佛陀教言,有生之年也需要花一定的精力。

现在的网络比较方便,外面的有些居士, 将我们讲的戒律、俱舍、因明、中观一一在听。 人的自觉性还是有差别,学院中极少数的出家 人,今天断传承,明天断传承,但大城市里从

忏悔仪劾

6

课

事各项工作的人,依靠自己的精进,上班、下 班、开车时,把这些传承一个一个在补上。这 样的人,据我了解也相当多。这非常有必要, 否则, 光是办一个皈依证, 取一个好听的名字, 那没有什么用,实际行动中应当身体力行。

要知道, 断除障碍并非轻而易举, 上师加 持一下、灌顶一下, 烦恼马上就荡然无存, 没 有那么容易。大家应该长期学习,这样才有明 显的成果。不然的话, 偶尔做个仪式, 作用也 不是很大。有些刚皈依佛门的人,把佛教看成 一种妙药、吃完以后包治百病。这种现象有是 有,毕竟佛法的加持不可思议,但从根本上解 决的话,还是要靠长期的精进努力。

#### 二、对境相异之苦不护之过;

若谓自身苦,应由自防护, 足苦非手苦,何故手护足?

对方又说:"任何时候,自身的痛苦应由自 己来保护,不是他者来保护。所以别人的痛苦 由我来解除,完全没有道理。"

具体来说, 我自己或亲友的痛苦以自己来 遣除,对每个人来讲,是义不容辞的责任,但 与我毫不关系的众生的痛苦, 由我来遣除, 这

是多此一举, 有点说不过去。尤其是没有入大 乘佛教的人, 认为对家庭负责、对自己负责是 应该的, 而帮助没有关系的人, 简直不可理喻。 包括我的有些亲人, 也对我帮助大学生、放生 等行为不能接受, 邪见比较重的人觉得: "那些 人跟你一点都不亲, 为什么把那么多钱花在他 们身上,太可惜了!"还有些非佛教徒,认为放 生非常浪费, 不如把钱给家人修房子, 毕竟他 们跟自己有关、为了鱼鸟花那么多的钱、实在 是不合理。

从传统上看,他们的想法似乎也有道理, 但真正去分析,这经不起任何观察。假如自身 苦应由自身防护, 那你的脚被刺伤或不小心扭 了,根本不属于手的痛苦,手又何必多管闲事, 忙着去保护脚呢?或者你耳朵的痛苦,应该是 耳朵自己来保护,为什么冬天比较冷时,你用 双手捂着耳朵呢? 那天有人问我:"你为什么天 天抓痒?"如果自己管自己就可以了,为何我 左手这边用右手来抓,右手这边用左手来抓? (全身上下只有手比较灵活,它对好多部位都可以帮 助,鼻子、脚的话,帮不了自己,也帮不了别的,好像

特别笨。)

而且, 你也应该只帮助自己, 不应该去帮 你的弟弟、妹妹、弟媳等。刚才有个出家二十 多年的道友,一直让我加持,保佑她家里生个 孩子。假如你关心自己就行了, 那不应该关心 家里生孩子, 而且非要是男孩, 不能是女孩, 这样也没有必要吧。可是我们的习惯和实执并 非如此, 在行为上, 往往都要借助他者来帮助 自己。

世间人有这样的习惯、不属于自己的、始 终不愿意帮助、只要是属于自己、绝对不能伤 害,即使人已经死了,也要尽量去饶益。现在 菜市场里卖的肉比较多,如果人人像大乘佛教 所讲的那样,对众生有一种父母之感,那肯定 不敢吃它的肉。毕竟这是母亲的肉,不管前生 或是来世,它都当过我的母亲,吃母亲的肉, 真的特别特别可怕。可惜的是, 无数众生并不 知道这一点、一旦知道的话、决不会像现在这 样。

《广仁录》中有一个故事说,在四川蓬溪 有一个人,原来在那里当县官,后来辞职回乡。 回去的途中, 在朋友秦先生家里借住一宿。当 晚他做了一个梦,梦见一妇女对他哭诉说:"我 是秦先生的妻子,生前曾谋杀我先生的姨太太, 因而死后堕落为母羊, 现于羊栏中。明天秦先 生要杀我来招待你, 我死不足惜, 可是我腹中 的小羊, 若因我被杀而同死, 那么我的罪过更 加重了。"

那人早上醒来,天都已经亮了,(就像现在有 些学佛的人一样、特别爱睡懒觉、) 他把夜间的梦告 诉秦先生。可是不巧得很, 那只母羊刚已宰杀。 秦先生大为悲恸、抱着母羊的尸体失声痛哭。 (以前上师如意宝在许多地方劝大家不要杀生时,也 # 说: "我们附近的很多旁生,以及自己家里的宠物、很 可能是前世或今生亲人的转世。")后来他们全家和 那个客人,再也不忍吃那羊肉,就把死羊连同 胎中小羊, 一同葬在旷野。

所以, 我们若知道周围的旁生, 前世今生 跟自己是什么关系,根本不敢吃它的肉。原因 是什么呢? 就是因为有我执和我所执。其实我 执和我所执并非实有,圣天论师说:"我若实有 性,不应思无我。"如果"我"有真实的自性, 那修行人没有必要去观无我。但众生由于俱生 我执在作怪,本来"我"不存在,反而执著有 "我"、"我所"也不存在,反而执著有"我所"。

有了我和我所之后,自然就有了他和他所,于 是便如《入中论》所言, 最初将五蕴妄执为我, 进而依之产生我所,颠倒执著诸法为实有,以 致漂泊在轮回中,始终无有自在42。

也正因为如此, 我们菩提心很难生得起来。 因为菩提心的范围相当广, 她普及的是一切众 生,并不局限于我和我所。有了菩提心的话, 凡是有生命的众生,一定都会帮助,但在世间 上, 纵是举世闻名的慈善家, 所做的善事也有 一定的限度——对自己的家乡或有关系的人, 就愿意去帮助, 而其他众生, 则不轻易伸出援 助之手。

现在也有一部分人, 当旁生遇到生命威胁 时,让他花钱来放生,他不愿意;而把钱捐给 学校或慈善机构做一些善事,他很愿意。尽管 他的我所范围稍微扩大了,愿意把钱捐给社会, 但这只包括在人类群体中、并没有把天边无际 的众生作为我所。

我们每个人从无始以来,一直都是这样串 习,即生中若没有受过大乘教育,执著"我" 的习气很难改变。作为大乘佛教徒,每天应该

42 论云: "最初说我而执我,次言我所则著法,如水车转无自在。"

观察自己,看在一天当中,不管是发心也好, 做事情也好,为自己考虑了多少,为众生考虑 了多少?这样一统计下来,我们的过失会暴露 无遗。我们凡夫人真的很坏,如果认真观察, 几乎天天都在想着自己,为众生的寥寥无几、 屈指可数。

#### 卯二、故当断除我执:

若谓此非理,执我故如此, 执自他非理,唯当极力断。

刚才说如果自己只能帮助自己,不能帮助 别的,那么用手帮助脚不合理。对此质难,对 方回答道:"从道理上观察,的确手只应该帮助 手,不应帮助脚和其他部位。但由于众生的我 执和我所执非常强烈, 只要是属于自己的, 不 管脚也好, 腰也好, 腹部也好, 出现一些问题 时, 其他的手、眼睛等肯定要去帮助。比如腰 腿很痛的话, 手会给它们按摩, 这就是我所执 导致的。因此, 道理上虽然站不住脚, 但众生 有了我执和我所执后,不得不这样做。《释量论》 也讲过:'诸过之根本,彼即坏聚见。'一切过 失的根本,就是执著我与我所的坏聚见。所以 我也没办法。"

答言: 这就对了, 我们也认为这种执著不 合理。众生先执著"我",后执著"他",如果 没有自他的执著,很多见解都是正确的。但正 因为有了"我",所以就不愿意关心"他",这 确实是不合理的。

古来圣者剖析自我、证悟无我的窍诀非常 多, 我们也应通过各种方式, 将自相续中的这 些执著抛开。否则,始终都是维护自己、排斥 他众,这是一种颠倒作意。正如前面所说,手 帮助脚是我执引起的、本来没有任何理由说是 "我",但就是因为有实执,故将身体执著为我。 其实通过智慧, 这完全是可以遣除的。

佛教中就有这样的故事: 南印度有一位出 家人,他吃的、穿的非常讲究,每天必须用香 水沐浴,沐浴后还要用香油抹身。他在山中住 了好几年,但由于太过执著身体,修行一点进 步也没有。(现在也是如此,有些年轻人特别执著自 己的身体,每天对它做各种装饰、保养,以致修行的时 间都耽误了。)

他不明白自己为什么不能证果, 就去问优 婆鞠多尊者。尊者知道他的来意后,对他说: "我有办法,可以教导你,但你必须要听我的。"

"我绝对服从您!""好,跟我来。"

尊者带他到了一座山上, 用神通幻化了一 裸很高的树, 让他爬上去, 到了树顶, 他战战 兢兢、特别害怕。(我小时候也常爬树,上去以后不 敢下来,整天都呆在那里,特别痛苦。有些小孩不能下 来,就一直在树上哭。) 尊者在树下又化一个非常 深的大坑, 然后让他先放下两只脚, 再放开一 只手,又让他放开最后那只手。他在树上大声 抗议:"那样我会摔死的!"于是抓得更紧了。

尊者严肃地说:"你不是说什么都听我的 # 吗? 怎么现在又反悔了?"他想想此行的目的, 索性闭上眼睛,将最后那只手放开……当他断 除贪爱我的执著后,刹那间,树和坑都不见了, 他好好地站在尊者身边。他顿时恍然大悟、知 道色身幻化无常、虚妄不实, 从此他不再执著, 放下一切,很快就证悟了无我的境界。

历史上经常有些大德、依靠棒喝等不共的 窍诀, 让弟子突然对身心有不同的认识。包括 我们最近讲《静虑品》和《安忍品》,也有些道 友有一种前所未有的感悟, 这是非常重要的。 大家在修行过程中,必须要精进,不精进的话, 每个人都有"我"的执著,始终陷在这样的坑

里爬不出来,这是非常可怕的。

总而言之,帮助别人并不是不合理,既然 可以帮助自己,为什么不能帮助别人?这两个 都是虚假的执著,帮助自己是虚假的执著,帮 助众生也是虚假的执著。因此, 只帮助自己而 不帮助别人,这是说不过去的。

#### 寅二、断罪之答辩:

相续与蕴聚, 假名如军鬘, 本无受苦者,谁复感彼苦? 既无受苦者,诸苦无分别。

对方辩驳道:"虽然我和我所并不存在,但 是把身体的各个部分执为我,以及昨天、明天、 来世的我执为我,这两种执著是存在的。这种 我的存在, 跟别人的存在不相同, 所以帮助自 己是理所当然的。"

他们的理由是, 手和脚均为身体的附属, 是同一个蕴聚;明天的我、后天的我,乃至地 狱中的我,是同一个相续,由于感受者是一个, 所以理当全力保护。而其他众生与我的相续不 同,他是他的相续,我是我的相续;与我的蕴 聚也不同,他有他的身体蕴聚,我有我的身体 蕴聚, 因而不能与我混为一谈。

这种想法并不合理,如同军队和珠鬘一样, 蕴聚和相续没有成实的本性。相续不存在,可 用鬘来比喻; 聚合不存在, 可用军队来比喻。 《释量论·成量品》中也专门用长和串,宣说 了聚合和相续不存在之理。

具体而言, 我昨天心相续的刹那、今天心 相续的刹那、乃至老年时心相续的刹那、全部 是连在一起的、似乎有一个长长的东西、但其 实这是一种笼统的妄执。或者从总体上看军队 是存在的、但如果好好分析、除了一个个军人 之外,并没有一个叫"军队"的法。同样,身 体也是由各种微尘组成, 真实的本体并不存在。 世间上任何一法, 用智慧来剖析都是如此, 所 以龙猛菩萨在《大智度论》中说:"诸法如芭蕉, 一切从心生, 若知法无实, 是心亦复尽。" 万法 如芭蕉树一样,皆从分别念而生,若能了知诸 法无实, 那么心也不可能存在。

这些道理,我讲《金刚经》时也讲过,《金 刚经》中云:"若世界实有者,即是一合相43。"

<u> প্রতি</u>চ্চ - 363 - *তে*ি

<sup>43</sup> 一合相, 是指对总体相状的一种执著。比如瓶子本来是由微尘组成, 但人们有一个总体的概念,把这些微尘的聚合称为"瓶子": 五蕴中本 来没有我, 众生也因为有了一合相, 就把五蕴的聚合执为"我", 对其 产生实执。

世间上的诸法、如身体、家庭、单位、森林、 江河等, 人们认为实有存在, 实则全是假合之 相。如《四百论》云:"于相续假法,恶见谓真 常。积集假法中, 邪执言实有。" 对相续假立的 诸法,凡夫以恶见说为真常;在积集的假法中, 凡夫以邪执言为实有。

月称论师在《入中论》中、也用观察车的 七相推理来证明此理。《自释》中还引用《宝积 经》的教证说:"世间与我诤,我不与世诤。" 佛陀虽已彻达一切都是假的,但如果世人说它 存在, 佛陀也不会与之争辩。论中还用了"瓶 衣帐军林鬘树"等比喻,说明瓶子、衣服、帐 篷、森林、军队、树木等法,实际上并不存在, 这个道理讲得非常清楚。

因此, 我们认为实有的东西, 要去详细观 察, 否则沉溺在分别妄念的网当中, 自己也不 知道会变成什么样。尤其是龙猛菩萨和月称菩 萨的殊胜教言,大家一定要学习,他们是大乘 佛教公认的圣者,没有人能驳倒他们的观点。

如果蕴聚的我不存在,相续的我也不存在, 那么谁在感受这一痛苦呢?很多人认为一定要 保护自己及亲友,不让其遭受痛苦,但用智慧

来观察, (《智慧品》也会讲很多这方面的教言,) 所 谓的我根本不存在, 胜义中不存在, 名言中也 不存在, 只不过名言中有一个假立的存在, 但 假立的并不等于真实的。所以, 我不存在的话, 我所感受的痛苦怎么会存在呢?"既无受苦者, 诸苦无分别。"既然没有真实的受苦者,自他的 痛苦也就没有什么分别了。

《学集论》中也讲过、我和他如同此岸和 彼岸, 是互相观待而安立的。在河的这边, 可 以说这是此岸, 那是彼岸, 而坐船到了那边, 角度就换过来了。同样,我们现在认为"这是 我",但学习到了一定的境界,根本不会觉得蕴 聚是自己, 反而会把别人当作自己。真的, 菩 提心修得比较好的时候, 很多人对自己根本不 在乎, 再怎么生病受苦也无所谓, 而看到别人, 甚至是怨恨的敌人受痛苦,心里就特别难忍, 恨不得以自身代受。

当然,每个人的根基不同,行为上也是迥 然有异。前段时间, 杭州有一个潘居士, 在我 家乡帮我建学校。其实他的条件特别好, 但在 那里已住了五六个月,一直打地铺,房子也很 简陋。他看见那里的小孩没有机会读书,条件



也很差,就发心在那边监工建学校,自己再怎么苦也不在乎。说实话,我都非常佩服,虽然他是一个居士,却能将国内外的好多企业全部放下来,在那里帮助众生做事情。我接触他的时间比较长,大概有五六年了,知道这个人不是搞名的,也不是搞财的,没有任何企图,就是想一心一意帮助那些可怜的孩子。

而我家乡的几个老师,却千方百计地想吃一点回扣。按理来讲,当地老师看到身边的孩子有受教育的条件,不应该在那上面找机会。可是恰恰相反,不相干的人一直很心疼,想帮助,而有个别的老师……我那天特别不理解,这些人一方面是素质问题,一方面也是没有受过大乘教育。他们做些不如法的行为时,我是也过大乘教育。他们做些不如法的行为时,我无条件地这样受苦,想帮助你这个地方,你自己也应该想:"我毕竟是老师,有一定的责任。"可是他们却在这个时候搞很多小动作,实在让人难以理解。

我们这里也有些道友,帮助别人的话,什么都愿意,帮助自己什么都不愿意。但有些人完全相反,只要是跟自己有关,马上去如何如

何,如果是别人,就事不关己、高高挂起。去年有座房子起火了,某人听说是他的房子,拎了一桶水拼命地跑,到了跟前,别人说不是你的房子,"噢——",嘘了一口气,掉头就回去了。

作为凡夫人,这也是大家都有的毛病,但如果能放下我执,就会如同《维摩诘经》所言:"以一切众生病,是故我病。"以众生之苦为自苦,是大乘菩萨的境界。我们有很多发心人员,只要对众生有利,自己再苦再累也愿意,这就是因为"我"的范围制定得不同。

《入行论》的有些颂词并不好解释,希望你们不要觉得《入行论》简单。我昨天也讲了很多道理,如果你真懂得这些颂词,那么其中的甚深道理,你讲也讲得出来,想也想得出来。但若没有深入体会,表面上的囫囵吞枣,对自相续根本不起什么作用。

癸三 (摄义) 分二;一、真实宣说摄义; 二、遗除诤论。

多一、真实宣说摄义:

苦故即当除,何须强区分?不应有此诤,何须除他苦?

忏悔仪轨

<u>্র্রু</u> - 368 - *ত্র্রু* 



# <u>~~</u>

#### 欲除悉应除,否则自如他。

因此,只要是痛苦,我们就应尽力遣除, 何必非要分自他呢?是亲朋好友的痛苦,就两 肋插刀、义不容辞,而其他众生的痛苦,则置 若罔闻;是人类的痛苦就要解除,而旁生的痛 苦,则无动于衷。由于无明实执,人们只求自 已快乐,不管他人痛苦,这是非常愚痴的行为。 诚如此处所说,只要是痛苦,不分自他一定要 遣除。

大家以后在路上也好,房间里也好,看见 大大小小什么样的众生,当它遭受痛苦时,务 必要去帮助它,这是我们佛教徒基本的原则。 尤其是大乘佛教徒,不仅不能损害众生,而且 还要去帮助众生。你们不要争辩说:"这是别人 的痛苦,跟我没有任何关系,为什么要遣除? 以这种相似的理由为自己辩驳,非常不合理。 只要是痛苦,就一定要遣除。虽然在胜义中, 众生的痛苦不存在,我的痛苦也存在;而世 俗当中,众生的痛苦也存在,我的痛苦也存在。 凡是痛苦就特别难忍,所以不能只维护自己, 不维护他人。

世间上有很多奥秘,大家一定要去探索。

医学、营养学、生物学只能解决人类的基本问题,更深的道理无法触及,而天文、地理、电子力学,虽然涉及的领域比较深广,却无法揭示心的秘密、前世后世、胜义空性、如来藏光明等。我们学习大乘佛法,一定要懂得二谛的道理。龙猛菩萨云:"若人不能知,分别于二谛,则于深佛法,不知真实义。"如果不能区分胜义谛和世俗谛,则无法通达佛法之义。而若明白万法在胜义中如何存在、世俗中如何存在,这是最无上的一种学问。

同时还要具足强烈的大悲心,不具足的话,大乘佛教只是一种虚名而已。有时候看来,世间一些慈善家的行为特别感人,许多大乘行人都自叹不如。阿根廷有个著名的高尔夫球运动员温森,有一次他赢得一场比赛,拿到奖金的支票后,正准备驱车回俱乐部。就在这时,在支票后,因为无钱医治正面临死亡。将它不幸得了重病,在支票上签上自己的名字,将它送给了年轻女子,并祝福她的孩子早日康复。

一个礼拜以后,温森的朋友告诉他,那个 女人是骗子,不要说没有病重的孩子,她甚至

得效仿, 甚至超越他们。

当然,我在法座上给大家讲经,确实觉得特别内疚,自己平时的所作所为,自己非常清楚:自私自利的心非常重,利他的心很微薄,虽然依靠上师的加持,在寂静山呆了很长时间,也学过大乘各种论典,道理上明白要帮助众生,但在实际行动中,往往是心有余而力不足。真正要帮一点关系都没有的众生,或者害自己的众生,无条件,不求名利,愿意在他面前失去自己的一切,能不能做到呢?我经常受到良心谴责,不得不承认自己是特别不好的大乘修行人。

还没有结婚呢。温森听后再三地问: "你这个消息是不是很可靠?"朋友做了肯定的回答。温森长长出了一口气,微笑道: "这是我一个星期以来听到的最好的消息。"温森从那天起,就一直在为那病重的孩子祈祷,所以,他没有因自己受骗而懊恼,倒是为没有孩子遭遇不幸这件事而庆幸。(若换作是我们,首先不一定舍得给,即使给了她,到时候也可能怨天尤人,或者想找她要回来。)

特蕾莎修女的故事中也说,她曾在某地为 无处容身的酗酒者专门建了一个收容所。有一次,一个人被严重殴伤,警察问:"是谁打伤你的?"那人不愿说出真相,一直在不断地捏造谎言。警察拿他没办法,只好离去。特蕾萨问他:"你为什么不揭发凶手?"他说:"就是要他受苦,也无法减轻我的痛楚。"

可是有些佛教徒并不是这样,自己稍微受到一点损害,"一定要告状"、"一定要报警",有些行为连世间的善人也比不上。尽管那些人没有更高的境界,不知道众生皆具佛性,应将菩提心遍及一切众生,但他们那种善良的心,我们学了这么殊胜论典的大乘佛教徒,应该值





# 第一百三十三者课

#### 子二、遗除争论,

悲心引众苦,何苦强催生? 若愍众生苦,自苦云何增?

有人问:"以悲心将其他众生的痛苦作为我 所,如此一来,我不是具有许多痛苦了吗?尤 其是发了大乘菩提心的人,在大悲心的催动下, 知道众生在受苦,心里就极其难忍。比如听到 地狱、饿鬼的痛苦,看见人间地水火风的灾难, 或者听说道友生病的情况,心情就会非常沉重。 自己的悲心越增上,这种痛苦也就随之而增多。 而大乘论典中一再提倡发大悲心,似乎这种痛 苦值得接受。既然所有的痛苦都该遣除,那么 依靠悲心而引发的痛苦为什么不遣除呢?"

对方说得也对,这是一种痛苦,但并不是 无意义的痛苦。前面也讲过了,如果众生所受 的痛苦,对今生不利、对来世不利、对自己不 利、对众生不利,那我们一定要遣除。但是也 有个别情况,表面上看来是一种痛苦,实际上 是断除痛苦的根本。

如果一心悲愍众生之苦, 自己生起难忍苦

受,这种痛苦与地狱的寒热之苦、饿鬼的饥渴之苦等相比,可以说是微乎其微、不值一提,即使为了众生而割下身肉,对真正的大乘菩萨来讲,也不算是什么痛苦。月称论师在《入中论》中言:"观他地狱等众苦,了知自苦极轻微,为断他苦而精勤。"观待地狱、饿鬼、旁生的剧烈苦受,就会明白自己的苦非常轻微,所以为了断除其它众生的痛苦,我们一定要精勤努力。

从另一方面而言,大悲心是一种智慧,它的本质根本不是痛苦。《大涅槃经》中云:"大慈大悲名为佛性。"大悲心好像给我们带来了痛苦,实际上这是如来藏的妙用,是智慧的体现,并不是所应舍弃的无义之苦。所谓的大慈大悲,是让众生在痛苦中解脱的心,藏传佛教讲四无是让众生在痛苦中解脱的心,就传佛教讲四无量心的教言中都有,《大智度论》也说:"大慈子一切众生乐,大悲拔一切众生苦。"慈无量心让众生获得暂时、究竟的快乐,悲无量心让生离开暂时、究竟的痛苦。表面上看来在受苦,实则与"愿芸芸众生脱离苦海,得到各自所需的果位"之发心相合,这怎么会属于痛苦呢?

修行的三个阶段——最初的发心、中间的修道、最后的成佛,大悲心都必不可缺。月称

论师说:"悲性于佛广大果,初犹种子长如水,常时受用若成熟,故我先赞大悲心。"于广大圆满的佛果,初时要有大悲心,才能引发菩提心的种子;中间要有大悲水的滋润,菩提种子才不会枯萎,且日日增长;最后要由大悲心示现报化身,让众生获得真实受用。大悲心在成佛的初中后三个阶段不可缺少,因而月称论师造《入中论》时,并没有先赞诸佛菩萨,而是"先赞大悲心"。

这样的大悲心,又怎么会是痛苦呢?我们 为了可怜的众生流泪,望其早日获得快乐,是 智慧的泪水、悲心的泪水;缘诸佛菩萨的功德 生信,流下的泪水也很值钱;但为自己的感情、 生活而哭泣,这种泪水一点价值也没有。可是, 我们有价值的泪流得很少,悲心、信心的泪水, 在大城市里几乎看不见,人们哭往往就是因为 感情。

所以,学习这部论典以后,我们应把执著 转化为智慧,转化为悲心。《入行论大疏》也说 了,前面所讲的痛苦,都是自相的痛苦<sup>44</sup>,而后 面所讲的大悲心之苦,只不过名称上叫痛苦,

实际上它是根除我们无始以来苦果和苦因的正因。

作为修行人,不管是出家在家,一定要具 足两点:一是对众生的悲心,它是佛法的根本, 佛经中说:"一切解脱依赖于一法,何为一法? 即大悲心。"没有大悲心的话,解脱肯定没有希 望。二要有信心,对佛陀、佛法有信心。现在 很多居士和出家人行为不如法,就是因为对佛 陀没有信心,对众生没有悲心,两大根本失去 了,形象上再怎么装模作样,也起不到什么作 用。

所谓的出家,并不是剃除须发、穿上袈裟就可以了,内心中应该对佛有向往之情。有些人得过且过,当一天和尚撞一天钟,这样的行为非常不好,既然你穿上出家的衣服,就要对解脱道业有信心、有精进。如果你是一个居士,没有皈依之前就另当别论,皈依完了以后,佛教徒到底要做什么事情,这些没有希求的话,那是不合理的。

有些人刚开始学佛很有热情,过一段时间, 好像瓶子里的水一样,全部都凉了,自己的上 上下下找不到一分功德,完全都是过失充满。

<sup>44</sup> 自相的痛苦: 指心相续中生起很难忍的苦受。

若是这样, 那没必要住在出家人或修行人的群 体中,整天享用三宝的财产。现在是末法时代, 很多人特别欠缺悲心, 我们若真的有了悲心的 痛苦, 那是多么高兴的事啊!

下面从意义和公案两方面进一步说明、首 先是讲它的意义:

> 一苦若能除, 众多他人苦, 为利自他故,慈者乐彼苦。

即便大悲心会为自己带来稍许痛苦,但是 以一个人的有限痛苦,能取代众生的无边痛苦。 我们也看得出来,如果一个人的悲心非常强烈, 那在他一辈子当中, 所作所为会利益无量众生。 不说大乘修行人,就算是有悲心善心的世间人, 影响力是什么样的? 大家也是有目共睹。一个 领导若有相似的悲心,他管辖范围内的百姓, 定会非常快乐。我们出家人也不例外、我看到 法王的很多弟子, 悲心真的特别强烈, 在社会 上的影响也很不错,对弘法利生起到的作用非 常大。其实他们应该会有一种悲心的痛苦,看 见众生特别可怜时, 在悲心的催动下, 宁愿放 弃名闻、利养、快乐,付出自己一切的一切, 到各个地方去弘扬佛法。所以, 一个人的悲心

痛苦,能遣除无量众生的痛苦,为了利益他众, 也为了自己的解脱, 生起这样的悲心有什么不 合理呢? 作为大慈大悲的菩萨, 必会心甘情愿 承受这一切。

大悲心能灭尽无始以来的一切罪障。《入中 论》云:"既许彼苦能永尽,往昔所作恶业果。" 佛陀也说:"若发菩提心、大难天须救。"发了 菩提心的人,即使遇到困难违缘,十方天尊、 白法护神也会鼎力相助。在弘法利生过程中, 自己一个人遭受痛苦,但能拔除众生的一切痛 苦,这也是非常值得的。有个居士前段时间说, 她身体非常不好, 但经常在想: "但愿众生的痛 苦成熟在我的身上。"这样慢慢串习下来,好像 生病也有价值了。确实, 学习大乘佛法的人应 该这样想。

噶当派的《断除希疑祈祷文》中讲过:"如 果我生病对众生有利, 祈求加持我生病; 如果 我病愈能更有利, 祈求加持我能痊愈; 如果死 亡对众生更有利,祈求加持让我死亡。"我们也 要发这三大愿。很多人不愿意生病,不愿意死, 临死时一边呼唤一边祈祷:"能不能让我活下来 啊,哪怕一天也可以,你可不可以告诉阎罗死

主,我还是愿意呆在这个世界上?世界多么美好,我不要死!"作为大乘修行人,不应该这样想,若是为了自己,活也不好、无病也不好、健康也不好;若对众生有利,生病也可以、没有病也可以、死掉也可以,这是非常甚深的一个教言。所以,自己的痛苦若能遣除众生痛苦,那么一定要接受,以这种轻微的苦遣除最大的苦。就好比吃很苦的药,吃起来有点不舒服,但这个药效很不错,若能制止永恒的病,你愿不愿意接受呢?

大乘修行人看见众生很可怜,心里真的不舒服,不说大菩萨的悲心,就算我有时候也有这种感觉。前段时间我到几个特别穷的牧民家里,看到他们的生活后,一下午都特别不舒服,"他们过这样的生活,真的好可怜哪!他们的孩子也比较多,到底吃什么、穿什么啊?"自己也是多管闲事吧,我又不是他们的家长,他们的吃穿跟我也没有关系,但是看见别人痛苦,心里确实不舒服。这样的不舒服其实也很好,如果没有这一点,你不一定去帮助众生。

现在汉地的很多人,不愿意看不好的对境,只愿意看美好的花园、漂亮的对象、金碧辉煌

的寺院,全部都是悦意的对境。悦意的对境也 许能让你生起信心,但出离心和悲心不容易生 起。因此作为佛教徒,有时候应该特意去肮脏 不堪的环境中,看一下特别可怜的众生,这对 自己培养菩提心、大悲心有非常大的利益。

没有大悲心的话,成佛的根本就没有了。 佛陀在经中说:"诸佛以菩提心为正因,大悲心 为根本。"其他经典中也说:"大悲心是一切诸 佛功德之根本。"失去了大悲心,就不愿意帮助 众生,从而堕入声闻缘觉之道,甚至堕入世间 道,这样就惨了,学大乘已经白学了!

你们入了大乘以后,心里应该有一种改变,这种改变不要只是一两天。很多居士说"我学《入行论》有很大改变",希望你们是永恒的改变,两三天的改变、一两年的改变,对自己解脱也起不到作用。我们每个人都应该发愿:"我利益众生的心,乃至成佛之前不要退。"不仅要发愿,实际行动中,从现在开始,也要尽心尽力、力所能及地去帮助众生,利益众生,这是我们不可推卸的责任!

妙花月虽知,国王有害意, 然为尽众苦,不惜殉自命。

竹悔仪轨

<u>-</u>\$^@}} - 379 - ₹\$^@

大悲心特别强烈的菩萨,愿意牺牲自己的 身体生命,这出自于大乘经典《三摩地王经》(又 名《月灯经》)。经中记载:比丘妙花月菩萨,虽 然知道到皇宫去弘法利生, 国王会杀害他, 但 是为了使众多有情获得解脱,他毅然前往该国。

在久远以前、宝莲月如来出世转法轮、最 后示现圆寂。他的教法要隐没时、有个国家叫 具宝国, 由勇施国王持政。勇施国王禀性粗暴、 秉持邪见, 对佛法不具信心, 将国中七千名菩 萨全部驱逐出境。七千位菩萨来到普贤林,依 止妙花月菩萨精勤修习, 妙花月菩萨为他们传 授佛法。

某一天菩萨以神通观察、发现具宝国皇宫 附近有许多众生因缘成熟,自己若去传讲佛法, 可使他们证得不退转果位。(前世不退转的种子, 今生引发出来的话,需要一个传法或者出家的因缘。) 如果自己没有去成,这些众生的解脱会耽误下 去,这次无法获得不退转果位。

他把情况告诉所有的眷属、眷属们都知道 这种做法必须以生命为代价, 于是哭着劝阻菩 萨不要去。妙花月菩萨说:"如果为了保全自己 的生命, 而放弃利益他众, 那绝不是大乘的佛

子。"然后不顾他们的请求,前往皇宫去了。

在七天之中, 妙花月菩萨不进饮食, 晚上 转绕如来指甲之佛塔, 白天为有缘众生转法轮, 正如他神通所观的一样、无量无边的众生都获 得了不退转果位。勇施国王得知之后,生起极 大嗔怒、派一位叫能乐的刽子手、将菩萨四肢 砍断、双眼挖出, 以残忍的方式把他处死。

当时菩萨身体没有出血, 而是流出了白色 乳汁, 天空中彩虹缭绕, 响起各种吉祥的声音, 瑞相纷纷呈现。刽子手见此、生起后悔之心。 消息传到宫中, 国王也是追悔莫及, 命人将菩 萨的法体作塔供养, 自己经常在塔前忏悔。

现在世间上有些人, 为了集体或国家的利 益, 尚且不顾一切, 最后英勇牺牲。我们大乘 修行人,看见对众生有利时,也应该付出自己 的生命, 当然生命都不在乎的话, 财产、名声、 地位等身外之物、更是不会顾及的。真正利益 众生的人,根本不会炫耀自己,也不会时时想 着自己的利益,如果不能利益众生,他们连往 生极乐世界、享受清净刹土的妙欲都不贪求。 (因为六道众生这么苦,要解救他们的话,不可能有心 情去享受。) 那么人们追求的美色地位, 在菩萨的

眼中更是像不净粪一样,一点价值都没有。

《修心七要》的讲义中曾说,为了自私自利而修行,叫做"俗人";为了利益众生而修行,称为"修行人"。我们是不是修行人,自己应该最清楚。有些人自称是大修行者、大活佛,而我们在这里,就算是活佛、法师,很多人也不敢这样叫。为什么呢?因为自己连大乘修行人都算不上,整天都被自私自利缠缚着,即使偶尔有利他的心,也像云间的太阳一样,一会儿又被贪色恋财、自我维护的不清净心覆盖了。所以凡夫人不值得宣扬自己,自己没什么了不起的。

作为佛教徒,我们的目光应该摆正,如果你一直盯着特别高的法,希望自己成就神通,能够发光,真的没有必要。有些人说:"上师,您肯定是大成就者,您头上开始冒烟了。"(可能上师着火了。)其实发光并不重要,灯泡也可以发光,冒烟也不值得歌功颂德,假如上师真的了不起,那要看他具不具足大悲心。《大圆满前行》讲了很多上师的法相,最后华智仁波切总结道:"概括而言,观察上师归根到底可以包含在观察他是否具备菩提心这一条件当中。"

现在的社会有时候有点不好说,真正听闻、传讲正法的地方,很多人嗤之以鼻,觉得没有加持力。而一些骗财骗色的骗子来了,大家都争先恐后去供养。正法没兴趣,邪法特别希求,还觉得非常荣幸能遇到一个邪知识,平时连走路和说话都鼻孔朝天。

其实就像噶当派大德所说,现在末法时代,不是宣扬的时代,而是观察自心的时代;不是说一些大话的时代,而是要老老实实帮助众生的时代;不是说自己开悟、宣扬自己境界的时代,而是对治烦恼的时代。倘若自己的烦恼都无法对治,贪嗔痴等极其旺盛,连压伏都力不从心,还说成就了神通神变,那可能有点谈不上。

现在汉地的很多城市,由于以前学气功的影响,经常追求感应感觉。其实感应感觉不重要,如果你想要感觉,把刀子戳在身上,马上就会有感觉。应该说利益众生的菩提心最重要,若能生起这一颗心,即可摧毁无始以来的萨迦耶见,以后做什么事情都不会痛苦了。我们现在的一切痛苦,统统建立在自我维护上面,不信你可以观察一下,你痛苦的时候,是为了自

己和亲友, 还是为了众生? 若为众生而流泪痛 苦, 那是非常荣幸的, 但事实上呢?

像妙花月菩萨那样的精神、对我们凡夫人 而言有一定的困难,但大家毕竟发了大乘菩提 心,有些行为不要随顺世间,否则自己也会觉 得非常惭愧。

#### 壬二、功德:

如是修自心,则乐灭他苦, 恶狱亦乐往,如鹅趣莲池。

如是串修自他平等的人、定会乐于灭除他 人的痛苦, 纵是地狱也愿意前往, 如同天鹅欢 喜地趣入莲花池一样。

我们在生活中可以感受得到, 只要自己心 里愿意, 再怎么痛苦也不觉得, 反而觉得是一 种快乐。所以,修自他平等的菩提心非常重要, 一定要想:"众生怎么样,我也是怎么样;我怎 么样,众生也是怎么样。"苦和乐方面互相交换、 互相对比,这样以后,大乘佛法的加持力是很 强的,自然会生起"乐灭他苦"的大悲心。

我学了这么多年佛法, 现在什么境界都没 有,除了灯泡的光,什么光都看不到,有时候 也有点伤心。但转念一想,不要紧,自己刚来

学院时的利他心,和现在的利他心相比,还是 有一点差别。刚来时自己有很多想法, 当时在 文字上都记下来了, 现在看的时候, 确实觉得 大乘佛法不可能白学。

在座的道友、有些学了半年、一年、有些 学了几十年, 在利他方面, 都有不同程度的感 受。这些利他的菩提心,要么是来自阿底峡尊 者的七种教言,要么来自寂天菩萨的这些教言。 作为真正有菩提心的人、自己再怎么苦、再怎 么累,只要对众生有利,到地狱里去也毫无怨 言。弥勒菩萨在《经庄严论》中云:"勤于利他 大悲性,入阿鼻狱甘如饴。"假如具足精勤利益 众生的大悲心,往赴地狱都心甘情愿,世间的 灾难就更不在话下了。有些人认为:"你们佛教 徒很厉害, 愿意到有传染病的地方去, 愿意到 有灾难的地方去。"其实这并不是最了不起的佛 教徒, 那些对人间来讲是可怕的禁地, 但跟地 狱比起来, 差距还是有一点大。

如果你乐于代众生受苦, 就不会觉得那叫 痛苦。前天我和慈诚罗珠去放生牦牛,早上七 点钟去的, 放的牦牛特别多, 我们当时很高兴, 觉得它们一辈子都远离杀害了。这些牦牛可能

要几千万,但我们也没有花钱,只是通过佛法 的说服, 让他们自己发愿。那里的人最多有两 百头牦牛, (三百头可能没有, 我们那边比较穷, 不 像红原和若尔盖——在无边无垠的草原上有成群结队 的牛羊, 而是在小小的草原上, 有几百头牛。) 当地的 牧民虽然很穷, 但是愿意把牦牛全部放生, 终 生不杀,心情也非常激动。我们午饭都没有吃, 到了晚上十点钟左右晚饭和午饭一起吃, 但也 没有饿的感觉。

作为我,不是说什么谦虚的话,只是有一 个相似的菩提心, 本来平时走路做事都觉得累, 但在相似悲心的驱动下,看见众生不遭杀,自 己受苦也愿意。包括我们一起去的道友,都没 有饿的感觉,也没有累的感觉。但晚上睡觉时, 我全身好像变成尸体一样。

看见可怜的众生愿意付出,应该要有这样 的悲心, 成佛并不是一生一世的问题, 现在慢 慢培养的话, 今后一定会成就这种果位的。

《菩提心释》也说:"若人修悲已坚固,愍 诸众生所受苦……欣然往赴无间狱。"我们的菩 提心若已坚固,则会不惜一切代价救众生,即 使去往无间地狱,也如同入禅定一样快乐。藏

传佛教有一个金厄瓦格西,他生前一直发愿死 后到地狱去度众生,后来接近圆寂时,面前显 现了清净刹土的境界,他特别失望地喊:"不! 我要去的是地狱……"

尽管我们做不到他那样, 但也应该默默发 愿:"只要能利益众生,即使我被判无期徒刑, 终生关在监狱里也愿意。"世间上最残忍的除了 判死刑,就应该是监狱了,但若能度化一个众 生,哪怕到监狱里去,也应该甘之如饴。大家 有没有这样的发心?自己应该衡量一下。刚开 始的时候可能没有,但逐渐应该会好一点的。

以前我习气也是特别严重、尤其在中学期 间,同学里面好像没有一个我没打过架的,但 现在不管他们怎么惹我,我也不会打架,这一 点是敢保证的。这不是什么修行境界,而是受 了很多大乘教育以后,心态确实有所改变。

前段时间我想:如果有一天、摩托车或汽 车故意把我撞死了,假如我还有一口气,最后 一句话就是:"不要害他!"因为他故意撞死我, 可能会被判死刑、我的家人告他,倘若以怨报 怨, 这不是修行人的行为。我不是说大话, 心 中真的这样发愿,最后只想在人间留下这句话,

除此之外没有别的希求。

大乘菩提心,口头上谁都会讲,这个很简单,不像因明和《现观庄严论》那么难,但真正做起来的话,并不是像想的那么容易。鸠摩罗什来中土之前,他母亲就曾告诉他:"大乘甚深教法要传扬到东土,全得仰赖你的力量。但是这件宏伟的事,对你而言,却没有丝毫利益,怎么办呢?"

(他母亲据说非常了不起,最后获得三果,她的因缘也比较奇妙。鸠摩罗什的父亲原来是个出家人,后来为了娶她而还俗,过了一段时间,她又开始生起出离心,非要出家。她丈夫说:"我本来是好好的出家人,你不让,非要我还俗,现在你要出家,我怎么办呢?"于是坚决不答应。她就绝食抗议,到了第七天,气若游丝,她丈夫只好忍痛答应。然而她比较聪明,在没有落发前,坚决不吃任何食物。她丈夫也没办法,为了保住她的性命,即刻命人给她剃度出家。)

鸠摩罗什回答说:"大乘菩萨之道,要利益 别人而忘却自己。假如我能使佛陀的教化流传, 使迷蒙的众生醒悟,即使遭受赴汤蹈火的苦楚, 我也没有丝毫怨言。"

从历史上看,过去很多大乘修行人,为了 众生愿意牺牲自己,我们后学者有没有这种悲 心和弘法的志愿呢?你说的话不一定要多,关键是内心要想:"我生生世世一定要利益众生,暂时解除他们的身心困扰,究竟让他们获得无上圆满正等觉的果位。"有了这样一种信心,才算是大乘菩提心。否则,表面上声称"我要利益众生",实际上把他们引入世间道,这是不合理的。

《楞严经》的一个讲义中说、现在的人间 佛教也叫"人乘"佛教,因为已经落入了世间 法,根本没有提倡出世道。当然,也不能将所 有的人间佛教全部定位是人乘佛教, 但可能是 有这种现象。无垢光尊者的教言中讲了,没有 入小乘和大乘之前叫人天乘, 是指让人们行持 善法,获得人间或天界的福报。现在很多人, 包括佛教徒特别喜欢求福报, 有些法师也是反 复强调:"福报应该很大,有了福报可以发财, 找到好的对象……"仅此而已、这是不合理的! 人天乘只是佛陀引导众生的善巧方便、以使他 们趋入佛道, 但不能把这当作最究竟的妙梯、 最究竟的解脱。人天福报是有漏之果,享用完 以后就没有了,尽管三宝的加持不可思议,是 能让众生得到福报,持诵密咒也可以发财,但

最终的目的不是这个,而是让众生离苦得乐, 获得断证圆满的佛果。没有这种发心的话,将 会把众生引入什么样的领域中去? 大家应该值 得深思!



# 第一百三十四节课

现在讲的还是自他平等的修法。昨天说发了大乘菩提心的人,看见可怜众生就愿意去度化,甚至前往地狱也如同天鹅入莲池一样欢喜。 为什么呢?下面讲这个道理。

> 有情若解脱,心喜如大海, 此喜宁不足?云何唯自度?

如果众生在业和烦恼的束缚中获得解脱, 超越生死轮回的大海,得到暂时究竟的无量妙 乐,大乘行人的欢喜心无法用语言来表达,就 像深不可测的大海一样广大。各位可能也有这 种感觉吧,假如你菩提心发得比较成功,只要 看到众生快乐,内心深处的欢喜会极为强烈。 这样的喜悦难道还不满足吗?

人的欢喜心若到了极点,是很难控制的。 有些表彰大会上的得奖者,好像坐也坐不下, 站也站不稳,在短暂的时间中,整个人的形象 已经变完了。甚至去年的电视上,有几个出家 人得了"爱国奖",我看了一下他们的表情,他 们兴奋得就像获得圆满正等觉果位一样。如果 利益众生方面有这样的欢喜心多好啊,但他们

忏悔仪劾

6

三爷

课

这方面有没有做事也不好说, 只不过给政府帮 些忙而已。现在很多人自己生意成功、名声大 振、获得利益,就欣喜若狂,但是让众生解脱、 获得法利,情不自禁的欢悦并不常见。

有些人自称是大乘修行人,甚至大乘修行 人还不满足,一定要说是密宗修行人,有一种 超越世间的称呼, 自己才有欣慰感。但是我觉 得作为一个佛教徒,应该实事求是、实实在在, 假如内心对佛有信心、对众生有悲心、不管你 有没有名声都可以;如果没有这两种功德,纵 然你再有名声、再有财产, 也是一种虚设而已, 没有多大的意义。所以你为什么不愿意去度众 生, 而要追求声缘等独自寂灭的小乘之乐呢? 《学集论》中云:"乏味解脱有何用?"这种舍 弃利他的解脱,没有任何味道可言。

当然,从个人来讲,自我的寂灭、自我的 解脱可令自己断除烦恼、脱离轮回、是有一定 的利益。但从大乘佛教的宗旨而言, 自私自利 在修行中是极大的障碍。弥勒菩萨在《经庄严 论》中云:"智者虽常处地狱,不障清净大菩提; 二乘清凉自利益,得乐虽妙障菩提。"菩萨即使 长期处于地狱, 由于利他心极为强烈, 根本不

会障碍取证菩提; 而声闻和缘觉二乘行人, 就 算住在寂静的地方饶益自己, 也对解脱有很大 的障碍。

我们不管学汉传佛教,还是藏传佛教,一 定要看自己修的是大乘还是小乘? 如果念佛参 禅是为了自己解脱, 那纯粹是小乘宗法。口头 上再怎么说也没有用、关键要看自己的发心。 有些净土宗的老太太,每天念佛非常精进,这 一点值得随喜,但什么叫利益众生根本不知道, 发心上有很大问题。净土宗有个别法师和居士, 口口声声说密宗不好, 但密宗自古以来特别强 调菩提心, 理论上也好, 修行上也好, 将之贯 彻得非常圆满,有相当一部分修行人以利益众 生为目标。而在有些宗派中, 法师只是提一下 菩提心, 到底菩提心怎么修、菩提心的利益是 什么、没有发菩提心有哪些过患, 几乎从来不 强调、以致下面的人都不知道。

一般来讲,有智慧的人很少,《水木格言》 云: "百人有一勇士,千人有一智者。"一百个 人当中, 勇敢的人只有一个; 一千个人当中, 有智慧的人只有一个。可能万人当中、大乘修 行人也只有一个。很多人修行的目的, 或是为

D **S** 

了自己今生的利益,或是为了来世往生到极乐世界,那里的待遇、享受如何如何优越……心里一直惦记着这些,这种修行不太好。

要知道,菩提心是最重要的,藏传佛教有很多修菩提心的窍诀,这些窍诀即使你从徒弟那里得来,也应该接受。名义上你是他的剃度师或传戒师,但是他到藏地求得菩提心的教言,你跟他学也没什么不好意思的。

藏传佛教中互为师徒的人非常非常多,汉传佛教中也不乏这样的例子。鸠摩罗什的传达中记载,鸠摩罗什有一个小乘师父,叫盘头的恩德比较大。后来鸠摩罗什在龟子,对他的恩德比较大。后来鸠摩罗什在通达。因为智慧非凡,完全通过,农大乘的殊胜教义,很想能为自己的师父解析,从为自己的师父。对他讲说《德女问经》,首先师父不同意人无我和法无我的观点,鸠摩罗什便运用种种比喻,不入浅出地进行剖析,终于说服了盘头达多为好人,将五盘头达多赞叹道:"和尚是我大乘的师父。"两人大小乘互为师徒,我是和尚小乘的师父。"两人大小乘互为师徒,这一佳话流传至今。

因此,不管哪里有殊胜的教言,自己都应

该接受。但现在有些人水平比较低,认为"我是你的师父,就永远是你的师父",所以徒弟有什么样的功德和智慧,都不愿意去求,求的话,好像面子上过不去。其实不应该这样,我们藏传佛教的一些大德,不论哪个人有清净的传承、殊胜的教言,只要对方是真正的善知识,就愿意虚心请教。今后佛教界的思想若能进一步发展,过去保守派的观点,应随着时代的变化而逐渐开放,这样只有利益,没有损害。

在这里,寂天论师讲了很多忘我的功德、 利他的教言,这方面在其他论典中恐怕没办法 获得。尤其是利益他众的功德,用我们世间的 语言很难以描述,《入行论大疏》中说:"情难 自禁利他大悲德,诗人妙笔难能赞少许。"古代 大名鼎鼎的诗学家,像唐代的三大诗人,只能 描述西湖的秀丽、泰山的巍峨,而对于菩提心的 功德,即使用最好的笔墨,也无法尽致其万一。

所以,修行人应该先从理论上懂得菩提心的功德。平时不管你是生活还是工作,如果有了菩提心,将会带来极大的利益。我们修行也是如此,假如没有菩提心,那么修行不一定成功。在这些问题上,大家平时应该多观察,看

\$ } }

自己在众生获得快乐时,有没有喜悦的心情? 没有的话,说明你菩提心修得不成功;如果众 生获得快乐,你就像中了大彩一样,这才是大 乘菩提心的标志。

> 故虽谋他利,然无骄矜气, 一心乐利他,不望得善报。

因此,菩萨虽以种种方法来饶益他众,却没有骄傲自满、自以为是的心态。现在有些大德,真是名副其实的大乘修行人,不说他的一生当中,即使一天的行为也难以想象,弘法利生的事业极其广大。以前上师老人家在世时,我们身边的人经常有感而发:"一个人竟然有这么大的发心,这么大的威力!"尤其是开法会的时候人山人海,一个大菩萨能给成千上万的众生,种下了菩提的种子。

这些有大乘菩提心的人,绝不可能有傲慢心,在别人面前炫耀:"我的眷属如是众多,我的事业如是广大,我一个人度了这么多众生,难道你们不觉得稀有吗?我是不是登地菩萨啊?我现在是多少地呢?"除了有调化弟子的特殊必要外,(这是经论中也开许的,)诸如此类的话,不可能从他们口中说出。对高僧大德而言,

利益众生是一种责任,任何丰功伟绩都不值得 声张,言行举止还是跟普通人一样,自己不会高高在上。

现在有些人恐怕不是这样,为众生没有做什么事情,却喜欢用各种方式来宣传自己:"我修了什么替,建了什么寺院,我在人们心间的的影响如何如何……"我遇到过很多所谓的品类生态,也许是在众生面前的显现吧,看起底区,好像世界上只有他一个人,做这不是很好!真正的大乘菩萨,一是没有骄傲心不是很好!真正的大乘菩萨,一是没有骄傲心不是一心一意愿意付出,帮助众生、利益众不是有任何条件,不图任何回报。在《释尊广传》中,佛陀因地时布施身体财产、妻子儿女,帝释天问他是为了什么,他说:"唯一想让众生获得快乐,此外没有其他希求。"这句话的含义,大家理当深深地思维。

现在很多人学佛也好、念佛也好,都是求福报,但无论是求来世的福报、今生的福报,发财也好,升官也罢,都属于人天乘的修法,根本不是大乘佛教。因此,我们一定要观察自己的心,心很清净,所修的法也会圆满的;如

果心不清净,被自私自利的毒药染污了,纵然 表面上做很多功德,那也不是成佛的因,只是 随福德分善,而没有成为随解脱分善。

如今有些人的世间知识相当丰富,但对藏 传佛教、汉传佛教的知识比较欠缺。要知道, 世间知识几年就要更新换代,六七十年代的大 学生,所学的现在根本用不上。可是佛陀的真 实语,千百万年也不会改变,只要按照这个原 则去做,任何时代的变化都可以印持。

可是有些佛教徒并不懂这一点。前段时间, 听说藏地有些寺院进行整顿:所有的出家人要 么守戒律,要么强迫把僧衣脱掉。事后很多人 问我怎么看,我说:"这个可能有点麻烦,他自 已愿意的话,那是可以,我们有时候也强调: '你这样不如法的出家人,不如当在家人好。' 这是佛陀也开许的。但强迫让他脱僧衣,过失 还是非常大。佛陀在《地藏十轮经》中讲过, 如果强迫出家人把僧衣脱掉,则是毁灭了我的 佛法、毁坏了三宝,比五无间罪还严重<sup>45</sup>。"

45 《地藏十轮经》云: "于彼无量诸佛出家弟子,或是法器或非法器,退令还俗,脱其袈裟,课税役使,由此恶业障故,经无量劫堕诸恶趣……此恼乱佛弟子罪,亦过前说五无间罪无量倍数。所以者何?若诸比丘毁破禁戒、作诸恶法,犹能示导无量百千俱胝那庾多众生善趣涅槃无颠倒

乔美仁波切在《山法》中讲过一个公案: 有个居士的境界很高,常到布扎拉刹土<sup>46</sup>面见圣尊。有一次,他在路上看见一个居士,穿着出家僧衣在驱牛耕耘,旁边有好几个孩子,树上挂着钵盂,耕耘时杀了无数小虫,鲜血染红了工具。那居士一看,特别心痛,觉得他故意玷污佛教,于是把他痛斥一顿:"你如果要做出家人,为什么娶妻生子?把僧衣脱掉,穿你在家人的衣服去!"然后把僧衣、钵盂全部拿走,放在一个清净的地方。

但从此以后,他到清净刹土去,再也见不 到圣尊的面了。他励力忏悔了很长时间,最后 才开了一个宫殿的门,但里面的圣尊还是见不 到。后来另一圣尊告诉他:"因为你脱掉了出家 人的衣服,所以才见不到圣尊。"他特别后悔, 赶紧把衣服还给那人,还是让他继续不伦不类 地穿着。

现在有些居士也是这样、不同意自己的家

<sup>46</sup> 布扎拉刹土: 观音菩萨的刹土。



7

路,与诸众生作大功德珍宝伏藏如前广说,况持禁戒修善法者。以是义故,若有恼乱佛弟子众诸出家人,当知则为断三宝种,亦则名为挑坏一切众生法眼,亦为毁灭我久勤苦所得正法,与诸众生作大衰损。是故恼乱佛弟子罪,过前所说五无间罪无量倍数。"

人出家,就强迫他换在家衣服。其实这个过失非常非常大,比五无间罪还严重。不信的话,汉文的《地藏十轮经》中也有,你们可以看看佛陀是怎么讲的。

有些人根本不懂佛教,说话从来没有教证, 甚至个别高僧大德讲法时,也全部是自己的分别。当然,他若是大成就者,说出来的话会 比较可靠,但有时候好像也不是这样,因为他 有财产,很多人就恭敬万分,把他的 有财产,很多人就恭敬万分,把他的 话当成金刚语。不说像他们那样的大德,即一 是我说几句,暂时与我有关系的人也会认为一 真万确,但如果没有佛经的依据,确实不应转 更说。我讲《入行论》的时候,基本上都 随便说。我讲《入行论》的时候,基本上都 可能太离谱,问题可能不是特别大,也 可能太离谱,但若有时候没有经教的依据, 可能太离谱,所以尽量引用一些教证。

有些汉地的大德和藏地的上师,开示时对 因果好像不太懂,随随便便就下定论,然后自 已的语言成了弟子永远的依靠处。如果你是大 成就者,说得完全对,那倒是非常好,否则, 将无数人引入无明之道,过失是很大的。所以, 大家应当值得注意。

几天后,多哲仁波切屈服于天花的摧残, 跟普通人一样痛苦地离世了。寺院那些僧人感 到很欣慰,他们的任务达成了。但就在那一天, 大成就者钦则益西多吉(多哲仁波切的一位上师) 突然出现,一如往昔穿着猎人的装扮。

(我原来也翻译过他的传记<sup>47</sup>, 里面有很多精彩的故事。这些大成就者超凡入圣的境界, 凡夫人不一定能够接受, 但修行人至少要知道一些。对有信心的人来讲, 利益当然会非常大。最近我也在翻译第一世敦珠法王的

中村作

<u> জন্</u>তি - 401 - <u>তেঁ</u>

<sup>47</sup> 现收录干《显密宝库 18》之《圣行集萃》。

传记, 里面也有很多感人的故事。好, 不说了, 偏题了。)

他看见多哲仁波切的尸体躺在地上, 痛骂 道:"难道你一点都不懂吗?大圆满上师怎么能 这般死法?起来!坐起来,显示你骄傲的传承。" 在这个时候, 尸体在无人扶持下, 突然腾空而 起,结双跏趺坐的姿势,毫无支撑地坐于空中, 出现彩虹、天乐各种瑞相……在藏地、这是家 喻户晓的事实、当时有很多人亲眼目睹了这一 经过。

藏传佛教的这种故事非常多,很多人可能 不知道, 尤其是有极个别的人, 并不了解藏传 佛教的殊胜性,随随便便就开始诋毁。分析其 来源、大概在明末清初和现代,有一些老和尚 在佛教界相当有名望,他们对藏传佛教有过片 面的评价, 以致下面的弟子纷纷效仿。藏传佛 教中大成就者的殊胜行为,有些人根本不知道, 清净戒律的一面也不了解, 只不过听别人说藏 族的喇嘛吃肉、娶妻子,就在不同的场合公开 谴责藏传佛教。

我看到汉地一些很有名的大德, 对藏传佛 教一点都不了解,说出来的话,听了以后就想 笑:"这么大的大德说这种话,确实对自己的身 份有害。"他的弟子也不断用师父的话来毁谤藏 传佛教。其实现在世界的距离拉近了, 藏地到 底是什么状况, 通过各种方式都可以了解, 即 使你不能了解, 也可以亲自到藏地研究一番。 到时候你也许会迷惑的,你诽谤的时候很厉害, 但真正到藏地学习中观、密法以后,可能连基 本的道理好几年也学不会, 在那个时候, 你批 评或诽谤的勇气全部会消失的。

有些大德说话不太注意, 尤其是五六十年 代,藏地的交通不方便,消息也比较闭塞,汉 地很多人一听说密咒, 就认为是自己念的《楞 严咒》,喇嘛念的就是密咒,至于藏传佛教的真 相、根本一无所知。有些台湾和大陆对密宗有 看法的人, 肆无忌惮地造了一些论典, 但这些 论典经不起任何观察, 有些人连名字都不敢写 出来,我想除了愚笨之人外,谁也不会相信的, 因为里面很多都不是藏传佛教。若想了解真相, 大家不妨来藏地看看,如今交通这么方便,这 并不是很困难。因此,某些人在引用自己上师 教言的时候,应该稍微观察一下,现在学藏传 佛教的人这么多, 随便信口开河的话, 会不会 给自己的事业带来不良影响?



### 辛三、摄义;

微如言不逊,吾亦慎防护, 如是于众生,当习悲护心。

对于自身,别人稍微有点出言不逊,说"你的亲戚不好"、"你朋友不好"、"你很难看"、"你学习没有进步"等,自己就特别不高兴,马上竭力去辩护。同样,对于任何一个众生,当他受到别人的谴责毁谤时,你也应该修习这种悲悯心与爱护心。

然而,凡夫人自私自利的心非常强烈,利益他众的心很微薄。当众生遭到毁谤时,自己无动于衷,甚至人云亦云、随声附和。而自己呢,华智仁波切说:"小虱子叮咬的痛苦都无法忍受,会立即做防护。"身上溅了一个小火星,也会觉得痛苦难挡。既然如此,众生都是一样不喜欢痛苦,为什么你看见旁生遭杀时,什么感觉都没有呢?这算不上大乘行人!

有些念佛的老太太,旁边有众生遭杀时, 不但没有感觉,甚至边看边放声大笑。出家人 也有这种情况,别人在杀牦牛时,就像在做其 他工作一样,自己根本不觉得众生在受苦。但 如果是杀人,他会觉得多么残忍啊;如果是杀 他父亲,感觉会比较强烈;如果是杀他自己,那就更不用说了。但是心态若转到别的人或旁生身上,自己就没有执著了,这说明他菩提心修得不好。

从道理上讲,我们自己怎么样,众生也是怎么样,自己对小小的危害毁谤都不愿意接受,众生也是一模一样。因此,以后看见其他众生受到毁谤、痛苦时,应该像保护自己一样。大家在实际行动中能不能做到这一点?如果能,那真的算是一个佛教徒。

那天我去我的家乡,正好看见一个学校放学。天气比较炎热,水池里的好多小虫快干死了,当时大概是一点钟,小学生的午饭还没有吃,但一直在那边救小虫。藏地的很多地方,小孩从小就有这样的悲心。我当时在想:汉地的小孩会不会也这样啊?恐怕有一定的困难。原因是什么呢? 跟父母对小孩的悲心培养有关。

作为父母,不仅要让孩子学一点知识,最 关键的是让孩子有悲心。如果没有悲心,他长 大以后读完大学、博士,会盘算着怎么样贪污, 一直想着自己,根本不想这是众生的血汗,随 便享用不合理。现在学校非常缺乏悲心的教育,

竹悔似新

জন্মি - 405 - *ব*্লিছ

<u>্রক্তি</u>ট্র - 406 - *ক্রে*টি

<u>)</u>

如此一来,社会不安定因素将不断地出现,因而,以慈心和悲心的理念来调整人心势在必行!

如亲精卵聚,本非吾自身, 串习故执取,精卵聚为我。 如是于他身,何不执为我?

有些人想: "众生与我完全不同,怎么可能 把众生当作自己呢? 这是很困难的!"

作者驳斥道:这种想法不成立,有些东西 虽然不属于自己,但只要习惯了,就会成为我 所执著的法。比如说现在的身体,凡夫人认为 "这是我",但用智慧来观察,众生在中阴身阶 段,并没有真实的色身;后来以前世业力所吹, 父母的精卵不净种子交合之后,自己的意识开 始入胎,昏厥在里面,依靠母体的温暖、养分 成长,降生后就成了一种躯体。这种躯体只是 暂时的因缘聚合,但由于众生的俱生无明,将 本来不属于我的东西,偏偏执著为我。

不属于我的原因,一是所谓的我,通过上上下下的观察,在身体上根本不存在;再加上身体并非实有,唯是外界不净种子所引发的。通过这两方面的义理分析,父母不净种子形成的骨肉之躯绝对不是我,但是因为颠倒串习,

众生反而将它执著为我。既然这种习惯能串习成熟,那么其他众生同样具足四大假合的身体,你凭什么不能将之执为"我"呢?这在道理上完全说得过去。

我有时候想:"你们若能从小学开始,一直 对大乘佛法不断串习,现在很多人的心,不会 这么自私自利。"毕竟习惯成自然,俗话也说: "一切世间事, 串习无不成。"就像舞蹈演员, 开始什么动作都不会, 但逐渐经过训练, 最后 跳得那么精彩。还有杂技团的小孩, 经过长年 累月的串习,身体怎么样动都可以,好像没有 骨头一样。跳高、跳水的运动员也是同样,都 是依靠串习而来。你们很多人非常聪明, 若把 所有的精力用在摧毁我执、修菩提心方面、所 作所为除了利益众生不想其他, 应该是可以做 到的。佛陀在经中说:"是故无论真或假,凡事 若经久串习, 串习力达圆满时, 不思亦能生是 心。"不管是真是假,只要串习到量,根本不用 思维, 轻而易举即可达到目标。修菩提心也不 例外。

《胜莲经》中有一个故事说:有个婆罗门女,经常受人欺负。后来她听说一切万法唯心

造,为了吓唬那帮人,她就天天观想自己是老 虎。果然真的变成老虎,把当地的人全部吓跑 了,最后城市都空了。

以前龙猛菩萨让一个弟子观头上长角,弟子在山洞里按上师的教言一直修,最初他的角摸得到、看不到,后来也能看得到了,卡在山洞里出不来了。他托人捎口信问龙猛菩萨怎么办,龙猛菩萨教他再继续观没有角,然后他不断地观修,角慢慢就没有了。心的力量真的非常大,这些都是事实。

现在也有这样的例子。某医学院曾有一位 教授,发给每个学生一颗药,说这颗药可使血 压上升。服药不久后测量血压,果然都上升了。 其实那仅仅是一颗糖而已。

还有一个故事说,某病人因感冒咳嗽到医院看病,经X光检查,说是得了肺癌。病人知道这个消息,病情更加严重,几乎没办法下床。后来隔了一个星期,医院打电话来道歉说,重新检视原来的X光片,发现他得的病仅是普通的感冒,而非肺癌。那病人一听,立刻从床上跳起来,病马上就好了。

这种经历我也有。以前我在马尔康拍片子,

医生说是肺炎,肺部有很严重的问题。当天下午我就感觉肺部特别痛,觉得医生诊断得确实没错,不仅仅是肺炎,可能是肺癌吧。后来到大城市里一检查,根本不是肺方面的毛病,顿时就感觉轻松了。

听说汉地也有两个人,同时去检查身体, 一个是感冒,一个是癌症。但医生把化验单搞 错了,癌症患者认为自己只是感冒,结果就好 了;感冒的人认为自己得了癌症,最后就死了。 心的力量的的确确非常大,如果真的去串习, 正如佛经中所说,不管真的假的,一定会熟能 生巧,没有任何问题。

在这里, 我顺便给大家讲一下, 据说最近在汉地, 出现很多很多假修行人在欺骗信众。前段时间我在课堂上也稍微提了, 今天再次重申一下: 如今"活佛"骗钱的现象比较严重, 汉地道友不要认为这是真正的藏传佛教。在藏传佛教中, 历来活佛制度和认定方法特别严格, 而现在这方面确实存在一些问题。

有些人本来自己就是假活佛,然后又认定 很多假活佛,这样对佛教有非常大的危害。还 有些藏地的小喇嘛,什么功德都没有,别人给

忏悔仪轨

্রক্তিয় - 409 - *ক্রে*কি

<u>- </u>600 - 410 - 1600

他取上活佛的名字,说是某某寺院的住持,然 后带到很多地方去。他灌顶也不会,传法也不 会,什么道理都不懂,但汉地的很多信众就开 始盲目起信心,大量地供养。

当然,你有信心,怎么样供养都可以,可 是大多数人最后都会后悔,有些甚至倾家荡产。 尤其是一些女众,讲起来特别可怜,跟丈夫也 离婚了,结果那人原来不是活佛,而且不仅有 她一个女人,还有很多很多女人。知道这个真 相后,自己的一切希望都落空了,财产也没有, 地位也没有,结果什么都没有,只留下什么呢? 就是对佛教的邪见,认为凡是穿这种衣服的出 家人都是如此,于是就开始四处毁谤。

这种现象值得引起注意,怎么样注意呢? 来一个出家人或者活佛时,不要盲目去依止, 应该多打听、多了解。我们买东西时,也要看 它有没有合格证,厂家的信誉如何,到底是不 是伪劣产品?汉族人买货物非常聪明,但是在 佛法方面并不聪明。

我都知道,包括学院附近的有些人,根本不是活佛,也不是出家人,纯粹是打工的在家人。为了挣钱就到汉地去,随便剃个光头,穿

上出家僧衣,过一段时间变成"活佛"了,带着很多弟子上来,拿着照相机、摄像机,觉得特别了不起。他在外面说自己是佛学院的,我们在学院呆了这么久的人,到外面都不说是佛学院的,这些人却敢到处说。他们连基本的佛教知识都没有,但到外面去了以后,就成了大活佛、大成就者、大瑜伽士,什么样的身份都被认定出来了。这些人无恶不作,绝不是藏传佛教的修行人,可是在很多人的眼中:"他就是我的金刚上师,跟普贤王如来无二无别。"这种现象非常可悲!

也许有些人对我不高兴、不满意,如果他们当面跟我理论,我会有更严重的话要说他们。在这里我也没有指名点姓,所以也不过分。但这种现象不仅仅是一两个人,现在是非常普遍,所以我经常提醒菩提学会的道友,不要盲目去依止,主要是学习佛法,懂得佛教的道理之后,真假区分会有能力的。现在很多人学佛不知道佛教到底是人还是法,遇到一个就崇拜得不得了,过段时间就生邪见,最后也毁坏了佛教。

大家一定要注意,现在有很多假修行人, 口口声声说是佛学院的。也许他们是来过,但

我们学院就像拉萨大昭寺一样,每天都有几百

个人上来下去,来过佛学院的人不一定就是货 真价实。如同清华北大,虽然学校很了不起, 但里面出来的也有贪官,最后被判死刑,不可 能全部是精英。同样,有些人即使在学院呆过, 也不一定是十全十美。所以你们一定要观察了 解,不了解就去盲目依止,后来又四处诽谤, 有些人不愿意诽谤,还执迷不悟地一直跟着, 真的非常可怜!

要知道,得到人身、遇到佛法非常难得,那些骗子人格很不好,不要说出家人、修行人,连当一般的工人也没有资格。但他们摇身一变,就成了了不起的"高僧大德",在他们的相续中,自己都没有佛法的境界,能给别人传授,让别人获得利益吗?

当然,这些人跟我没有任何过节,我今天 讲这一番话,发心纯粹是怕你们上当,害怕你 们的财产全部用完了,信心全部用完了,最后 信心也没有,财产也没有,甚至家人也不理你 了,那个时候只有流下眼泪了,这样没有必要。

作为大乘佛教徒,利益众生的欢喜心哪怕生起一刹那,价值也是非常昂贵,不一定天天

追求外在的事物。你们学习佛法时,一定要懂得取舍,先好好地观察,然后再去依止。那天有个人跟我说:"我现在来不及了!你说他是真的还是假的,快给我说啊!马上要灌顶了,我来不及观察啊!"以前法王如意宝也常说,就像饿狗遇到一大块肥肉一样,来不及等马上要吞下去。

依止上师是终生大事,不能随随便便去依止一个人,不然到时候对双方都不利。你们在依止善知识时,一定要观察,《如意宝藏论》中有两品专门讲依止善知识和舍弃恶友,讲得非常殊胜,应该要学这些道理。没有学的话,很多人的行为听了以后,感到非常可怜:这些人怎么这么笨啊,听说不是大学本科的吗,为什么会这样?什么本科啊,连——不说了,不说了,嗡班匝,萨埵吽……

竹悔仪轨





# 《入行论广解》思考题

# (第八品)

### 第 117 节课

658、远离闹市而前往山林,这对修行有什么帮助?若不具备这个条件,那应该怎么办?

659、有些人看到修行人苦行时,觉得他们非常可怜,对此你如何看待?请说明理由。

660、在衣着方面,寂静山里的修行人与世间人有什么差别? 今后你有什么打算?

661、到尸陀林和坟墓处时,怎么样观想才有意义?

# 第 118 节课

662、有些人不愿到山林里去修行,主要原因是什么?应该如何断除?

663、在修行的道路上,为什么说危害最大的就是亲友?对此你有哪些体会?

664、当今世界上,人们极力歌颂爱情,认为两个人永远在一起最幸福。这种论调正确吗?请说明你的理由。

665、死亡来临之前,我们应该怎么做?在这方面,你有什么安排?

# 第 119 节课

666、亲友临终时, 我们为什么不能哭? 按照世间传统, 不哭的话, 大家会觉得你不近人情, 这时候你应该怎么办?

667、请以教证说明,为什么临终时随念佛陀非常重要?除此以外,还可以随念哪些对境?

668、假如你没有机会住在寂静处修行,那你平时怎样安排时间?请具体说明。

669、为什么说贪欲的过患相当可怕?请引用其他公案说明你对此问题的理解。

# 第 120 节课

670、佛经中宣说了女人的种种过患,所以有些 男众一见到女人就特别恨,这种做法正确吗? 为什么?

671、异性的身体为什么不值得贪执?对此,你有哪些体会?

672、在与异性交往的过程中, 你应该怎样守护 清净的戒律?

# 第 121 节课

673、很多人对自己的妻子或丈夫特别执著,对 方稍微跟异性说几句话, 自己就妒火中烧、疑 神疑鬼,怎样断除这种颠倒的嫉妒心?

674、有些人花费极大的财力和精力来保养身 体、化妆打扮, 你如何看待这种现象? 请具体 分析。

675、佛经中说:"增上贪欲者,不知理非理。" 对于这句教言, 你有哪些深刻的体会?

676、人们以贪心来拥抱所爱的人,作者是怎样 剖析这种行为的? 你觉得合理吗?

### 第 122 节课

678、男人在拥抱亲吻女人时,对女人的口水也 会生起贪执,对此应该如何破斥?

679、女人细滑柔软的身体,会给男人带来乐受, 为什么说这是一种颠倒执著?

680、现在的社会贪欲纵横,在这种环境中,你 应该怎样护持自己的正知正念?

#### 第 123 节课

681、世间人将一生的幸福寄托在伴侣身上,认

为对方可带给自己永恒不变的关怀, 所以拼命 地追求真正的爱情。这种做法正确吗? 为什 么?

682、如果一个不信佛教的人贪爱异性,怎样引 导其走出这种颠倒执著? 对此道理, 你能生起 稳固的定解吗?

683、有些人虽然知道人身不净,但却迷恋异性 的肤色、气味、身材,应如何去除这种妄执?

# 第 124 节课

684、请从各方面阐述人身的不净,并以比喻破 析贪爱异性身体的妄执。

685、为什么说人体是加工不净物的机器?请用 你自己的体会进行说明。

686、假如你去过尸陀林, 当时有什么感受? 如 果你没去过尸陀林, 那通过什么方式让自己对 身体不净产生定解?

### 第 125 节课

687、修安忍的果报是感得来世相貌庄严,令人 见而生喜,这与破除对身体的贪执相违吗?为 什么?

688、了解身体的不净后,为什么不能彻底根除 贪心? 怎样才能根除? 对此你有哪些体会?

689、请具体分析身体与香味的关系,以破除因 香味而贪爱异性身体的执著。

690、明白身体的本性之后, 你怎样做才不至于 堕入两边?

#### 第 126 节课

691、"自迷痴狂徒、呜呼满天下"、对这句话你 有哪些感受?请以具体事例进行说明。

692、为什么说死人的城市和活人的城市一样? 明白这个道理后,对自己有什么帮助?

693、从因方面而言,为什么不应该贪执异性? 694、在家人没有清规戒律的约束,可以随意享 受欲乐、为什么作者说他们享用欲妙的机会很 少? 对此你有哪些体会?

#### 第 127 节课

695、如果贪著异性的身体、会给自己的身体等 带来哪些痛苦?

696、当今社会上、刑事案件、贪污分子层出不 穷, 其来源是什么? 若想从根本上解决, 需要

采用什么方法? 对此你有何感想? 697、有些在家人认为自己跟出家人完全一样, 甚至自己更胜一筹,这种想法正确吗?为什 么?

#### 第 128 节课

698、请以教证、比喻和公案说明: 贪执财色弊 多利少、得不偿失。

699、为什么说为贪欲所受的痛苦毫无意义?

700、当今社会上、色情暴力等的影音资料随处 可见, 你如何看待这种现象?

701、请具体剖析贪欲所招致的痛苦, 远远超过 其他的痛苦。你对此能产生定解吗?

# 第 129 节课

702、前面已讲过寂静地方的功德,此处又再次 宣说,是否有重复的过失?为什么?

703、请简述很多在家人虽然没有机会前往阿兰 若,但在城市里修行仍可解脱之理。

704、修行人是怎样看待死亡的? 他与一般的世 间人有何不同?

705、有些人说:"修行必须要在闹市,这样才

能得到真实的磨练,去寂静处是一种逃避。"他 的观点正确吗? 为什么?

706、如何区别洪福与清福? 你向往哪一种? 为 什么?

707、请以实际生活来说明知足少欲的功德。为 什么说这样的人是真正的富翁?

### 第 130 节课

708、修行的方法有哪两种?《入行论》是哪一 种? 这对我们来讲有什么必要?

709、菩提心与世间的善心有何区别? 你属于哪 一种?

710、修世俗菩提心时,首先需要修什么?应该 怎么样修?请以教证进行说明。

711、请以你周围的事例加以分析,为什么说自 己与众生是相同的?明白这个道理之后,自己 应该怎样做?

712、三界的众生那么多,每个众生的习气爱好 都不同, 而我只有一个, 应该如何将他们全部 执为我所呢?

713、有人提出疑问:"道理上可以将别人与自 己一起执著为'我',但他的痛苦是他的,我的 痛苦是我的,二者互不相干,怎么能除他苦如 自苦呢?"请对此以理作答。

### 第 131 节课

713、请背诵"吾应除他苦,他苦如自苦;吾当 利乐他,有情如吾身",并具体解释其中的两个 推理。你觉得这种推理方式合理吗? 为什么? 715、有些人声称:"旁生可以随便杀害,因为 它们比人类低级。"这种说法正确吗?请以理驳 斥。

716、有些人在利益众生的过程中, 耽误了自己 的修行和成就,对这种情况应当如何看待? 你 自己有什么打算?

717、虽然他人的痛苦很难受,但他的痛苦毕竟 无法伤害到我,我一点也感受不到,我凭什么 要去保护呢?

718、为什么说现在的我和未来的我不是一个相 续?请以教证、理证进行分析。

719、你认为《入行论》简单吗?请说说你的体 会。

#### 第 132 节课

720、有人说:"如同肚子饿,只能由自己吃饭 解决一样,自己的痛苦应由自己遣除,没必要 替别人解除痛苦。"你如何破斥这种说法?

721、凡夫人从哪两个方面执著"我"的?请以 理分析其颠倒性。

722、为什么说只要是痛苦,不分自他一定要遣 除? 你明白此理后有何打算?

### 第 133 节课

723、既然一切痛苦都应遣除,为何缘众生而生 悲心的痛苦不遣除? 为什么说这种痛苦很有意 义?

724、为什么说大悲心是成佛的根本?请以具体 事例说明, 你通过学习本论, 在这方面有哪些 改变。

725、现在学习佛法是什么样的时代?对此你有 哪些体会?

726、如何看待现在的"人间佛教"? 在学习佛 法的过程中, 求人天福报应摆在什么样的位置 上? 怎样将之转为大乘修法? 请谈谈你的理 解。

727、为什么菩萨利益众生时, 纵然是无间地狱 也愿意欣然前往? 此举与小乘行人有什么差 别?

728、强迫出家人把僧衣脱掉,会有什么过患? 懂得这个道理后,你有哪些感触?

729、在讲经说法时,为什么需要引用教证?对 此你有什么体会?

730、你如何看待藏传佛教?如果你周围有人毁 谤藏传佛教,你会怎么样做?

731、作为父母,应该怎样培养下一代?为什 么?

732、请以公案、教证说明:一切世间事,串习 无不成。并谈谈你对此有哪些感受?

733、在依止善知识时,一定要注意什么?原因 何在?请以你所见闻的事例进行剖析。



