









# 目 录

# 般若摄颂浅释

## 第五品:

| 第四十一课 | 1   |
|-------|-----|
| 第四十二课 | 22  |
| 第四十三课 | 42  |
| 第四十四课 | 64  |
| 第四十五课 | 86  |
| 第四十六课 | 107 |
| 第四十七课 | 129 |
| 第四十八课 | 150 |
| 第四十九课 | 165 |
| 第五十课  | 186 |
| 第五十一课 | 206 |
| 第五十二课 | 228 |
| 第五十三课 | 250 |
| 第五十四课 | 272 |
| 第五十五课 | 293 |

## 第六、七、八品:

| 第五十六课 |
|-------|
|-------|

## 缘起赞讲记

| 第一课         | 33  |
|-------------|-----|
| 第二课         | 35  |
| 第三课         | 380 |
| 第四课         | 404 |
| 第五课         | 42  |
| 第六课         | 449 |
| 第七课         | 469 |
| 第八课         | 49  |
|             |     |
| 〈般若摄颂浅释》思考题 | 514 |
| 《缘起赞讲记》思考题  | 52  |



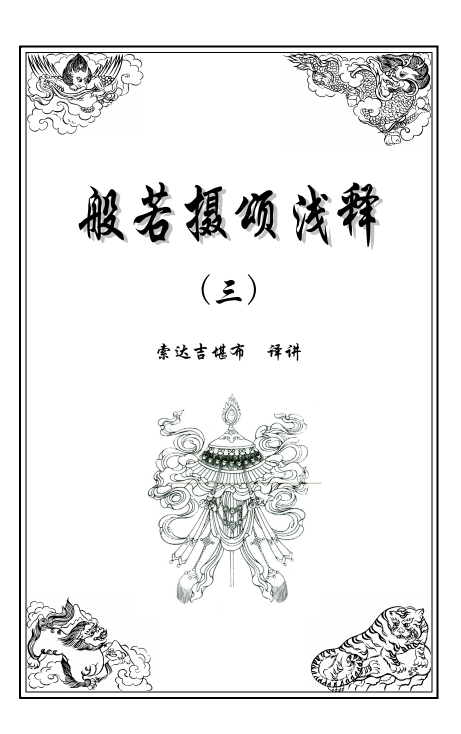












### 第四十一课

下面我们继续学习般若法。

大家都非常清楚,《般若摄颂》是佛陀第二 转法轮的精髓,对每一个人来讲,一定要好好 学习。不但要学, 最好还要通达空性, 因为没 有通达空性就不能真正成佛, 也不能离开三界 轮回的痛苦。若自己都不能离开痛苦, 那更何 况说度化众生,恐怕也无能为力。所以对每位 修学者来讲,修学般若空性确实是当务之急, 绝对不可缺少。因此,大家在学大乘佛法时, 一定要有强烈的希求心。如果没有希求心,每 天都得过且过、活一天算一天,就像山上的牦 牛一样, 只要一天能吃到草、喝到水就可以, 除此之外再没有更远的理想、那就不太好。我 们以前都在诸佛菩萨面前发下誓愿——一定要 成佛度众, 若连自己的实执都没有根除, 甚或 相续中般若智慧的种子都没种下, 那怎么能成 就佛果、利益众生呢?这一点大家都应该好好 想一想。

虽然我能力有限,但内心始终觉得:在如 今这个时代, 很多佛教徒对三宝的信心、对众 生的悲心以及认识佛法的智慧都非常缺少。当 然,这也是我再三跟大家强调一定要在这方面

下功夫的原因。以前, 我去过一些出家人的道 场, 也去过一些在家居士的团体, 在接触或讨 论的过程中,很容易发现有些人根本没有信仰。 如果内心对三宝的至诚心和恭敬心都没有,怎 么能称为佛教徒呢? 怎么能依靠佛教的外壳来 维持生活呢? 真的, 非常惭愧! 所以, 每一个 人都应经常观察自己,看内心中对三宝到底有 多少恭敬心和欢喜心。

相信大家从其他宗教信徒的演讲和行为都 能看出,他们对自己的教主确实有不共的信心。 最近我看了几本书,有一本书叫《影响世界的 经典演讲》,里面载有很多国际名人及政界知名 人士的演讲。虽然他们所讲的内容不一定是宗 教的意义, 但在演讲时很多都流露出对所信宗 教教主特别虔诚的信心。还有一本书叫《美国 的精神》, 里面主要介绍了美国总统等的演讲, 到中间或最后的时候,很多都说:祈祷上帝保 佑你! 而且不管他们做什么事情, 从内心当中 或心坎深处都祈祷上帝能圆满完成此事。还有 一本书叫《诺贝尔和平奖获奖演说》,本书从一 百多年来诺贝尔和平奖得主发表的演说中、选 出了最精彩的27篇。里面大多数人是基督徒, 他们对上帝都表现出了特别恭敬的信心。

看了这些以后,我就想:虽然包括佛教协 会的法师在内的诸多佛教人士, 在演讲时口头

上都会说"阿弥陀佛",但到底有多少信心却很 难说。我跟一个寺院的住持交往过一段时间, 虽然他是一个市佛教协会的会长, 但我感觉他 对佛陀并没有恭敬心, 只不过表面上拜拜佛, 内心中却对其他领导充满尊重心。所以大家以 后在信心上一定要转变过来。

现在有些寺院很糟糕,完全成了赚钱的工 具,根本没有闻思修行。的确,现在学习佛法 的道场基本上都没有, 所以佛教的状况不得不 让人考虑。如果所有道场都变成旅游开放的场 所,一直饱受经济的冲击,那再过十几年,恐 怕真正实修实证的人就会越来越少。现在很多 地方、不要说像以前禅宗等宗派出现的高僧大 德那样——证悟真正胜义谛的空性,到目前为 止,很多主持佛教的年轻人士,连佛教世俗谛 的基本真理都一窍不通。如今的佛教应该说在 这一代人手里, 那这一代人有什么样的境界传 给下一代人呢? 最关键的是这一代人有多少开 悟者。即使没有开悟,也应该从内心中或骨髓 里对佛经或佛教生起信心,而这样的人又有多 少呢? 所以, 所有佛教徒皆应反观内心。

当然,这跟各方面的因素也有一定的关系。 如果在一个地方有一位强调实修的大德, 或真 正弘扬大乘佛法精神理念的法师,其影响也会 很不错。但如今很多人自己的实执都没有破,

利益众生的心也没有,每天都在实有执著支配 下,一直为自己奔波、忙碌、操心,那一切利 益或引导众生的行为,恐怕只是表面的形象, 根本靠不住或禁不起风雨的吹打。

所以我想,不管在座的道友是出家身份还 是在家身份,也不管自己以后到哪里,都应像 法王如意宝在发愿文里所讲的一样——在心 中, 弘扬佛法、利益众生这两大事情绝对不可 缺少1。既然如此,那我们就应对空性法门有所 认识,这一点特别重要!

下面讲精进般若的菩萨魔众不能损害。

面二 (魔不能害彼之理) 分二: 一、宣说 无机可乘之理; 二、附带说明违品有机可乘之 **B** .

戊一、宣说无机可乘之理: 智者具有勇猛心, 昼夜观胜般若义, 如鸟飞空身心净,魔众岂能有机乘?

一般来讲, 在学习大乘佛法空性意义时, 有成千上万魔众不欢喜。为什么魔众不高兴 呢?因为它们害怕众生获得成就,所以才不断 以诽谤等方式来阻扰、作难。但实际上, 以善 巧方便度化众生, 通达一切万法无有实质的空

<sup>《</sup>愿海精髓》云:"无垢圣教兴盛常住世,无偏众生享受胜利乐,意中 所愿恒时唯有此,祈赐谛语加持成办之。"

性智慧的智者,遇到再大的违缘和魔障都不会退转。因为他们具备不退转大乘道的勇猛意乐,行为上日日夜夜观修远离一切戏论的般若空性之义,除此之外再没有别的事情。也就是说,他们对世间各种各样乱七八糟的事情根本没有他们对世间各种各样乱七八糟的事情根本没有的人来讲,被像对大人来讲,有童欢观修般若空性的意义时,他们的一个人。在行持般若空性的意义时,他们的一个人。在行持般若空性的意义时,他们的心意以清净、自在,就像飞客在空中飞翔时无有任何阻碍一样,所以纵然魔众不断制造障碍也根本不能得逞。

对魔众制造的违缘就像大人看待孩童的游戏一样,无论它们怎么样操作,自己始终不会有任何动摇。本经还说:"魔军身意悉乱迷,种种强,便欲害圣,不能惊动彼坐处,以有誓愿智力强。"为什么魔众再怎么样危害也不能惊动菩萨在利益众生方面誓言特别坚定,而远对对菩萨在利益众生方面誓言特别坚定,而远超越魔众的伎俩。因此,真正具有精进和对般若法门有所认识的人,在修行过程中绝对不会以魔障退失道心。

《佛说华手经》里有这样一个公案:普德 增上云音灯如来出世转法轮后,阎浮提中有公案:普德 也一声明的法师四处云游,讲经说法、度化 是一座叫坚牢的城中,有一个夜想地看 是一座叫坚牢的城中,直日思在如整个 是一个大空中发出声音说:现在如来的 是一个大空中发出声音说:现在如来的 是个时候坚众非常伤。 是不空中传出声音说:在你东方三百六十分。 是不可以去请求他。听到此话后,他便带着依此 的者属,拿着各种供品,前往那里依止 后,他听到了一些前行法门的教义,心里生起 了极大的欢喜心。

后来,有一叫常求便的魔开始对他进行阻扰,它先幻变成声明法师与一美女做不净行,

<u>ණමා -5- ඇම්ම</u>

可见,在修行或修道过程中,魔众会变化成各种各样的相来制造违缘或障碍。在这个时候,信心不具足、没有得授记、没有佛陀守护的菩萨就会被魔掀翻。其实这不仅是佛教当中,在世间,勇敢和脆弱的人也有很大的差别。有些人看起来特别可怜,但他有特别坚强的意志,那他不但不会倒下来,其毅力反而会越来越强。

像二十世纪美国最著名的盲聋作家——海伦·凯勒,她于1880年降生,1968年"六一"儿童节去世,她的一生就为后人树立起了一座丰碑。她出生十九个月就因猩红热导致盲聋,也就是说,从那时起她就成了耳朵听不到、眼

睛看不到的人。大家想一想,如果自己耳朵听不见、眼睛看不见,会是什么样的情况。(其实,耳朵看也可以说,因为菩萨就具有这样的功德,相信了知一地菩萨功德的人都清楚。另外,炉霍那边的农区经常说"拿恳内侧",通过口语来看,好像也可以这么讲。)

同样的道理,作为学习大乘佛法的人,应该自己鼓励自己,也应在学法不精进、利益众生的发心不圆满等时,通过身旁的道友和老师的引导,逐渐使自己的闻思修行步入正轨。当然,这也需要前世的殊胜因缘,如果没有因缘,

<sup>2</sup> 此乃藏音,汉意为"耳朵看"。

成二 (附帶说明违品有机可乘之因) 分二; 一、宣说主要是争论;二、宣说脱离彼恶业之 方法。

亥一 (宣说主要是争论) 分二: 一、总说 争论; 二、别说未得授记故于得授记菩萨争论 之过患。

#### (一) 总说争论:

何时菩萨起斗争,相互不和具嗔心,时魔最悦心舒畅,思彼二者远佛智。 彼二将远如罗刹,二者失毁自誓言, 嗔恨离忍岂证觉?彼时诸魔皆欢喜。

打个比方,在两位道友互相吵架时,因为 双方都生起了嗔恨心,那在两人相续中,不要 说利益众生的心和般若空性的智慧,恐怕连信 心和悲心都荡然无存。尤其是,当两位菩萨拿 着刀斧互相打架时,相续中所有善法方面的信 心、般若空性等肯定都没有了。如果有般若空 性,那还要打谁、杀谁呢?所以肯定没有般若 空性的境界等。

那时魔王波旬会特别欢喜、喜不自禁地说: "你看,这两个人开始打架了,哈哈哈哈哈……"可是,很多凡夫人根本不知道,还认为自己表演得很精彩。所以,当菩萨争斗得越

<u>্রিট্র</u> - 9 - <u>টে</u>টি

<u>্রুক্তি</u> - 10 - *তে*ি

SO SO

来越激烈时,魔众就会欢喜若狂,心情也越来越舒畅。《经集论》中引用《三摩地王经》云: "互相若生嗔恨者,净戒广闻不能救,参禅住静不能救,布施供佛亦无救。"意思是说,如果两个修行人生嗔恨心,互相发生打斗、争论,那即使他们守持清净的戒律、具足广闻博学、精进参禅、安住静地、天天布施、日日供佛,也不能救护他们。

因此,在学习般若的过程中,大家一定要知道:人与人之间若有特别强烈的争论,那就是魔的幻现。此时自己也应知道:我现在生嗔恨心了,或我跟别人吵架了,这肯定是魔众在对我惩罚。如果在别人打骂时,自己不但不以嗔恨心与之打斗、争论,反而以大悲心修安忍,那魔众只会对争论者有害,对安忍者则无有任何损害。

这里还讲,这两者将距佛智遥远,因为他们的心跟夜叉、罗刹、魔鬼、饿鬼等恶劣众生的心态完全一样。这一点,相信大家在两人吵架、争斗时,看看他们的表现是什么样就很清楚。对出家人来讲,如果内部发生吵架、争斗,虽然剃着光头、穿着袈裟,内心也跟夜叉没有差别。夜叉里面有些很慈悲,天天都帮助别人,那就跟恶劣夜叉没有差别了。

而且这两个人已经失毁了自己在诸佛菩萨

前发下的三大誓愿:利益无量无边的众生,求证圆满正等觉的果位,修学般若空性。的确,在人与人之间互相发生激烈冲突时,曾经发过的誓愿全部都已忘记了。听说有人在打完架后才想起来自己的誓言,那就要好好忏悔。

大家都知道,在生嗔恨心时已经离开了安忍,那怎么能获得成就呢?就像火烧坏了种子,苗芽不可能长出一样,不可能成就。那个时候,所有魔王及其眷属全部如愿以偿、极其欢喜。为什么这么讲呢?因为对于大乘菩萨来讲,向为当中生贪心的过患也不能与一刹那间生嗔恨心的过患相比。虽然从别解脱戒来讲,贪心的过失最大;但从菩萨戒来讲,嗔恨心的过失最大;但从菩萨戒来讲,嗔恨心的过失最大。因为,嗔恨心不但毁坏众多善根,而且还直接损害众生。

《大宝积经》云:"尔时,优波离白佛言: '世尊!若有菩萨贪心相应而犯于戒,或有菩萨痴心相应而犯于戒,或有菩萨痴心相应而犯于戒,或有菩萨痴心相应而犯于戒。世尊!如是菩萨于三犯中何者为重? 尔时,世尊告优波离言:'若诸菩萨修行大乘之情,世尊告优波离言:'若诸菩萨修行大乘之行大乘之人因贪犯戒,其罪甚重。何以故?因贪犯戒,其罪甚重。人因贪犯戒,我说是人不名为犯;因康犯戒为大犯戒,名大过患、名大堕落、于佛法

ۇ ئ



中是大留难……"

《华严经疏》中引用《决定毗尼经》云: "菩萨宁起百千贪心,不起一嗔,以违害大悲 莫过此故。"意思是说,菩萨宁可起百千贪心, 也不能起一念嗔恨心,为什么呢?因为嗔恨心 直接危害大悲心和利益众生的宏伟事业。因为嗔恨 大家一定要明白,发大乘心的菩萨不能生真恨 心。佛经里也说:即使是初发心的菩萨,也恨 观想为佛。反之,若随着嗔恨心转,跟其他人 受无边痛苦。所以,在各种各样的现象出现时, 大家一定要注意。

非常欢喜。

日光比丘有一位很厉害的上师, 在看到弟 子所作所为不如法后,就要求他改正。但他不 但不改反而说:这是佛陀亲自要求的。上师说: 那可不可以让我见见佛陀?他说:应该没有问 题,我跟他约个时间。但日光比丘所尊敬的"佛 陀"并不愿意见他的上师,说:你的上师根机 不好, 跟我没有缘分, 我不见他。日光比丘转 告了魔的回答后,上师说:不能见佛陀也无所 谓; 你现在已得佛的加持, 很了不起; 但我们 毕竟这么长时间的师徒关系、我给你一颗圆珠 作纪念品, 你最好把它戴在身上。(讲到这里, 上师 仁波切拿出挂在脖子上的珠子说:"是不是这个?不能看。"然 后就放回去了。) 给完加持品后,还嘱咐说: 你下次 见到"佛陀"时,最少要向他顶礼三次。当他 所认为的佛陀现前时, 日光比丘就向它顶礼, 因为加持品的力量非常大, 魔所变成的佛陀就 消失了,从此之后他也知道这是魔的幻现。所 以,有时候魔和佛还是很难分辨。

不过麦彭仁波切和上师如意宝以前都讲过,若相续中信心、悲心、智慧等善根越来越增上,无论外在的显现是什么样都是正确的。如果对因果的诚信,对众生的悲心等一天比一天减弱,那即使是自称已经现见佛陀的非常了不起的高僧大德,其修行境界也有问题。至于

<u> (6) - </u>

盲修与正修的差别,《定解宝灯论》以"汉茶过滤器"等喻理<sup>3</sup>作过说明,大家可以参阅。

所以魔众最高兴的,就是相续中生起嗔恨心、互相争斗。作为修行人,我觉得每个人的身上肯定会出现各种各样不如意或不公平的现象。在那个时候,如果你有一定的境界,就可以安住在般若空性中。即使没有那么高深的见解,也应知道:若按世间以牙还牙、报仇雪恨的做法来对待,魔众就取得了胜利。

大乘佛教的慈悲观要求无条件地悲悯一切 众生,所以不应因为你对我好,我就对你观悲 心,或因你对我不好,我就要对你生嗔恨心, 因为真正大乘佛教的精华,就是要利益天下无 边的一切众生。但这样的理念现在很多人都不 懂,有些长年学习的佛教徒,在遇到事情时就 以自我为中心,对他来讲害众生好像是应该做 的事情一样。实际上,这些行为完全违背了大 乘教法。

虽然要真正做到很不容易,但我们也应知道,哪些行为是魔众欢喜的事,哪些行为是魔 众害怕的事。如果非人和魔众没有能力对你进

<sup>3</sup> 《定解宝灯论》云:"正修盲修之差别,断证增进而了知,犹如由从烟子相,可以推出存在火。因为盲修与瞎练,非为断证功德因,反是生起功德障,故如汉茶过滤器,灭尽教证增烦恼,尤其不信业因果。若具正见之明目,前所未有证相增,现见空性功德力,于业因果缘起法,无欺惑性生诚信,一切烦恼渐微薄。"

行危害,那你的修行直接或间接一定会成功。 从正面来讲,修行要成功也需要各种因缘,就 像现在的修行或学法不可能平白无故出现,而 需要各方面的因缘一样。比如,各种外在的称 件或因素要具备,与内在的心态及阿赖耶上的 习气等也有密切的关系。所以在平时修学佛法 时,大家若能观想很多道理,就能支配自己的 行为。

(二)别说未得授记故于得授记菩萨争论 之过患:

未得授记之菩萨, 嗔得授记起争论, 尽嗔具过心刹那, 需彼数劫重披甲。

尤其是,没有得过授记的菩萨嗔恨得过授记的菩萨,跟他在身体上争斗、语言上争论,在没有依靠后悔的方式舍弃嗔心而作忏悔同就需要在资,相续中产生多少刹那恶念,就需要在所有得过我的盔甲。比如说有得过我的一个没有得过投记,一个得真人。 记,那在争论没有平息或中断之前,在这是不是有过患的心生起了多少刹那,在这是不是有好点的一个没有得过恨多,在这是不是一个没有,是这是不是一个人。 我们就需要重新发展并被上精进利众的誓言盔甲。因为嗔恨心的过患

<u> প্রতি</u>্র - 15 - *তে* 

很严重, 其数劫中所种的善根全被摧毁了, 所

以需要在这么多劫数中从零开始去行持。

但谁得过授记, 谁没得过授记, 也很难辨 别。《夏嘎巴文集》里说:在没有得神通之前, 看不出别人的过失和功德,或者说凡夫人想判 断别人是极其困难的事;因为从表面上看,某 人确实具有过失或功德都不一定。而在这么多 劫数中要重新发心,对很多人来讲都很困难, 所以大家千万不要生嗔恨心。

不仅如此,《入行论》中说:"博施诸佛子, 若人生恶心,佛言彼堕狱,长如心数劫。"其意 是说,如果我们对菩萨生起多少刹那包括嗔恨 在内的恶心、那在这么多劫中就会堕入地狱感 受痛苦。所以大家一定要息灭对他人的嗔恨、 嫉妒等恶心,这特别可怕。

从自古以来的历史看, 嗔恨心等恶心非常 可怕。《释门自镜录》里讲:有一位慧懿禅师, 他德行很好, 弟子也特别多。但一位叫道秀的 禅师对他产生了极大的嫉妒心、多次想害他。 后来道秀禅师跟自己的眷属一起在森林中时, 自己就变成了一条蟒蛇、很多小蛇出来把它迎 接到森林当中去了。一个人活活地变成了这样, 多可怕,恶心!

当然,对真正的高僧大德来说,他人的恶 心往往会成为他们开展弘法利生事业的助缘。 第六世达赖喇嘛仓央嘉措的传记中讲:他在14 岁时就住进了布达拉宫,后来因为特定的政治

局面(指蒙藏政府之间的矛盾)和佛教内部的矛盾, 从24岁起他就开始了十几年云游四方的生活, 他周游过印度、四川等地, 后来在蒙古的阿拉 善(不知我们这里有没有阿拉善的道友,我以前去过那个地方) 呆了30年,并圆寂在那里。后来仓央嘉措的大 弟子遵照师尊遗嘱,修建了阿拉善第一大寺院 ——广宗寺 (俗称南寺)。他和贝若扎那<sup>4</sup>一样非常 了不起,虽然当时因他人的恶行无法呆在藏地, 但后来在阿拉善也让无量众生得到利益。

亥二 (宣说脱离被恶业之方法) 分二: 一、 世俗中具足四力而忏悔; 二、观胜义无缘而忏 悔。

(一) 世俗中具足四力而忏悔: 佛依忍度证菩提,思嗔非妙起正念, 发露忏悔亦戒后,不喜彼学此佛法。

那这种跟他人生嗔恨心的罪业通过什么样 的力量来清净呢? 大家要清楚, 大慈大悲的佛 陀在因地修行乃至最后成佛时, 魔王波旬再怎 么样作害,他不但不生嗔恨心反而修安忍,最 终才在菩提伽耶获得成就。佛陀之所以要这么 做,就是因为嗔恨心与佛教教理完全相违的缘 故。所以大家在修行过程中,首先要认识嗔恨

<u>ණි</u>මා - 18 - ැවේ

<sup>4</sup> 贝若扎那也是被人陷害而流放到擦瓦绒地区,后来他在此地也利益了无 量无边的众生。

心非常不好,比如它具有摧毁一切善根等过患。

前一段时间,一位领导在跟一些佛教徒开 会时说:"作为一名在家人,我有时候也看到出 家人生嗔恨心,这不太好。《入行论》里讲:'一 嗔能摧毁,千劫所积聚,施供善逝等,一切诸 福善。'若将一切善根都摧毁了、那出家还有什 么用呢?"所以希望广大出家众还是要好好学 习,否则共产党员都会引用教证来教育我们, 不过谁说的有道理都值得接受。

若对嗔恨心的过失有所认识、进而生起知 过为非的正念,即生起后悔心,这就叫做厌患 对治力: 观想在释迦牟尼佛、金刚萨埵佛、文 殊菩萨、普贤菩萨等佛菩萨前忏悔, 或在三十 五佛、八十八佛前忏悔、或在一切诸佛菩萨前 忏悔,这叫所依对治力;忏悔时,念《地藏经》、 《金刚经》等甚深经典和续部, 或念一些咒语, 或安住实相,这叫现行对治力;自己对嗔恨心 所造的恶业生起戒后心,这叫返回对治力。这 四种忏悔方法在《宣说四法经》5中也有宣讲,

5 《大乘集菩萨学论》中,引用《四法经》云:"佛言:'蒸氏!若菩萨摩 诃萨成就四法,灭先所造久积过罪。何等为四?所谓悔过行、对治行、 制止力、依止力。复次,悔过行者,于不善业行多所改悔;二对治行者, 谓造不善业已,极为善业,及余利益之所对待:三制止力者,由读诵禁 戒得无毁犯; 四依止力者, 谓归依佛法僧宝, 亦不弃舍菩提之心。由能 依止是力,决定灭彼罪等。'佛言:'慈氏!是为菩萨摩诃萨成就四法, 灭先所造久积过罪。'"

希望大家能依靠这四种对治力来忏悔。

若心中想: 作为菩萨, 这种恶行不是我所 应作的,心生厌恶而不再对邪恶争论等品行生 起欢喜心, 并进而以慈悲观来修学, 这就是修 学佛陀的此法。所以大家一定要明白魔法和佛 法之间的差别:一个生嗔恨心、一个生大悲心、 或一个是害众生的恶毒心,一个是利益众生的 盖良心。

正因如此, 若人心中有正知正见, 即使表 面上看来他说一些其他的法, 但实际上也成为 佛法;如果正知正见不够,虽然天天讲经说法, 但却将很多众生引入邪道, 那就是可怕的魔法。 以前赵州禅师有一句话特别好,大家应该记住, 即:"正人说邪法,邪法亦随正;邪人说正法, 正法亦随邪。"其意是说:如果是一个有正知正 见的人,即使他讲一些不正当的世间论典,但 因他的发心和知见很清净, 邪法也会变成正法, 并能利益无量无边众生。比如、有些法师讲外 道论典时, 也让无数众生得到了利益。相反, 若是一个邪见很重的人, 虽然他讲佛教经论, 也会伤害无数众生。本来佛教经论不会害众生, 但因这个人的知见有问题, 通过他的讲演就会 害很多人。因此,树立真正的见解很重要!

对于修学大乘的人来讲, 从什么地方入于 大乘佛法,这一定要知道。如果慈悲心的观念

第四十二课

不管听什么法, 在听闻之前, 都应为一切 众生离苦得乐发殊胜菩提心、这千万不能忘。 如果以菩提心摄持, 短暂的一个小时, 善根也 会变成无量无边,即使如来也无法衡量。这个 功德大家应该清楚、这是第一件事。还有一件 事,听闻佛法尤其是般若空性,这在人生长河 或整个生涯当中,是极为难得、非常稀有的, 所以大家一定要有欢喜心。世间人在参加宴请 时,一般来讲心里都有欢喜心,而听闻般若法 远远超过它, 所以在通过辅导等方式学习时, 大家心里一定要有意乐心! 而有了希求心、恭 敬心和精进心,通过诸佛菩萨的加持,自己相 续很快就能生起证悟般若空性的见解。否则, 虽然有一分功德,但不一定能很快得到如此境 界。学世间学问也是这样,如果学生特别爱学 《语文》、或《化学》、《物理》、那他得到的成 就与他人就会完全不相同。所以每个人都应在 菩提心和欢喜心摄持下听每一堂课, 这特别重 要!

下面紧接着讲第二个科判——观胜义无缘 而忏悔。

(二) (观胜义无缘而忏悔) 分二:一、真

都没有, 那就谈不上大乘佛法。而要断除轮回, 空性这一根本一定要抓住; 若没有抓住, 将永 远沉溺在轮回中不得解脱。但这些关键问题, 很多佛教徒到目前为止还是懵懵懂懂、糊里糊 涂, 天天都随分别念打转, 结果不但对众生没 有利益,自己也沉溺在轮回中不得解脱。所以, 要想对大乘佛法有深刻认识、关键问题一定要 掌握;至于次要问题,则可根据情况适当了解。

但在学习般若法门时,大家一定要有信心, 否则也得不到大的利益。而要对般若法门有信 心、先要了知般若的功德。我看很多道友还是 很不错,对般若法门有一定的信心,但不知这 种信心能否长期保持; 若想长期保持, 就要有 智者不退转的信心,否则也不可能。个别道友 说:"我信心大得不得了,看见上师就会哭。"

"不知为什么,我看见《般若摄颂》就想哭, 很是感动!""释迦牟尼佛是不是我最崇拜的师 父?看见他的像我就无比起信心。"但过两天全 部销声匿迹,一点感觉都没有了,有的甚至还 去诽谤,造无边罪业。若内心有稳固的见解, 永远也不会退转。

<u>ණමා - 21 -</u> දැම් ි



#### 实宣说:二、此是了知之功德。

#### 1、真实宣说:

何者学时不许学,不缘学者所学法, 是学非学不分别,彼学即学此佛法。

任何行者在修学般若时没有任何执著、即 不以耽著的方式承许修学的所为,对学者(指学 习般若的人)、所学的法也不缘,对所学的对治法 和应对治的违品两者也不加分别,而了知一切 万法一无所有或了不可得的空性, 这般修学就 是正确无误地学习这一遍智或如来之因——佛 法般若波罗蜜多。也就是说, 真正的般若就是 三轮体空的智慧。《大般若经》中也说: 自学、 他学、所学的法三者皆不存在、就是所谓的般 若。

虽然我们现在, 修学者自己、所学的法和 为众生而学的最终目标等三轮根本不能清净, 但若能将上师开示的窍诀和理论剖析两方面结 合起来,就能达到这样的境界。一旦到达能学 所学一无所得, 那就是所谓的无住而住、无知 而知。但这样的学法初学者会觉得很矛盾:学 而不学、不学而学,这到底是什么样啊?甚至 认为:是不是就像黑色和白色的绳子搓在一起 一样? 但实际上并不是这样。

所谓三轮清净,就像《中观根本慧论》里

所剖析的一样——作者、所作的事业和作法三 者或三轮是空性也可以;或从时间的相续上讲 三轮体空也可以,如《大宝积经》云:"是心意 识无有安住, 不分别过去、不执著未来、不戏 论现在。一切众生不能觉悟三世等性、三轮清 净,如来于彼发起大悲。"

既然三世所摄的一切万法从本体上观察皆 不存在, 那就没有必要再耽著, 即过去的法已 经过去了,没有什么可分别的;未来的法还没 产生,也没必要去执著;现在的法并不存在, 也不必戏论。但三界轮回中的可怜众生并不知 道这样的境界,一直为了将来的法产生种种分 别念,过去的诸多往事也整天在心里浮现,现 在的人事就更加执著了。有人特别耽著分别念: 我过去很快乐, 跟某某人在一起时, 生活非常 美好! 我年轻时很漂亮, 现在满面皱纹、白发 苍苍多痛苦,未来会不会变得更可怜?一直涌 现三世的分别念,非常可悲! 这就是没有通达 三世空性的原因导致的。

虽然三轮本来是清净的空性,但包括闻思 修行佛法的人在内,很多人经常产生执著。其 实执著越大,相续中的罪业越难清净。若相续 中真正生起了空性见解, 哪怕是相似的空性见 解、无始以来所造的许许多多罪业都可当下摧 毁。《大般涅槃经》云:"修一善心、破百种恶。"

2、此是了知之功德:

菩萨了知如此学,永不失学不破戒,为得佛法修学此,善学胜学无缘执。智者学修发光慧,不善一念亦不生,如日行空光辉映,前方虚空暗不存。

如是了知三轮体空的忏悔方式有何功德呢?这里讲,菩萨了知如此不学之学,即如此不学之学,即如此不学之学的目标等之的面所讲的学者、所学和修学的目标等空的,或者说完全证得了般若空性,或者说完全证得了般若空性,就像生长毒药的主要原因为三学失坏的主要原因就是有募的的主要原因为三学失坏的主要原因就是有募的种人见,一旦将其彻底根除,就像生长毒药的种子被火烧坏后,花和果就无从生起或根本子被火烧坏后,花和果就无从生起或根本不会破光。

为什么世间中经常会出现修行不成功的现象呢?这就是没有证悟空性见的原因。若证悟空性见,因为它是无为法(大圆满法中也讲,真正认识心的本性或通达空性,或证悟大圆满的见解,就是无为法的境界),就不会再退转。在生活中经常会出现这种现象:虽然今天自我感觉学得还算可以,自己也很高兴,吃饭也很香;但过两天就退转了,于是又特别伤心。很多修行人就这样生活在忧

意思是说,修持一个善心,可以破除一百种恶业。虽然我们的相续已被无始以来所犯的,包括杀盗淫妄在内的佛制罪和自性罪染污了,但若能真正放下一切安住在自然本智当中,或生起一个包括后悔心在内的强烈善心,相续中的罪业就可摧毁。

这个科判讲观胜义无缘(指空性)而忏悔。 很多大乘经典都说, 观修空性是清净罪业的唯 一方法, 所以无始劫来积累在阿赖耶上的深重 罪业,皆应通过观空来忏悔。其实,一瞬间观 修空性也能驱除无边极重罪业,就像在千年暗 室中点亮一盏灯就能驱除所有黑暗一样。《大集 经》中说:"百年垢衣,可于一日,浣令鲜净。" 意思是说,即使是垢染了一百年的衣服,通过 洗衣机和质量较好的洗衣粉等来清洗, 在一日 中就能全部洗净。同样的道理、我们相续中无 始以来所造的无边罪业, 在即生中遇到大乘佛 法后, 若能以特别猛利的忏悔心安住在空性境 界中,一日乃至一时也能得以清净。若能以坐 如山王、自观自心的方式来忏悔,这就叫"无 忏忏",即无有能忏所忏的忏悔,而这就是最殊 胜的忏悔方法。可见, 观修三轮体空确实是非 常殊胜的修法,所以大家在有时间、有因缘时 还是要观修空性。若能按《般若经》中所讲到 的观空忏悔法来摧毁所有罪业,就特别好!

**矛四十二课** 

喜中: 当戒定慧三学的境界提升时就极其高兴, 一旦各方面的修学往下滑,或者说没有进步, 心中就无比伤心、担忧。这就是没有空性见的 原因。

一旦拥有空性见,不但不会退转,反而会 继续向上迈进。也就是说、为了得到佛陀的十 力、四无畏等不共功德法, 菩萨才修学此甚深 的般若波罗蜜多。为什么证悟空性的菩萨能善 巧修学或增上殊胜的戒定慧三学呢? 这是因为 他安住于无缘、无执的境界之故。而且这样的 菩萨再也不会产生世间各种痛苦或烦恼。《大智 度论》中也讲:"无缘业不生,无缘思不生。" 还说:"有缘故业生,不从无缘生;有缘故思生, 不从无缘生。"其意是说,只要有执著或有所缘, 业与思就会产生;如果通达了空性,世间的业、 执著和我执等就不会产生。所以、若被我执蒙 蔽、被邪见所染, 在轮回中就会不断流转或投 生;如果真实通达了一切万法皆为空性,无漏 的资粮就会越来越增上, 戒定慧三学的功德也 会蒸蒸日上、永远不退转。

所以, 作为通达二谛的智者菩萨, 皆应以 此方式修学放射大乘正法光芒的智慧——般若 波罗蜜多。若能如此修学、因它能对治布施、 持戒、安忍、精进、禅定等的违品, 贪嗔痴及 吝啬、嫉妒等不善法就不会产生。大家都知道,

智慧和障碍两者完全相违,就像太阳行空光辉 照耀整个大地时, 所有黑暗全被无余驱除一样, 只要相续中真正生起了无我空性的光明智慧, 所有愚痴黑暗全都不会有容身之地。

《入行论》云:"空性能对治,烦恼所知障, 欲速成佛者,何不修空性。"意思是说,空性就 像光明一样,它能对治烦恼障和所知障的黑暗, 如果想很快成佛,为什么不赶快修空性呢? 真 的,若没有修空性,从轮回中解脱就很困难。 因为, 相续中没有空性智慧, 即使在一辈子中 天天都忙忙碌碌地行持拜佛、供养、布施、持 戒等善法,想真正超越轮回也很困难;当然这 样行持善法所积累的福德资粮肯定很大。

至于空性见,按中观来讲,应通达一切万 法皆为空性,或者说远离一切戏论;若按密宗 的窍诀或禅宗的教言来讲, 心的本体什么时候 了达了,就是真正通达空性者。所以我觉得, 所谓生起空性见, 归根结底就是认识心的本性。

《续藏经》中有这样一个公案6: 汉地禅宗 有一位叫无明慧经的禅师, 他是很了不起的开 悟者。九岁时他对善法就有很大信心,后来准 备在常忠法师那里出家,但法师没有开许,说: 开悟以后, 我可以摄受你出家。后来他在峨眉

<sup>6 《</sup>续指月录》中也有此公案。

块石头一半露出,一半埋在地里,他很想拔出来,就使劲地推。就在这个时候,他突然开悟,遂作偈曰:"欲参无上菩提道,急急疏通大好山;知道始知山不好,翻身跳出祖师关。"于是他便径直回去见常忠法师,不但得到了印证、认可,还为他落发授了戒。然后他继续依止上师二十四年,在五十一岁时才开始出来利益众生,七日岁示现圆寂。临终时,有辞众偈了及举火偈留世。举火偈云:"无始劫来只这个,今日依然又这个;复将这个了那个,这个那个同安乐。"

山住茅棚修学,有一天他在外面做事情,有一

以前,我还没读小学时,听到一位领导在讲话时经常说"这个"。于是我觉得说汉话时"这个"很重要,然后就去问村里面汉语基础比较好的人。我说:"汉语里经常说'这个',它的意思是什么?"他也说不出来。他说:"你慢慢学,以后会明白的。"我学了以后才知道"这个"、"那个"确实很重要。

不仅在世间中"这个"、"那个"很重要, 在佛教境界里面它们也很重要。就像禅师所讲 的那样:无始以来就是明心的这个心,现在依 然是这个心;一旦我们用这个了了那个,即认 识了分别念的这个心,那个时候"这个"和"那

<sup>7</sup> 辞众偈云:"人生有受非偿,莫为老病死慌。可笑无生法忍,将何业识消亡。一时云净常光发,佛祖聊安此道场。"

个"就同安乐了。当然,这里也宣说了达到佛果的途径。可见在世间中,简单的一个词就可以认识心的本性,而认识心的本性后,什么都好说,什么都可以通达。现在我对"这个"好像更明了了,但不说好一点。

《续藏经》是日本人编的,功德很大!全藏大约在1990年左右全部出齐,共计九十册,一共收录九百五十余人的著作,内容涉及印度、汉地的大小乘经论,包括汉地《大藏经》中没有涉及到的很多高僧大德的教言、传记、文集等都收集在内。

如果方便,大家都应该多翻阅经典,同时 也应看看印度、汉地和藏地高僧大德们的教言 和事迹。作为后学者,如果能将自己怎么样修 学与他们在修学过程中如何精进稍作对比,就 能知道自己是什么样的佛教徒。现在很多佛教 能知道自己是什么样的佛教徒。现在很多佛教 徒每天都在忙,但忙的是世间法还是出世间法。 观察一下自己的行为就一清二楚或一目了然。 所以,不管是出家人还是在家人,都应翻阅《大 藏经》或《续藏经》。之后自己对佛教的见解、 修行、行为等就会有新的认识,如果认识已经 到位,行为自然而然会随之而行。

若心中佛法知识装得太少,肚里没有,口里面也没办法倒出来,即使给别人讲,也只是自己的分别念,除此之外不可能有真正的佛理。

<u> এক প্রকৃতি</u> - 30 - ক্রিটি

而在自己实修或遇到问题时, 也会处于怀疑或 愚痴的状态,根本不可能有遣除黑暗的智慧。 而没有智慧,不要说断除整个所知障和烦恼障, 连世间聪明人所能断除的障碍都没办法逃脱, 所以所有佛教徒一定要好好学习。

不但要学佛法,世间知识也要学。为什么 呢?因为现在科学技术极其发达、很多人对科 学为主的世间学问又有着特别坚固的信心,如 果我们对佛理和世间道理一点都不知道, 那在 他们面前就无法对付, 自己也会生起各种各样 的邪见,很有这个可能。若既懂佛法又懂世间 知识、便可让科学界的人士为主的广大知识分 子受持他们往昔所不承认的前生后世、业因果 等观点; 而佛教徒也可坚持空性见, 和前世后 世、业因果存在的见解。所以希望双方都能在 非常和谐的气氛中、以谈话、辩论等方式面对 面地共同探讨,没有必要互相反驳、攻击,这 样就能了知佛教的正见并不是在口头上说说而 已,很多人也会因此成为名副其实的佛教徒, 即树立起正见。

申四 (摄集一切波罗蜜多之功德) 分二: 一、成为修学一切波罗蜜多之理; 二、成为修 学一切乘之理。

面一 (成为修学一切波罗蜜多之理) 分二:

一、成为根本之比喻;二、成为核心之比喻。 成一、成为根本之比喻: 修学般若波罗蜜,诸波罗蜜皆归此, 坏聚见摄六十二, 如是摄集此等度。

修学般若波罗蜜多(指智慧度,意谓智慧到达彼 岸),布施波罗蜜多、持戒波罗蜜多、安忍波罗 **蜜多、精进波罗蜜多、禅定波罗蜜多等五波罗** 蜜多全部可以归集在此中, 就像所有河川归于 大海, 所有小的空间归于大的虚空一样, 其他 波罗蜜多全部可以通达。为什么这么讲呢?因 为,如果我们真正通达了一切万法无实或远离 四边八戏的空性,那个时候就可以通过这种见 解来遣除布施的违品吝啬、持戒的违品破戒、 安忍的违品嗔恨、精进的违品懒惰、禅定的违 品散乱,同时也发大愿摄受了无量无边众生, 就不会舍弃大菩提。所以, 若能以三轮体空的 见解来摄持,其他五度全都可以包括在般若中。 如果其他五度全部都学、天天布施、日日持 戒……即使作得极其圆满,但因没有修好般若 波罗蜜多,也不能成就。

下面讲比喻:在《梵网经》(此经汉地也有,全 名为《佛说梵网六十二见经》, 乃三国时吴月支国优婆塞支谦 译,与《长阿含梵动经》同本。以前竺法护也翻译过此经,但 这个译本现在已经没有了) 中讲了六十二种见,详细 叙述了外道各种见解。因为这些见解参差交错,



就像梵天的罗网一样, 外道沉缅其中, 如鱼被 网缠缚,从中出离非常困难,故以"梵网"命 名。

的确,不管持与前际有关的十八种见解, 还是持与后际有关的四十四种见解、也不管过 去、未来持这些见解,还是现在持这些见解, 他们都不可能从轮回中得到解脱。本来处于轮 回中的凡夫就处于迷惑的状态, 在此基础上还 要用遍计见解的铁钉把自己封得严严实实、这 样就更加没办法获得自由。但很多外道、包括 我们现在能看见的很多外道、都自以为自己的 见解极其不错。

虽然外道见解有三百六十种、六十二种等 不同门类, 但全部归纳起来就是常见和断见, 再归纳全都可以包括在萨迦耶见里面;这在《宗 派宝藏论》中有宣讲, 学过的人都知道。但我 们这里恐怕只有我学过, 你们好像都没学过, 或学过的人非常少。 萨迦耶见也叫坏聚见, 所 谓坏聚见就是有关我和我所的见解, 所以在这 里面外道的见解全部可以包括。而佛教里面并 没有我和我所见,因为最究竟时都要证悟空性, 那时就会断除我和我所, 所以无我就是佛教见 解的特点。除此之外,其他任何见解或理论都 围绕我或自己为中心而展开。

就像坏聚见可以包括六十二种见解一样,

智慧波罗蜜多也可包括此等波罗蜜多。宋朝永 明禅师说:"法一切万行,皆由般若成立;故五 度如盲,般若如导(指引导者)。"寂天论师在《入 行论》中也说:"此等一切支,佛为智慧说。" 在《入中论》等论典中,也有这样的教证。可 见,在六波罗蜜多中,智慧波罗蜜多最重要。 所以在修学过程中, 最关键的就是智慧。如果 没有以智慧来摄持, 其他善行虽然有功德, 但 也不能断除轮回的根本,就像我刚才所讲的一 样。如果轮回的根本没有断除,在三界苦海中 怎么能得到解脱呢? 最关键的问题就在这里。 所以学习佛法的人一定要学习空性法门。

当然,在学习空性法门时,所有《般若经》 (藏文有十二大函) 全部要学, 在短暂的人生中也 有一定的困难。但我们现在正在学习一切般若 的精华——《般若摄颂》,此时大家就要抓住机 会。如果时间、精力有困难、也要学习《般若 心经》。如果有时间,像《金刚经》等经典,以 及《中观根本慧论》、《中观四百论》、《入中论》、 《十二门论》等论典就要好好学习。需要着重 说明的是,对高僧大德所著的中观论典,大家 一定要引起重视, 因为它们全部是阐述般若空 性的甚深窍诀。

比如,如果能认真学习《中观庄严论释》, 很多人对空性就会有所认识。在印藏两地、《中

<u>জ্ঞি</u> - 33 - *তে*ি

<u>জ্ঞি</u> - 34 - *তে*ণি

观庄严论》是非常稀有、罕见的殊胜论典。不 但麦彭仁波切非常赞叹, 宗喀巴大师在《中观 庄严论总义》里也赞叹说:静命论师这个窍诀 论, 是将唯识、中观二者合而为一来阐述的, 从佛陀的教法问世以来、再也没有更殊胜的窍 决了。不仅如此, 众多高僧大德都异口同声地 赞叹此论。可见,本论确实无与伦比、极为殊 胜。

现在学会闻思组的学员正在学习《中观庄 严论释》,有一部分人因为前世有中观的善根或 习气、再加上今生中的努力、在先天和后天的 因缘聚合下,他们越听越有劲。昨天有一位60 岁的老人给我打电话说:"现在我正在听《中观 庄严论释》,非常非常感谢您老人家!"我说: "为什么?"他说:"中观太好了,我很多无明 愚痴的分别实执全被中观的宝剑斩断了, 我高 兴得不得了,有时在床上都会跳起舞来。"

到底他真正跳舞没有, 我也不太清楚。但 对有善根的人来讲,即使上了60岁,在没有离 开人间之前, 也可在自相续中种下特别殊胜的 空性种子。我觉得这很有意义! 因为我们来到 这个世界、从小到现在一直被各种各样的社会 习气染污,各种各样的实执也越来越增加,如 果没有以一个能让我们彻底看破、放下的窍诀 或智慧来清洗自己的相续,很多人的未来都将

极其悲惨。

相信当你站在大城市的十字路口或高楼大 厦上时, 经常能看见像蚂蚁般密集的人群, 但 这些社会上的人每天都迷迷茫茫, 一切都为了 自己;可能没有一个人想帮助众生,或者说为 断除自他一切实执而奔波的人几乎都没有。如 果我们反观自心, 想必大家都清楚芸芸众生到 底为了谁。

如今我们已经遇到了空性法门, 哪怕只有 闪电般的一瞬间, 相续中的轮回种子也会毁坏 一部分。所以对大家来讲,获得金银财宝、地 位名声并不珍贵, 即生中遇到这样的正法才稀 有难得。再过几世,如果能回忆,相信你会明 白: 从那一世开始, 我相续中才真正有了光明, 也即会明白现在自己的人生价值。但这个道理 大家现在就要懂得。

成二、成为核心之比喻:

譬如命根若灭尽,所有余根皆灭尽, 如是行慧大智者,诸波罗蜜皆集此。

比如、虽然一个人的眼根、耳根、鼻根、 身根等根全部完好无损地具足, 但因他在这个 世界存在的命根已经没有了,(关于根,按照《俱舍 论》的观点,有六根、二十二根之分,在二十二根中命根最重 要。) 其他根自然而然会毁灭。大家都知道,人

命根断了,眼耳舌等根要不了多久就会灭尽。就像这样,行持般若波罗蜜多的大智者菩萨,如果已经具足空性正见,其他布施、持戒等波罗蜜多自然而然会具足;如果不具备空性正见,其他所有功德都没办法出生。或者说,有般若其他度自然而然会圆满,没有般若其他出世间的功德都不能具足。

总而言之,我执必须以般若空性来断除。 《小品般若》中亦云:"譬如人死,命根灭故, 诸根皆灭;如是须菩提,菩萨学般若波罗蜜, 皆摄诸波罗蜜。"《大品般若》(即《摩诃般若波罗蜜 经》)里也说:"须菩提,譬如人死,命根灭故余 根悉随灭;如是须菩提,菩萨摩诃萨行深般若 波罗蜜时,诸波罗蜜悉随从。"可见,在行持 任何善法时以般若空性摄持非常重要。若能摄 持、其他善根自然而然会具足。

可能有人要问:到底般若空性是什么样呢?就像我刚才所讲的一样,如果说大,万法都要证悟空性;如果说小,也要通达心性的本来光明,这就是所谓的般若。在通达般若时,也不一定你的身体、相貌、行为全部变成另外一种,可能还跟普通人一模一样,因为佛法不离世间法。六祖也说:"佛法在世间,不离世间觉;离世觅菩提,恰如求兔角。"

唐代时, 汉地有一位皎然禅师, 也是很出

有一次皎然禅师到城市里面去,在看见来来往往的人流时,他观自己心的真性,在这个时候就开悟了。他说:"吾道本无我,未曾嫌世人,如今到城市,弥觉此心真。"其意是说,我到城市里时已经开悟,但我并不嫌弃世间人,因为自己跟他们的行为完全一样,虽然如此,但我却开悟了,即领悟了无我的境界。

其实,不管我们以中观理论或密宗和禅宗 里上师的窍诀来观自心,都能明白所谓的我只 不过是一种执著而已,也就是说"我"根本不 存在。而所谓的无我跟空性并没什么差别,当 然空性有人无我和法无我两种,但这里的无我 是总的无我。如果总的无我已经通达,就不会

<u>্রু জিটি</u> - 38 - *র্টেই* 

<u>~</u>@~

有任何执著。那个时候,从空性方面讲是远离一切戏论,从光明方面讲是明然或了然的状态。

拾得禅师在一首诗里讲到了现空无二的境界,他说:"无去无来本湛然,不居内外及中间;一颗水精绝瑕翳,光明透出满人间(或'光明透满出人产')。"前面讲无来无去、本来都是湛然的,这样的境界相当于大圆满觉性直指一样;不如的境界和当于大圆满觉性直指一样;不如的见解。那这是什么样呢?就像一颗清净的水品一样,绝对没有任何瑕翳,也就是说没有好明透出布满整个世间。为什么在大圆满句义灌顶时,上师会拿水晶让人家看,其实就是为了通过水晶的比喻让大家认识心的本性。

界中,这不但不矛盾,还极其合理。

在无上密法中,通过上师的表示法或窍诀, 能让弟子直接了达心的本性。当然这也有一定 的条件,比如先要修加行,还要得灌顶以及修 积资粮等。在禅宗里面,上师通过比喻和窍诀, 也能让弟子认识心的本性。以前我也讲过,就 像用显宗的方式来开示大手印不需要灌筑, 样,在传讲禅宗时,也不用先灌顶。虽然从产 诀的深度上看,传讲禅学也需要灌顶,但 这样要求。而修持禅宗,在因缘具足时,通过 自己的行为或上师的表示,马上就能通达心的 本来面目。

一旦真正认识本心,不管别人认可也好、 不认可也好,因为自己已经超越轮回,从此之 后再也不会感受恶趣或轮回的痛苦。在佛教历 史上,有些证悟者非常出名,对佛教很有贡献, 有些证悟者却默默无闻。比如,在我们这样的 佛教团体中,开悟者或证悟者非常多。只不能的 以不同因缘,有些已被别人发现,很多人都特 别崇拜他;有些虽然是开悟者,但他的学识和 功德一直含而不露,长期都以隐士的方式生活 着,其外在的形象也跟普通人没有什么差别。

不管怎么样,在学习般若空性时,希望大 家能将之与密宗或禅宗结合起来修持,并能经 常祈祷上师三宝,以让自相续真正生起空性光

明智慧。一旦生起这样的智慧、学什么法都很 容易。若没有这样的境界或见解、天天都在实 有执著支配下行持善法,即使已经行持了一段 时间,也不一定能善始善终。因为,在出现违 缘、遇到障碍时, 马上就会退失信心。而通达 空性法理的人却不容易退失, 遇到违缘也不容 易摧毁自己的道心, 所以大家一定要努力学习 中观和般若。

我最近听了很多《中观根本慧论》的讲考, 感觉还很不错。因为大家不仅口头上会说,心 里也对般若空性生起了真正的信心。虽然有些 嘴巴特别会说,有些稍微差一些,但真正认识、 明白、感受到般若空性的甚深意义、才是最重 要的。前一段时间讲考时我有点不满意,感觉 大家都没有通达般若波罗蜜多的意义, 因为从 理论上通达是很容易的事。最近很多道友讲的 时候比较不错,希望大家能不断练习,因为遇 到这样的般若法门,拥有这么殊胜的闻思机缘, 对每一个人来讲都很珍贵。

如果在一条一米长的线上用不同颜色表示 出整个人生的不同阶段,可能大家都能清楚学 习般若空性的机会非常难得。因为,很多人的 前半部分都在学习世间法, 一直没有机会闻思 佛法;后半部分也会因老死等苦所逼,不一定 有这个机会; 最后只剩下中间短短的一两寸是

学习佛法的时间。所以在此时, 大家都要抓住 机遇。

的确,每一个人都应好好想一想:自己是 否从小都遇到般若空性,以后还有没有把握再 学习,现在自己是怎样学习的?这样就能明白 自己的一生有多少年学习空性的机缘。有时我 想: 虽然自己业力深重, 但在二十多年中, 对 般若法门多多少少还是闻思修行过, 所以即使 现在因各种机缘离开人间,自己也觉得很安慰。 的确,在人的一生中,不断闻思修行大乘佛法 二十多年,还算是不错,可以说是不幸中的万 幸。而在座的道友十年前在干什么?可能很多 人一直处于实执的迷网当中。现在有了熏习大 乘佛法——般若空性的殊胜机缘时,希望大家 能像盲人抓住大象尾巴一样、千万不要放弃。

### 第四十三课

前面介绍了般若成为诸波罗密多的核心、 根本, 所以大家皆应懂得般若的甚深意义。所 谓般若就是智慧空性, 显宗把它叫中观, 若按 禅宗来讲则指明心见性; 密宗里面把它称为大 圆满、大手印, 而且大威德的究竟深义、胜乐

金刚和时轮金刚的显空无二的智慧、都可以用 般若空性来抉择。一句话,释迦牟尼佛教法中 最高、最深的境界,全部可以包括在般若空性 中,只不过在显宗、密宗里面,称呼的方式不 同而已, 实际上最终要达到的目标就是要证悟 空性。因此在学习的过程中、大家对般若的境 界一定要有兴趣、有信心、有希求, 这非常重 要!

有些人学净土,但最终还是要证悟空性; 没有证悟空性的, 我想在极乐世界也不会有。 按照大乘经典的观点, 极乐世界都是得地的菩 萨,有没有得地菩萨没有证悟空性的呢?绝不 可能。其实不仅修净土,任何一个佛教最高宗 派都需要证悟空性。大圆满修行人需不需要证 悟空性呢? 实际上大圆满证悟时就是证悟空 性,除此之外再也没有其他的所谓证悟。这个 道理, 麦彭仁波切在《中观庄严论释》、《定解 宝灯论》、《时轮金刚大疏》等论典中、一而再、 再而三地叙述过。

但世间上, 有些不明智的人却将各宗派的 教义完全分开, 认为只有自己所学的宗派有解 脱道,其他宗派都没有。其实这种说法并不合 理,因为他们还没有懂得一切宗派最终合而为 一的观点。所以大家在希求般若时,一定要了 知修学般若的重要意义。很多道友从小都对般

若空性有欢喜心,这是前世的善妙习气所致。 《入中论》中讲8: 当我们听到般若 (也可包括禅宗 等法门) 时,心里有一种说不出来的欢喜,就说 明前世与空性法门有甚深因缘。

今天继续讲般若的殊胜性。 意思是说,如 果精通了般若,就能学习一切乘中所有宗派的 教义。

## 面二、成为修学一切乘之理? 善巧菩萨能修学, 声闻独觉诸功德,

不住干彼不希求, 思此我所学故学。

作为了解万法皆空,或通达显空无二之理 的善巧菩萨,他既通达声闻乘,又通达缘觉乘, 还通达阿耨多罗三藐三菩提——佛乘,或者说, 在他的境界中一切乘都可以包括、就像一藏斗 可以包括一藏升、一斤可包括三两、三元钱包 括三分钱一样。

所以, 在证悟空性的菩萨境界中, 小乘阿 罗汉和缘觉的境界、以及世间各种宗教的最高 见解,全部可以囊括。为什么呢?因为在这个 世界上、再也没有比圆满通达方便和智慧无二 的道理更高的境界了。而声闻、缘觉的境界只

<u>\$^@</u>\\\ - 43 - *K*\$^@

<u>ණමා - 44 - ඇම්</u>

<sup>8 《</sup>入中论》云:"若异生位闻空性,内心数数发欢喜,由喜引生泪流注, 周身毛孔自动竖。彼身已有佛慧种,是可宣说真性器,当为彼说胜义谛, 其胜义相如下说。"

<u>એ</u>

是智慧的一部分,或者说只通达了一部分智慧,方便基本上都没有。虽然现在世间其他宗教也在帮助众生或做社会福利,在这些方面跟佛教有相似的地方,甚至有些宗教在慈善活动的行为上,还远超过佛教,但它们的教义中并未讲到空性的教义。也就是说,在这个最关键、最核心的问题上,他们根本没办法触及。如今世界有两千多个宗教(也有一千多个宗教等说法),很多宗教的教义我也大致翻阅或研究过,但胜过空性的教义确实没有。

因此佛经中说:要修学声闻、缘觉、菩萨三乘的人,一定要学习般若波罗蜜多。就像在国王的宝库中,什么样的珍宝都可以找到一样;修学般若,小乘所讲的道理全部可以得到。所以在学习时,大家一定要学习般若空性和中观,一旦真正通达禅宗的明心见性,或大圆满的最高觉性,其他教义就非常容易。就像到了须弥山上,其他群山便可一览无余一样;若我们真正认识了心的本性,那时所有道理全部可以彻见。

虽然在菩萨的境界中,声闻、缘觉的功德 全部圆融无违地存在,但菩萨会不会安住在声 闻、缘觉的境界中呢? "不住于彼",即不会住 于声缘的境界,因为这只是一个单单人无我的 境界。他们也不会希求得到这种单空的境界, 因为这非常简单。比如,一个大学毕业的人, 小学的课程肯定学过;即使没有学过,大学课程完成时也不会有问题。所以高的境界有了以 后,劣乘或下乘的境界自然而然会圆满。

在求法时,有些道友特别喜欢求高法,这自欢求高法人,有些道友特别喜欢求高法人。 因为什么现在很多人喜欢到人喜欢到人喜欢到人喜,你是是一个人,你是我们是我们,你是我们的一个人,我们是我们的一个人,不管也可以一个人。就是一个人,不管也是一个人,不是一个人,不是一个人,不是一个人,不是一个人,这样的一个人,这样的一个人,这样的一个人,这样的一个人,这样的一个人,这样,他会去希求,这样其他学问自然。 他会去希求,这样其他学问自然。 通达。

可能有人会问:作为菩萨,需不需要精通所有学科或知识呢?需要。在大唐天竺三藏波罗颇蜜多罗翻译的《大乘庄严经论》里也说:"菩萨习五明,总为求种智,解伏信治摄,为五五别求。"其意是说,作为菩萨一定要研究或学习五明,(当然,这也是我们学院以"五明"来命名的原因。所谓五明,指内明、因明、声明、医方明和工巧明。)为什么呢?因为,若不精通五明,就不可能获得

<u>্রু টি</u>চ - 46 - *টে*টি



佛果。

但汉译本跟藏文的《经庄严论》有点不相同,藏文有这个意思:如果没有精通五明,作为圣者也不能获得佛果。但我想,汉地这个译本翻译者是印度人,也许在梵文版本上就有这样的意思。看起来,汉文译本比较细致,因为每一个学处的目标都说得很清楚。具体怎么样,以后再对照。

总的来讲,对希求成佛的圣者或菩萨来讲,学习很重要,所以大家一定要不断地学习。如

申五 (他者随喜被善之功德) 分二,一、 真实宣说,二、彼之原因。

面一、真实宣说:

于不退入大菩提,发心诚意作随喜,

三千须弥秤可量,随喜彼善非如是。

暂且不论精进般若波罗蜜多者的无量无边功德,也就是说精进修学般若者的现行福德, 当然无论谁修学般若其功德都非常大,若有人 没有能力、福报、时间修学般若,但他随喜别

<u>ණි</u>මා - 47 - අම්ිම

人,其功德也很大。的确,有人闭关 20 年、10 年、1年,这很不容易。因为,对比较忙或事情 比较多的人来讲,闭关 7 天、3 天、2 天都很困 难。所以,在见到或听到他人发心禅修或安住 空性时,一定要从内心深处随喜别人的功德。 若对于通过强烈的意乐和加行实修般若的的 式,不退转而趋入大菩提的行者菩萨的发心, 以至诚心随喜,虽然位于这个三千大千世界之 内的须弥山可以称量,但短暂时间随喜的功德 或善根却无法衡量。

乔美仁波切在《极乐愿文》里讲:"闻听他 人行善时,若舍嫉妒不喜心,诚心欢悦作随喜, 佛说同获彼福德。"意思是说,当我们听到别有 行持善法时,心里没有任何嫉妒心,也没有 高兴的心诚心随喜,心脏感的心诚心的的的功德,佛陀说他会获得同等的功德。口头上 的功德,佛陀说他会获得同等的功德。口头是 然说"随喜",或"随喜功德、随喜功德、 性事,或者说心里却很不是的 还是有差别。还有人说:"我不愿意做善事, 还是有差别。还有人说:"我不愿意做善事, 还是有差别。还有人说:"我不愿意做善事, 还是有差别。"他的意思是:虽然我一分钱不 喜就可以了。"他的意思是:虽然我一分钱不 也能得到别人花一百万作善事所得到的功德。 其实并不是这样。

话说回来, 当别人行持般若波罗蜜多, 或

做一些有意义的功德时,若能真正随喜,功德就很大。尤其是,当具有大悲心和证悟空性的智慧的菩萨或上师,到别的地方去弘法利生,或行持对众生有意义的大善事时,若能从内起中真正随喜,功德就非常大。甚至表面上看僧来好像并不是善事,但他真正维护佛法和高僧大德的话,我们也要至诚随喜。在《大般涅槃经》第三卷中有一个公案,其中有人随喜别人作战,实际上也得到随喜善法的功德。

这则公案是这样的:以前,欢喜增益佛出 改善增益佛识 改善增益佛识 改善 在他的教法下有恒征 化 的 我 不 在 他 具 有 慈悲心和证悟 空 求 佛 法 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 就 不 能 看 武 器 准 备 杀 他 对 在 不 能 看 就 不 能 看 武 器 准 备 杀 维 护 佐 氏 , 拿 着 武 器 准 备 杀 维 的 时 低 , 因 为 他 的 过 程 中 , 因 有 他 和 看 属 使 说 法 者 得 免 危 害 国 王 的 做 法 , 因 为 他 们 这 古 不 的 人 都 很 随 喜 国 王 的 做 法 , 因 为 他 们 没 办 法 压 制 这 些 恶 行 比 丘 。

虽然国王在战场上因嗔恨心而死,但他后 来却转生到东方阿閦佛刹土,成为彼佛第一弟 子。而随喜国王和与之共同与形象比丘作战的

<u>∽©</u> - 49 - √© €

<u> এক জিল্</u>ল - 50 - ক্রিট

人皆不退菩提之心,命终悉皆往生阿閦佛国。 觉德比丘命终后也转生彼国,成为彼佛第二弟 子。此公案中的有德国王是释迦牟尼佛的前世, 觉德比丘是迦叶佛的前世。可见,以作战的方 式为佛法献出生命也有非常大的功德;不仅如 此,即使对此随喜也能得到极大的利益。

但对恶业千万不要随喜。在美国 9·11 事件发生后,听说有些年轻人很高兴,甚至欢喜得跳起舞来。当时死了三千多人,随喜的话,就会得到很多罪业。但按《涅槃经》的公案来看,随喜别人在弘扬佛法的过程中制止恶行还是有功德的。

这里讲了随喜的功德很大。可能有人会问: 为什么会这样呢?因为大菩萨所作的事情没有 自己的空间,全部为了众生,随喜的话,功德 自然很大。的确,这种精神在社会中非常难得。 我经常想:我们这里很多道友总是帮助、利益 众生,无论是出家人还是在家人,精神都很可 贵。

前段时间,我在玉树见到一位拉萨的老师, 以前我和慈诚罗珠堪布都认识他,人很不错。 虽然他并不是非常有名的人,但在五六年中, 有一点钱财就拿出来培养孩子。因为在他办的 学校里读书的,要么是孤儿、要么是贫穷人家 的孩子。到目前为止,在该校毕业的人共有两 百多,现在还有七十多人。这次我们聊的时间比较长,他说:"我们学校有一个共同认识——谁有能力帮助别人,谁就最棒!"我觉得这句话是菩萨的语言。因为,如果一个人真的有帮助别人的能力,那不管别人说什么,他都很棒、很了不起。的确,以自私自利心做事情并没意义,因为在离开世间时,所有名声、财产、地位全部要舍弃,也就是说它们并不值得信赖。所以,真正菩萨的精神就是利益众生。

般若波罗蜜多的修法里也讲:成佛和往生极乐世界并不是为了自己享受快乐,因为在征生极乐世界和成佛后,才有利益无边无际见生极乐世界和成佛后,才有利益无边无际见的能力,而这就是成佛和往生的目的。不相对的目的或动机完全的目为成佛子与世间有些大学生,读书的目为成佛子的因素。但大乘佛子的目的,并不像现在有些人那样,应该说唯一的话,功德就非常大。

#### 面二、被之原因:

求善欲利诸众生,一切福蕴皆随喜, 故获如来功德已,为尽苦于世法施。

可能有人会想:随喜很简单,只要心里想就可以,比如:多高兴啦!这位不退转菩萨在

<u>ණමා</u> - 51 - <u>අමිලි</u>

<u>্রু ভিট্</u>র - 52 - *তে* ভি

修学般若。这么一瞬间的心态怎么会有那么大的功德呢?其实,这个功德非常大。因为,他直接随喜了那位菩萨所作的善事,间接也随喜了世间中所有追求自己善妙和想利益他众的所有众生的福德或善根。为什么这么讲呢?因为这位菩萨并不是为了自己的利益。

当然,个人获得利益我们也要随喜,比如 某人有很好的家庭,或某人升官发财了,但这 只是个人或家庭的事情,所以随喜的功德并不 大。刚才有人说慈诚罗珠堪布要去玉树,当什 我就发自内心地随喜,心里无比高兴。为什么 呢?因为他去那边会作很多功德,比如给灾等。 人民开示,能解除很多人心里的痛苦和忧伤等。 那我随喜的功德大不大呢?很大。因为,我直 接随喜了他个人所作的功德,间接也随喜了很 多人的善根,因为很多人都会因此而行持善法。

生。又比如,我们在吃穿等方面为学生提供帮助,表面上看只是培养了一群学生,实际上他们长大以后,每个人都会对社会、国家做许多有意义的事,那我们间接也对国家和社会做出了巨大贡献。所以,直接随喜菩萨,间接也随喜了无边众生。

有些佛经还讲: 皈依的时候, 最好选择在 具有菩提心的菩萨前皈依, 这样有很大功德。 以前、印度有一部分外道把月亮当作皈依的对 境,但他们不在十五的圆满月轮前皈依,却选 择在初一、初二、初三的月亮前皈依。原因是 什么呢?因为圆月的因是初月。佛陀在《佛说 大迦叶问大宝积正法经》中也说:"譬如此有情, 皈命于初月, 如是圆满月, 而彼不皈依。"还说: "我子亦如是、皈依于菩萨、不归向世尊、为 具大智力,出生如来身。"为什么佛陀要求弟子 不一定要对佛皈依, 而要在菩萨前皈依, 其原 因就是佛的因是菩萨。《入中论》也讲:"诸佛 复从菩萨生。"这就是菩萨重要的原因。为什么 我们经常说:对发了大乘菩提心的菩萨不能生 嗔恨心,原因就是他是严厉的对境,将来他会 成为重要的人物。

虽然表面上看来,真正发了菩提心的菩萨 跟凡夫并没什么差别,因为他们也要吃饭、走 路等,实际上他们的发心与凡夫人完全不相同。

<u>ණමා</u> - 53 - <u>අලිල</u>

<u>্রু টি</u>ট্র - 54 - *টে*টি

凡夫天天都想自己的利益,比如:怎样吃、怎样喝,今生来世如何获得快乐,全都围绕自我。而菩萨虽然会有吃饭、走路等念头,但因他为众生而活着,所以日日夜夜都会想到帮助众生。那在这样的菩萨前皈依、赞叹、供养,功德就很大。

所以,对菩萨的发心大家一定要好好随喜, 这样就能获得非常大的功德。当然,此处赞叹 随喜的功德,主要是讲菩萨以菩提心或般若空 性智慧摄持行持善事的功德非常大;而我们随 喜能获得巨大功德的原因也在于此。

辛四(此是超入行者之超胜功德)分三; 一、获得无分别之行;二、虽无分别然行事不 相违之比喻;三、获得此是证悟之功德。

壬一 (获得无分别之行) 分二;一、意义; 二、比喻。

癸一、意义;

菩萨无念而彻知,法空无相无戏论,不以二慧寻菩提,瑜伽者勤胜般若。

作为菩萨,当他安住在无有妄想、分别、 执著的无念境界时,所有染污与清净以及有无、 是非等全部都没有,而真正入于不住两边的境 界时,便能彻知万法是空性、无相、无愿(或无 戏论)、光明、平等的境界。正因如此,我们就 不能希求以执著清净与不清净、实有与无实、 能取与所取、远与近、常与断等两边的分别心 或希求心来获得这种境界,因为以这样的心态 根本不可能得到如此智慧,或者说寻觅到菩提。 所以,什么时候什么执著都没有,也就是说拥 有不堕两边的清净境界,那这种瑜伽士或菩萨 就在行持甚深的般若波罗蜜多。

《大智度论》中也说:"若有念,即是有相著处;是故说诸法无念故,当知般若波罗蜜亦无念。"这里讲了有念和无念的差别:有念头,违缘、痛苦等就会出现;若进入无念的境界,清净、不清净等就不会有。(刚才修上师瑜伽时,很多

<u>d</u>

道友都安住于无念的状态。当然,无念并非指单空,而是指有无等边全部远离的境界。)

所以大家皆应了知,所谓的清净与染污就 是我们的分别心。在藏密中,为了断除染净的 会为别,专门有窍诀性的修法,比如很多瑜伽都 要求不分别染净。发源于汉传佛教的日本禅案 也有断除染净的修法,下面就讲一则相关公案 有一位叫文道的法师,他做云游僧到处参访时, 听说慧熏禅师道风很不错、境界很高,便域所 有一位说:久仰禅师高名,末学非常 住的山洞,他说:久仰禅师高名,末学非常 就是神师说:算了吧!但现在太晚了,你就住 我这里。文道法师也同意了,晚上就住在他的 山洞里。

第二天早上他起床时,慧熏禅师早把粥做好了等着他醒来。吃早餐时,因为慧熏禅师经常一个人住,没有多余的碗,便把山洞口的骷髅(指头盖骨,藏地称托巴)捡来盛粥给他吃。文道禅师分别心很重,觉得:人的头骨这么脏,严多人的,他会很爽快,但有些人分别很重,有些人分别很重,但有些人分别很重,

说这种做法不好。其实好和不好就是分别心,若泯灭了分别,好坏就不会有。

明朝四大高僧之一的憨山大师, 在《梦游 集》(以前我以为《梦游集》全是梦的境界、当看了上下册的 《梦游集》后, 才知里面有很多诗词, 还有国学等方面的内容。 为什么要取这样的名字呢? 大师说:"为随顺颠倒梦想众生, 故与众生同游梦中而作佛事。所谓度脱梦里众生,成就梦里佛 果,'梦游集'之义乃如是也。") 中讲过自己住在五台 山时的一个梦境:一位僧人前来报告说: 文殊 菩萨在此北台顶设置浴室,请你去洗澡。于是 大师跟着他到了北台顶, 到后就进入一座充满 香气的广大殿堂,随后梵僧(即印度的僧人)将他 带领到了浴室。他解开衣服,准备入池沐浴时, 看到池中有一个人正在洗澡、定睛一看是个女 人。当下他就产生了分别念: 我是一个和尚, 怎么能跟女人一起洗澡? 并打算不入池。这个 时候, 里面的人露出身体, 才知不是女人是男 人。然后他们共同洗澡,从头到脚(包括五脏)全 部洗得干干净净, 内外洞然透明。

这时,出现一位梵僧手擎半边像剖开的西瓜一样的骷髅让他喝水,一看脑髓淋漓,他便心生厌恶而不愿意喝。梵僧说:你怎么不喝?这个很干净啦!随后就用手指抠出来吃得津津有味。结果梵僧把脑浆全部吃光了,只剩下血水。接着便让他喝,他喝下后,觉得像饮了甘

<u></u> \$67 - 58 - €6

露一样,法喜充满,身心舒泰。喝完后,那位印度僧人为他擦澡,大拍一掌后,大师就从梦中醒过来了。从此之后他就通达了染净无二,很多境界也与以前完全不相同。

但对凡夫人来讲,虽然口头上会说,但在 真正遇到清净与不清净的考验时,没有修行是 界就会产生执著。但是,以对二边的执著去寻 找菩提,无论如何也不可能得到。所以大家 定要了知,在万法的本体上净与不净都没有, 只不为别念执著后,才逐渐形成了干净 只不一净、高尚等二边之法。当然, 不干净、高尚与不清的。若从世间名言来讲, 定要分清净与不清净以及高低、前后、左右等, 在则整个世界就乱套了,而这也是月称论师在 名言中承许有真世俗和倒世俗的原因。

总之,在真正希求菩提时,大家一定要懂 得本颂所讲的道理。当然,无念乃禅宗最高境 界的原因也在于此。

#### 癸二、比喻;

虚空界与彼违一,非有何亦不得彼,善行智慧之菩萨,亦如虚空寂灭行。

这里以虚空来比喻菩萨的无念境界。在藏地,高僧大德们在修大圆满时,经常使用虚空和水晶的比喻;从汉地高僧大德的传记来看,

尤其是禅宗,观虚空的例子或公案也相当多。 可见,虚空是认识心的本体或获得开悟境界的 最好象征与比喻。

无论是在藏地还是在汉地,很多高僧大德和瑜伽士都有这样的境界。因为他们的境界非常宽广,好坏等分别念的障碍全部都没有了,所以让他讲就能讲几个小时,让他停止马上就能停下来。因为他们的境界已经超越分别思索的范畴,所以我们看也看不到、想也想不到,甚至对他们所说的我们根本摸不着头脑。以前,藏地有一位高僧叫章国智托,他说话做事完全

জন্মি - 59 - *ব*হিল

<u>্রু টি</u>ট্র - 60 - *টে*টি

跟着别人重复,但他开悟的境界远远超越其他人。

关于虚空,在无垢光尊者的大圆满窍诀中,有些是直接观虚空而开悟,有些则通过虚空向虚空而开悟。以前,莲花生大师用手指指人术的水性,那个时候很多比喻,不有人说:"心量广大,犹如虚空,无有边畔,亦无上下长短。""大小少少。""大小少少。""大小小小孩子,无有边畔,不有头尾。""大小小孩子,无有头尾。""大小小孩子,无有头尾。""我是不是我们是不是是我们是不是我们。有些因各种因缘不具足,可能很多年后,没有些因各种人说:"我已学佛好几年了,我们有些因各种人说:"我已学佛好几年了,有开悟。有为越着急越不能得到。

以前汉地有个宝掌和尚,在《五灯会元》、《峨眉山志》等书中都有他的公案,想必大家都很清楚。在汉地来讲,他是寿命最长的和尚,一共活了1072岁:公元前413年(佛陀圆寂70多年后)在中印度降生,公元657年在中国圆寂。现在很多人说:本焕老和尚已经103岁,南怀瑾90多岁,虚云老和尚活了120多岁,荣索班智达119岁,他们很了不起。相比之下宝掌禅师的寿命就长得多,而且他700多岁(或言900多岁)时才在达摩祖师前证悟。

他降生时左手握拳,后来父母把他送到寺院里出家,在看到本师像后拳自然张开,结果里面出现一颗宝珠,遂以之供佛。以此原因,人们就称他为宝掌,再后便称为宝掌禅师。他在印度住了五百多年(或言六百多年),走遍了五个天竺国度。后来东游此土,入四川礼普贤,峨眉山便成了他在中国的第一站。

据说峨眉山成为普贤道场的由来也与他有关:以前,一位叫蒲公的人在金顶看见普贤菩萨的光也不知道是怎么回事。宝掌告诉他是普贤祥瑞,并让他问最早将佛经(如《四十二章经》等)传译到中国来的两位法师——摩腾与竺法兰,他们也这样认定。当时应该是东汉年间,他们俩都住在白马寺。经他们三位认定后,峨眉山成为普贤菩萨的道场便名正言顺了。

后来他到过五台山,还去过湖北的黄梅等地。在亲近达摩祖师时,祖师呼他为"老阇黎",他答应后,祖师哈哈大笑,他便以这个笑声而开悟。后来他还拜见过二祖、三祖、四祖、五祖。最后在浙江绍兴市南的东山云门寺示现圆寂,当时正值唐朝。据说武则天曾在他面前皈依,武则天的国师神秀也是他剃度的。

圆寂时他说:"本来无生死,今亦示生死; 我得去住心,他生复来此。"意思是说,本来没 有生死,但我今天却示现生死;我已获得心能

<u>্রু টি</u>ট্র - 62 - *টে*টি

自由自在去住来的境界,以后我还要再来中国。 他还授记:再过六十年,会有一印度僧人前来 取我的骨舍利,你们千万不要阻挡他。时间到 时,确实有一位印度僧人前来,绕礼师塔后, 遗塔自然打开, 骨架却完好无损地存在。然后 他把骨舍利拿到附近的池中洗后, 便将之带回 印度去了。从此之后、此池遂命名为洗骨池。

关于武则天,她是唐朝第六位皇帝,也是 中国历史上唯一的女皇帝。她称帝后、改国号 为周,后来中宗皇帝复国号为唐。在中国历史 中, 武则天被丑化得很厉害。有些人说: 因为 这是男人在写历史, 所以会变成这样。我觉得 武则天很了不起,因为她不但自己虔诚信仰佛 教,在弘扬佛法方面贡献也非常大,比如修复 寺院等。再说, 当时汉地的风俗是男人为天、 女人为地, 在这样的社会习惯中, 她能做皇帝 也很不容易。虽然有些历史把她刻画得很丑陋, 但我认为也不一定那么恶劣, 因为她在位的十 五年中,对佛教所作出的贡献,无数后人都佩 服不已。

言归正传: 作为修行人, 对虚空般的境界 皆应引起重视。而在修行中, 以虚空来了知心 的本体或通达万法的本性, 也很重要。如果真 正有一些境界, 在外境出现得与失、快乐与痛 苦等时,就不会随之而转。如果没有一定的境

界, 虽然暂时能在别人面前演演戏, 但也包不 住。若想真正了断生死,般若空性的宝剑就不 可缺少。相信大家通过这么长时间的学习,一 定深深感受到了般若空性的微妙。

汉地禅宗和藏传密宗历代都有许多大彻大 悟的高僧, 虽然他们有些行为世人不一定能接 受,但也没办法,因为完全超越了世间的行境。 所以, 我希望道友们学佛不要停留在口头上, 也不要过于注重外在的行为和形象, 而应在内 心深处真正认识一切万法的本来面目。若能如 此,便能示现"本来无生死,今亦示生死"的 境界。也就是说, 虽然在显现上有生老死病等 苦和各种快乐,但却不会执著,因为这些是为 了众生的利益假装的,实际上根本没有。若我 们都到达这种境界, 那每一个人都会获得快乐。

#### 第四十四课

下面继续讲《般若摄颂》, 今天讲第二个问 题。

壬二 (虽无分别然行事不相违之比喻) 分 三:一、以幻人之喻说明不分别对境有情;二、 以幻化之喻说明不分别作者; 三、以木匠工巧

<u> \$^@</u>}} - 63 - *1*\_@^@





#### 之喻说明不分别果。

**癸一、心幻人之喻说明不分别对境有情**; 人中幻人无此想:取悦此人彼亦行, 见显种种之神变,彼无身心亦无名。

在座的各位都清楚,般若法门跟其他佛教内容比较难懂,所以在理解的过程中,肯定会有一些困难;而净土法、加行法等简判法门,在讲述的过程中可以用大家能理解的进程中可以用大家能理解的,在讲述的进程中可以用大家能理解般若不能,实际上它就是不能是人样用语言来描述,实际上它就是一般来讲。一般来讲是为别思维境界的深奥之法。一般来讲。经典和论典作一些讲解,若对空性法门没有前世的者以,即生中又没有信心和欢喜心,这种人就和对,即生中又没有信心和欢喜心,这种人就和对解开其中的密义。所以在听受般若法门时,大家一定要有正确的态度。

故我希望出家在家二众:如果能听懂,依 靠甚深空性教义就能遣除或烧尽我们相续中的 轮回种子,对未来的生生世世来讲,这都非常 难得;如果实在听不懂,哪怕听一堂课,它的 功德和利益也无量无边。而我们来到这个世界 后,每天都迷迷糊糊、浑浑噩噩地虚度时光, 并没有真实地修行,即使有些修行也成为人天 乘之法,所以我觉得最有意义的就是闻思修行 般若。

下面我们就以欢喜心和清净心来共同学习般若。一切万法本来都远离四边八戏,所以并没什么好分别思维的,因为真正佛菩萨的境界,并不是我们心里的种种妄想能分别执著的。思讨完成离言说思维、超越分别妄想的不可思境界时,自然而然能利益无量无边的众生。可能有人会想:我安住空性时能不能利益众生,但若有一定的修行境界,通过入定或观修,也能间接让无量无边众生得到真实利益。

若有人问:获得无分别境界者是怎么利益 众生的呢?因为要利益众生,首先要思维,然 后才能去帮助,如果没有分别,怎么能利益呢? 实际上无分别也可利益众生。

首先讲比喻:比如,在大庭广众中,约化师幻化的虚幻人(其实机器人也可叫幻人),其行为可以造作种种事情,语言也能种种描述或与人沟通,但它有没有思维、分别、执著呢?没有。因为它毕竟是幻化人。所以它不可能想:我今天来到这个表演场所,一定要让观众生起欢喜心。虽然没有,它却能逼真地表演。

2005年,中科院经过4年研究,完成了我 国第一台有表情的智能仿真机器人。它有各种 各样的表情,能唱歌、背诗,以及做一些简单

ۇ ك

<u> তিটি</u> - 65 - *তে*টি



<u>~</u>

的动作。它能通过精确采集人发声的频率,进行分析,迅速找出对应的话,并做出回答。有些女孩子问它:"我漂亮么?"它回答说:"你比我漂亮多了。"有人开玩笑地问:"你有女朋友吗?"它无奈地说:"妈妈说了,现在不准谈恋爱。"当时,这种机器人每台售价30万元。

面对这样的幻化人,虽然能让人们生起欢喜心或好奇心,但它有没有执著呢?绝对没有。虽然没有分别念,但它却做了许多取悦众生的事。尽管人们看见它显示各种各样的神变,即展示各种行为和表情等,可是它既没有身体,也没有心识。既然没有设施处,那真实的名称也是没有的。通过学习这个比喻,大家一定要明白:虽然世间中有这样的幻化,但却没有分别念;虽无分别,也可造作很多事情。

若我们懂得这个同品喻,就能了知菩萨无分别而行极为合理。《大宝积经》中说:"分别涅槃者,不住斯胜道,愚为分别害,不能趣涅槃。超过分别者,无想无分别,于斯大道中,以是而发趣。众圣之胜道,愚夫皆远离,若管此法者,斯道为无上。"《华严经》中亦云:"譬如上幻师,示现种种色,于彼幻中求,无色无非色;菩萨亦如是,以方便智幻,种种皆示现,充满于世间。"可见,利益众生的菩萨在幻的世界中,可以示现种种无实的行为,但他却没

有任何分别执著。

本经亦云:

如是行慧永不思,证悟菩提度有情,种种生具众多事,如幻示现无念行。

同样,行持般若波罗蜜多无分别、无执著、 无相之义的菩萨,永远都不可能这样执著:我 已发了无上菩提之心、我已获得证悟空性的境 界、我现在已经大彻大悟,所以我有度化众生 的能力。但有些人恰恰相反,比如今天度化了 很多众生,不但心里非常欢喜,还到处去宣传: 我今天度了特别多的众生,你们应该值得欢喜, 还应对我生恭敬心,因为我并不是一般的人, 在这个世界上,这样的大菩萨、大圣者很难得 到。

当然,个别菩萨或上师有甚深密意,比如为了让众生生起欢喜心,进而趋入佛门、解除烦恼,他们也会这样说。前一段时间,我们讲上师的密意如虚空、智慧如大海、悲心如境界上师的密意如虚多以分别念无法描述的境界,就可以这么说,即使是的大海、就可以这么说,即使是什么,就可以我有了,就是第几世活佛,你的世是什么、我的前世是什么,所以我有度的的世是什么、我的前世是什么,所以我有度化你的因缘;如果你各方面不供养我、不配合

我,就破坏了缘起,后果将自负。但不知他们 是否有特殊密意。

对真正利益众生的菩萨来讲、今天度化了 多少众生或帮助了多少众生,他心里根本不会 去惦记、执著。但凡夫人并不是这样,比如今 天以布施食品等方式帮助了乞丐, 那终生都忘 不了。若今天害了别人,可能一会儿就忘得一 干二净。这就是凡夫人的特征。

虽然真正具有境界的菩萨并不会执著"证 悟菩提度有情",但事实上,他在世间会示现种 种投生、比如转生到飞禽、水生动物等中、以 各种各样的身相来利益众生。尽管菩萨为了度 化众生,过去、未来、现在一直不断地在示现, 但全是以无分别的方式行持的。《华严经》四十 四卷中也说:"菩萨能如是,普见诸世间,有无 一切法, 了达悉如幻。众生及国土, 种种业所 造,入于如幻际,于彼无依著。"

但凡夫人在得到地位、财富、名声等时, 就开心得不得了, 甚至忍不住地哈哈大笑; 一 旦遇到家人死了、东西丢了、地位没有了,就 非常伤心、甚至"鸣鸣鸣"地哭。而菩萨已把 世间的利害、得失、兴衰等视为如幻如梦,他 在度化众生的过程中,就不会起真实的分别念, 或像凡夫那样执著。《大乘庄严经论》里也说: "不起分别意、成熟去来今、处处化众生、三

门常示现。"其意是说,菩萨在度化众生的过程 中,不会起这样的分别念:我过去曾成熟众生, 我未来当成熟众生, 我现在正在成熟众生, 虽 然没有此类分别念,但因他的发愿力极其殊胜, 度化众生的事业却任运自成——一切时以诸善 根于十方世界遍以三乘教门成熟众生。

的确,有些大菩萨或大圣者,并没像凡夫 人一样勤作, 天天都操劳, 但无量无边众生都 信任他、喜欢他、慢慢慢慢他的事业也自然而 然成就。我经常想,上师如意宝住世度化众生 时,非常快乐、开心。为什么呢?因为他老人 家除了每天上午花一两个小时给大家讲课以 外, 其余时间全部都在修行。长期住在学院的 金刚道友都清楚, 法王在学院时, 从来不会像 我们一样:上班时天天跟人斗争,别人失败了 自己就高兴,别人胜利了自己就伤心。为什么 真正的大菩萨无论到哪里人们都自然而然恭敬 他呢?因为他真正通达了一切万法在胜义中是 空性, 在世俗中是如幻如梦的境界, 也即在心 中现前了证悟。因此,获得这种境界非常重要!

对在座的道友来讲,无论你是在家人还是 出家人, 只要努力闻思修行决定可以证悟, 就 像《窍诀宝藏论》里面所讲的一样。如果没有 努力,甚至没有信心,整天都拿着内容不清净 的小说看,或者看电视、看电影,那甚深的般

若空性绝对不可能在你心里面生起来, 因为世 间法与出世间法相违之故。

就像火存在的地方水不可能存在, 或水淹 没的地方火焰不可能熊熊燃烧一样(此乃就一般而 言), 当世间的杂念越来越强盛, 贪嗔痴越来越 猛烈时, 相续中的信心、悲心、智慧, 或圣者 七财慢慢慢慢就会灭尽。所以, 在座的道友皆 应对圣者不可思议的境、行生起信心和希求心, 否则想真正学习空性法门, 乃至通达、证悟都 不可能。

无论是藏地还是汉地, 很多大德从小都对 空性法门有信心,因为有信心才会去追求,追 求后自然会有结果。如果一生中都像世间的猪 狗一样,除了吃的东西以外其他都没兴趣,那 就是没有理想的人。所以,除了衣食住行以外, 人还应有最上等的追求。因为, 想生生世世获 得快乐,必须希求能带来光明的佛法。如果没 有这样的希求, 也要追求世间中其他有价值的 真理。所以,大家在即生中皆应希求真理,而 不应散乱于无意义的琐事。

癸二、 以幻化之喻说明不分别作者: 如佛化现行佛业,于行骄傲毫不生, 如是行慧巧菩萨,亦如幻化显诸事。

就像寂慧如来的传记中所讲的一样, 一切

佛陀化现为一位佛陀, 这位佛陀在众生前讲经 说法、示现种种神变,以及以十二相妙行:兜 率降凡、入胎、出生、学艺、受欲、出家、苦 行、诣道场、降魔、成道、转法轮、入涅槃等 方式来度化众生。虽然他显现了佛陀的事业, 但因他是佛陀的幻化, 就不会像世间人一样产 生成功感和骄傲心: 我来到这个世界作了如何 了不起的事业,也没有"我事业已经圆满了, 或我佛事已经成功了"等分别念。原因是什么 呢? 因为他仅仅是现而无实的幻化显现,或者 说在佛陀的境界中根本不可能有如是执著。

同样的道理, 先闻思、再串习、最后领悟 了现而无自性的空性, 这样具足现空双运智慧 的菩萨也没有分别念。那他不管是讲经说法, 还是以种种身相、语言、禅定来利益无量众生, 都不可能去执著,即生起实执。所以大家皆应 了知,对真正的佛菩萨来讲,不要说生起不清 净的执著,就是度化众生的清净执著也不会有。 而凡夫人,一旦成功就高兴得不得了,还生起 成就感;一旦不成功或有些地方不顺,就开始 愁眉苦脸,心里也极其伤心。所以,从度化众 生的心态与行为上, 也能看出谁是真正的菩萨, 以及他所悟入的境界。

《维摩诘所说经·观众生品》亦云:"尔时, 文殊师利问维摩诘言:'菩萨云何观于众生?'

ණමා - 71 - *ැ*ම

<u>জ্ঞি</u> - 72 - *র্ভৌ*্

维摩诘言:'譬如幻师见所幻人,菩萨观众生为 若此。如智者见水中月,如镜中见其面像…… 菩萨观众生为若此。'"的确,这些比喻非常好! 但不信佛教尤其不信大乘空性的人,会觉得这 些比喻也没什么。而真正对空性有兴趣、有信 心的人、慢慢思维其中的甚深意义就能了知: 虽然在名言现相中诸佛菩萨会度众生、但他们 却没有实有的执著;就像有智慧的人看水月一 样,虽然水月在他面前有显现,即有恍恍惚惚 的水月存在, 但他绝对不会像猴子捞月一样, 跑到井里去把漂亮的月亮捞出来。可见在世间 中, 智者和愚者之间的差别还是相当大的。

如果谁有真正的佛教教育, 也即了知万事 万物虽然显现不灭,但它们的本体却是空性的, 那在他面前,人们所贪、所嗔、所求的各种眼 花缭乱的景象, 就会像老人看孩童的玩耍一样。 也就是说、虽然在他面前有显现存在、但根本 不会像凡夫人一样执著;即使有时看来他会执 著,但都是假装的。比如,一个小孩玩具坏了 后一直"呜呜呜"地哭,老人见了后也跟着哭, 那是不是老人心里真的很伤心呢?不是。他只 是随顺孩子, 因为他不哭就没办法停止小孩的 哭声。在这种情况下他也会说:好可怜,这么 好看的东西都坏了, 甚至他也会"呜呜呜"地 假装哭起来。但这并非真实。

以前, 佛印禅师和苏东坡有这样的故事: 有一次, 苏东坡准备到佛印禅师那里去, 并提 前给他去了一封信,说:我要去你那里,但你 不要来接我,应像赵州禅师迎接赵王一样。

以前,赵州禅师有三种接待。上等接待: 禅师一直睡在床上不起来,来了以后打个招呼; 中等接待:他下床在自己的门口等着;下等接 待:他到山门外去迎接。有时我去学校,有些 老师到院子门口来接,这是下等接待;有些在 自己房子门口接,这是中等接待;有些干脆不 接,去了办公室也不起来,还用特别恨的眼光 看着,这是最上等的接待。按赵州禅师的习惯 来讲就是这样。

虽然苏东坡要求禅师以无接而接的方式来 接待他,但苏东坡来时,佛印禅师却站在寺院 最外面的门口隆重接待他。这个时候, 苏东坡 觉得找到了很好的理由, 便通过禅话来取笑禅 师。他说:我本来让你不要来接,但你偏偏要 接, 那说明你没有赵州禅师那样的境界。当时 佛印禅师说了一个偈颂:"赵州当日少谦光,不 出山(又作'三')门迎赵王;怎似金山无量相, 大千世界一禅床(或'大千都是一禅床')。"意思是 说,赵州禅师当年缺少谦虚的美德,所以不出 山门迎接国王; 这怎能比得上无量无边庄严法 相的金山寺,和我以三千大千世界作为禅床的

无相境界呢! 言外之意, 你苏东坡只能以肉眼 见到有形的床、而在我的境界中、所有世界全 部都是禅床,或者说虽然我出来迎接,但根本 没有离开过禅床,即禅定的境界,只不过你的 境界太差了,根本看不见。自然苏东坡又败给 了禅师。就像这样、他们以前世的因缘、经常 在禅宗的境界上作一些辩论。

本颂也讲, 真正的善巧菩萨, 他能如幻化、 幻术般地在众生前显示一切事。但我们在看到 某位菩萨、上师、大德显现各种各样的形象时, 也许会很难接受。比如赵州禅师、国王来了他 还在床上睡着, 甚至打招呼也是睡着的, 如果 换了我们,可能会特别不高兴。以前法王在世 时,有一次法王坐在法座上,一位领导坐在下 面铺的地毯上。后来那位领导特别不高兴,他 说:"怎么堪布坐在高高的法座上,让我坐在特 别硬的地上。"但实际上,真正有一些佛教的境 界,就不会这样。当然,我们对这些人要求太 高了也不现实。

因此, 平时我们心里就要观清净心, 因为 很多佛菩萨化现的大德都有甚深密意; 我觉得 这样的教言凡夫人都应记在心里。如果完全按 我们的分别念来揣测、衡量,那就成了以小人 之心度君子之腹。在世间学生也不理解老师的 行为,如果老师用鞭子打,学生就会特别讨厌

老师, 但他长大后就会明白: 我如今有如是智 慧和能力, 全来自当年老师的严格要求, 所谓 "严师出高徒"是也。

以前读小学时, 有一位老喇嘛对我很严厉, 现在我越来越感激他。当时, 我每次打篮球或 跟其他小孩玩的时候,一想起来他的脸色就特 别害怕:不行,现在必须离开玩耍的群体。虽 然当时自己也认为: 其他小朋友都很快乐, 可 是我因为有了这么一位老师,一点自由都没有, 我什么时候才能离开他啊! 虽然自己想了很多 办法离开他,但都没有成功。前两天我还梦到 自己已经离开他,而且修了一个小小的房子。 但结果,依靠这位老喇嘛,让我学了很多知识。 话说回来、凡夫人对菩萨的行为很难接受、这 也是情有可原的。

> 癸三、以木匠工巧之喻说明不分别果! 巧木匠造男女像,彼亦能做一切事, 如是行慧巧菩萨, 无分别智行诸事。

比如、擅长工巧的木匠能造作男身和女身 的像, 而所造的男女像还可以做很多事情, 比 如干木活、跳舞等。但它们有没有我做了这件 事情、那件事情的分别心或执著相呢?没有。 为什么呢? 因为它们根本没有思维。同样的道 理, 行持智慧、具足善巧方便的菩萨, 在度化

众生的过程中,虽然显现各种各样的身相,也圆满了许多众生的资粮,但他们也不会有执著。《华严经》五十九卷亦云:"一身能示现,无量差别身,无心无境界,普应一切众。"这一卷经

文很好,希望大家能看一看。其意是说,虽然 菩萨能以一个身体示现无量无边不同身相来利 益众生,但他也是安住在无分别智慧中行持的。

益众生,但他也是安住在无分别智慧甲行持的。 以前,宗喀巴大师、萨迦班智达、上师如意宝 等高僧大德,在利益众生的过程中,也在各个

地方示现不同身相来帮助众生,但他们都没有执著。

《华严经》五十九卷还说:"菩萨住法性,能以自在智,广出随类音,亦复无分别。"意思是说,菩萨安住心的本性时,能以自在的智慧在广大有情前显示各种各样的声音、身相等,但他却没有分别。的确,真正,都不可能有分别心。以前都不可能有分别心。这摩祖师在汉地弘扬禅宗时,也有很多人不能了解,但也有一部分人认为他的无分别显现不可思议。

也可以这么说,因为菩萨把众生观作幻化人,所以他不可能有"我度化了他们"的执著。 圣天论师在《中观四百论》中这样讲:"若谁见 众生,如机关幻人,彼等极明显,能趣入胜位。" 意思是说,如果谁能把众生看作机关幻人一般, 那这位菩萨很明显能趋入殊胜的境界。

在《杂譬喻经》<sup>9</sup>和月称论师的《四百论释》 中都有这个故事:北印度有一位特别善巧的木 匠,他无论制作男人的像还是女人的像,都栩 栩如生,跟活人没有差别。印度南方有一位的师,他画技特别惊人,其所画人也跟真正的人一模一样。一次,这位木匠用木头制作了一位美女,给她穿上衣服,打扮得跟真人无二无别,而且这位美女还可以做供茶、供酒、微笑等服务,但不能说话。然后他请这位画师到他留客,并让这位美女扫待他。到晚上,木匠留画师住在家中,并让这位美女与他共宿,然后就回房间休息去了。

五品

<sup>9 《</sup>杂譬喻经·木师画师喻》:"昔北天竺有一木师,大巧,作一木女,端正无双,衣带严饰,与世女无异。亦来亦去,亦能行酒看客,唯不能语耳。时南天竺,有一画师,亦善能画。木师闻之,作好饮食,即请画师。画师既至,便使木女行酒擎食,从旦至夜。画师不知,谓是真女,欲心极盛,念之不忘。时日以暮,木师入宿,亦留画师令住止。以此木女立侍其侧,便语客言:'故留此女,可共宿也。'主人已入,木女立在灯边。客即呼之,而女不来。客谓此女羞,故不来,便前以手牵之。乃知是木,便自惭愧,心念口言:'主人诳我,我当报之。'于是画师复作方便,即于壁上画作己像,所著被服,与身不异,以绳系颈,状似绞死,画作蝇鸟,著其口啄。作已闭户,自入床下。天明,主人出,见户未开,即向中观,唯见壁上绞死客像,主人大怖,便谓实死,即破户入,以刀断绳。于是画师从床下出。木师大羞。画师即言:'汝能诳我,我能诳汝。客主情毕,不相负也。'二人相谓:世人相诳惑,孰异于此?时彼二人信知诳惑,各舍所亲爱,出家修道。"



第二天早上,那位木匠对他一直不开门感到诧异,于是从门缝中往里看,只见客人已吊死在房中。他特别着急,也特别害怕,于是马上撬开门,用刀去割绳子,这时才知是画像并非实际情况。这个时候,画师也哈哈大笑地从床底下出来了。

着,看起来特别可怕。然后他就藏在床下。

在当时印度来讲,他们俩是非常出名的画师和木匠。通过这两件事情,他们也了达了时间上的所作所为特别奸诈、虚妄,也即虽然表面上看来实实在在,实际上并不真实。或者说,面上看来实实在在,实际上并不真实。或者说,面达并无真实性可言。后来他们俩都出家一个方法并无真实性可言。后来他们俩都出家。拿圆胜师管的几个木匠来说,可能他们都不会出家,是不是因为做得不太好?不能这样说,应

该说好。

据新闻报道:2010年4月1日(今天是5月1日)那天,在泰国首都曼谷的一家日本餐馆中,机器人服务员为客人上菜。这家日本餐馆是泰国首家拥有机器人服务员的餐馆,顾客可以通过电子触摸屏进行点菜,点完菜后机器人会带来相应服务,比如上菜等。它还能以种种表情在客人前唱歌、跳舞,还可以自动到餐桌为客人收走空盘。当时这件事很哄动。

虽然世间有各种各样的幻化人,但它们都没有真实的分别心。拿刚才这个机器人来说,它不可能有这个客人好、那个客人不好的分别念。就像这样,菩萨在利益众生的过程中也不会有执著。所以,修行人有很大执著的话,那就说明他证悟空性的境界并不一定很高,应该从这方面来了解。

壬三 (获得此是证悟之功德) 分二;一、 受到众天顶礼之功德;二、能击败恶魔之功德。 癸一、受到众天顶礼之功德;

如是行持诸智者,众天合掌亦顶礼,十方世界诸佛陀,亦作赞叹众功德。

前面所讲的,通达一切万法为空性、具有 无分别境界的菩萨,世间众天尊皆会双手合掌, 以最大的恭敬顶礼他。可能有人会问:石头、

茶杯等无情法也无分别,它们是否受到诸天恭敬呢?其实并不是这个意思。而我们现在虽然分别念很重:因痛苦、快乐交替出现,便一会儿高兴、一会儿不高兴,或者说,除了酣睡以外,基本上都在患得患失的分别执著中度过;但我们若能好好修行空性,最后达到无分别境界,也能得到诸天的赞叹与礼敬,就像世间中具足无分别慧的智者或高僧大德一样。

为什么在禅宗和密宗的历史上,无数高僧大德受到那么多人的崇拜呢?其实,人们并不是崇拜他们的身体,也并不是崇拜他们的声音。当然,这也是身体素质非常好的运动员、嗓子特别好的歌星,在老年时不一定能赢得人们崇拜的原因。那人们崇拜他们什么呢?就是智慧和禅定。所以,如果谁真正了达一切万法为空性,那不管他是什么样的身相,人们都会崇拜他。

这里讲,对如是善巧行持无分别行为的诸位智者,包括世间智者在内的人道众生,和梵天、帝释天、四大天王、三十三天的天人在内的天界众生,还有夜叉、罗刹、魔众等非人,自然而然会向他恭敬、顶礼;不仅如此,十方所有佛陀,如东方不动佛、南方宝生佛、西方阿弥陀佛等,皆会交口称赞或宣说这位安住在空性中的菩萨的功德。

在《大般若经》中说:行持般若波罗蜜多的人,人和天人皆会恭敬,预流果、一来果、 无来果、阿罗汉、缘觉等圣者也会恭敬他,所 有诸佛菩萨也会恭敬他,而且这样的菩萨还能 远离一切魔障和疾病。

现在有些爱睡懒觉的人说:"我爱睡觉,通过睡觉可以降伏魔众。"这种说法太愚痴了,因为谁爱睡觉魔王最高兴,那怎能降伏它呢?如果真的想降伏魔众,就要多看一些般若空性方面的书。其他经论实在不能学习的话,你就念《金刚经》和《心经》。若念《般若心经》,所

有外魔都不能接近你。《金刚经》中也说10:读 诵、受持此经的地方,就像塔庙一样,所有魔 众都不可能靠近。

所以,人天一切众生皆应恭敬、受持般若 法。《大般若经》中也说:"能疗一切病,世尊 今所说, 般若微妙药, 我等顶戴持。" 意思是说, 我们皆应顶戴、受持世尊所说的,能治疗一切 病的最甚深、最微妙的般若法。所谓"顶戴持", 指以恭敬心受持,并不是说对般若经念也可以、 不念也可以。

现在世间的领导或学者都认为自己的讲话 很精彩、很有价值, 其实他们的话过一段时间 就会作废。比如、七十年代很多领导的讲话现 在有没有人行持或接受呢?没有。八十年代、 九十年代……一代一代的领导都是这样。世间 名人所说的话基本上也是这样。前一段时间, 我看了华盛顿、林肯、里根等美国总统的演讲, 但它们现在对西方文化还有多大影响呢? 在东 方文化的历史长河中, 现在又能取出多少真正 有价值的东西呢?可是,佛陀在两千五百多年 前给我们宣说的万法皆空的道理,包括科学家、 文学家在内的世间智者都极为赞许。那天有一

10 《金刚经》云:"须菩提! 在在处处, 若有此经, 一切世间天人阿修罗, 所应供养。当知此处,则为是塔。皆应恭敬,作礼围绕,以诸华香而散 其处。"

个人说:"佛陀说的法很好啊! 科学家也是破不 了的哟!"因此大家皆应了知, 佛法是颠扑不破 的真理。而我们能受持这样的妙法, 应该说非 常有意义、有价值。

因为,安住在般若空性中的人,十方诸佛 菩萨也会赞叹他, 就像诸佛菩萨赞叹文殊菩萨 和普贤菩萨一样。在文殊菩萨和普贤菩萨的传 记中说: 十方世界都会赞叹他们的功德。为什 么会这样呢? 因为他们恒时安住于空性的境 界。可见,并不是仅仅赞叹他们的行为。

前面也讲了, 一切万法的本体本来是现空 无别的, 若我们慢慢在这样的境界中修行, 最 后心完全到达这种境界, 那个时候就可以做到 无分别。其实, 无分别智有道位无分别智和果 位无分别智两种。一般来讲, 凡夫人相似的无 分别智可以包括在道位无分别智中, 虽然我们 现在并不能做到完全像佛菩萨那样, 但也可以 相似修行。我们每天念修上师瑜伽时、都要观 想三世诸佛菩萨的智慧跟上师的密意一味一 体,最后上师的无分别智慧跟自己的智慧融合, 并如是安住, 其实这就是相似的无分别智慧。

汉地、藏地有些禅师刚开始坐禅时, 分别 念很重,安住一分钟也觉得很漫长。他们会想: 时间到了没有?或者要么动眼睛、要么动嘴巴, 一直忍不住。有些在安住的过程中, 连自己的

<u>ණිමා</u>ා - **83** - ඇම

<u>জ্ঞি</u> - 84 - *তে*জি

第四十五课

下面继续学习般若、今天讲第二个问题。

癸二 (能击败恶魔之功德) 分二: 一、真 实宣说;二、被之原因。

子一、真实宣说,

等恒河剎诸有情,假设普皆成恶魔,

一毛亦化相同数,彼等无法障智者。

这里以假设的语言说:修持般若空性法门、 住于无分别智慧的菩萨,即使成千上万恶魔来 对他进行作害,也不可能得逞。我们知道恒河 沙无量无边,像恒河沙那样多的三千大千世界 中尽其所有的众生,假设全部变成恶魔,每一 恶魔的每一汗毛也幻化出恒河沙数刹土中所有 有情数量的恶魔,尽管这么多的魔都对安住于 无分别智慧的智者菩萨作障碍,或者说毁坏他, 可是不但不能毁坏他的道心、连他的一根汗毛 也不能动摇。

其原因下面的颂词有阐述、这里我引用其 他经典中类似的教证给大家简单分析一下。《大 宝积经》中云:"安住佛法中,能修空智者,无 量诸魔众,不能动彼等。"因此,对安住于佛法 境界当中, 能够修持般若空性的智者来讲, 即 使前面所讲那么多的魔众一起对他进行干扰,

语言都克制不了, 到时就开始咳嗽等。其实, 如果心真正能安住,各种声音和分别念全部能 控制。

当然, 现在我们很多人还在道位, 有些连 相似的无分别境界也不一定有、那要达到无分 别念的境界就有一定的困难。但我们要逐渐学 习,而且还要长期地学。我希望道友们在一辈 子中, 都要修学般若空性法门和利益众生的菩 提心、千万不要正在讲《中观根本慧论》等时 看一看, 然后就扔到一百公尺以外的地方, 从 此之后完全断绝关系。我觉得这样做并不是很 好。

现在有些人生活习惯特别不好、看见她们 的行为我就失去信心, 觉得特别可怜, 除此之 外也没办法说什么。她们对有意义、有价值的 法本始终生不起信心, 而对世间中具有正常智 慧者根本不会看或不会想的东西, 却当作如意 宝那样来对待。这种人无可救药,可以这么说。 所以希望自己观察自己: 自己来到这里到底是 要做一个有用的人呢,还是做一个无用的人? 千万不要把自己推到垃圾桶里去, 否则诸佛菩 萨想拯救你也很困难。人活在这个世界上,并 不是为了饮食,也并不是为了肉体的快乐,应 该追求更高的精神目标。所以、为了解脱、大 家皆应不断努力。

<u> এক্টি</u>জ - 86 - *বে*টিক

损害他的道心,也不可能动摇他。可见,有关 大乘经典所描述的观点和意义非常相似,只不 过末法时代的人,很多都没时间翻阅这些经典, 如果很详细地阅读了,就能知道包括汉地已经 翻译出来的经典中,有跟这里的内容相似的说 法。

就像前段时间我所讲的《佛说摩登女经》 那样的篇幅,汉地还有一部经叫《佛说龙施。里 经》,这是三国时期支谦翻译的,经文很短。 面讲了一个真正安住大乘境界的人不被魔损空 的好故事,内容如下:长者须福家有一女大魔 的好故事,内容如下:长者须福家有一女对走 他看想我非常不错,从小对对年, 有活作,对众生有大悲心。十四岁那年的 有一天她在七层高楼里梳妆打扮,此时佛它 其眷属因化缘出现在她家门口。因佛眉间陀 其为照射在七重楼上,她因此而见到了佛陀 我一切都供养佛陀及其眷属,将来要成佛度众。

由于她的发愿力极为强大,整个魔王的宫殿都被震动了,还出现了各种恶兆。那时魔王波旬特别不高兴,马上显现为她父亲的身相来劝她不要这样发心,说:你没有必要发大乘心,众生根本度不完,阿罗汉的发心最好,因为毕竟都是涅槃,所以你千万不要发大乘心。龙施女说:不行,我还是要发大乘心,阿罗汉所发

因为发心力和发愿力的加持,她不但没有感受任何痛苦,于空中未落地前女相就变成了男相,落地后很多功德自然而然在相续中出生,身体也完好无损。那时佛陀也微笑、发光。当时众眷属请问原因,佛陀授记说:这位龙施女不舍道心,非常了不起,她将来成佛名号为龙盛如来。魔王看到她不舍众生、不舍佛法的坚强道心后,就羞耻地离开了。

所以我希望道友们,在有时间时一定要对佛菩萨的语言进行交流,并融入自心。若能如此而行,哪怕是佛经、论典中的一个故事,对你的今生来世也会带来非常大的利益。而世间乱七八糟的书或各种分别念的文字,暂时看起

<u>ණිලා</u> - 87 - <u>අලි ි</u>

<u>\_\_\_\_^\_</u> - 88 - <u>টে</u>^ি

来好像很吸引人,实际上对我们的身心以及断 掉轮回种子, 根本没有任何利益。当然, 若是 菩萨为了度众生,依靠世间人的形象示现这种 极为恶劣的相,那就不用说了,除之此外绝对 不可能有。有些道友说:"我看这些不好的东西 就是为了度化众生, 因为这样做可以让邪魔外 道高兴, 可以将恶劣众生引入佛门。" 话虽然说 得非常漂亮,或初发心虽然很好,但若自己不 是真正的菩萨, 最后就会沉入迷乱当中而无力 自拔,有这种危险性和可能性。

但对佛陀所说的经典和高僧大德所著的论 典,哪怕我们每天记一个教证或公案,长期耳 濡目染,慢慢慢慢相续就会潜移默化,逐渐就 会变成一位好修行人。就是世间学问, 也不可 能一天当中一切知识无所不知、无所不晓、也 需要从小学到大学一直不断地学习; 在老师的 不断开导和自己长期努力下, 到大学本科毕业 时,方方面面的学问和素质跟以前相比就会有 很大的差别。学佛也是如此, 因为佛法非常深 奥、难以揣测,面对这样的甚深知识,我们就 要花一定的时间,比如对相关教理进行比较等, 长期坚持就能得到真实的利益。

可能有人对我讲《般若摄颂》(也包括《前行》 和《净土》) 有这种想法: 在这么长的时间当中讲, 太长了。但我觉得、当我每天翻阅很多大乘经

典和论典后,自己真正法喜充满或有定解时(只 可惜, 再过几年就忘了), 哪怕只给别人讲一个教证、 一个公案,有人也会接受;如果真正能接受, 对他一辈子来讲, 在怎样面对魔众、怎样对付 违缘等方面就会很清楚。

很多人刚开始学佛时,问题多得不得了, 其实很多问题通过学习都会迎刃而解。因此在 学习的过程中, 大家每天皆应想一想自己有什 么样的收获。因为, 哪怕是一个偈颂、一个故 事, 若能反反复复思维, 其作用也跟世间知识 完全不相同。世间好莱坞的电影故事或某位明 星唱的歌, 虽然暂时听起来或谈起来, 人们会 觉得很舒服, 可是真正对精神和身体有什么样 的利益呢?想必大家都很清楚。

对末法时代的人来讲, 因为寿命太短, 再 加上生活节奏特别快、琐事又相当多,这样一 来,人生几十年迷迷糊糊就到了尽头,很多知 识想重新学习也没有机会, 所以每次听课时都 应该认真听受。我昨前天所讲的一样,如果在 学院住了一个月, 至少会听到三十堂课, 那就 能学到三十个不同内容。即使没有学到, 念三 十遍《普贤行愿品》,对你一辈子来讲,也是非 常大的功德。在临死时,这个善法功德就会维 护着你,一定能对你带来利益,这毫无疑问。 如果杀了三十头猪,那罪业就会染污你的相续,

<u>জ্ঞি</u> - 89 - *তে*ি

<u>ණමා</u> -90 - *ඇ*රිම

或者说变成黑点一直保留在那里。所以、大家 对善法、恶法的功德与过失, 一定要有清晰的 认识,并认真进行取舍。

在这里大家务必清楚的是: 若能经常学习 空性并安住于空性的境界, 或把诸法观为如幻 如梦,魔众的危害就不可能得逞。《佛本行集经》 里也说11:在遇到魔众或违缘时,若能观察一切 万法无有分别、远离一体他体的自性、了知它 们如幻化相、如流星、如露珠、如浮云、如电、 如旋火轮,就能把所显现的魔众全部观成幻化, 这样心就能像须弥山那样坦然、顽强地安住, 而没有任何动摇、此时一切魔众也会自然而然 消失于空中。可见,若我们能像《米拉日巴传》 和《中论》里所讲的那样进行观修,一切魔障 和违缘皆能遣除。

世间中, 有些人特别害怕非人、魔众, 这 说明相续中没有般若空性。如果能修无分别智 慧,或能真正安住远离四边八戏的胜义境界, 魔众就不会危害你。即使不能安住于这样的境

11 《佛本行集经》云:"夜叉罗刹鸠槃等,摩睺罗伽及毘舍,世间所有可 畏形, 魔王率将树下来, 欲望恐怖于菩萨。端正容颜诸相满, 功德具如 千日光,心不惊动犹须弥,观后魔众如幻化。诸法无异无分别,如星如 露如浮云, 法相如是正思惟, 安心善住结加坐。若有我心彼闻见, 如是 邪念则生贪, 痴人作是著我时, 以心念故见恐怖。释迦牟尼大尊者, 观 于诸法平等如,十二因缘相续生,心意境界空无实。见谄曲魔不惊动, 乏顿无利身体疲,木石刀杖悉弃捐,眷属驰走无依怙。"

界,如果理论上闻思过,也能把魔王和一切法 观成如幻、如梦、如阳焰般现而无自性、那一 切魔众也不可能危害你。但最关键的是, 我们 并不能如此观修, 反而认为魔众或违缘是实有 的。有人说:"糟了、糟了,现在违缘又出现了, 九头魔王一直跟着我。"如果你越来越产生实有 的执著, 魔众就会有机可乘。所以在遇到魔众、 违缘时,一定要观修般若空性,这极为重要!

## 子二、彼之原因:

四因菩萨具智力,四魔难胜不能动, 安住空性不舍众,如说而行佛加持。

接着上面的颂词讲。如果有人问: 为什么 他们能抵抗或战胜一切魔的障碍呢? 我们可以 这样回答:依靠四种原因,具足善巧方便或智 力的菩萨, 使烦恼魔、天魔、死魔、蕴魔等四 魔难以胜过他,也不能动摇他的修行。虽然极 个别菩萨因前世的因缘, 在遇到违缘、魔障时 显现上也无法战胜, 但实际上并不是这样。而 且,诸佛菩萨和上师示现无常也很有必要。为 什么任何一位高僧大德和佛陀都没有不离开世 间而长住的呢? 其目的就是为了在众生前显示 万法无常的实相。一般来讲, 在修行当中, 只 要具足这四因就能超越四魔。

哪四因呢?第一,安住于空性智慧,也就

如果我

是说通达人无我和法无我;第二,具有不舍一切众生的大慈大悲心;第三,按照自己以利益诸佛菩萨前承诺过的"乃至菩提果之间,利益无量无边众生"的誓愿,在生活中实际执行、不断实践,也就是说誓言坚定;第四,以长的护、对累福慧二种资粮为因,已获得诸佛菩萨的和持。如果谁具足这四种条件:大智慧、大悲心、坚定的誓言、蒙受佛的加持,魔众就不可能危害他。

概而言之,真正具足利益众生和空性智慧这两个条件的菩萨,魔众的危害就不可能得逞。《胜思惟梵天所问经》中也说:"为于众生说,以住真如故,诸魔不能恻,以诸行甚深。"意思是:为了利益众生而长期讲经说法,这是第一个条件;第二个条件,经常安住真如空性。不不足这两种条件的人,世间任何一个魔众都会住般不能危害或破坏他。因为,利益众生和安住般形,极其甚深、非常伟大、无比殊胜,并非魔众的境界。就像佛陀成佛时,因为他证悟的空性智慧极其高深,利益众生的悲心极其强烈、魔众就没办法危害一样。

在座的道友:在修行中遇到违缘时,如果有特别强烈的悲心和甚深的智慧,魔众怎么样想制造违缘,也没办法损害。《大乘起信论略述》中说:"知境本空,知心无念,不为魔等,现形

恐怖。"其意是说,如果我们知道整个外境本来都是空性,自己的心也本来无有任何相或无念,即外境和内心或能取和所取全部通达为空性,(前天,女众讲考《中论》"内外我我所,若尽灭无有,诸取即为灭,取灭则生灭"这个很关键的颂词时说:能取灭,所取也灭;内灭,外也灭。)或者说对外境的执著也灭了,无念的心也灭了,也就是说没有二取的执著相,那么这种菩萨,魔王就不能现形使之产生恐怖。

因此,作为修行人都需要获得超胜的境界, 这很重要! 当然,在名言中利益众生、为上师 三宝发心,也不能离开。但现在很多修行人都 有自轻凌懒惰,觉得像我这样的人怎么能获得 最高的境界,或者认为现在已经可以了,如 留在一个比较低的层次上。这完全没有必能而 因为佛教中有很多甚深、精彩的境界,若能 到,对自他众生生生世都能带来无穷利。 虽然表面上看来最高的境界也没有什么,因 时,但实际上你安住在这样的境界时,不要说世间最精彩的节目,就是世间人们认为 最有意义的对境也不会再去贪执。

这里讲了很关键的四个条件,大家都应该 具足。为什么有些人弘法利生如是顺利,魔众 根本不能危害他,主要原因就是因为他具足大 智慧、大悲心、坚定的誓言、不断积累资粮而 获得了佛菩萨的加持。很多人都想获得不可思

<u>্রু জি</u>ট্র - 94 - *তে*টি

议佛力的加持,那就要长期积累资粮,这样佛陀自然而然会保护或维护你。另外,《华严经》中云:"离慢修智慧,不为魔力持,为佛所摄持,亦为法所持。"意思是说,离开我慢、长期修习般若的人,不但魔众不会找他的麻烦、给他捣乱,而且佛陀及其宣说的甚深妙法也会自然而然加持他。所以,若想获得佛法僧的加持,就要使自相续长期没有傲慢心,并具足智慧,这样就能得到三宝的加被。

听说一位领导在佛前作供养,在钱包里选了很长时间,才拿出一百块钱。不过他还舍不得,又往里装。但这一百块钱一直未能放好,旁边的五十块钱也拿不出来。后来他实在没办法,悄悄地说:"算了、算了,还是一百块钱!"然后就把这一百块钱放进了功德箱,并说:"佛陀啊!您一定要保佑我,最近是我最艰难的时候,您一定要时时关心我。"当然,他的说法也候,您一定要时时关心我。"当然,他的说法也是对的,因为佛陀确实能时时刻刻关心他;但是对的,因为佛陀确实能时时刻刻关心他;还要看自己的所作所为是否违越因果。

如果能长期积累资粮、行持善法,佛自然 而然会加持。在《般若摄颂释》中,麦彭仁波 切讲得很清楚:经常积累二种资粮令诸佛生欢 喜心,依靠法尔在相续中就能得到善逝的加持。 大家都应该知道"法尔",比如火是热的、水往 下流等。也就是说,相信因果、积累资粮的人, 诸佛菩萨、天神、地神、护法神等经常会加持、护佑他, 这是自然的规律。

《大宝积经》中也说:对佛有尊重敬信心,对正法生起信慧并住于正法的人,也不会受到魔众的违缘。颂曰:"若于圣雄沙门所,生其敬信尊重心,亦住正法生信慧,一切诸魔不能动。"所以,如果我们能对应供对境佛法僧三宝生起信敬尊重之心,并经常安住于正法,世间所有魔众都不可能危害。如果没有这样,反而长期

<sup>12 《</sup>道行般若经》云:"菩萨有二事诸魔不能动。何谓二事?一者,不失本愿;二者,十方诸佛悉护视。是为二事。"

违越上师三宝的教言,就很容易受到魔的干扰。

以前,藏地有一位曲恰堪布(已圆寂),他经 常讲: 觉囊派秋吉寺玛德祖古(指活佛)的一位 弟子, 在修行过程中出现违缘时, 自己不能辨 别反而认为是顺缘。虽然上师经常讲:一定要 守持清净的戒律,不要对幻觉执著,如果越来 越注意取舍因果,对上师三宝也越来越有信心, 那就说明你的境界很不错;相反,经常违越因 果,不愿意行持善法,对上师三宝退失信心, 就很危险。但他始终听不进去, 最后导致违背 上师教言而还俗。

这位弟子得到了"本尊、空行"如下授记: 你舍弃戒律后会得到如何如何的空行母、你的 境界会变成什么样,等等,对他将来作了详细 授记。后来他跟上师说了这个情况。上师说: 不要执著这些, 都是幻觉。但他不听, 仍到授 记所说的地方去看到底有没有这位"空行母", 后来也真正遇到了这么一个女人。于是他认为 上师不懂, 只是故意应付, 实际自己得到的授 记并没有错。然后他就娶了所谓的空行母、把 原来的清净行为全部舍弃。但从此之后,原来 的境相全都没有了,还不断出现恶念。那时他 才知道,因为没有听上师的话,最终导致着魔。 但已无法再捡回来原来的清净生活,也没办法, 只好苦一辈子。

一般来讲,心力脆弱者、道心不稳者、智 慧浅薄者很容易着魔, 而着魔的情况也各式各 样。若能像我刚才所讲那样, 真正对三宝有信 心,哪怕对佛教有尊重心,也不容易受到魔众 的干扰。这一点大家要有信心,不要稍微有点 身体不好,如头痛、感冒等,就说:"我是不是 着魔了?可不可以给我加持一下,我好痛苦!" 作为修行人, 应将一切显现观为佛的净现或上 师的清净相。荣索班智达在《入大乘论》为主 的很多窍诀书中都讲: 烦恼的本体是清净的, 魔的本体也是清净的。若能运用这样的教言, 即使在生活中或修行时遇到一些魔众的幻相, 最终它们也不可能得逞。

荣索班智达很了不起。《定解宝灯论》里 面讲:"印度具德月称师、藏地荣索秋桑尊、异 口同声一密意,建立本净大空性。"他在十三岁 时这样说过:我并不是孤陋寡闻者,所有经论 没有一个不懂;我也不是广闻博学者,因为所 有经论只看过一遍。他是阿底峡尊者的上师美 德嘉那的化身, 也是班智达察那让目的化身, 有各种说法。他的窍诀非常多,传记中说有六 十多部,但只能见到极少数的窍诀,除此之外 基本上都没有了。以后方便的时候我给大家翻 译一些。



辛五 (被所修学法之超胜功德) 分三: 一、 入果由经之一道; 二、堪为一切任道者之最; 三、是一切修学所知之最。

壬一、入果由经之一道:

讲此佛母般若时,若有菩萨起信解, 诚心精进而修行,知静者入一切智。

对般若波罗蜜多有定解的菩萨, 在给别人 传讲此般若时, 有些前世发了心的有缘菩萨, 对此般若空性法门自然而然会生起信解, 也会 生起欢喜心和意乐心, 并且不是口头上, 而是 诚心诚意想实修。这样的话、应该知道他们三 门是寂静的, 他们会趋入佛的一切智智的道理。 为什么呢?因为,佛陀的遍智果也好,菩萨的 道智也好,这些都不离开般若波罗蜜多。

大家还应清楚,这种菩萨前世已与佛结下 甚深因缘,今世已得佛印可。《大宝积经》中讲: "若闻如是般若波罗蜜、不惊不畏心生信解、 当知此辈佛所印可。"有些人听般若后很害怕, 比如:一切都空了、那我会变成什么样? (以前 爱因斯坦研究量子力学, 最后发现世界也没有, 他特别紧张, 就像出现了地震一样。) 有些小乘根机的人, 听到般 若讲一切都是空性的,或听到念《般若心经》, 就捂着耳朵。听说现在汉地极个别小乘种姓, 对空性法门怎么样也生不起信心、尤其听了以 后特别不舒服,这就是前世的习气所致。如果 不是这样,即使对此般若法门听不懂,但听后 心里不但不害怕,还很舒服、很开心,那就说 明前世与佛有缘,这辈子佛加持的印已经印持 了,或者说佛所传或所行的大愿等已作了印持。

有些人说:"通过这次听般若,从此之后我 对空性法门就会有特别深的信心。"这说明前世 与般若有缘,如果前世没有因缘,就不可能生 起这样的信心或定解。《般若经》中讲:如果在 过去世中没有恒久行持般若法门,则不可能生 起信解。

《守护国界主陀罗尼经》中云:"神足无功 用,即般若事业;深信解脱门,此是般若母。" 在座很多道友,不管是出家人还是居士,都对 一切法的根本——般若空性有着特别大的欢喜 心,这是非常好的事情;但光有欢喜心还不行, 还应通过各种方便来求取般若空性。

最近很多道友讲考《中观根本慧论》很不 错,通过听他们五六分钟的讲考就清楚:某某 对般若空性法门不但有信心还有正见, 如果再 这样继续下去,不久的将来肯定会开悟。有些 人虽然不善于表达,但境界和智慧还是很不错。 在历史上,很多高僧都不一定特别能言善辩, 文字表达能力也不一定特别强。尤其是禅宗, 不需要文字戏论, 也不需要辩论, 更不需要以 花言巧语来讲得很精彩。但他们说出来的简单

জক্তি<sub>স -</sub> 99 - *ব*জিৰ

<u> এক্টি</u>ফ - 100 - ক্টেণ্ট

话语,全部是开悟的禅话,也就是说,虽然字 词不多, 但却是一个比一个珍贵的宝物。总之, 希望大家能从理论上进行思维、观察、分析, 以此对般若法门生起信心。当然、这是针对喜 欢推断者讲的。

有些人并不需要那么多的推理, 通过禅宗 或大圆满的简单表示方法就能认识心的本性。 如果认识了心的本性, 万法的本性也认识了。 在无上密法当中,特别是在大圆满窍诀部中, 专门有一些观明点的修法, 通过这种方式也能 认识本心。在显宗法里面,也有很多认识本心 的窍诀。所以大家平时对其他宗派千万不能排 斥。

现在有些人这样讲:我是学某某宗派的, 其他宗派都不太好。也就是说, 他对其他宗派 根本看不惯。其实这种行为很不好, 因为它会 逐渐蔓延邪见。所以大家皆应观清净心,所有 清净的宗派都要接受。如果以佛教或利他为借 口而欺骗众生、我们就要反对。

总之, 若谁生起般若的境界, 或在听闻般 若时生起信解,他前世就与佛陀和般若法门有 缘,即生中已获得佛的加持,也能入于一切智, 因为般若空性与佛的智慧无二无别。

壬二 (堪药一切任道者之最) 分二,一、

认清菩提心之处般若; 二、宣说为一切余处之 最。

癸一、认清菩提心之处般若! 法界真如不可住,如空中云无住住, 咒师无住行于空,欲住依咒加持花。

如果有人问: 菩萨的住所到底是什么样的 呢?可以这样回答:菩萨安住于般若当中。那 为什么菩萨安住于般若呢?下面就讲这个道 理。

我们都知道,所谓的法界无所不遍。现在 汉地禅宗也认为:所谓的禅、包括文化在内没 有一个领域不遍及。其实禅了达的是什么呢? 就是法界或空性。而所谓的法界, 从本体上讲 没有任何自性。如果我们已经了达心无自性, 也无法用语言和其他有相的方式来表达、就通 达了禅的本来面目,或者说通达了法界。

这里讲:所谓的法界真如是不可住的。因 为真正法界的本体不是有、不是无, 所以能表 达它的任何东西都不是它的本来面目。有些人 说:"我现在了达了心的本性,它是空性的。" 其实这种说法是不对的。因为, 法界并不是安 住在空当中, 也不是安住在不空当中。因此, 所谓的法界真如并非住于任何有相的法上。而 所谓的心住法界,就是包括真如在内的一切法

都不住,或者说不住而住、住而不住。

虽然世间人认为这完全矛盾,但实际上对有证悟境界的人来讲,只有通过这种方式来表达。比如空中的云,虽然没有任何依靠处,但它仍能在空中安住,还能自由自在地运行。所以很多都用空中的云来比喻证悟空性的境界。

虽然一切万法的法性和自相皆不存在,但在显现上也能自在拥有如海般的圆满、成熟的有情相好。该修行的佛刹,菩萨都会行持。比如说,世间非常厉害的持咒人,虽然他并没有安住时,就有安住时,就是等而是行于空中,但想安住时,就回中来是是不是不是一个,也非从地上生长出来,完全是依靠他的神通和明咒的威力的变出,法性的力量不可思议,从空性中切断,法性的力量不可思议,从空性中切断。就像昨天一位道友所引用的《中论》的教证——"如是一切法虽空,从空性中亦得生"中所说那样。

《大宝积经》里也说:"……不住于欲界, 色界无色界;得无安立故,不住于三界。及以 虚空界,于彼无所住;以无有所住,平等而发 趣。故无有少法,于中而可住;若得无所住, 斯为妙智者。妙智无所住,无住为菩萨;能得 如是住,则住法界中。"可见,虽然胜义中连三 界、虚空界等皆不住,但在名言显现上也可以 安住。所以大家皆应真正认识法性,而成为安 住法界的智者。虽然名言中可以证悟法性或获 得证悟,胜义中所谓的证悟并不存在,但实际 上证和不证完全是分别念,就像在虚空中并不 存在所作的事情等现象一样。

《净心诚观法》中云:"菩萨不住道,随逐 利益行,常处于三界,救济苦众生。"可见,作 为菩萨,虽然从胜义实相来讲,不会住于任何 有相的道当中;但在名言显现中,他还是会随 顺一切众生而行持饶益的行为,即经常处于三 界救护一切苦难众生。对菩萨来讲,在看见世 间有很多苦难众生后,虽然他知道一切都是空 性,并没什么可救的,但他仍会以如梦如幻的 行为来解除众生如梦如幻的痛苦。

如果这样的发愿力都没有,而自称有证悟 大空性的境界就有问题。所以我觉得,对证悟 空性者来讲,利益众生尤其重要!因为你已证 得空性,已经没有烦恼、痛苦了,再加上证悟 空性后慈悲心会自然而生,这样你面前也不会 有敌人。以前圣严法师给陈水扁写了一句箴言: "慈悲没有敌人,智慧不起烦恼。"他也经常放 在办公室里,但不知道现在是否放在监狱中。 当时很多人都很喜欢这句话,但不认真实践也 得不到真实利益。

<u> এক্টি</u>য় - 103 - ক্টেট্

<u> এক্টি</u> - 104 - <u>ক্টেৰ</u>

李登辉在任期间、圣严法师也在禅和其他 浅显易懂的佛教道理上跟他作过交流。当时他 的弟子说: 您是现任领导人的老师, 并想如是 宣传。但他说: 你们不能这么想, 作为一位修 学空性的修行人来讲, 我只是跟他简单地交流 了两个小时,这并没什么,这不算什么老师, 我也没有这方面的执著。我觉得这种说法很对。 但现在有些世间人跟名人或领导握手后, 永远 都觉得自己手上有个不同的花纹; 甚至还到处 宣扬: 某某人和我亲自握过手。可能他连手都 舍不得洗。但实际上这完全是执著。

对空性有一些境界的人来讲、对世间的名 人、名声、荣誉等一切全部会看成如幻如梦, 对得与失、生与死等一切让世人因之而极其欢 喜和痛苦的对境也会看作如水月空花。但他在 看到众生没有得到想得的东西,或者拥有的东 西已经失去时,仍然会去帮忙。不会以自己的 境界要求别人:像我那样,安住本来清净就可 以,从而不度化众生。的确,虽然自己有真正 的空性境界, 但众生非常可怜, 所以不得不以 适当的方式去度化。就像学生与老师, 虽然老 师很有知识, 但也不能因为自己有知识就把所 有学生放弃, 否则老师就不合格。

所以在座的菩萨, 自己有空性境界时, 千 万不要放弃度化众生的宏伟事业。在这方面,

佛陀和历代的高僧大德给我们作出了榜样: 虽 然他们把荣誉、地位、财产等全部看作不净粪 一样,可是在众生前他们仍显现为利他的典范。 因此、在听到般若乃至获得不住一切相的境界 时,自己一定要行持大的行为。《父子相会经》 中讲:"不著一切法,则能行大行。"意思是说, 如果能不住一切法, 那时就可以做大的事情, 因为自私自利都没有了。如果天天都想我的家 庭、我的单位……即使能做事情也是行的小行。

现在很多在家人想发心也没有自由、因为 害怕回到家里会遭到批评,这也没办法,因为 已被控制或束缚住了。如果没有这样、完全超 越了各种笼网、就可以利益无量无边的众生。 即使利益众生的事业不成功,也不会非常伤心、 失望。在佛陀的故事里也有这样的情况:某一 世利益众生很成功,某一世因魔王、恶君的力 量,利益众生也不能得成。

我是这样想的:在学了般若以后,要尽量 减少对世间人们特别贪执的相的执著、同时也 不要成为一种无念,也就是说耽著安住的状态, 从此之后再也不想度众生; 相反, 利益众生或 六度万行的能力要越来超强。如果愿大、力大、 慈悲心大, 很多需要帮助的对境或众生就会出 现。如果观空性的智慧非常广大, 那所说的话、 所作的事,直接间接对众生都是有利的。

<u> প্রতী</u>্র - 105 - টেণ্টি

<u> এক্টি</u>য় - 106 - ক্টেই

所以人生中应该有崇高的目标,不要一天有三顿饭吃就可以了,而应追求最美好、最有价值的东西。无论是出家人还是在的,大家都应经常如是思维。我是这样想的,大家都应经常如是思维。我是这样想的作为没有证得空性,所根也。这样就不一定有善地之人。我生,因为证得佛果的目的就是要利益众生。因为证得佛果的目的就是要利益众生。这样的话,现在因地时没有串习明显不行。的优技不过的话,现在因地时没有串习明显不行。就像在学生时代德育没有搞好,当领导时除的佛钱以外什么事都不想做一样。而不利他的佛农有、所以大家现在就要学习利他。

## 第四十六课

下面继续学习《般若摄颂》,今天从"认清菩提心之处般若"这个科判所剩的颂词开始讲。

此行明智之菩萨,不缘能证佛诸法,不缘视为讲求法,是求寂喜德者住。

这里主要讲无有所住或无有执著。如是借助堪为无上甚深密咒不住而住之般若的加持,可以随心所欲行持圆满资粮、成熟众生的解脱、修行佛刹之理的明智菩萨,由于他已通达一切

万法的空性本体,就不会住于任何有相的法当中:既不会为自利而耽著或缘执能证悟的道,和所获得的一切佛陀圣法;也不缘视为利益他众的讲经说法,以及讲经说法的对境——求法者众生。为什么呢?因为他已经了达了一切万法无所得的自性。

也就是说,在他的境界中,自他所有的法全部得以平息。为什么呢?因为,自性他性唯在名言中假立,在胜义中自与他都没有。所以,与自利有关的道果功德,或者说遣除烦恼的方法与离开烦恼的清净无为也不存在,通过讲经说法让别人获得法利之类的利他执著也不会有。

龙猛菩萨在《中观根本慧论·观有无品》中也讲:"若人见有无,见自性他性,如是则不见,佛法真实义。"所以,如果有人见到了有的法、无的法,以及自性、他性,那他就没有见到佛法的真实义。因为,在一切万法的本体中,一切所缘都没有。当然,这并不是因为我们没有得到才不存在,实际上它的本体就无法可得。

以前汉地有一位道光法师,有一次他问大珠禅师:你平常用功,是用何心修道?他说:老僧无心可用,无道可修。道光说:既无心可用,无道可修,那你经常聚集多人讲经说法有何用呢?禅师说:我上无片瓦,下无立锥之地,

第五品

<u> প্রতী</u> - 107 - *তি*ি

<u> এক্টি</u>ফ - 108 - *টে*টি

哪里有什么地方可以聚众? 道光说: 如果这些 没有, 那你怎么给他们讲经说法? 禅师说: 我 连讲经的口和舌头都没有,讲什么经啊!后来 道光也知道,在胜义中,讲法的对境众生、能 讲的法师及舌头、语言等全部都没有。

佛陀也说:虽然世俗中转了八万四千法门、 但胜义中什么法都没有说。若谁通达了一切法 都没有说过,那他就是真正的佛子。《父子合集 经》中, 妙眼阿修罗王以偈赞曰: "牟尼之所说, 虽说而无说,少分不可得;说者既亦无,听者 亦如是。善达如是义,不著一切法,则能行大 行,是名真佛子。"可见,谁对一切万法没有所 执著和能执著, 谁就能行大行, 他就是真正的 菩萨。

在座的各位都是修行人, 所以我要强调: 除了按照汉传佛教和藏传佛教的威仪或行为(比 如出家人要上早晚课, 穿着、吃饭、走路等威仪要如法, 在家 居士要放生、念经、做慈善事业等) 来行持以外, 在自 己心中看能否对大乘空性法门有所认识, 这非 常关键! 因为一切都依赖于自己的心。所以, 不管是出家人还是在家人, 大家都应往这个方 向努力。

如果你有大信心、大精进,还有坚强的毅 力, 我想证悟空性也指日可待。当然对大多数 人来讲,获得大圆满和禅宗所讲的大彻大悟境 界也不容易,但若平时对闻思修行空性法门有 着强烈的意乐,对世间的地位、感情、财产等 就会看作如幻如梦,或者把它们当作痛苦之因, 以及压力、负担、包袱,从而断除希求、羡慕, 内心根本不愿再去追求、寻找、会达到这样的 境界。

经过多年学习空性法门, 回首所走过的路, 我不禁要问: 现在世间每天都忙忙碌碌的芸芸 众生,为什么不求一个真正息灭一切痛苦的 法? 因为依靠它, 内心会非常宁静、快乐, 也 会平等看待一切, 行为上也能减少很多不必要 的琐事。我们看见世间上,很多人都在为各种 追求目标而努力奋斗:有人为了高楼大厦,有 人为了高级轿车,有人为了显赫名声……但这 些有没有实义呢? 真正懂得般若空性的人都明 白。

但我特别羡慕做帮助众生的事情,因为, 虽然万法都是空的, 但如梦如幻的可怜众生还 是需要帮助。作为一位发大乘心的人、有机缘 帮助他们,这是特别好的事情。不要说天天闻 思的大乘修行人,就是从来没有听过这样甚深 法的人, 他们也有对可怜众生的同情心。前一 段时间, 我看见青海广播电视台播放的新闻中, 一些新闻记者去地震灾区采访、当病人和穷人 哭诉自己的经历时,记者也一边询问一边哭起

<u> প্রতি</u>চ্চ - 109 - *তে*ি

<u>র্ক্তি</u>ট্য - 110 - র্ক্তেই

来了,因为他们讲的状况特别凄惨。看到这些 后, 我感觉这些记者很伟大, 也特别羡慕他们, 因为这个社会为自己流泪的人非常多,为众生 流泪的人非常少。

如果听到一些富贵人说: 我在杭州有一栋 房,美国纽约有一幢楼,巴黎有一座别墅…… 我就会觉得他们很可怜。因为这并不是轻而易 举就能得到的,而且以我们的身体、寿命根本 享用不了多长时间。所以、一看到他们的行为、 一听到他们的语言,心里自然而然就会生起悲 悯之情。相反,如果有人内心深处很想帮助众 生,或真正感悟到了般若空性的深奥意义,我 就会发自内心地随喜。

颂词讲: 虽然胜义中自利和他利的一切法 皆了不可得,但在世俗中也可以说这"是求寂 喜德者住"。也就是说,这是希望解除一切众生 的身心痛苦,让他们获得寂灭果位,自己欢喜 大乘道果一切功德的菩萨的安住。或者说,在 名言中他们住于这样的善德上。

大家都知道历代的高僧大德,虽然他们的 证悟境界高如虚空、无有阻碍、一切皆了达无 余,可是在显现上仍然一丝不苟、一点一滴地 帮助众生。道宣律师在《净心诚观法》里讲:

"菩萨不住道,随逐利益行,常处于三界,救 济苦众生。"我觉得这个偈颂讲得很好! 其意是

说, 菩萨虽然有不住于道或万法皆空的胜义境 界,但因愿力、大悲所致,也会随顺众生,经 常行持饶益之事, 即一直住于三界轮回救度苦 难众生。

当然,这也是我们经常强调大乘行者不能 极端的原因。有些人只是做慈善、或一味行持 利益众生的事,一听到般若空性就说:不要、 不要, 我们帮助众生就可以了, 所有法都包括 在里面。虽然利他的功德非常大,但因自己不 修真正的圣法,或者说心已离开正法的轨道, 也不可能有长期利益众生的勇气和毅力。那为 什么要帮助众生呢? 最主要的原因, 因为有些 众生没有证悟, 还特别耽著名声、地位等虚幻 不实的对境, 而我们依靠大乘佛法和上师教言 的加持,在佛法方面确实比他们懂得多一些, 自己也没有那么多的执著,所以很想将所了解 的空性传给他们。

可见,要想长期有利益众生的动力,关键 要有闻思修行空性的境界。如果闻思修行空性 的境界很不错,就不会舍弃利益众生的行为, 即使遇到再大的困难, 哪怕历尽千辛万苦, 也 不会倒下去,就像高山的松树一样——永远挺 立。也就是说,只有这样才能拥有坚强不拔的 毅力。所以,认为对空性的闻思修行不重要, 只要一心一意利他就可以的人、一定要看看自

<u> (6) </u>

己有没有稳固的境界,或者说有没有扎实的佛 法基础。如果没有,利他的动力就不会足,因 为这跟证悟的境界有很大关系。

> **癸二、宣说为一切余处之**最; 罗汉解脱如来外,此住堪为诸声闻, 缘觉息具寂乐定,众住之最是无上。

这里讲,菩萨安住的般若空性境界非常殊胜。怎么殊胜呢?断除二障的大阿罗汉佛陀的 无上解脱等持和如来的安住境界除外,菩萨的 此安住,堪为所有证悟人无我的声闻,证悟人 无我和部分法无我的缘觉,具有各种世间境界的仙人、外道等众生,所获得的止息烦恼、具足寂灭和无漏安乐的禅定或安住之最。也就是说,与他们所拥有的功德相比较,菩萨的境界至高无上,谁也无法超越。

大家应该知道,在整个三千大千世界中,佛陀的智慧无与伦比;除佛陀以外,菩萨的别是无上。为什么呢?因为他安住于"自己",是在的善安住中。《大宝积经》中也讲:"不是在的善安住不动故,便得无上住,不住住相应,不住住不动故,便得无上住。就是安住不动故,便得无上住。就是安住不动故,则无上住呢?就是安住在安住,对法无有动摇,或者说作为事猛者。"什么叫无上住呢?就像虚空无有功法不可,就像虚空无有,就像虚空无有。当然,但是不管,我们就能完整无缺地得到。

虽然现在很多佛友在显现上是凡夫人,但 凡夫人所希求的境界还是要选择菩萨的境界, 这很重要!就像在学校读书的学生,所学的课 程一定要选择有甚深意义的内容一样。而我们 现在学习的空性法义,就是特别甚深的法要, 所以大家一定要认真学习。

总而言之, 般若所讲的内容就是无住而住,

<u>;</u>

<u> প্রতী</u>্র - 113 - *তে*ি

<u> 1</u>

这种无有任何耽著、远离一切戏论的境界就是最深、最妙、最殊胜的禅定。(在有些论典中,禅定与智慧只是不同名称而已。) 若能安住这种境界,任何耽著或执著都不会有。以前萨绕哈尊者说过: 芝麻许的执著也会带来无量痛苦。所以在学般若的过程中,大家一定要息灭烦恼、获得快乐,但这唯一仰仗精通窍诀或理论,之后再通过实修来断除。

在明朝时,五台山灵鹫庵方丈金璧峰禅师有这样一个故事:禅师开悟后对其他法都没有执著,唯对朱元璋所赐的特别精致的钵盂很耽著,每次入定前他都要摸一摸、看一看。后来阎罗王看到禅师的寿命要结束了,就派手下人及死时,会专门派一些狱卒去拿命。)因为当时禅师正在阎罗王母,所以鬼神到处去找也没有找到。禀告阎罗王母求当地的土地神去找。(所以入定王后,阎罗王要求当地的土地神战:禅师入定王后,阎罗王要求当地的土地神说:禅师入定王后,阎罗王要求当地的土地神说:禅师入定王后,阎罗王要求当地的土地神说:禅师入定武器中,不可能找得到,唯一的办法,如果敬他最执著的钵盂,他就会出定。

鬼神敲钵盂后,禅师就从定中出来了。鬼神对他说:你现在就要离开世间,阎罗王找你去。禅师说:等七天后再说。他一观察,发现是自己对钵盂执著导致的,然后就把它摔破了,并口述一偈 (有些历史上说,是空中传出来的):"若人

欲拿金璧峰,除非铁链锁虚空,虚空若能锁得住,再来拿我金璧峰。"之后他就入于禅定当中。我觉得这个教言讲得非常好!意思是说,如果真正想抓我,那就用铁链把虚空锁住,若锁得住虚空,你们再来拿我。言外之意,我已住于虚空般的境界中,你们不可能拿得到我。

无垢光尊者在《实相宝藏论》中说(该论中还引用了类似的经典教证):白色的云也好,黑色的云也好,黑色的云也好,都能遮住太阳;金子做成的绳索也罢,都能将我们束缚。尊者还说:汉地阿阇梨摩诃衍的观点实际上是对的,记号时极个别寻思者没有懂得他的密意。记得无垢光尊者在抉择无取无舍的境界时,记了者的观点跟汉地和尚宗无有差别。实在说,讲到最高境界时,大圆满的一切不执著与禅宗不执著任何法的观点是一致的。

其实,这里所讲到的至高无上的境界,我们现在也可以希求。对修学大乘佛法的人来讲,不管是学密宗还是学显宗,都有这种机缘。而一些小乘行人,或自私自利的执著特别强烈的人,就很难接受这种境界。《实相宝藏论》引用《宝积续》中的比喻说:无上密法在声闻乘前不能传讲,甚至由他们那里吹过的风能吹到的地方都不能宣说这样的法要。为什么呢?因为

<u> প্রতী</u>্র - 115 - *টে*ি

<u> এক্টি</u>ট - 116 - *টে*টি

他们以前世的业力,对这样的甚深法无法接受。 就像小小的针眼只能穿进非常细的线、根本无 法拉过布匹一样。以这样的比喻说明: 小乘人 或大乘行者中根基比较差的人,对密法和般若 空性的甚深意义很难接受。

这里也说:无论从智慧、禅定哪方面讲, 菩萨的境界都远远超过所有声闻缘觉和其他世 间外道。因此我们在希求佛法时,一定要获得 般若空性的境界, 若没有得到, 仅在口头上说 这个是声闻乘、那个是外道, 就没有必要。为 什么呢?因为,最关键的是心里对空性法门生 起定解, 行为上的差别并不是很重要。其实外 道也可以穿红色的衣服, 声闻乘跟大乘在穿着 上也没有什么差别。以前讲过, 小乘大乘的差 别有二:一个是菩提心,第二是远离一切执著 的空性境界(这最关键)。

对很多道友来讲,说不懂佛理的话,也多 多少少了解一些。但真正说懂,即使五六年、 十几年求法的人,有些境界跟他讲起来时,好 像跟从来没有学过佛的人一样,一点空性的感 觉或觉受都没有,遇到任何一个外境都会照样 去执著, 甚至比没有学佛的人还强烈。这样的 话,也只不过在相续中种下一个善妙的种子, 意义并不是很大。所以我觉得, 在求法的过程 中,一定要有受益,而不能停留于形象上。现

在世间读书就是为了得文凭, 因为只是为了证 明自己是大学生等身份, 所以拿到毕业证就可 以了;但佛教徒千万不能执著相,在求法的过 程中一定要得到真实的法义。

另外,就像在人生短暂的求学阶段,不可 能有两次、三次读大学的机会一样、大家对学 佛的时间一定要珍惜。不管你正式参加一个班 去学习, 还是通过光盘和书本来学习, 在人的 一生中,这样的机会并不一定非常多。因为, 我们的生命有限、精力有限、时间有限,如果 里里外外的因缘有一个不具足, 学法的重大事 情就只有从根本上放弃。所以大家不要认为: 人生有的是时日、学法并没有什么。相信很多 人在学完一年法后都会想:在这一生中我已学 了一年的法,很不错!自己对自己有一种安慰 或提醒。其实,人的勇敢、毅力在学法、利生 等方面都非常重要!

> 飞禽住空不坠地, 鱼住水中无闭死, 如是菩萨依定力,到岸住空不涅槃。

刚才也讲了, 菩萨住于无所住的远离戏论 等持,并非声闻等所获得的禅定所能相比。比 如,飞禽在空中遨游、飞翔时一无所住,即没 有任何所依的法, 但它在这样的无依无靠中, 依靠翅膀、业力等因缘、也不会轻易掉在地上。

<u>≨</u> © 2 - 118 - £

对飞禽来讲,它有这样一种特殊的本能。还有, 鱼虽住在水中,但并没有眼耳鼻闭气而死的情况。如果是人,在水里呆几分钟马上就会离开 人间,尸体也要么浮在水面上,要么沉在水里。 但鱼完全不相同,这是它的特殊能力。

对凡夫来讲,要么执著有的东西,要么执著无的东西,或者说,在分别念中,要么耽著这一边,要么耽著那一边,除此之外便走投无路。但实际上,通过修学般若空性的意义,到一定的时候就可以证悟中道。在这个时候,就不会住于有的边,也不会住于空的边。菩萨依靠这种不住而住的禅定力量,就可以到达轮回的彼岸,或者说彻底安住在本来如是的空性境界中。

正因如此,他根本不会像声闻缘觉那样堕入一边寂灭,在多少多少年中住于寂灭的状态,就像"飞禽住空不坠地"一样。也不会像世间凡夫,每天都对万事万物的法有特别强烈的执著,就像"鱼住水中无闭死"一样;也就是说,虽然证悟空性的菩萨住在轮回中,但他不会被各种世间贪嗔痴所染。我跟麦彭仁波切的解释方法有点差别,大家可以作参考。

以前,有很多证悟空性的高僧大德都不受 环境的影响,所以他们的行为无有阻碍,很洒 脱、很快乐,无论到城市里还是在寂静处都很

的确,菩萨的境界凡夫人很难推断。以前韩国有这样一个故事:有一位了不起的开很难的,他们竟是不是一个人,境界很高,他们竟是一个人,有一个人,其修行也很清净。有一次,是一个女人,并让她住在一起,其修行也很清净。有一个人,并让她住不能让人。这位弟子特别担忧,他想:不能让一直不好,一个人,要么说上师臣觉了,所有拜见上师的人都挡回去,不让见上师,有拜见上师的人都挡回去,有手见上师的人一起吃饭、睡觉,白天也住

<u> প্রতী</u>্র - 119 - *টে*ি

<u> এক্টি</u>ট - 120 - *টে*টি



在一起。有时上师还要出去专门买一些东西给她、甚至晚上还做夜宵给她吃。

在世间中,圣者的行为很难了知,因为真正住于空性时,利益众生的方法就会有很多。但是,作为凡夫人,千万不能乱学圣者,否则自欺欺人、毁坏自他,没有任何意义。现在有些人只是听一个故事,或者只是听到一个教证,就觉得自己已经达到了这样的境界而不取舍因果,这非常可怕!

此偈也说:这样的菩萨跟凡夫人和处于灭定的声闻缘觉完全不相同。《佛说摩诃衍宝严

经》(《大宝积经》的一会) 中讲: "不住生死,不乐 涅槃,不求解脱,亦不求缚。"所以,到了最后 的时候,解脱、束缚都没有。相信学过《中观 根本慧论》的人,从理论上对无束无缚都能讲 得很清楚,但结合心相续时,做到无有束寒, 得很难。尤其遇到对境时,马上会以执著来求 缚自己的相续。本颂以非常好的比喻,宣! 不 如何安住不堕两边的境界,大家务必珍惜! 而 如何安住不堕两边的境界,大家务必珍惜! 不 如日月不住空"的比喻来了达空性的真正教 义。

欲成众生功德最,证最稀有佛胜智,发放上胜妙法施,当依利者此胜处。

这里讲,凡是希求成为一切众生界尽其所有的功德之最,(很多世间人都认为:在这个世界中,文学水平很高、经济财富非常丰富、地位权势很显赫……这就是人生最崇高的目标或最大的功德。)或者说想获得实生中最大的功德,以及在最快的时间中获得特别种有的佛陀智慧,为了利益天边无际的众生作上等、殊胜、微妙的法施,也就是说,若有时产,不是一个大得佛智、做三种法施,他就要依靠利益天空,因为它是唯一的途径或方法。所以大家一

<u> জন্</u>তি - 121 - ক্ৰি

(E) (E)

定要求到这样的波罗蜜多,否则上面所讲到的 三种法就不可能获得。

对在座的各位来讲,除了极个别低劣种姓的人以外,每个人都会把这三种希求作为人生最主要的目标。谁不想很快的时间像佛陀一样呢?应该每个人都希望自己具有最殊胜的功德,这是第一个希求;第二个希求是获得佛果的智慧;第三个希求是通过佛法来利益众生。如果谁真的想得到这三者,般若法门就不能舍弃,也即一定要依止般若法门。《大般若经》中说:"依止般若波罗蜜多,方能趣入一切智智。"因为,唯一依靠这样的般若波罗蜜多,才能得到佛的果位。

当然,要想达到这样的目标,也需要长期努力,不断闻思。但闻思的教义相当多,如果我们能了达汉地的禅宗公案,或藏地密宗大成就者的行为,就能对般若空性生起信心和定解,这在前面也讲过。而且,在密宗的《集密意续》等典籍中,也讲了许多般若的教言。

下面简单介绍一下宁玛派大成就者鲁钦·桑吉益西:鲁钦·桑吉益西是宁玛派《经》《公》《心》三部等法非常重要的传承祖师之一,尊者17岁时国王赤松德赞圆寂,他一共活了113年。在小时候,他就精通般若和一切世间明处。传记中说:依靠一位上师的授记,他

依止了一位印度的萨卫迦上师。这位上师住世 1600年,比宝掌禅师的寿命还长。他在上师那 里得受了许多灌顶、教授和教言,最终成为一 位非常了不起的大成就者。如果没有他,在前 弘期藏传密宗全部会被毁灭。

刚开始朗达玛想把藏地的显宗法和密宗法 全部灭掉,当他准备杀鲁钦·桑吉益西时,当 者用契克印指向他,那时天空像降雨一样出现 很多特别可怕的铁蝎,国王特别害怕。第二次 用契克印指向他时,整个山岩全部被雷摧毁, 这时朗达玛特别害怕地说:我从现在开始发愿, 对所有密咒士都不危害,任何人都不会伤害你 的眷属。虽然显宗和戒律方面的传承被朗没有 毁灭了,但密宗法依靠桑吉益西的威力并没有 毁坏。

自古以来都是这样,很多佛法的修行境界 真正得到后,就能示现不可思议的感应和成就。 这方面的事迹,禅宗公案当中也有,密宗历史 或传记中也特别多。

下面讲《金刚橛修法》中记载的,金刚橛 大成就者郎·香曲多吉的公案:在藏地,莲花 生大士传下来的金刚橛法,有国王派、明妃派、 那南派三种派别<sup>13</sup>,它们一直传到现在。我们这

<u> এক্টি</u>ড - 123 - ক্টেম্ছ

<u>্র</u>ক্তিয় - 124 - ক্রেটিছ

<sup>13 《</sup>吉祥普巴金刚成就心要总释》:"……这就是由莲师之普巴金刚根本教授传承而开出三支传承的理由。其为:西藏国王赤松德赞之国王传承;

了知金刚橛的功德等。

里很多道友都拿着金刚橛,但金刚橛到底是什么样的东西很多人都不懂。不过很多人都有信心,这一点倒是好事。去年我们传《项袋金刚橛》后,第二天学院商店里的金刚橛全部都实光了,后来成都武侯祠、北京法源寺等地的金刚橛也卖光了,听说生产金刚橛的厂里还重新做了很多。但光有信心也不行,还要认真修学,比如通过莲花生大士留下来的很多《金刚橛续》

我今天讲的郎·香曲多吉,有跟米拉日巴一样的痛苦遭遇:他小的时候父母就死了,还受到亲戚的迫害,后来他通过金刚橛降伏了他们。有一次他在一个地方弘法时和热罗扎瓦(即热译师)相遇,(看过热译师传记的人都知道他很厉害,有些传记里说:他降伏了玛尔巴罗扎的儿子达玛多德为主的十三位菩萨,还降伏了酿译师为主的十三位大翻译家,在整个藏地,在神通、咒力、财产等方面,都没有人能比得上他,当时特别有名声。当然,菩萨的游舞、幻现是不可思议的。)香曲多

王妃移喜措嘉之佐摩传承;莲师二十五弟子之一那南多杰敦珠之那南传承。此等传承的名称是来自于莲师初时把各别的普巴金刚法传予何人而立。若我们把这三种传承连同后来在西藏发现的伏藏来说,那[国王传承]便是由无畏洲于其《普巴金刚橛伏藏》中发现;[佐摩传承]是出于由移喜措嘉所埋藏之伏藏,后来由珍宝洲所发现;最后由伏藏师列绕朗巴发现的《普巴金刚伏藏》则是属于[那南传承],这些伏藏实由那南多杰敦珠所埋藏,后来其复转世为列绕朗巴取出。又堪布晋美彭措之《颈袋金刚橛》亦属于那南多杰敦珠的传承。这就是此三种传承的来源实据,彼等均属于[伏藏传承],皆是源于莲师在西藏传出的各种普巴金刚根本教法而来。这些伏藏法先被埋藏,而日后则由诸伏藏师于适当时机依种种授记的指示发掘取出。"

吉没有向他顶礼。热罗扎瓦有点不高兴,说:这个小和尚很傲慢,实则愚不可及。香曲多吉则对别人说:他若不忏悔,其寿命只到今晚上为止。晚上的时候,热译师修勾招仪轨,香思上。刚像面一样降下,他的眷属很多都受伤上。房屋也摧毁了,但他还不投降。最后,像山那么大金、金、大的全刚橛本尊在火光中出现,且显现各种的神变,热译师特别害怕,只好祈祷、忏悔,从此之后他就变成了一位特别虔诚的弟子。所以大家对这样的成就法门一定要重视。

其实,不管是修般若法,还是任何一个密宗法,就像无垢光尊者所讲那样:只要以现现无垢光尊者所讲就。虽然我们现在者能获得成就。虽然我们现有。是能获得大成就,但保护。我觉得这样坏,我觉得这样不可境界不被各种外魔所摧坏,我觉得这样不好。不能得到。所以我也要求大士心要做的人人都想参加保险公司,因为在末法时代,此事需要任何公司,这非常重要!

另外,此颂所讲的三个希求,可以分别对 应法报化三身。在法布施中,上等法布施对应

ۇ ك

<u> এক্টি</u>ট - 126 - *টে*টি

不英山

随福德分道,最胜法布施对应随解脱分道,微妙法布施对应大乘之法。尽管有此等对应来解释的,但不对应只以前面所讲的那种方式来理解也是合理的。

壬三 (是一切修学所知之最) 分二: 一、 从存体角度说为最; 二、从生无尽之果角度说 为最。

这一般若的学处,实际上是圆满导师释迦牟尼佛所说的种种法门中最好、最妙的。 为什么呢?因为,所有甚深法全部包括在这里面,或者说,所有甚深法皆从此法中流出。 因此然,在所有法门中般若至高无上,其他宗行。为了度化众生,从自己所修的。 为了度化众生,从自己所修的。 为了度化众生,从自己样讲的。 在这里大家都要知道,如果般若空性没有通达,当时,通达一切万法的实相就不可修为。 人名 中解脱,通达一切万法的实相就不可修为。 人名 中解脱,通达一切万法的实相就不可修为。 人名 中解脱,通达一切方法的实相就不可修为。 人名 中解脱,通达一切方法的实相就不可修为。 人名 中解脱,通达一切方法的实相就不可修为。 人名 中解脱,通达一切方法的实相就不可能。 人名 中解脱,通达一切方法的实力,以这样的一般若波罗蜜多已经通达,其他法都会通达。

《胜思惟梵天所问经》中说:"诸佛慧无碍,

不著法非法,若能不著此,究竟得菩提。"意思是说,佛陀的智慧是无碍的,在这样的智慧前,是没有法和非法的;如果我们真正通达般若,一切万法都不执著,那获得殊胜菩提就不会有困难,或者说菩提就在自己手中,并非在遥远的地方。

可是,很多道友都放不下来,以至对般若法门的闻思修行非常欠缺;即使有,时间也特别短暂。我们来看一看我们这个人生,比如说已经活了五十岁,那我们有没有一年时间在般若空性方面用功呢?如果四十九年全部用在世间法上,一年时间全部用在般若空性方面,依靠般若,你以前的世间执著也许全部会被摧毁。但是很多人都没有用功,因此自己也不要怨天尤人,还是要反观自己:到底在般若方面下了什么样的功夫?

确实,般若乃一切万法之最,但这并非打广告吸引人才空口无凭乱说。如果你有智慧,通过长期闻思以后就会知道:人生中其他都没有意义,唯一在般若法门方面得到一些境界,才最有价值。但人的价值观并不相同,有些认为穿漂亮的衣服最有意义,有些认为人民币最好……我是这样想的:世间法并不是很重要,内心对般若空性有甚深定解,才是至高无上、价值连城的珍宝。

第五品

<u> ক্রি</u>ট্র - 127 - ক্রেট্র

<u>্রু টি</u>ট্র - 128 - *টে*ট্র

## 第四十七课

下面继续讲般若,今天从般若生无尽果功 德的角度来进行分析。

癸二(从生无尽之果角度说为最) 分三/ 一、略说/二、广说/三、摄义。 子一、略说/ 此胜法藏妙法藏,佛种众生安乐藏,

过去未来十方佛, 此生法界不穷尽。

为什么呢? 大家都知道,证悟了般若的甚深道理,就能获得世间一切快乐。而且,没有这样的圣般若,就没办法修行道般若;没有道

般若,所谓的果般若也不可能出现,也就是说,即使佛陀也不可能证得现在的一切境界。可见,只有拥有这个根本的般若,一切道果功德才能自然而然应有尽有。正因为是这样,佛陀才说一切功德依赖于此般若,即它们与此般若有随存随灭的关系。

世间中,若人拥有般若空性,任何一种修行境界或世出世间的功德就会出现。比如: 拥有证悟般若的部分,就能获得声闻、缘觉、舒萨的果位;获得全部证悟,就能拥有佛陀的帮意。可见,过去、现在、未来的无量无边佛陀及菩萨全部依靠般若而生,我们这个世间印形及等地各大教派的传承祖师,以及十方世界所有追随诸佛菩萨的大德,他们所拥有的出世间境界也源于般若。所以大家一定要证悟般若,这样安乐自然而然就会生起。

很多开悟的大德都觉得这种境界妙不可言。以前贝若扎那从擦瓦绒回来时,给八十来岁的邦甘麦彭滚波传讲了大圆满本来清净的空性道理(或说上师瑜伽),他当时就开悟了,欢喜得一天一夜一直抱着上师不放。为什么会这样呢?因为他以前在世间被各种执著缠绕,经历了许许多多风风雨雨,如今已经开悟了,那多不容易啊!以前,江西一位居士来拜见法王,他也认为自己已经开悟;确实他有一定的境界。

第五品

其实,他们所拥有的这些境界,都离不开般若空性的智慧,只不过每位上师和不同传承的表示方法不相同而已。虽然密宗有特别简单的方法来指示,禅宗也有不同方式让人开悟,但归根结底还是证悟了空性。若谁真正证悟空性,那他所获得的快乐用语言永远也说不尽。

以前,马祖道一禅师手下有一位水潦和尚,他有一个故事很精彩:在依止马祖时他问了他有一个故事很精彩:在依止马祖时他问题:佛法最究竟的教义是什么?马祖让内心,当时他就昏了过去。当他醒过来时,已经豁明之时,他就昏了过去。当他醒过来时,已经常说:当时依非常欢喜,给着了一块,让我完全通达了一切方法,让我完全通达了一切方法,让我完全通过了一切,直至如今笑不休。"他的意实,直至如今笑不休。"他的意义,当时挨了马祖一脚,到目前为止,欢喜或笑声始终无法停止。因为依靠上师的加持已获得所以永远对上师有感恩之心。

我前两天遇到一位台湾的藏族法师,他是 贝诺法王的弟子。当时我们交流的时间不到一 个小时,在摆谈的过程中,他提了三次上师的 名字,每次提上师名字时,他的眼泪都不停地 流。依靠《十地经》中所讲的教证,从他外在 的相——对上师的深深感恩之情和无比的信 心,就能推断他相续中应该有所证悟。如果没有,一般来讲,五六十岁人的眼泪不会无缘无故流下来。以前我跟一位护士说:"你是不是想哭?"她说:"我的眼泪是有价值的,不可能轻易掉下来。"可见,每个人的眼泪都有价值,没有一定的因缘,不可能轻易掉下。

所以,如果我们真正认识到,十方诸佛菩萨皆依般若而生,那对般若空性就会有非常为的信心和欢喜心。哪怕听一堂课,也会认为忘。哪个一堂课,这是我的快乐,并念念有我想要不再。这是有这样的欢喜心的根若,我想要的人人。既然为了,我是通达方法的自性为空性。既然如此,我是通达方法的自性为空性。既然如此,就是绝常在般若的的妙用或境界中行时,而是是不是,常行智慧,即是般若行。"意思,常行智慧,即是般若行。"意思,是是常如果在一切处所一切时间,念念不是,常行自想,即是般若行。"意思,是是常如果在一切处所一切时间,念念不是,经常如果在一切处所一切的本性,这就是行持般若波罗蜜多。

其实, 智与愚、觉悟与无明就在一念之间。 《坛经》里说:"一念愚即般若绝, 一念智即般 若生。"所以, 一念没有认识, 般若就已断绝, 或者说般若就没办法产生。世间人每天都被贪 嗔痴和各种执著所转, 非常可怜。他们将根本

<u> এক্টি</u> - 131 - ক্টেট্

<u> এক্টি</u>ট্র - 132 - *ব্রেট*্র

不实有的东西执著为实有,而且执著非常强烈、 异常坚固,可以说牢不可破。如果心一转念, 就像大手印中萨绕哈的道歌所讲的一样——向 内观, 愚昧马上就能变成智慧, 那个时候般若 的明灯就已点亮。

但这么关键的问题,很多众生都不去分析, 每天都在特别没有意义或短时间就会破灭的金 钱、名声等琐事上患得患失、胡思乱想, 而且 行为也一直为了它们打转, 众生可怜就在这个 地方。而禅宗等教派中出现的无量无边高僧大 德, 因为他们认识了心的本性, 或者说通达了 般若空性、就能行持世俗或出定中如梦如幻、 胜义或入定中一无所得的境界。

当然,这种境界并不容易得到,有些要依 靠精进修持才能获得,有些要通过祈祷,依靠 上师三宝的加持才能现前, 除此之外不可能无 缘无故得到。若天天都随着世间人转、那永远 也不可能。为什么噶当派的修行人说"众人不 悦,正合我意",其原因也在于此。如果很多世 间人不高兴, 那我就太高兴了, 因为不需要随 顺他们。如果要随顺,始终也没办法修行。所 以,很多修行人都应在清净的地方过特别潇洒 的生活, 若能清贫寡欲就能无忧无虑, 如果能 过这样的生活,那就是真正的修行人。当然, 对很多21世纪的修行人来讲,像以前高僧大德

的行为那样, 完全放弃一切世间琐事也有一定 的困难。如果实在做不到这样, 也要多想般若 的功德, 自己的所作所为、所言所行, 也应尽 力相合般若空性的境界,即以正知正念来摄持, 这非常重要!

然而, 作为般若本体的法界, 永远无穷无 尽、无盈无亏。也可以说,它就是所谓的基般 若。缘于此,我们就能真实观修空性,观修后, 相续中的功德自然而然就会产生。为什么呢? 因为它跟其他事物完全不相同。无垢光尊者在 《法界宝藏论》中引用《普作续》的教证说: 有缘者应该观修心的本性、就像擦拭如意宝一 样。如果我们擦拭木料、无论如何也不可能获 得悉地,而擦拭、祈祷如意宝,则能成就悉地。 同样的道理, 若没有一切万法本体的基般若, 再怎样观修也不可能产生出世间的功德,但因 有了基般若或基空性, 观修以后, 道般若的种 种境界就会出现,不断实修道般若,果般若就 能产生。

按照麦彭仁波切等高僧大德的观点, 在凡 夫地时也可相似修持无二智慧。所以我们在行 住坐卧时皆应观想一切万法为空性, 或万法唯 心造、或者观修胜义中远离一切戏论、世俗中 如梦如幻,这就是与般若相应的修法,其功德 无量无边。

<u> জণ্ডি</u>য় - 133 - *বে*জিৰ

<u>্র্রুটি</u>্য - 134 - র্ক্তের



子二 (广说) 分二:一、以外缘起而阐释: 二、水内缘起而阐释。

丑一 (以外缘起而阐释) 分二:一、外缘 起之比喻; 二、宣说般若意义。

> 寅一、外缘起之比喻; 所有树果花林园,皆从地生并呈现,

> 大地无尽亦无增,不失无念无厌倦。

虽然法界本体并没什么变化, 但在名言中, 有法缘起的游舞还是不灭的, 即万法皆依自然 规律呈现。那呈现的方式是什么呢? 在此世间, 所有树木、果实、鲜花、森林、园林等外界万 物全部依靠大地而生,也就是说,因为有了大 地,各种各样的形象才呈现在众生面前。从大 地本身来讲, 虽然不断呈现万物, 但它根本没 有灭尽的情况, 也无有增长的现象。可能有人 要问:今年春夏万物复苏、生长、明年也是如 此……那经过几万年后、它会不会不再产生 呢?不会。虽然大地不断出生草木万物、但并 没有从此阶段到彼阶段的变迁、退失, 也没有 分别我生出这些果的心念, 更不可能生起厌倦 之心: 我再也没有能力生长万物了, 因为大地 恒时呈现万物。

从这个大地的比喻可以看出: 讲外缘起的 时候,实际上就是大地产生万物,(西班牙和汉地的 传说中讲: 我们人类, 不管是黄种人、白种人、黑种人, 最开

始的时候都是由泥造的。)这一点大家应该清楚。正因 为是这样,北魏时所翻译的《宝性论》14里也讲: "一切诸草木,依止大地生,地无分别心,而 增长成就。"紧接着还讲:"众生心善根、依止 佛地生, 佛无分别心, 而增广成就。"虽然本经 这个比喻是以大地比喻法界般若空性,《宝性 论》是以大地比喻佛的事业、但从果般若的角 度来理解此论的比喻也未尝不可。我们平时常 说外缘起、也经常引用《智者入门》、《俱舍论》 等论典来进行宣讲。其实,诸如由种子产生苗 芽, 再产生根、茎、叶、花、果, 这也是一种 缘起; 但它还是依赖大地。不过大家也要明白, 虽然依靠大地能产生一切万法, 但这些都是众 生共同业感呈现的。

我们还应清楚: 以众生业因所感, 依靠诸 如水、土、阳光等种种因缘产生后面的果、是 一种自然规律。当然,对于自然规律我们也不 能寻找它的理由,因为法尔如是。如果有人问: 为什么从大地中会产生草木? 那就没有什么可 说的,因为这是一种自然规律。就像这个比喻 所讲的一样,如果有人问:为什么依靠般若空 性能产生诸佛、以及产生我们相续中的所有境 界? 其实这也没有什么可问的, 因为这是法尔

<sup>14</sup> 即后魏勒那摩提所译的《究竟一乘宝性论》。

理。依靠这样的法尔理, 相续中就可以产生种 种功德。

我经常想:般若空性的加持和力量不可思 议。因为有些道友刚开始的时候对财物、感情 等异常贪执, 对怨敌也有强烈的嗔恨心, 即心 态非常糟糕, 但经过对密法的观修、中观的闻 思以及自己的念诵、祈祷后, 过了一段时间这 个人就判若两人, 可以说原来恶劣的人现在已 经变成好人。如果是以前,不要说怨恨的敌人 来故意加害,就是与他关系一般的人无意中伤 害了他,他也不会客气,肯定会用种种手段进 行攻击。可是到一定的时候, 因为修行的力量 所致,他的相续与以前完全不是一回事,这是 我们很多修行人通过长期修学之后, 自己也应 该感觉得到的。

当然, 我们也不应停留在仅仅听别人讲一 个故事的层面。通过实修, 对般若空性法门有 所认识后, 通过分析对般若有无认识心态之间 的差别,就能了知到底佛法的加持力是什么样。 现在我们可以通过理论抉择万法为空性,也就 是说可以总相的方式认识空性,如果现量见到 了一切万法缘起而生, 在那个时候相续中就具 有无量功德, 可以说拥有无尽光彩。

总之,在这里大家应该知道:虽然大地没 有分别妄想,也没有厌倦之心,但依靠缘起力,

万物却可产生。

下面叙述比喻所表达的意义:依靠般若, 可以产生种种快乐或境界。

寅二、官说般若意义;

佛子声闻独觉天,一切众生安乐法, 悉由殊胜般若生,智慧无尽亦无增。

就像前面的比喻所描述的那样:世间所有 佛子菩萨,获得一定功德的声闻缘觉,以及天 人和人类等一切众生,他们幸福安乐的来源就 是般若,也就是说,一切安乐皆从殊胜的般若 波罗蜜多中产生。为什么这么讲呢?因为,即 使是善趣的安乐也要依靠世间正见才能产生, 而这样的世间正见如果没有佛陀广转妙法轮, 世间愚昧众生也不可能了达"善有善报、恶有 恶报"以及前生后世存在等名言甚深之理。如 果不知,就无法取舍;没有取舍,也不可能行 持善法;没有行持善法,就不可能转生到人间、 天界。所以世间当中, 所有人天快乐都与因果 不虚等名言正见有不可分割的关系, 而它们的 来源实际上就是般若。因为没有般若就不可能 有佛陀转法轮,也就是说佛陀也来源于此。若 佛没有转法轮,世间一切快乐就不可能产生。 所以才说, 所有人天安乐皆从般若生。

龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中说:"无见堕

恶趣,有见趋善趣,如实知真义,不依二解脱。" 也就是说,没有正确的名言正见,像外道恶见 那样——不承认因果、不承认善法, 那无边众 生将永远沉溺在三恶道中; 若有因果不虚等名 言正见, 众生就有机会趋向善趣; 在此基础上, 如果如理如实证悟般若空性的真实意义,就会 从轮回中获得解脱。《般若摄颂》第二品中也讲: "当知有为无为乐,一切安乐由此(指本经)生。" 因此大家皆应了知, 所有快乐都依靠般若空性 而生。

但这个道理很多人都不知道、认为依靠自 己的勤作和努力, 最终才获得了幸福快乐。虽 然从眼前来看,确实与自己的努力分不开,但 从长远的因缘来讲, 如今我们所享受的一切快 乐都与前世的因有关系。《心地观经》里面讲: "一切人天妙乐果,惭愧正见为所因。"意思是 说、一切人天妙乐果皆以惭愧心和正见作为根 本因。《华严经》中也讲:"是诸众生,成就身 善业、口善业、意善业、不逆贤圣、信受正见。 行善业因缘故,身坏命终,生于善处。"其意是 说,依靠正见等善业因缘,身坏命终后一定会 转生善处;有了善处的投生,就有享受快乐的 机会。

在世间中, 没有读书就不可能得到生活的 快乐。现在很多知识分子快乐的来源是什么

呢?就是因为以前在学校读书时学到了知识。 如果当时老师没有教他们、或者说他们相续中 没有知识, 那现在恐怕只能当工人, 不可能依 靠知识来维持生活。就像这样,如果没有学般 若,将来的快乐也没有因缘。这样的道理很多 人都应该明白, 否则会认为快乐唯一依靠自己 的福分。其实,所有胜义和世俗的智慧,以及 世出世间的快乐都与般若有直接或间接的关 系。

尽管般若产生轮涅一切安乐, 但它永远没 有分别心, 其本体也没有灭尽与增长; 就像大 地,虽然它不断产生万物,但它却没有增减等。 再者,虽然般若可以产生无量无边的快乐和诸 佛菩萨的境界, 但它就像灯火一样, 虽点燃千 盏万盏, 其本身也无增无减。为什么呢? 因为 般若的本体跟虚空一样,是无尽无增的。虽然 如此, 若我们能享用如大海般的般若智, 那不 但能遣除无始以来的干渴痛苦、还能增上智慧 光明。

的确,般若是最殊胜的珍宝。虽然有人认 为金子很珍贵,有人认为轿车很重要,有人认 为当官很好,有人认为美色或妙色很可爱,有 人认为什么都不做、天天睡懒觉最快乐……其 实这些并不是很有价值, 最有价值的就是相续 中拥有空性的境界。若有空性境界、世间这些

<u>জ্ঞি</u> - 139 - *তে*ি

<u> জ্র</u>িট্য - 140 - *রে*জিট



有漏财宝都没有也无所谓,就像古代有些大德那样,生活虽然简朴却很快乐。现在也是这样,无论是出家人还是在家人,如果真有修行功德或境界,在人生中无论出现什么样的坎坷、折磨、违缘,都能坦然面对;其原因就在于他们对世间有漏快乐无有贪执,更殊胜的出世间快乐与境界,在他们相续中却有增无减。

正因如此,所以我常说:作为修行人,不 应追求感官或分别念所带来的快乐,而应力争 品尝到更高级、更鲜美、更甘甜的美食——超 越分别寻思的境界。但没有福分和信心的人也 挖掘不出来。若我们依靠自己的信心、欢喜心 和感恩之心,使具德上师的加持和智慧融入自 心,获得这种境界就不是很困难,应该说每个 人都有这样的缘分。

丑二 (以内缘起而阐释) 分二,一、以比喻宣说顺次轮回缘起之理,二、以意义宣说逆次清净缘起之理。

寅一、心此喻宣说顺次轮回缘起之理; 所有下中上有情,佛说皆由无明生, 众缘聚合极生苦,无明无尽亦无增。

在这个世界,观待众生的身体、受用而言,可以分为上中下三等。下等众生指地狱、饿鬼、旁生三趣的众生,中等众生指四大部洲的人类,

上等众生指包括阿修罗在内的天界众生。所有众生为什么会流转在轮回中呢? 最根本的原因,佛陀在相关经典中已经作了宣讲,也就是说依靠缘起而生。关于缘起,可分为宣说外界种因缘的外缘起,和宣说有情流转因缘的内缘起。对内外缘起众生必须明白,如果没有明白,就不可能斩断无明的根本。

有一次,佛陀在看见稻秆时说了这么一个偈颂:"若见因缘,彼即见法,若见于法,即能见佛。"其意是说,如果见到了因缘,就见到了佛法,若见到了佛法,就能见到佛陀。然后,一千二百五十常随众的代表舍利子,针对这个偈颂的道理向弥勒菩萨发问,弥勒菩萨便宣讲了外缘起和内缘起的种种道理。这就是《稻秆经》<sup>15</sup>宣说的缘起。

以前我看《入中论自释》在抉择万法无有他生时讲:有一部分人认为万法有他生,因为因和果同时,并引用《稻秆经》中的教证<sup>16</sup>来说明。后来我看汉文《佛说大乘稻秆经》时,也

第五品

<u> প্রতি</u>্র - 141 - *তে*ি

<sup>15 《</sup>佛光大词典》:"《稻秆经》,全一卷,译者不详。又作稻芊经。收于大正藏第十六册。本经系弥勒应舍利弗之请,宣说因缘生法有内因缘与外因缘二种,并以稻芊之由种生芽、由芽生叶,乃至由华生实,比喻十二因缘之次第生起。三国吴之支谦所译之了本生死经、唐代不空所译之慈氏菩萨所说大乘缘生稻秆喻经、北宋施护所译之大乘舍黎娑担摩经,皆为本经之别译。"

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 《稻秆经》云:"如秤低昂之理,若何刹那种子谢灭,即彼刹那有芽生起。"(此乃法尊法师由藏译汉。)

看到了相似的内容17。这部经的经文并不是很 多,大家应抽时间看一下。对很多想懂得因缘 的人来讲、学习《稻秆经》非常重要。以前蓠 益大师在《阅藏知津》里也讲18:此经是一部非 常甚深的通达内外缘起的经典。

我在讲法时、自己看过的经典一直在课堂 上给大家介绍, 也建议大家能看一下, 但真正 能看或能记在心里的人不知有多少? 我也没有 去统计、也没有去问。估计现在末法时代、很 多人都没有兴趣,尤其是城市里的人没有时间。 但是, 这些特别重要的经典, 如果我们没有赶 快去看, 短暂几十年的人生一眨眼就过了, 那 在死时,对佛经到底能不能产生定解也很难说。

刚才介绍的《稻秆经》中讲:所有众生轮 转的主要根源是无明,有了无明就有行、识、 六入、触、受、爱、取等,十二缘起就这样不 断产生。在《根本说一切有部毗奈耶出家事》 中讲:"诸法从缘起,如来说是因,彼法因缘尽, 是大沙门说。"这个颂词另有译为:"诸法由因 生,彼因如来说,彼法因缘尽,是大沙门说。"

17 《佛说大乘稻芊(同秆)经》:"云何不断?非过去种坏而生于芽,亦 非不灭而得生起,种子亦坏。当尔之时,如秤高下而芽得生,是故不断。" 18 蕅益大师在《阅藏知津》中说:"《大乘舍黎娑担摩经》,宋北印土沙门 施护译。佛在鹫峰告诸必丘,若于十二缘生而能见了,是名见法见佛。 舍利子以问慈氏菩萨, 慈氏细为解释十二因缘甚深之义。乃性相二宗要

这是佛陀最甚深的教言,很多《课诵集》中都 有,很多人经常在念。总之,所有众生在轮回 中流转并不是没有因, 应该说都是有因缘的。 依靠这些因缘、以行苦、变苦、苦苦所摄的世 间各种痛苦就辗转发生。

虽然如此, 但作为根本因的无明, 在名言 中却是以如梦如幻的方式存在着、在胜义中并 不存在。(其实, 智慧也是这样。) 虽然它的本体毫无 自性,一点一滴也不存在,但在未经观察时, 或被业障遮盖的众生前、却如理如实存在着。 所以说, 从整个法界而言, 或从名言的角度来 讲、无明以无尽无增的方式存在。那它对众生 有没有危害呢? 在名言中无明对众生确实有 害,因为在没有认识它的本体前,它会给众生 带来我和我所执、以此为因就会不断漂泊在轮 回中感受无量无边的剧苦。不过这也是一种因 缘,但依靠这样的因缘,一无所知的芸芸众生 只有饱受痛苦,除此之外别无选择,这就是我 们众生的可怜之处。若要斩断无明之因, 唯有 高擎般若宝剑, 否则本来佛性无由显现。

> 寅二、以意义宣说递次清净缘起之理; 智慧理门方便本,皆由殊胜般若生, 众缘聚合极生智,般若无尽亦无增。

前面讲依靠无明会产生轮回的幻觉和痛

<u>ණි</u>ම්හ - 143 - ඇම්

苦,反过来说,如果我们修习般若、斩断无明,出世间的智慧就可在相续中产生。颂词说:修学佛陀的智慧及相应之理的修道,以及成为其门的见道、生起它的方便——加行道、彼之根本的资粮道,都是由殊胜般若波罗蜜多产生。或者说,资粮道、见道、修道、无关者说,资粮道、见道、修道、无关。当年五道智慧的来源就是般若波罗蜜多。为什么这么讲呢?因为,通过闻思修行逐渐了达般若的教义后,上述这些世间和出世间的智慧便可在相续中产生。

而当闻思修三种智慧,以及依止善知识和积资净障等一切因缘具足后,相续中就能产进非常甚深的出世间智。而作为其根本的般若的形形,不过这是从胜义角度来讲的。(从空流的角度来讲,依靠不同因缘就会产生不同智慧。)《虚弦法的角度来讲,依靠不同因缘就会产生不同智慧。)《虚弦法的有度来讲,依靠不同因缘就会产生不同智慧。)《虚弦法,法藏无穷尽,法藏不可思。"其意是说,所可思议的。在《文殊师利问经》中也有类似教证,即:"此法不思议,离于心意识,一切言语断,即:"此法不思议,离于心意识,一切言语断,是修行般若。"其意是说,真正的般若境界依或分别念没办法思维,用世间语言也无法描述的论表,其实这种境界就是通过修行般若产生的。

所以大家皆应观察: 自相续到底有什么样

的智慧?正因为一切智慧、快乐、功德的来源就是般若空性,所以对有智慧、有心识的人来讲,不得不希求般若。如果没有希求,光是希求包括世间有漏财产在内的人天福报,那就不是智者的选择。

当然,对每一个人来讲,自己的意乐不同, 选择哪一个道是自己的自由,我们也不可能强 迫让所有人必须要学般若。包括现在学会里面, 学般若的人可能 40%都不到。不过这也是正常 的,因为佛陀在世讲特别甚深的般若时,有时 候眷属也很少。但我们也不能强迫让谁一定要 学般若 (包括密法的空性),因为他的根机根本没办 法相应,而且对说法者也会带来染污。

为什么对甚深般若起信心的人不一定很多呢?因为,这与依止上师、积累资粮、所接触的法门等种种因缘有关系,所以不可能无缘无故中遇到般若,也不可能无缘无故修学般若。故我认为,我们现在遇到这样的法门确实来之不易,当然这并非赞叹自己讲得如何如何好。

这次大家共同学习的几部法都很重要,有时候想起来心里也很欢喜,如果没有遇到其他违缘,我觉得讲完后效果一定很不错。比如《藏传净土法》,对当前很多人来讲,都是比较完整的学习资料。因为我在讲的过程中,翻阅了藏汉《大藏经》及众多高僧大德的教言,虽然自

第五品

<u>ණමා</u> - 145 - අම ි

<u>্রু ভিট্</u>য - 146 - *ভে*টি

已没有很高的智慧,但翻阅所得到的资料却很殊胜。可能以前大家也听过一些光盘、看过一些书,当然每位上师的讲法都有自己的特点,也有非常好的窍诀,但我们这样共同学习,也许对很多人会有一点帮助,而这也是依靠各种因缘形成的。

#### 子三、摄义:

菩萨知晓此缘起,无生无灭此般若,如目无云放光芒,除无明暗获自然。

首先我们应该了达上面所讲到的这些甚深缘起法,如果完全通达,就懂得了佛陀最珍贵、最甚深、最稀奇、最微妙的法要;如果真正证悟,轮回就从此斩断。为什么这样讲呢?因为从本体上讲,这样的缘起法就是无生无灭的般若。所以,只要我们通过闻思修行了达了般若的本体,漫漫长夜的轮回黑暗就可一并遣除。

《父子相会经》中说:"无明生死长夜中,智慧摩尼能显照。"意思是说,在无明生死的漫长黑夜中,如摩尼宝般的般若智慧明灯能显现、照亮前程,也就是说能遣除一切无明黑暗。《中论·观四谛品》最后总结时说:"若人能现见,一切因缘法,则为能见苦,亦见集灭道。"(此乃讲者由藏译汉。鸠摩罗什大师译为:"是故经中说,若见因缘法,则为能见佛,见苦集灭道。"与罗什大师所译相比,藏文中没有能见到佛的意思,可能大师翻译所依的梵文原本就有。)

其意是说,如果见到一切万法由众因缘生,那就见到了佛法的核心——苦集灭道四谛。所以大家一定要通达缘起,这非常重要!

最近我们学院慈诚罗珠堪布正在讲宗喀巴大师的《缘起赞》,以前我也很想讲,虽然已经翻译了好几年,但一直没有讲成,以后在方便时也想讲一下。不仅要讲宁玛派的教法,其他宗派的法也应该讲,以前益西彭措堪布就讲述《菩提道次第广论》。有些国外的上师也要缘成,我们也应该学一学《缘起赞》。通过对佛陀照见、阐演缘起而赞颂,我们也可了达甚深的缘起法门,当生起缘起空性的正见时,所有轮回的黑暗就会消失。

以前,毗婆尸佛在印度金刚座成道后,讲了这样一段话:"如此诸法生(指十二因缘),梵志勤思禅,普照诸世间,如日住虚空,破坏诸魔军,觉诸结解脱。"这段《杂阿含经》中的内容很重要!其意是说,就像太阳住在虚空时,所有世间黑暗全部无余遣除一样,佛陀的智慧日轮可以破坏所有魔军及贪嗔痴烦恼,让众生彻底从轮回中解脱。如毗婆尸佛所说,后来的尸弃佛、迦叶佛、释迦牟尼佛等七佛也如是宣说。

因此,大家在有时间、有兴趣时,对这些 具有加持力的佛陀金刚语还是要经常唱诵,并

1

<u> এক্টি</u>ট - 148 - *টে*টি

第四十八课

下面继续讲《般若摄颂》, 今天讲第二个问 题。

己二 (解说其余五度) 分五:一、宣说禅 定度; 二、宣说精进度; 三、宣说安忍度; 四、 宣说戒律度; 五、宣说布施度。

庚一 (宣说禅定彦) 分四:一、修学成为 眇果所依之禅定;二、修学亦不贪自利;三、 以无贪方式实行他利,四、以意乐差别成为胜 劣而结尾。

辛一 (修学成为炒果所依之禅定) 分二: 一、修学四禅;二、修学四无色定。 壬一、修学四禅;

学《俱舍论》时、大家都学过四禅。其意 是说、在色界天中有一禅、二禅、三禅、四禅 等四种禅定;但这四种禅定在人间时也可以修。 因为神通、无碍解等菩萨的菩提分等功德, 全 部依靠禅定而生, 所以大乘佛子必须闻思修行 禅定,不过这也要一点一滴地积累。

拿闻思来说,也不可能一天就能接受很多 法要, 所以一定要长期不断地闻思。对修行人 来讲,这特别重要! 个别人虽然暂时没有这种 因缘,但因偶尔听法、看书,或到一些殊胜的

在心里反反复复串习,这样在临死之前就有可 能通达缘起空性的甚深意义。若真正通达缘起 空性,就会像光芒万丈的太阳照耀世界,无余 遣除所有黑暗一样,以自相续的智慧光芒就能 遣除世间各种无明烦恼,并将与之结缘的无量 无边众生引入解脱道。

其实,很多人完全是凡夫,但依靠上师的 窍诀, 在即生中也获得了圣者的果位。那时, 天龙夜叉人非人等一切众生都会竭力支持他, 其事业也会广大无边。有些虽然没有获得圣位, 但因完全放下了自私自利的心和实有耽著的 心, 而一心一意弘法利生, 其所作所为无量无 边众生也不得不生起信心。

因此、在座的道友皆应依靠传承上师的加 持、般若空性的威力、自己的善心和发愿力, 在短暂的人生中,获得出世间的空性智慧境界。 这是我们每个人最需要的, 也很容易得到, 因 为我们有很好的因缘,即不仅获得了人身,还 依止了上师、遇到了妙法, 同时也具足修行的 顺缘。在这么多的愚痴众生中, 应该说是不幸 中的万幸、因为已经拥有寻找光明日轮的殊胜 机会。在此时,大家一定要珍惜宝贵的时间, 而废寝忘食、夜以继日地修学大乘妙法!

精舍、学院、寺院中去, 或见到一位特别有成 就的上师, 也许以此就能改变一生。在座的每 个人都可以回想一下, 你刚开始遇到佛法的因 缘是什么?可能很多都通过一个偶尔的因缘, 使自己的生活有了新的变化,或有了新的认识。 如果当初没有这个因缘,恐怕现在也会整天跟 不信佛教的人同流合污。正因为有时候听一堂 课也能转变一生, 所以每个人都要珍惜每一次 闻法的机缘。

记得以前我引用过释迦牟尼佛两大弟子 ——舍利子和目犍连的公案:以前他们都学婆 罗门教, 而且智慧至高无上。他们专门在印度 建立了一个学团,这个学团在智慧、能力、势 力等方面特别强盛。后来舍利子看见马胜比丘, 觉得他的行为特别文雅、如法, 就生起敬仰之 心。于是问他: 你的老师是谁? 你主要修学什 么内容? 马胜比丘说: 我的老师是降生在释迦 族的释迦牟尼佛, 我现在主要学的知识是:"诸 法因缘生, 亦从因缘灭, 我佛大沙门, 常作如 是说。"当他说完这个偈颂后,好像甘露醍醐融 入心田般、舍利子的内心就有了不可思议的改 变,也对佛陀生起了无比敬仰之情。于是他带 着目犍连去拜见释迦牟尼佛, 皈依后逐渐成为 佛陀的两大高足。这是听一个偈颂、就使整个 人生得到改变的真实事例。

前段时间我去北京等地,有人对我说:"《般 若摄颂》特别好,它改变了我的一生。因为它 所讲的空性妙义解除了我心中很多疑惑, 让我 通达了心的本性。"很多人这样说的时候,我也 感觉到了佛法的威力和加持不可思议。对在座 的人来讲, 只要有信心、有因缘、有欢喜心, 也可以改变你的很多状态。以前你的心态始终 处于贪嗔痴及嫉妒等烦恼痛苦中,很有可能从 接受这个空性法门那一天开始, 你始终会沉溺 在法喜充满的欢喜海洋里, 或者说身心都游泳 在智慧大海中。这并不是不可能的, 应该说都 可以得到。所以哪怕听一堂课,都应珍惜机会, 如果你与其中的妙义特别契机,就可改变一生。 想必大家在听每一堂课时, 都能认真思维其中 的甚深意义!

下面讲颂词:

具大力者依四禅,能住非依亦无住, 然依此四禅定支,成得大菩提所依。

其实, 具大威力的菩萨也要依靠四种禅定 (四种禅定在《俱舍论》和《大乘阿毗达磨》中有阐述),也 就是说,他们能安住并经常串习。我们也经常 坐禅、安住, 汉地的禅宗也经常打七修禅, 如 果得到真正的禅定境界,就会像大威力的菩萨 一样不执著相,也就是说,他们的禅定并非以

<u> এক্টি</u>ট - 151 - ফ্টেৰ্

相执作为所依,也不会贪著禅定的味道——住 于快乐当中。但有些人说:"我经常安住在禅定 里不想出来, 很想很长时间一直入定而坐, 这 太舒服了!"这说明他贪著禅定的美味。有些人 觉得: 我能安住光明的境界, 或空性的境界, 或心识的境界。若一直耽著境界、这就是执著 相。作为菩萨、著相和贪味全都没有,但他还 要依靠禅定,这是为什么呢?因为,如果没有 禅定,心就极其散乱,在此状况下就不可能真 实修持。所以,依靠四种禅定正行里的寻、伺 等分支, 以及神足通等功德, 会成为将来真正 获得大菩提的所依或因缘。

因此大家都要知道,要得到见道、修道等 上上功德, 禅定就不可缺少。如果有禅定, 菩 提对你来讲就不会遥远。佛陀在《诸法集要经》 里也说:"若人心寂静,诸根不散乱,决定趣菩 提,此说为安乐。"所以,如果人的心得以寂静, 即入于禅定的状态,他的眼耳等根就不会随着 外境散乱。而我们因为内心不能安住, 听到声 音马上心散乱到声音上,看见色法马上跟着外 境跑, 所以大家心一定要调柔。如果心真正调 柔, 趋入菩提就不再困难, 那个时候所得到的 快乐, 也远远超过各种世间安乐。所以在修行 过程中, 获得没有贪著的入定或安住很重要。

六祖说:"本来无一物,何处惹尘埃?"既

然在心的实相中本来都没有任何事物或相状, 那我们为什么还要以执著来扰乱它呢?或者说 怎么会有尘垢来染污它呢? 所以大家皆不应执 著,而应依靠传承上师的窍诀或教言来认识心 的本体并经常安住。这种安住就是不贪著任何 禅味的禅定,它就是获证菩提的助缘。

# 壬二、修学四无色定:

获胜智慧住禅定,受四无色妙等持, 此定利胜妙菩提,菩萨非为漏尽学。

意思是说,获得殊胜智慧的菩萨可以安住 在前面所讲的四种禅定(这四种禅定在欲界也可以修) 中, 也可以领受非常善妙的无色界等持, 即空 无边处、识无边处、无所有处、非想非非想处 四无色定。但他们不会耽著一切都是虚空、一 切都是识、一切都是无所有等相状,也不会入 于禅定的妙乐当中。这些无色界的禅定,没有 任何罪苦, 而且是产生神通等功德的助缘。作 为学习大乘佛教的菩萨来讲, 虽然他们会修学 这些有利于获证胜妙菩提的助缘、或有利于自 己境界提升的因缘, 但不会像声闻、缘觉那样, 一味贪著断除有漏的寂灭状态。作为菩萨、根 本不会、也不应该修学这样的境界。颂云:"菩 萨非为漏尽学。"即菩萨不会为了灭尽相续中的 有漏法, 进而现前一边的寂灭果才修学它们。

因此,在讲这个道理时大家都要懂得,不 管是修学无色界的定还是色界的定, 住于相状 就不合理。既然如此, 也不应该特别耽著身体 的威仪。真的,对最高空性境界来讲,是否有 金刚跏趺坐等外在的相并不重要, 内心有空性 光明无二无别的境界, 或安住在远离言说中, 才是最关键的。在这方面,以前藏地高僧大德 留下了特别多的教言, 尤其无垢光尊者的《实 相宝藏论》引用《普作续》和《六界续》的教 证经常宣说。

在汉地、安住时不能有耽著的教言也相当 多。与六祖慧能大师同时的神秀国师门下有一 位非常聪明的学子叫志诚, 在依止上师九年后, 上师认为他根机很不错,就介绍他到六祖那里 去。六祖问他: 你上师给你们讲了什么教言? 志诚说:上师经常教大家"住心观静,常坐不 卧。"意思是,要控制心识活动经常保持清静、 身体要常时坐着不要躺卧。六祖驳斥这种观点 说:"住心观静,是病非禅。长坐拘身,于理何 益?"意思是,住心观静是著相,这是病,不 是真正的禅; 天天以打坐不卧来拘束身体, 这 对真理又有什么利益呢?或者说,对真正证得 空性又有什么好处呢?接着六祖给他直指:"生 来坐不卧, 死去卧不坐, 一具臭骨头, 何为立 功课?"其意是说,不应该执著身体的威仪或

外在的相, 因为这并不是很重要。的确, 人活 在世间时坐而不卧, 死后卧而不坐, 那为何要 在这一具臭骨头上建立功课、把它当作最重要 的事情呢?也就是说,坐卧并非成就本身,坐 也可以、卧也可以、不应该执著。

现在有些人天天都很苦恼: 我无论如何脚 一直转不过来,始终没办法跏趺坐,虽然很想 把腿盘好, 但怎样使劲压膝盖也不行。所以他 们常想: 我能打金刚跏趺坐或盘脚该有多好! 尤其以前学过气功的人,特别喜欢做各种身体 的姿态,比如结手印等,如果不会就特别痛苦。 虽然对学佛来讲,这些也是助缘,因为有些仪 轨里也这样要求,但最根本的是什么呢?就是 内心要通达空性, 或真正对佛教有所认识, 这 才是最关键的。因此我们不管到哪里,首先要 传播佛教的基本思想,把这个作为主要课题来 抓。六祖也说: 我们一定要把精力放在认识心 的本来面目上, 并在这种境界中安住, 这才是 真正的修行。

辛二 (修学亦不贪自利) 分二:一、略说: 二、广说。

壬一、略说:

此是积德之奇迹, 住定等持而无相, 安住彼中若身亡,随意受生欲界中。

前面已经讲了,作为菩萨,四禅也要学,四种无色界的定也要学。其实这种方式就是能积累所有功德的菩萨们的奇迹或稀有之处,也就是说,他们能安住于上面所讲的这些禅定中,心如如不动,同时依靠智慧也不会著相,即不会耽著这些境界。如此具有禅定和智慧的菩萨,即使他们命绝身亡,为了利益、成熟无边众生,也会随着自己的愿力转生到欲界。

在这里大家要了知,学习大乘空性者,尤 其已获得一定境界的人, 虽然他们最终会舍弃 四大聚合的有漏身体、但依靠愿力不会到色界 和无色界去安住,一定会转生到欲界中以不同 身份来度化众生,因为在欲界,地狱、饿鬼、 旁生、人类等众生皆具足。一般来讲, 菩萨在 欲界受生有四种情况,《大乘庄严经论》里讲: "业力及愿力,定力亦通力,依此四种力,菩 萨而受生。"意思是说,发了大乘菩提心的菩萨 依靠四力受生: 第一是业力生, 即资粮道和加 行道的信解行地菩萨依靠善缘的业力获得自 在,而投生在人间等地;第二是登地菩萨愿力 自在,为度化众生而转生到旁生、地狱等处; 第三是得定菩萨定力自在,就像前面所讲的一 样,在得到色界和无色界的禅定后,依靠禅定 力来到欲界度化众生; 第四是得神通菩萨通力 自在,以神通力可以转生到兜率天等处,或从

兜率天等地来到下界度化众生。

以前藏地,唐东加波等密宗大成就者都是诸佛菩萨特意来到人间度化众生而化现的,而且很多都示现了各种各样的稀有行为。汉地五代时的布袋和尚(其实,他的历史包括历史学家也不是特别清楚,不过在那时确实出现过这样的成就者),他在圆寂时面带微笑,自己也承认是弥勒再来。他说:

"弥勒真弥勒,分身千百亿,时时示时人,时人自不识。"其意是说,我是真正弥勒菩萨的化身,来到这个世界有千百亿身体,时时刻刻我都为人们开示佛法,可是人们根本不知道我是谁。

的确,当时很多人都不知道他到底是做什么的,就是他天天随身带着的那个布袋,别人也不知道里面到底装有什么东西。有人问他:你这个袋子里到底装的是什么?他说:"我有一个布袋,虚空无挂碍,展开遍十方,入时观自在。"其意是说,我有一个布袋,它如虚空一样无有其意是说,我有一个布袋,它如虚空一样无时则观自在。所以到目前为止,到底弥勒尊者化现的布袋和尚的布袋是什么,很多人都不清楚。

有人问他:你还有其他什么东西? (据历史记载,他到处去化缘,经常在人们面前示现一些奇异相,除了一个布袋以外其他都没有,显现上也是个大肚子、笑眯眯的。)他说:"一钵千家饭,孤身万里游,青目睹人少,

问路白云头。"其意是说,只要带着一个钵,千家万家的饭都可以装在里面,这样孤身一人便可云游万里,但在此过程中让人欢悦的事很少,所以需要问路就在山顶上问白云,或者说生活在山里很自在。这首诗很好,它充分展现了布袋和尚不受世俗羁绊的逍遥自在的生活。

壬二 (广说) 分二;一、比喻;二、意义。 癸一、比喻;

如赡洲人昔未至,天境天城后前往,见彼拥有一切境,复还此处不贪执。

修学禅定的菩萨亦不贪自利,其广说中首 先讲比喻:比如一个南赡部洲的人,因为他以 前没有前往过天界,所以根本不知天界美丽的 花园、天女和宫殿等。后来依靠禅定力或修学 力,已经到了天界,在见到天上特别美妙的宫 殿、欲乐后,他毅然返回到了人间,并没有留 在那里。因为这个人在见到天界的一切庄严后, 并没有贪执,那来到人间自然也不会贪执赡部 洲的一切。

在此世间也有这样的情况。比如大城市里的知识分子,如果他在城市里工作,不管工资、待遇哪方面,肯定会非常不错;但有些并不贪执这一点,往往到偏僻的地方去当义工,那他肯定不愿意再对这些有更高的要求。包括学或些有更高的家里肯定有很多享受,但他们觉得或些有没有实在的意义,所以全部舍弃了;那这个有实在的意义,所以全部舍弃了;那这个大家都应明白。

其实,本颂所讲的比喻旨在说明菩萨的善巧方便。在《大般若经》中,也有这样一个比喻<sup>19</sup>:佛陀说:有一个人很有智慧和善巧方便,

<sup>19 《</sup>大般若波罗蜜多经》:"尔时,舍利子白佛言:'世尊!云何菩萨摩诃萨众安住静虑波罗蜜多?云何方便还从定起?'尔时,世尊告舍利子:'诸

他希望达到自己的愿望——到宫殿里跟王妃一 起戏乐。但若直接说,就不能成功。他通过妙 药隐藏自己的男形后, 跟国王说: 我要到王宫 里去发心。国王通过观察,认为确实如此,这 样他就在宫殿里跟王妃们一起住了好几个月。 后来他觉得,如果长期这样下去恐怕性命难保, 他通过药恢复自己的形态后对国王说: 我现在 应该出宫、因为我的身形已经恢复了。国王通 过观察, 认为的确是这样。于是国王觉得这个 人很有德行, 还给他一些财物作为奖励。这个

菩萨摩诃萨离欲恶不善法,有寻有伺,离生喜乐,入初静虑,乃至非想 非非想处具足而住, 于色、无色静虑等至, 顺逆次第超越串习, 极善纯 熟、游戏自在, 复入欲界, 非等引心。所以者何? 勿由定力生色、无色 长寿天故。勿色、无色静虑等至引起彼地续生之心, 为护彼心令不现起, 还入欲界, 非等引心。由起此心, 还生欲界亲近供养诸佛世尊, 引发无 边菩提分法: 生色、无色无如是能, 上二界生, 身心钝故。由斯菩萨方 便善巧, 先习上定令善纯熟, 后起下心还生欲界, 修集无量菩提资粮, 至圆满已超过三界,证得无上正等菩提。譬如有人作如是念:设何方便 得入王宫,与王后妃窃为戏乐,令王不觉,身命得存?作是念已求诸妙 药,服使男形或隐或显,得斯药已方便事王。王既识知,便服隐药,遂 白王曰: 我今无形,请为大王守禁宫室。王令检已,委任中宫。其人尔 时入王宫内,与诸妃后恣意交通。荏苒时经一、二、三月,恐王知觉丧 失身命,便服显药而白王言:我今男形欻然复现,请从今去不入中宫。 时王赞言: 此真善士, 自能进退不违我法。厚赐爵禄委任外事。当知是 人方便善巧,能满己愿身命得存,复蒙彼王厚赐财位。如是菩萨方便善 巧,入四静虑及四无色,次第超越得善巧已,复起下心还生欲界,亲近 供养诸佛世尊,引发无边菩提分法,乃至未满不证实际。何以故?舍利 子,是诸菩萨方便善巧,不舍有情一切智故。如是菩萨方便善巧,修行 静虑波罗蜜多,于实际中能不作证,亦不现入灭受想定,乃至未满菩提 资粮,受欲界身修菩萨行。'尔时,佛告阿难陀言:'汝应受持诸菩萨众 所学静虑波罗蜜多,勿令忘失!'阿难陀曰:'唯然!世尊!我已受持诸 菩萨众所学静虑波罗蜜多,必无忘失!'"

人因为有智慧,他既满足了自己的愿望,又没 受到王法的处罚。

佛陀接着说:同样的道理、作为菩萨、在 得到色界和无色界的禅定后、依靠殊胜的智慧 并不贪著这些境界, 而投生在欲界不断供养诸 佛菩萨、引发无边菩提分法、利益无量众生, 这种行为就是菩萨的善巧方便。

表面上看来,这里所讲的比喻是以坏人的 行为来比喻菩萨,实际上它所讲的是:作为人, 如果有善巧方便, 其意愿就能成就, 在此过程 中也不会有任何违缘。本经所讲的比喻则说: 如果一个人连天界的快乐都没有贪著、那来到 人间也不会贪执。下面讲其所表达的意义。

## 癸二、意义:

菩萨持有胜功德,精勤瑜伽住禅定, 后住欲界无贪著,不住凡法如水莲。

菩萨具有大慈悲和大智慧两种殊胜功德, 并精进修持瑜伽(指禅定和无我的境界), 虽然他安 住于四禅、四无色定中, 却不会贪著它们, 即 不会像声闻缘觉一样一直沉缅其中。后来他在 欲界, 也不贪著禅味及欲界之法, 且一直利益 众生,不断行持善法,就像莲花虽然从淤泥中 出生却不染淤泥一样——不住凡愚之法。因此 《华严经》中说:"犹如莲花不著水,亦如日月

্রেক্তি

不住空。"

作为大乘菩萨,因为其发心极其强烈,智慧非常超胜,在世间中,任何烦恼、垢染都祥能损害他。佛陀在《大宝积经》中讲:"知著禅乐,诸根寂定求菩提。"因为菩萨知道就不是过,诸根寂定求菩提。等诸根一直安住,所以意等诸根一直安住,所以意等诸根一直安住,而希求积灭大涅槃。"因为他相,诸禅定虚诳相,唯求寂灭大涅槃。"因为他相,所以唯一希求寂灭的禅定也是虚诳相,所以唯一希求寂灭的关涅槃,而修持不堕二边的禅定。那在这种禅定中,自然也不会奔无我智慧。

现在有些人天天都安住,将所有世俗善法全部舍弃,这也不是个好办法;有些人天天都希求知识,一点都不安住,这也不是很好。当然,有些人想住也住不下来,因为要真正安住确实很困难。若是安住在睡眠的状态,谁都可以,很多人不知不觉就安住了,自己还不知道。但这种安住并不值得学习,因为凡夫人无始以来一直安住在贪嗔痴和昏睡中,所以再这样下去就极不合理。

如果真正能安住,或其行为非常如法,那 住在世间就不会被世间所染。《大宝积经》中讲: "处世利益而无染,譬如莲花不著水。"其意是 说,虽然处在世间饶益有情,但恶劣的环境和众生对他们的身心根本不会有任何染污,就像莲花不著水一样。的确,有些高僧大德极其伟大,虽然他们经常在恶劣的环境中跟具有贪嗔痴的世间凡夫人交往,但内心始终不会被污浊的外境所染,而且证悟境界也越来越增上,利益众生的心也越来越强烈。

但凡夫人并不是这样,虽然他们偶尔会有 闪电般的空性境界,或饶益有情的菩提心,但 一下子就被外境所蒙蔽,自己也不知不觉。过 了几年才知道:原来我的境界很不错,可是不 久就被旁边这些坏蛋染污了,现在已无力自拔。 凡夫人就是这样,当时根本不察觉,过后才怨 天尤人,但已经没办法了。

所以,在这样污浊的环境中,自己的修行不被外境所转,而勇敢、坚强地修行下去,这是很不容易的。在世间,经常看得到特别伟大、非常了不起的修行人,他们不管是修空性、密法或净土,外境都不能影响他们。这一点很重要!否则修行不可能成功。

我是这样想的,从物质财富方面讲,这些年来确实有很大转变,因为很多人都很富裕;可是内心,不要说佛教的空性与禅定的境界,连世间的助人为乐,以及孝顺、仁义、重道德等美德,也杳无踪影,或者说已经隐没于法界

<u> প্রতী</u> - 163 - <u>টে</u>

<u> এক্টি</u>ট - 164 - *টে*টি

中了。这是人类最可悲、最惨不忍睹的一面。

如今我们已经遇到这么好的大乘妙法、无 论是空性还是菩提心,都是无与伦比的珍宝, 可惜其价值只有少数人享用, 大多数人都迷迷 糊糊、把短暂的人生一直用在追逐金钱、名利 等虚无缥缈的东西上。那在离开人世时、除了 留下惋惜之外,就一无所获!所以,在学习大 乘佛法时,大家皆应经常观察,看自己的人生 到底处于什么样的状态,这一点非常重要!

## 第四十九课

现在继续讲《般若摄颂》。这个大乘《般若 摄颂》是本师释迦牟尼佛三转法轮中第二转法 轮的精华。对每个人来讲,仅仅获得传承或听 闻法要的功德也不可思议、所以希望在听闻、 学习的过程中、一定要有欢喜心、恭敬心和希 求心、当然这在前面也讲过。若能以这样的心 态来接受, 佛法的加持自然而然就能得到。

可能大家都记得,《前行》讲皈依时说:如 果一个人有上品的恭敬心和信心, 他所得到的 就是上品的加持和功德; 如果恭敬心和信心是 中品,那他只能得到中品的功德和加持;如果 是下品的恭敬心和信心, 只能得到下品的加持 和功德;如果根本没有恭敬心和信心,任何加 持和功德都得不到。

万法唯心造,心不同,在是否得到佛法僧 三宝的加持以及所得加持的多少上, 就有很大 的差别。有些人多年以来一直学习, 可是恭敬 心和欢喜心很欠缺,甚至经常涌现一些邪知邪 见,由于纯真的信心已被蒙蔽,虽然佛陀和圣 法有不可思议的加持和力量, 也没办法融入他 的相续。

所以在座的各位,如果自己得不到感应或 加持,就要反观自心。如果是前世的业力太重 了,就要好好忏悔;如果是即生受环境和教育 等外缘的影响,使自心已经染污,就要想办法 去除。就像镜子被染污后、便无法呈现外面的 山河大地一样,一切功德都要在如明镜般的清 净心中才可显现。

所以,在遇到这样的法门时,大家都要经 常观察自心。但现在社会上的人特别忙碌没有 时间,即使有时间,有些人得到的窍诀和教言 也不完整。所以在看见一些学佛和不学佛的人 时,内心自然而然就会生起悲悯心。人身如是 难得、佛法如是难遇,在拥有如此好的因缘时, 有些根本不希求,有些虽然表面接受也不深入, 这就非常可惜!

<u> 1602</u>

当然,极个别人有前世的佛缘,今生中也有殊胜的欢喜心和信心,那他就会很认真地接受,这样就能得到真实的利益。如今,不少知识分子和虔诚的佛教徒都深深感到:不学佛时,活在这个世间完全是白活,没有任何意义;自从学了佛尤其系统闻思修行以后,才找到了自己的方向和目标,人生也从此有了价值和意义。

为什么有些人得不到利益,有些却能得到如此珍贵的利益呢?这主要取决于自己的信心。万法前行信为先,有了信心,做任何事情都容易成功,比如说做事业,首先也要有信心。如果连信心都没有,不要说获得出世间的解脱涅槃,连世间简单的事业也不能成办。所以说,只有拥有信心才能希求真理。

关于真理,就像现在世间所说的非物质遗产一样,它是非物质的珍宝。外面金银珠宝之类的物质财宝虽然可以满足部分人的心理,但不能永远满足,也不可能永远解除众生的贫苦。而我们通过闻思修行得到永恒的真理后,强盗也无法抢走,自己也不会丢失,这样它就成了带来无穷利益的无上之宝。所以我特别希望很多人(不敢说所有的人)都能得到佛法的真正利益。

现在汉地很多知识分子都在希求佛法真理,可以说人是非常多的。比较而言,藏地个 别知识分子就很可怜,他们因为自己有一定的 学历,特别是通过函授等途径获得学历的所谓 大学生,以这样的名义往往生起傲慢心,根本 不去希求真理,这种现象现在越来越严重。

我在遇到他们时经常说:世间的文凭和学位没有什么了不起,这跟真正系统闻思的佛教传统根本没办法相比。当然我也希望,不管是什么人,都不要以世间知识来满足,而应来我世间佛教更精彩、更殊胜、更完美的知识来充实自己。若能如此,即使你在生活中遇到各种坎坷,也有勇气面对或有方法解决,其方法的坎坷,也有勇气面对或有方法解决,其方法也不会是一般的世间低劣之法。所以我衷心希望很多人都能得到佛法暂时和究竟的利益。

下面讲禅定波罗蜜多。

辛三(心无贪方式实行他利)分二,一、 略说,二、广解。 壬一、略说,

至尊唯为成熟众,修行剎土圆满度, 失菩提德波罗蜜,不求转生无色界。

发大乘菩提心或得地的菩萨,在获得四禅和四无色定后,不会特意转生到色界和无色界,一定会再度来到欲界度化众生,其原因是什么呢?因为这些至尊菩萨有三种目的:第一,通过讲经说法传播佛法、利益众生,让众生相续得以成熟;因为很多众生的相续没有成熟,唯

五

<u>~~</u>

有用佛菩萨的加持和传法才能成熟。第二,要修行将来的国土,就像阿弥陀佛在因地发下四十八大愿后,修行极乐世界一样。第三,布施、持戒等六度万行要圆满。在学《现观庄严论》时,成熟、修行、圆满这三个名词特别重要,作为菩萨也不能离开。

可能有人这样认为:这三种功德为什么在 色界和无色界不能实行? 应该可以实行吧! 其 实在那里是不能实行的, 因为无色界和色界都 入于禅定中,要在那里以讲经说法来度化众生, 一般来讲是非常困难的。虽然在梵天等处,也 有个别天子受法的特殊公案,但不能像人间一 样广为传播佛法,这样就不能广泛利益或成熟 众生。第二,通过六波罗蜜多来圆满六度万行, 也不可能实现。一般来讲、在天界中、布施、 持戒、安忍等机会都不是很多, 而人间财法布 施的对境多得是,比如到十字街头去布施钱财, 即使有钱的人也会伸出手来迎接; 其次是持戒, 其违品在人间也特别多; 第三是安忍, 因为身 边不听话或经常欺负自己的人很多, 所以在欲 界有很多修安忍的机会;同样的,其余三度的 对境在欲界也很殊胜。还有修行国土:在欲界 这样的地方, 也很容易发愿将来像释迦牟尼佛 那样受持污浊的刹土,或像阿弥陀佛那样受持 清净的刹土。而转生到色界和无色界,成熟、

圆满、修行的因就很难圆满。特别是在无色界, 将从成就能生起菩提功德的因——布施等广大 波罗蜜多中退失,所以菩萨不求转生到无色界。

《大般若经》中说:"是诸菩萨方便善巧,不舍有情一切智故。"其意是说,这些菩萨具有如此方便善巧,是因他们不舍有情、不舍一切智。因此,利益一切众生、希求无上菩提的尊者,在世间是最伟大的。《大宝积经》里也说:"……赵大菩提,当为世间尊,成无上应供。"其意是说,一心向往菩提的人,必定是世间最珍贵、最伟大、最了不起的人,他必将成为无上应供。不仅佛教中这样说,世间也是如此:如果某位领导或上师一心一意想帮助别人,在社会群体中他会受到如何评价,人们对他会有什么样的恭敬,想必大家心中都有数。所以说,不舍大乘心的菩萨最稀有。

《大宝积经》中还讲<sup>20</sup>:作为菩萨,若具足四法,则世世不失菩提之心,乃至道场自然现前。第一,舍弃生命也不说妄语,乃至戏笑;第二,以正直的心与人从事,远离一切谄曲;第三,对一切菩萨作佛想,始终称赞他们;第

<u> প্রতী</u>্র - 169 - *ভৌ* 

<u> এক্টি</u> - 170 - ক্টে<u>টি</u>

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《大宝积经》:"复次,迦叶!菩萨有四法,世世不失菩提之心,乃至道场自然现前。何谓为四?失命因缘,不以妄语,何况戏笑;常以直心,与人从事,离诸谄曲;于诸菩萨生世尊想,能于四方称扬其名;自不爱乐诸小乘法,所化众生皆悉令住无上菩提。迦叶!是为菩萨四法,世世不失菩提之心,乃至道场自然现前。"

四,远离小乘心,令所化众生悉住无上菩提。

在此世间,我们具足众多优越条件,比如有讲经说法,还有许许多多多获得解脱的窍诀。如果我们经常喜欢听闻、受持佛法和上师的教言,利根者就能立即成就。即使没有这么殊胜的因缘,自相续肯定种下了解脱的种子,这是决定的。而极个别人因为前世因缘很殊胜,即使没在上师或其他菩萨前听受佛法,但在因缘成熟时,在欲界中获得解脱也不是很困难。

我记得《虚云和尚自述年谱》里面讲:以 前对是山有一悉檀寺,其开山祖师出家后 特别精进。四处参访期间,有一天晚上住在的 家旅馆,当禅师正在入座时,隔壁卖豆腐, 馆子里有一女子在唱歌:"张豆腐,李豆腐, 是是是一个,明朝仍且腐。"其意是说的 是是想得很多,此如卖豆腐发财后可以 是想得很多,此如卖豆腐发财后可以 是想得很多,此如卖豆腐发财后可以 是想得不上想得再美,第二天还是 打豆腐。她一边这样唱,禅师听到后 所以是有时候在欲界开悟还是很容易,因为 你人的因缘并不相同。

现在有些佛教徒特别喜欢看电视,还听各种各样的歌曲,可能他们也想通过这种方式来 马上获得开悟。有些出家人一到宾馆或招待所, 还没坐下来,甚至行李包还没放下来,就一直看电视。以前我看到一位出家人就是这样,我对他说:你如果要看,把背上背的东西放在桌上后,再看也不迟。但他双眼盯着电视:啊、啊……可能,即使真正开示成熟、修行、圆满的善知识来了,他也不一定那么专注。

出家人对它们尚且有那么大的信心,那更何况说喜欢散乱的在家人。比较而言,在家人更喜欢散乱。为什么呢?因为他们没有勇气出家,一直考虑我出家以后怎么办?我的头发全部掉了怎么办?我的衣服换了怎么办?我家里怎么办?……那他们在遇到电视、电影,或明星、歌星的诱惑时,"不求解脱"就更不可能了,也就是说他们更喜欢听受这种"禅语"。但对菩萨来讲,在这样的欲界,开悟的优势也非常多。

壬二 (广解) 分二;一、比喻;二、意义。 癸一、比喻;

如人获得珍宝藏,于其未起爱乐心,彼于他时取彼等,取而还家不贪执。

对于不求自利, 唯想用佛法如意宝来帮助他人的菩萨, 可以用这样一个比喻来说明: 比如说, 一个人在过路时, 遇到了一个特别珍贵、藏有能赐予一切所欲的如意宝的宝藏。但他并没有贪心和爱乐心, 根本不希求依靠它来获得

<u> প্রতি</u>ট্র - 171 - *তে*ি

<u>্রু টি</u>ট্র - 172 - *টে*ট্র

财物和资具, 所以在遇到后也不愿意接受。到 家后, 他看见亲朋好友和一些有缘人很贫穷, 就想: 我所遇到的宝藏对他们很有用, 于是又 返回去找到了这个宝藏、并把它们拿回家中。 在那个时候, 他仍然没有贪执, 全把它们分给 别人享用。

在《撰集百缘经》中,有这样一个故事: 佛住在舍卫国祇树给孤独园时,有一群商人到 大海里去取宝、前三次都遇到海浪致使船只毁 坏,所以没有成功就返回来了。第四次商主想: 听说佛陀威力不可思议、谁称念佛号一切都如 愿以偿,于是他们一边念佛号一边趋入大海。 当时他还想:如果佛陀保佑我这次取宝顺利, 在我得到珍宝后,一半供养佛陀,一半自己享 用。后来、依靠佛的加持、他顺利归回、并得 到了很多珍宝。

但到家后他的想法就发生了变化、就像现 在很多老板一样: 先到寺院里去求上师和僧众 保佑,如果做生意成功,一半上供下施作善事, 一半自己享用,结果真的发财时,不要说一半, 百分之一都舍不得。当时他回到家后就想:不 行, 我还是把珍宝交给妻子, 让她来管; 但以 前毕竟发愿给佛供养, 所以我还是到市场代表 性或象征性地买一些香供养佛。后来他在妻子 处取了一点钱买了一些香,便到祇园精舍(即给

孤独园) 去燃香供养。结果佛陀一加持, 这个香 散发的烟遍满了整个城市。他特别害怕, 忏悔 后迎请佛陀供养。佛陀为他讲法后,他就改变 了吝啬的坏毛病,并如是供养了佛陀。佛陀接 受供养后,也为他作了授记。

在世间, 有些人贪执财宝, 最终也获得了 利益。有些人根本不贪执自利,完全想利他, 就像这里的比喻所讲的一样:自己完全不贪执, 所有珍宝全部分给别人, 那他就能得到更大的 利益。

#### 癸二、意义:

善巧菩萨喜乐施, 获四禅定寂等持, 具禅乐弃所得定, 悲悯众生入欲界。

与前面所讲的比喻相同, 在利益众生方面 具足善巧智慧的菩萨, 其唯一目的就是将暂时、 究竟的欢喜、安乐全部布施给众生。虽然他获 得了远离四种违品的禅定 (即四无色定或四种色界的 禅定),但根本不贪执禅定的味道,也就是说, 他没有发心始终安住于禅的境界, 或在三摩地 中一直入定, 怀着悲悯无量众生的心, 他毅然 来到欲界利益众生。前面也讲过、欲界可以给 菩萨提供很多方便, 比如提醒他需要以传法来 成熟众生,以及发愿修行国土,圆满六度资粮。 所以作为菩萨, 根本没办法安住在色界和无色

界的禅定中。有些利他心特别强的人也是这样,始终安住、一直入定参禅,并没有这样的心情。

我认识的有些法师,如果他们真正安住, 不说多年,几年就能现前很多超胜境界。但他 们却把自己的一生全部献给了众生,宁可不成 就自己的功德,也愿众生得到哪怕一刹那的利 益,具有如此精神。正如《华严经》里所讲的 一样:"菩萨如意宝,除灭众贫苦,智慧如金刚, 摧灭诸邪见。"其意是说,菩萨依靠发心如意宝, 可以遣除每位众生心里或生活上的贫苦,其智 慧就像金刚一样,可以摧灭无量众生心里愚痴、 邪见的黑暗。

所以在这个世界,如果真的来了一位发心 特别强烈的菩萨,通过他的引导,无数众生就 能从迷网中得到解脱。拿法王如意宝讲经说法 的功德来讲,哪怕他讲一堂课,有缘众生听了, 其心里的愚痴黑暗也能当下遣除无余,有些则 烧坏种子,再也不能继续蔓延,会起到如是作 用。

正因为菩萨的发心完全为了利益他众,他就不会始终入于禅定当中,而这就是大悲心成熟的相。《大乘庄严经论》讲得非常好:"见诸众生苦,哀愍离小心,受身世间胜,说悲成熟相。"意思是什么呢?作为发菩提心的大乘菩萨,见到众生痛苦,这是大悲心的因;远离自

私自利的小乘心,完全想解救、安慰、度化众生,这是大悲心的本体;来到这个世界,以最超胜(即超世间)的功德和方法帮助众生,这是大悲心的事业。现在世间很多人特别喜欢说:你是超级的忙人,你是超级的美人……作为菩萨,他有超级的利他心,这就是大悲心成熟的相,或者说大悲心的真实含义。

本颂也讲:作为菩萨,一定要悲悯或利益 众生。但我们现在每时每刻都想着自己的利益, 与发菩提心者的无私行为和心态相比起来,就 非常惭愧。正因为菩萨不特别强调独自入定, 那我们在学《中观庄严论释》、《般若摄颂》等 后,直接或间接希求自己获得快乐、解脱,就 不值得赞叹。

所以,作为发大乘菩提心者,从今以后, 无论是自己修行还是其他行为,都要观察每年的心态,要看自己的所为直接或间接牵走, 到利益众生没有?如果没有牵涉到利益。 到利益众生没有之,那就没有大的利益。 是小乘心,学的是小乘法,当自己, 是小乘心,学佛教,大家都认为需要的 是大乘法,但是大乘心还是小乘心确实。 是学大乘法,但是大乘修行人还是, 观察。对藏地每一位修行人还是小乘修行人还是不乘修行人。 "你是大乘修行人还是小乘人 行人?"他们都会说:谁说我是小乘,我是大

<u> প্রতী</u>্র - 175 - <u>প্রতি</u>

<u> এক জি</u>ফ - 176 - *ক্তে*ক্তি

乘。一说小乘,他们就特别不高兴。可是,其心和行为入于小乘没有,这也需要反观或反问自己。

幸四(心意乐差别成为胜劣而结尾)分二; 一、应舍低劣之理;二、应取殊胜之理。 壬一、应舍低劣之理; 若菩萨住禅等持,欲求罗汉独觉乘, 非定掉散失佛德,犹如舟子坏船只。

作为修行人,很多人喜欢参禅,但禅有两种:一种禅定需要舍弃,一种禅定应该接受。 那我们先看看应该舍弃的禅定是什么样的?若菩萨住于四禅或四无色定时,生起了欲求声闻阿罗汉和独觉乘的心态,那这就不是入定,而是掉举和散乱,观待大乘这样的禅定也要舍弃。

汉地有很多禅寺,禅师也特别多,很多和尚经常说:我是某某禅师传下来的。但其所修的禅也要分析,你光说你是某禅师传下来的,我也不会承认,因为我是学过因明的人,所以很想辩论辩论。如果真的这样说,恐怕就不能进入他们的禅寺,他们会很生气地说:去、去、你们这些分别念很重的人,不能进入我们的禅寺。(开玩笑!)其实,我们藏地也有禅寺,很多人都在山洞或寺院修禅,甚至帐篷里坐禅的故事也特别多。

如果修禅的目的是欲求声闻缘觉的境界, 且特别耽著安住在一种不分别的状态,那也是 我们需要舍弃的。也就是说,一直希求自我解 脱或寂灭,这是大乘特别排斥的。所以,如果 某位禅师安住在境界中的目的,是希求自私自 利的自我解脱、自我安慰、自我快乐、自我寂 灭,那就是这里所说的:不是入定、不是参禅, 而是极大的掉举和散乱。为什么这么讲呢?因 为他的禅境完全被自私自利的心染污了。

从大乘来讲,这些都不能称得上是禅定。 既然不能称为禅定,那六波罗蜜多里的禅波罗 蜜多就没有了,这样一来就无法获得佛果及相 应功德。就像一个去大海取宝的组织,如果他 们的船只坏了,纵然船夫使尽浑身解数,也不可能顺利到达宝洲。在高速公路上,如果车坏 了或车烂在路上了,那包括司机在内的人来 下改进工路上了,那包括司机在内的地。同样 地奔跑,也不可能按期到达目的地。同样 的道理,作为前往佛地或修佛乘的人来讲,如果他们安住禅的目的是为了希求自我获得一种 境界,就事与愿违。

说实话,现在汉地很多禅师和一些参禅的人,还有藏地很多自称已经在山洞闭关参禅七年、五年的人,到底是真正为众生参禅,还是为自己获得寂灭参禅,都很难说。如果没有广闻博学的基础,或者没有懂得这些道理,很有

<u>্রু টি</u>ট্র - 178 - *টে*টি

可能入于一种灭除分别念的定。其实,这种定 很多人都可以安住。你看无色界的天人, 万年 中一刹那分别念都不会产生; 我们世间, 经常 有很多人两三天入定不起分别念。但我觉得这 并不是特别稀有,如果真正修一些没有入道的 境界,可以说已经毁坏功德。

毁坏什么功德呢? 他们失去了利益众生的 誓愿。《入行论》中说:"若誓利众生,而不勤 践履,则为欺有情,来生何所似?"首先他们 在诸佛菩萨前发誓利益众生、但后来并没有实 践履行,还说:我虽然发过心,但现在没办法, 只有参禅, 天天求上师诸佛菩萨保佑, 自己能 获得解脱。这样参禅的话,就很危险!

有些人跟任何道友都不接触, 天天都将门 关着,自己也认为:好舒服啊!我的境界很不 错。但到底是睡着了还是真正入定也分不清楚。 长期这样下去、可能得了谁都不愿意接触的自 闭症也不知道。到一定的时候,看到谁都会讨 厌。作为大乘菩萨, 看所有众生都作佛想、菩 萨想, 但你却将佛菩萨全部变成你的敌人, 这 就不应该。可能门关着,自己坐着很快乐,但 这是好的境界还是不好的境界也很难说。所以 我觉得,修行人应以佛经和高僧大德的教言作 为自己修行的指南。否则, 虽然自己认为在修 行,也不一定走的是正道。

在学习大乘佛法时,有时散乱或贪欲也成 为成佛的功德。鸠摩罗什翻译的《诸法无行经》 里有一句话:"若人欲成佛, 莫坏贪欲性, 贪欲 性即是,诸佛之功德。"所以,如果想成佛,就 不要毁坏贪求 (包括利益众生和世间贪欲等), 因为贪 欲的本性实际上是诸佛的功德。的确,特别强 烈希求利益众生的心, 在大乘道中是不能舍弃 的。一旦舍弃了这颗心,你再怎么样参禅,恐 怕也不能摄在大乘禅宗里面。

在《般若摄颂》中、对大乘不共的智慧、 禅定、精进、安忍、持戒、布施等六波罗蜜多, 以大乘不共观点讲述得非常清楚。就像船夫不 希望船只毁坏一样、我们也不希望在希求佛果 的道路上毁坏禅定等分支, 所以大家皆应懂得, 声闻缘觉的自私自利心是应该舍弃的。本经前 文也讲:"明智菩萨如是行,不学罗汉缘觉地。" 意思是,明智菩萨完全行持利益众生的菩萨道, 根本不会行持声闻缘觉的道。当然刚才也讲了, 声闻缘觉断除一切烦恼、证悟人无我空性的境 界很了不起,这一点我们都不会舍弃。那舍弃 什么呢? 唯一需要舍弃的就是自我解脱的希求 いい。

华智仁波切经常讲:没有以菩提心摄持, 即使修持密法中最高深的法——大圆满、圆满 次第、生起次第, 最后也会入于外道或小乘道,

<u> প্রতি</u>ট্য - 179 - *তে*ণি

<u> এক্টি</u>ট্য - 180 - *বে*টিট্

根本不属于大乘道。当然,这并不是从法的侧面来讲,从法的侧面讲大圆满是一切佛法的顶峰,无数人依靠它都得到了成就,所以它根本不是外道法。可是,修行人如果没有发心,无论你学什么样的汉传、藏传佛法,都不能算是大乘法。

但这些非常关键的问题,如今很多修行人都不了知。既然没有了知,那在修法过程中会不会出现问题呢?这个答案大家都很清楚。所以广闻博学很重要!若在广闻博学的基础上利益众生,行持六度万行,这就是菩萨之行。

#### 壬二、 应取殊胜之理!

此外虽勤享色声,香与味触五欲妙,离小乘喜菩提心,当知勇士恒入定。

此颂跟前颂所讲的情况完全相反。虽然有 人很精勤、很随意地享受色、声、香、味、触 五种欲妙,也就是说,外境五欲无所不享。但 如果他完全离开了小乘声闻缘觉希求自我解脱 或寂灭的自私自利心,心里一直想着利益众生, 欢喜无上菩提妙道,那这位勇士菩萨就是恒常 入定者。为什么这样讲呢?因为在大乘菩提道 中,唯一的障碍就是自私自利的心,行持五种 妙欲并不是获得大菩提的障碍。

我经常遇到有些人说: 我现在为了众生天

天都发心,连一天入座的时间都没有,不入定咋行,我要入定!但是在这里,真正菩萨的入定,不一定非要闭着眼睛,一直不吃不喝地静坐。这里的菩萨入定,只是不舍弃菩提心、不趋入小乘道。所以,如果你在利益众生的心态下每天都"散乱",每天都行持众多行为,也不会成为障碍。可见,在大乘菩提道中,利益众生最重要!

其实,很多烦恼以利他心都可以转变。《大宝积经》里也讲:"譬如咒术、药力,毒不害人,菩萨结毒,亦复如是,智慧力故,不堕恶道。" 其意是说,依靠药物和咒语的力量毒不会害人,菩萨烦恼之毒也是这样,因为他有智慧和利他心,所以不会堕入恶道。《大秘方便经》等很多经典都讲:表面上看来是烦恼,实际上成为解脱之因,为什么呢?以智慧力摄持之故。也可以说,虽然表面上在行持五毒烦恼,实际上并非如此。

这些经典跟密宗所讲的方便道特别接近。 在显宗里面,小乘经常讲烦恼一定要舍弃,智 慧一定要希求;而《圆觉经》、《楞严经》、《维 摩诘经》等大乘经典跟密宗的观点非常接近, 它们认为五种欲妙不一定要舍弃,甚至具足欲 妙也可通往解脱道。

以前我也讲过,明月国王依靠《瑜伽续》,

<u>:</u> :

<u> প্রতী</u> - 181 - *ভৌ* 

<u>্রু ্রি</u>ট্র - 182 - *্রেট*্র

不思歌巴国王依靠《密集续》, 恩扎布德国王依 靠《瑜伽母续》, 在不舍弃王妃等眷属, 以及所 有欲妙的情况下都获得了成就。下面讲一下恩 扎布德国王的公案: 佛陀在世时, 恩扎布德国 王看见很多罗汉在天空中飞来飞去, 刚开始他 问: 空中这么多红色的大鸟飞来飞去干什么? 后来大臣对他说:这不是大鸟,是佛陀的追随 者——声闻阿罗汉。他听到佛的名号后,以殷 切心感得佛陀前来应供。刚开始佛陀给他开示 显宗的道,但他不愿舍弃世间欲妙,说:"赡部 花园极惬意, 宁可我成为狐狸, 远离欲妙之解 脱,始终不求乔达摩 (佛陀的姓氏是'果达玛', 梵语 为'乔答摩'或'乔达摩',也可以此指佛陀)。"佛陀看他 是利根者, 便依靠坛城为他灌顶。后来不仅国 王的明妃、包括恩扎国土的所有众生在内, 全 部都得到了成就。

本颂也讲, 离开小乘的境界后, 才能获得 大解脱。但很多人都认为、大小乘的禅定是一 样的。其实,大乘的禅定不离开利益众生的心, 这非常稀有!《维摩诘经》有一个很好的教证: "火中生莲花,是可谓希有,在欲而行禅,希 有亦如是。"其意是说,在火里生长莲花是非常 稀有的,同样,在修行人中,一边行持世间的 欲妙,一边行禅,这也稀有难得。所以大家对 本颂所讲的, 不离利益众生的菩提心的菩萨恒

时入定的观点,一定要记住。

很多人因为经常发心, 担心自己没有时间 参禅或修行, 其实你的所作所为如果真正利益 众生,这就是禅,也是最好的修行。 麦彭仁波 切讲,要成为菩萨的禅有三种条件:第一,成 为正等菩提的支分; 第二, 具有以利益众生的 大悲心摄持的方便; 第三, 以证悟无我的智慧 摄持而不贪执。具有这三种条件的话, 这就是 大乘的禅。

禅宗特别提倡参话头,如念佛是谁、参禅 者是谁……这是从空性无我的角度来认识禅, 非常好! 但这里是从行持利他的角度来讲的。 对大乘任何行者来讲,《般若摄颂》不可不承认, 所以它的观点大家一定要行持。现在学会当中 有人说:发资料特别累,我要行持坐禅等善法。 其实, 真正想行持善法就要利益众生, 若你每 天乘一个三轮车在熙熙攘攘的人群中开来开去 送法本、实际上这就是禅。修禅不一定跟谁都 不接触,一直在寺院或佛堂里坐着。其实,这 并不一定是禅。

禅宗也要求行住坐卧都不离禅, 在打禅七 时也非跑不可, 那在跑的过程中, 很明显不能 忘失正念, 所以大家也要训练在行住坐卧中转 为道用。其实,大圆满跟禅宗或禅七的教言也 可对应:一方面都可以认识本性,一方面都要

第五十课

《般若摄颂》里面, 前面已经讲了智慧度 和禅定度,现在讲精进度。

唐二 (宣说精进度) 分三: 一、教诚精进 他利;二、不怯懦而精进;三、以三轮清净方 式精进。

辛一 (教诚精进他利) 分二:一、略说: 二、广解。

壬一、略说:

为余有情心清净,勤行精进波罗密, 如取水仆受主制,勇士随从众生行。

为了有补特伽罗(按《入中论》等论典所讲,补特 伽罗、众生、数取趣是一个意思) 名称的所有其余有情, 我们从发心上要有三种精进:第一是擐甲精进, 就像军人披上盔甲一样,自己心里有度化众生 的初步誓愿——我要利益天边无际的一切众 生; 第二是加行精进, 就像军人参战一样, 在 实际行动中去真正操作; 第三是不满精进, 就 像军人不断为国奋战一样,利益众生无有厌足。 其实, 这样的精进就是大乘的精进, 也是六度 中的精进波罗蜜多。

大乘的精进跟小乘的精进不相同, 小乘以 自己在短暂时间中获得解脱为目的, 而大乘的

求要利益众生、不能有自私自利的心。所以, 如果一直以让我快乐、解脱的发心入定,即使 你坐了八万年,也是轮回的因;如果没有这样, 完全是一种利他的心、或在智慧、悲心摄持下 行持一切善法,这就是成佛的因。所以,如果 你没有自私自利的心,即使天天都在电脑前上 网等, 这也可以成佛。可见, 表面的行为和动 作不一定看得出一个人真正的修行。

当然, 我并不是为了达到某种目的, 才给 大家如此安慰。到底是不是这样呢? 希望大家 再三把麦彭仁波切的注释和《般若摄颂》的原 文对照,以自己的智慧力进行分析。我将前辈 大德的教言和自己的分别念结合起来解释《般 若经》的要点时,所得出的结论就是这样。当 然,每一个人各有各的见解,如果我解释的不 对,或跟佛的密意及高僧大德的教言不吻合, 也可以向十方三世大德、僧众、居士忏悔。如 果符合,相信你学习后,肯定会有进步,也不 会误入歧途。这样我们的修行、乃至做任何一 件事情都会如理如法,也会具有善巧方便;那 什么事情都不会耽误, 也不会花很多精力, 而 且成就的境界也很高。所以在座的各位皆应以 自己的智慧来进行分析。

目的就是利益众生,即利益众生是大乘的精进。 就像前面所讲的禅定一样,不管你的行为是什 么样,只要能帮助众生的暂时、究竟之事,这 就是大乘的禅。希望大家能在这些方面有重新 认识。

对想利益一切众生的菩萨来讲,首先要断除自和自利的心,即心妻得以清净,然后再如所不知情进加行一一恭敬精进加行都精进加行。那什么叫恭敬精进加行。那什么叫恭敬,此如喜心。那什么样的佛法,对众生也要有恭敬,心,做任何事都很心,做任何事都很不要不了这样的心,做任何事都很不要一下,是说,无论做什么善法都要持之。有我会不同断,不要三天打鱼、两天时鱼、两天中做,过后热好,为利益众生是恒常性的事业。

这两种精进加行在行持任何善法时都很重要!因为,具有这两种加行就能利益自己和他人,而这就是精进的本体。在印度天亲菩萨(即世亲论师)作、鸠摩罗什大师译的《发菩提心论》(全名《发菩提心经论》)中讲:"云何菩萨修行精进?精进若为自利、他利及二俱利,如是精进,则

能庄严菩提之道。"因此,我们在行持善法时, 目的一定要为众生获得无上解脱。《大萨遮尼干 子所说经》里也讲:"若欲为众生,修行菩萨行, 速成无上道,精进最第一。"其意是说,如果想 为了利益天下无边的一切有情而修行菩萨行, 那么这个菩萨会速成无上道,其精进也最为第 一。

这些在众生前没有任何架子和傲慢心的菩萨,就像世间取水的仆人一样:主人叫她提水、扫地,她都会去承事,因为身不由己、受主人控制,或者说,其所作所为都为主人服务,并不是为自己而做。同样的道理,发了菩提心的菩萨勇士也要随顺众生,因为随顺众生即是随顺供养诸佛、尊重承事众生则为尊重承事如来、令众生欢喜就是令如来欢喜:这在《华严经·普贤行愿品》中有宣说。

所以,对发大乘心者来讲,哪怕是利益众生的微小之事,也要认真行持,只有这样才能圆满菩提之道。《大智度论》里讲:我等大师释迦牟尼佛在因地时曾作螺髻仙人,他常行出入息断的第四禅定。有一次他在一个地方入定,很多飞禽认为这是一棵树,并把顶髻当作树叶。出定后,他知道自己头发而在里面做巢下蛋。出定后,他知道自己头发里有蛋,就想:如果身体移动或站起来,它们的母亲就不可能接近,为了这些生命我还要很

<u>.</u> د د

长时间继续入定。于是他又继续入定,直至小鸟飞走后才起座。

但要真正如如不动和很困难!有些人经常说:某人很了不起,他的境界不可思议,不可思议,不可以也不可以也不可以也不可以他因为在这个传记中,佛陀并没有说他因为在这个传记中,佛陀并没有说他理不言,因为在这个传记中,有些多人经常分与次是不可是次。有些别人经常人。 一样的学生,本来主要课程是语文、数学之类的学生,本来主要课程是语文、数学之类的学生,有等则为辅助课程,但有人别人的行为的学生。所以在佛教里面,也不能把个别为当作主要行为,因为他们在上师、佛法等关键问题上根本分不清楚。

前一段时间,有一个人跟个别道友说:"你来这里灌顶,太殊胜了!"道友问:"怎么殊胜哪?"他说:"没有什么说的,太殊胜了!"隔了一会他说:"这里上师很好。"道友问:"上师怎么好?"他说:"没有什么说的,上师太好。"上师太好?"他说:"没有什么说的,上师太好。当然,有信心的话,肯定很殊胜、很慈悲,作也可以这么说。但一般来讲,比如要说法殊胜:也可以这么说。但一般来讲,比如要说法殊胜:通过学习以后,以前自己不懂的很多道理都已地量得,从此之后自己的人生有了方向、目标,以此之后自己的人生有了方向、目标,以此之后自己的人生有了方向、目标,以此之后自己的人生有了方向、目标,以此之后自己的人生有了方向、目标,以此之后自己的人生有了方向、目标,以此处,你说上师很好,但不能因为上

师笑得很开心、说话很好听,就说这位上师太 慈悲了,若是这样,那就是愚者的行为。当然, 若上师相续中真正具有菩提心或大圆满的无二 境界,我们说这位上师殊胜也是应该的。

但大圆满的无二境界和菩提心,我们也不容易发现,这在《前行》中有宣讲。现在末法时代,很多人特别善巧装模作样,他们相续中什么境界都没有,表面上却装作有特别高的境界。而相续中真正有等空无二见解或慈悲菩提心的人,往往显得特别平凡,可以说跟普通人没有两样。当然,要真正分出来也有一定的困难。

正因为现在很多佛教徒分不清楚主次,所以我一直强调,希望四众弟子能把闻思修行放在主要位置,其他佛教的行为,诸如敲锣打鼓、吟诵(包括梵呗)等,则应放在次要地位。当然,极个别人有特殊根机,他们依靠这些行为,所得到的法利也完全不相同,这就不包括在里面。

话说回来,所谓精进波罗蜜多,就是要放下自己的架子或傲慢心,而一心一意地帮助众生。但有人觉得:自己天天为众生发心,该修的没有修,一直处在懈怠、散乱中。也就是说,他们认为:所谓精进,就是为了自己的解脱行持念咒等善法;而放弃自己的一切,无条件地帮助众生并不一定是精进。通过学习诸如此类

的大乘经典, 我想很多道友对大乘的智慧、禅 定、精进等应该会有新的认识。

壬二 (广解) 分二:一、虽作损害亦不舍 精勤他利;二、恒常精进他利之理。

癸一 (虽作损害亦不含精勤他利) 分二: 一、比喻/二、意义。

子一、比喻:

责骂抑或常殴打,女仆于主不顶撞, 思量彼将杀害我, 怀极恐惧受其压。

首先以世间简单易懂的比喻来说明:比如 说,在世间中,主人经常口出恶语责骂或谩骂 他的女仆,或者用石头、棍棒等东西来殴打她 的身体, 虽然受到如此欺负与折磨, 但因她属 于主人, 所以根本不敢当面顶撞, 也不敢反抗。 即使主人特别生气,大发雷霆、口出恶言,对 她进行人身侮辱或攻击、这位聪明的女仆也不 敢得罪他, 甚至心里一刹那的嗔恨心也不敢生 起。因为她知道,如果行为不对,很有可能会 被他杀害, 因为自己已经属于他, 而且根本没 有其他依靠处。所以,她怀着极其恐惧的心理 特别恭敬主人,不管他吩咐或命令什么,都言 听计从、恭敬听受,一直受他的压迫。

在世间、不但国王手下有很多仆人、各个 部门、各个群体都有上层和下层。一般来讲,

下层人一定要随顺上面的人, 如果没有随顺, 要么会被开除, 要么受到各方面的惩罚。有一 个人说:"我这几天可能要被单位开除,请您加 持加持, 让莲花生大士保佑我, 因为我们的销 售经理不高兴, 隐藏在背后的董事长也特别黑 暗。"她一直说自己的处境很危险。确实,在世 间会有这样的情况:如果上面的人不高兴、下 面的人就很麻烦, 甚至会出现很可怕的结局。

从历史上看,有些主人折磨或压迫下面人 的手段非常残忍。以前, 古罗马有一斗兽场 (位 于意大利首都罗马),是当今世界八大奇迹之一,非 常有名。它于公元72年开始修建,经过八年(或 说十年) 时间,终由沦为奴隶的八万(或言四万) 犹 太和阿拉伯俘虏修建成功。为了庆祝它的竣工, 宰杀了9000只牲畜,在足球场那么大的角斗台 上举行了为期 100 天的表演。这次表演、古罗 马统治者组织了5000头狮子、老虎之类的猛兽, 与 3000 名奴隶、战俘、囚犯、进行人与人、人 与兽之间的博斗。

在角斗台下,一边关着三千人,一边关着 五千猛兽。门打开后,两两出来开始互相搏斗, 虽然暂时一方会赢另一方、即一方会死在另一 方之手, 但最后全部都会死, 也就是说同归于 尽。在这期间,全国上下的人都可以到那里去 观看、就像现在开运动会一样。当时的罗马皇

帝在战胜其他国家后,为了庆祝战争的胜利修建了这座斗兽场,之后又开展了如此规模宏大的纪念活动。虽然这已成为历史,但确实发生过这样的事情。看看这段历史,相信大家都能了知古罗马统治者的残忍。

在这个世界上,尽管有些主人对仆人的行 为特别过分,但我们在学习菩萨道时,也要像 仆人对待主人那样对待一切众生。那仆人的行 为是什么样呢?即使主人轻辱、毁坏她,也毫 无怨言,即不会怨天尤人。

从字面上看,大乘道中讲到的"当众生的仆人",跟现在社会上"领导是人民的公仆"的说法很接近,其实在心理上还是有很大差别。比如说,公务员中真正为人民好的,跟学过大乘佛法且以爱心奉献的发心人员相比,虽然两者的行为都是利他,但发心还是有很大差别。又比如,某地特别优秀的老师,他的利他行为可能是为了自己的奖金、工资、地位、财产等;那完全把自己的人生奉献给众生的人就远远超过他们。

现在有些文章也讲一些笑话,比如:领导们经常说:为了民生<sup>21</sup>,我们要当真正的公仆。 于是有人说:如果是真正的仆人,就不需要那 么高的待遇;因为,坐装有防弹玻璃的豪华轿车、住星级宾馆、军车开道等,对一个仆人来讲待遇太高了。上次我们去玉树救灾,途中一位司机说:"从早上四点钟开始,这里一直堵车。"(我们赶到那里已是下午六七点钟。)我们问他:"前面怎么回事?"他说:"来了一位'公仆',一直在戒严。"他话中有话,明显有一些不满的情绪。(刚开始,我还认为是真的。)

当然,若真正分析,大乘里面所说的当众 生的奴仆,与现在人们所说的当人民的公仆, 也不一定要跟仆人的行为相同。如果我们心里 没有傲慢心,且为众生做事情,那就可以说是 仆人。

五

相信大家在学习《入行论》、《学集论》、《般若摄颂》等经论后都能了知:为众生做事很好荣,为自己奋斗很可耻,所以每一个人都应知常观察自己的行为。如果出门、说话等任何好事情都是为众生,即使你事情没有成功,那也是善事,也非常好!但中,或者说没有成功,最后还想达到自己,最后还想达到自己,其意人,即使你事情有成效,或者说成功了,其意人,都要经常用此标准来衡量自己。

<u> প্রতি</u>্র - 193 - ক্রি<u>টি</u>

<u>্রক্তি</u>ই - 194 - *ক্রে*টি

<sup>21</sup> 指民众的生计、生活。

## 子二、意义:

为菩提入大菩提, 当如众生之奴仆, 依此成佛圆功德,草木失火焚烧彼。

前面已经讲了仆人受到什么样的侵凌都不 敢反抗的比喻、它充分说明了大乘菩萨的利他 精神,也就是说,为了利益天下一切众生,最 终获得圆满菩提的果位, 已经迈入或步入大乘 道的菩萨,在众生前要完完全全当一个仆人, 看众生有什么需要,自己就应如是去做。就像 寂天论师所讲的一样:"役自如下仆,勤谋众人 利。"

所以,大家皆应把自己当作最下等、最低 劣的仆人, 每天精勤谋化众生的利益, 而不能 为了实现自己的意图苦思冥想、奔波劳碌。如 果能以这样的大悲心摄持一切众生, 不但善法 很容易成功, 在很快的时间中就会成佛并圆满 一切功德。这是最关键的问题、大家一定要记 住。

如果是自私自利的心, 无论你学大乘佛法, 还是在世间团体中工作,都会活得很累、很苦。 因为,在自己的利益没有达到时,就会很烦恼。 如果你的目标完全想利益众生, 就会活得很开 心。所以每个人都应清楚自利和他利之间的利 害关系。《菩提心释》中讲:"利害出生故,如

是分析已,彼等一刹那,岂贪自利益。"其意是 说,如果我们通过智慧分析后,了知了自利的 危害与利他的利益,一刹那也不愿意贪著自己 的利益,因为这太不值得、太没有意义了。真 的,对有智慧的人来讲,这就像不贪执天堂而 贪执不净室一样,或者说,为自己奋斗、维护 自己的行为太丢人、太丑恶了。所以大家皆应 当众生的仆人,也就是说要利益一切有情。麦 彭仁波切也讲:为了自他一切众生今生来世得 到快乐, 我们一定要帮助众生, 实际上这就是 帮助自己, 而它就是大乘菩萨的妙道。

所以, 若想自己的法得以成就, 就要当一 个利他者。拿在单位里工作的世间人来讲,如 果谁想当一个有成就、有贡献的人、就要尽心 尽力帮助身边的人, 通过这种方式你的地位自 然而然得以提升。也就是说,帮助别人自己的 功德才能圆满。否则,如果一心一意想利益自 己,看不惯众生,经常生嗔恨心、恶口骂人, 就像草木失火会把草木本身焚尽无余一样、这 种不尊重众生、不恭敬有情的人, 最终必将毁 坏自己而葬送菩提道的珍贵性命。所以大家在 修道过程中一定要利益众生, 这是最根本的问 题, 也是精进的主体。

学过《释尊广传》的道友都清楚,《精进品》 第一个公案"劝人学佛求道"中的精进力菩萨

<u> প্রতি</u>চ্চ - 195 - *তে*িট

<u> ক্র</u>িট্য - 196 - *ক্রে*টি

(乃释迦牟尼佛因地)非常了不起。当时净现如来说: 有一吉祥宝王子需要度化,在八万四千发心菩萨中,谁能在八万四千年中不生起厌倦之心,一意劝其发心? 其他菩萨都不敢发心,只有精进力菩萨愿意。于是他在八万四千年中一直饱受包括王子在内的人的侮辱与诋毁。但他一直忍受,帮助他们的誓愿丝毫未退,最终也度化了王子及其眷属。

的确,这种精进力特别令人佩服!我们不要说八万四千年,恐怕连八十天的侮辱都受了。相信很多人都会说:受不了、受不了,我们的性情太恶劣了,算了,我有一种深入的性情太恶劣了的公案,我有一种深入的人情大恶劣了的公案,我们的精进力的感受:在度化众生的过程中,我们的精进力的点点。对于在人人大了不起了!而现在世间人做一点点好事就想得"国际金奖",其实这根本不应得奖的大大大大了不起了!而现在世间人做一点点好事就想得"国际金奖",其实这根本不应得奖的其正应该得奖的,就是那些从无始生死以来,或在无数万年中,连自己的身体都无条件地奉献给众生的菩萨。

这里讲:一心一意利益众生,当众生仆人的人,会很快得到成就;反之,如果我们经常与众生关系不好,常常欺负、侮辱、诋毁他们,那就与菩提道越来越遥远了。所以大乘经论里面常讲:恭敬佛虽然重要,但最重要的还是恭

敬众生。如果我们不论种姓高贵、年龄老少、性格好坏,凡是众生都把他当作佛菩萨,那就能得到不可思议的利益。现在有个毛病,对性格好的人,大家都说他很不错,也愿意随顺他,而性格不好的,都舍弃、侮辱。其实,对真正具有猛利菩提心的菩萨来讲,他们不但不会舍弃恶劣众生,还会以悲悯心来摄受,就像仆人对待主人一样。

**癸二、恒常精进他利之理** 舍弃自乐无求心,昼夜精进众生利, 当如生母侍独子,诚心无厌而行持。

第五十课

也就是说,对一个发菩提心的人来讲,不管身边乃至世界的人全部是人格贤善、心地善良的感恩报者,还是一个比一个坏的恶人,他他会想尽一切办法全力以赴减轻他们的痛苦,也不会在别人是否报恩等没有意义的问题,上心尽人不会就像一个好医生,他只关心治病救及人家属是否给他递红包,以及人为人家属是不在乎病人家属是否给他递红包,没人人不能赢得别人的赞叹;对他来讲,治好病人的病量要,因为这才是白衣天使的真正行为,或者说应该做的事情。

所以,对相续中真正具有菩提心的人来讲, 在学道过程中,无论别人对他赞叹、供养,还 是诽谤、抢夺,凡是牵涉到自己的事情,在他 眼目中都不会看作重要的事,因为他日日夜夜 唯一想众生得到利益。就像一位母亲,因为她 只有一个儿子,所以会无条件地想着利益他。 即使在帮助的过程中,儿子不高兴,经常恨母 亲,她也不会有任何怨言或厌倦之心,仍会诚 心诚意为他做事情。

虽然对受大乘戒者来讲,不应有厌倦之心,但有人天天都数日子,认为发心的时间太长了。他们说:我已发心两年、三年、四年,明年想去寂静的地方;我当管家已经两年了,您可不可以把我换了……好像利益众生是坐监狱一样。其实,心生厌倦是菩提心不坚固的标志。

《宝积经》中讲:"常化诸众生,心不生疲倦,于无上菩提,坚固不退转。"所以,所有发菩提心者,皆应长期教化众生,根本不应心生厌烦,这样才能于无上菩提道中坚固不退。但有些人为众生做一两件事情,或为众生一两次服务就足够了,其实并不应该这样,只要众生需要做的事情就应随顺。

《华严经》里也讲:"……教化众生而不厌倦,随其心乐而为现身……"其意是说,教化众生根本不会生任何厌倦之心,随顺众生心之好乐而显现各种身相。比如说,当医生能帮助众生,自己也懂医药知识,就马上去当医生;当老师能帮助他人,自己也有这个能力,就天形的身份出现;当仆人对别人有利,就天天为他人扫地等……总之,没有自己的执著,时处处利益众生。

大家都清楚,在这个世界上,像释迦牟尼佛那样伟大的人物从来没出现过;但释迦佛在有必要时,也经常去照顾病人,在恶人前也显现各种身相去度化。但现在有些人稍微有点学问、钱财等世间功德,就高高在上、傲气十足。从他们走路、说话等外在的行为就能看出,他们想读中有一种特别无法理解的骄慢心。当然,这与菩提心完全是相违的。

通过这个颂词的学习, 大家皆应了知, 在

利益众生的过程中不能有厌倦心,众生需要什么帮助就提供相应服务。比如众生需要法布施,只要因缘、根机成熟,就应尽心尽力地传法。在现实生活中,哪怕极个别佛友需要传承和道理的解说,我也希望法师或真正对佛法有了的人不要吝啬,应趁机给他们讲清楚;因为他们没有得到法,对所学的道理很多都不懂,对所学的道理很多都不懂,对所是说要理解他们的渴求心。即使是其他面的希求,只要与解脱有关,不会因此堕入恶趣,也应尽量随顺;不应认为:这些众生很讨厌,今天这个、明天那个。

在对待众生方面,想必大家都清楚常不轻菩萨的精神——把自己当作最低劣的众生。所以,如果众生需要财物,自己也有,就应尽量布施。如果没有财产,祈祷本尊布施也可以,下面就讲一则相关故事。

以前,印度有一位母亲,她有一位特别漂亮、贤惠的女儿。按照印度的传统,到女儿长大嫁人时,一定要有特别好的嫁衣,否则人们对她家人就没有好的看法。但因她们家特别穷,实在没办法。后来听说寺院有个伟大的论师叫月称,母亲就想到他那里去要一些钱财来给女儿买漂亮的衣服。然后她就到月称菩萨那里去了,但月称菩萨是一位知足少欲的出家人,没有任何钱财。

她听说有一位旃扎古昧居士经常跟月称论 师辩论,于是她想:这位居士应该有财富,因 为他毕竟是在家人。然后就到他的屋子里面去。 其实, 旃扎古昧居士除了几本经书和墙上挂的 度母像外什么都没有。(可能当时印度的条件也不太好。 1990年我们去的时候,印度还没开放,很贫穷。最近很多道友 去印度,他们说现在印度还是比较落后。)这位老妇女祈 求说: 我女儿要出嫁, 一点装饰的衣服都没有 也不行,希望您能布施一些钱财。旃扎古昧实 在没办法,就祈祷度母,(有些书中说,当时是月称论 师和旃扎古昧两位。)说:有人向我讨要财物,我实 在没办法满愿。这个时候度母身上发光,身上 的璎珞、手镯、宝珠、宝石、服装、全部哗啦 啦地掉落在老妇女前面的桌子上,于是她很高 兴地拿走了。因为度母身上什么都没有,人们 就称她为"裸体度母",这在印度很出名。

虽然我有开玩笑的口吻,但我们在财富等方面不能满愿时,还是要祈祷文殊菩萨、观音菩萨、黄财神等本尊。很多居士特别喜欢黄财神,每天都将黄财神的像挂在脖子上、贴在心口,很想求黄财神加持赶快发财。(在这方面,出家人稍微好一点,一般他们将黄财神供在佛堂。) 虽然有些想发财后上供下施,但很多人发财后都舍不得,那个时候就忘了本尊的恩德。

话说回来, 利益众生无厌倦很重要。现在

世间, 在两三天或几年中帮助众生的人倒有, 尤其在学了《入行论》等大乘经论后、很多人 特别激动,一直给别人说:利益众生很重要, 我从现在开始一定要帮助众生! 表面看来他发 的誓言很坚定, 可是也很难在有生之年帮助众 生。 当然, 这与福德等因缘也有关系。但不管 怎么样,如果自己有能力,就要在有生之年中 利益众生; 如果实在没有精力、条件, 帮助众 生的心千万不能舍弃,这非常关键!

辛二 (不怯懦而精进) 分二; 一、略说; 二、广解。

壬一、略说:

菩萨欲长住轮回, 勤利众生修刹土, 纤尘不生厌倦心,彼具精进无懈怠。

因为菩萨对众生有无缘大悲心, 所以他在 漫长的轮回中住多少年也心甘情愿,即不愿舍 弃可怜众生。在世间, 我遇到有些好老师这样 讲过:按我的智慧和水平,我可以到城市里赚 更多的钱、但我看到一手培养起来的学生、就 不愿意半途离开, 因为我觉得这样做对不起他 们,虽然在山沟里我的待遇很低。那对真正的 大乘菩萨来讲, 他们也不会有舍弃众生的心, 一直愿意住在轮回中精勤利益众生、修行将来 的清净国土。

在这个过程中,他们也没有丝毫厌倦心, 因为利益众生的心越来越强时, 厌倦心就不会 有,也就是说,为了众生再累再苦他们也心甘 情愿。正如《学集论》中讲:"……为利众生, 设身有苦,不生疲厌。"其意是说,为了利益众 生, 假设身体有病或遭受别人非议等各种各样 的痛苦,但因大悲心太强烈了,所以根本不会 有任何厌倦或厌离之心。那这样的菩萨就具备 精进度而无有懈怠。

正因如此,《普贤行愿品》里才说:"普能 严净诸刹海,解脱一切众生海,善能分别诸法 海,能甚深入智慧海;普能清净诸行海,圆满 一切诸愿海、亲近供养诸佛海、修行无倦经劫 海。"我觉得这两颂大家在懈怠时都应念一念, 虽然我们很难做到,但在修行过程中也可勉励 自己,我就经常这样行持。

有些人修行一两天、闭关一两个小时就说: "上师!我可不可以回去住两三天休息一下, 这几天好累,没有力气,心里很烦。"但这里讲, 在行持两个关键问题——度化众生与修行刹土 时,不能有厌倦心。所以,如果我们在闻思修 行、弘法利生的过程中心生厌倦,就要祈祷诸 佛菩萨:一定要遣除我相续中的懈怠、懒惰。

蕅益大师在《弥陀要解》中说:"常精进者, 自利利他无疲倦故。"其中,"自利利他"是精

<u> প্রতি</u>চ্চ - 203 - *তে*ি

对琐事精进就是懈怠。

那真正的精进是什么呢? 一个是利益众 生,即在利益众生方面长期做事情;第二是自 己修行, 即为断除自相续中的烦恼和获得将来 的解脱好好闻思修行。我们学院极个别道友, 十几年以来一直不断听法,这就是精进。而有 些人心情好的时候来两三天,心情不好的时候 就无踪无影:不知是飞到极乐世界去了,还是 到地狱里面去了,这不是恒常精进,而是"偶 尔精进"(这是一个新名词,是我对个别特殊居士和出家人 经过长期观察后的经验积累,因为他们都是偶尔精进者)。当 然,这样的行为就得不到真实的解脱。所以我 希望大家都能恒常精进与恭敬精进,这样就能 圆满六波罗蜜多中的精进度。

# 第五十一课

下面继续讲不怯懦而精进, 略说前面已经 讲完了,现在讲广解。

壬二 (广解) 分二:一、所断:二、对治。 癸一、所断,

不巧菩萨俱胝劫, 久想苦想修菩提, 修行正法成长苦, 失精进度懒惰者。

<u>ණමා</u> - 206 - *ය*මා

进的本体,"无疲倦"是精进的表现。(现在城市里 的人天天都到茶馆里去喝普洱茶、打牌、打麻将等、他们觉得 这很快乐、这就是自利。其实自利并不是这样, 真正的自利是 用佛法断除自相续的烦恼,也就是说要闻思修行。) 总而言 之,所谓精进,就是在利益众生和修行善法方 面无疲倦或不懈怠。

但有些人总在闻思修行或考试时找各种借 口、比如我生病了等。听说我们学院个别人就 是这样的,一到马尔康就没有病了,根本没去 看病。在利益众生的时候也找各种借口: 我师 父叫我什么什么……对真正精进者来讲,他能 为众生长时受苦。《大萨遮尼干子所说经》里讲: "能为诸众生、无量百千劫、受苦无懈怠、皆 由精进故。"意思是说,为了众生在千百万劫中 受苦也无有疲倦, 这是因为精进的缘故。《入中 论》里还说:"功德皆随精进行,福慧二种资粮 因。"可见,如果我们有了精进,功德就可以产 生。

不过这里需要着重说明的是:每天都看小 说、电视剧等,并不是所谓的精进。现在世间, 有些人说一些无聊的话、做一些无聊的事,到 晚上三四点钟还不睡觉。别人问他: 你昨晚在 干什么?他说:我太精进了,三四点钟才睡觉。 其实,这是三种懒惰22之一,并不叫精进,因为

<u> প্রতি</u>চ্চ - 205 - *তে*ি

<sup>22</sup> 即同恶懒惰、耽著恶事懒惰、自轻凌懒惰。

在修行无上菩提正法时,如果菩萨产生这两种想,那就变成了长久与痛苦,由此就会从精进度中退失而成为懈怠懒惰者。为什么呢? 大家都知道,精进的体相或定义就是欢喜善法。如果真正欢喜善法,行持这样的菩萨道就不会有困难,但因他们的心力不够,对如此时间的长久苦行就会生起畏惧之心,这样他们所修的道就不会成功。

大家都清楚,做任何一个事情兴趣都很重要,如果连兴趣都没有,这件事情就完成不了。

比如你特别喜欢见到某位朋友,很想跟她在一起,哪怕相距几百公里,也会觉得一点都不累,没有任何痛苦;如果你特别不愿意做这件事情,那即使行走短短的一公里,也会不情愿。所以在此世间,兴趣有非常大的作用。

对具有善巧方便的菩萨来讲,他有通达一切万法无有实质的无我智慧,和将所缘对境——天边无际的一切众生当作父母并心怀饶益的大悲菩提心,在大悲空性的摄持下,他披上精进的盔甲乃至行持六度一点困难都没有。所以大家在行持般若道的过程中,一定要有精进心,要有精进,就要对度化众生有欢喜心。

ۇ ئى

但在长远时间里, 遇到各种恶劣有情都不 退失菩提心, 也不容易。据《大智度论》介绍, 舍利弗尊者也曾退失过菩提心, 当时的情节是 这样的: 有人要他的眼珠, 他便用手挖出来给 对方,但对方不但不要,还以嗔恨心将眼珠摔 在地上,并用脚踩坏。这个时候他心里想:唉, 众生太难度化了! 他需要眼珠, 我好不容易挖 出来给他, 但他不但不用, 还认为很臭恶, 并 把它毁坏。在显现上, 当时他也退失了大乘心 而发了小乘心。所以, 最可怕的就是在遇到性 格特别不好的众生时退失对大乘道的信心、即 生起"从此之后我再也不度他、再也不跟他结 缘"的恶心;其实这是毁坏菩提心最根本的因 缘、大家一定要注意。

在《大宝积经》里,宣讲了退失大乘菩提 心的四种因:第一种因是依止恶知识,并被恶 知识或恶友的颠倒行为、低恶见解所染污。第 二种因是不修学大乘法:如果平时接受小乘、 外道以及其他各种乱七八糟的世间学说, 信心 就很容易退转。所以我经常跟一些认识的居士 和出家人说: 至少在一星期之内不能间断听课, 如果长期听课,信心就不容易退失;而离开这 个圈子就很困难, 因为现在很少有人有独立自 主的见解。

第三种因是贪著自我、生起邪见: 若始终

贪执自己, 相续中生起外道的邪见, 就会从大 乘道中退失。第四种因是喜欢独修、不能教化 他人。有些人特别喜欢闭关,虽然闭关很好, 但一定要接受大乘佛法,同时心里还要发愿利 益众生; 不然跟谁都不愿意接触, 让人有不合 群的感觉,那逐渐逐渐就会变成学小乘法。所

以,若不依靠善知识的教言,表面上看来你在

修大圆满等密宗法,实际上全是为了自己,那 就很危险。有些人发愿闭关一年,人们也认为

他在真正闭关,结果一年还没到房子就卖了, 也有这种特殊修行人。所以大家一定要注意上

面所讲的退失大乘心的四种法。

在《大宝积经》中,有佛陀对富楼那尊者 一一解答这四个问题的广说23,如果时间等因缘

五

ৰ্ক্তিফ - 210 - *ৰ্ক্তে* 

<u>ණමා - 209 - ැණිම</u>

<sup>23 《</sup>大宝积经》:"富楼那!有四法退失阿耨多罗三藐三菩提成声闻乘。 何等四?菩萨亲近恶知识故,能于善根增恶远离。作是言:'何用如是发 菩提心? 生死长远苦恼无量, 往来五道值无难难、值诸佛难、净信复难, 虽得信佛出家复难, 汝今得信无难勿复还失。汝于诸佛未受阿耨多罗三 藐三菩提记,善根未定,不得涅槃,轮转五道。'是人闻说是已心则退没, 于菩提道懈怠不乐。富楼那!菩萨有是初法,退失菩提成声闻乘。复次, 富楼那!菩萨不闻应菩萨经,谓菩萨藏经、发菩萨心经、摄菩萨事经、 应六波罗蜜经,以不闻故不如说行、不如说学。是人不知菩萨何法应亲 近、何法应远离,何法应受、何法不应受,何法是菩萨法、何法是声闻 法,如是不知不分别故,应亲近法而不亲近,不应亲近法而反亲近。是 人应亲近法而不亲近、不应亲近法而亲近故,则便退失诸佛菩提,心弱 懈厌废舍本愿。富楼那!菩萨有此二法,退失菩提成声闻乘。复次,富 楼那!菩萨计得诸法,贪着吾我,行于邪见,堕在边见,没在恶邪,难 可拔出:得闻深经,应第一义,无有微相,违逆不信,不能通达,起破 法罪。以是因缘, 生在难处不得值佛、不得闻法, 不值诸佛所教化法、 不得善知识。是人不见佛故不闻法,不闻法故不值诸佛所教导法,不值

具足, 我希望道友们多看《大藏经》中这些甚 深教言,这样相续中的菩提心、空性见就会越 来越增上,不会变成这里所讲的不善巧菩萨 ——一听到要发这么长久的心,或了知行持大 乘菩提道要做很多凡夫人难以想象的事情,就 认为自己根本没办法做到、从而退失信心。其 实,哪怕是初学者,若对大乘佛教的教义真正 了解,就不会生起邪见,因为他知道这样行持 根本不会有任何痛苦。所以大家一定要以精进 心行持。

癸二 (对治) 分二:一、从时间角度说明; 二、从根基角度说明。

子一、从时间角度说明: 初发殊胜菩提心,至获无上菩提间, 作意仅一昼夜时, 当知明智行精进。

那以什么样的方法才能断除上面所讲的长 久想和难行想两种违缘呢? 刚开始我们为了利 益天边无际的一切众生受持菩萨戒, 这是每一

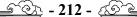
诸佛所教导法故不得善知识,不得善知识故失无难处生在难处,在难处 故离善知识遇恶知识,与恶知识共从事故忘失本念,是人失本念故舍菩 萨心、舍菩萨乘而便退转, 永失菩提念, 但行生死法, 不能修习大乘行 法。富楼那!菩萨有此第三法,退失菩提成声闻乘。复次,富楼那!菩 萨得闻如是等经,不能深心教化他人,其心退没但乐独行,悭恪惜法心 不欲说,不能以法广摄人众。以是不善根因缘故失智慧念,失智慧念已 不共他人读诵经法,不能以法与他共同,是人转身失菩萨心、忘菩萨念。 富楼那!菩萨有此第四法,退失菩提成声闻乘。"

个人最初发菩提心。我以前也讲过, 人身很难 得、佛法很难遇,故希望听课的道友都能在善 知识或诸佛菩萨前发愿:从这一生开始,我一 定要利益众生。对每个人来讲这特别重要! 如 果从初发菩提心到获得无上佛果之间、心里把 它作意成好像仅仅是容易流逝的一昼夜时间 ——二十四小时, 那应当了知这就是明智菩萨 行持精进的方式。

可能有些人会想: 从最初发心到最后成佛 之间、并不是一天两天、一年两年、也不是几 千年、几万年, 这么长的时间怎么能想其为一 昼夜呢? 其实这是可以的。因为从成事刹那24的 角度来讲、从发菩提心到最后成佛之间的整个 过程,不管它时间多长,实际上就是一刹那: 以前我们讲《俱舍论》时也讲过。所以,包括 从发心到最后成佛在内的任何一件事情、如果 真正要想这是非常短暂的一个时间, 也是可以 的。

为什么会这样呢? 大家应好好思维: 我们 从无始生死以来到现在,一直没完没了地沉溺 在轮回中, 无边无数的时日已经过去, 但是我 们都没有感觉特别长久; 如果现在还不发心, 将来仍会在无量劫中受苦、对此我们也没觉得

కాలను *-* 211 - గ్రా



<sup>24</sup> 指从一件事的开始到圆满之间。

长远。如果这些都不觉得漫长,那从发心到成佛的时间毕竟有限,相比之下就会有特别短暂的感觉。

很幸运,有些道友在发菩提心不久,就遇到了即生能获得殊胜成就的密法,或明心见性的禅宗窍诀,这样就不需要经过很多阿僧祇劫,在很快时间中就能得到成就,与无尽轮回相比,这难道不能产生昼夜之想吗?即使按照显宗的讲法,三大乃至三十三大阿僧祇劫也有头有尾,与漫漫轮回相比,这也很短暂。既然如此,那就不应该生起厌倦之心,也不应该有长远和痛苦想。

其实,以简单的世间比喻也可说明这个问题:有些学生很有智慧的父母认为:虽然不够生的人。虽然不够是是有智慧的父母认为:虽然不够是是有智慧的人。是跟你不的是跟你不会看到这样不是有一个人。我们是我们的人。我们们是我们的人。其实这个问题很简单,如果这个问题很简单。其实这个问题很简单,如果这个问题很简单,如果这个问题很简单,如果这个问题很简单,如果这个问题很简单,如果这个问题很简单,如果实这个问题很简单,如果这个问题很简单,如果

不发菩提心,一直沉溺在轮回中,就会在无量 无边的时日里感受痛苦。所以应该披上精进的 盔甲,一定要对度化众生和行持善法产生容易 想。

《小品般若》里也讲:"生难行想、苦行想, 不能利益无量阿僧祇众生,于众生生易想、乐 想、父母想、子想、我所想,则能利益无量阿 僧祇众生。"所以,我们对帮助众生应该这样想: 这是一个快乐的事情,这是一个很容易的事情, 这是一个应该做的事情。如果没有这样,就会 认为:发菩提心利益众生太累了、太痛苦了、 太难过了。

有些人才发一年心就对我说:"可不可以把我换了,我已经熬了整整一年,一年365天,一天24小时,您想一想,这个时间多难熬啊!"我说:"你换下来干什么?"她说:"您到底同不同意我换下来?"我说:"同意。你准备做什么?""真的同意呀?那我换下来后可以好好玩了,嘿嘿!"但我觉得,真正有利他心,做任何饶益众生的事情都不会困难。

麦彭仁波切举例说:在看见有利润时,就不会为路途遥远而伤心,无论再怎么困难,也会觉得这是一个快乐的事情。现在世间有些老板做生意能赚到钱,自己也有成功感,所以无论白天晚上再怎么累,精神都很好,也觉得自

<u> প্রতী</u>্র - 213 - *টে* ি

<u>্রুটি</u>ট্র - 214 - ট্রেটি

己再累都值得:从他们说话的口气中就听得出来。同样,若真正对众生有利,在一切时中披上精进的盔甲也不会有困难。

《大宝积经》里有一个很好的教言:"如是诸菩萨,普为诸众生,能于一切时,精进被甲胄(胄指古代作战时战士所戴的头盔)。"可见,对真正发菩提心的菩萨来讲,他会普遍利益所有有生命的众生。并不会因为他是我的亲戚、他与我有感情,的关系很好、他对我有恩德、他与我有感情,所以我今天要花钱帮助他看医生等;也不会因为这个人与我关系不好或不怨不亲,就不帮助他。也就是说,菩萨会无条件、不偏堕地利益所有众生。

至于利益的时间,也不会因为今天很开心就利益众生,明天心情不好就不利益众生,有要生命存在,利益众生的事业就不会间断。要生命存在,利益众生的事业就不会间断。是时,在吃穿等维护身体的因缘要足时,口声声都说要发大乘菩提心——我会下无边的一切老母有情;而在心情不知,就恨他人,若自己的亲生父母在眼前,恐怕也会用各种态度来理麻(此乃四川方言,可理解为收拾、折磨、惩治等),那这就不是真正利益众生。什么才是真正利益众生呢?能于一切时披上利益众生的精进甲胄,这就是真正利益众生。

但对真正想帮助众生, 或利益众生这颗心

ئ ئ ئ

的确,按照有些教言来讲,承事善知识是 成就的方便。以前、霞叶瓦尊者一心一意承事 金厄瓦尊者,有一次倒灰时在楼梯间当下证悟, 这样的公案相当多。所以我想,要获得成就也 不一定非要死死依赖佛经。如果有利他的发心, 而一直做利益众生的事情、这个就变成了成佛 之因。或者承事善知识,或修行大乘空性法要, 这些都是成佛之因。虽然道路不相同,但每个 窍诀都有它的殊胜性。

话说回来, 作为真正发大乘菩提心的人来 讲,如果利他的精进不断,做任何事情都会很 容易,不会有困难;但最关键的是,我们内心 有没有利他的心。我经常这样认为:大乘的利 他菩提心不仅是成佛之因,而且还是当今世界 唯一的精神妙药。现在全世界、不管是东方人 还是西方人,都认为东方佛教最精要的就是菩 提心,而且它对现在的人类来讲,确实是最无 上的心理妙药。可是,很多人都得不到这种妙 药,心里特别痛苦,甚至痛苦根本没办法解决。

为什么现在社会什么都矛盾重重呢? 这是 因为现在世间不像古代社会,在古代人们都知 足少欲, 自己有吃的、有穿的就可以了, 没有 过多的要求和希望。但现在并不是这样, 比如 车、房、手机、电脑等产品,人们不得不通过 广告等方式来做、因为成千上万人都依靠它们

而生存。的确, 无论是生产电脑的微软等公司, 还是生产汽车的福特等公司, 世界各地无数人 都依靠它们维持生活。但这些产品特别多的时 候,就会给人们带来各种污染和痛苦。

现在世界很多新闻都这样讲:汽车不得不 做、因为不做就没办法满足客户的希求、而且 很多厂里的员工都依靠它来维生;但是,如果 造得太多了,也没办法接受,因为会带来交通 堵塞等一系列社会恶果。所以, 现在上上下下 的人都在徘徊、苦恼,特别是城市里的人很矛 盾、很痛苦: 买车的话, 买车、加油、车位等 费用都很高,这就需要挣很多钱,而且堵车也 很严重;不买的话,不坐车又不行。

就像这样,人们一年比一年痛苦,一年比 一年累,而且空气污染等社会问题也层出不穷。 那这些痛苦的根源是什么呢? 就是人们的我执 和实执。因为,有了我执就会维护自我,上上 下下的人都为自己而奋斗的话,这个社会就太 可怕了;有了实执就会认为外面这些虚假的东 西全部是实有的, 由此便会拼命追逐。

所以,表面看来拥有财富很快乐,实际也 不一定;相反,如果什么都没有,就不会有那 些痛苦。古代有一个公案:有三个和尚早上都 到城市里去化缘,一个和尚有一把伞,一个和 尚有一根拐杖、另一个和尚什么都没有。晚上

<u>ණමා</u> - 217 - <u>ැණිම</u>

<u> ক্রিট্রে - 218 - রেটি</u>

他们一起寄宿一家旅店,有雨伞的和尚身上穿的衣服全部被淋湿了,有拐杖的和尚走路内一拐的,什么东西都没有的和尚轻轻松松,有的和尚觉得有雨伞没有什么事,即使下两人。然后他们可原因:有明处去,结果雨下得很厉害,全身都被自己有拐杖,虽然下雨后地很滑,他也随便走,结果滑倒在地,走路都是一瘸一个面,还是有的和尚认为自己什么都没有,还是更有出现任何违缘。

所以,人若有满足感,生活就会很清净。 跟现在社会相比,以前的人们手机也没有、车 也没有,吃的、穿的简简单单,短暂的人生就 这样轻轻松地过了。但现在并不是这样,比 如你已活到三十岁,那三十年的痛苦就特别多。 虽然不得不与时俱进,或者说随顺社会,但若 虽然不得不与时俱进,或者说随顺社会,但若 人有真正的空性见解或者利他心,他就会在当 前许多迷乱现象中把持住自己:该做的事情做, 不该做的事情不做。可是很多人都没受过这样 好的教育,一直跟着西方人跑。

在五六百年前,西方很多人都认为:物质能满足人的一切希求,从物质中能获得一切快乐,还造了许许多多商业和企业方面的论典,

并依靠各种媒体宣布: 唯一能给人们带来快乐的,就是物质生活的极大发展。但结果并不是这样。所以西方很多富翁、企业家到应有尽有时,都认为物质根本不能满足人们的希求,最后很多都回归自然,觉得平静的人生才是真正的快乐。

可是现在东方国家,因为刚刚在发展中,大家都觉得买一辆汽车、有一套房子很伟大、很快乐,所以很多人都为了这些奔波、苦恼。虽然山里的修行人没有这方面的压力,但若没有修行境界,也不会知道自己的快乐;若绝对境界,也不会知道自己的快乐;若知道自己的快乐;若知道自己的大家都随便对你。当然,这并不是随随对你的今生乃至生生世世都能利益无穷,所以希望大家都能懂得这样的道理。

## 子二、从根基角度说明:

若有说毁须弥山,随继将得大菩提, 生厌倦心思其量,尔时菩萨成懈怠。 仅此限度有何难?发刹那粉山王心, 智者菩萨行精进,不久获佛胜菩提。

如果有人说: 毁坏须弥山才能获得大菩提。 可能有些行者自然而然会想: 啊, 这太可怕了! 须弥山那么巨大、如是坚固, 要摧毁它, 这是

<u> এক্টি</u> - 219 - ক্টেট্

<u> এক্টি</u> - 220 - ক্টেৰ

根本不可能的事情。也就是说产生厌倦心。并且他想:须弥山那么大,这要多少年、多少劫的时日才能毁坏啊!就思维它的限量。带着这样的怯懦心,当时菩萨就成为懈怠者,因为他没有心量和勇气亲自做这件事情,即失去了欢喜心和兴趣。

有些菩萨在听到"把须弥山全部毁坏后,才能获得无上正等觉的菩提果位"时,因为他们的心量很不错,就认为:只要能获得殊胜的无上菩提果位,毁坏须弥山迟早都有办法,这并不是很困难。他觉得毁坏须弥山并不需要很多时间,摧毁它没有什么困难。认识到这一点后,他就生起了毁坏须弥山似乎仅是一刹那之事的欢喜心,根本没有任何困难之想。

我们也经常讲,作为真正的菩萨,因为利他菩提心的力量很猛利,他会觉得利他并不是很困难的事情。《大乘庄严经论》里也讲:"菩萨他想断,爱他过自爱,于他难行事,精进即无难。"意思是说,菩萨因为断除了自他分别之想,爱他的心态远远超过爱执自己,所以度化、帮助众生的难行之事对他来讲一点困难都没有,即发起这样的精进很容易。

确实,这个问题很重要! 为什么有些人帮助众生很容易,有些人帮助众生很困难,主要原因就在于是否有勇猛精进心。其实,只要认

识到帮助众生是最重要的事情,有一点点困难有什么呀!比如,若自己真正有帮助他人的心,在此过程中即使没有吃的、没有穿的、时间很长,也不会觉得累;如果没有这样的心态,做一点点事情也累得很。

这里也讲了,如果真正想帮助别人,摧毁 须弥山只是一刹那的事情,也就是说觉得很容 易,根本不会退转。所以大家皆应想这是能做 得到的。真的,如果心里有决心,世上任何一 件事情都不会有困难。《大智度论》里有很好的 教证:"人有不惜身,智慧心决定,如法行精进, 所求事无难。"其意是说,如果一个人有不顾惜 自己生命的勇敢之心,智慧心已经决定完全利 益众生,他在行持过程中就会精进,这样做任 何事情都不会有困难。

大家都知道,有些老师的利他心特别重,他教学生多少年也不觉得累。我们这里有些法师已经很多年给大家讲经说法,但他们始终觉得这是特别快乐的事情。如果利他心不太重或不是很具足,就不想讲经说法,比如今天不上课,就会说:"哈哈!真的不上课吗?那太好了!"所以,不管是辅导员、法师,还是其他道友,对不上课很高兴的话,就不是很好。

上师如意宝一辈子都是这样: 只要有时间、身体允许, 就会讲经说法, 任何一个人求法都

第五品

<u> প্রতী</u>্র - 221 - *ব্রতি* ভ

<u> এক্টি</u>ট্য - 222 - *ক্টে*ই

会很快乐地答应。在长期依止中,这种感觉异常强烈,可以说它就是上师最伟大之处。为什么上师会这样呢?因为他知道讲经说法唯一对众生有利。如果是财布施,每人发一万块钱也很快花完,不一定永远获得利益。而法布施,哪怕是一个偈颂,心里已经记住的话,今生乃至生生世世都能得到无量无边、广大无垠的利益。

为什么诸佛诸祖一致强调利益众生非常重 要呢?因为它是成就之因。据《阿底峡尊者传》 介绍: 刚开始尊者是孟加拉国的王子, 后来度 母给他授记: 当王子是痛苦之因, 出家才是清 凉之路。他便舍弃王位而出家。一天他去菩提 伽耶转佛塔、听见像天女般的两个美女谈论菩 提心是成佛之因;第二天他在转绕佛塔及塔旁 的菩提树时, 又听到一位得麻风病的病人与一 位老女乞丐谈论自他平等和慈悲菩提心的利 益;第三天他转绕时,看见一只小麻雀落在观 音菩萨像的膝盖上,观音菩萨给它讲了舍弃自 我、行持利他的教言。再加上度母再次授记, 阿底峡尊者完全明白:成佛或证悟的唯一因就 是利他菩提心。然后他前往印度尼西亚依止金 洲大师十二年, 最终生起了菩提心, 并开始利 益众生。后来他得到度母授记:如果前往藏地, 会利益藏地无量众生,但寿命会减少20年。而

尊者不顾身寿,毅然来到藏地弘扬大乘佛法。 如果当时没有来藏地,他可以住世到92岁,但 后来在72岁就示现圆寂。

在他一生中,度母一直以本尊的方式为他授记;在很多高僧大德的传记中也有类似记载,从中就能看出度母有非常殊胜的加持力。所以我希望在座的道友,如果自己有时间、有信心,就要经常祈祷度母,这非常重要!我自己认为,只要认真祈祷,无论是绿度母还是白度母,其加持都非常迅速。麦彭仁波切在《八大菩萨传记》里讲:在末法时代,文殊菩萨和度母的加持特别迅速。以前上师如意宝也这样讲过。

前一段时间,我去德格时参观了有 270 多 年历史的德格印经院。在经版库中有一幅壁画 度母,人们称之为"说话度母"。其名称的来历 是这样的:印经院建立不久,按规定经版库中 女人不能进入,但一天晚上一个女人在经版库 里大声叫:起火啦!大家快来灭火。很多火死 觉得:怎么会有女人在里面?等大家把火灭 时,这个壁画度母亲自说话:以后你们应该形 的是火,不应该是女人。从此之后,人们就称 她为"说话度母"。

以前,法王如意宝去印度金刚座转佛塔, 在塔旁有一度母像,(据说她曾在阿底峡尊者转绕时说: "要想从因地达到佛地,必须修持菩提心。")当时上师如

第五品

<u> জন্</u>টি - 223 - ক্রিট

<u> জণ্ডি</u>চ - 224 - *তে*ণ্টি

意宝将自己的念珠挂在这尊度母身上。3年后的 一天早上, 这串念珠却很稀有地飞回到藏地来 了(指法王室内):这在法王传记中有记载。可见, 度母的加持确实很殊胜!

总之,希望大家在行持大乘道时,能依靠 本尊和护法神的加持、同时还应将利他和无我 作为修法的根本, 而这就是般若空性的核心。

辛三 (以三轮清净方式精进) 分二,一、 友止,二、 应行。

壬一、应止,

成熟众生行利益, 若身语意精勤行, 存有我想成懈怠,远一切智如天地。

前面讲, 行持精进波罗蜜多时, 要无有懈 怠、如法而行。这里讲, 若按胜义谛的见解观 察,有执著、有相的精进就是懈怠,因为这是 世间法,并不究竟。具体而言:如果一个人执 著我要成熟一切众生、我要行持利益众生的事 业,而以自己的身体、语言、心精进行持,想 让众生获得佛果, 这样的精进就有我执的相。 只要有我执的相, 从究竟胜义境界来讲, 这就 是懈怠,因为并没达到一切万法皆空的境界, 已经堕于远离一切执著的违品、自然也就与获 得佛果有天地之遥了。

佛陀在《法句经》里也说:"若起精进心,

是妄非精进; 若能心不妄, 精进无有虚。" 其意 是说,如果起了一个我要精进的心,它就是妄 心并非精进;如果心能不起妄念或没有执著, 那个时候才是真正精进,没有任何虚妄。所以 大家都要知道, 讲到般若空性时, 最后还是要 达到三轮体空的境界。当然,从世俗来讲,即 使有体相的执著, 也可算是精进。比如, 我天 天晚上不睡觉、白天不懈怠, 连吃饭的时候都 在看书, 那算不算是精进呢? 肯定是精进。但 从胜义来讲,这就是懈怠。

壬二、 应行,

时无身心众生想,灭想行持不二法, 佛说是求寂不失,大菩提者精进度。

在行持精进时, 行者没有身、心、众生想, 灭除一切想而行持不二法的话, 唯一利他的大 慈大悲佛陀说:这就是真正希求寂灭、不退转 大菩提的菩萨的精进波罗蜜多。

《大集经》里也讲:"……若能不得一切法, 即是无上勤精进。若有如是精进者, 不增不减 如虚空,如是即是大菩萨,勤行精进无所畏。" 其意是,如果能不得一切法,这就是无上精进。 如果真正能行持这样的精进, 那一切都是不增 不减,就像虚空一样,而这就是大菩萨无所畏 惧地勤行精进波罗蜜。很明显, 真正的精进并

不是刚才所讲的边吃饭、边看书那样的状态。

听说我们有些法师以前一边炒菜一边将法 本放在旁边背诵,非常随喜! 我刚来佛学院时 也很精进,现在想起来也回味无穷!我们这里 很多道友在珍惜吃饭、炒菜的时间方面,也有 很多感人的故事。在世俗中, 这应该算是精进。 在胜义中,真正的精进是什么呢?就是通达一 切万法皆为空性, 这就是大精进。如果没有这 样,越修越执著、越修越痛苦,或嫉妒心、嗔 恨心、贪心、痴心越来越严重,这就不叫精进。

而到一定的时候,以自己的智慧将善恶在 内的所有实执或相执全部都毁坏了, 这就是真 正的解脱。月称论师也讲:"慧日破除诸冥暗, 智者达空即解脱。"意思是,以智慧的日轮破除 世间所有执著的黑暗,智者如是通达空性境界, 就获得了真实的解脱。

在大圆满《实相宝藏论》里、讲了一个比 喻:比如我现在已认识了心的本性,虽然还是 凡夫俗子, 但当我的心识离开身体时, 就会像 大鹏鸟(它能胜伏所有龙王)啄开蛋壳马上就飞向天 空,那时子光明和母光明就会融为一体,从而 完全认识心的本性,直接获得普贤如来的果位。 的确、密宗有很多特别殊胜的窍诀。在凡夫地 时,在修好《前行》等次第法门的基础上也可 行持, 那时就可直接体会显空无二的境界。

这种境界, 在中观或般若中讲空性, 在《宝 性论》、《宝积经》等三转法轮的经论中讲光明, 在密宗这两者是融合在一起讲的,而且还能通 过窍诀让你认识。若依靠密宗的窍诀认识了空 性光明无二无别的心性、并在这种境界中继续 修持、不久的将来当你的心识离开假合的身体 后、就可以在无有任何执著的法界中、自由自 在地翱翔 (即已真正获得解脱),就像刚才所讲的大 鹏一样。

我觉得我们在获得人身时, 都应得到解脱 的窍诀, 这非常重要! 无论是显宗的窍诀还是 密宗的窍诀, 它们都是自相续获得解脱的殊胜 格言、也远远超过世间的金银财宝、所以大家 一定要珍惜!

## 第五十二课

《般若摄颂》当中,精进波罗蜜多已经讲 完了, 今天开始讲安忍。

庚三 (宣说安忍度) 分三:一、谛察法忍; 二、耐怨害忍; 三、安受苦忍。 辛一 (谛察法忍) 分二: 一、真实宣说: 二、彼之功德。

<u>জ্ঞি</u> - 227 - *বে*জিৰ

ৰ্ক্তিচ্চ - 228 - *ক্তে*িৰ

大家应该清楚,一般谛察法忍讲的是:在修行过程中,遇到一些高深莫测的法时,许多根机浅薄的人无法接受;而大乘行者,因为他懂得了空性的甚深意义,也懂得了广大的地道功德,这样之后,无论再怎么样深不可测,他也能够接受并如理行持。

### 壬一、真实宣说:

若闻他说粗恶语,我乐善巧菩萨喜, 孰说孰闻以何说,具胜忍度是智者。

在这里大家应该了解:对一般常人来讲, 在生活中最难忍受的,就是别人对你说恶语, 以及攻击、殴打、摧毁等;但作为发大乘心的 菩萨,这些全是修行的顺缘,他们根本不会以 牙还牙、以嗔还嗔。

本颂讲:假如听到别人诋毁,或以各种粗恶语来进行谩骂,这个时候菩萨就会想:因为有对境对我侮辱、伤害,我才有机会修安忍。在后弘期,阿底峡尊者来到藏地,所有信他好地、无比恭敬,没有一个人说他增不也,就专门寻找一个性格特别粗糙、丑恶的大估。那个人经常跟阿底峡尊者作对,么干人做侍者。这个人经常跟阿底峡尊者作对,么干人对尊者说:你这位印度那么人名的大德,没有必要带着这样性格恶劣的人,

应该换一位心地善良的弟子。但阿底峡尊者一直不愿意,因为有了他的侮辱和恶行,自己才有机会经常修持安忍。这在历史上有记载。

所以我们应该知道,别人对你的侮辱、伤害,其实是修菩提之因。帕单巴尊者这样说过:在别人伤害时,如果想他人在伤害我,这是一种错觉,因为若没有别人的伤害,怎么能修成菩提呢?所以,在别人以恶语毁谤、诋毁我们时,心里一定要生起无比的欢喜心。作为真正发心的菩萨来讲,他心里会无比喜悦,因为依靠别人的损害,自己才有修行的机会;有些则当作耳边风,好像根本没有发生过这件事一样。

我看到一首《莫应对》的诗中说:"人来骂我逞无明,我若还他便斗争,听似不闻休应对,一支莲在火中生。"其意是说,当别人在无明驱使下骂我时,若我还他,便会与之产生斗争,如果把它当作根本没有发生过的事情,真正做到这样的话,那就是极其稀有的火中莲花。《维摩诘经》中也说:"火中生莲华,是可谓希有;在欲而行禅,希有亦如是。"在此世间,确实有这样一些具有智慧、悲心的人,他们脾气很好,心胸很宽广,别人的斤斤计较,以及粗鲁、愤怒等,都不会去理,心里也不会产生各种嗔恨心。

当然,要达到这种境界,最好具有胜义理

证观察的智慧。比如说,当你遇到别人毁谤时就要想:无论从哪方面观察,他说者和我听者就像虚空一样,根本不成立。或者想:他为了达到某种目的,在嗔恨心的驱使下对我进行谩骂,这种现象在世俗中如梦如幻,在胜义中就像虚空一样不成立。对具有一定境界的菩萨来讲,以这种方式,所有嗔恨根本不会产生,甚至会变成一种功德。

的确,若我们能运用世俗和胜义安忍的殊胜修法进行观修,就能了知谁都没有害过我们。《大乘庄严经论》里面讲:"损者得益想,苦者。"意思是,忍谁何所忍。"意思是说,对大乘发心者来讲,如果遇到了一些损害自行来发心者来讲,如果通到了一些损害自行中,就要观想他是饶益我者,如果在修事目的人,就要观想他是饶益我者,如果在修事情,即里在你说益、痛苦想为欢喜。若能如此,哪里还有人忍不了的呢?在世界上,如果痛苦都不会的事,怨敌都是最好的朋友,哪里还有实验的呢?哪些事情、什么样的人在你眼中会是坏事、坏人呢?绝对不会有。

当然,不要说胜义修法,就是世俗修法, 在世间知识中也找不到。比如国内高中、大学 的课程,乃至硕士、博士的课程,这些当中都 没有。就是你到日本、美国等国留学,花多少 美金或人民币,也不能得到这样的窍诀。的确, 在人生中,真正能让我们心开意解、豁然开悟的道理,在世间知识中根本得不到。

因此,当我们听到别人的恶语声时,就要 尽量从胜义和世俗两方面进行观察。在《大集 大虚空藏菩萨所问经》中,有跟此偈相似的颂 词:"闻彼恶言不嗔恚,知语言性如虚空,修习 身心空亦然,当净有情修此忍。"所以,如果我 们听到别人的恶言恶语不产生嗔恨心,而 知是答不产生嗔恨心,而 到身心空性,自己和对境的一切法也如是修行, 有了这样的空性境界或清净境界,修安忍波 蜜多就非常成功。而且就像这里所讲的一样, 具有如此殊胜安忍波罗蜜多的菩萨就是智者。

<u> এক</u> - 231 - কেন্ট্র

<u>্রক্তি</u>ট্র - 232 - *ক্রে*টি

#### 壬二、彼之功德;

此科判讲:这样修安忍不仅对今生的身心 有利,在生生世世中功德都非常大。

> 菩萨若具忍善法,三千世界满宝供, 罗汉缘觉世间解,施蕴不及彼福德。

任何一位菩萨, 如果具足上面所讲到的 当别人用语言来攻击,或用各种兵器来损 害时, 自己不但不对他们反抗, 而且还用智慧 来修安忍, 那这样的菩萨就具有安忍的善法, 其功德也非常大。

功德怎么大呢? 比如说, 有一个人将遍满 整个三千大千世界的金银财宝供养给一切世间 解——无上导师如来正等觉佛陀,以及所有声 缘阿罗汉等圣者。按理来讲,在佛陀等圣者前, 哪怕供养一朵花、一根香、一滴水、其功德也 不可思议, 那以这么丰富的供品作如此广大的 供养就更不可思议了。但是, 如果与前面修安 忍者的功德相比较,根本不能比上其千分之一、 万分之一。

平时有人说: 我很想供养上师和佛陀、但 没有钱实在没有供品供养, 所以只好到处去寻 找。但我觉得,如果在寻找的过程中产生嗔恨 等烦恼,就太不值得了。若安住在寂静的地方, 在各种因缘、条件具足的情况下,对任何一个

众生不生嗔恨心并修安忍, 那一切功德和善法 都可以具足,而且人们也会非常欢喜,因为修 安忍者无论到哪里都会受到欢迎。《正法念处 经》中也讲:"若人修行忍,一切应供养,善人 所赞叹,是故应行忍。"其意是说,如果有人行 持安忍、一切众生皆应供养、而且还会受到世 间善人的赞叹、所以所有修行者皆应经常修行 安忍。但有些人为了一些小小的供品经常跟别 人争斗,造许许多多恶业,这没有必要。若能 修行安忍的苦行,就会获得非常大的功德。既 然如此, 那我们何必取一些小功德而换上大过 患呢?

《金刚经疏》里面有一个偈颂说:"能忍于 苦行,以苦行有善,彼福不可量,如是最胜义。" 意思是25:能修安忍,这种苦行有善,其功德连 佛陀也无法衡量、其余的人就更不用说了。可 见, 具有如是胜义安忍的修行者, 在世间非常 了不起。所以在座的各位皆应想到, 在生活中 修持这样的安忍具有无量无边的功德。

既然以遍满三千大千世界的珍宝供养佛陀 等圣者也不能比上修安忍、那我们在生活中就 要认真修持忍辱。不能因为小小的事情,或说

জ্ঞি - 233 - *ক্তে*ি

<sup>《</sup>金刚经疏》:"能忍于苦行者,依经起苦行能忍也:以苦行有善者, 由此苦行以清净忍善根为体故, 言有善也: 彼福不可量者, 彼忍善根非 余人所测量也:如是最胜义者,唯如来之所量也。"

一两句话,或稍微与人接触,就想与人搏斗。 听说有人并没胆量与人真正搏斗, 见到别人动 怒时, 就掉转头往回跑, 那还不如首先就修安 忍。一般来讲,胆子比较小的人对修安忍很有 兴趣, 因为他们谁都不敢惹, 也有这种说法。

# 住安忍者身洁净,三十二相力无穷, 于诸有情宣空法,众喜具忍成智者。

住于此安忍境界的修行人果报非常多:在 生生世世中, 自己的身体变得如纯金一样, 就 像释迦牟尼佛的身相那样清净; 在世间, 有人 从小到老长得非常好看,相貌极其端严,身上 根本找不出任何毛病、这也是修安忍的感应。

月称论师在《入中论》里讲:"忍感妙色善 士喜, 善巧是理非理事, 殁后转生人天中, 所 造众罪皆当尽。"其意是说,修安忍的人生生世 世身体有妙色、许许多多人看见都很欢喜。在 学校等单位或部门中,有些人谁看到都不欢喜、 不欢迎、不接受,人人都有同感:看到这个人 就不愿意接触、特别讨厌。其实, 有些可能是 自己的行为导致的,有些也并没做什么坏事, 但谁都看不惯他的言行, 这就是以前没有修安 忍, 以嗔恨心毁坏别人的果报。如果修安忍, 就会长得庄严,别人也会喜欢。有些人不管男 男女女谁见了都生起非常强烈的欢喜心, 甚至

实在忍不住, 泪水都开始不断涌出来, 这就是 修安忍的果报。

还有, 修安忍者对是理、非理之事辨别得 非常清楚。很多人糊里糊涂, 到底事情做好、 不做好,都不明白、不清楚。若是以前修过安 忍的、生生世世当中无论遇到什么事情、辨别 事理都很容易,不会变成愚昧。还有,修安忍 者死后会转生善趣,还能净除最大的恶业,所 造恶业也能全部得以净除,等等,有各种不同 的果。

本颂讲:有了修安忍、身体会显得庄严、 佛陀的三十二相会逐渐具足;还有威力无穷, 即生中给别人宣说空性法门一点困难都没有。 有些人为什么一听到空性法门能在很快的时间 中有所了悟、并能将自己的觉受和感应为他人 讲述, 甚至他人也能马上得到利益, 这就是修

对在座各位来讲,对未来自己的生生世世, 一点都不顾及、不考虑的人应该没有。作为一 个人, 谁对未来都会考虑, 既然如此, 那我们 在生活中就应修持安忍。当然,在一切修行中, 修安忍还是比较困难、就像《入行论》里面所 讲的一样26。尤其受到无缘无故的诽谤,或在不

安忍的果报。

<u> জ্ঞি</u>টা - 235 - রেজি

<u>ණි</u>වා - 236 - *ැ*ණි

<sup>26 《</sup>入行论》:"罪恶莫过嗔,难行莫胜忍,故应以众理,努力修安忍。"

同环境中受到不同歧视,那个时候就很难受。 但对大乘佛子来讲,大家都应接受,也需要修 行。

所以我希望大家能多修行《入菩萨行论》和《佛子行》,这两部论典会使我们日常生活中的言行举止有非常大的改变。光是听过一遍或以前学过一遍根本不行,应该经常在耳边听受。即使有些内容不懂,只要在耳边听到这种声音,对相续也会有很大的改变。以前法王如意宝在美国念《佛子行》传承的声音我这边有,以后相缘中自然而然会生起大菩萨的安忍和智慧、慈悲等功德。

确实,我们相续中的功德需要依靠各种因缘而生,不可能某天一位上师用棍棒一敲大悟,那是开悟。因为,所谓恍然大悟,并不一样的事态。一样的事态。是指到一定的时候领悟了整个时候,我们经常迷迷糊制度的地方经常生嗔恨,我应该生气的状态当中。如果这样的信息依靠不同因缘会的大态当中。如果这样的信息依靠不同因缘会的大态,那本来的面目或点形形。

当然, 开悟也有不同程度。大家想一想,

你刚皈依佛门时,对世间的贪执是什么样?对整个世间的看法和观点是什么样?然而通过一段时间学习佛法后,虽然还没有完全领悟到万事万物的真相,但跟其他执迷不悟的芸芸众生比较起来,自己也觉得跟他们还是有一定的差别,甚至会觉得他们很可怜——天天都将不应该实执的东西执为实有,悲悯心也油然而生。这也是一种觉悟。

在世间,相信大家遇到某些人时,会发出

<u> জণ্ডি</u>ফ - 237 - *তে*ণ্ডি

<u>্রক্তি</u>ট্য - 238 - *ক্রে*টি

<sup>27</sup> 因明术语。《量理宝藏论》云:"遣异类法即总相;亦除自类乃别相。"

<u>~</u>

辛二 (耐怨害忍) 分二,一、此何安忍; 二、此是安忍之果。

壬一、ぬ何安忍;

有众生取檀香包,恭敬涂敷菩萨身, 或有火烬撒其头,于二者起平等心。

这里讲我们应该怎样安忍。当然这种境界 很高,一般凡夫人暂时也做不到,但实际上, 到证得一地或获得佛果时,确实会有这种境界。 什么样的境界呢?假设有人拿着檀香包,以欢 喜心和恭敬心在你身上进行涂抹,另外有人在旁边拿着火烬撒在你头上,对真正具有菩提心的菩萨来讲,他对这两者完全是平等心。就像释迦牟尼佛的故事里面所讲的一样,一边是罗睺罗供养栴檀香,一边是提婆达多用兵器来伤害,但佛陀对提婆达多和罗睺罗两者根本没有任何偏向,心完全是平等的。

可是我们并不会这样,比如一边一个人拿着宝剑准备杀你,一边一个人拿着很多金银财宝供养你,我们的态度会是什么样,想必大家都很清楚。若对用刀准备砍你的人和对用金银财宝(恐怕大家不一定喜欢檀香包,很多人都喜欢钱财)布施给你的人平等生起欢喜心,那就真正有一些境界。所以在修行中,大家应该观察自己到底是什么样的。

在《增一阿含经》中,有与此偈相似的偈 颂,云:"设以栴檀香,以涂右手者,执刀断左 手,心不起增减。"意思是说,对佛陀来讲, 边有人拿着栴檀香涂抹他的右手,一边有一把 边有人拿着栴檀香涂抹他的右手,一边有一 一边有一视同仁、完全 不会对伤害自己的人产生嗔恨。 对供养或帮助自己的人产生攻种伟陀 的精神或行为在世间确实是没有的,因此佛陀 的行境或智慧至高无上。不过大家一定要观想 佛陀的伟大与高尚、这样就能对佛生起信心;

就像我们看见利他心特别重的上师或大德的行 为,心里自然而然会生起恭敬心一样。当然, 这也是他们的功德力感召。

《大智度论》中、也宣讲了佛陀对众生的 平等心、偈云:"种种恶毁佛、佛亦无恶想;种 种称誉佛, 佛亦无喜想; 大慈视一切, 怨亲等 无异。"意思是说,种种恶业来毁谤或毁坏佛陀, 佛也没有恶意之想;对佛陀种种称赞或赞美, 佛也不会生起欢喜心;大慈大悲的佛陀对所有 众生一视同仁,对亲怨没有远近之别,一律无 差别的对待。这种崇高的境界、恐怕有些人想 都不敢想。我们不说一边砍你的身体一边供养 你,仅仅一个人说一句好话,自己也会很开心, 一个人说你很难看、很坏等,也会很伤心、很 不高兴。这是什么原因呢?因为凡夫俗子的心 本来如此、想必大家在生活中也能感觉得到。

大家都知道,有人帮助或供养你时,经常 会对他有一种好感,而有人对你不满或挖苦时, 就会对他生起恶意, 甚至生起想害他的心, 这 就是我们现在修的忍辱不够。有些人说:自己 修行境界不够、经常哭。我觉得凡夫人应该值 得哭,因为很多真理我们都没办法接受,而一 些颠倒的垃圾分别念却塞满了相续, 始终清理 不出来,即使清理一点,马上又开始不断地增 添。所以有时候一观察自己的凡夫相续就很恶

心。也许是末法时代的原因,也许是众生恶业 显现佛陀的妙手也难以阻挡、现在极少数修行 人很不如法, 表面上装作是修行人, 但实际上 真正了解内幕或内心时, 就会发现有许许多多 不可告人之事。

因此,很多修行人都没有必要骄傲,因为 没有什么了不起的。每个人都有自证分, 皆应 观察自己的心到底是什么样。自己认为自己修 行很高,到底有没有?当遇到违缘或特别不乐 意的对境时, 你的情绪或整个身心会发生什么 样的变化? 所以, 我们对暂时一点点的修行也 不能满足。不能认为我已遇到殊胜的法, 什么 都了如指掌, 什么都融会贯通, 现在可以随心 所欲放任所作所为了,而应一点一滴调整自己, 否则对一个简单的外境也没有能力应付。总之, 凡夫人的修行境界,自己观察起来也极其可笑。

那真正的大菩萨是什么样的人呢? 就是对 众生有平等心。但许许多多人都做不到, 虽然 如此, 我们也不能因此退心, 还要不断努力, 总有一天会达到这样的境界。那个时候,对作 害者和饶益者就会生起平等心。在这之前,我 们要经常祈祷上师三宝、诸佛菩萨,愿相续中 真正能生起对所有众生的平等观。

壬二、此是安忍之果;

# 智者菩萨安忍已,发心回向大菩提, 勇士为世安忍胜, 罗汉独觉众有情。

上述已经分析了如何修持耐怨害忍,下面 讲它的果。如是智者菩萨修持这样的安忍之后, 其发心修持安忍的功德, 会回向给天边无际的 一切众生。也就是说,他并不是以自私自利的 心修持安忍, 而是为了利益一切众生而修安忍: 刚开始他的发心也是这样,在修行过程中也是 为众生而修, 最后得到的善根和果报也回向给 一切众生。其实,这样的安忍远远胜过所有声 闻缘觉以及世间智者的安忍。为什么这样讲 呢?因为,这些人表面上看来也在修安忍,实 际上并没那么殊胜。佛陀在经典中说: 舍利子, 声闻的安忍唯一断除自之烦恼,故是相似安忍; 而菩萨之安忍为一切有情而修、故功德不可估 量。在其他经典里面,也以大海水和蹄迹水、 须弥山和芥子等比喻, 对菩萨的安忍与小乘的 安忍或凡夫的安忍、在安忍的量、功用等方面 存在着很大差别作了说明。因此大家一定要学 菩萨的安忍, 否则也没有多大的意义。

当然,在世间中,有些人性情很宽厚,别 人怎么样说、怎么样做,他都不动摇,这也很 难得。甚至有些以安忍的功德也得到了暂时的 世间果报,下面就讲一则"百忍成金"的故事:

在唐朝高宗年间,有一位姓张的人发愿:在一 辈子当中,要修一百次大的安忍。还差最后一 忍时,有一位仙人为了试探他,或者说为了帮 助他,就变成一个道士现前在他面前。当时刚 好他的孙子娶媳妇,于是道士要求:能不能以 你的能力让新媳妇跟我过一夜, 这样你的善法 就会圆满。虽然张善士很为难, 但还是答应了, 并通过各种方式将此事成办。这天晚上, 道士 一直在洞房跳个不停, 到天亮时就倒在地上死 去,新娘特别害怕,叫来人一看,尸体已全部 变成金子。为了纪念"百忍成金",后来在该地 建造了一座"百忍堂",据说现在山东那边还保 存着。

虽然这些世间安忍也有它的功德与威力, 包括现在社会上,安忍修得比较好的人能得到 功名、以及赢得许多人的认可与赞叹、但与菩 萨的安忍相比,却有天壤之别。为什么呢?因 为菩萨安忍并不是为了自己, 而是为了利益一 切众生, 也就是说, 在心的力量与范围方面有 很大差别, 那在最终所获得的利益上差距就更 悬殊了。

在《大方等大集经》里讲:"为诸众生故, 能忍一切苦。"这非常了不起!为了一切众生能 安忍一切痛苦、这对真正发大乘心者来讲是不 可缺少的。确实,不管是在身体上还是在心理

五品

<u> জণ্ডি</u>চ্চ - 243 - *বে*জিৰ

<u> ক্র</u>িট্য - 244 - *ক্রে*টি

上,或无论是闻思还是修行,什么样的苦都应 忍受。为什么呢?因为你是学大乘法的。

有些人对我说:"我现在好痛苦,什么时候 才能度过这个难关? 您要加持、加持我。"我说: "你没有什么痛苦,在整个世界中你是最快乐 的。"她说:"为什么我最快乐?"我说:"因为 你在生活上没有什么顾虑, 在修行上也基本过 得去。而且修行这么多年了, 哪还有什么痛 苦?"她说:"您不知道啊!我内心的困惑、忧 愁、烦恼实在没办法超越。祈祷上师三宝,我 什么时候才能度过这个难关哪?"其实,如果 这些人为众生而想, 我觉得私人的小小痛苦应 该忍得了。

比如说、我们身体生病了、情绪不好、遇 到一些世间琐事,如果自私自利的心很重,就 会很痛苦;如果自私自利的心已经斩断,或多 想一些众生的事情,对自我的痛苦就能忍得了。 可是我们的心量太狭窄了, 日日夜夜都想着自 己,这样许许多多痛苦全部集聚在你最敏感的 焦点, 从而产生众多剧烈的痛苦。如果多想众 生, 观想众生的各种痛苦集聚在我身中, 以我 的痛苦承受无量无边众生的苦受, 那许许多多 痛苦都会销声匿迹。

虽然说都会说,但真正要做到,自他都很 困难。但不管怎么样,我们都发了这颗心——追

随释迦牟尼佛和高僧大德的足迹, 所以要尽心 尽力往这个方向努力,这就是每一个人面前放 着的重任。

### 辛三、安妥苦思;

能忍者当生此心: 狱畜阎罗界多苦, 欲因受害不自主,我为菩提何不忍? 鞭棍兵刃打杀缚, 砍头断耳鼻手足, 世间诸苦我能忍,菩萨安住忍辱度。

这两个颂词主要讲, 平时生活中的许多痛 苦应该值得忍受。为什么呢? 世间人们为了自 己的利益尚且感受无量痛苦,(虽然这样的痛苦一点 意义都没有, 但人们过去也感受过无量无边, 将来也会这样感 受,) 那我们为了利益众生为什么不忍受痛苦 呢?很明显应该忍受。对这个问题,我希望有 智慧的人再三进行观察。

此科判讲, 发大心修安忍的人应这样观想 或思维: 在六道轮回里面, 地狱、旁生、饿鬼 以及阎罗界, 纷纷感受寒热、饥渴、殴打等各 种各样的痛苦,它们所有痛苦的来源,就是为 自己、为贪欲、为生活等而没有任何自由地造 了种种恶业。但这样感受痛苦一点意义和利益 都没有。而我们现在为了菩提苦行, 比如在修 行过程中特别劳累,在发心过程中特别辛苦, 在听法、念经的过程中身心很疲惫等, 这些痛

<u> প্রতী</u>্র - 245 - *তে*ি



苦都是为了无上菩提,那为什么不能忍受呢? 因为忍受这样的痛苦,轮回就不再漫长。寂天 菩萨也说:"吾今修菩提,此苦有限期。"其意 是说,如今我们是为了菩提而苦行,所以痛苦 是有限期的、不会在无量时日里面感受。

心中还要想: 在世间, 鞭子抽、棍棒击、 兵刃刺,以及用石头等殴打、灭绝生命的杀戮、 用镣铐等束缚、用兵器砍断头颅耳鼻手足、诸 如此类的世间痛苦都会感受,但这并没有任何 实在的意义; 若为了众生和无上菩提而感受这 些痛苦,就非常有意义。《入行论》中讲:"渔 夫与屠户,农牧等凡俗,唯念己自身,求活维 生计, 犹忍寒与热, 疲困诸艰辛。我今为众乐, 云何不稍忍?"其意是说,我是为了利益无量 无边众生,为什么不稍微安忍呢?因为这样忍 受痛苦, 跟农民、工人等世间人为了自己而感 受艰辛完全不相同。

以前法王出去看病、路上有很多工人在修 路,看到他们的生活,上师自然而然想起了寂 天菩萨这个偈颂。法王回来之后经常讲: 在世 间中, 有这么多人为了自己的生计日日夜夜劳 累, 我们为了修持菩提感受一些痛苦也是有意 义的。

《杂阿含经》里讲:有一国家特别野蛮、

粗鲁、残暴,风俗非常不好,富楼那尊者28准备 到那里去讲经弘法。佛陀问他: 那里的人人格 特别不好,如果他们谩骂你怎么办? 尊者说: 他们骂我不要紧,只要没有用棍棒、石头等来 打我就可以。佛陀说:如果他们用棍棒、石头、 手、拳等来打你怎么办? 尊者说: 为了众生的 利益, 打我也没有事, 只要没有刺伤我的身体 就可以。佛陀说:如果他们以各种兵器刺伤你 的身体怎么办? 尊者说: 刺伤我也没事, 只要 不杀我就可以。佛陀说:如果他们真正杀了你 怎么办? 尊者说: 那也是为了佛法和菩提献出 了自己的生命, 只不过他们有点可怜而已, 但 我还是愿意以此报答佛陀的恩德。这个时候佛 陀赞叹说: 你弘法利生的精神很可嘉, 能忍受 一切痛苦。之后开许他到那个国家去弘法。

他到那里后, 刚开始所有人都不认可, 他 便以种种善巧方便帮助他们, 比如用医药为他 们治疗疾病等、逐渐逐渐这些人也能接受他的 行为。然后他慢慢慢慢传授佛法,后来在那里 摄受了五百个弟子,建立了道场,弘扬了广大 法门。佛陀得知这个情况后, 也在众弟子中以

28 佛陀十大弟子之一,以"说法第一"著称。

র্জুণ্ডিয়্য **- 247 -** র্মেণ্ডি

<sup>《</sup>妙法莲华经》:"尔时,佛告诸比丘:'汝等见是富楼那弥多罗尼子不? 我常称其于说法人中最为第一,亦常叹其种种功德:精勤护持助宣我法, 能于四众示教利喜, 具足解释佛之正法, 而大饶益同梵行者。自舍如来, 无能尽其言论之辩。'"

"善哉"来赞叹尊者的行为。

所以我们以后,不管是自己修行还是弘法 利生,在遇到点点滴滴的困难、违缘时,不要 马上就退失下去。真的, 为众生发心和自己修 行千万不能轻易退。前面也讲过, 在修行和发 心过程中,道路肯定不会平坦,一定会有很多 高低不平和弯弯曲曲,作为菩萨,一定要有忍 耐心, 否则在这个世界抬起头来就很困难。

以前的高僧大德很了不起! 听说广钦老和 尚经常考验弟子, 比如有时候无缘无故地冤枉 她,狠狠地说她,等等。有些弟子接受不了, 老和尚也觉得她功夫不到位; 有些弟子不管上 师怎么说、怎么做,她还是有坚定的心,这种 人法师就乐意摄受。

所以在修法过程中大家都需要坚强, 这有 三个方面:第一,在修行中遇到寒冷、生病等 生活中的苦时要安忍。第二, 遇到一些难以接 受的甚深法、甚深行为、甚深见解时也要安忍。 第三, 当别人以语言、行为等方式对你进行攻 击、伤害时也要安忍,要想: 佛陀在因地也受 到各种攻击、毁谤, 那我在弘法利生和修行过 程中遇到这一点也是正常现象, 并观想从自己 身上正徐徐降下天人撒下的善妙花雨, 若把这 些看作天人的鲜花,那一切都会消失于法界中。

有些人认为: 为什么我那么业障深重? 为

什么我在修行中如是坎坷? 其实并不是这样。 相信大家都看过一些高僧大德的传记、他们也 是从艰难困苦中走出来的。只不过他们很坚强, 或者说有修行境界面对, 而我们遇到一点点违 缘就开始退缩。所以,不管我们在发心、闻思、 修行的过程中遇到再大的困难也要坚持, 千万 不要在违缘面前低头, 应该有排除一切万难的 高尚境界,一定要坚定不移,这一点很重要! 若能如此, 你的修行境界会越来越明显, 利益 众生的事业也会越来越广大。

# 第五十三课

下面继续讲般若,现在讲持戒度。

庚四 (宣说戒律度) 分二:一、具足殊胜 戒律之功德; 二、宣说戒律胜劣之分类。 辛一、具足殊胜戒律之功德:

戒令求寂者超胜,十力行境戒无失, 戒行随行于一切,回向菩提为利生。

这一颂主要讲戒律的功德。

现在我们学习《般若摄颂》已经有一段时 间,后面还有几堂课就结束了。接着讲什么现 在还没有定,但我很想讲一些简单的教言,也



想讲一些比较甚深的法要。

前面这么长时间大家共同学习, 我本人很 高兴, 因为在这个过程中没有出现什么违缘, 而且依靠上师三宝的加持、大家都能以欢喜心 来听受。的确、无论是学院里的四众道友、还 是学院以外住在城市等地通过网络等方式听受 的佛友、大多数人从头到尾都听得比较圆满。 这一点对我个人来讲,确实觉得一生中做了有 意义的事。法王如意宝讲《般若摄颂》时曾说: 一生中能讲一遍此经已心满意足。当时上师妹 妹阿里美珠还在世, 这在法王相关教言集中有 记载。所以在座的人, 即生中能共同圆满闻思 修学般若、这是一个非常殊胜的因缘。麦彭仁 波切在《摄功德宝经释》的前面讲过:如果学 习、闻思此经、则能得到学习、闻思一切般若 的功德。我想我们广、中、略三大般若要听圆 满,在这么短暂的人生中,尤其如今生活如是 繁忙、复杂,恐怕有一定的困难。所以能圆满 学习此经确实值得欢喜!

我想我们以后,不管听什么法、学什么法, 大家都应善始善终,不要中间夭折、半途而废; 否则对自己的生生世世都创造了一个不圆满的 缘起。上师如意宝经常讲:不管听什么样的法, 如果有开头,最好要听到结尾,如果有头无尾, 中间已经停止,那对生生世世都会带来不良影 响,同时也造下了无边罪业。如果我们毁坏一百个佛塔,这个过失相当可怕;同样,若故意断传承,这个过失也相当大。

但现在很多道友根本不懂这些因果法则, 想听的时候就听听,不想听的时候就随便断传 承。可能对世间的知识,你想听的时候听也可 以,不想听的时候放弃也可以。但佛教的教理, 你听了以后生生世世有解脱的利益,若故意断 传承或破坏缘起,对将来就种下了非常不好的 种子。所以希望以后,不管是什么法,听受之 后一定要学圆满。

我看现在,很多佛教徒对佛法的基本道理 还是有所认识,尤其对空性法门许许多多人有 兴趣,特别是知识分子这一群。但极个别知识 分子现在还没有找到真正的空性教义,说是口 口声声都说空性,实际上空性的真正含义,它 的内含,还没有摸着头脑,即没有真正融入自 心。

最近依靠不同因缘,我跟北京大学、清华大学、西南民族学院(位于四川)、西北民族学院(位于甘肃)、青海师范大学等高等学府的教授、老师、学生做过一些交流。在交流的过程中发现,有相当一部分人不仅对佛教的教义有所了解,而且在日常生活中修持得相当不错。我遇到一位大学生,他经常用转经轮,每天早上念

很多经,就像一个老修行人一样,他念诵所用的法本很多都翻破了。而且在星期六、星期天学校集体看电视、电影时他也不去,经常一个人在寝室里好好念经。也有少数这样具有善根的知识分子。另有一些知识分子分别念相当重,他们对佛教的真正教理并没了解,却经常在口头上讲一些似是而非的道理。

所以我们以后对知识分子, 应该在两方面 让他们注意:第一,如果真正理论上通达,还 要考虑它的实际修行。西方人也经常讲理性认 识和感性认识。有些人理论上还是很不错,但 全是理论化,实际上自己根本没有修持,甚至 想都没有想到过。虽然空性的意义也可以在口 头上说, 但从来都没有想过自身的我和我所以 及对境的柱子、瓶子等存不存在、也没有探究 过它们的本体、法相到底是什么样, 只在理论 上夸夸其谈, 意义也不是很大。但有些人只是 对修行和体验特别重视, 在理论上却一窍不通, 这种人也比较危险。为什么呢? 一旦有一些人 以教理遮破,或以一些相似理由遮破你的观点, 因为自己没有理论基础、就很容易人云亦云、 随之而跑,有这个可能性和危险性。这是第二 个问题。为什么佛教讲闻思修行互不脱离,即 理论与实际相结合, 其原因也在这里。

现在说空性、抉择空性的人特别多, 不管

哪个国家、哪个民族, 大家都对空性法义有深 深感触。前一段时间, 日本有几个佛教徒来学 院学习,他们最近在翻译《般若摄颂》的讲记, 第一本已经翻译完了, 其他还在继续翻译。同 时,他们也在学习和翻译《入行论》的讲记。 在交谈的过程中、他们对来源于印度佛教的空 性教义很有兴趣, 觉得里面所讲的道理以科学 如何观察也不能超越, 认为佛教是非常好的科 学,但科学并不等于佛教,因为科学还不能完 全通达空性所涉及的甚深领域。他们始终觉得, 《般若摄颂》里面所讲到的很多道理、既符合 一切万法的真理, 也符合他们复杂而迷乱的心 态。因为,他们的心态通过各方面进行观察, 最终都与佛陀所说的空性意义不谋而合。虽然 有时候自己的心根本没办法跟上, 但他们相信 只要不断努力地观察、探究, 到一定的时候就 会豁然开悟,从而领悟更深奥的意义。

就像这样,很多人对空性都有兴趣,有了兴趣,就很容易趣入。的确,佛陀的教义不分国土、不分地界、不分男女、不分老少,不管是知识分子还是其他人,只要有信心就能趣入。当然,没有信心就没有趣入佛法大海的机遇。佛陀在《菩萨璎珞本业经》里讲:"若一切众生,初入三宝海以信为本,住在佛家以戒为本。"所以,如果我们要进入佛法大海,就必须要有信

心;若想进一步趋入佛教小乘及大乘显宗、密 宗,就要有别解脱戒、菩萨戒和三昧耶戒,只 有这样才能真正享受到佛教的甚深密义。

下面继续讲解《般若摄颂》颂词的意义, 同时我也希望大家在闻思时能将自己的理解和 高僧大德的解释相对照: 凭自己的智慧来理解 是什么样,其他高僧大德是怎样剖析或分析的, 还要不断深思:通过每一个颂词的学习,对自 己的身心、将来的目标等方面有什么重要意义。

这个颂词的意思是说:依靠戒律能使我们 真正得到寂灭涅槃的果位,即让求寂者超胜于 三界轮回。为什么这么讲呢?因为,不管是小 乘戒、菩萨戒、密乘戒, 它们就像通往解脱妙 洲的双足一样。如果我们没有双足, 那想达到 希望的目标也不可能, 所以大家一定要明白戒 是一切的根本。

小乘和密乘戒暂时不谈,于大乘戒而言, 其条目也有很多。《华严经》里讲了菩萨的十种 戒律29:不舍菩提心戒、远离二乘地戒、观察利 益一切众生戒、令一切众生住佛法戒、修学菩 萨一切学处戒等。归纳起来, 所有菩萨戒可以

29 《大方广佛华严经》:"佛子!菩萨摩诃萨有十种戒。何等为十?所谓: 不舍菩提心戒: 远离二乘地戒: 观察利益一切众生戒: 令一切众生住佛 法戒: 修一切菩萨所学戒: 于一切法无所得戒: 以一切善根回向菩提戒: 不著一切如来身戒; 思惟一切法离取著戒; 诸根律仪戒。是为十。若诸 菩萨安住此法,则得如来无上广大戒波罗蜜。"

包括在严禁恶行戒、摄集善法戒和饶益有情戒 三条当中。

第一条: 菩萨的戒律实际上是真正的十力 者——大慈大悲佛陀的行境,也就是说唯一佛 陀才知道它的作用、能力、功德等, 或者说菩 萨戒律就是随学佛陀的戒律。那我们要随学佛 陀,就要守持菩萨戒。而这样的戒律根本不是 凡夫人或声闻乘等劣道者的行境, 即与作意劣 道等不相关联,并且这种戒律断除了一切与大 乘道相违的自私自利染污, 所以这样的菩萨戒 根本没有过失、垢染。总而言之, 严禁恶行戒 的本体就是断除一切自私自利的心, 同时这种 戒律唯是佛的行境。

第二条: 戒律的所为随行于一切善法, 也 就是说, 布施、安忍、行持十善、 具足正知正 念、发起无上菩提心等具足大乘功德的所有善 法全部可以包括在里面,并且能防止一切违品, 一直对治,这就是摄集善法戒。

第三条: 为了利益一切有情, 将自己在行 持过程中所得来的一切善根回向给一切有情获 得大菩提,这就是饶益有情戒。

当然,这三条戒也是从一个本体的不同反 体安立的。比如水晶球, 它既能对众生带来清 凉,还能遣除众生的炽热等,有不同作用。以 此我们就能了解菩萨戒的不同功德。 总而言之,

菩萨戒就是制止一切恶行、摄集一切善法而利益众生。

有些道友经常说:我已受了菩萨戒。但你受了菩萨戒以后,要反反复复地观察,看相续中到底有没有饶益有情的心态——我心甘情愿无条件地帮助众生,哪怕仅遣除一个众生的一点点苦难。如果没有这种心态,表面上你虽然受了菩萨戒,而且不是一次还受了很多次,那个专院找个上师受个戒,那个专院找个上师受个戒,或本都堆成堆。)但你心里到底有没有菩萨戒体也说不清楚。因此,每个人都要好观察自己的心态。

如果相续中真正生起利他心,许多需要帮助的众生就会出现在你身边,在不同因缘中, 我们就可以结上这种善缘。我前两天遇到了一位想读大学的人,他给我写了一封藏文信,读 了以后我还是有一定的感触。当时我心里想: 在这个世界上,很多人心里都具有众多痛苦。

这封信的大概意思我跟大家讲一下,他说: 我生长在某某牧区,在无忧无虑的孩童时代, 我经常在蓝天白云覆盖、青草鲜花盛开的草地 上放牛,时常和小牛、小马以及自己的小伙伴 们欢快地玩耍。在那个时候,根本没有为自己 的饮食、生活发过愁。

在自己读小学一年级那一年——1999年,

我的命运发生了改变——母亲得了严重的心脏病。当时打卦、算命、作佛事、去医院治疗,把家里所有的钱全部都花光了。但因业力所致,母亲的病不但没有好转,而且身体一天比一天脆弱,最后所有人的帮助都无济于事,母亲就这样离开了人世。

母亲去逝后,我们三个孩子和父亲就更可怜了。父亲因为失去了妻子,再加上家庭的压力,心里非常痛苦,经常喝酒、打牌,对我们几个孩子也不太关心。人们经常说:他们的父亲已经发疯了。在这样的生活中,慢慢度过了两年。

到小学三年级的时候,我们命运的虚空中 又集聚了一朵痛苦的乌云——父亲得了肝癌。 哥哥带着父亲在医院里,牦牛等家产全部换成 钱给父亲治疗。但治疗也没有用,最后父亲的 双目永远闭上了。我们三个孤儿就像旷野中的 三只小鸟一样无依无靠,不知道前面的路如何 行走。

之后亲人们让我们分开,我去了姑姑家。 在她家每天都要受特别大的痛苦,他们家大大 小小的人经常称我为"乞丐"、"孤儿"等,天 天都要放牛,而且没有鞋穿,衣服也是破破烂 烂的。我们藏族有一句俗话叫做:"没有父亲的 人如果依靠叔叔,听不到一句悦耳的语言;没

<u>;</u> ;

吗?

有母亲的人如果依靠姑姑,吃不到一口美味的饮食。"正因为如此,我一直在痛苦中挣扎,自己觉得:在这个世界上,还有比我更痛苦的人

后来,通过一位心地善良的老师的介绍,我到了县城一所小学读书。在这所小学里,很多同学对我特别冷漠、歧视,心里极其痛苦;也有很多老师对我特别关心、安慰,心里也是一个人生的介绍,也有是这种欢喜和痛苦交加的生活中度,到时间后,通过一些善心人士的介绍,我对自己的新天地,因为里面很多孩子跟我一样,了自己母都没有,有些没有父亲,有些没有,有些没有关系。从小学三年级下学期到六年级,我就在这里快乐地度过了。

小学毕业后我考上了中学,虽然以前的孤 儿学校每月给每位学生 200 元钱,但那时痛苦 又再次浮现,因为在一个月中用 200 块钱来维 持生活相当困难。不说购买衣服等生活用品维 就是全部用来吃饭,一天也只有 6 元 6 毛钱, 一顿只有 2 元 2 角。在那个地方,买一个包 就要 1 块钱,这样的话,一顿饭只能吃到两个 小小的包子。有时实在饿得不行,但也只好忍 着。到了最后一年的时候,有一些同学和老师 经常布施一点糌粑 (藏地特有的食物),生活较以前就好得多了。

中学毕业后我考上了大学,但不知明天的路是像以前那样,还是以后会有新的景象?

看了这封信后,我觉得很真实。确实,在 生活中,没有父母的人处境都很可怜。这是人 类的贫穷之苦,相信心地善良者已潸然泪下。 如果能详细观想地狱、饿鬼、旁生的痛苦,恐 怕更加不能堪忍。所以我们现在有因缘发菩提 心时一定要饶益众生,因为在菩萨戒中饶益众 生最根本、最重要。

在讲了这些道理之后,大家在生活中遇到 一些痛苦或可怜的人时就要想:如果我站在他 的位置,我的心态或感受会是什么样?以这样 的换位思考,可能帮助众生就比较容易。

辛二 (宣说戒律胜劣之分类) 分三; 一、 以回向而分; 二、以发心而分; 三、以有无慢 心而分。

壬一、以回向而分;

欲得独觉罗汉果,破戒无知失行为, 回向寂灭胜菩提,勤欲妙亦住戒度。

假设以希求证得独觉菩提、声闻阿罗汉果 位的发心护持戒律,即想获得自我解脱或寂灭, 根本不考虑众生,如果这样发心,观待大乘而

<u> প্রতী</u>্র - 259 - ক্রিট

<u>্রুট</u>ি - 260 - *টে*টি

言,这种菩萨就已经破戒了,而且他们的意乐 极其愚昧无知,行为也完全失去了利益众生的 意义,即从大乘义中已经退转或退失。也就是 说,既失毁了发心意乐,又失毁了利益众生的 行为,这在大乘教法中过失非常大。

如果受持戒律等善根全部为了利益众生而 回向——遣除一切众生的烦恼障和所知障,让 自他获得无上寂灭菩提果位,那这个人即使经 常精勤享受色声香味触五欲,也可称为安住戒 律波罗蜜多者,也就是说此人拥有清净戒律。

为什么菩萨千万不能舍弃菩提心和众生呢?《佛说罗摩伽经》里说过:"宁堕三恶道,不舍菩提心。"《佛说华手经》中也讲:"若人毁坏菩萨心者,则为断灭一切佛法。"所以,如果我们真正不利益众生,那既毁坏了菩萨戒,如果到坏了自己的修行和道心。因此要像这里所的一样,我们的善根要回向给一切众生。同时发心的时候也要想帮助众生,而且帮助众生。而且帮助众生,不要遇到一点点违缘就像猪鼻不要用不其后避。(在修行教言里经常有这个比喻:老猪正在噗、噗、噗地吃着东西,如果遇到一个大石头,它马上就会摇着尾巴往后跑,因为鼻子碰到石头特别痛,再也不敢挖下去。)因为在修行过程中,碰到违缘、若是正常现象。

就像前面所讲的一样, 真正的菩萨不会缘

痛苦产生苦想,他会想这是一种快乐;对众生的危害也不会作害想,他会想这是对我的恩德。 如果我们真能把痛苦想成快乐,危害想成顺缘, 所作所为就不会有任何退步或退失。

虽然对极个别发心人员来讲,自己的修行可能会有耽误。他们也想:自己没有修法,天 天这样做很可惜。实在说我也这样想过,但反 过来说,我们现在所作的事是众生的事情,也 就是说利他之事,那这是不是一种大乘的修行 呢?所谓大乘的修行,不就是不断串习、延续 利益众生的行为吗?所以无论何人,也不管他

1

্র ক্রি

发什么样的心,只要不是为自己,而是为他众的话,这就是大乘的修行。对这个问题,很多 人都应该好好考虑。

在我面前有些人也提过:发心累倒不要紧, 主要这几年没有修行,这让人太伤心了,我很 后悔!他们认为,所谓修行就是为了自己的利 益好闭关、精进念咒。可能有人还会想:天 天这样帮助众生,跟在世间公司打工或为老板 做事没有什么差别。实际上,如果真正为了众 生的利益,比如在众生的饮食、解脱等方面直 接或间接有一些行为,我认为这就是一种修行。 到底是不是这样呢?希望在座的人好好观察。

当然,这并不是因为我们手下有很多发心人,没有讲功德,害怕全部退下去了。而是因为这以教证、理证完全成立。所以我们以后,不管是自己还是他人,只要为了众生而行持,就要认为是修行,而且这种修行比自私自利的闭关、念咒等还超胜得多。为什么呢?因为它直接、间接涉及到众生趋入修道乃至证得佛果。希望大家在这方面要引起关注,否则我们的心态与传统能不能相应佛教的教义也很难说。

壬二 (B发心而含) 分二;一、略说;二、广说。

癸一、略说:

若法菩提功德生, 具功德法戒律义, 法失利者之菩提, 此谓破戒导师语。

这个颂词的意思是说:如果通过殊胜发心摄持,而对学处进行修学,产生了菩萨需要得到的殊胜功德,也就是说,不管是任何一个法,如果在这个法中产生了大乘菩萨需要得到的利益众生、希求菩提、断除恶业、行持善法等功德,那这就是大乘菩萨戒律的意义所在,(刚才讲了,大乘菩萨的戒律有三种。)或者说具功德法菩萨们戒律的意义。

为什么大乘菩萨需要得到这些呢?你看观音菩萨,我相信他需要得到的,并不是自己样, 一个漂亮的衣服,就像汉地城市里的女人一样, 每天都到市场里去购买服装;而文殊菩萨, 一个需要得到的,也不会像现在有些大商人一样,为大二人一样, 是利养奋斗,天天都想自己赚钱,要成为大生, 。这些菩萨日日夜夜希求的就是利益众生, 哪怕是一个众生一点一滴的利益,他们也会精 勘成办;如果是自己的利益,根本不会在乎, 甚至会像害怕趋入火坑一样远离。

那我们这些随学佛菩萨的后学者,自称为已经发过菩提心的大乘修行人所求的是什么呢?相信大家都很明白。所以大家一定要清楚,大乘戒律功德的意义就是利益众生。

第五品

<u> 50</u> - 263 - <u>160 e</u>

如果以自私自利的下劣心态或动机摄持, 缘法则会退失能利益者——大乘菩萨应作的利 他行等善法功德, 乃至退失应得的大菩提果。 这样的话,一切都属于毁坏大乘戒律,而如此 行持的人就是破戒者。当然,这些道理并不是 一般世间凡夫人决定的, 而是大慈大悲的佛陀 以无碍慧眼抉择的。

总而言之, 大乘菩萨所作的意义就是利他, 以自私自利的心就会毁坏大乘菩萨的戒律。龙 猛菩萨在《菩提资粮论》中说:"化恒沙众生, 令得罗汉果, 化一入大乘, 此福德为上。"其意 是说, 度化恒河沙数众生, 让他们得到阿罗汉 果位 (指灭除自己烦恼的寂灭果位), 其功德跟度化一 个人趋入大乘或发菩提心相比,后者的功德更 大。原因是什么呢?该论中说,这是因为大乘 与菩提心的功德无比殊胜的缘故。

其他经论里面讲: 为什么大乘跟小乘的发 心有如是大的差别呢?原因是,让无数众生获 得阿罗汉果位,并非成佛的直接因,如果让人 发菩提心,则成为真正菩提之因。为什么这样 呢? 大家都知道, 阿罗汉果位虽然也是一种寂 灭解脱,但这种寂灭解脱含有自私自利的毒药, 故非成佛之因。如果是利益众生的心、即使是 凡夫菩萨, 他的心态也是佛果之因。所以, 在 座的人皆应真实发起菩提心。

通过我再三跟大家讲大乘菩提心的功德, 现在很多人都有新的转变,即:不管是到上师 三宝面前还是自己平时发愿, 都把利益众生的 事情放在首位。其实也需要这样的转变,如果 没有这样,天天都是自私自利,纵然做了很多 事情、意义也不大。不要说一生中每天都做一 些善事,即使在恒河沙数生世中,天天都为自 己利益做很多功德, 其意义也不是很大。而这 就是我在不同场合中跟大家宣说利他心的重要 性的原因。

当然, 我也是根据佛陀和龙猛菩萨等高僧 大德的教证、理证、以及传承上师的教言、窍 决来给大家宣说的,并不是以自私自利的分别 心来给大家胡说八道。确实, 这是不敢的! 尤 其是讲经说法, 若真的违背了祖师们的教言等, 也有一定的过失。但我相信,有了这么多的教 理, 我们后人行持这一点, 就不会步入歧路。

本颂讲, 希求自私自利的解脱就是一种障 碍。《维摩诘经》中还有这样的记载:当时,优 波离尊者正在给两位比丘讲破戒的过失。维摩 诘居士说: 你这样告诉他们是个错误, 因为你 增加了他们的罪业。优波离尊者不解地问:为 什么? 维摩诘居士说: 戒律本身都不可得; 并 用大乘空性法门给他们讲解了戒律的本体不可 思议的道理。后来佛陀也极为赞叹维摩诘居士

<u> প্রতি</u>ট্য - 265 - *তে*ি

<u> জ্র</u>িট্য - 266 - *রে*জিট

的说法。当然,这也是《大智度论》中说"下人破戒,中人著戒,上人不著戒"的原因。可见在大乘中,有很多与小乘不相同的教言。

癸二 (广说) 分二;一、所行殊胜;二、 所止下劣。

3一、所行殊胜;

菩萨纵享五欲妙,然皈依佛法圣僧,思维成佛念遍知,当知智者住戒度。

某位初学菩萨纵然沉迷于五欲妙乐当中,但如果他诚心诚意皈依佛法僧三宝,并且心想我要成就佛果而不离开作意遍知,那么应当知道:这位通达意义的智者已经真正住于戒律波罗蜜多当中。

一般来讲,按照大乘的观点,也需要遵循这样的次第。但有些人皈依佛还没过一年,心情就特别激动,每天一直催:我等不了四个月,您今天一定要在我的头发上剪一下,不然我心里不舒服,这几天实在睡不着。(上师说:睡不着是不是高山反应?)甚至有人今天皈依佛明天就出家。但我认为:要学佛,刚开始也不要太着急,学久了也不要太厌烦。因为到一定的时候,很多心态都会改变,所以心里应提前认识并做好准备。

这里还可以这样理解:如果菩萨真正有利

他心,虽然他以在家身份经常受一些五欲的染污,但心里若对三宝有至诚心,也不一定需要出家,而且同样有解脱之道。我以前讲《百圣经》时,一直讲出家的功德,当时一部经逐利出家的人好像都没有出家。但最近很多则出家的人好像都没有出离心,所以我想大多数人最好先以在家身份修学,否则没有佛教的基础,对很多道理都不精通,也不是很合理。当然,这样说也许有一些过失。

不过,如果真正对三宝有虔诚的信心,也有利益众生的心,没有出家确实有解脱之道。刘宋时期翻译的《菩萨善戒经》里也讲:"菩萨若于恒河沙等劫受五欲乐,亦不失于菩萨禁戒,不名破戒,不名失戒,不名不得菩提之果。"所以利益众生很重要!如果有利益众生这颗心,做什么事情都很方便。

不过这个社会,一说利益众生谁都不愿意谈,因为"人不为己,天诛地灭"已深入人心。在春秋战国时期儒家思想很兴盛,当时有孔子、孟子、荀子等儒家代表人物出世,那时与他们特别相反的一个人叫杨子。后来在《孟子》里说:"拔一毛而利天下,不为也。"其意是说,如果拔出一根毛能利益天下无边的人,他(指杨朱)也不愿意。可能受这种极端自私自利思想的影响,"人不为己、天诛地灭"也就扎根于人们

<u>.</u> د د



的心田当中了。

现在社会,很多喜欢贪污或自利的人,都把这句话当作立身处世的圭臬。所以一听到利益众生,很多人都觉得这是一种很为难的事。以前我遇到过一位特别爱贪污的人,当我给他讲一些不能贪污的事情时,他就特别不愿意听,眼睛一直在转,或者要么喝茶、要么打瞌睡;而一谈起享用财产时,就很开心。在态度上有如是差别。

#### 子二、所止下劣;

俱胝劫行十善业,然求独觉罗汉果,时戒有过是失戒,彼发心罪重他胜。

假设有人在俱胝等劫数中行持不杀、不盗等十善业,然而如果他发自私自利的心——希求独觉或声闻阿罗汉的果位,当时他的大乘戒就出现了过患,已经失毁了真正的戒律。对大乘行者来讲,如果发声闻缘觉的心——不愿意度化众生、想自己得到解脱,他的罪业就比小乘比丘犯四根本戒的罪业还要严重。为什么呢?因为他已舍弃菩提心,也断绝了大乘的佛缘。

有些经里说:造五无间罪可以忏悔,但若 毁坏菩提心,没有舍弃这样的恶心之前,其罪 业根本不能恢复或清净。《十住毗婆沙论》里面 也有相似的教证: "若堕声闻地,及辟支佛地, 是名菩萨死,则失一切利。" 意思是说,如果一 个人堕入声闻或辟支佛地,那发这种自私自利 心的菩萨就已经死了,为什么呢? 因为他完全 失去了一切饶益有情的行为。因此,发大乘菩 提心者千万不能舍弃菩提心。

寂天菩萨也说:"菩萨戒堕中,此罪最严重, 因彼心若生,将损众生利。"意思是说,所有菩 萨戒的堕罪中,舍弃利益众生的菩提心的罪中 最严重,为什么呢?因为产生这样的心后,就 接或间接损害了无量无边众生的利益。虽然杀 害无量无边阿罗汉、毁坏无量无边佛塔的已是 害无量无边阿罗汉、设本是无边佛塔的已发 程大;但若一个人通过各种方式,让一个已或 菩提心或不断利益众生的人退失利益众生或 提心,那后者的过失就远远超过前者。所以我 们千万不能退失菩提心。

为了让大家不退失菩提心,下面我引用《涅槃经》的教证,从反面讲五条退失菩提心的因,以让大家引起注意。第一乐在外道出家,指经常喜欢跟不信佛教的人一起生活,自己的言行举止全部随顺他们。

第二不修大慈之心:一直不修大乘佛法, 尤其是大慈大悲心,经常自私自利,天天想着 自己,比如:下完课以后,我怎么吃、我怎么 做,明天我怎么办,等等。就像老鼠一样,全

第五品

<u> ক্রিট</u>্র - 269 - *ক্রেট*্র

(G)72

部围绕自己,除了偷东西以外,没有第二个想法。若没有帮助众生的心,这就是退失菩提心的因。

第三好求法师过恶:该寻找的自己的过失从来不寻找,不应该寻找的法师的过失却经常寻找,比如:今天法师说的不对,明天法师行为不对,后天法师眼神不对,外天法师走路的姿态不对……

第四长乐处在生死:不愿对轮回生起出离心,愿意流转生死,比如:现在有吃有穿,多快乐啊!也就是说,不愿获得解脱,时常高唱"轮回快乐之歌"。

第五不喜受持、读诵、书写、解说十二部经:有些人一提起闻思就头痛、心脏痛、要到足足面,这点,这是是正常,就要到处有听圆满,这也是不少。而且是一个,这一个人,这一个人,这一个人,这一个人,是一个人。有些人们是一个人。有些人们是一个人。有些人们是一个人。 一个人,其中有老菩萨、年轻人,不会不是特别现在一个人,其中有老菩萨、年轻人,我们是这种行为非常值得赞叹。

总而言之, 如果我们真正想维护自己的菩

提心,就要努力使各种因缘具足。当然,我也希望大家都不要退失菩提心,因为其罪过远远超过小乘四种他胜罪,即远非杀一两个众生之类的破小乘根本戒所能比拟。

### 第五十四课

下面继续讲《般若摄颂》里面的持戒度。

壬三 (以有无慢心而分) 分二, 一、应取; 二、应舍。

癸一、应取,

守戒回向大菩提,无骄慢心不赞自,尽除我想众生想,菩萨住戒波罗蜜。

如果守持清净的戒律,并将所护戒律的善根四分天下无边的一切众生,让他们获者得回向给天下无边的一切众生,让他们获者菩萨也没有丝毫的慢心,我能如此不完,同人也不完,同时也不会,我是不完,我们自己,他直接、阿拉尔,我现在不是,我们自己,他直接、阿拉尔,我现在不是,我们自己,他有这个机会;我现在学术,很多少多少律,在学的过程中也感觉如何;末法

<u> এক্টি</u> - 272 - ক্টেৰ্

时代应以戒为师,如果没有这样,即使表面上 在修行的人实际上也是破戒者……这样的言 辞、行为, 作为菩萨来讲是没有的, 因为在他 的一切心态、行为中、都断除了我想、众生想。 那这样的菩萨,就可称为住于戒波罗蜜多者。

实际上,这种戒就是无上的戒。在《十住 毗婆沙论》里面,有一个偈颂说:"若无我我所, 远离诸戏论,一切无所得,是名上尸罗(梵语, 指戒律)。"其意是说,如果没有我和我所的执著, 远离众生想等一切戏论、了知整个万法一无所 得并无耽著,这就是大乘行人的无上戒。

其实, 若证悟空性, 无上六波罗蜜多皆可 圆满。比如说,我真正通达了人无我和法无我 的境界, 如果对我的证悟从不同反体来分, 六 波罗蜜多都是圆满的。当然、这样的境界就是 三轮体空。因为它是出世间境界, 所以所有功 德都圆满;如果是世间的境界,布施不能代表 持戒,持戒不能代表忍辱……在没有证得无上 空性之前、每一个波罗蜜多都是各自分开的。

所以,一旦真正通达了最高的无我,在此 境界中戒度就圆满了,因为一切相状都泯没了。 《宝云经》里讲:"无我无彼想,已知见诸相, 是名为佛法,真实净持戒。"意思是说,如果没 有我想、我所想、众生想等, 已经了知并现见 一切万法没有戏论、远离相状、实际上这就是

最究竟的佛法,也是真实守持清净戒律。

当然在世俗中, 从小乘别解脱戒的层面来 讲,作为出家人有出家人的戒条要守持,在家 人也要守持在家居士戒; 更深一步, 在大乘中, 无论按照龙猛菩萨的传承还是无著菩萨的传 承,都有不同戒律要守。但最无上的戒,就刚 才这里所讲的一样、一定要通达无我。

在佛教中, 无论学中观、禅宗、密宗等, 到了最究竟的时候都要通达无我。如果没有通 达无我, 暂时世俗的善根也不可能成为断掉一 切戏论的智慧, 因为唯依无我智慧的空性见解 方可断除这一切。

在这个世界上, 按照佛教别解脱戒来讲, 持戒第一是优波(又作'婆')离尊者。他未出家 时是一位理发师,后来在世尊教法中出家,所 有戒律一尘不染,不管到哪里去,都弘扬戒律 等佛法。在这个过程中, 虽然有一些持傲慢相 者或戒律不清净的人,经常看不惯乃至不满, 但佛陀在不同场合中, 却经常赞叹他的无垢行 为,所以在历史上他被称为"持戒第一"。

在别解脱戒中持戒第一,在大乘佛教中适 宜吗?不一定。阿底峡尊者也说,他在入别解 脱戒时一尘不染,一点违犯都没有;到了菩萨 戒时, 少许有一些违犯戒律的现象; 到了密乘 戒时,却有许许多多犯戒之处。但他从来没让

破戒的相续过夜,都是马上忏悔。从这种情况可以看出,小乘的戒律虽然很清净,但按大乘来讲,就不一定了。因为大乘的戒,尤其是《般若摄颂》所讲的戒波罗蜜多,就是不要有执著,也就是说要通达空性。所以,若谁通达空性的境界,他就是真正持戒圆满者。

当然,在这个过程中,也不能有我守持清净戒律的慢心,更不能经常自高自大地自我赞叹。这种行为不要说大乘当中,就是平时日常生活,有傲慢心者也是人们经常轻毁的对境。

《正法念处经》里说过:"一切诸骄慢,放逸乱诸根,现在人所轻,命终堕恶道。"其意是说,在世间中,如果持有傲慢相、经常放逸、六根外散,这种人世间人也看不惯,经常会受到人们的轻蔑,因他造了许许多多恶业,命终以后就会堕入三恶趣感受无量痛苦。

有些造恶业的人死后,不管是有神通者以神通来说,还是通过打卦等方式来确定,都说在三恶趣。不过这也是无欺因果,虽然因果甚深、难以揣测,而且他们说的也不一定百分之下,而且他们说:某某上师讲,有工作确。昨天有一位道友说:某某上师讲,有其位亲人离开人世后在三恶趣里面,要请僧众念经加持、超度。当时我想:众生的业力不同,看些是加持、超度。当时我想:众生的业力不同,有些是前的时候有些是慢心,有些是散乱,有些是更严重的杀害众生等,以这些恶业所感,很有

可能死后会在地狱、饿鬼、旁生当中;在这样的时候,活着的人给它们念经超度等做一些善事,就非常有必要。当然,在这个过程中,有些恶趣的身体会马上改变,有些也不一定,比如已经变成牦牛、飞禽等,在以观音心咒等加持后,有些身份可能会改变,有些也不一定,有种种情况。

但我们相续中产生烦恼,将来就会转生恶趣,这是必然现象,所以大家一定要注意。若然,改变命运的唯一方法就是行持善法,若有劳力度比较大,很有可能会改变整个方法就是你念改是你念了。所以我们也不能完全否认:这是你念改是你念的,看有什么效果?可见做善事根本不能改改。的不能说只要你念几亿观音心咒马上就没的也不能说只要你念几亿观音心咒马上就没的心态。其异熟果成熟后,一下子晚的少手也很困难。这也是我们平常说"佛陀的妙手也很难改变众生的业感"的原因。

癸二 (应舍) 分二;一、真实应舍;二、 宣说彼之对治。

子一、真实应舍,

若行佛道菩萨思,此等具戒此破戒, 起种种想是破戒,失戒不具清净戒。

假设行持大乘佛道的菩萨如此思维: 这些

人是具有清净戒律者,他们相续中没有被烦恼 垢染覆盖,像我一样,很清净!这些人已经犯 了小乘戒或大乘戒,他们是违犯戒律的破戒者。 或者想:这个人是清净持戒者,他将来可以趋 向善趣; 那个人是破戒者, 将来会堕入恶趣。 如果缘众生起了这样的种种想,这位菩萨就是 破戒者。为什么这么讲呢?第一,他有严重的 执著相,即产生了我想和众生想;第二,他轻 毁了别人的破戒行为。也就是说, 因执著和轻 毁他人而失戒。那这位菩萨就不具足清净戒律, 因为他有所缘、有戏论;或者说,这些在空性 法界中本来都不成立, 但他却偏偏执著。

那什么时候才能戒律清净呢?《入中论》 里讲:"彼戒圆满德净故,梦中亦离犯戒垢。" 意思是说, 到二地菩萨的时候, 连梦中也不会 有犯戒的现象。月称论师还说:"若彼净戒执有 我,则彼尸罗不清净。"意思是说,如果一个人 执著自己戒律清净, 那说明他戒律并不清净, 为什么呢? 因为他有执著相。所以,如果一位 菩萨想: 这人持戒、那人不持戒,或者认为: 我是持清净戒律者; 那他戒律并不清净。《宝积 经》里也说:如果行持十二头陀行的人认为: 我是行持十二头陀行者, 我的戒律没有垢染, 有这样的执著的话、他就是非常严重的破戒比 丘。

所以严格来讲,在大乘里面,如果一个人 认为自己有清净戒律, 或分别某人是守持净戒 者、某人是毁坏戒律者,生起这样的妄想分别 的话,那他并没有真正守持戒律。《诸法无行经》 里也说:"若有人分别,是持戒毁戒,以持戒狂 故,轻蔑于他人,是人无菩提,亦无有佛法。" 其意是说,如果有些人分别:此人是持戒者、 彼人是破戒者, 并以持戒的傲慢心轻毁别人没 有守持清净戒律,那这个人就没有菩提,也没 有真正的佛法。

正因为如此、所以很多高僧大德或证悟空 性的人,不管是自己持戒还是作其他功德,根 本不会有执著。而不具有如此境界的人就不是 这样了,相信大家在社会中经常会遇到一些夸 夸其谈的人,他们一直不停地吹:我作了如何 如何的功德……连芝麻许的功德都吹得像气球 一样大。前段时间我参加了一个慈善会议、有 个人嘴巴特别会说,本来他做的善事很小很小, 却讲了一个小时。他说: 我去某某地方救灾, 刚开始作了以下准备……在路上遇到了如下情 况……为了解决这些情况、我做了这样的安 排……等等。而真正没有执著相的菩萨,他觉 得做一点点善事或功德并没什么, 对自己行持 戒律、证悟空性等境界,也觉得没有什么可提 的。

按照有些经典所说来看, 过多的功德炫耀 或自高自大的称赞, 都是外道之说。《佛说华手 经》里讲:"若人贪著戒,及余诸功德,著多闻 自高, 我说为外道。"其意是说, 如果一个人贪 著戒律,及其余一切功德,并执著多闻而自高, 我(指佛)说他就是外道。就像刚才所讲的一样, 极个别人经常自高自大地炫耀自己: 我做了什 么什么事情, 如何如何了不起, 或完全以广闻 博学者自居, 而对自己进行宣传或宣扬。 若以 这样的心态一直吹嘘,那就不是真正的佛教徒, 因为佛教主要讲无我和空性。

当然我们也不能一概而论, 比如某位上师 或大德讲自己的功德, 我们就不要这样生邪见: 这个人一直在吹吹吹。法王如意宝以前讲过: 有时候为了有些弟子生起信心、或为了某种众 生得到利益, 菩萨也会自我宣扬。本来对有些 菩萨来讲, 自我宣扬是特别惭愧的事, 他明明 知道这样做不好,但如果看见对所化众生有利, 在此情况下他就愿意牺牲自己, 哪怕他的名声 毁坏,别人对他的看法不好,这些都无所谓, 只要所化众生能得到真实的利益。

若有这样的意趣或密意, 就允许在不同场 合显示神通、讲自己的梦境、宣说成就相以及 对未来作授记等。比如一位比丘菩萨、本来比 丘不能说神通, 但如果他觉得这次说神通对许

多众生的解脱有利,他就会在不同场合讲一些 真实的情况, 乃至说一些不了义的话。作为听 众或修学者, 就不要对他们的所作所为生起邪 见,如:这个也不对、那个也不对;或稍微懂 得一点经论的意义,就对他们进行衡量:这个 也违反戒律、那个也违反经论。若一直这样吹 毛求疵,不断寻找过患,不但没有任何意义, 还有无量无边的过失。

从本义上讲、菩萨没有度化众生的特别密 意,就不可能在众人中宣说自己戒律清净等功 德,而且想也不会想;因为在世俗中诸法幻化 相,在胜义中诸法平等相。(实际上,诸法平等相就是 万法的实相。)话说回来,如果没有这样的境界,却 随便讲别人的过失: 这个人是不持戒者、那个 人是犯戒者,他就成了不具足戒律甚至破坏戒 律的人。

#### 子二、宣说被之对治:

谁无我想众生想,离想贪岂有恶戒? 谁无执戒非戒心,导师说此是戒律。

任何一位行者,如果已经具备了我们在空 性中讲的无我想、无众生想——实际上这就是 证悟人无我的境界,如此远离了耽著我之想和 由它引起来的各种贪执——因为首先有我执, 然后才产生我所执, 之后就会贪执、嗔恨, 其

<u> জণ্ডি</u>য় - 279 - *তে*িছ

<u>ණමා</u> - 280 - යම්

他烦恼也自然而然产生,那破戒——恶戒的现 象怎么会出现呢? 因为所有烦恼、恶业全部是 由我执和我所执引生的。如果一个人完全领悟 了我和我所为空性,或我想和我所想全都没有, 那依靠它们产生恶戒或犯戒的现象, 也绝不可 能有。就像大地没有,大地上的万物就不可能 存在, 石女的儿子没有, 石女儿所作的一切犯 戒现象绝不可能有一样。

所以大家要懂得,任何一位行者通过智慧 观察、了达了一切诸法无有自性、一切善法都 可以得到。《金刚经》里也讲:"以无我、无人、 无众生、无寿者,修一切善法,则得阿耨多罗 三藐三菩提。"其意是说,如果以无我想、无人 想、无众生想、无寿者想的方式来修一切善法, 就能得到阿耨多罗三藐三菩提, 或者说只有这 样才能种下成为无上如来正等觉的善根。

现在很多居士对世俗善根很有信心,他们 特别喜欢作供花、供灯、放生、持戒等世俗善 法, 当然这也很随喜, 因为这也难能可贵, 非 常难得。但一讲般若,或《入中论》、《四百论》、 《中观根本慧论》等中观法门、就一直闭着眼 睛打瞌睡,毫无兴趣;因为他们对空性法门一 直生不起信心,平时只热衷于世俗善法,所以 一听到涉及空性的佛法就咬不动了。而下课后, 作其他善根就开始勇敢、精进起来了: 我参加,

没问题,要不要我开车,我今天要去参加放生。 但刚才讲的这个《金刚经》中的教证的意思是: 真正要获得佛果, 空性法门就不能离开。

有些法师在讲法时,经常愿意讲人天善法, 比如念咒语、放生、做慈善的功德等、稍微深 了一点就认为:这些居士不懂,不能讲。有些 法师给我都提醒过很多次: 你最好不要讲般若 空性,比如《现观庄严论》等,现在这些人不 懂,我一般都不讲;还是讲一些浅一点的,这 样大家都有兴趣,不会睡着,不然大多数都会 睡着,不会有兴趣。一方面看也是,讲深了大 多数人确实很难接受,但是这个很重要!

佛陀也说: 我们真正要清净戒律, 就要通 过观察了知一切万法皆不存在、比如无有戒和 非戒、无有我和我所、无有恶业和善业等。当 然、整个万法在真实性中本来就无所可得。月 称论师也说:"设若观察此诸法,离真实性不可 得。"意思是说,设若我们观察一切万法,除了 真实性以外、包括名言中火是热性、水是湿性 等都没有,或者说任何一法皆不可得就是真实 的法性。

我前两天也讲了, 大家都要寻找真正的本 来面目,这非常重要!在密宗里面,直截了当 地讲了很多窍诀, 比如心的本性是什么, 万法 的本性是什么。当然,这在中观和般若里也讲

<u> হ'টি</u>ম - 281 - *তে*ি

<u> জ্র</u>িট্য - 282 - *রে*জিট

得很清楚。如果我们真正通达这个境界,那时世俗各种迷乱现象全部都会消失,而没有通达之前,虽然你造了很多善事,也只能在轮回中获得人天快乐,当然因果不虚这毫无疑问。所以,要永远得到解脱,离开三界轮回的痛苦,就一定要证悟空性。而这也是佛陀在第一转法轮中宣讲四法印的原因。

因此,我们对般若空性一定要有欢喜心, 因为这就是圣者最欢喜的戒律。当然,不管你 好好守持在戒坛里受的戒,还是在其他场合中 受的戒,都非常好。但圣者最欢喜的戒律,就 是要通达万法无有实性这种境界。若通达,诸 佛菩萨都会很欢喜,你也获得了最清净的戒律, 因为在所证悟的空性境界中,戒和非戒等一切 染污都没有。

当然、《般若摄颂》讲的戒律的程度比较高,并非小乘里面讲戒一样,或者说跟小乘戒律的讲法有所不同,但这就是该经的本意。因此,我们在解释任何一部经典或论典时,它的本意千万不能失坏。如果为了让众生容易接受,完全用另外一种方式来解释,把众生全部引入分别合的境界,反而有过失,因为将智慧引入分别了。当然,在不同场合从不同角度来安立也是有的。最近大家都在讲闻《如来藏大纲狮吼

论》,麦彭仁波切在引用《释量论》中的教证<sup>30</sup>时说:按理来讲,一切种智远离恒常和无常,但在名言中建立时,一切种智也成立为无常。就像这样,从不同侧面来宣说真理也有必要。所以,我们在这里讲大乘戒波罗蜜多时,也应讲出它的不共特点。

庚五 (宣说布施度) 分二:一、了知发放布施之功德与未发放布施之过患后当欢喜布施; 二、此何发放布施之理。

辛一 (了知发放布施之功德与未发放布施 之过患后当欢喜布施) 分三; 一、菩萨发放布 施之方式; 二、平凡者没有此此发放之过患; 三、此是了知后当乐于布施之理。

壬一、菩萨发放布施之方式:

清净有情具戒律,不见可爱不可爱,施头手足无怯心,布施所有恒无执。 知法无性我不实,纵舍自体无怯心, 尔时况施身外物?无有悭吝之是处。

对相续中真正具有清净戒律的有情来讲,就像我们刚刚讲的一样,他没有我和我所等执著,所以不管是为了自己还是他人,都没有一直死执不放的东西,即没有特别可爱的对境,也没有不愿意接近的可恨、可恶的东西,也就

٤

<sup>30 《</sup>释量论》云:"量非有常性,达有事量故,由所知无常,彼不坚性故。"

是说没有不可爱的对境。在这种情况下,他将 自己的头颅、手足布施给众生也没有任何困难, 不会像凡夫人一样有怯懦心——这样布施好痛 苦啊! 对自己所拥有的一切, 为了利益众生全 部可以施舍, 而且恒时不会有耽著。就像《入 行论》里所讲的一样:"为利有情故,不吝尽施 舍、身及诸受用、三世一切善。"

我刚出家时, 在德巴堪布前听《大圆满前 行》, 当时前面的念诵就要念这个偈颂, 现在我 们寺院的念诵也是这样。想起这个偈颂, 当时 维那师的形象也自然而然浮现在眼前:他声音 特别好, 法会时特别注重威仪。

我还没有出家时,他就经常给我讲他的故 事:"在学维那时,我一直在河边训练,最后喉 咙里都结成脓,等脓血慢慢破开后,就能念得 非常好。"他还说:"刚开始我在有很大声音的 河边练习, 首先是河水的声音大, 到一定的时 候,自己的声音已经超过河水声了。"以前很多 人都说:他在经堂用最好的声音念诵时,整个 经堂都会震动。也许有些夸张,但不管怎么样, 他声音确实特别好。他在开法会时特别喜欢穿 好看的衣服,他经常背一个《君规教言论》里 的偈颂:"是故诸胜大菩萨,虽无刻意打扮心, 然为引导世间人,故意身著妙装束。"所以每次 开法会他都会穿特别好的黄色衣服。这是以我

们小寺院的小故事来中间增加一点气氛。

紧接着讲颂词:如此了知了一切诸法无有 自性、无有我和我所,即空性、不实后,菩萨 纵然舍弃自己的身体也不会有任何怯懦之心, 那更何况说布施身外之物的大象、骏马、财富 等呢?何时何地也不会有任何悭吝,因为对什 么东西都没有贪著。总而言之, 菩萨因为没有 执著相, 所以能舍弃一切。

我们以前也看过很多故事:比如睁眼国王, 为了遣除他人失明的痛苦, 他把自己的双目都 布施给了一位盲人;还有月光国王,他将自己 的头颅布施给了凶目婆罗门……从许许多多佛 陀因地时的故事来看, 菩萨将身体布施给众生, 就像一般人将一小点蔬菜施给他人一样,不会 有任何执著。所以,但愿每个人都能真正通达 空性的教理,之后无畏布施一切。

我们现在不要说布施身体, 就是在身上拔 出一根毛能让天下无边众生得到利益、恐怕有 些人也舍不得。他们会很不愿意地说:这是我 的东西啊! 哪可以呢? 真的, 吝啬得不得了! 可能是前世习气所致, 有些人自己根本没有任 何用的东西, 也不愿意给其他众生享用, 相信 大家在现实生活中经常会发现。

学了这样的大乘菩萨教理之后, 听说以前 特别吝啬的人也愿意将自己无用的东西布施给

众生,不过有用的东西还是舍不得。听说有些居士在布施时也是这样,比如说衣服,他一直在里面选,好衣服全部捡起来,不好或"舍呢"穿的就捐出去做慈善。这有没有功德呢?有一点点功德,因为你是将自己不喜欢,有大的功德呢?没有,因为你是将自己不喜欢、不需要的东西送给他人。按照传统文化来讲,在这种布施也不合理。因此每个人都要用相关布这种布施也不合理。因此每个人都要用相关布这种的道理来反观自心,看自己布施的心态到是什么样?

壬二、平凡者沒有此此发效之过患/ 我想执物为我所,贪愚焉有施舍心? 吝啬转生饿鬼处,投生为人亦贫穷。

首先是即生当中不快乐:即使财富堆如山下人一生也用不了多少,但却要为积积,但却要为积水,死会有真实的快乐。其次,死后会转生到极其可怜的饿鬼当中,即使所能免责。我们是一个人身的机会,也会感受贫穷,也许就像一样,我们是一个人身的机会,也会感受贫穷,也许不得不得不得一个人。我们有一个人。我们是一个人。所以在世间中,有些人虽然有钱,但还是一个人。所以在世间中,有些人虽然有钱,但还是一个人。所以在世间中,有些人虽然有钱,但还是一个人。

所以,哪怕我们认真学习一句佛陀的金刚语,也会深受利益。当然,没有去观察、没有去思维,恐怕也不一定能感受得到。如果经常翻阅一些经论,并观察现在世间发生的各种情况,且对人们的痛苦、快乐、爱好、行为、情绪等千差万别的状态进行分析,在这个过程中,相信你会领悟佛陀的教言千真万确。

因此,我们如今有机会学习这样的佛陀教理,可以说是极其欢喜且很有意义的事。虽然人的想法各种各样,自己所作的事情都认为有意义:有些人认为做慈善有意义,有些人认为造恶业有意义,有些人认为放逸度日、做一些

<u> প্রতি</u>্র - 287 - *তে*ি

<u> এক্টি</u>ট - 288 - *টে*টি



无聊的事有意义;但我觉得,为了断除生死轮 回的根本修行空性法门, 随顺佛陀的足迹前往 解脱之道,这在人类所有事情中是最有意义的。

虽然我这样说,但有人仍会认为相貌端严 最好, 财产丰厚最重要, 显赫地位最有魅力, 英雄好汉最了不起……尽管希求的目标可以不 相同,但从漫长轮回旅途来讲,懂得空性法门 ——自相续种下解脱的种子,并逐渐让它发芽、 成熟,这才是最有意义的事,因为再也不需要 长久流转生死大海了。

# 壬三、此是了知后当乐于布施之理: 菩萨知众贫乏已, 渴求舍施恒博施, 四洲庄严如唾沫, 施喜得洲非如是。

一般平凡人,或自私自利比较强烈的人, 他们不知道布施的功德和利益; 而菩萨, 他一 方面知道财产没有实在的意义,同时也了知: 如果有了财富没有布施,将来后果就极其严重, 也就是说、菩萨从根本上知道众生如今感受贫 苦的原因,就是前世吝啬导致的。所以他首先 从根本上断绝吝啬心,同时在意乐上希求布施, 行为上也在众生前慷慨布施, 不愿意当一个吝 啬鬼,什么都不愿意舍弃。

那原因是什么呢? 这是因为菩萨从根本上 知道一切万法没有实义。的确、哪怕将南赡部 洲、北俱卢洲等四大部洲所有财产等庄严全部 集聚在一起,一个人也用不了什么,而且如果 没有用上, 到一定的时候全部会跟唾沫没有什 么差别,或像水泡、阳焰一样。大家都知道有 些人财富特别多,可是在他短暂的人生中,既 没有帮助社会、也没有自己享用、那当他离开 人世后, 这些东西对他来讲不就跟粪土没有什 么差别了嘛。正因为菩萨完全知道这样的道理, 所以他愿意布施。

虽然菩萨在获得四大部洲一切财富等庄严 时,也会有一些欢喜心,但当他将之回馈社会、 布施给众生后,那时的欢喜心就远远超过前者。 所以大家在这里都应知道, 作为菩萨或有善根 的人, 他们特别特别喜欢布施。当然, 有些爱 布施的人也不一定有菩提心, 但他们生来就喜 欢布施, 也有这样的人。

像四十多岁的中国首善陈光标, 他在不同 场合中都说过,他特别喜欢做布施等善事。在 他还是一个平凡人时, 就愿意将自己拥有的财 富布施给他人、后来他的企业办得很成功、所 以短短十多年来,他帮助的人就有三十万(或言 七十万):这在相关资料中介绍过。而且他有个特 点,哪怕是布施 100 元钱,在众人中一定要宣 布,也就是说要让很多人都知道。为什么呢? 他说:做善事应该是让很多人都知道的事情,

这并不是不好的事。(他的目的是要唤醒人们本有的善 良。) 在中国来讲,他虽非首富,在慈善界却非 常有名。他主要的慈善对象是基础教育、孤儿、 偏僻地方的孤寡老人、突发性灾难的受灾群众 等。的确,从很多慈善人的行为来看,只要有 钱、整个一生都愿意布施。

《四百论》里也讲:"是故于菩萨,施声恒 优美。"其意是说,真正的菩萨特别喜欢听到布 施的声音,自然也就欢喜布施了。《入中论》里 也说:"且如佛子闻求施,思维彼声所生乐,圣 者入灭无彼乐,何况菩萨施一切。"意思是,当 菩萨听到别人求施的声音, 思维这是向我求施, 就极其欢喜, 而且这种欢喜远远超过小乘圣者 入定的快乐, 那更何况说菩萨将自己拥有的一 切布施给他人, 其快乐就更不可言喻了。

但有些人在外吃饭时,旁边有乞丐"嗡玛 呢叭美吽、嗡玛呢叭美吽……给我一元钱",他 说:"出去、出去、出去。"乞丐又"嗡玛呢叭 美吽、嗡玛呢叭美吽……给我一元钱",他更加 不耐烦地说:"不给,你给我过去。"不像这种 态度, 菩萨会非常欢喜。

当然, 菩萨跟凡夫布施的心还是有差别。 比如,一位菩萨得到了一万块钱,他会想这一 万块钱自己享受太不值得了, 所以他会把它布 施给众生;在看到众生因此而生起快乐的心情

时,他内心的快乐就远远超过自己获得这笔钱 财的快乐。对很多喜欢做善事的人来讲,他们 确实有这种心态。但有些人就不是这样了,得 到时极其欢喜, 布施出去时, 虽然是身外之物, 也好像割掉了自己身上的肉一样,心里非常痛。 可能有些人割掉肉也不一定那么痛,但钱财给 一点,心里的伤口很长时间也愈合不了,一直 很伤心。这是以前没有布施的原因。

这里要说的、就是对布施要有欢喜心。但 是,如果前世没有这种习气,在很快的时间中 要培养起来也有一定的困难。但无论如何、学 了这些大乘法后, 先要找出自己的毛病, 然后 再逐渐改掉它。就像以前我们学《入行论》时 所讲那样:如果实在舍不得,就先右手拿一百 块钱给左手, 然后又以左手给右手, 这样互相 给;并观想将这一百块钱布施给某某众生,当 然众生也要由亲到怨逐渐改变。长期这样练习, 慢慢慢慢自己就没有执著心,那时你再双手把 它布施给他人——首先给关系比较好一点的, 然后是关系中等的, 最后才把它布施给关系最 不好的。舍心和平等心是这样培养起来的。并 非最初就把最多的钱财布施给关系最不好的 人,这样可能心情会比较难受。所以大家皆应 以实际行为来培养自己的爱心和平等心、前辈 大德在这方面做过很好的示范。

<u>জ্ঞি</u> - 291 - ক্ৰিছ

<u>ණමා</u> - 292 - *ඇ*රිම









## 第五十五课

下面继续讲《般若摄颂》,今天一直讲到本品结尾。

辛二 (此何发放布施之理) 分二: 一、真实宣说: 二、被之功德。

壬一 (真实宣说) 分三: 一、心悲心为利 他而施舍; 二、心善巧方便而回向; 三、不图 异熟和事物而布施。

奏一、心悲心為利他而絕舍; 明智菩萨如此思,但愿依此而布施, 三有众生发放施。

进而发放布施。

所以,我们在学佛的道路中,遇到一些布施的对境而行施时,一定要想:以此因缘,暂时解除众生思想上和物质上的贫乏之苦,究竟让他们获得佛果。这一点很重要,否则就会像现在极个别人一样——以好奇心或宣传自己、提升自己知名度等不良心态作布施。

一般来讲, 凡夫人布施都是为自己, 而菩 萨有大悲心故恒为利益他众。汉地有一个《大 丈夫论》(此论好像藏文当中没有),它广泛宣说了悲 心行施之相状及功德,其中有一句话说:"众生 垢心重, 所施恒为己, 菩萨悲心施, 如灰去众 秽。"其意是说、就像灰去掉了众秽一样、菩萨 是以悲心摄持而为天下无边的群生类发放布施 的, 而大多数世间凡夫人, 因为贪嗔痴特别严 重,在垢染心驱使下,他们布施的目的恒时都 是为了自己。有时候我们看到新闻媒体当中报 道,或以其他途径了知,有些人的做善事归根 结底就是为了自己的目标。但菩萨跟凡夫人布 施的目的完全不相同,从因发心方面讲,他们 唯一想帮助众生; 从果发心方面讲, 不仅要解 除众生的暂时痛苦, 还要让他们获得最究竟的 佛果。

所以我们在生活中,哪怕给别人布施一元 钱、一口饭,甚至讲一句佛法,作一点放生等,

<u>.</u> .

会怯懦。所以大家一定要了知,为了利益众生, 菩萨愿意感受痛苦。

当然,要让众生获得真正的利益,我认为 必须依靠法布施来解除众生思想的贫苦。如果 思想的贫苦得以解决, 对众生来讲利益确实是 无穷的。平时我们在世间中, 无论对众生作多 少次财物布施, 也断绝不了生死轮回。如果他 们的思想中真正获得了大乘佛法的饶益, 那么 乃至生生世世的大事就已经解决了。

正因为如此, 佛陀在因地时就极为重视法 布施。在《六度集经》里,有这样一个公案: 当时佛陀是独生子,他从小就对三宝有信心, 对众生有悲悯心。其所在地的国王性格恶劣, 贪财、贪色, 经常毁坏民众。后来国王觉得自 己一生作了许多恶业, 死后必定堕入恶趣, 因 而特别害怕。但国王比较愚笨,他想:我一定 要积累财富、以后好对阎罗王贿赂。于是他下 令全国上下所有人的黄金必须全部交给他、如 果没有交付,就要以死刑惩罚。经过三年,整 个国家所有黄金全部收集起来藏在国王的国库 当中。

后来他想:可能还会有一些金子,我还要 继续收集。于是他再次宣布:如果谁还有金子, 我准备赐给他大奖励。那位独生子得知消息后 对母亲说:父亲死后嘴里放有金子,(听说汉地也 <u> জ'টি</u>চ - 296 - *তে*টি

位,并如此作回向,因为唯一获得菩提果才能 解决众生的大事。否则, 我们只让没有衣服穿 的人有衣服穿,没有食物的人有饭吃……他们 仍会在轮回中不断感受痛苦, 根本解决不了生 死问题。如果我们能以这种发心帮助他们、让 众生慢慢获得佛果,那就永远脱离了轮回苦海, 这样一切大事就轻而易举地解决了。

所有布施的目的就要愿众生获得真正的菩提果

菩萨为了达到这样的目的,即使在多生累 劫中为了众生受苦也心甘情愿。《大乘庄严经 论》里这样讲:"施一令得乐,多劫自受苦,尚 舍为爱深,何况利翻彼。"其意是说,菩萨布施 一个众生令其得到安乐,即使自己在多生累劫 中感受穷苦也尚舍无吝, 因为菩萨对众生特别 耽著,深深地关爱他们,那更何况菩萨为了利 益众生舍施一切,自己不但不受痛苦反而趋入 菩提正道获得快乐呢? 其实, 与凡夫人为自私 自利感受痛苦相比, 菩萨虽然行持苦行, 却没 有痛苦的感受,就像《入行论》里所讲的一样31。 《入中论》中则讲32: 菩萨一想到地狱的痛苦, 即使自己身上的肉一块一块割下来布施、也不

31 《入行论》云:"佛陀先令行,蔬菜等布施,习此微施已,渐能施己肉。 一旦觉自身,卑微如蔬菜,尔时舍身肉,于彼有何难?"

<sup>32 《</sup>入中论》云:"由割自身布施苦,观他地狱等重苦,了知自苦极轻微, 为断他苦勤精讲。"

有这种现象, 人死后嘴里放金子想给中阴法王贿赂。) 如果把 它挖出来供养给国王就会得到大的奖励。母亲 同意后, 他就把金子挖出来奉献给了国王。

国王问:它的来源是什么?他说:为了让 父亲贿赂中阴狱卒, 死后嘴里放有金子, 我从 他的棺材里把它拿出来供养给您。国王问: 你 父亲死了多少年?他说:死了11年了。国王说: 这么长时间, 难道你父亲还没有跟阎罗王碰上 面而贿赂他吗?这时童子对国王说:"众圣之 书, 唯佛教真, 佛经曰: '为善福追, 作恶祸随, 祸之与福, 犹影响焉。(意思是, 作了善业福报就会追 从,作了恶业痛苦灾祸就会跟随,祸与福就像人行走时的影子 和空谷击掌的回声一样,与善恶形影不离,不能分开。)"意 思是说, 国王您应该懂得, 作善才能真正对您 带来好处,而任何财富也不可能跟随着您;如 果作恶,恶业就会追随,这样就会感受痛苦。 他还说: 国王啊! 因为您前世作了布施等善事 的原因, 今生才变成国王。如果您现在能行持 仁爱等善法,以后即使没有得到解脱,也会转 生到人天当中享受快乐。听了这些教言后,国 王心里很欢喜,于是他把关在监狱里的人统统 释放、以前没收的金子也全部还给人们。

佛陀在讲完这则公案后说:为了救护国王 和所有人们, 当时我冒着生命危险。确实, 在 那样的情况下,给国王传授因果取舍之理是很 危险的。不过这则公案主要是讲,对众生宣说 真理非常重要。所以我想, 我们以后在有机缘 或各方面的因缘具足时, 哪怕是讲一个故事, 若能让领导、群众、亲朋好友等人, 真正明白 因果取舍的道理,那也是非常大的功德。

现在很多人都迷迷糊糊。大家都知道、城 市里人山人海, 到处都是人, 但真正懂得真理 的人却非常少。不要说乃至菩提果之间发大乘 菩提心, 连自己有没有前世后世都不懂。有时 候看到这些人们,确实很容易生起悲心。可是 我们很多人就像断臂的母亲, 只能眼睁睁地看 着自己的儿子被水冲走;对初发心者来讲,看 见这些可怜众生时,要真正救度他们——用法 布施来转变他们的思路, 也有一定的困难。但 佛陀在世时也没能让所有众生都趋入佛法、所 以哪怕我们让一个众生的心转向善法——让他 们从内心深处懂得因果取舍, 而不流于表面的 形式,这也非常难得。

众生的根机不相同,有时候我们讲一个故 事,可能有人会觉得这个故事很好,甚至以此 就会改变他一生的命运。如果改变一生的命运, 因为一生涉及许多生世, 那生生世世的命运也 改变了。所以,哪怕我们讲一次法,给别人宣 说一点真理, 也很有必要。

其实,所谓佛法就是真理。大家都知道,

<u> প্রতি</u>ক্ত - 297 - *তে*ি

<u> জ'টি</u>চ - 298 - *তে*টি

我们藏地《大藏经》里的内容,就是记载佛陀 所说的话, 以及佛陀与弟子之间的对话。而它 们讲的全是世间万物的真理,这种真理就称为 佛法。所以, 当我们发现身边的众生迷惑不解, 恒时处于迷乱的状态时, 就要尽量用佛法的明 灯驱散他们心里的黑暗;而这就是所谓的转法 轮,因为转法轮就是要解除众生的迷惑。对每 个人来讲,大家都有这个责任,也有这个能力 和因缘、只不过范围不同而已。即使即生没有 这种因缘, 内心也要有这样的发心, 其力量和 功德也不可思议。

# 癸二、以姜巧方便而回向: 利生回向大菩提。

发放布施的福德、也要为了利益一切众生 界——我与一切众生皆现前大菩提而作回向。

所以, 无论我们作任何善根, 回向时都要 愿自他一切众生获得圆满正等觉的果位。比如, 在诵经、生起任何善妙之心以及做其他善事后, 念《普贤行愿品》、《极乐愿文》和其他早晚课 的回向文作回向时, 就要观想全部善根回向给 自他一切众生圆满获得佛果。而这就是所谓的 大回向。《大丈夫论》里也讲:"大悲所起施, 意愿成菩提。"意思是说,在大悲心驱使下所作 的善根,要发愿或者回向让无量众生获得大菩

提。当然,这也可以看作回向的定义。

以前我们经常引用寂天菩萨所讲有甚深意 义的教言:"直接或间接,所行唯利他,为利诸 有情,回向大菩提。"意思是说,作为大乘菩萨, 所作所为直接间接就是要利益众生, 而且一切 善根也要为了利益众生回向大菩提。如果我们 时时刻刻都能做到这样,那一切资粮都会快速 圆满。故对修行好的人来讲,不一定非要闭关, 也不一定非要做特别大的活动。若每天早上起 来后就发菩提心,每天晚上将当天所作的善根 回向给大菩提, 那就是很好的修行。哪怕是做 非常平凡的事, 比如在公司或单位上班, 如果 上班时发诚挚、清净的帮助他人的心、下班后 将所作善根回向给众生,这就是很不错的修行。

为什么大乘经论里经常讲善巧方便, 就是 希望无论是出家人还是在家人, 在行持任何法 时都要直接运用。比如说, 为了养活自己的身 体,平时要吃药、吃饭、做家务等,对有菩提 心的人来讲,他会想:我这个身体生存下去就 是为了利益众生, 所以我要为了众生而吃药、 吃饭等。时时刻刻都把众生观在首位的话,这 就是非常好的一种善根。所以这里讲, 所作善 根皆要为利生回向大菩提。因此在座的道友, 平时我们所行持的发愿往生极乐世界等善法, 一定要回向给众生获得大菩提。

জ্ঞাতিম <sub>-</sub> 299 - দেছি

<u>ණමා</u> - 300 - *ඇ*රිම



现在做善事的人还是有一部分,但很多人 做善事都是为了自己的利益, 而且是暂时的利 益,根本不想菩提。为什么发菩提心时,一定 要具备大悲缘众生和智慧缘佛果这两个条件, 其原因也在这里。现在有些人虽然在学佛法, 但根本不懂大乘佛教的教理, 这很可惜! 有的 虽然学了很多年, 但到头来还是自私自利的心 ——为了自己身体健康、为了家里发财。虽然 我们在理论上已经讲过很多次, 但实际修持时 自己到底是怎么行持的呢?"如人饮水,冷暖 自知。"我想大家一定知道自己修的是大乘法还 是小乘法或人天乘法。

当然, 表面上也不一定看得出来。有些人 口口声声都说"为了利益众生",但心里从来都 没有想过,如果这样,那还不能真正列入大乘 的行列。若口头上没有说,心里哪怕作一点一 滴的善根,也全部回向给众生——让所有众生 获得佛果, 善根就会迅速成熟。

有些人长年累月修了很长时间,但效果并 不好,也即效率不高;而有些人修的时间很短, 但在他的身口意中,很多境界都纷至沓来。其 原因是什么呢? 当然, 这与前世的善恶业也有 一些关系,但最关键的,就是即生自己是否懂 得善巧方便的窍诀。有些人不但懂得, 而且能 日日夜夜运用、所以三门的功德很快就成熟起

来了,即修行有着立竿见影的效果;反之、境 界就不可能提升。希望大家能在这方面再三反 思!

## 癸三、不图异熟和事物而布施: 施已于事无能住, 彼永不求异熟果。

如此菩萨在发放布施后, 内心对布施物不 会有耽著, 对自己获得什么样的暂时回报也不 会有执著相。对他们来讲, 布施完了就完了, 不可能在口头上这样说,或在心里面这样想: 我在十年前给你了十元钱……并没这样的执著 心。为什么呢?因为他们已经通达了"一切有 为法,如梦幻泡影"的境界。既然是在梦中布 施、或一切全是梦幻泡影、那还有什么可提可 想的呢?绝对没有。

其次, 也不会求异熟果报。比如, 今天布 施能不能即生现前果报;即生实在不行,来世 能不能让我获得快乐、财富……这样希求异熟 果报的心也没有。为什么呢? 因为他是无条件 地利益众生。对真正的大乘菩萨来讲, 他们的 行为绝对不像世间人一样: 我给你半斤, 你必 须给我八两。实际上,这样的行为并不是真正 的布施、而是一种交换。

佛陀在《文殊师利问经》里也说:"日月照 诸花, 无有恩报想, 如来无可取, 不求报亦然。"

<u> এক্টি</u>ট - 301 - ক্টেট্

意思是, 日月的光芒照射到青白莲等花上, 能 让花盛开等有诸多饶益, 可是日月并没有要它 们报恩的想法;同样的道理,如来或菩萨虽然 发放布施, 但从来不求回报, 因为他们无可取 故。

所以我们自视佛教的布施跟世间的布施完 全不相同,为什么这么讲呢?因为世间的布施 还是有一定的要求。虽然现在有些人也不求别 人的回报, 但我认为他们只不过不愿意露面而 已,实际上并没大乘那么崇高的境界。

在做善事或慈善的人中, 有些经常不暴露 自己的身份。前几年有一位"关先生"经常做 好事、比如为老年人、孤儿、残疾人、希望小 学等捐钱, 但每次捐钱后他都不留自己的真实 姓名,一直无条件地给他们提供帮助。据统计, 他捐的钱已达百万元以上。因为接受他帮助过 的大学生等很想当面表达感谢,后来《汕头电 视台》、《汕头日报》、《南方日报》等新闻媒体 一直寻找、最后根据线索确定他住在汕头、虽 然他接受了电话采访, 但还是不愿意露面。

的确,在诸多赈灾救难的好人中,有很多 都不愿意暴露自己的身份。但我想, 可能很多 都没有受过大乘佛教的教育, 只不过自己不愿 意出名而已,实际上不求果报,或愿众生得到 暂时的解脱和究竟的佛果, 这样的心态也不一 定有。

对真正的大乘菩萨而言, 在强烈大悲心的 推动下, 他会不停地布施, 而且对今生来世的 果报也没有希求。《大乘庄严经论》里面讲:"悲 者以大悲, 尽施及常施, 应作如是施, 慎勿求 施果。"意思是说, 具足大悲的菩萨, 他以大悲 心的力量,一切都会布施,而且是长期不断地 布施,不会今天作、明天不作,或小的布施作、 大的布施不作, 也不会求任何果报。

学习到此,相信大家都已了知大乘的布施、 持戒、安忍等波罗蜜跟小乘的修法和境界有天 壤之别。但有时我跟一些大乘佛教徒交流的过 程中往往发现:虽然他们也在作,但心态、行 为、方式方法跟大乘教义并不相应。不仅如此, 社会中很多乐善好施和做义工的人, 真正用大 乘经论来衡量时都沾不到边。这种现象在生活 中经常发现。

在《释尊广传》里, 当菩萨把自己的财物、 家人、身体等布施给众生后、帝释天或其他人 往往会问: 你这样布施有什么希求? 菩萨总是 回答:没有别的要求、只是帮助众生。可见、 对真正的菩萨来讲, 只要能帮助众生就可以了, 除此之外再也没有其他的目的。他们不可能想: 我现在帮助这个人、以后自己好得一点回报。

所以我可大胆地说: 仅仅大乘佛教布施的

<u> এক্টি</u>য় - 303 - ক্টেই

<u> জণ্ডি</u>চ - 304 - *ব্ৰ*জিৰ

精神, 世间任何一个崇高学问当中也找不到。 真的, 完全牺牲自己、真正忘我的, 这样的思 想理念在任何一个学术或思想中都不可能找得 出来。这是我站在非常公平正直的立场分析后 得出的结论,并不是因为我是学大乘佛法的, 所以要自吹自擂地赞叹——我们的思想如何高 尚;如果不信,在当今世界多元文化的花园里, 你可任意品尝,看到底能不能找到佛教这样的 精神。

壬二 (彼之功德) 分二; 一、总功德; 二、 别功德。

癸一、总功德;

如是知舍施一切,施少成多无有量。

前面已经叙述了, 菩萨的布施具有善巧方 便——利益众生、如理回向,而且对布施物和 回报之事也无贪执、对异熟果报也没有贪著。 若如是了知后如法舍施一切,即使作少量布施, 比如对一个众生给一点点食物,也成了发放众 多不可估量的布施, 而且它的异熟果报也无有 限量、不可思议。

正因为这是必然的规律, 我们要想获得大 的功德和果报, 所作的善根就要以特别强大的 发心摄持,或以特别殊胜的对境为缘。《大庄严 论经》里面讲:"敬心施少水、果报过大海、一

切诸众中,佛僧最第一。"如果用恭敬心来布施 一点水, 其果报也会超过大海, 这样的对境是 谁呢? 那就是所有群体中最为第一的佛僧。这 个因果大家都应知道,因为所有群体中,佛陀 的僧众是最殊胜的对境。同样的道理、所有善 心中菩提心为最、如果我们以菩提心摄持、即 使做一个特别渺小的善事, 所获得的功德也无 法衡量。

所以在这里大家一定要了解, 平时我们做 任何一个善根都要以菩提心摄持。比如财布施, 我只能给极少数众生布施, 不可能给所有众生 都布施; 法布施的对境也是一样, 可能只有一 个两个、十个百个, 不可能是所有众生。但若 以菩提心摄持, 众生得到的利益也会很大, 自 己得到的功德也无量无边。希望大家都能明白 这个道理。

癸二 (别功德) 分二:一、具足悲心等善 巧方便之布施功德;二、无贪而施舍之功德。

子一、具足悲心等善巧方便之布施功德: 三有无余诸众生,假设彼等无量劫, 供世间解佛罗汉,独觉而求声闻果。 善巧方便智菩萨,随喜彼等做福事, 利生回向大菩提,回向胜讨诸群生。 如碔砆宝纵成堆,一琉璃宝能胜彼,

### 众生广大诸布施, 随喜菩萨胜过彼。

三有中的所有众生一个都不剩下, 假设他 们在无量劫中供养世间解(指解脱世间,或了解世间) 佛陀、声闻阿罗汉和独觉,其目的都是为了获 得小乘声闻菩提的果位:这是第一个颂词的解 释。

第二个颂词:如果某位精通大乘佛法、具 有善巧方便的菩萨, 在一刹那间随喜刚刚所讲 那些众生所作的福德事,并且把这个善根(在一 刹那间,菩萨为了利益一切众生做下了这样的善事) 回向给 一切众生,让他们获得圆满无上的大菩提佛果, 那么仅仅依靠这样一种回向的心念、其善根也 远远超过前者——一切群生所作的善根。

这个事情大家都应该知道。我们通俗一些 说,比如所有地球上的人们,假设他们发心在 很多万年中, 以各种各样的供品供养世间上所 有佛陀、声闻缘觉等圣者,目的都是为了自己 从轮回中得到解脱。这个功德肯定非常大。但 还有一个人在一刹那间,或一分钟内,为了利 益众生作随喜,或作布施等善法,并将这个善 根回向给天下无边的一切众生、其功德也远远 超过前面多生累劫积累的福德。这说明大乘和 小乘之间的差别确实很大。

第三颂以比喻说明:比如说,纵然有许许

多多碱砆 (表面上看起来是玉, 其实是石) 宝 (假宝) 堆 在一起,可是一个琉璃(一种有色半透明的玉石)宝 (真宝) 就远远胜过那堆砥砆宝。也就是说,假 宝再多也值不了很多钱,如果是真宝,哪怕只 有一个, 它也胜过一切假宝。同样的道理, 真 正的大乘菩萨为众生所作的随喜、回向等功德, 也远远超过前面所有众生行持的一切广大布 施。

对学习大乘佛法的人来讲, 在学了《般若 摄颂》后、大家都应该懂得大乘佛教的教义。 我本人就从中得到了很多很多前所未知的东 西, 虽然以前自己已经学了很长时间, 但这次 也得到了很多非常好的窍诀性的比喻和教言。

《大丈夫论》里面讲:"虽名施一人,是为 施一切, 所以名一切, 大悲心普故。" 其意是说, 虽然我们是布施给一个人、但发心是为这个人 在内的天下无边一切众生, 正因为是这样, 所 以这个布施就叫做"布施给一切众生",为什么 呢?因为大悲心遍于一切之故。这是一个很有 特点的窍诀。比如说, 我今天将二十元钱布施 给路上的乞丐, 虽然是给他一个人, 但我是用 菩提心来摄持的——愿这个乞丐在内的天下无 边众生得到无上圆满的佛果; 虽然我的行为只 遍于眼下这个乞丐, 但我的心已经遍于所有众



生, 所以我能得到布施一切众生的利益。

在《大方广十轮经》里、也有一个很好的 教证: "乃至施少分,皆为除众苦,不令受少果, 应获上福田。"意思是说,乃至给众生布施非常 少的东西, 都要观想解除十方世界所有众生的 痛苦, 若能如此而行, 所得到的果报就不会少, 应该获得无上福田的佛果。

所以我们在布施、发心的时候, 都要想到 众生。因为所有佛法窍诀性地归纳, 就是断除 自私自利的心而利益众生。对每一位佛教徒来 讲,不管你是否愿意接受,如果要真正趋入大 乘妙道, 就必须以这个原则来衡量自己。若真 正做到, 行持善法就不会有困难。

我以前用过一个《华严经》的教证、这个 偈颂我很喜欢,它说:"常观第一义,不求自利 乐,但愿益众生,以此庄严心。"其意是说、要 常观空性的意义, 不求自己的利益, 还要发愿 利益众生,也就是说要观空性和修菩提心,以 此庄严自心。若大乘修行人能如此庄严自己, 那他不管到哪里,自己的意愿都会如愿以偿, 护持白法的善神也会守护他。

在佛教历史上, 对汉传律宗非常有贡献的 道宣律师有这样一个故事: 当时他住在终南山, 有一次窥基大师路过时去看他, (窥基大师是玄奘三 藏门下,继承唯识为主的学说最主要的弟子。传说他叫"三车

和尚", 其原因是这样的: 玄奘三藏度他出家时, 他要求一车 美女、一车金银、一车书籍33相随、玄奘法师也答应了。当这 三车来到大师寺院时, 窥基大师因听到钟声而复苏了前世的习 气, 然后他把三车全部退回去, 从此开始了真正的出家生活。 通过认真修学,他得到了法师的秘要,成为唯识宗第二代祖。) 他想:应该让他看看我的修行成就。因为他日 中一食,每天中午都有天人来送饭。结果当天 天人并没来送饭,他饿了一下午。

到了晚上的时候, 道宣律师一直夜不倒单 地坐着, 而窥基大师像一般人那样睡着。早上 起来的时候, 道宣律师说: 你昨天一直打呼噜, 吵得很。窥基大师说:你装模作样坐得还是很 好,但从你身上扔出去的虱子哭了一晚,因为 你把它的腿摔断了,也吵得不让我睡。

早餐后窥基大师就离开了, 中午天人依然 前来送饭, 道宣律师不高兴地问: 为什么昨天 不来? 天人说: 你昨天的客人是位大菩萨, 他 的护法神密密麻麻满山都是,我们根本进不来。 这个时候他的傲慢就完全被摧毁了。因为他一 直认为: 自己戒律很清净, 修行非常精进, 各 方面都很了不起。但与真正的大乘菩萨一比较, 自己的境界却差得很远。据说,从此之后道宣 律师就认真学习大乘佛法,通过修行,终成一

<sup>33</sup> 三车有不同说法,诸如:一车书籍,一车奴婢,一车酒肉:一车经书, 一车美女,一车酒肉;前车载经论,中车自乘,后车载家妓、女仆、食

代祖师。

因此大家一定要了知,大乘发心和修行的功德非常广大。否则在短暂的人生中,自己虽然很苦行,也下了很大的功夫,却没有成为真正解脱之因,或利益天下无边众生的正因,那就很可惜。总之,通过这个公案和偈颂的学习,大家都应知道,以菩萨的善巧方便来作布施等善事,其功德无量无边。

# **3二、无愈而**施**含之**功德: 若菩萨于众生施,不执我所不惜事, 彼生善根增大力,犹如无云上弦月。

如果菩萨对一切众生作布施后,对布施的福德不执为我所,对所布施的事物也不吝惜,当然这必须远离我和我所,假设他这样一无所执、不惜一切地慷慨布施,而不分别众生可爱,以及怨之与亲,(听说一个居士布施钱时,非要看见所施之人,如果可爱就给,不可爱或看不惯就不给。)而对所有众生平等布施的话,那这种布施所生的善根就具足断除障碍的大威力,而且其功德和智慧力与日俱增,就像万里无云、具足白光的上弦月一样,住于高空遣除一切众生的黑暗。

《入中论》中也说:"极喜犹如水晶月,安 住佛子意空中,所依光明获端严,破诸重暗得 尊胜。"《金刚经》亦云:"若菩萨心住于法而行 布施,如人入暗,则无所见;若菩萨心不住法 而行布施,如人有目,日光明照,见种种色。" 所以我们在这里可以这样讲,菩萨布施的光芒 能照亮整个世间众生的心灵,遣除他们吝啬、 执著等深重黑暗,从而现见万法真理。

通过这次学习布施波罗蜜多,我相信很多人以后都知道应该怎样发放布施,如:不要耽著施物,也不要想通过布施让自己获得利益等。现在很多人是这样的:表面上虽说想利益他人,但实际上就想通过某个途径来炫耀或宣传的已,很多以捐钱、捐物等方式做慈善的人就有过其份的目的,所以他们往往利用新闻媒体和其这样的目的,以让自己公司的名声提高,让许许多多人都了知自己的身份。当然,大菩萨为了达到利益众生的目标,暂时宣传自己,按照大乘经论的教义来讲,也未尝不可。

正因为大乘教法一再强调要断除自私自利的心,所以我们在有条件、有能力时,就要作财、法、无畏三种布施。而且在布施的过程中,也不要认为自己很了不起,自己有如何如何的功德,以及希望将来获得快乐等,唯一的自的就是要利益众生。在利益众生方面,我也再三提醒过大家——一定要愿众生获得佛果。比如效生,不仅要让它们解除屠刀下的痛苦,还要愿它们将来都获得佛菩提。为什么我们要在这

<u>.</u>

些众生耳边念诸佛菩萨的名号,还要为它们发 愿、回向呢? 其目的就是为了让它们结上善缘, 真正在相续中播下解脱的种子。这样的话、自 他众生将来都会获得无上菩提。

的确,活在人间的时候,有许许多多善巧 方便方法可以行持。比如,有些人没有条件作 放生、传法、财布施等善事,但可经常在心里 观想、比如随喜、回向等、以这样的大乘善巧 方便就可利益众生。所以我觉得、不管是什么 人, 只要学习过大乘佛法, 以善巧方便的心态 来摄持并不会很困难。因此、大家在日常生活 中经常都要运用, 否则我们所修的法很有可能 堕入小乘。而这一点谁都不愿意, 所以大家都 要善巧方便而作。

就像社会有天翻地覆、日新月异的变化那 样——以前是农业时代,后来是工业时代,现 在是信息时代; 作为修行人, 也需要以能让自 他最方便、最快速地获得广大利益的善巧方便 方法来摄持, 这就是明智的选择。当然, 从宗 教的教义上讲,不可能有这样的改进和发展, 也不需要。

## 第五十六课

下面讲《般若摄颂》最后一堂课。

#### 第六品

戊二 (宣说道之果) 分二,一、分别道之 果,二、道圆满之果。 己一、分别道之果:

菩萨布施离饿鬼,中止贫穷诸烦恼, 行时广得无量财, 布施成熟苦有情。

上面已经对六波罗蜜多作了详细介绍、现 在分别讲各道的果。大家都知道, 菩萨所有圣 道无一不包括在六波罗蜜多当中, 也就是说, 整个大乘的教法和《广般若》的教义、全部包 括在布施、持戒、安忍、精进、禅定、智慧六 度中,下面则从果的角度对六波罗蜜多作简单 叙述。

首先讲布施度: 菩萨依靠布施能远离饿鬼、 中断生生世世贫穷、断除一切烦恼。可能有人 会想: 断除贫穷、不生饿鬼是对的, 怎么能断 除相续中的烦恼呢? 其实, 断除烦恼依靠布施 也可以实现。为什么呢?因为,无缘布施是以 智慧波罗蜜多摄持,依靠它就能断除自相续中

包括习气在内的吝啬、贪执等无明烦恼; 而给 众生作法布施后,人们就能懂得法理,这样相 续中愚痴、悭啬等烦恼就可从根本上断除。因 此可以说布施能遣除烦恼。还有, 菩萨在行持 布施波罗蜜多的过程中, 生生世世能获得无量 无边的财富和无穷无尽的受用;而且依靠财布 施和法布施, 能成熟无量无边的众生, 让他们 远离痛苦的因和果, 直接或间接获得暂时、究 竟的快乐。

在《大宝积经》里也讲:"施心无所逆,于 财无吝惜,信解诸佛法,生生获财富。"意思是 说, 布施的心不被违缘所转, 对财富没有吝惜 之心,还信解佛教的究竟意义,这样就不会堕 入饿鬼,生生世世都能获得无尽财富。所以大 家都应懂得布施的无量功德, 在日常生活中有 一些财富时, 也要尽量布施给有缘众生。同时, 哪怕我们懂得一个偈颂以上的佛法内容, 也应 与有缘众生分享。虽然在表面上我们只给他们 讲了一堂课, 或只在某一个道理上与他人进行 了交流, 但别人获得的利益却远远超过得到金 钱、地位以及其他享受。因为, 在所有世间财 富中,智慧的财富最无上。故我认为,在所有 布施中, 法布施最重要!

所以, 若想获得财富, 就要努力布施。对 有些人来讲,对世间有漏财富还是比较重视或

执著的。但最要紧的是什么呢? 就是要获得信 心、精进、智慧等无漏财富。那它们的来源是 什么呢? 需要这么一个过程: 首先要依靠善知 识获得法布施,之后再思维和修行,这样就能 通达法义。

以上讲了布施波罗蜜多,下一个偈颂讲持 戒和安忍度:

依戒能断旁生体, 离八无暇恒得闲, 忍得广大微妙相,宛如金色众乐见。

依靠持戒, 能断除转生为海陆空中形形色 色的旁生躯体, 还能远离八无暇而恒得闲暇, 这样学习佛法就有真实的时间。所以大家务必 清楚,通过受持戒律才能得到人身。如果下辈 子想转为人, 进而弘扬佛法、利益众生, 即生 中就要受持戒律。没有受持戒律,功德的所依 就没有, 甚至根本不能保证不堕恶趣。当然, 这也是诸大德一直强调"守戒是一切功德之本" 的原因。

在《大萨遮尼干子所说经》里讲:"一切诸 如来,安隐住涅槃,断诸恶趣道,皆由持戒故。" 意思是说, 一切如来的安隐涅槃, 断除一切恶 趣的种子和习气, 其来源就是持戒。如果没有 持戒的功德,就不能保证不堕恶趣,也不能保 证功德增上——暂时获得善趣、究竟得入涅槃。

<u> জণ্ডি</u>য় - 315 - *বে*জিন্দ্র

所以大家一定要清楚持戒非常重要!

通过安忍能获得广大、微妙的殊胜相好身, 就像释迦牟尼佛的身相一般, 宛如金色, 极其 端严,众生见到都非常欢喜。《大乘理趣六波罗 蜜多经》里也讲:"菩萨如是以安忍力,所生之 处容貌端正,一切众生之所乐见,于大会中常 为诸佛之所称叹。"

当然,修安忍还是有一定的难度,但修后 生生世世感受的果报却非常快乐,所以很有意 义。为了增加安忍心, 我们也应常看前辈高僧 大德和佛陀的传记。佛陀在《大宝积经》里讲: 在因地时、我曾转为一名叫修行处的仙人、当 时有五百健骂丈夫(特别擅长骂人的人)一直用各种 恶语来谩骂,不管我到寂静的地方,还是在城 市里面,也不分行住坐卧、白天黑夜,他们一 直跟着我,而且是用世上最难听、最难以接受 的语言来毁辱, 时间长达五百年。在整个过程 中, 我对他们没有生起一刹那的嗔恨心, 恒时 用慈悲心来观察、悲悯、救度之心异常强烈。

而我们,不要说五百人在五百年中谩骂, 就是一两个人对你说一两次难听的话,也气得 不得了。对学习大乘佛法的人来讲, 若一听到 别人对自己说恶语,就特别生气,而不能转为 道用,那就说明我们的心还很狭窄。如果心量 真正很大,即使有人骂,也不会生气。《成实论》

里有两个很好的比喻:如果谩骂小人,就像用 一块石头砸在小鸟上一样,一下子就重伤了, 根本无力自拔,非常痛苦;如果大人受到别人 谩骂,就像大象身上降下花雨一样,会更快乐。 所以大家皆应经常用这两个比喻来反观, 看自 己到底像石头击鸟那样、还是像在大象身上降 下花雨一样。

若我们能在任何对境现前时如如不动,就 像刚才那位仙人一样,那就获得了很高的境界。 《大宝积经》里讲:"汝当如山王, 其心安不动, 毁骂及捶打,一切皆能忍。"若我们能以这样的 安忍心来对待一切众生,将来就会像世尊的身 相一样——众生乐见,可以获得这样的果报。

这是讲的安忍和持戒, 下面一个颂词讲精 进和禅定:

精进白法不减失,得无边智佛宝库, 禅定舍弃呵欲妙,成就明通及等持。

首先讲精进度:依靠精进,包括地道功德 或境界在内的一切善法,不但不会减退、消失, 还会与日俱增、越来越超胜、而且佛陀无量无 边的智慧宝库, 也能轻而易举地得到。也就是 说、精进是世出世间一切功德的来源。若没有 精进,不要说获得出世间佛道的成就和其他超 越凡夫的境界, 就是一般的世间事业或事情也

<u> জণ্ডি</u>চ - 317 - টেণ্টি

<u> এক্টি</u>ট্র - 318 - ফ্রেট্র

很难成办。反之, 若有精进一切功德都能成就。

在世间, 为什么有些成功人士在短短的人 生中就能做出那么伟大的事业, 其实这与他们 的毅力和精进还是有很大的关系。在《正法念 处经》中有个很好的偈颂:"若于世间义、若出 世间义,皆由精进力,一切得成就。"这个颂词 大家都应记住。其意是说,不管是世间的事还 是出世间的事,全部都要依靠精进力才能成就。 如果非常懒惰,不要说大事,连吃饭、睡觉等 也很难成办。如果在吃饭时说:不行,你一定 要喂我! 喂的时候也懒得张嘴, 还说: 你可不 可以帮我打开嘴, 我现在不想动。这样的话, 要吃饭也很难。若有精进、不说任何一种世间 功德, 就是出世间的无量无边佛陀功德宝藏也 能轻而易举地获得。所以精进非常重要!

依靠禅定,能舍弃过患非常严重、安乐极 其微小、受到圣者呵责的欲界各种妙欲。还能 获得三明三通34:三明是宿命通、漏尽通、他心 通,宿命通能了知自他的前世,漏尽通能断尽 一切烦恼习气,他心通能无碍了知世间人或众 生的心态; 三通指天耳通、天眼通、神境通, 天耳通能听到世间大大小小的声音, 天眼通能 见到世间大大小小的色法等,神境通(也叫神足通)

34 另一种说法为: 三明指宿命通、漏尽通、天眼通, 三通指他心通、天 耳通、神足通。

能在山河大地等一切处无碍行驰。有些经论中 讲:外道除了漏尽通以外,其他五通都有,因 为漏尽通必须通过无我智慧来断除一切烦恼习 气,所以只有佛道中有。

依靠禅定,还能获得狮子奋迅等三摩地。 关于狮子奋迅等持、《现观庄严论》等中讲:就 像狮子的声音其它野兽听到就极其畏惧、而同 种姓的狮崽却极其欢喜一样, 狮吼般的佛陀大 三摩地, 小乘劣种种姓听到就极其恐惧, 而大 乘菩萨种姓不但不害怕还会以欢喜心来趣入; 就像狮子蹲坐起身极为迅速一样、入定、出定 极其快速;依靠这种三摩地,千百万等持都能 直接开启并运行。依靠禅定能获得诸如此类的 很多三摩地。

总之, 在修学过程中禅定极其重要。若没 有禅定,断证功德(获得智慧、断除烦恼)就很难现 前。在《根本说一切有部毗奈耶杂事》中讲过: "若人无定心,即无清净智,不能断诸漏、是 故汝勤修。"意思是说,如果没有一个禅定的心, 清净的智慧就无法开启,也不能断除有漏的烦 恼障和所知障, 所以一定要勤修禅定。正因为 如此、大家在修行中一定要以安住的方式使心 静下来。如果心没办法安住,每天都散乱——经 常生起特别可怕的贪心、嗔心、还做一些特别 过分的非法事情, 那就没有断除障碍和现前功

<u> এক্টি</u>য় - 319 - *তে* 

<u> জণ্ডি</u>য় - 320 - *ব্ৰেণ্ডি* 

德的机会。确实,基本的心态都不能把握,跟世间凡夫人一模一样,出世间的功德又怎能现前呢?

但大家都要了知,禅定、精进皆依自我奋发努力,这一点修持般若法门的人皆应牢牢记住。否则,完全要依靠他人来劝助、提醒,也有一定的困难。如果我们能严格要求自己,不管修任何一个法都不会有困难。

关于禅定和精进的道理, 以禅宗十祖的公 案可作总结。据《景德传灯录》等历史资料记 载:十祖胁尊者很稀有,他在母胎住了六十年, 降生时头发胡子全都白了, 因为很难出生, 所 以叫难生。他是中印度人、在九祖前听受佛法 并出家。因他出家时已经八十岁了, 所以很多 城市里的人都讥笑他,说:八十岁的人还来僧 团,完全是为了混饭,除此之外不可能做什么, 因为出家人要么坐禅、要么精进念诵、而他什 么都不会。受到别人的侮辱和轻蔑后, 胁尊者 非常地精进,他夜不倒单,并在心里发下猛利 誓言: 我一定要精通三藏, 并获得真正的修行 境界。后来他在三年中, 把三藏全部通达, 并 完全了达了一切诸法的本性,也就是说大彻大 悟了。自然九祖也把衣钵传给了他。后面的部 分《大唐西域记》里也有,前面他住胎六十年 只在《景德传灯录》、《佛祖统纪》等史书中有

记载。

所以,如果我们非常精进,像禅宗十祖那样,也可通过自己的禅修和精进力达到一定的模像和精进力达到一定界。有些道友认为:我现在已经五十岁了,或六十、七十岁了,所以没有希望了。其实实没有必要这样生脆弱心。十祖八十岁才出家,最终也获得了证悟,而你还没有到八十岁,即使到八十岁,也有可能精进背诵因明马上通外使到八十岁,故得法师学位,最终胜伏一切外道的辩论者,并降伏一切不信佛教的种类(犹种族)。

以上讲了精进和禅定,下面讲智慧:

依慧遍知法自性,真超无余诸三界,人中之尊转宝轮,为尽苦于众说法。

依靠智慧能完全了知一切万法的空性道理,进而断除相续中的各种实执,真正超离三界轮回获得佛果。大家都知道,谁获得佛果,他就是人中之尊。作为人中之尊,他会驾驭一切世间事业,不断旋转事业宝轮,也就是说摄受无量无边的众生,降下法雨,灭尽众苦。

大家都清楚,要尽苦必须断除自他相续中的实执;要断除实执,就需要内教人无我和法 无我的空性智慧,依此相续中的一切罪障皆可 净除。麦彭仁波切在"五宝剑"里说:贪嗔痴

<u> জণ্ডি</u> - 321 - *ডে*ণ্ডি

<u>্রক্তি</u>ট্র - 322 - *ক্রে*টি

慢疑(或嫉)五毒烦恼皆应断除,怎么断除呢?比如贪心,因为它是贪者自己缘所贪对境产生的,所以应首先观察所贪对境。当用《中观根本慧论》《入中论》等中观论典的推理进行观察时,任何一个所贪对境也不可能存在;既然对方不存在,那我也不存在;若没有对方和我,贪心存在,那我也不存在;若没有对方和我,贪心不会有。这样贪心就从根本上断除了。如果贪心断除,以此类推,其他烦恼也可斩断。以及一切轮回的苦因、苦果。

总之,依靠智慧度能通达万法、成就佛果,还能为众生脱离苦海转妙法轮。虽然我们现在还没有获得佛果,但在座的道友对佛理还是有所认识,在这个时候,若有机会就要把此理与人分享,以让他人相续中的烦恼、痛苦断绝,这一点很重要! 所以大家一定要认真学习这方面的道理。

#### 第七品、第八品

己二、道圆满之果,

此法圆满彼菩萨,受持净土摄净情,受持佛种及法种,圣僧之种一切法。

修持六波罗蜜多所获得的究竟果位是什么呢? 就是佛果。那佛果的来源是什么呢? 任何

那佛陀具体有什么功德呢?第一,他能受持内现清净的密严刹土,也就是说,佛陀修建的清净刹土全部像极乐世界或其他刹土那样现前;第二,他能摄受内清净有情十地菩萨为眷属;第三,能受持十方世界所有佛陀,因为在法界中所有佛陀无二无别;第四,能受持一切禁法和证法;第五,能受持一切僧众;第六,所有利乐有情的事业、法门等全部能受持。

可见,佛陀的功德非常高深,很难用语言来描述。但总的来讲,就是断除障碍、现前智慧和利益有情,以这三个方面可以概括。《妙法圣念处经》中说:"最上妙觉位,二障悉皆亡,湛然恒不动,利乐诸有情。"其意是说,在最上佛位,烦恼障和所知障全都没有,湛然的智慧

<u> জন্</u>টা - 323 - ক্তিৰ

<u> জণ্ডি</u>চ - 324 - *তে*ণ্টি

恒时无有动摇,并不断地利乐一切有情。讲《现观庄严论》时是三大<sup>35</sup>: 断除烦恼大、现前智慧大、饶益有情大, 跟这个偈颂所讲的道理基本上是一样的。

总之,本颂是讲在圆满佛果后利乐无边众 生,而这就是六波罗蜜多圆满的果。

丁三、內內是宣说之必要结尾: 疗众生疾大明医,示慧说此菩提道, 摄功德宝菩提道,为众生得说此道。

<sup>35</sup> 指断大、证大、心大。颂云:"胜诸有情心,及断智为三,当知此三大,自觉所为事。"

所以我特别希望让世界上更多众生能懂得大乘空性法门,如果真实了知,在这个世界上生活或生存就不会有众多苦难。当然,法没有入口,只停留在表面上,也得不到真实的利益。比如,一个人非常渴,但水并没有入于肚中只含在嘴里,恐怕也很难解渴。同样的道理的法全部当成耳边风, 那就不可能没好你的心病。如果法能融入心,哪怕只有一定会有很大的好处。

可见,只要众生能真正享用这样的甘露妙法,他得到的利益就相当大。《大般涅槃经》里讲:"世尊甘露药,以施诸众生,众生既服已,不死亦不生。"意思是说,以世尊的甘露妙药布施众生,让他们服用,众生在服后,就会获得不死不生的金刚身,而不仅是肉身的恢复。虽然这非常殊胜,但可惜的是,在世间中真正能享用甘露妙法的人并不是很多。

本颂讲,世出世间所有功德全部归集于《般若摄颂》当中,故其名又为《摄功德宝经》,也称为摄功德的大菩提道,也就是说,它是真正的菩提妙道。因此,我希望有机会的时候,在座的道友都要对无量无边众生宣说这样的妙道。现在我们传承已经圆满,里面所讲的道理

<u> এক্টি</u>ফ - 326 - *টে*টি

党所为事。" **\_\_\_\_\_\_\_**デ**②**> **- 325 -** そりで

我也引用了大量教证和前辈大德的教言来诠释,最主要的还有麦彭仁波切所著的《般若摄颂释》作参考,其金刚语虽然文字不多,但真正解释了甚深般若的究竟密义,依靠这些我们就可为有缘众生讲述般若空性法。

佛陀亲口宣说《般若摄颂》时,许许多多有缘众生——阿难尊者、须菩提等近眷属(近的所化众生)有机会在佛陀前亲自聆听法音,这是本经的首批所化。远的所化众生虽然没有这样的机会,但传承上师的言教却一脉相承地传到现在,那我们也能间接获得佛陀的言教。不管是直接还是间接,听受了这个般若空性法,就能得到不可思议的利益。

我在前面也讲过,麦彭仁波切在《摄功德宝经释》的开头说:这个《般若摄颂》,如果传讲或者听闻,就能获得所有般若听闻或讲述的功德。我觉得这一句话每个人都应再三反经》大家都知道,我们现在要一一读诵《大大藏一里的般若经,还是有很大的困难,就是读般名一致大大了四年时间才翻译出来的《大大家听节》以上,是有没有没有。我们要全部学,在短暂人生中有没有这个机会也很难说。而这次大家听了《般若摄颂》

后,都有听一切般若的功德,所以应该生起欢喜心。我虽然讲得不是很好,但也尽力了,因为我已把自己的智慧和力量全部掏出来给大家作了叙述,所以我也肯定有讲述所有般若的功德。

关于般若的功德,我在前面也讲过,释婚年尼佛在接近圆寂时,跟阿对亲生部隐没、忘者没以一点强强的方式说:其余经教全部隐没、忘者没有知恩心、为者法门只言片语心、恐恐不是,如果你们对我有知恩坏、隐没不知是,不是我们不能让它毁坏、四千法门中,若是一个实验,不是特别可惜,唯一是有别的人识。对德、利益,一定要的人识。

我特别高兴,这次传讲般若的整个过程善始善终,没有出现任何违缘。在末法时代,这么大的经典要圆满讲闻也不是很容易。虽然麦彭仁波切写注释只用了十四天时间(从一个月的十四号开始,到该月下旬二十八号结束),这在注释的后文当中有;而我们都没有这样的文殊菩萨的智慧,你们也学得慢,我也讲得慢;但不管怎么样,我们都把整个般若五十七堂课(包括"为什么要学《般

<u> জণ্ডি</u>য় - 327 - <u>টেণ্ডি</u>

<u> জণ্ডি</u>য় - 328 - *তে*ণ্ডি



若摄颂》")全部圆满了。所以大家皆应生起欢喜 155

对古代大德来讲这也不算什么, 因为他们 一辈子都讲经说法;对古代修行人来讲,他们 也愿意一辈子听受佛法, 所以也很简单。但对 现在社会来讲、我们自他圆满五十七堂课、都 算是一个比较大的工程。所以我在这里特别感 谢三根本和护法神, 因为他们在我们闻思修行 和讲述的过程中, 赐予了种种顺缘、遣除了各 种障碍。的确, 在每一位有缘者的心相续中, 得到不同程度的般若空性的利益和境界,以及 获得世出世间各方面的超胜智慧, 和共不共的 加持与悉地, 这些都是依靠传承上师和诸佛菩 萨不可思议的力量产生的。

对我本人来讲, 在如今这样的时代能圆满 这种法,特别感谢莲花生大士、二十一度母, 还有紫玛护法神为主的护法神。如果他们无形 的加持和力量没有,在浊世这么甚深的空性法 门要传讲圆满也是很难实现的、虽然不是特别 长, 只有五十七堂课。因此我在这里随顺世间 缘起,再次对所有三根本和护法神表示感谢。 而其他方式也报答不了他们的深恩厚德, 所以 我发愿在有生之年乃至生生世世尽力利益众 生、弘扬佛法,以此作为法供养。

这次传讲,不管是依靠网络、电视来听受,

还是在现场听闻,很多道友都圆满了传承。的 确,很多佛友从开始到结束,哪怕一天的课都 没断过,一直非常精进地听受。对他们来讲, 这是证悟般若空性的甚深缘起。确实, 任何一 个法没有中间夭折, 以这样的缘起, 生生世世 都能得到无穷利益。对集聚所有般若法门的《般 若摄颂》来讲,如果你没有中断、圆满听闻, 我想这就是将来证悟空性的殊胜缘起! 虽然我 没有他心通, 也不知道因缘到底是怎么样, 但 依靠上师和前辈大德的教言来推、这个结论应 该是肯定的。

我以前也讲过不要断传承, 但有些人在传 讲的过程中,就自作主张到别的地方去成办自 他的事情, 比如受戒、灌顶等。我也劝过部分 人, 但他们必须要走, 那给我打不打招呼实际 上也是一样的。有些问我时,我对他们说:传 承还是不要断吧、传承断了不太好! 他们也比 较听话, 所以传承也是圆满的。

还有,学院有许多发心人员,包括在我传 讲的过程中创造各种顺缘的, 以及作书、作字 幕、做光盘、摄像等前期后期许许多多工作人 员,学院外也有许多发心从事制作、流通等的 佛友, 他们在弘扬般若空性、利益有缘众生心 态驱使下, 抛弃了很多自己的重要事情, 我在 这里也对这些结上善缘的发心人从内心深处表

<u>জ্ঞি</u> - 329 - *তে*ি

<u> জ্র</u>িট্য - 330 - *র্ভৌ*্র

示感谢;同时依靠诸佛菩萨和传承上师的加持, 愿他们相续中真正获得明空无二的般若空性境 界,这是上师三宝的加持,愿他们的。

还有, 在我们传讲的过程中, 有一些恶魔 以及人和非人因前世的因缘产生邪念、邪见以 及损害之心,并以自己的身口意制造种种违缘, 但最终都成了我们修行的顺缘。依靠出世间诸 佛菩萨的加持和威神力,愿他们相续中早日生 起菩提心, 趋入正道, 得到暂时、究竟的利益。

总而言之,《般若摄颂》已经传讲圆满。在 此时、我非常希望道友们能详详细细地看麦彭 仁波切在《般若摄颂释》后面写的偈文。这些 偈文讲述了《般若摄颂》的一些功德(虽非全部, 也可间接理解),比如说:不管谁见、闻、忆念此 法,他相续中的邪见、迷念全部都可摧毁;有 此法宝安放的地方、当地非人、邪魔等的危害 全都可以遣除……原每个人都能现前这些功 德。

法王如意宝以前也讲过:如果能把《般若 摄颂》传讲圆满,即使一辈子没有成办其他善 事也心满意足。所以我确实有一种欢喜的心态, 因为一个人的一生很短暂,在短暂的人生中能 做出这么一件有意义的事情, 获得人身也很有 意义。在座的道友当中,可能有人也会这样想: 人的一生很短暂,以前我依靠恶知识的引诱造

过很多恶业, 现在能把这么甚深的法听受圆满, 这也是人生中的一件大事。但世间人认为、人 生最大的事情就是上班、工作、成家、生子等 琐事; 而修行人认为: 对生生世世有意义的事, 才具有大功德和大意义。

因此我希望在座的道友能经常念诵《般若 摄颂》,如果不能念也要随身携带,对病人等可 怜人也应以《般若摄颂》来加持, 因为它有特 别大的加持力。我们学院也从各个地方传来了 很多有关依靠《般若摄颂》的加持遣除各种违 缘的消息,比如:有些病人带《般若摄颂》后, 病马上就痊愈了,等等。

有一个人一直处于昏迷状态,一位佛友将 《般若摄颂》塞在他的衣服里,不久这个昏迷 的人就苏醒过来了。对这件事情, 我们这里很 多道友的说法不一样,所以我亲自打电话问过 现场的人。他们都说:已经见到了特别可怕的 打打杀杀的场景, 还见到了阎罗王那样恐怖的 人,这个人让他拿出证件,他马上拿出《般若 摄颂》,这人说:你不应该到这里来,还是返回 去,后来他就从昏迷中醒过来了。本来他们家 从来不信佛教,后来他本人和他的家人全都信 佛了。以这个因缘、当地已有三十多个人在学 佛、以前当地并没学佛的团体。我相信、这么 多人不可能都说妄语。



依靠《般若摄颂》,确确实实出现过很多奇 特的相。当然,要宣传佛教中出现的超越一般 人境界的事, 还是要坚持有理有据的原则。以 上我宣讲了《般若摄颂》的些许功德。我相信, 尤其是我们这一代或下一代,《般若摄颂》在人 间比《金刚经》弘扬的范围还要更加广大。

不管怎么样,般若空性和《般若经》的力 量永远都不会消失,因为对众生界来讲,它们 是唯一的妙药。但愿诸佛菩萨和一切善神护法 加持、凡是对空性有信心的人的相续中都快速 得到这种超胜的力量,让他们斩断各种轮回迷 网, 遣除种种邪见, 用智慧的金刚语摧毁世间 各种痛苦苗芽, 让无边众生获得无上佛果。

乙四 (末义) 分二:一、无余宣说剩余经 义之白而总结:二、 台表明来源可靠而说译师 之译跋。

丙一、无余宣说剩余经义之白而总结:

圣般若摄颂圆满!

西二、 为表明来源可靠而说译师之译跋:

印度堪布布雅嘎热桑哈与主校译师万得拜则 (即著 名三大译师之一的噶瓦拜则) 由梵译藏并校勘抉择。

堪布索达吉 2008 年 8 月由藏译汉, 2010 年 9月8日传讲圆满,历时两年。

这以上《圣般若摄颂功德宝经》直接宣说

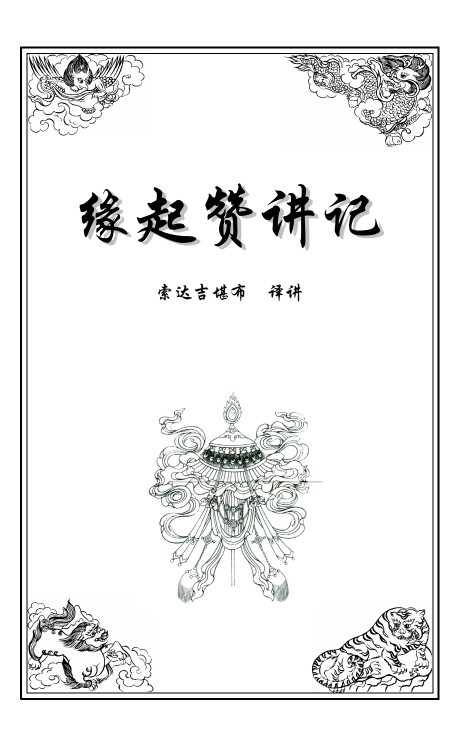
的意义已经解释完毕。

#### 甲二、依照间接宣说道规观而解释:

对应道现观次第的内容, 当从他论(指表彰 仁波切著的《经论对照》) 中了知。

最后愿自他一切众生获得智慧甘露的真实 滋润,心相续中的解脱苗芽快速开花结果! 谢谢大家!

般若摄颂浅释





## 第一课

今天给大家宣讲的是宗喀巴大师所造的 《缘起赞》。在藏传佛教中,《缘起赞》是一部 非常殊胜、深奥的论典, 国内很多大德特别重 视,四众弟子经常学习,国外的大德也常以英 语、日语等语言来传讲。上师如意宝在世时, 也经常宣说宗喀巴大师的《缘起赞》的殊胜内 容,还说:作为后学者,如果不能广闻博学宗 大师浩如烟海的法门,至少也要学习《缘起赞》、 《三主要道论》等简短论典。在学院中, 这是 第一次用汉文来传讲。

据说, 宗喀巴大师造《缘起赞》有这么一 个缘起: 大师在西藏求法时, 在苦行过程中面 见了文殊菩萨,并得到如下授记:将来你依靠 龙猛菩萨、圣天论师等的加持可以开悟、还能 度化无量众生,但在此之前一定要精进积累资 粮等。后来他在梦中见到了五位中观论师 ——龙猛菩萨、圣天论师、佛护论师、月称菩 萨、清辨论师、佛护论师把一部《佛护论》(大 家都知道,以前讲《中论》时说过)放在宗大师的头顶 作了加持,之后他就从梦中醒过来了。大师立 即找来这部论典、读至"外境于名言有、自性 于胜义无"一句时就开悟了。(有些说是依《中论·第

十八品》"若远离蕴体、则无蕴体性"36这一颂开悟的。) 开悟 后,他对整个缘起空性法门生起了无比的信心, 对本师释迦牟尼佛也生起了不退转信。以此因 缘他作了《缘起赞》,也就是说,这是大师开悟 后所造的第一部论典。

此论造成后, 受到了人们的广泛欢迎。有 一次、宗喀巴大师两大弟子之一的甲曹杰、在 一个寺院的旁边听到一位僧人在读诵一部词句 非常优美的论典, 里面的内容也让他无比欢喜。 他当时认为, 这么殊胜的论典藏地任何人都不 可能造出来,应该是印度月称论师或龙猛菩萨 的善说。后来才得知,这部论典并不是印度论 师造的, 而是宗喀巴大师造的。于是, 他对宗 喀巴大师的证悟, 以及造论用词等方面生起极 大的信心,之后便以三喜依止。

确实,对很多后学者来讲,《缘起赞》是非 常重要的。我以前也说过、藏地非常著名的根 登曲佩大师在接近圆寂时对侍者说: 最好给我 读一遍麦彭仁波切所作的《大圆满愿文》、和宗 喀巴大师所造的《缘起赞》。侍者按照尊者的言 教在他耳边读了这两部论。尊者说:好了,现 在我对整个器情世界的一切幻化游舞全部了达 无余,一切都圆满成功了;除此之外别无他事,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 对照汉文,即是"若我异五阴,则非五阴相"。

你明天再过来。第二天侍者过来的时候,大师已示现圆寂。

正因为《缘起赞》的意义让很多藏地后学 者或修行人获得了不可思议的利益,国内外的 藏传佛教高僧大德才在不同场合经常宣讲《缘 起赞》,故无论是美国等西方国家,还是中国等 东南亚国家,很多人都依靠它得到了利益。

对我本人而言,以前讲《中观根本慧论》时,就特别想讲《缘起赞》,因为自己以前就看过一些《缘起赞》的讲义和注释。再加上,宣讲《中观根本慧论》所阐述的缘起空性,是本师释迦牟尼佛最无上的特点,谁也无法与之相比,而《缘起赞》也刚好描述了这一点,所以当时很想讲。但因缘非常巧妙,一直没有讲成。

记得《缘起赞》的颂词,我在2004年就翻译完毕,2007年又重新作了校对。现在是2010年,经过将近六年时间才实现这个愿望。做任何一件事情都是这样,因缘没有聚合的时候是不可能成功的,因此一直推到现在。

这次跟道友共同学习《缘起赞》,我本人心里非常欢喜。因为,通过再次学习这部论典,相信自己对本师释迦牟尼佛和他所传讲的妙法,一定会生起前所未有的信心和感悟;而在座的很多佛友如果能以清净心来恭敬谛听、认真思维、努力实修,我相信这部论典对每个人

都会带来不同程度的利益。尤其这部论典主要宣讲缘起空性的道理,如果以前学过《中观根本慧论》为主的中观法门,那在讲了这部论典 后,对空性的认识或定解就会有所进步,应该会出现跟以前不相同的党受。如果以前对《经会出现跟以前不从来没有学习过,恐怕讲《经超过学习也会了知,在我们这个世间有什么样的话说值得学习,有什么样的论典值得注意,而这也非常难得!

因为,在现在这样一个非常复杂的社会中, 人们以自己的感官已经不知所措了。也就是说, 对包括自己该学什么、该做什么、该观什么在 内的很多方向或目标都麻木不仁。在这样的时 候,前辈高僧大德给我们指示了一条解脱的光 明大道,大家都应沿着这条道路前进。

前面大概讲述了一下缘起,下面正式传讲本论。

《缘起赞》分三,一、初义,二、论义, 三、末义。

甲一 (初义) 分二; 一、论名; 二、顶礼句。

乙一、论名:

汉语: 缘起赞

"缘起赞"的意思,并不是作者唯一赞叹 缘起, 而是直接赞叹释迦牟尼佛, 间接赞叹释 迦牟尼佛所说的空性法门,也包括世俗法在内。 那以什么样的方式来赞叹呢? 大家都知道,我 等大师释迦牟尼佛首先发菩提心, 中间积累三 大阿僧祇劫的资粮,最后示现成就圆满正等觉 的果位而给有缘众生宣说八万四千法蕴。在他 所说的法中, 佛陀依靠自己的能力完全宣说了 缘起空性的甚深意义,在这个世界上,任何一 位智者、大德、学者,都没办法讲述这么甚深 的道理。所以在赞叹时说:佛陀宣说的缘起道 理, 谁也不可能宣说, 谁也不可能证得, 以此 方式赞叹。

当然, 无论是汉文、藏文还是梵文, 自古 以来佛的赞颂文就非常丰富。比如、我们以前 学过的德雪达波所作的《胜出天神赞》,还有脱 准珠杰所造的《殊胜赞》、善自在王所作的有108 节的《如意藤树》、马鸣菩萨所造的《佛所行赞》、 等等。但每一位论师的赞叹方式都不相同,比 如《胜出天神赞》,它以佛陀与各种外道本师在 见修行果等方面进行比较来赞叹佛陀超胜外 道;像《如意藤树》,它以佛陀在因地行持六波 罗蜜多的无上精神来赞叹。

但在这里并不相同, 我刚才所讲的一样, 在所有智者或伟大人物中, 唯有佛陀能以非常 精美的语言宣说缘起, 而且无量无边众生依靠 它都得到了无穷利益——离开了痛苦、获得了 安乐。大家都知道, 虽然世间芸芸众生希求的 目标就是快乐,但往往得不到,反而造痛苦之 因, 而不断在苦海中漂泊、流转。那苦海要干 涸或痛苦的根本要铲除需要什么样的因缘呢? 就是要懂得缘起。那缘起的妙法或妙药是谁发 现的呢?就是我等大师佛陀。因为他用无碍的 智慧照见了这样的秘诀, 并为无量众生指示了 这样一种解脱之道,所以非常值得赞叹!

现在世间的赞叹很多都是以虚无缥缈的语 言来空谈,有些人什么贡献都没有,但人们对 他散的鲜花、作的赞美词却相当多, 这毫无意 义。而宗喀巴大师所赞叹的对境——佛陀、确 实有这样的功德或值得赞叹的超胜之处。

相信在座的各位通过学习、思维后、都能 生起这样的定解: 原来在这个世界上还有这样 一位佛陀, 他根本不像任何外道本师, 任何世 间学者或智者都没办法与他相比。若没有学习, 那就不好说。如果真的去学习、研究、在缘起 空性这个道理上肯定会懂, 也会知道佛陀是最 殊胜的, 佛法是最微妙的, 会有这么一个境界。

乙二 (顶礼句) 分二:一、总礼:二、别 礼。

<u> জণ্ডি</u>য় - 339 - *বে*জি ভ



## 顶礼上师文殊师利!

宗喀巴大师在造论之初首先顶礼他的传承 上师和文殊师利菩萨。这是总的辨别三藏的顶 礼。

#### 丙二、别礼:

依凭照见与阐扬,智慧妙说堪无上, 彻见传授缘起者,至尊佛前稽首礼。

作者首先以总领全论的方式顶礼我等大师 释迦牟尼佛。

佛陀依靠、凭借自己的能力、完全照见了 缘起空性的意义。所谓缘起分胜义缘起和世俗 缘起: 世俗缘起指万事万物都是依靠因缘而起, 因缘聚合而不起的法,或不是因缘而生的法, 在这个世界是没有的; 胜义缘起则指这样因缘 而起的法在胜义中远离四边八戏等相状, 而这 就是万事万物的本性。佛陀以他的尽所有智和 如所有智、完全能照见胜义空性的一切法和世 俗显现的一切法。在照见这样的缘起性空的道 理后, 他还在有缘众生前直截了当地阐演了这 样的般若空性法门。正因如此, 在这个世界上, 导师佛陀及其智慧以及他的教育、说法皆堪称 无上。为什么呢?因为他已证悟了缘起空性法 门,并在众生前如是作了宣说。正因为佛陀彻

见、传授了缘起,至尊宗喀巴大师才在这样的 至尊佛陀前毕恭毕敬地顶礼。

就像这样,《中观根本慧论》的开篇也如是 作了顶礼37。而最后一个偈颂尤为关键,因为全 论以大量教证、理证宣说、抉择了万法空性的 道理, 故龙猛菩萨感念佛陀的恩德再次顶礼:

"瞿昙大圣主,怜悯说正法,悉断一切见,我 今稽首礼。"作为后学者,大家皆应以此偈经常 赞叹佛陀乔答摩大师。其意是说, 佛陀您怜悯 所有众生宣说了缘起正法, 它能断除无量众生 的邪见、迷念、无明,在想起佛陀这种恩德后, 我再次向您恭敬地顶礼。在《中观庄严论释》 的开头, 麦彭仁波切也以我等大师释迦牟尼佛 宣说深妙缘起法门来赞叹其无与伦比38。《六十 正理论》39的开首,也从证悟、宣说缘起空性的 角度来赞叹、顶礼佛陀40。

的确、佛陀跟其他世间智者并不相同。世 间智者只能在某一个领域对人类社会有贡献, 而佛陀因为宣说了缘起空性, 就能解决一切众

<u> ক্র</u>িট্য - 341 - *ত্রে*টি

<u>ණිලා</u> - 342 - ඇම

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 《中观根本慧论》:"能说是因缘,善灭诸戏论,我稽首礼佛,诸说中

<sup>《</sup>中观庄严论释》:"宣说稀有缘起道,无与伦比殊胜者,令解三有之

<sup>《</sup>中观六论》之一,即《六十颂如理论》。

<sup>40 《</sup>六十颂如理论》:"归命三世寂默主,宣说缘生正法语,若了诸法离 缘生, 所作法行如是离。"

生的心理疾病, 所以说他是非常罕见的大医王。 《根本说一切有部毗奈耶》中礼赞佛陀时说:

"敬礼大医王,善疗于心病,世尊虽在远,能 令慧眼明。"可见,虽然世尊在时间、距离等方 面离我们很遥远, 但通过他的教言、传法, 也 能让我们睁开慧眼、让心里的智慧开启。

我常想: 2500 多年前佛陀就来到这个世界 三转法轮,当时我们没有机会亲自见到佛的尊 颜,但现在有缘依止善知识,依靠他的窍诀就 能懂得缘起空性,这是非常欢喜、幸运的! 我 经常遇到一些在世间学问方面很有建树的老 师、教授、导师, 跟他们交往时, 每个人都自 以为是、认为自己学习、阐演的知识非常了不 起。可是真正用我们的智慧来观察时,在这么 庞大的世界中,在这么繁多的人类中,我们所 遇到的教育——缘起空性,在所有学问当中才 是至高无上的。

我以前也说过, 我们这里个别道友以前上 学时,为了学完几年课程,花了很多钱、做了 很多苦行。作为人,经过这一手续也有必要, 但真正从它的价值、意义上看、我觉得佛教的 空性意义, 在如今社会当中, 在任何一个高等 学校里面、都找不到与它价值、意义相等的知 识。这一点,有智慧的人应该再三观察。虽然 每个宗教都认为自己很好, 每个学说都认为自

己的主张相当了不起, 但要对众生带来暂时、 究竟的利益, 到底是依靠佛陀的教法甘露, 还 是一般世间的普通知识, 在这个问题上, 我觉 得有识之士应该再三深思。

甲二 (论义) 分五:一、以说缘起理而赞 叹,二、唯有佛陀对解脱者不欺惑,三、唯有 佛教成为解脱者的津梁;四、随念此来之深思; 五、摄义。

传讲本论时、我基本上依照章嘉国师《缘 起赞释》的科判给大家作简单介绍。

乙一 (以说缘起理而赞叹) 分三:一、断 轮回根本之缘起;二、缘起法是佛教的精华; 三、川说缘起来赞叹是最无上的赞叹。

丙一、断轮回根本之缘起:

世间所有诸衰败, 彼之根本为无明, 佛说若见缘起义,即能断除无明痴。

为什么要以佛说缘起的道理来赞叹他和他 的教法呢? 这是有原因的,并非平白无故的空 谈。因为在此世间,所有烦恼、痛苦、衰败、 毁灭等的来源或根本就是无明;而佛陀说:如 果我们见到了缘起法,世间所有痛苦、衰败等 的根源——无明愚痴就能断除。

表面上看来这个道理很简单,实际上非常 复杂, 而且还相当关键。虽然世间学者在不同

<u> জণ্ডি</u>য় - 343 - *বে*জিৰ

<u>জ্ঞি</u> - 344 - ক্ৰেণ্ডি

领域也有一些研究成果或突出贡献, 但这只是 片面性的, 唯有佛陀看清了事物的本质, 他说: 在整个世间上, 所有痛苦的来源就是无明。为 什么这么讲呢? 因为众生的痛苦要么以贪心得 到,要么以嗔心得到,要么以嫉妒得到,全部 是依烦恼而生。比如,身体产生各种疾病的痛 苦,这是我执引起的;每天都为房屋、轿车、 地位、财产而奔波,有的还不能如愿以偿,且 要遭受无量无边的痛苦、其根源也是无明 ——五蕴的假合本来不存在我,但人们反而执 著为我; 国与国之间彼此战争, 家与家之间相 互斗争, 人与人之间互相排斥, 人类不断发生 各种冲突和矛盾、其来源也是因为首先有了我 的执著、再有了我所的执著和他的执著、即将 根本不可能存在的虚无缥缈之法执著为实有坚 固的东西, 以这样的无明导致在这个世界上不 断出现诸多痛苦和不安宁。

所以大家皆应从根本上知道, 世间所有衰 败、不成功、不吉祥的来源就是无明、这种大 分别网才是一切痛苦的真正根源。佛陀在有关 经典里讲:如果我们真正懂得了无明不存在(即 空性),那依靠无明而生的十二缘起后面的支全 部都会灭亡。《方广大庄严经》中也讲:"深入 缘起, 觉悟真实。"意谓: 如果我们真正懂得缘 起法、万法的本性就已觉悟。《维摩诘所说经》

里也说:"深入缘起,断诸邪见。"所有邪见、 无明、烦恼、痛苦,全部都是对法不了解,如 果真正懂得缘起,一切都不会执著。比如,人 们每天都为地位而奔波, 其实地位只是因缘聚 合的假法,如果从根本上通达,就没什么可执 著的。

所以我觉得:世间人们就是因为没有通达 缘起空性和因缘聚合的世俗假象, 才终生痛苦; 一旦了知了缘起法,包括恶见在内的所有世间 衰败都不可能产生。《七十空性论》最后一个偈 颂也讲:"了知此缘起,遮遣恶见网,断除贪嗔 痴, 趋无染涅槃。"意思是说, 如果我们了知了 缘起,就能遣除恶见的分别网,还能断除贪嗔 痴,这样自然而然就会趋向清净无染的涅槃境 地。所以大家都应想:佛陀所说的缘起理,我 什么时候才能了知啊!

如果懂得了缘起理,轮回中就没什么可贪 的。为什么呢?因为轮回中并没什么可喜爱之 法。比如说我喜欢身体,这是因为我不知道它 是五蕴的假合, 其实真正用智慧来剖析时, 这 个身体并没什么可喜爱的。而且对身体执著, 对社会也会带来各种各样的痛苦; 对自己来讲, 你喜欢某个人、某些财产, 也会产生贪心、嗔 心等各种迷乱分别念。正因如此, 佛陀才说: 如果懂得缘起、无明和痛苦通通没有、就像人

<u> জণ্ডি</u>য় - 345 - *বে*জিৰ

<u> জণ্ডি</u>চ - 346 - *বে*জিৰ

的命根断了, 其他诸根的觉受全都没有了一样, 这在《中观四百论》里也有宣说<sup>41</sup>。

的确,其他宗教、学说当中都找不到如此 见解。现代社会学科林立,比如古希腊哲学、 物理学、天文学、社会学、人类学等,这些书 我都喜欢看,而且到现在为止一直看很多书。 人们认为世间最了不起的人物写的最出名、最 权威、最深奥的世界性巨作,不管是历史、理 学、宗教等,我基本上都看过。看了以后从来 没有觉得:这个肯定远远超过佛的缘起理。

也许有人会想:一个人没有发现,是不是

<sup>41</sup> 《中观四百论》云:"如身中身根,痴遍一切住,故一切烦恼,由痴断随断。若见缘起理,愚痴则不生,故此一切力,唯应说彼语。"

<u>ණි</u>මා - 347 - ැම්ම

人都没发现呢?我想在佛教徒当中,只不过有些人没有深入而已,若真正深入,根本容易起如此邪见,而且对轮回的痛苦和假象很愚愚看破。《楞伽经》里讲:"因缘和合法,凡愚起妄想,不能如实知,轮回三有宅。"其意是说,世间凡夫人对因缘和合法没有通达,根本早已,抢回中的法是假相。虽然佛陀在有关经典早日,还不能懂得这样的缘起理。若见到缘起,就能断除无明;断除无明,世间所有痛苦就会消亡。

# **丙二、**緣起法是佛教的精华, 尔时具有智慧者,如何依然不通晓, 相依相存缘起道,本是您教之精要?

如果知道一切痛苦的根源就是无明,见到了缘起就能断除它。在懂得这么关键的大问题时,真正具有远见卓识的智慧者(愚昧无知的人每天都人云亦云,今天跟着这个跑、明天跟着那个跑,漫无之准,那绝对不可能了知),怎么依然不通晓与断除无明愚痴相依相存的缘起道,就是我等大人生需要从轮回中获得解脱,几万四千法怎么能归纳起来,中心意义就是缘起法门,那是全还不知道它的重要性呢?所以一定要清楚,在佛陀所有法门中,最根本、最重要的就是缘起

法。

为什么佛陀亲自授记的圣者龙猛菩萨用他 的最高智慧宣说了《中观根本慧论》、并依缘起 理的方式抉择了一切万法在胜义中远离一切戏 论, 其原因也在于此。佛陀涅槃后, 龙猛菩萨 被人们称为第二大佛陀、他为众生真正带来暂 时、究竟利益的就是《中观根本慧论》, 所以大 家一定要了知、缘起法就是佛教的精华。有智 慧的人肯定知道,自己也会想:作为一名佛教 徒、所有该知道的东西中缘起空性最重要,我 一定要学到这个法门;如果通达它,我所通达 的就可以给别人传讲,这样自他就可从轮回苦 海中获得解脱。

对有智慧的人来讲,不管是小乘还是大乘, 都承认缘起法是佛教的精义。《大智度论》里讲: 以前舍利子和目犍连还没有进入佛教, 有一次 舍利子在路上看见威仪非常寂静的阿说示42比 丘,就问: 你行为非常如法,你的老师是谁? 你所学的知识是什么?他说:我的老师叫释迦 牟尼佛, 我所学的知识非常好、非常多, 现在 不能一一告诉你。舍利子说:如果你不能一一

<sup>42</sup> 《佛光大词典》:"梵名 As/vajit, 巴利名 Assaji。五比丘之一。又作阿 湿婆氏多、阿湿缚伐多、阿湿婆、阿鞞。意译马胜、马星。敬称'尊者 正愿'。其威容端正,行步稳重,为时人所称叹;一日,舍利弗邂逅之, 因感其威仪殊胜, 乃问其所从师法为谁, 阿说示乃告以佛陀开示之因缘 生灭道理,舍利弗遂归依佛门,后证得法眼净。"

告诉, 那你大概给我讲一讲可不可以? 当时他 说:"诸法因缘生,是法说因缘,是法因缘尽, 大师如是说。"(《浴佛功德经》里说:"诸法从缘起,如来 说是因,彼法因缘尽,是大沙门说。"43) 讲完这个偈颂后, 舍利子觉得这个法很殊胜, 当下就获证初果。 然后他把这个偈颂给目犍连讲了两遍、目犍连 也获得了初果。后来他们两个带着 250 位眷属 前往佛陀那里, 并皈依了佛陀。

可见, 若真正有智慧, 懂得一个偈颂 (这也 是佛教所谓的窍诀),整个一生的事情全部都解决完 了, 乃至生生世世再也不用流转轮回。现在有 人非要求大圆满和大手印,但若不契机,即根 机不适应,也没有意义;尤其学密宗加行一定 要完成,不然再深的窍诀对你也不一定有利益, 对此我确实比较担心。所以,如果你真的想修 持窍诀, 就应把这个宣说因缘法的偈颂再三思 维,到一定的时候也会懂得万法都是因缘的假 合、即世俗中如梦如幻、只承认这一点。还会 懂得胜义中不生不灭、不来不去、不常不断的 境界,虽然此境界我们用语言也没办法说,用 思维也没办法想, 但万法的本性确实如此, 而 它就是三世诸佛的密意、也是大圆满、大手印 的究竟本义。当然,这样的因缘通过很多途径

<sup>43 《</sup>佛说造塔功德经》中则为:"诸法因缘生,我说是因缘,因缘尽故灭, 我作如是说。"

都可领悟。

可见,如果是有智慧的人,谁不知道这样的因缘法门是本师释迦牟尼佛教法中最殊胜、最究竟的甘露醍醐。所以大家皆应想:这种法最让我们获得真实的利益。《佛地经论》里有这么一个偈颂:"若见缘起,即见法性;若见法性,即见诸佛。"人们都认为,所谓见到佛陀,就是见到相好庄严的佛陀形相。但真正的佛陀就是缘起,也是法性,见到它们就见到了诸佛。

所以在密法和显宗有些窍诀里讲:心正在观想阿弥陀佛时,自己就变成了阿弥陀佛。华智仁波切赞叹《七宝藏》的文章中也说:任何一个人如果正在思维《七宝藏》的含义,这个时候他与本来怙主的境界绝对无二无别。也就是说,你正在观想《法界宝藏论》或《实相宝藏论》等的究竟深义时,你的心就跟普贤王如来没有两样,或者说自己已经变成了普贤王如来。

那么同样的,我心正在观想莲花生大师, 当时我的心就跟莲花生大师变成无二无别,除 此以外再也找不到一个真实的莲花生大师。为 什么呢?因为显现上我的心正在观想莲花生大 师的形象,已经变成了这样。这是世俗的莲花 生大师。胜义当中,他的本性跟我的本性远离 一切戏论,是这样一种显空无别的境界。除了 这个以外,再也没有所谓的法性,而这也叫做 缘起。

可见,当因缘集聚以后,可现前空性,也可现前显现:众生看到的法叫缘起显现,圣者看到的法界本来面目叫缘起空性。而这就是佛陀说一切都是缘起的原因。若我们能深深认识这样的缘起道理,那就非常胜妙!

世间人也常说缘起。前一段时间我遇到一位印度的格西,他说:有一位印度人,他家死了人,一位朋友去看他,并给他一些钱。但这个人不太会说话,他说:因为你们家里死了人,我给一点钱表示一个缘起。结果那个人特别生气,因为他表示缘起的话,意味着还要死一个人。

而三、心说缘起来赞叹是最无上的赞叹; 尽善尽美怙主您,赢得赞颂方式中, 殊妙稀有堪为最,即是畅演缘起理。

在世间中,尽善尽美的三界怙主人天导师佛陀,赢得了许许多多众生不同程度的赞叹,刚才也讲了,在很多方面都得到了称赞。但在所有称赞中,最稀有、最殊胜、最微妙的赞叹就是畅演缘起理。

大家都知道,大自在派、遍入天派、梵天 派等外道宗派也经常赞叹自己的教主,但有些

<u> প্রতী</u> - 351 - *ভৌ* 



是以嗔恨心来赞叹,说自己的教主特别英雄, 能摧毁很多敌军;有些是以贪心来赞叹,说他 能束缚很多美女;有些以相好庄严来赞叹,说 自己的本师极其庄严; 有些以扶亲护友来赞叹, 说自己的主尊在世间如何了不起……其实这些 说法都不究竟。为什么呢?如果以贪嗔痴来赞 叹,那不要说是主尊,在世间人中,贪嗔痴特 别严重的人也相当多, 所以并不是独特的赞叹; 如果你说身上有相好,那不仅是他们,转轮王 也有相好;如果你从为人处世等世间法方面来 赞叹,这样的人也非常多。

儒教、道教等教派的教徒、也从很多方面 来赞叹自己的教主、其实他们的赞叹不仅自己 的教主有这个特点,就是普通人也有这种特点, 因此根本不能称为独特的赞叹。在所有赞叹中, 对佛陀的赞叹是独一无二的、尤其是以缘起来 赞叹。为什么呢?因为世间的帝释天、大仙人 等根本没办法通达缘起空性。有些人认为:我 们的教主能很长时间入定,还能显示各种各样 的神通神变。其实,很多外道仙人以及天人都 能做到,并没什么独特。因此大家一定要了知, 在对佛陀的所有赞说中, 宣说缘起法才是最无 上的赞颂。

确实, 赞颂也需要智慧! 拿赞叹上师来讲, 有些人最好不要作赞叹文,不然这样一赞叹,

反而诽谤了上师, 因为他没有智慧, 最关键的 特点根本没办法展示出来。《华严经》里、贤首 菩萨赞叹菩萨说:"又放光名慧庄严,彼光觉悟 愚痴者,善知缘起得解脱,智慧照明了诸根。 若知缘起得解脱,智慧照明了诸根,得圣智慧 诸三昧, 逮等正觉照世间。"可见, 佛陀完全知 道由证悟缘起而获得解脱的道理, 而它在世间 确实没有。

对在座的道友来讲,以前没有学佛时对这 样的问题也不会关心。学了佛以后就会问:到 底佛陀唯一不共的特点在什么地方啊? 有些 说:因为佛陀出家很了不起;有些说:因为佛 陀特别庄严、很好看、很了不起;有些说:佛 陀特别喜欢布施,很伟大……虽然这些都是佛 陀功德的一部分, 但很多外道和世间人也有, 而通达缘起空性的境界, 世间凡夫人却不可能 拥有,就是大菩萨也不可能比上佛陀的境界。 所以说, 从缘起理这一焦点来进行赞扬是最好 的。

乙二 (唯有佛陀对解脱者不欺惑) 分二: 一、建立佛教无有过失; 二、以此建立佛陀对 解脱者不欺诳。

丙一 (建立佛教无有过失) 分二:一、建 立宣说缘起空性之教无过失, 二、 心此建立其 他教法无有过失。

<u>জ্ঞি</u> - 353 - ক্তেৰি

<u>জ্ঞা - 354 - ফ্রেলি</u>

<u>}</u>

丁一 (建立宣说缘起空性之教无过失) 分三:一、说缘起空性之义;二、驳斥此是不承许之理;三、以此建立空性断除增损之见。

戊一 (说缘起空性之义) 分二;一、略说; 二、广说。

己一 (略说) 分三;一、空性为缘起之理; 二、是否通达缘起而决定能否解脱;三、以此 建立佛教胜过他宗。

庚一、空性为缘起之理;

言某某法依缘生,彼彼法乃自性空,较此妙语更稀奇,完美学说何人具?

佛陀已经言说:依靠此法产生彼法是因缘而生,因缘而生的法(指彼法)实乃空性。《大大文》里都讲:"此有故彼有,此生故彼生;此无故彼无,此灭故彼灭。"其邻于此是依靠此因产生彼果,就像不了是依靠此为什么成立。从和动物、即至之人。从和古等一样。但不管是依靠此因产生彼果,对是空性。为什么呢?因为它是依靠因缘而生。对是空性。为什么呢?因为它是依靠因缘生故对是空性。为什么呢?因为它是依靠因缘生故对是空性。为什么呢?因为它是依靠因缘生。不有自性,是为实空。"其意是说,一切法都是空性。

若谁了知依靠因缘而生的法是空性,他就会得到解脱。较此妙语更稀有的完美学说何人具有呢?何人也不曾具有。也就是说,这样的完美学说任何人也不可能具足,唯一佛陀您能宣说。因为世间人要么将万事万物执为常有的法,要么执为断灭之法,除此之外则不可能有。

的确,因缘和合(根本为无明)产生万事万物, 因缘消亡一切皆灭 (即在见到缘起空性后, 无明等迷乱 显现全部毁坏),这样的道理唯在佛陀的善说里可 以找到, 其他任何一个古今中外的学说中都没 有。当然,这并不是因为我是佛教徒,我喜欢 佛陀、所以才这样说。就像《释量论》里所讲 的一样:因为佛陀宣说了四谛法门,所以他是 量士夫,是从这个角度来讲的。也就是说,这 里讲的是:因为佛陀宣说了缘起法,所以他是 最无上的。其实,缘起法和四谛法的意思是一 样的。为什么呢?因为众生感受痛苦的根源就 是集谛,也就是无明。那怎样才能断除它呢? 必须观空性,即依道谛来断,最后才能现前灭 谛。所以《释量论·成量品》中讲:为什么佛 陀是量士夫呢? 因为他把四谛的真理完全展示 给了人们。

因此,作为佛教徒千万不要认为:因为我 是佛教徒,我已剃了光头,所以我要恭敬佛陀。 这在天主教、基督教、道教等教派中都有,比

珍起赞讲记

如:为什么你们要留头发?因为我们教法当中要留头发,我们教主有一个故事,这个故事,这个故事,这个故事,这样讲的……教理根本禁不起观察。如果佛教,此是一个观点,我觉得太死应该其一个观点,我觉得太深,但在一个观点,也对不同宗教的因果,但在一段时间中,也对不同宗教的因果,但在一段时间中,也对不同宗教的因果,但在一段时间中,也对不同宗教的因果,但在一段时间中,也对不愿,但越现实不是,他们是是是一个人。

对这样的道理,有些人通过自己的观察和善知识的引导完全明白,这样就不可能退转。有些人只是在字面上了解,并不是在意义上高处上了解,那依靠其他外缘也会退失信心。不管怎么样,大家都要进一步观察,尤其是有一些智慧的人——知识分子这一群,更应好好观察,看的人——知识分子这一群,更应好好观察,看的大量空性到底是什么样?它在其他宗教或学者,也有没有?以及是不是那么关键、重要?在这中有没有?以及是不是那么关键、重要?在这中有没有?以及是不是那么关键、重要?在这中有没有?以及是不是那么关键、重要?在这中有没有?以及是不是那么关键、重要?

现在国外很多人在根本没有必要的问题上,如:蚯蚓有没有脚?蛇有多少只脚?蚂蚁有没有眼睛?鸟雀到底喝天上的水还是地上的

水?好几十年中天天拿着照相机等,不分白天 黑夜,越过千山万水,有些还睡在山里,甚至 为此而牺牲。这没有任何意义,如果有智慧和 财产,就应在缘起空性方面做一番研究,最终 相续中也会产生定解,那时就会如人饮水、冷 暖自知:哦!原来就是这样,释迦牟尼佛真的 很伟大!而且你也可以写一个《缘起赞》,比宗 喀巴大师还要多几个颂词也不知道。

## 第二课

<u> প্রতী</u>্র - 357 - ক্রিট

他高僧大德或上师如何解释,也就是说,要用比较的方法来进行学习。这样以后,我想宗大师《缘起赞》的甚深意义,每个人都能或多或少的领会。

说缘起空性之义中的略说分三个科判,其中第一个科判已经讲完了,现在讲第二个科判:

**庚二、是香通达缘起而决定能香解脱**; 凡夫愚众缘何法,边执束缚反坚固, 精通彼理诸智者,以此斩断戏论网。

世间没有证得圣谛的凡夫愚昧众生,不管缘任何一个法,不但不能解脱,边执束缚反而越来越坚实、越来越坚固。包括学过宗派的有实宗当中的有部、经部以及随理唯识宗的行人,如果以缘起因来推,他们都不承认万法皆空。

前面说了:如果某法依靠因缘而生,它的自性就是空性,在此世间再也没有比这更好的善说。所以,一切因缘生的法皆自性空的道理,其实是佛陀的创新或发明。因为,世间任何一位学者或智者都没有发现这样的真理。

这里说,凡夫愚痴的众生都认为,因缘生不一定是空性。大家都知道,不管是大乘随理 唯识宗,还是小乘经部、有部,他们都认为因 缘生的法是实有的。随理唯识宗认为,万事万 物皆从阿赖耶中产生,而且阿赖耶自明自知的 心识是实有的; 而经部和有部认为, 实有的极 微产生一切万法。可见, 他们都不承认因缘而 生的法是空性。

但此处讲,如果没有懂得缘起空性,就是愚痴者。《楞伽经》里也说:"因缘和合法,凡愚起妄想。"虽然行持中观的智者认为,因缘和合的一切万法皆是空性;但没有学过宗派的,以及学过宗派的内外道凡愚众,他们都起妄想认为这些是实有不空的,即实实在在存在,实际上这种观点并不合理。

如果精通因缘和合而生是空性,这样的智者就能斩断轮回一切戏论网。大家都知道,戏论是让众生在轮回中永远不能得解脱之因。所以,作为通达中观应成派和无上大圆满、大手印,以及学习汉传佛教的禅宗而获得明心见性的开悟境界的智者,他们对因缘生的法就不可能认为是常有的。为什么这样讲呢?因为他们都通达了一切理证之王——缘起理。

就像大臣、军人、百姓全部是国王的手下一样,龙猛菩萨、月称论师等印藏汉三地的中观论师所运用的所有推理当中,最殊胜、最完美的就是缘起理。那它是怎么推的呢?一切万法,无有自性,因缘生故;或者说,因缘而生的法,绝对是远离四边八戏的空性。而这样的理论就是整个世界所有理论之王。因此大家皆

陈起赞讲记

应通达,所有推理当中最甚深的推理— 理。

大家都知道, 抉择人无我, 要么依月称论 师的七相推理,要么用龙猛菩萨的五相推理; 而抉择法无我,则按照月称论师的破四边生因 (即金刚屑因) 等来进行抉择。其实,这些推理归 根结底还是包括在缘起理当中。这样一来,我 们就能清楚认识到, 只要通达缘起, 所有是非 等戏论或执著全部都会消亡, 从而解开迷网获 得解脱。

所以, 谁通达缘起理, 他在无边无际的轮 回大海中就会轻而易举获得解脱; 谁没有通达 缘起空性的道理,即使他拥有智者、学者、科 学家、修行人等美好名称, 实际上还是作茧自 缚,一直沉溺在轮回苦海中无力自拔,感受无 量无边的折磨。故大家一定要懂得缘起理, 若 能懂得所有道理都会迎刃而解。

自古以来、为什么唯有佛陀是无与伦比的 导师, 其原因就是在人类历史上无数智者和学 者当中,除了他之外,没有一个人发现让众生 从苦海中得到解脱的真理。在人类 5000 年文明 史上,中国(约始于公元前2027年)、古印度(公元前 2500年)、古埃及 (约公元前 3000年)、古巴比伦 (约 公元前18世纪) 通称为四大文明古国,包括它们的 文明在内, 在所有文明当中, 虽然无数人开创

了自己的学说, 在历史上也一段时间弘扬于世, 但始终无法与人类历史、文明、道德并行、禁 得起历史考验、完全立得住脚的佛教文化相比。 因为佛教的内容圆满含摄一切文明, 任何宗派 都无法找到它的缺点。希望大家都能看一看, 在古今中外一切学说当中, 到底有没有这样的 知识?

当然,这并不是因为我是佛教徒,所以要 这样说。如果站在非常公正的立场来进行分析, 相信你一定会发现:在人类历史上,唯有佛教 没有被其他学说推翻。有些对佛教的推翻、破 坏、完全是国王以权势来镇压、并没有以理论 来胜伏、或者说发现它与世间规律相违逆才推 倒它。佛教的内容, 不要说胜义空性的道理胜 过一切宗派, 就是世俗中的和平观、平等观、 大悲菩提心等,其他任何学说也没办法比。

虽然《道德经》中也有与佛教所讲的空性、 真如相类似的字眼,但真正以道教的理论跟现 代科学、西方哲学平起平坐地辩论、对比、有 没有把握呢? 我想这是很困难的。其他宗教也 是一样,比如说基督教,虽然在西方很兴旺发 达,像美国等个别国家百分之八九十的人都是 基督教徒。当然这样也很好,因为对野蛮众生 来讲,有宗教的约束非常好。但它的教理却很 简单。

<u> এক্টি</u>ট - 361 - ক্টেট্

前一段时间, 在美国留学的一位大学生这 样对我说:"我在美国跟基督徒进行过详细交 流,交流的过程中发现:他们平时爱请百姓吃 饭,饭前大家要一起唱《圣经》里的歌,还要 强调对造物主上帝一定要有信心、不能有怀疑。 对诸如此类简单的理念大家都能接纳、基本上 所有教团的内容全部是一样的。"确实,基督教 认为:对上帝及其教法不能有怀疑,否则上帝 会非常排斥。但在古希腊的文学及莎士比亚的 著作中, 却经常说怀疑是一切开悟之门, 认为 有怀疑、有疑惑才能增加智慧。不管怎么样,

对此说法,不管你是知识分子还是宗教徒, 也不管你信佛教还是不信佛教,如果觉得它是 谬论,认为这种说法很荒唐、不合理,那我们 也可以面对面地探讨。对藏传佛教来讲,每一 位行者在辩论场合中,都经过了很多年的锻炼。 所以互相面对面地探讨, 这是佛教非常欢迎的 事情。总之,在这些问题上,大家一定要解开 自己疑惑的乌云、而显出智慧的明日。我觉得 这很重要!

真正禁得起哲理观察的宗派就是佛教。

但有些学佛人始终迷迷糊糊,说对自己的 宗派生起信心, 也好像生不起信心, 半信半疑 的;说生邪见,为什么要生也糊里糊涂。比如, 认为自己的本师释迦牟尼佛是世间真正的量士

夫,也没有产生定解;如果产生怀疑,也没有 理由。包括知识分子在内, 始终处于特别迷惑 的状态——说对也不是、说不对也不是,那我 觉得这并不合理。如果你真正要学佛, 就要先 明白佛陀到底是什么样的人, 他所留下来的教 理是正确的还是错误的。 当然要说正确, 也不 能完全依靠信仰或信心来定夺, 这在《胜出天 神赞》中作过强调。

佛教是一分为二的分析、并非像极个别宗 教所说那样:一定要有信心,没有信心就排除 在外;也没有说,一定要有怀疑,有了怀疑很 好。它认为,在某些情况下有信心很重要,在 某些情况下有怀疑很重要。但最终的目的就是 要显露真正的智慧本来面目, 认识所皈依对境 的佛和佛教。

现在有些领导说:"佛陀很好,佛教很好, 三宝里面僧众不好, 因为在各个地方有很多骗 钱的现象。"其实他们根本不懂什么叫僧众,如 果僧众都不好,按照《宝性论》的观点,包括 文殊菩萨和观音菩萨在内的大乘圣众都称为僧 众, 那就有很大的过失。所以说, 他们的说法 很片面。

鉴于此,大家都应了知皈依的对境,尤其 是年轻人应该用自己的智慧来观察, 不要觉得 我不能观察得太细致了,不然万一佛教的错误

<u> ৯° ট</u>িচ - 363 - *টে*টি

<u>জ্ঞি</u> - 364 - *ক্তে*ি

暴露出来,那就太可惜、太可怜了。一直以"悲悯心"不敢接触,这并不需要。我想,即使你的智慧再敏锐,也根本找不出释迦牟尼佛的过失,这一点应该放心,也不要有吝啬心。

**康三、心此建立佛教胜过他宗** 除此教义余无故,本师美名唯称您, 众外道徒之虚词,犹如狐狸充狮子。

缘起理是佛教的精华,除佛教外,其他世间各种宗教、派别、门派,都没有真正通达缘起理。那世间学者通达的是什么呢? 只是部分学说的内容。比如天文学家、物理学家等科学家,他们只通过仪器或其他道理来观察部分知识领域,而得出临时的结论。所以,其他教义并没有与上面所讲的甚深缘起理可以相比的。正因如此,本师(所谓本师,是指以自己发明或开显的教义无误开示给有缘众生,让他们得到真实的光明之道,这样的士夫就叫本师)的美名唯有释迦牟尼佛您能称得上。

其他外道也有本师的名称,比如以前在印度与释迦牟尼佛辩论的六个外道本师,数论外道、胜论外道、顺世外道等都有各自不同的本师、教主、大师、导师。实际上,他们的本师完全是一种虚词或虚名,根本不能称为本师。为什么呢?因为他们根本不懂缘起的道理

一有些把万法看成常有,有些把万法看作单空,有些连前世后世等本来存在的东西也诽谤为没有。所以就像狐狸冒充狮子,或将狐狸称为狮子一样。

世间中,词藻学里经常有这种现象:本来狮子是一切猛兽之王,但个别人却将家中的外狗称为家狮 (即家里的狮子);有些人的鼻子很塌、嘴比较大,人们也给他们起绰号,说他们所是是一种虚词,根本不能称为导师。《入楞伽经》一种虚词,根本不能称为导师。《入楞伽经》出,,皆是世俗论。"其意是说,皆是世俗论。"其意是说,外道以虚妄的方式宣说,全部都是世间论。的确,外道所成立的所有观点,没有能禁得起观察的。通过学习《宗派宝藏论》、《中观庄严论释》、《澄清宝珠论》等法要,我们就能知道,唯一佛陀才能宣说缘起理这一佛教精华。

所以,宣说这样的精华就是无等狮吼声。 《出世赞》里说:"若法从缘起,佛即许是空, 说法无自性,无等狮子吼。"这个教证里说:如 果任何一个法是缘起生,佛即承许它是空性, 而宣说诸法无有自性,这就是无与伦比的狮子 吼。就像世间所有野兽听到狮吼声就会恐慌而 逃一样,外道听到这样的空性缘起之理,就没 办法面对。当然,这唯有世尊能宣说。

在其他经典中,有很多佛教跟外道比试而

在自古以来的历史上,佛教与外道互相辩论,最终都得以战胜,这样的公案非常多。汉地佛教史》,我去五台山时经常看。里面有佛教跟道教通过神通互相辨别的公案,佛教徒示祖亲祖,这些公案是佛教,这些公案是佛教,这些公案是佛教,这些公案是佛教,这些公案是佛教,这些公案是佛教理上进行比较。在教理上,缘起空性的理论学府,不管你到美国还是中国最好的高等学校去寻求,缘起空性的真理都不

战胜。

定找得到。虽然现在有些学校也开一些哲学课,哲学里也讲缘起性空,但有些讲者对缘起法门都没有生起真实的信心,自己还认为是不是因缘?什么叫缘起空性?那给别人讲也不一定能令他人真正生起定解。

昨天我在路上遇到一位熟悉的法师,他拿着一个包急急忙忙要离开学院。我说:"你到哪里去?"他说:我到某某地方去开极乐法会。看他的样子特别高兴,我就跟他开玩笑:"开极乐法会者是很好,但你这位开极乐法会者到底有没有想过自己一定要往生极乐世界?如果没有这个信念,光是到那里去开个极乐法会有没有的。你是到那里去开个极乐法会有,也许没有。这是我说实话,确实是这样的。

对任何一位传讲、听闻中观法门的人来讲,如果自己觉得:这个缘起空性法门真的太殊胜了!这样的境界相续中有的话,那今生乃至生生世世都不会堕入地狱,因为这是缘佛陀的缘起理。当然,佛陀的缘起理并不是仅仅依靠信心来通达。若真正认识到缘起空性的道理,就会了知万事万物的法只不过是一种缘起的显现而已。

虽然我们以眼见到了这些幻现,实际上并 没见到它们的真相。比如凡夫眼前的柱子、瓶

<u> ক্রিট্র</u> - 367 - <u>ক্রেটি</u>

<u> এক্টি</u>ট - 368 - *টে*টি

· · · · ·

子等,从世间的角度来讲,物理学也认为它们始终是运动的,而在我们感官面前,除了极个别易逝的东西以外,我们根本看不到它们的真相。连世俗中简单的道理都看不到,已经被它们欺惑或迷惑的话,那甚深的缘起空性就更看不见了。虽然看不见,但佛陀已经说了:显现的法就是空性,空性就是显现;因缘而生的缘故、万法决定是空性。

奇哉导师奇依处, 奇哉胜说奇怙主, 巧妙宣讲缘起法, 本师尊前我敬礼。

为什么刚才说,我们的教法已经超胜其他 教法,主要原因就是宣说了缘起理。作者在这 里连续用了四个奇哉 (即非常稀有):非常稀有啊! 我等大师释迦牟尼佛,您是众生真正的导师。 为什么这样讲呢?因为,您的智慧完全通彭一切方法胜义空性和世俗显现的道理。麦彭一切拉《定解宝灯论》里也讲:"诸智者以说,赞,说此双运真奇妙!"意谓:诸智者都赞叹说, 该样的缘起理非常奇妙。总之,第一个奇哉或 这样的缘起理非常奇妙。总之,第一个奇哉或 奇妙是说:本师释迦牟尼佛,您有着谁也无法 开取的甚深奥义智慧,这是非常稀有的!

第二个稀有则讲: 光有智慧或学问并不一定是众生的依处,但佛陀您对三界所有众生就像慈母看待独子一样,以慈悲心来维护,无量无边众生的痛苦都以您的大悲加持力得以遣除,因此您就是所有众生的皈依处或依处,当然这也是很稀有的。

第三个稀有是这样的:非常稀有啊!您的 殊胜善说。因为您以缘起理抉择万法:胜义中 远离四边八戏,世俗中依靠各自不同的因缘产 生。在世间众多智者的学说中,根本找不到像 您这样真正抉择万法实相的殊胜善说。所以, 您的胜说是极其稀有的。

第四个稀有是: 非常稀有啊! 您是一切众 生的怙主。为什么是怙主呢? 因为无依无靠的

<u> এক্টি</u>ফ - 370 - <u>ক্টেই</u>

众生都依靠您的悲心与指示,也就是说,您不 但以悲心来维护他们, 而且还给他们指示解脱 道。虽然有些人也是皈依处,因为他们懂得一 切,也宣说了很多真理,但若他们没有以慈悲 心来开导众生,众生也会非常盲目,根本找不 到真正远离痛苦的解脱之路。但是, 您了知众 生有不同根机而宣说了八万四千法门、尤其稀 有的是, 您在世间为众生宣说了缘起法。

我刚才也讲了,在世间中,缘起理是所有 正理之王。《入中论》云:"由说诸法依缘生, 非诸分别能观察,是故以此缘起理,能破一切 恶见网。"因为佛陀已经说了,诸法依靠因缘而 生并不是各种分别念来决定或观察的、这样的 甚深道理唯依佛陀的智慧才可抉择, 再加上它 远远超过金刚屑因、离一多因等中观理证、所 以依缘起理, 世间所有实执、迷茫的网全部可 以一并斩断。正因佛陀宣说了这样的缘起理, 所以他是名副其实的本师、导师。在这样的佛 陀前,我(指作者宗喀巴大师)很荣幸、很开心地恭 敬顶礼。

现在世间人, 有些依止外道, 有些依止一 些相似的导师。自己还认为: 啊, 我遇到了您 这样了不起的上师, 真是很开心、很有福报啊! 其实也不一定。如果我们真正遇到了释迦牟尼 佛的教法、并且通过各种方式通达了缘起空性

的道理,那个时候就可以生起这种欢喜心,也 应认为自己很荣幸。

正因如此, 作者在这里再次向佛陀顶礼。 因为宗喀巴大师已经通达真正中观缘起空性的 道理, 所以一想起佛陀的恩德, 一想起佛陀所 开启的深奥佛法, 就感激不尽。我相信, 一旦 任何一个人通达了这样的真理, 也不得不五体 投地地向佛陀恭敬顶礼。

所以我希望在座的各位, 应该全力以赴地 祈祷本师释迦牟尼佛。以前我翻译《释迦牟尼 佛广传》后、从佛陀在因地广积资粮的角度对 他产生了不共信心,从此之后我也要求大家经 常念《释尊仪轨》。这次我讲了《缘起赞》,从 佛陀宣讲缘起理这一不共伟大之处,在座的行 人应该对缘起法门有着不共的信心, 从而对佛 陀和佛法产生正见和不退转信, 以此推动自己 的修行,逐渐通达万法的究竟实相。

己二 (广说) 分四:一、缘起空性是世尊 的究竟意趣,二、佛说诸法自性为空性之理, 三、虽无自性也以缘起力可起作用;四、若自 性空性则因果合理并远离边执。

庚一 (缘起空性是世尊的究竟意趣) 分三: 一、若未通达缘起理则不能证佛的教义;二、 缘起空性是佛陀的究竟密意;三、现前缘起空 性的量。

<u> এক্টি</u>ট্য - 371 - ক্টেট্



~ (E)

本一、若未通达缘起理则不能证佛的教义; 唯行利益佛陀您,为度群生而恩赐, 正法醍醐空性义,断定依据无伦比, 即是依存缘起理。

唯行饶益一切众生的佛陀您,为了利益天 边无际的一切群生,恩赐的正法醍醐就是空性 的意义,而断定它无与伦比的依据即是缘起理。 《中论》中也说:"未曾有一法,不从因缘生, 是故一切法,无不是空者。"其意是说,没有一 人法不是因缘而生,所以一切法全部是空性。 因此大家都要了知,在释迦牟尼佛为不同众生 开启的八万四千法门中,犹如醍醐一般的就是 空性法门,而断定它的依据就是缘起理,也就 是说,万法空性义与缘起理相互依存。

以前有一位噶巴堪布,我在他面前听过很多法,他经常引用我刚才引用的那个《中论》教证。这个教证有两层含义:第一,未曾有一法,不是缘起法的一个也没有;第二,未曾有一法,不是军性法,即不是空性法,即不是空性法,即不是空性法,即不是空性法,以前没有。对这样的道理,以前没有性过中观的人不知道,没有学过佛的更不知道。是对他们对佛教的大型,为什么这样讲呢?因为他们对佛教的教义并没产生定解,也没产生一切功德根源

的信心。有些出家人只是剃个光头、穿个出家衣服,就认为自己已经可以了。其实,穿僧衣、剃光头,并不一定成为出家人,因为谁都可以这样。如果真正是释迦牟尼佛的追随者,尤其是大乘行者,至少也要对缘起法门有所认识;如果对佛法的精华——缘起法一无所知,那我觉得这是不合理的。

## 若有何人于此义,视为相违不成立, 岂能领悟您意旨?

本来一切万法是空性的,而且是以缘起理来了知的,即:"一切万法,无有自性,缘起之故",但外道认为这并不成立;小乘有实宗和大乘随理唯识宗的行人,认为这种推理是相违的,因为明明看到一切因缘生的法是存在的。但大难之时,只要是因缘而生,决定是空性或后的,只要是因缘而生,若能产生定解,包括对内在的贪嗔痴,和外面的山河大地在内的所有法,都会有甚深认识——只要看到任何一个法是因缘生,就会了知它绝对是空性。(所谓空性,是指虽然在眼前显现,但全是假的,并不真实。虽然这些显现的法很容易欺惑众生的感官,实际上全部是空性。)

这种推理虽然很简单,但有实宗并不知道, 还认为是相违的。而大自在派、胜论派等外道 认为:只要是缘起法,就不可能存在,所以不

<u> এক্টি</u> - 373 - ক্টেন্ট

- た た さ

成立;也即他们认为:不存在要显现是不可能的,所以这种推理是不成立的。这两种人:一种认为不成立,一种认为相违,他们都没有懂得佛陀的甚深缘起道理。其实,一切万法虽然是空性,但在空性中也可显现。月称论师也讲:"如是一切法虽空,从空性中亦得生。"其意是说,一切万法虽然是空性,但在空性中也可产生。

对"色即是空,空即是色",有些人说:"色" 即是空"指瓶子存在时里面是空的,"空即是色" 指瓶子拿走后那种空空的状态。这种说法根空的状态。这种说法根空的状态。这种说法根空的发生。若懂得"色即是医人",为是因为是因缘。这就是所谓的缘起),其本体也绝对是空性的(这就是所谓的空性),而空性也不存在、远离戏论。《《上妻道论》里也说:"缘起性空显现的道理,不会道说是家起,缘起就是空性,空性就是现的,是缘起,缘起就是空性,空性就是现现。若了知这样的道理,世间任何有无的规则。若了知这样的见解也是最究竟的。而我们什么时候通达显现空性互不相违,就通达了如来的密意。

平时大家都说,跟上师和诸佛菩萨的密意融为一体。若我们能通过生起次第和圆满次第进行修持,之后就能认识自己的心,从而出现

显现和空性无二无别的境界,那个时候就通达了一切万法的真相。(所以,我们经常说的一切都是本尊的相,一切都是上师的游舞,并非在心里想:我所看到的瓶子、茶杯等全部变成上师,或将茶杯等的体观作上师的身,茶杯等发出来的声音观作上师的语言。)或者说,万法显而空、空而显的远离言思境界,就是上师的密意或了义的上师,我们的心何时与这种了义上师无二无别,就是所谓的跟上师、文殊菩萨、普贤如来、阿弥陀佛的智慧融为一体。

当然,这不仅仅是观想,实际就是如此, 只不过我们没有通达而已。所以我们经常所说 的,整个三千大千世界的法就像空中虚无缥缈 的彩虹一样,这也不是万法的真相;就是修行 过程中看到的本尊、护法神,实际上也是清净 的妙用,其本体也是显空无别的。这种缘起理 谁能通达,他就真正通达了如来的密意。

因此这里说,世间外道谁都没有通达缘起理。月称论师在《六十正理论》的注释中也说:外道根本没有通达缘起理。其实,外道和内道之间的差别,从见解上分主要是缘起理。所以,了知这样的见解在外道任何一个宗派中都找不到,就非常关键。

辛二 (缘起空性是佛陀的究竟密意) 分三; 一、若通达缘起无有自性也可起作用; 二、若 未通达缘起堕入深渊; 三、是故缘起与空性不

<u> এক্টি</u>ফ - 376 - *টে*টি

相选。

壬一、若通达缘起无有自性也可起作用: 您许有朝一日中,现见空性缘起义, 方知自性本为空,能有作为亦不悖。

释迦牟尼佛您在有关经典中承许,通过长期闻思修行,有朝一日会现见空性即是缘起、缘起即是空性的道理,那时就会通达一切万法的自性本来就是空性,而且因为自性空的原因,也可起各种各样的作用。在此世间,正因为万法是空性,产生、灭亡乃至起任何作用,都可在空性中进行;如果不空,生灭乃至因果的安立等一切的一切都无法实现,因为实有之故。

其实,就像我刚才所讲的一样:显就是空、空就是显,轮回就是涅槃、涅槃就是轮回。在学习缘起理的过程中,通达这样的道理很重要。《中论》中也讲:"涅槃与世间,无有少分别;世间与涅槃,亦无少分别。"意思是,涅槃和世间、空性和显现、解脱和轮回,一点一滴的差别都没有。

在《中论释》中,麦彭仁波切就以缘起理 唱了一首缘起性空的见歌;在很多宁玛巴大圆 满的见歌中,都能见到缘起空性的见解;在麦 彭仁波切解释章嘉国师的见歌中也提到:一旦 瑜伽士真正通达缘起性空的道理,就与密宗证 悟大圆满的境界完全相同。作为开悟者,所有佛法的境界都是相同的;即使没有开悟,如果精通教理,在他的境界中,各种宗派都互经相违,各种境界也圆融无违。有些人真的已经完了,对缘起道理就会有真实的感受或体验;有些人虽然没有这样的感受,但因他对缘起理有坚定不移的见解,生起了不退转的信心,也中。

若真正通达缘起空性的理论,就会了知所有世俗假相都是应理的,一点也不相违。比如善有善报、恶有恶报,因为因果都是空性的,所以这种不虚因果的规律非常合理;如果不空,则不可能成立。

**壬二、若**未通达緣起堕入深渊; 若视与此恰相反,空性不可起作用, 有作用则无空性,坠入恐怖之深渊。

若与此相反,认为是空性就不可能起作用,有作用就不可能是空性,则已坠入恐怖之深渊。 麦彭仁波切在《中观庄严论释》中说:在整个世间所知当中,通达缘起空性最重要、最关键,除此之外再也没有更重要的事情。若通达这样的道理,就会了知这两者相辅相成:因为是空性的原因,一切因果都非常合理;因为一切因

果合理的缘故,它的本体绝对是空性的。所以,如果你说一切万法不空,那一切因果都不合理,这样就坠入了可怕而恐怖的深渊当中了。

有些人认为最究竟的观点是单空,有些人 认为最究竟的观点如来藏也不是空性,而无垢 光尊者的《宗派宝藏论》,和麦彭仁波切的《如 来藏大纲狮吼论》里都讲:如来藏的本体也是 缘起性空,如果不是缘起性空,那与外道常有 自在的我就没有什么差别了。当然,所谓的缘 起性空也并不是我们口头上所说那样。

若我们真正懂得这些最甚深的道理,就会了知各种教派、各种教义完全不相违。我们佛学院,在课程安排方面,藏传佛教各大教派的 法都要学。比如格鲁派宗喀巴大师的《缘起赞》、《菩提道次第论》、《三主要道论》等; 萨迦派的《俱舍论大疏》、《量理宝藏论》等; 党囊派的《山法》44等他空方面的论典; 噶当派的《佛子行》等; 噶举派的中观法要,以及噶玛巴的教言等。为什么要这样呢? 因为从真理上讲,佛教各派最终的目标,就是要通达缘起空性。

在汉传佛教中,禅宗乃至其他宗派的究竟 意趣也是缘起空性。因此,很多禅宗开悟的偈 颂、道歌,跟大圆满、大中观的见歌并没什么 差别。但是,对缘起空性一无所知的人,却经常排斥密宗等宗派,认为它们都不合理。若这样排斥,自己不但不能证得如来的甚深密意,还造了很可怕的业,这样就会堕入永远不得解脱的深渊。但这完全没有必要,因为根本没有必要依靠学佛来堕入恶趣。如果你真正想这样,不学佛坠入恶趣的途径也相当多。

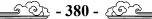
因此我们以后一定要知道,佛陀最甚深的 法门就是缘起法。若每一个人通过各方面的努 力对缘起法真正有所认识,这种见解谁也无法 抢夺,这个时候无论你在生活中遇到生老死病 等任何世俗虚妄假相,也不会特别去执著。在 你面前一切都是缘起的妙用:显现是显现,但 显现的当下就是空性的。若有这样的境界,就 很容易开悟。

#### 第三课

今天继续讲缘起空性是佛陀的究竟密意, 其中讲第三个问题。

> **壬三、是故緣起与空性不相违** 为此您之正法中,竭力赞叹见缘起, 此非一切皆无有,亦非自性成实有。

<u> এক উ</u>চ্চ - 379 - ক্রিট



**第二课** 

<sup>44</sup> 指大成就者更钦• 笃布巴所造的阐述他空见的《山法了义海论》。

在章嘉国师的科判里, 后面这两句用在下 一个科判,但我觉得用在这里也可以,所以就 放在本科判内。

因为前面已经讲了,如果通达缘起空性, 善恶因果、前世后世以及即生中的所作所为等 一切的一切都可成立;如果没有通达缘起,认 为是空性就不能起作用, 显现的一切法都不是 空性的, 那这种人就会堕入深渊。所以, 我等 大师释迦牟尼佛您在无量无边法蕴或正法中, 竭力赞叹一定要见到缘起空性。比如、在《楞 伽经》、《华严经》、《大宝积经》、《缘起经》、《稻 秆经》等许多经典里都赞叹说:一定要现见缘 起、若见到缘起、就能见到四谛、诸佛、万法。 不仅佛经如此、龙猛菩萨的《菩提心释》等许 多论典也竭力赞叹现见缘起。

那缘起是什么样呢? 实际上, 所谓缘起并 不是说一切万法都没有,就像石女的儿子、空 中的鲜花一样。那是不是实实在在存在、永远 也不空呢? 也不是, 它的自性并非永远也不改 变, 恒时都是成实、常有、坚固的。那既非实 有,也不是非实有,或既不是有,也不是无, 这会不会相违呢? 作为初学者或一般的凡夫 人,显现和空性会有矛盾:显的时候空不了, 空的时候显不了。但实际上, 所谓缘起是指显 现的法是因缘生,所以它的本体是空性的;虽

然一切法的本体是空性,但在世俗中也可现前。 也就是说, 见到显和空无二无别, 就见到了缘 起。

所以大家一定要现见这样的缘起, 因为在 一切所见或所知中、这是最重要的。《中观四百 论》中云:"若见缘起理,愚痴则不生,故此一 切力, 唯应说彼语。"其意是说, 如果见到了缘 起,世间一切无明愚痴的现象永远也不会产生; 因为它在佛陀的教言或正法中, 最精要、最珍 贵、最甚深, 所以我们在何时何地都要尽量宣 说缘起法。比如坐公共汽车,也应给同车的乘 客讲缘起法;路过十字路口看到警察,也要给 他们讲缘起法。

当然,如果我们给他们说一切都是缘起, 可能他们会问: 什么是缘起? 若我们说:《中观 四百论》里有缘起。也许他们会说: 我看到的 车都是四个轮子, 哪有四百轮。即或是这样, 也要抓住一切机遇讲缘起。因为在一切所知中, 懂得缘起最重要。

不知在座的各位这样想过没有:来到人间 以后,能学到这样的大乘佛法确实非常荣幸; 所以在有生之年,我一定要通达缘起空性法门。 如果证悟缘起空性,就不会像世间人那样 ——对任何法都特别执著,而且越执著产生的 痛苦越大。有些人认为学佛仅仅解决来世的问

<u> এক্টি</u>য় - 381 - ক্টেন্ট

<u> জ্র</u>িট্য - 382 - *র্ভৌ*্র

执著, 那他就得不到钱财。

题,比如来世往生极乐世界、来世获得快乐等, 其实学佛并不仅仅是为来世,即生中对我们的 生活也会有非常大的利益。因为,在没有懂得 缘起空性的真理前,对水泡般现而不实的感情、 家庭、财产、名声等就会特别执著,但对任何 一个法越来越执著时,反而得不到。就像抓一 把沙子,如果抓得越来越紧,全部都会散失, 最后空空一手,什么都没有。所以,对世间任 何一个东西越来越执著,比如有人对钱财特别

其实钱财、名声这些,对你来讲真正需要那么多、那么大吗?并不需要。因为维持人日存的吃饭、穿衣等并不需要大量的钱财,而是很好的享受也不一定要建立在物质上。可是很多人都不会调整心理,尤其不懂缘起理的人,经应常缘万法产生各种各样的痛苦。因此,我们应对了一个人。因为现有缘人宣说缘起空性的真实道理,自己有学佛或修行过程中,也要考虑这个大事。因为见到缘起比什么都重要。

有些佛友经常讲:太高兴了,我见到了一位上师,他白白胖胖,特别可爱;我很喜欢这位上师,觉得太荣幸了,好几天都睡不着。当然,如果你见到的上师真正是大成就者,欢喜、高兴也可以。

对世间人来讲, 在见到自己特别喜欢的人

<u>্রু ভিট্</u>য - 384 - *ভে*টি

乘了义经典讲"心净则国土净"的原因。当然, 这样的清净法并非实有,也非单空、无有,而 是显而无自性。在中观中,"显而无自性"是非 常重要的一个名词,它也叫做"缘起性空"。

但不知在座的各位, 在平时或闻思的过程 中,是否想过一切万法都是缘起性空的。一旦 真正认识缘起性空,从世俗来讲,对世俗法就 不会像以前那样特别执著, 因为在懂得万法因 缘生,有因必有果后,就会很随缘;从胜义本 体来讲,因为一切都是依靠因缘而生,其本体 决定是空性的,如果不是因缘而生,也有可能 不是空性, 但因为是因缘生的缘故, 决定是空 性,这在前面已经阐述过。

可能有人会问: 既然万法决定是空性, 那 我们为什么看不见呢? 这是因为我们有特别坚 固的习气熏染着自己的心性, 所以就会像盲人 看不见阳光一样。实在说,在我们现在这种迷 乱状态面前,不要说特别细微、清净的胜义本 体, 连万事万物的名言实相, 物理学家所承认 的——没有一个静止的法,一切都在不断地运 动、这一点我们的肉眼也看不到、分别念也想 不出、手也摸不着。因为除了极个别动摇的物 体以外, 像我前面的桌子, 大家都会认为是静 止或静态的。就像这样、凡夫人往往将自己根 识前的错乱显现认为是真实的。比如今年看见

去年见过的一个人, 其实这个人已经老了 365 天,但根本看不到,还认为他比去年更年轻了。 有些人就是这样说的。这可能吗?

> 辛三、现前缘起空性的量: 不观待如空中花,故非不依而存在, 本体若成彼成立,观待因缘则相抵。

所谓现前缘起空性的量,就像修共同加行 人身难得等时, 最后要达到的境界或界限一样, 到一定的时候,缘起空性在任何一位修行人的 境界中出现时, 也会有这样的量。

这里讲, 在修行比较好的、真正通达缘起 空性的修行人或瑜伽士的境界中, 不观待的法 就像空中的鲜花一样绝对没有, 所以万法根本 不可能不观待而存在。所谓空中的鲜花,并非 说它不观待而独立存在, 而是一种不观待就不 存在的比喻。所以在这个世界上, 根本找不到 不依靠或不观待任何一法而独立存在的法。若 了知此理,就不会堕入断边,因为一切法的显 现必定存在,并不像空中的鲜花一样。如果空 中有鲜花存在、那就是无缘无故、但世间万事 万物全部都是依靠各自的因缘产生的、所以根 本不可能有不观待而产生的法。如果万法的本 体成立,就可不观待因缘,但实际上并不是这 样,因为一切万法都是观待因缘而生的。所以,

承认万法实有与观待因缘恰恰相违或相抵。

总之,这个偈颂是说,真正的缘起空性, 是指显现就是空性、空性即是显现。《心经》即是 会:"色不异空,空不异色;色即是空,空即是 色。"若我们通达这样的缘起空性境界,就得会 知一切法虽然显现,但并非真实存在。记得不会 说一切法是没有的,因为我承认是缘起法; 也不会说一切法是实有的,因为我承许是缘起 出去。那到底缘起法是什么样呢?缘起法就是 幻、如梦、如阳焰、如水月、如幻术般地显现, 而这些显现也无实有、 后性、 无本体。 他 不会说》的注疏中, 以大量文字描述了一切 方法如梦如幻。

很多人只能在口头上说如梦如幻,实际上 并不是说其他法如梦如幻,就是我们白天见别 的法跟梦境的法没有什么差别。为什么这 呢?因为,梦中的法依靠因缘现前时虽然无欺 显现,但因缘灭时也无踪无影;同样的的 起现,但对我们看见的这些法,虽然有它的 有在 以现前,后 的故事是说有。《华严经》里有比较适合的 证:"深达缘起,允诸法界,见有为法,深入 像。"其意是说,作为一个通达缘起、 的人来讲,我们所见到的山河大地、 金银财宝 等有为法,在他的境界中是显而无自性的,就像镜子里的影像一样,或者说跟幻术没有什么 差别。

美国有个科波菲尔,在上世纪八九十年代乃至前几年的时候,他特别出名,被称为世界上最伟大、最超级的魔术师。他依靠一些器具和特异功能,能从防范森严的监狱逃脱,还能在虚空中飞翔,也能把别人价值一百万美金的收藏卡全部扯毁后重新恢复……在世界上可够的事。实际上这些都是巧妙的因缘聚合,若懂得,世间万法也是如此。佛陀早就在有关经典中,以幻术师(实际上,魔术师与幻术师的意思基本上相同)的幻术来比喻一切万法。

宗喀巴大师面见文殊菩萨时, 文殊菩萨给 他讲了一个无有执著的甚深窍诀,即:当你面 对显现时, 千万不要去执著。但我们见到任何 一个法都会产生执著,要么是好的执著、要么 是不好的执著,有好的执著就会产生贪心,有 不好的执著就会产生嗔恨心, 如此进行取舍就 会在相续中造下业。而这个教证已经讲了,在 真正通达缘起空性的道理时, 一切执著都不会 有。《四百论》亦云:"见境无我时,诸有种皆 灭。"所以,通达缘起空性的究竟意义很重要。

庚二 (佛说诸法自性为空性之理) 分三: 一、诸法无有自性,二、若有自性不可得涅槃; 三、ぬ此之说无有合理之反驳。

辛一、诸法无有自性; 故说除非依缘生,毫厘之法亦非有, 除非自性本为空,毫厘之法亦非有。

我等大师释迦牟尼佛已经说了:不依靠因 缘的法,在整个三千大千世界中毫厘也找不到。 不要说凡夫人,即使佛陀的尽所有智来寻找, 一切万法全部都是依靠因缘而生、在印藏汉三 地乃至所有世界,都找不到不是因缘而生的法。 有些人说:我去过印度,还去过埃及、澳洲等 地。虽然你去过很多地方,也找不到不是因缘 生的法。正因为器情世界的法全部都是因缘而

生, 那除了自性是空性以外, 自性不空的法毫 厘也找不到。也就是说, 凡是因缘生的法, 全 部都是空性的。

所谓空性, 并不是说现在人活着的时候是 存在的, 过一段时间死了才空。有些知识分子 在学《金刚经》等空性法门后、经常讲四大皆 空,但不知是否懂得空性的意义。我遇到过一 位领导, 虽然他比较笨, 但傲慢心还是很重, 在我这位学过多年中观的人面前、他都开始讲 空性。但是他空性讲错了,他说:"佛教认为四 大皆空, 意思就是现在地水火风的身体, 在人 死后烧完了就空了。"所以大家一定要通达一切 法是空性的教义,如果这个最关键、最精华、 最甚深的问题没有懂得,虽然你皈依了佛门, 也很遗憾。

在平时的生活、修行中, 我们皆应再三思 维、分析,比如:佛陀说一切法都是因缘生, 因缘生的法绝对是空性, 并且这种空性并不是 我们眼睛看不见东西那样的状态, 而是离戏论 的大空性,就像《中论》里面所讲那样,这是 为什么? 在世界所有学说中, 唯一释迦牟尼佛 宣说的缘起空性是最高、最妙、最无上的善说, 这又是为什么? 通过这样思考, 相信你会了知 佛的金刚语涵盖世间所有学问, 最终会从内心 深处深深认识到佛陀智慧的伟大与了不起,因

为你已通达因缘生与空性之间有密不可分的关 系。

对一般凡夫人来讲, 在刚开始听到这样的 教义时,虽然能了知一切万法都是因缘生,但 因缘生是空性的胜妙缘起却很少有人懂得。《七 十空性论》里讲:"以此一切法,皆是自性空, 故佛说诸法,皆从因缘起。"所以大家皆应以这 种推理来了知一切法的自性是空性。不过此颂 是从自性空性反过来推的,也就是说先断定胜 义空性,再陈述原因——"故佛说诸法,皆从 因缘起"。

而且大家还应了知、名言中的因缘生和胜 义中的空性无二无别,就是所谓的缘起空性。 在麦彭仁波切的《中论释》等论典中说:缘起 法、空性法和中观法三者, 只是不同名称而已。 无垢光尊者在《大圆满心性休息大车疏》中讲 显现和空性时,用水月来做比喻,他说:当天 空中的月亮在水池里显现时、水月的明分叫世 俗谛, 而水月根本不可能有天月的一点一滴, 其本身的空性就叫做胜义谛。谁用智慧见到这 样的显空无别或显空双运, 就叫做证悟缘起空 性。从《心性休息大车疏》所讲的内容来看, 在座的各位从道理上或理论上理解缘起空性并 不是很困难,因为可以用水月来作比喻:水月 虽然显现、但它的本体是空性的、这个空和显

无二无别,就叫做缘起空性。

《定解宝灯论》里也说:显和空是一个本 体的不同反体, 从反体上讲, 水月的显现部分 也有,它的空性部分也有,但实际上这两者只 是一个本体。同样的道理, 眼看得见、手摸得 着的柱子、茶杯等物, 其本体也是没有的。为 什么呢?因为,用胜义智慧来观察时,它们的 本体并不成立。就像《入中论》里所说的一样: 跟石女的儿子无有自性相同, 所见所闻的法全 都无有自性。 既然无有自性, 那一切法都是幻 化相, 所以大家皆应常时作如幻如梦想。

虽然口头上谁都会说如梦幻泡影、甚至有 些人还经常引用,但谁都没有去想过一切有为 法到底是不是梦幻泡影,这样的话,那还没有 通达缘起空性的真理。所以,常作如是想很重 要!

总之, 无论何时何地, 不是空性的法找不 到,不是缘起的法也找不到。若能找到,那就 请你指出来。如果真能找到、可能全世界很多 人都会前来拍照,并把它放在网上,且宣布说: 某某人很聪明,他是21世纪最聪明、最了不起 的发明家,他已经找到了非缘起法、非空性法。 过一段时间你还会得诺贝尔发明奖。会不会 啊? 找不到吧!



### 辛二、若有自性不可得涅槃/

自性不可逆转故, 万法若有少自性, 趣入涅槃不应理,一切戏论不可息。

如果万事万物不空、非因缘生、自性存在, 那就不可改变、不可逆转, 这在《中论》中也 讲过。所以在这个世界上,如果任何一法有芝 麻许、针尖许的自性真实存在,那任何一个人 也不可能证悟它,因为自性无改之故。比如我 心的自性存在、或我烦恼的自性存在、那永远 也不可能改变,就像《中观庄严论释》中所讲 的一样。如果能改变,就没有真实的自性,因 为它随着因缘而变之故。《大乘庄严经论》中也 讲45:解脱只是把迷惑灭尽而已。如果心或烦恼 的自性存在, 那烦恼障和所知障永远也不可能 与修行者脱离。

所以, 原来是凡夫, 最终证得佛果, 或者 一切万法的本性本来是空性的,但我们并没认 识其本体, 都能说明一切万法的自性肯定是没 有的。如果自性存在,那涅槃也不可能获得, 一切戏论也不可能息灭。为什么呢? 因为自性 不可改变之故。《中论》中也说:"若诸法不空, 则无生无灭。何断何所灭,而称为涅槃?"其 意是说,如果一切法的自性不空、真实存在,

45 《大乘庄严经论》云:"解脱唯迷尽。" <u> প্রতিষ্ঠ - 393 - র্কেট</u> 那刚开始产生也不可能, 最后毁灭也不可能; 既然如此, 那断除因法烦恼、息灭果法痛苦、 获得涅槃都不合理。正因为所知万法没有一点 成实,解脱也是合理的,迷惑也是合理的。

现在世界上有很多宗教、有些过分认为一 切都不存在,这种说法也不对,应该像佛教所 讲的一样, 暂时迷乱的显现还是要承许存在。 有些认为一切都是上帝创造的、且是不空、常 有的,这种说法也不对。如果是常有,就像《释 量论》里所观察的一样:以前是什么样,以后 也应如此, 但这样的常法以理根本无法成立。 可见,不堕两边的中道唯是释迦牟尼佛的发明 或发现、当然一切万法的本体本来就是如此。

但胜论外道、数论外道等古老外道,以及 现在各种宗教的教主都没发现诸法真正的本 体。这一点没有什么不敢说的, 在不同场合中, 不管是在高等大学,还是在其他知识分子的团 体,很多智者都经常这样讲。如果有人想辩论, 我们也愿意奉陪。我们认为, 佛陀的伟大之处 就是因为他见到了缘起空性, 并以大慈大悲心 宣说给了世人。而世间无数人通过这样的见修, 也纷纷趋入了涅槃。

所谓涅槃, 并不是有些人解释的一样 —就是死了的意思,它分小乘涅槃和大乘涅 槃。小乘涅槃、指凡夫所有烦恼障碍全部断掉,

<u> ক্র</u>িট্য - 394 - *ক্রে*টি

而获得圣者阿罗汉的果位;大乘涅槃,指烦恼 障和所知障全部断掉,而现前色身和法身的果 位,并以不同形象来广利无边无际的有情。

# 

正因为是这样,佛陀以他四无畏的狮吼语,在无量无边外道和内道的智者中,数数阐示了无有自性的般若空性法门。比如,在《广般若》里面,佛陀一而再、再积空性之理,佛陀一个人不能反驳,而三性之理,不但任何一个人不能反驳、而三性之理,不但任何一个人不能反驳、而三性之理,不但任何一个人不能反驳、而一种交流,像龙猛菩萨、无著菩萨、近路,不像龙猛菩萨、近岸,上里亲说,是一个人。我们的见解。虽然现在有些人还没有获得圣果,但以此较起来,对无有自性的空性法门后,我们的见解跟一点人或从来没有学过大乘法门的人比较起来,就会远远超过他们。

我经常在想,受过大乘教育的人跟一般世间人相比,在智慧和大悲两个方面远远超胜。 在智慧方面,他们从来没有发现一切因缘生的 法都是不可靠的、空性的,而我们通过学习这样的大乘法门,就拥有这种智慧,懂得一切因 缘生的法都是空性的;在悲心方面,我们能用自己的智慧来平等对待所有生命,他们在这方面就非常缺乏。有些宗教虽然也提及了一些, 此如在智慧方面,他们也认为不要执著,但他们的不执著只是对部分法不执著,而在不执著的原因方面,要么讲一个故事,要么讲一个简单的道理;在悲心方面,仅仅对人类或个别人或自己的教徒发悲心,除此之外就不能发悲心。我想在这些方面也不用说,大家都应该清楚。

所以《般若摄颂》里说:"如狮栖山无畏惧,震慑群兽发吼声,人中狮子依般若,慑众外道发吼声。"其意是说,兽中之王的狮子能无所畏惧地栖息在山林中,它的吼声能震慑群兽;同样的道理,人中狮子释迦牟尼佛以般若空性的狮吼声,能让外道惊怖,而且谁也不敢反对,谁也没办法与他进行辩驳。所以在这个世界上,当佛陀及其追随者——龙猛菩萨、月称菩萨宣布空性法门时,世间无数智者也没有一个人能站起来真正反驳。

《中论》云: "解说空性时,若人言其过, 是则不成过,俱同于所立。" 意思是,当佛陀或 中观应成派解说万法皆空的道理时,虽然外道、 有部、经部、随理唯识等有实宗觉得这种说法 不合理,但不合理的道理或过咎根本举不出来。 因为他们每举一个理由都和所立相同,也就是

<u>ණමා - 395 - ැගිම</u>

<u> এক্টি</u>ট - 396 - *টে*টি

说不成立, 而且他们每举一个例子, 这个法也 是空性的,即找不到因和喻。打个比喻来说: 首先他们认为泡沫不结实,然后又以另外一个 泡沫来支撑它,结果两者都不能互相依存。

以前我们学《中论》时、感觉还是很好。 当时我这样想过,也如此说过:在现在这个世 界上,有很多学习唯物论、唯心论等知识的傲 慢知识分子, 如博士、教授等, 虽然他们都认 为自己很了不起, 其实对一个特别简单的中观 推理都不懂,那就不要说通过辩论获得胜利了。

中观里面说:"一切万法, 无有自性, 缘起 之故,犹如影像。"以此推理所有执著全部可以 推翻。对此,有没有人站出来说"你们的推理 不合理",并通过辩论获得胜利呢? 自古以来是 没有的, 现在也不可能有, 以后也不可能有。 只不过有些人以自己的权势, 以领导口吻不准 说这句话而已。

在文化大革命期间,很多法师想站起来说 "地狱、饿鬼、旁生存在",有些领导因为实在 说不赢,就蛮横地说:"你给我闭口、不要说话, 其他人狠狠地打他。"我们藏地就发生过这样的 事情。有些领导认为与佛教辩论很简单,就说: 既然你们说地狱有, 那你就给我指出来, 让我 看见; 既然你们说一切万法是空性的, 你就给 我说说怎么是空性的?讲一些似是而非的道

理。有些法师因为一生中对这些法门有一定的 训练,就直截了当地跟他说。最后他特别生气 地说:"你给我闭口,不要说话。"在历史上, 除非这种以权压人的做法以外、真正以正理越 过释迦牟尼佛空性法门的绝对没有。

在这个问题上, 可能有些知识分子或内教 人士会想:会不会有一天其他宗教特别兴盛, 而推翻佛教的理论? 会不会佛教徒没办法说 话?如果佛教徒没有懂得佛教的教义,从个人 的角度来讲,辩不赢是有可能的。有些人因为 没有受过正规的佛教教育,素质不高,虽然佛 经里讲的缘起空性的道理非常深妙, 他也没办 法懂得。现在很多佛教徒不要说讲缘起空性, 连前世后世存在的道理都不会说, 天天只想到 人民币, 那这种人到时候就说不出来。但这不 是佛法的过失, 而是个人的过失, 所以应像《弥 勒菩萨所问经》46里所讲的一样47——不能将个 人的过失贴在教法上。

庚三 (虽无自性也以缘起力可起作用) 分 二:一、缘起与空性圆融无违;二、缘起空性 是无上善说。

<u> জণ্ডি</u>য় - 397 - *বে*জিৰ

<sup>46</sup> 即《大宝积经·发胜志乐会第二十五》,又名《发起菩萨殊胜志乐经》。 47 《弥勒菩萨所问经》:"是故弥勒,若有净信诸善男子为欲解脱诽谤正 法业因缘者,不以憎嫉人故而憎嫉于法,不以人过失故而于法生过,不 以于人怨故而于法亦怨。"





#### 辛一、缘起与空性圆融无违;

自性毫许亦无有,及与依此而生此, 一切安立合理性,圆融无违何须说?

一切法的自性毫许也无有,也就是说自性为空。这一点稍微学过一些中观道理的人都明白,即:在胜义中,柱子、瓶子、房子、地位等世间任何一法,其自性都是空性的,丝毫也不存在。但在未经观察的名言中,依此而生彼,比如:善有善报、恶有恶报,依靠种子产生苗芽,依靠语言相续中产生各种分别念等,都是合理的。也就是说,虽然没有自性,但在显现中,幻化的现象还是不灭的。

《定解宝灯论》中再三讲过:空性是从万 法本体的角度来讲的,显现是从虚妄的角度来 讲的,这两者都是合理的。就像镜中的影像, 因为山河大地等没有自性,所以可以显现;如 果承许山河大地等有自性,就不可能显现。所 以大家皆应了知:一切因缘生的法,其本体都 是空性的;因为本体空性的原因,依靠因缘才 可产生。

这一点,外道等凡夫人都认为是不可能的。 但稍微认识一点本体的人,不要说佛教徒,就 是很多物理学家,他们通过量子学来观察时, 连亚夸克也不存在,一切都一无所有,最后自 已也很震惊,甚至特别害怕。所以,佛教徒对缘起空性一定要有认识,在观察的过程中,最好内心要有震动,或者说产生共鸣。相信通过学习,很多人都会这样说:以前我没学大乘佛法,认为一切法实实在在存在,其实真正用智慧来观察时,虽然一切法的显现无欺存在,其本体却是空性的。

对刚开始学空性的凡夫人来讲,好像显的 时候空不了,空的时候显不了,但当你真正懂 得缘起空性的道理时,就会了知显和空无二无 别。这种道理,依靠许许多多中观论典都可了 知,在《中观根本慧论》及月称论师的《显句 论》中,就有大量教理。

其实,中观的金刚屑因、破有无生因、破 四句生因、离一多因等理证,全部可以包括在 缘起理当中。若懂得缘起理,其他理证全部可 以通达。而且缘起理有个好的特点,比如说金 刚屑因,在破完自生、他生、共生、无因生后, 阳切万法都无有产生;而缘起因,在胜义观层 时一切都是空性的,正因为是空性世俗缘。 时一切都是空性的,正因为是空性世俗缘。 中论》的讲义中专门赞颂缘起理。我在21年的 中论》的讲义中专门赞颂缘起理。我在21年的 有很多殊胜的教理。所以,懂得这种圆融无违 的道理很重要。

緣起赞讲记

以前印度有这种说法: 天空有日月二明,地上有两大明论——月称论师解释《中观根本慧论》句义的《显句论》(或《明句论》),和他广释《密集金刚续》的《明灯论》。对学习中观的人来讲,《显句论》很重要!

辛二、緣起室性是无上善说: 谓凭缘起之理由,绝不依于边执见, 此善说即怙主您,至高无上妙语因。

佛陀说: 凭借缘起的理由,对一切万法绝对不需要依止包括在常见和断见之内的诸多边执见。所以真正的佛教,如《中观庄严论释》中所言: 不但离开了粗大的断见和常见,细微的常见和断见也离开了。为什么呢? 因为一切万法都是因缘生,因缘生即是空性。

对这个佛教最甚深的精华,在没有通达缘起空性时,很多人都不一定知道,当你慢慢懂得这个道理后,就会像宗喀巴大师一样赞叹佛陀:在这个世界上,能宣说缘起者唯一是佛陀。而且他所说的语言对每个人的心理、生活、解脱等都有振聋发聩的作用,可以说一句话涵盖世界,或者说一切万法的真理用一句话来宣说。

《中论》云:"众因缘生法,我说即是空,亦为是假名,亦是中道义。"以前讲《中论》时,我特别说过这句话很重要,很多道友都背过。

其意是说,一切诸法都是因缘生,正因为是因缘生,我等大师释迦牟尼佛说万法都是空性,或者说,在世俗中只有假名,在胜义中就是中观正道的意义。

若能通达这种中观无上法理,就会像这里所讲的一样:依靠缘起之理由,根本不需要依止世间其他各种各样的宗教,或者说其他非宗教的邪说、邪见。为什么呢?如果我们真正懂得缘起理,所有甚深见解全部都已经通达了的语之个世界上,正因为佛陀能说出这样好的语言或推理,所以他的善说第一,佛陀也成为最情大、最无上的善说者。当然,这也是月称论师经常用"月亮"、"世间第一说"等来赞叹佛陀的原因。

其实,佛陀有关缘起空性的语言并不是很多。相信大家都有这种认识:有时候说得再多也不一定起作用。现在世间有些人说:这个人很了不起、很有智慧,他有一二百本书。这也不是。你看《中观四百论》只有400个颂词,无数年来对人们心理的影响是什么样,大家都应该清楚。《中观根本慧论》也只有449颂。所以,只要能说真理,短短的金刚语也能起很大的作用,就像佛陀所讲"诸法从缘起……"这一个偈颂一样。

为什么在开光时要念缘起咒呢? 因为缘起

緣起赞讲記

<u> প্রতী</u>্র - 401 - *তি*ি

第四课

《缘起赞》当中,现在讲广说中的第四个 科判。

原四、若自性空性则因果合理并逐离边执之 万法本体为空性,及由此因生此果, 二种决定彼此间,互不障碍成助伴。 何有较此更稀奇,何有较此更稀有, 若依此理赞扬您,赞美非她莫属矣。

这两个颂词主要讲:若诸法自性为空性,则因果不虚、前世后世等世俗万法皆可安立,如果一切万法的自性不空、真实存在,那生死轮回等世间道理就不合理;并从这个角度来赞扬释迦牟尼佛高深莫测的智慧。

为什么器情世界所有万事万物的法的本体都是空性的呢?因为,以中观理论——五大因来观察、抉择时,在这个世界上,不空的法微尘许或芝麻许都找不到。很多科学家虽然没有中观论师那样确凿的教证和理证,但他们凭借自己的智慧,以仪器等进行观察、分析时,最后也基本上通达了部分法的空性。因为,他们以现代量子物理学来进行衡量时,很多法都不存在,实在是找不到。所以,这样的境界很多

空性的道理在什么地方都可以用。所以,只要我们见到缘起空性的道理,在任何一个场合都可以修行。如果没有见到缘起空性,口头上再怎么说,恐怕也不一定成为真正解脱之因。为什么在人类历史上,龙猛菩萨和月称菩萨最伟大呢?因为他们造了几部特别珍贵的论典,而且这些论典以特别精炼的语言推演出了释迦牟尼佛究竟甚深的意趣。

总之,在这个世界上,佛陀是无上善说者。 因为他说:一切诸法都是因缘生,因缘生的法 都是空性。这一句话,希望在座的道友一定要 牢牢记住!

这次通过《缘起赞》的学习,大家都要对 释迎牟尼佛产生不共的信心。当然,这种信心 并不是因为佛陀相好庄严、特别好看而生起的, 也不是因为他对所有人都很慈悲,所以要对他 生起信心。而是因为世间无数智者都没有说出 缘起的道理,而佛陀说出来了。这是我们对就 生起信心的第一个理由。第二个理由: 既然就 们找不到缘起理任何错误,在世界上佛陀就是 第一善说者,那他所开取的教法就千真万确, 我们有幸依止他就是我们的福分。所以大家皆 应以欢喜心来修持佛法。 第三课

科学工作者都能得到。总之,不管从哪方面讲,一切万法的本体都是空性的。

然后,从空性中一切万法皆可产生。为什么呢?因为空的原因,所以可以产生。也就是说,本体是空性的原因,灰色的种子产生绿色的苗芽之类的由此因生彼果的因果缘起是合理的。虽然这两种决定(万法本体为空性,及由此因生此果)在根本不了解的人面前有点相违,或像黑色的绳子相在色的绳子搓在一起一样,或显现空性时显现显不出来,显现显现时空性显不出来;但在真正通达一切万法为空性的智者面前,这两者却是相辅相成的。

在这个世界上,再也没有其他理论比这种空性和显现双运的道理更殊胜、更稀奇、更稀有了。所以,除了以这样的缘起空性或显空双运的道理来赞叹佛陀您之外,其他所有赞叹都多此一举、没有必要。为什么这样讲呢?因为,唯一我等大师释迦牟尼佛可以开创这样的显空双运之道,其他任何一个宗教祖师或现代任何一位科学家都没办法。所以大家皆应懂得这个宣说空性意义的非常甚深的法要,这非常重要!

这种缘起道理,只要一听到就能真正根除 轮回,具有非常大的功德。所以,哪怕是一堂 课,我觉得也有非常甚深的利益。汉地有一部 《入大乘论》,是印度坚意论师(可能是安慧论师) 在龙猛菩萨和佛护论师离开世间后,根据大乘佛教的教义,为了遣除当时人们对大乘教法的怀疑造下的,后在北凉时由道泰译师翻译成汉 "生得值法难,听说亦复难,生死虽无际,听法故有边。" 其意是说,得到这样的法很难、听说更难,生死轮 回虽然无有边际,但只要听到这样的大乘佛法,轮回就有了边际,从此之后再也不用漂泊于轮 电当中了。实际上,此颂所讲的法要就是大乘佛教里面所讲的缘起空性,或显空双运的妙道。

所谓显空双运,就像刚才前面所讲的一样——万法的本体虽然是空的,但有了此因就会显现此果,或者说,虽然显和空在我们说的时候是分开的,但实际上这两者就像火和火的热性一样是不离不合的。麦彭仁波切在《定解宝灯论》里也讲:"是故显现与空性,尽管分开而认识,实际始终不可分,因而称之为双运。"意思是说,尽管在言说或认识时,显现和空性是分开的,实际上显即是空、空即是显,所以称之为双运。

当然,这样的境界在初学者面前确实难以 显现,就像在一般的望远镜里根本显不出更远 的景象一样,比如哈勃望远镜能发现的东西, 孩童玩耍所用的望远镜里根本看不到。或者说, 高清数码相机所显现的,傻瓜相机根本显不出

像起赞讲记

<u> জণ্ডি</u> - 405 - *ডে*ণ্ডি

<u> এক্টি</u>ট - 406 - *টে*টি

来,现在我们的智慧完全与傻瓜相机的镜头一样,因为我们觉得万法空性与无欺因果或无欺显现,是相违或矛盾的。

《大宝积经》里讲:"说一切法,非有非无,令离边见,名狮子吼。"其意是说,说一切万法非有非无,令离一切边见,这就是如来的狮吼声。可是我们,非有的时候并不是非无,非无的时候并不是非有。当然,这并不是因为万法的本体就是如此,实际上就是我们的有境(指智慧和意识)有了差错,或者说有烦恼障和所知障的垢染。当垢染还没去除,或凡夫的素质还没提高之前,始终见不到万法的真相。这一点,以世间特别简单的仪器也能清楚说明。

所以,大家皆应观想一切万法是空性,或 在空性方面一定要有决定或定解,这很重要! 而且还应了知,万法虽然是空性,但名言如幻 如梦的现象却无欺存在,这两者并不会互相成 为障碍。对真正行持瑜伽的大德来讲,他们不 但知道一切万法是空性的,还懂得在空性中所 有世间万事万物的景象都无欺存在。

所以,对世间万事万物的景象,我们没有任何必要否认。佛陀也说:"我不与世间诤,世间与我诤……世间智者言有,我亦言有。"佛陀的教言讲得非常清楚,他说:世间(指具有眼耳鼻舌身意六根的众生)与我争论,我不与世间争论;

不管是科学家、医学家,还是其他外道,他们 所承认的东西,观待这些众生我也可以承认。 所以,根本没有必要否认世间各种现象。

现在很多佛教徒根本不知道佛教广大无边的密义,自己却站在佛教的角度经常说佛教的观点不是这样的,或说佛教这也不承认、那也不承认。其实,佛教的智慧非常广大,它会随顺世间人。所以,就是世间有邪见的人认为因果不存在,也要暂时随顺。为什么文殊菩萨野时随顺外道?为什么佛要对外道说"我们所讲的如来藏也是常有、不变的"?这都是有目的的。

但大家一定要清楚,虽然佛陀针对某种众生的根机,在有些经典里说万法是常有的,有些经典里说万法是常有的,但实际上究竟的密意万法皆为空性;虽然是空性,世俗现象却无欺存在,而且并不矛盾。因此,在学习此论时,大家一定要了知佛陀这种见解。

其实,《缘起赞》主要以见解来赞叹佛陀, 并非从行为、果位功德等方面来赞叹。也就是 说,佛陀所抉择的缘起性空见解或真理,在此 世间,过去、现在、未来,任何学说、任何智 者,都绝不可能发现。所以作为佛教徒,在遇 到这些教言时,应该感到自豪、荣幸。

这一点并不是我们自赞自夸, 世间任何一

陈起赞讲记

<u> প্রতি</u>ট্র - 407 - *ত্রে*ণ্টি

<u>্রু ভিট্</u>য - 408 - *ভে*টি

位智者都可以直言不讳、开诚布公、直截了当 地与我们作面对面的辩论。在辩论的过程中, 相信你会了知: 佛陀对万事万物都有非常巧妙 的宣说, 而且他所宣说的思想并不会随着时代 变化, 那就不要说随着时代变得陈旧、落伍, 甚至被淘汰了。你看佛陀的精神,从2500多年 前一直到现在, 他所宣说的平等观、空性观、 慈悲观以及所有的抉择, 哪一个道理现在已经 用不上了? 有没有?

而其他思想并不是这样。我小时候经常听 到必须要阶级斗争,到了现在谁谈阶级斗争? 同样,现在所提倡的改革开放、三个代表等, 也只能暂时轰动一时。人类历史就是这样、任 何一位大人物或重要人物出世后, 他绞尽脑汁 发现的道理, 暂时人们都会推广, 但再过几十 年、几百年,是不是人们还会这样呢?绝对不 会。这一点,可以用历史来证明。所以,并不 是我们以偏见或偏袒心来毁谤哪一个真理。

总之,大家一定要清楚,以缘起空性来赞 叹佛陀是最适合的。而其他的赞叹, 比如您能 入定很长时间、您具有相好庄严、您能帮助许 许多多众生等, 虽然这些都是佛陀的功德, 或 者说这些功德佛陀全都具足, 但是这里是从见 解的角度来讲的, 所以并不着重赞叹。总而言 之, 我们应该这样赞叹: 佛陀您已证悟了缘起

空性的殊胜真理,并将之告诉了世人,无数众 生依靠它都脱离了轮回、得到了快乐, 所以您 是名副其实的导师。

我经常想:佛教并不仅仅是一种信仰,如 果真正懂得佛教的空性观, 痛苦就会逐渐减少, 这毫无疑问。真的,不要说大彻大悟,如果你 对中观的基本道理从实修实证上稍稍有一些感 觉,比如执著身体、感情、财富等没有实在的 意义,它们都是梦幻泡影那样的空性,那你的 心态就已经放松下来了。狮子贤论师在一个般 若的教言中也讲:有缘的菩萨在获得空性意义 时,心就完全放松下来了。为什么现在大城市 里的人那么紧张? 为什么他们的生活节奏那么 快? 为什么他们每天都欻欻欻地拼命赶? 归根 结底就是因为他们对人法有实有的执著、所以 要为自己的利益而奔波。

那这样一来,带来的是什么呢?本来人们 认为,有财富肯定会快乐,所以拼命地寻找钱 财、结果反而成了钱财的奴隶。以前我们经常 说:成为钱财的奴隶不可能吧!人是钱财的主 人。但现在并不是这样,比如我买一套分期付 款的房子,如果在20年中要1万、1万地还, 那20年我就给这所房子当奴隶了, 所以并不是 房子为我提供方便,而是我为房子打工。其他 钱财、地位等也是这样。

但是,这些佛教真理很多人都没有精通, 所以一直被永无止境的欲望束缚着。俗话说: "人为财死, 鸟为食亡。"虽然人们都为了寻找 快乐而为钱财奔波,但最终都在没有满足的心 态中离开了世间。

对这些道理,如果我们好好思维就会明白; 如果没有思维,光在口头上或表面上说:佛陀 是这么说的, 所以我们一定要离苦得乐, 那也 得不到真实的利益。藏传佛教里有喜欢辩论、 探讨的优点, 这在每所寺院、每个学院当中都 有, 所以自己拥有的所有智慧都可以拿出来辩 论,以遣除怀疑。现在汉地很多寺院没有这种 传统, 我觉得很可惜, 因为很多人分别念和怀 疑很重,又没有机会遣除;有些人还觉得说出 怀疑不好意思, 所以满腹都是怀疑。

因此,希望汉地各个寺院和居士团体中的 知识分子能够互相探讨、辩论、或开一些研讨 会,以将对佛陀的信心挖掘出来。这样就不会 仅在口头上说:他们都说佛陀很伟大,应该很 伟大吧! 佛陀说轮回皆苦, 轮回应该是痛苦的 吧! 所以大家都应详详细细地思维: 佛陀到底 是什么样的?他怎么成为量士夫?为什么他所 说的真理到目前为止世人一个字都没有攻破? 这样以后,我们对佛陀就能生起真正不退转的 信心, 而成为名副其实的智者。

戊二 (驳斥此是不承许之理) 分三:一、 承许缘起自性成立即不合理/二、此是承许者 无法令其引入此来欢喜之道;三、宣说此是承 许自相矛盾之理。

> 己一、承许缘起自性成立即不合理: 有为愚痴所奴役,于您怀恨相敌视, 彼者于无自性音,心不纳受有何奇? 原本承认您教典,珍贵宝藏即缘起, 反不堪忍空性吼,于此我觉颇稀奇。

这两个颂词讲:如果承许缘起自性存在, 则非常不合理。颂词说:有些愚痴的人被无始 以来的愚痴折磨或俘虏, 对释迦牟尼佛您的教 法怀恨在心, 看作敌人那样, 对无自性的法理 心里不能接受,这一点也没有什么稀有的,可 以说理所当然。而原本承认释迦牟尼佛您的教 典,但因实执所牵,对您教典里最珍贵、最甚 深、最精华的缘起空性反而不承认, 听到缘起 空性心里就产生极大的恐怖心、这一点作者宗 喀巴大师觉得非常稀有。

的确,有些外道受恶劣环境的影响:其传 承上师从来没有传授过任何缘起空性的法门, 周围的友伴及自己所学的法门全部都与缘起空 性毫无关系, 那他们不接受无有自性的空性法 要、甚至产生邪见、排斥、都是情有可原的。

<u> প্রতি</u>চ্চ - 411 - *তে*ি

্র্রু ক্রিড়া - 412 - *বে*র্জু ক্র





我经常这样认为:现在世间很多人,无论是在学校还是在单位,从来没有受过任何佛教的殊胜教育,比如空性观和慈悲观等,那他们一下子要对大乘佛法产生信心也不可能。就像《经庄严论》里所讲的一样:他们周围全部都是根机特别低劣的人,而且都没受过这方面的甚深教导;这样的话,对空性法门有排斥、不理解,甚至有点害怕,也情有可原。

但是,明明承认自己是佛教徒的有实宗(包括有部、经部、随理唯识三宗)的行者,在任何经典都讲诸法因缘生、诸法因缘灭的缘起道理的情况下,为什么还不能了知缘起之法绝对是空性的道理呢?

宗大师对外道比较理解,觉得在这个世界上,他们受低劣上师的影响,对空性法门没有定解、没有信心,这是正常的。但往往自称为是释迦牟尼佛的真正追随者的佛教徒却认为: 虽然是缘起而生,但不可能是空性,应该是实有的。对这种说法宗大师就觉得非常稀有。

有些人则因不懂空性的意义,而不积累资粮,这也非常危险。《六十正理论》中讲:"不知寂灭义,但闻空性声,不修福德业,损害彼劣夫。"意思是说,不知道寂灭的意义,只听到空性的法音,就什么善业都不做,这种低劣的士夫一定会受到损害。现在有些学空性的人就

是这样,他们认为:既然一切万法是空性,那作善事就没有意义,于是在名言中也不行持善法,这些人只会毁坏自己,非常可怕!

在引导众生方面也是同样,有些讲义中讲: 比如一个人没有双目,他却带着另一位盲人, 最后都坠入了悬崖,对这样的事我们都很理解, 因为都没有眼睛;但是,如果有眼睛的人带着 一位盲人,最后都坠入了悬崖,那就很可惜, 因为是明眼人在带路。

现在佛教当中,有些法师经常在网上或著作里说:我是学大乘佛法的,但我不承认缘起法;大乘佛法非为佛说……看或听到这些话,我也觉得非常稀有!听说现在有些上师对禁止杀生方面不太赞叹,与宗喀巴大师所讲的一样,我觉得非常稀有!

外道毁坏佛法、不承认缘起空性等,我们都很理解。比如有时候遇到一些不信佛教的大学生、农民等,不管他们是愚者还是智者,他们对佛不理解、对法不理解,包括对僧众诽谤,这些我们都理解。只是觉得他们很可怜,好像跟旁生没有什么差别,因为除了为吃住以外什么都不管了。但是,明明享用释迦牟尼佛福报的出家人,观点特别奇怪的话,那我们都会觉得不可理解。

有些人因为对佛教的传统教理一点都不

緣起赞讲記

<u>ණි</u>මා - 413 - ඇම් ි

上

懂,特别喜欢提与时俱进,特别喜欢说科学家如何如何,就相信科学不相信佛理。对这些的我们也很忧伤。虽然现在交通的便利、通信的现在交通的便利、通信的,以及千家万户都可以听受我们传法等,都与科学有很大的关系,但科学家及其发明与佛陀及其理论思想比较起来,却有天壤之别。当然,这并不是因为我们是佛教徒,所以要特叹佛陀。通过历史上非常著名的科学家的发明与佛陀的思想进行对比,相信你会赞许我们的观点。

刚才也讲了,2500 多年以来,佛教思想一直生存在这个世界上,但人们始终没有找到佛教某个思想阻碍了人类心理、物质等方面的发展,或者说它不符合人类的自然法则。而科学家,不要说几百年以后,在自己活着时,很多都为自己的发明哀伤。

比如爱因斯坦,在他的建议下,美国最先制造出了原子弹。后来很多科学家都不想使用,但杜鲁门认为:美国要成为世界强国,一定要展示出它的威力。后来他下令在日本广岛和长崎两个城市投下了两个原子弹,瞬间就杀害了10万人,其它虫类等众生不计其数。得知这个消息后,爱因斯坦特别伤心,以此原因,他在悔恨和苦恼中离开世间。

大家都知道, 世界人们无所不知的诺贝尔

那科学对人类到底是有利还是有害呢?其实,科学就像古代的两刃金刚宝剑一样——如果用好了,它可以把敌人的头砍断;如果用不好,稍微动一动就会把自己的头砍断,非常危险。但佛教是不是这样呢?大家都应该知道。而且,每一位科学家的心态是什么样,大家都清楚。

对利用科学的人来讲,如果没有佛教思想,全部是自私自利,不要说给人类带来利益,最终必定会给自己带来极大痛苦。希特勒想成为世界上最伟大的人物,想霸占所有国家,就发动二战。最后他不得不让自己的妻子埃娃服毒

移起赞讲

<u> এক্টি</u>ট - 416 - *টে*টি

自杀,并用枪对准自己的太阳穴,"啪"的一声他罪恶的一生就结束了。为了避免"将来某一天被当作蜡烛点着示众",他还要求一定要焚毁他的尸体。所以,一个人若是自私自利的心,那他再怎么样强大,再怎么样有势力,对自己今生来世都没有利益,那就不要说对整个世界带来利益了。

故我觉得,遇到佛教就应该有成就感,因 为这种教育不仅能对人类带来利益,对世间所 有众生都是有利的。所以,弘扬佛教的目的并 不仅是为了文化发展,也不是以我们的学说来 压伏别人,让所有人都当我们的俘虏、奴仆, 在代别人,让所有人都当我们的俘虏、 生服务。哪怕我们能让一个人知道佛教的精神, 在他的家庭乃至他所涉及的范围内就会发出 芒,对大家都会带来慈祥和吉利。所以我们都 些情,不管是在什么时代,不管是对什么众 生,佛教的思想都是非常有价值的。

1993 年,法王如意宝在加拿大一个特别大的宴会厅里,宣讲了释迦牟尼佛无与伦比的智慧和不可比拟的悲心。当时我看到很多美国和加拿大的人,(因为美国和加拿大非常近,中间也不需要办很多手续,就像尼泊尔和印度一样,过界很方便。)都对释迦牟尼佛的伟大之处生起了真实的定解,这从他们的表情可以了知。当然,这与上师老人家

自身的修养有很大关系。当时老人家说:我从小到现在对佛陀有不共的信心,这种信心并不是迷信而是正信,然后就以自己的体会和教理相结合,给他们解说了一些佛教的不共之处。

所以我想,我们以后应该直接讲出佛陀的不共之处。现在一个小小的产品都要走向世界、走向未来,喊的口号特别好听,作为佛教徒,也不应该总想着自己。很多佛教徒经常问:我很烦恼、我很痛苦、我很伤心,怎么办哪?虽然我们都是众生,不得不想自己的事情,但作为大乘佛教徒,着重要想佛教这么好的甘露妙药,通过什么样的方法让世界上无数心理不健康的众生接受?

緣起赞讲記

的人,如果我们能让他们分享佛教的无死甘露, 哪怕仅能获得一点一滴,对人类来讲,这也是 一大贡献, 我是这样认为的。

己二、此是承许者无法合其引入此来欢喜 之道:

> 导向无有自性门, 首屈一指为缘起, 若以彼名执自性,有何绝妙之方便, 引此众生而迈入,一切圣贤必经行, 无可比拟之津梁, 踏上您喜之妙道?

导向无有自性门(指佛教的空性或无二法门),首 屈一指是佛教的最究竟教义缘起。实际上,缘 起和空性是不离不合的。如果有些人在听说缘 起这个词后,把缘起执著为实有,也就是说, 他们认为空性是另一种法, 缘起法是有自性的, 那在这个世界上,怎么还会有一种绝妙的方便 方法, 让这些众生迈入诸佛菩萨或无数大圣者 们的必经之道——无可比拟的解脱津梁如来欢 喜之道呢? 也就是说, 因为他们把缘起执著为 实有,就没法将之引入这样的妙道。

其实,缘起法只是假说或假立。《华严经》 里也讲:"若实若不实,若妄若非妄,世间出世 间,但有假言说。"其意是说,实有的法、非实 有的法,虚妄的法、非虚妄的法,世间法、出 世间法,这些只是言说的假立。也就是说,在

名言中可以承许,在胜义中一切都是没有的。 可见,有实宗的行人心量都太狭窄了,因为他 们只知道一部分,并没了知一切万法的本体皆 为空性的道理。

所以, 若执著缘起实有不空, 就没办法获 得解脱,或者说,就不能踏入如来欢喜之道 ——让一切众生证悟人法二无我的空性而获得 真正的解脱。若很多有缘人通达空性、利益众 生, 真正的大乘上师、所有佛菩萨都会欢喜。 因为, 他们根本不可能以钱财、地位等世间人 欢喜之事来欢喜。所以, 作为大乘佛弟子, 唯 有以证悟空性、利益众生才能让佛菩萨和真正 具有法相的传承上师生起欢喜心。正如《华严 经》中所说:"善男子! 诸供养中, 法供养最。 所谓:如说修行供养、利益众生供养、摄受众 生供养、代众生苦供养、勤修善根供养、不舍 菩萨业供养、不离菩提心供养。"故大家皆应以 大悲菩提心让众生踏入缘起空性的妙道。

实在说,只要是因缘而生就绝对是空性, 即空性跟缘起不离不合,这种道理还是比较深。 所以,很多道友刚开始听中观没有感觉也是正 常的。昨天我看到一些香港的佛友特别欢喜学 《定解宝灯论》,他们在书中画了很多杠,学得 还是很精进。但他们总觉得刚开始学缘起空性 或空性法门没有感觉,看怎么办? 当然,学空

性并非读小学课本或看动画片,一看就一目了然。尤其前世与空性法门没有结上一定善缘,即生中听到空性就会觉得艰涩难懂。但无论如何,我们一定要对缘起跟空性不离不合生起定解。

虽然刚开始不一定能产生这样的定解,但通过学习《缘起赞》,尤其在慢慢学习《中观四百论》、《入中论》、《中观根本慧论》(这几部中观论典都有汉文,也有讲解)后,逐渐就会对空性法门产生定解。那时你会知道:"啊!真的是,除了空性以外,再也没有更殊胜的道了。正如月称论师所说:'出离龙猛论师道,更无寂灭正方便。'"

若我们对龙猛菩萨的空性道生起定解,了知真正的解脱道唯一是空性,这个时候自然而然会认真学习中观。不用老师或中观法师天督促:你要看书,你要背书。有时间还会安住在空性的境界中。读小学、中学时,很多多个都不听话,所以父母和老师非要强迫让你写作都不听话,所以父母和老师非要强迫让你写时,他不可,而到自己有责任感或成就感时,就非常愿意学习。就像这样,若对空性法门生起定解,你会觉得对你来讲一切世俗法都没有意义,唯一修学缘起空性法门才是最好的享受。

己三、宣说此是承许自相矛盾之理:

# 自性无改无观待,缘起观待亦有改, 此二如何于一事,互不相违而并存?

自性不随因缘改变且不观待任何法,缘起观待他法且随因缘改变,这两者一个是不观待、一个是要观待,一个是无改、一个是有改,一个是无自性、一个是有自性,那它们在瓶子、柱子等任何一个事物上,怎么能互不相违地并存呢?很明显是不可能的事情。

有实宗为主的很多人认为:缘起法的显现是不空的,显现以外有一种空性。这样的说法绝对不可能成立,因为瓶子等任何一法都是观待、有改之法,所以绝对是空性。如果不懂这样的缘起性空之理,就没有懂得中观论典,也不可能有真实的修学之心。但他们面对中观论典时,往往像马鸣菩萨在《大宗地玄文本论》中所说的一样:"虽得甚深论,其愚痴极故,不觉出世宝、无有学习心。"

正因为不学习,有些有实宗和外道宗就自相矛盾地认为:显现绝对不空,空性绝对不是显现。其实并不是这样,因为一切万法不可能不观待因缘。《弥勒菩萨所问经论》里也讲:"诸法因缘生,彼法无实体。"其意是说,诸法都是因缘生,所以不会有实体。《华严经》里也有相似的教证:"法性本无生,示现而有生。"意思

緣起赞讲記



是, 诸法的法性本来没有产生, 但却示现有产 生。可见, 示现产生和无生并不矛盾。但很多 凡夫人都认为生和无生自相矛盾, 其实这只是 自己的错误观念所致。

所以, 凡夫人千万不要对自己太有信心了。 以前讲过, 我们的所见所闻全是迷乱、错误的, 并不是真实的实相。我们认为这是很干净的东 西, 其实是不干净的; 我们认为我和我所存在, 其实并不存在。我们认为:去年的河和今年的 河是一条河, 所以它是常有的; 今年这个人比 去年还年轻,因为他比去年好看得多……这些 都是错误的观念。还有人认为:因果也不存在, 前世后世也不存在,在虚妄中这些是更严重的 错误。所以凡夫人的思想并不可靠。

戊三 (以此建立空性断除增损之见) 分二: 一、佛说缘起此幻之理; 二、佛说缘起则无机 可乘。

己一、佛说缘起的幻之理: 凡是依缘所生法, 自性本来无行相, 然而显现为彼者,故说此等皆如幻。

凡是众生面前显现的,或依靠因缘产生的, 这样的法绝对不会有自性,或者说其行相并不 存在;然而在众生前它却无欺显现,实际上这 就是如幻如梦, 很多经论里面都这样比喻过。

《佛说如幻三昧经》里讲: ……有五百位 修行人通过修行获得了宿命通、他们知道自己 前世造过杀父、杀母等极重罪业, 心里特别执 著,认为自己造的业太严重了,就没获得法忍。 这个时候, 文殊菩萨拿着一把宝剑准备杀佛, 他们特别害怕地想: 我们特别悔恨自己以前造 的罪业, 现在文殊菩萨又开始造这么严重的罪 业了。这时佛陀说: 文殊不要这样。当时众菩 萨说: 你也不存在, 我也不存在, 众比丘也不 存在, 罪业的本体也如幻、如梦、如阳焰一样 不成立, 一切诸法皆无有自性。这五百位修行 人当即就通达了无有自性的法忍, 很多比丘都 远尘离垢, 获得法眼净。

《中观四百论》里也讲:"诸法如火轮,变 化梦幻事, 水月彗星响, 阳焰及浮云。" 其意是 说,一切因缘生的法,全部与梦、幻、阳焰、 彗星等一样显而无自性。《金刚经》中亦云:"一 切有为法, 如梦幻泡影, 如露亦如电, 应作如 是观。"

对佛陀所讲的断除一切分别网的幻化道 理,如果我们真正去想就会明白:因缘所生的 法全部都是幻化, 没有一个真实。但不知道友 们想过没有? 我希望很多佛友不要仅仅是听听 课,或一边打瞌睡一边迷迷糊糊地听,下课后 就高高兴兴地回去了,应该每一堂课都要对佛

陀所说的甚深缘起道理生起定解。比如诸法如 幻, 自己要去观察到底是不是如幻。至少也要 坚信, 佛陀已经以特别殊胜的智慧作了抉择, 里面肯定有甚深的意义。

实在说, 佛陀的智慧并不是我们现在的人 所能了知的。大家都清楚, 印度的法称论师和 陈那论师等是怎么赞叹佛陀的。我是这样想的: 在这个世界上,除了佛陀以外,最伟大的就是 二胜六庄严, 他们的智慧无比崇高, 如果他们 还在,任何一位智者和科学家都没办法与他们 辩论、但他们都要礼赞佛陀、所以我们一定要 对佛陀生起信心。

法称论师在《释量论》的顶礼句中, 把佛 陀所有威德和功德集聚起来作了赞颂,他说:

"敬礼于具足、除灭分别网、甚深广大身、遍 放普贤光。"这个对释迦牟尼佛赞叹、顶礼的偈 颂,讲了佛陀三个方面的特点:能遣除一切众 生分别迷乱的网, 具足甚深广大的报化身, 遍 放普贤光,对整个世界的众生发出大悲。也就 是说, 佛陀既有智慧又有悲心, 还有能力度化 无量无边的众生。20年前,上师如意宝也经常 引用这个教证来赞颂佛陀。所以, 大家皆应对 大慈大悲的佛陀产生无比的信心。

当然,这种信心并不是好奇心。现在有些 人经常说: 我好喜欢您啊! 我很欢喜这部论典

哪!一问为什么,就说:我也不知道,可能是 前生的因缘吧!如果我们被佛陀最广大的智慧、 最甚深的教言所吸引或震撼, 就会产生无法言 说的成就感和欢喜心——在这个世界上,居然 有这么一位无与伦比的大智者,我能遇到他的 教法,确实很荣幸! 若能如此,在佛教的行列 中永远也不会退转、可以称为不退转菩萨。

现在有些上师稍微给弟子讲一点窍诀就授 记说: 你已成为不退转菩萨。不知有没有那么 简单。如果我们通过闻思生起定解, 在有生之 年乃至生生世世当中,都不会从佛教的教理里 面退转。为什么呢?因为,在这个世界上唯一 宣说真理者就是佛陀, 他的真理能让我们今生 来世都获得快乐。

如果我们有这样的心态:不但我希求快乐, 所有人类乃至包括旁生界在内的众生都愿意离 苦得乐, 所以佛教的精神对整个世界来讲特别 珍贵;那就可以将佛法向全世界推广或弘扬。 否则把自己束缚在一个特别小的圈子里: 我是 学藏传佛教的、我是学净土宗的、我是学禅宗 的, 我谁都不排斥, 但我也不学其他宗派; 甚 至还劝其他人:不要学,不要学。没有必要这 样,应该具有特别开放的心态。因为,佛陀无 比的智慧和悲心谁都可以接受, 只不过上师们 的传承和教言的方便法不同而已, 而且所有宗

派都是圆融无违的, 所以应该融会贯通, 没有 必要取此舍彼。

#### 第五课

现在我们继续讲以此建立空性断除一切增 益和损减,此科判分二:佛说缘起如幻之理和 佛说缘起则无机可乘, 其中第一个内容已经讲 完了,现在讲第二个内容。

> 己二、佛说缘起则无机可乘; 您所宣说之教义,如理如法辩论者, 悉皆无机可乘入,亦由此理可明知。 倘若有问何以故?因为凭依此释说, 于见未见之万法, 能离增益及损减。

前面已经讲了,缘起空性的道理是所有佛 法的精华、醍醐,即佛法最精要的部分。所以 在座的各位,在有生之年中一定要空出时间来 修学, 这是非常珍贵的, 也是极其重要的。世 间人们为了无有实义的地位、名声、权利等而 奋斗,实际上这些得到以后,对将来或来世也 不一定有用。如果我们真正通达了缘起空性之 理,对每个人来讲是非常有用的。

这里已经讲了,如果我们懂得缘起空性之

理,在这个世界上,任何一个外道、任何一位 不信宗教的人士, 用理证来攻破我们的真理都 无机可乘。也就是说, 本师释迦牟尼佛您所宣 说的缘起空性甚深意义, 若以正理进行如理如 法的辩论, 在这个世界上是不可能有机会破斥 的。因为以此缘起理,可以明知您所宣说是正 确无误的。

为什么这样讲呢?因为您对我们现量能见 到的很多因生果之类的道理, 以及我们不能现 量见到的甚深空性意义等, 即见和未见的所有 万法的真理, 已凭借自己的智慧作了宣说。宣 说以后, 任何有智慧、有学识、有能力的人都 没办法破斥,或者说毁坏您的宗派,也就是说 已经远离了所有增损。

所谓增益,指本来都不存在,但却添枝加 叶地在上面增加许多虚妄之理。比如、在整个 世界上本来没有所谓的万法制造者,但你却偏 偏认为存在,这就是一种增益。本来前世后世、 善恶报应等在名言中是存在的, 但你却抹杀它 们,这叫损减。

如果真正懂得缘起空性之理、所有损减、 增益或常边、断边等邪说邪理全部都会消失。 或者说, 以这个正理我们可以知道, 我等大师 释迦牟尼佛是真正的量士夫, 他是这个世界上 唯一正确无误的导师。

<u>জ্ঞা - 428 -</u> ক্রেটির

3

以前、陈那论师准备造一部名为《集量论》 的因明论典, 便在地上(或说岩石上)写下"敬礼 定量欲利生,大师善逝救护者"这一顶礼句以 观察缘起。外道婆罗门擦掉了两次,第三次论 师留言说:如果是开玩笑或者是玩耍,希望不 要把它擦掉,我有一定的意义和必要;如果你 觉得这种说法不合理, 认为佛陀不是量士夫、 利生者和救护者,那就请你现身,我们可以进 行辩论。这位外道只好现身与其进行辩论,经 过多次辩论都没办法战胜, 后来外道以神通将 陈那论师的资具全部烧掉, 便不翼而飞。当时 大师生起厌烦心,他想:我要救护一个众生都 那么困难, 那要救度所有众生多么困难哪! 在 显现上他生起厌离心时, 文殊菩萨现前说: 你 不应该对这些恶劣的人产生不好的分别念、我 是你生生世世的本尊, 我永远都守护你, 你一 定要造这部论典;如果造下此论,它会成为世 间的明目。通过文殊菩萨的劝请、陈那论师便

我刚才讲的《集量论》前面两句,表面上 看起来很简单,好像谁都写得出来,实际上这 里面有甚深的含义,已经把本师佛陀的功德全 部概括起来说得非常清楚,任何其他世间导师 都没有这样的功德和特点。正因如此,这里才 说,您以无比智慧宣说的真理,谁都无机可乘。

造了《集量论》。

有些注释则讲,佛陀所讲的缘起空性具有四种无畏。第一是障碍无畏,即佛陀在任何众生前宣说"缘起空性的障碍是烦恼障和所知障"时,谁都不可对抗。第二是出离无畏,也就已说,在断除烦恼、通达无我后,可以从轮回说,在断除烦恼、第三是断德无畏,指证悟无我后,在众生前四语无畏,指证悟无我境界后,在众生前四天,明战在整个世界上,只要讲正理,所以在整个世界上,只要讲正理,谁都无法对抗、谁都无法胜伏。

在历史上,不仅印度、藏地如此,汉地也是这样。我看到陕西社科院胡义成先生在《元代全真教〈西游记〉形成的文化背景》一文中,讲述了一些汉地道教与佛教之间的辩论。在教与事皇帝命令佛教的福裕与道教大声。自前者《道藏》伪经,这是第一次由皇帝下令清查《道藏》伪经,这是第一次。第二次在公元1258年,当时皇帝忽必烈下令,第二次在公元1258年,当时参加辩论的17个。前进行公开辩论,此次裁决者是八思巴,过辩论,道教再次失败,当时参加辩论的17个道士剃发入于佛教,有200多个道观改为佛寺。道士剃发入于佛教,有200多个道观改为佛寺。最后下令除《道德经》外,所有《道藏》全部

<u> জণ্ডি</u>য় - 430 - *বে*জিৰ

焚毁,这就是历史上所谓的"至元毁藏"。他通过历史考证,讲述了元代佛道之间这些辩论的历史。

以前我去五台山时,有一本蓝皮封面的《汉地佛教史》,这是贡布杰用藏文写的。里面讲了很多道教与佛教互相辩论的历史,不管是以神通,还是以正理进行辩论,佛教都获得了胜利。

当然,所有宗教都应和睦相处,不应争胜 负、分输赢,我也只不过将历史在这里重复而 已。作为佛教徒,这也没有什么不敢说的。现 在有些人为了顾别人的面子,实际已经违背了 自己的教理,但在别人面前也不敢说,我觉得 这也没有必要。从个人的角度来讲,我们可以 辩论,不管是道教,还是其他任何宗教,在正 理上都可以辩论。但辩论并不是互相威胁、互 相不恭敬,这没有必要,而且佛教本来讲和谐、 和平。

但在真理面前,一定要接近真理,如果没有接近真理,谁的观点都承认,就不合理。比如万法空性这一佛教的观点,如果在这个世界上,不管是宗教人士、非宗教人士,任何一个人说万法不是因缘生或不是空性,那作为佛教徒,我们也不需要用武器来作战,应该用正理来进行辩驳。在正理面前,有智慧的人就会服从。以前根登曲佩说过:越来越接近真理时,

<u> জণ্ডি</u>চ - 431 - *তে*িছ

有智慧的人越来越无话可说。我觉得这种说法 很对。虽然不讲道理的人,会凭自己的浅见胡 言乱语,但懂正理的人,不管是其他宗教还是 佛教,大家都无话可说。

所以,我们来到这个世界后,一定要以正理来认识佛教。现在很多人都讲正见和正信,虽然说是这样说,但自己相续到底有没有正信和正见,大家一定要思考。现在很多佛教徒都是迷迷糊糊的,为什么这么讲呢?比如问他:你为什么要皈依三宝?他说:听说三宝很殊胜。其实,任何宗教都觉得自己的教主很殊胜,而且光是一个很殊胜、很庄严、很寂静,谁都可以编得出来。

以前根登曲佩在印度时,在一个外道圣尊像前一直合掌祈祷,后来眼泪自然而然就流出来了。所以他说:有时候,人的哭泣并没什么可靠。因为,哪怕是外道圣尊像,你使劲祈祷,最后也会哭起来。这是一种莫名其妙的流泪,并没什么价值。有些佛教徒看见一位上师,但未觉得不一定是前世的缘分,可能只是一种感官的反应。当然,有些经里也说,如果你为众生或在上师三宝前流出一滴眼泪,也有很多功德,这是从其他角度来讲的。

缘起赞讲

说,根据这个人做的某些事情很好,可以推断 他在我们看不见的地方所作的事情是正确的。 在这里大家要明白:因为佛陀宣讲的缘起

在这主人家安明日. 因为你吃豆饼的家起空性法门在《般若经》里有明说,所以只要我们能认真闻思《心经》以上的般若,如《广般若》、《中般若》、《略般若》,就能知道:一切万法都是空性的,空性中一切都可以显现;也就是说,能了知"色即是空,空即是色"的道理。

他在我们看不见时的行为也应该很不错;或者

不管是信教者,还是不信教者,只要他能了知:在这个世界上,唯一能宣说缘起空性真理者就是佛陀,这是非常了不起的;那他就可以这样推断:既然这么甚深的缘起空性佛陀都能说得出来,那其他经典所宣说的比较隐蔽的意义,如布施发财、持戒转生善趣、行持善法获得快乐、造恶业堕入恶趣等,也是千真万确的。

以前有些论师这样说过:"佛陀所说的一切法是无欺的,因为经过三观察清净故,犹如缘起空性之经。"就像这样,以三相推理的方式推断,可以了知佛陀宣说的其他教理是正确的。《中观四百论》里也有相同的道理:"若于佛所说,深事以生疑,可依无相空,而生决定信。"意思是说,如果对佛陀所宣说的甚深之事,比如前世后世、业因果,以及布施、持戒、安忍

须要知道佛陀是怎么伟大的。若能了知在这个世界上佛陀是唯一宣说真理者,就能知道行持佛法的僧众是随顺真理者,而迷乱的世人靠近真理、皈依真理也是合理的。一位国外的大德在讲皈依三宝时,没有用原汁原味的佛教术语,他用西方人特别喜欢的词婉转而说:所谓皈依三宝,就是皈依三个真理……我很喜欢这种说

法,因为法也是真理、佛也是真理、僧也是真

理。而且,如果我是迷乱者,对境是真理的话,那我不得不皈依啊!因为在世间,真和假当中

应该选择真。如果我是假、我选择趋向真的方

向,这就是对的。

所以在这里大家一定要有正确的认识,要 知道佛陀是唯一无与伦比的救护者的原因就在 于此,要生起这样的定解。

# 丁二、心此達立其他教法无有过夫/ 依见您语无匹敌,理由缘起之此道, 亦于其余之教典,堪为正量起诚信。

依靠缘起之理由,可以见到本师佛陀您所宣说的真实语、无欺语、金刚语——缘起空性是无与伦比的。以此道理,也能了知您宣说布施、持戒等六度,以及十种善业等的经典或教典是正确无误、千真万确的,并能生起坚定不移的正信。比如说,一个人平时态度很好,那

等生起怀疑,就可以通过空性、无相的道理来生起决定信。

我以前也讲过,如果知识分子觉得佛教的说法不合理,最好先学一学《中观根本慧论》。 因为在学《中观根本慧论》的过程中,会明白佛陀所宣说的空性太深、太妙、太好、太有意义了,自然而然也会对佛所说的其他真理生起诚信。因为在知识分子面前,这完全可以通过推理来成立,并非"佛经里面怎么说"之类的直接引用圣言量。

龙猛菩萨依靠佛经的道理、凭借自己的智慧宣说了一切万法皆空的道理,后人看或听到后谁都没办法破斥。不要说《中论》里的四百多个颂词,哪怕一个颂词,无数知识分子集聚在一起开一百天讨论会,也绝不可能破倒。所以可以这样推断: 既然佛陀已经宣说了这样的空性真理, 那其他没有涉及到的业因果等道理, 肯定是正确的。这样就会生起信心。

在世间,有些人在看到上师的威仪等后生起信心,然后再凭借信心产生正见,而分别念比较多的人最好能辩论、探讨、研究,在自己走投无路时就会生起正见,进而生起信心。故我认为,分别念比较重的知识分子最好学一学因明和中观,在自己听不懂时心里就会很舒服,也会很听话,因为慢心已经减轻了。以前我没

讲因明时,极个别对自己评价很高的大学生很傲慢,认为每天都讲善有善报、恶有恶报太简单了;但慢慢学因明后才知道:以前这些大德们真的很厉害,我怎么样专注都不行。所以我相信,通过缘起空性的真理,一定会对佛陀在其他经典里所讲的菩提心、出离心、解脱的功德、恶趣的痛苦等法门,产生真实的定解或信心。

作为知识分子,一定要跟佛教里面有智慧的人长期交流,这非常有必要。如果寺院里的出家人能跟高等大学里的老师、学生以及其他知识分子交流,这对他们来讲就太有意义了他们来讲就太有意义了他们来讲就太有意义可是真正靠近真理的,特别是佛教里面所讲到的缘起空性和菩提心,根本都得不到。若出家人稍微能对他们有所指点,他们就会明白很多道理,以此也会对整个人生产生非常更的影响。

丙二 (以此達立佛陀对解脱者不欺強) 分四, 一、宣说为外道导师之差别, 二、了知差别而对佛生起数信之理, 三、作者通达此义而对佛生信之理, 四、建立佛与佛法成为正量而摄义。

丁一、宣说內外道导师之差别, 如实照见善宣说,您之随行后学者,

<u> এক্টি</u>ফ - 436 - *টে*টি



远离一切诸衰损,根除所有过患故。 背离您之教法者,长久辛苦而修行, 反如呼唤诸过咎,我见更为根深故。

第一个颂词讲内道本师如何殊胜之理。佛 陀您已毫无障碍、如理如实地照见了一切万法 的真正实相, 并以悲悯心为所有众生作了善巧 宣说(如果是世间傲慢者,在懂得以后就不一定给别人说)。 所谓善说,指以大悲心和智慧引发,所说的法 完全对众生有利。而世间人所说的语言、并非 以大悲心和智慧引发,也非完全对众生有利, 所以不叫善宣说, 只能叫一般的宣说。在佛陀 这样作了善说之后,其随行后学者——学习大 乘佛法的人,就能远离一切衰损。所谓衰损, 如果堕入寂灭,就是涅槃的衰损;如果一味贪 执某一种法、就是轮回的衰损。为什么随学佛 陀的后学者——真正学习大乘空性的人、能远 离一切衰损呢? 因为他们根除了所有过患。什 么过患呢?就是我执和实执等无明烦恼。怎么 能根除呢? 因为在胜义中观察时, 一切万法都 得不到,而这就是万法的真理。《大宝积经》里 也讲:"自性本来空,无相无有体,一切诸法中, 法体不可得。"可见,真正的实相没有我和我所, 也没有烦恼无明, 一切实有的法全都没有。因 此, 我们可以说本师您的教法完全是正确的,

因为所有衰败在根除我执和实执后全部都没有了。

而外道并非如此,因为他们背离了您的圣教,虽然长久辛辛苦苦地修行,即长期苦行,但因没有懂得无我,反而像呼唤各种各样的贪心、嗔心等人类的过患一样。

外道里苦行的人特别多,比如:印度恒河 里天天都有人在沐浴;有些在地上布满钉子, 尔后将自己的身体扑倒在上面睡着; 有些在地 上立三尖矛, 然后自己的身体从很高的地方投 入到三尖矛上而死; 有些在东南西北中五堆火 中烧烤身体而死;有些长期绝食;有些赤身裸 体。关于绝食、2008年有一则新闻说:印度看 那教 (疑为耆那教) 的一位教徒一直苦行, 201 天 当中只喝水,没有吃一点东西,他打破了他们 宗教创始人 182 天不吃东西的记录。前一段时 间他们说:英国伦敦很多模特儿一丝不挂地在 众人前无有任何耽著地表演,有人说是外道, 有人说这是现在的一种时髦。不管怎么样,在 这个世界上,有很多依靠各自的教理行持苦行 的外道苦行者。佛陀在《方广大庄严经》里, 也讲了各种各样的外道行为; 无垢光尊者的《胜 乘宝藏论》和《宗派宝藏论》,也讲了各种外道 的行为和见解。

有一点减损或摧坏, 所以他们的苦行是无利的。 佛陀在《方广大庄严经》里也说:"此诸外道等, 勤修无利苦,执著虚妄业,坚受未尝舍,如是 邪见人,死当堕恶趣。"这个经典已经说了,世 间很多外道行持的是没有任何利益的苦行。

可见,区分有利和无利的苦行很重要。否 则很难应对有些人所谓的"佛教也提倡日中一 食,佛陀以前也苦行过,佛教也要磕长头"等 说法。虽然佛教也有苦行,但这是对今生、来 世都有利的苦行。这个道理, 佛陀在《长阿含 经》、《增一阿含经》、《杂阿含经》、《处世经》 等经典里有不同说明。

所以大家一定要懂得, 佛陀所讲有利和无 利的差别。否则自己也会说:对呀!我们也有 苦行, 我们也天天磕大头, 包括宗喀巴大师当 时也苦行过,他天天光着脚转佛塔和寺院,脚 掌都烂了;他天天都供曼茶,手掌都磨破了; 尤其他读《佛护论》那一段时间,为了后人、 为了佛法做了很多苦行。其实,依靠这样的苦 行,大师不但自己真正开悟,还为世人宣说了 真理。而裸体外道、遍入天外道、梵天外道等 有没有这样的情况呢?没有。所以大家一定要 从有利和无利两方面来进行对比, 这样才会明 白内外道在教理、修行、窍诀上的差距。当年 根登曲佩在印度跟很多外道交流的过程中、深

深地感到: 越来越从正理上寻找时, 我等本师 的伟大之处自然而然会明白。

他还以很平淡的语言说过:有些宗教通过 血战而推广自己的教义, 而佛教的教义是不杀 害虫类的比丘将其弘扬到东海至西海之间、可 见弘扬者的思想和方法完全不同。的确、有些 宗教为了自己的利益, 以各种各样覆盖真理的 方法来传教, 而佛教连虫类在内的任何众生都 不杀害。不光是人类, 所有众生都不伤害, 这 种精神是佛教最主要的思想,也就是说,在慈 悲方面超胜其他任何宗教。当然、本论主要从 缘起空性方面讲佛教的超胜。

表面上看起来, 比丘连虫类都不杀害, 好 像很简单,实际上有甚深的意义。也就是说, 佛教是什么样的性质一清二楚。为什么前几年 在日内瓦召开的国际联合宗教会票选佛教获得 全球"最佳宗教世界"奖呢?很多宗教领袖都 说:有史以来,佛教没有以自己的教义发生过 战争。所以, 作为佛教徒一定要懂得这个道理。

但有些佛教徒修的安忍不好, 动辄就用拳 来打别人的玻璃等,这是佛教徒里面特别可耻、 特别不讲道理的。那这是不是真正的小乘佛教 徒呢? 肯定不是。他们只是穿着佛教徒的衣服 而已,或者说只是特别差劲的佛教徒,因为连 正知正念都没有。那他们是不是真正的大乘佛

<u> জণ্ডি</u>চ - 439 - *তে*িছ

<u> জণ্ডি</u>চ - 440 - *বে*জিৰ

教徒呢? 也不是。相信大家都清楚,在《入行 论》等大乘佛教经论里面是怎么讲安忍的,以 及应把所有众生看成什么样。而他们不要说布 施自己的身体,连一句话都承受不了,一点点 事情都接受不了,这肯定不是大乘佛教的精神。 所以不能将人的过失贴在教义上, 这是任何人 都要了知的。

> 丁二、了知差别而对佛生起数信之理: 奇哉诸位有智者,此二差别已认清, 尔时焉能不由衷,干您深深起恭敬? 您教浩瀚说不尽,纵于只言片语义, 获得笼统之定解, 亦授予彼殊胜乐。

非常稀有啊! 所有通达缘起空性和慈悲喜 舍的智者, 在完全明白或认清上面所讲外道和 内道之间的差别后, 怎么能对您的教法和您, 不从骨髓里或心坎深处生起深深的信心和恭敬 心呢? 真的,如果真正懂得无与伦比的佛陀智 慧和悲心,就会对本师生起深深的信心。

为什么呢?因为他的智慧能遣除一切邪 宗,在这个世界上再也没有更殊胜的了。《一百 五十赞佛颂》里有一句话讲得很好:"圣智除众 暗,超过千日光,摧伏诸邪宗,稀有无能比。" 其意是说, 佛陀的智慧能遣除众生无量无边的 黑暗, 远远超过千百万太阳的光, 而且他能摧

伏或摧毁所有邪宗,这一点极为稀有,在此世 界无与伦比。不管承认不承认, 过去、现在、 未来都是这样, 对整个人类来讲, 唯一有利的 就是佛教的教义。现在很多人都知道: 虽然科 学暂时很吸引人,大家都觉得很好,但慢慢人 们都不难发现它的副作用力; 而佛教的真理随 时随地都会发光, 只不过没有智慧的人会蒙蔽 它,但也蒙蔽不了,因为太阳的光以乌鸦的翅 膀始终挡不住,最后它会照耀于整个世界。(我 是引用很多崇信真理的人的语言来说的。) 所以在座的各 位, 若真正懂得佛陀的智慧和悲心, 谁不对他 产生恭敬心呢? 一定会产生恭敬心。

颂词还讲: 您浩瀚如海的教言——三藏十 二部经、四大续部等,说也说不尽。《杂阿含经》 第十五卷里说:频婆娑罗王供养佛陀竹林精舍 后,有一天佛陀到树林抓一把树叶跟众眷属说: 是整个树林里的树叶多, 还是我手里的树叶 多? 众比丘异口同声地说: 您手里的树叶很少 很少。佛陀紧接着说:我所宣说的法,就像我 手里的树叶一样; 我所了知的法, 就像整个树 林里的树叶一样。(以前我去过竹林精舍, 周围有很多树 林。) 佛陀还说: 为什么要这样呢? 因为, 众生 从轮回中获得解脱, 只要我手里树叶那么多的 真理就已经足够了。虽然如此, 佛陀宣讲的法 也无量无边, 因为佛陀在天界、龙宫乃至人间

都宣说了很多佛法。就是在人间不同地方,比如藏汉两地,《大藏经》的内容也不相同。

对佛陀所说的经典, 不要说全部精通, 只 要能懂得只言片语、一点一滴,而且还不是完 全明白,也就是说,只要能对佛陀经典中的几 个偈颂和少部分内容大概地了解、也能赐予殊 胜的安乐。现在世间、我所接触的商人、明星、 领导等许许多多人都讲:如果不是佛教,我都 不一定能活在这个世界上。的确是这样,以前 很多企业家都特别有钱, 但到一定的时候也遇 到各种各样的违缘和痛苦, 最后钱财根本没办 法解决他们心里的烦恼,就准备自杀,后来遇 到了佛法才生存下来。大家都知道李连杰,他 给慈诚罗珠堪布和他玉树那边的上师以及我都 说过: 我现在能生存在这个世界上, 唯一的依 靠就是佛法,如果没有学佛,我早就已经自杀 了。为什么他要这么讲呢?因为,人在有钱、 有地位、有名声时,就会有非常多的竞争、麻 烦和痛苦。

当然,他们也不一定精通所有佛法或所有中观的内容,但是部分内容已经懂得了,所以也能体会到佛法的力量。演《幸福像花儿一样》的孙俪也说过:我天天都劝我周围的很多朋友学佛。为什么呢?因为,虽然我身边有钱、有名声的人特别多,但他们都非常苦恼,没有一

个快乐。我现在懂的也不是很多,但我依靠善知识的教言,还是懂得了一些,所以我将自己的收获经常给他们讲。我遇到过一位比较大的领导,他是这样说的:在这个世界上,唯一的依靠就是佛法,哪怕能懂得佛法里的一个字,也受益无穷。

以前藏地有一位夏东格西,他在北京高级佛学院讲章嘉国师的《缘起赞释》时说过:其他般若法门和修行法门有一点困难的话,每天能不能念一点《心经》,如果每天能念《心经》,实际上以《心经》的简短意义,今生来世都能

緣起赞讲记

<u> প্রতি</u>ট্য - 443 - *টে*ণ্টি

<u> জণ্ডি</u>চ - 444 - *তে*ণ্ডি

<u>)</u>

所以这些词大家还是要好好记住,因为依靠一个简单的语言就能对我们的相续带来无比的利益。在座的人都不同程度地在学佛,虽然闻思浩瀚如海的经典对我们来讲还差得很远,但部分内容如果懂得,也会受益无穷。当然这也是我们说"佛教要走向世界,佛教应让越来越多的人了解"的原因。如果真能了解,那就远超过学习其他世间垃圾知识,可惜现在很多人都不理解。

虽然他们不理解, 我们也要理解他们, 因为他们只有这样的心态。虽然每天都说改革开放, 但实际上只有经济开放, 心还没有开放。心没有开放, 一直约束的话, 就会带来痛苦。 文革期间因为心没有开放, 就把中国自己的传

统文化全部毁坏了,但后来得到什么样的利益, 这是众所周知的。正是因为人们只在口头上说 全球化发展,心里并没有开放,所以我们也很 理解。但不管以什么样的意乐来听《缘起赞》 都能得到利益,哪怕是偷听或想观察我的过失 而听,也许你对缘起法门也能生起真正的信心, 将来继续帮我一起弘扬空性法门。

> 丁三、作者通这此义而对佛生信之理; 悲哉我为愚昧毁,虽于如此功德聚, 久远以前已皈依,未曾领受少分德。 然而迈向死主口,生命相续未尽前, 于您些微生坚信,由此自感有福分。

这两个颂词是宗喀巴大师以谦虚的语气讲述自己以缘起法门对佛陀产生信心的道理。

宗喀巴大师首先以悲哀的语气说: 悲哉 (就非常可怜的意思)! 然后像寂天论师以谦虚的语言说我没有利益众生的心一样说道: 虽然佛陀具足如是功德,佛陀所宣说的缘起空性法门如是殊胜,自己久远以前也皈依了佛陀和佛法,但因此力的原因,自己已被无始以来的无明愚痴用型血力的原因,自己被是被毁坏,缘起空性法门的原理和佛陀的功德一点也没得到。(当然这是宗喀巴大师健虚,他都没有得到的话,那我们怎么说啊?) 但高兴的是,在还没有迈向或进入死主口,生命的相续

<u> প্রতী</u>্র - 445 - ট্রেটি

<u>্রু ি</u> - 446 - <u>টে</u>

还没断绝之前,依缘起法门对本师释迦牟尼佛 您生起了坚定的信心,这一点自己觉得非常荣 幸,感到很自豪!

我是这样想的, 宗喀巴大师都是在众生前 示现,在座的各位应该会有这种感觉:虽然自 己已皈依很长时间佛门,也知道佛陀和佛法(尤 其是缘起空性) 具足如是多的功德, 但因业力深重, 现在还没有得到修行的境界, 但是有一点很高 兴,就是在自己还没有死之前遇到并听闻了这 种法门;对我来讲,在没有死之前能给大家介 绍此法,内心很欢喜,觉得非常有必要。因为 在我们这个世界,不管是理论上还是修行上, 从哪方面讲,佛陀都是最好的。《大方等大集经》 里也讲:"唯佛尽除诸烦恼,唯佛能化诸世间, 唯佛能燃正法灯,三界中最我皈依。"这个教证 非常好,大家应该记住。其意是说,唯一佛陀 能尽除一切烦恼, 唯一佛陀能调化娑婆世界各 种众生, 唯一佛陀能在众生前点燃正法的明灯, 在三界轮回中人天导师佛陀您最殊胜、故我皈 依您。所以我们能皈依佛陀、这就是我们的荣 幸。

在座的道友,包括今天在网络上听受的, 大多数人都皈依了佛,极少数人像老鼠一样没 有皈依,但也能种下缘起空性的种子,所以都 非常好!佛陀在《大宝积经》里也说:"若后末 世时,闻斯无上法,应说彼众生,久集诸功德。" 其意是说,将来末世时,如果有人能听受殊胜的缘起空性法门,那就说明他已积聚了许许多多功德。

我相信,通过此次传讲《缘起赞》,很多人都能对佛陀产生不共的信心。以前我讲《胜出天神赞》时,很多道友都从正理上明白了佛陀的殊胜之行。方便的时候我也想讲一下《殊胜赞》,但人生短暂不知道有生之年有没有时间,如果没有,看下一世能不能讲。总之,希望在座的各位都能以正理对佛陀生起信心,也就是说要正信,不要迷信,这很重要!

若我们通过缘起法门坚信佛陀是唯一的量士夫、唯一的救护者、唯一的世间怙主,那后不管遇到什么样的违缘和困难都不会退转信就是一种开悟。如果没有这样的信心,今天遇到这个教也皈依,明天遇到这个教也皈依,自己放弃,自己从来越遥远。所以希望在座的各位从帝里,这就是我们的福分。虽然不敢说通达是我们大悟,但有幸听闻此法,这也是我们无比欢喜的事。

多点生元



### 第六课

《缘起赞》当中、唯有佛陀对解脱者不欺 惑分二, 其中第二以此建立佛陀对解脱者不欺 诳分四,现在讲第四个科判。

> 丁四、建立佛与佛法成为正量而摄义: 讲说之中缘起说,妙慧之中缘起慧, 犹如世间之君王,超胜绝伦唯您知。

这个颂词字面上的意思很简单。其意是说, 世间有千千万万种讲说, 在所有讲说中, 如果 有人能说缘起法门,这是最殊胜、最微妙的; 世间当中妙慧也无量无边, 在所有智慧中, 如 果生起了缘起性空的智慧, 这也是最殊胜、最 美妙的。这两个殊胜——讲说缘起和生起缘起 的智慧,在世间中就像君王一样;大家都知道, 国家中的所有人都把君王视为众人之尊、无数 人都对他毕恭毕敬,就像胜幢的顶一样恭敬顶 戴。总而言之,在所有智慧中,缘起智慧是最 殊胜的;在所有讲说里,讲说缘起是最殊胜的。 它们超胜绝伦, 唯有世间导师佛陀您完全了知, 其他世间人根本不知道其价值和意义。

虽然人们都认为自己创立的学说或理论是 最无上的, 但实际上绝不是这样。当然, 如果

你是医生,你会觉得讲医学最好;如果你是学 物理的, 你会觉得讲物理最好; 如果你是学电 子系统的, 你会觉得讲这方面的知识最有意义。 但实际上,对人类乃至一切众生真正有意义的, 就是宣说缘起。所以我们以后给别人宣讲时, 一定要宣说缘起。如果每一个人的相续中生起 了缘起空性的智慧, 这是最珍贵的。

虽然密宗当中讲密宗的境界, 显宗里面讲 显宗的境界, 其实一切万法的真相就是缘起性 空,谁能通达它谁就通达了缘起。所以,无论 是说者还是听者,一定要知道缘起空性对整个 世间的价值和意义。可能有些不明事理的佛教 徒会说:今天说出离心很重要,明天说菩提心 很重要, 后天说缘起性空很重要, 好像一个比 一个重要,到底哪个重要?其实,这些从不同 角度来讲都非常重要,但一切众生要获得解脱, 缘起性空的道理没有证得就不可能。为什么宗 喀巴大师在《三主要道论》里说48: 菩提心和出 离心解决不了根本的问题,必须要通达无二慧, 其原因也在于此。而要通达无二慧就要证悟缘 起空性、所以这里说缘起空性在一切善说中最 为第一。

讲《中论》时大家都非常熟悉,其开篇说:

জণ্ডিয় - 449 - *বে*জিৰ

<u>ණි</u>මා - 450 - ඇම

<sup>48 《</sup>三主要道论》云:"不具证悟实相慧,纵修出离菩提心,亦不能断三 有根,故当勤证缘起法。"

"不生亦不灭,不常亦不断,不一亦不异,不 来亦不去。能说是因缘, 善灭诸戏论, 我稽首 礼佛, 诸说中第一。"大家一定要记住, 能说这 样的因缘法,就是诸说中第一。前一颂讲远离 八边: 不生不灭、不常不断、不一不异、不来 不去,也就是说,世俗中一切诸法皆依因缘生, 胜义中因缘生的法皆远离一切戏论。这样的道 理是谁说的呢? 是佛陀说的。为什么龙猛菩萨 要恭敬顶礼佛陀呢? 因为在世间中这是第一 说,而且除佛陀外谁也不能宣说这样的缘起空 性道理。因此我们一定要知道佛陀的伟大之处, 否则大家口头上说: 我信仰佛, 佛陀很了不起, 而心里没有认识他的不共之处的话,逐渐逐渐 就会退失信心。

所以大家都要了知:要真正见到世间最深 的法,一定要通达缘起;要给别人传讲最有意 义、最有帮助的法,也要讲说缘起。当然,听 受缘起空性的人当中, 有些能接受, 有些不能 接受,这也是正常的。我以前讲过,有些人前 世对空性法门有因缘、对大乘佛法有善根、听 了之后就会数数地欢喜, 所听受的道理也能一 字不漏地接受;有些人以前不断流转恶趣,或 者说诽谤过三宝, 那听闻后不但不会起信心, 反而会反感或产生不欢喜的心态。但不管怎么 样、在佛陀的教义中、它最精华、最甚深。

刘宋天竺沙门僧伽跋摩翻译之《劝发诸王 要偈》49中说:"欲见第一义,佛说观缘起,应 当勤修习,最胜无过是。"其意是说,要想见到 第一义, 佛陀说要观缘起法, 所以应当精勤修 习,因为在此世界再也没有胜过它的。但不知 在座的各位观修过没有? 在学《中观四百论》 和《中观根本慧论》时,我也再三强调过缘起 空性的重要性。

通过缘起空性可以了知佛陀的不共之处, 从这个角度来讲, 若我们对缘起空性没有生起 定解,对佛陀也不一定能生起真正的信心。所 以大家一定要从这个角度成立, 在此世界唯一 佛尊是真正的量士夫,或无与伦比者,当然最 主要的原因、就是因为他已经宣说了缘起空性 的道理。

在清辨论师 (另译为"分别明菩萨") 著、大唐中 印度三藏波罗颇蜜多罗译的《般若灯论》(有说此 论为青目论师造、但藏地大德一直认为:清辨论师是中观自续 派三大论师之一,他为了驳斥佛护的论典造了《般若灯论》; 后来月称论师为了解释佛护的观点,也为了驳斥清辨论师的观 点,造了《入中论》和《明句论》)中,也有一个赞说缘 起空性的偈颂:"不一亦不异,不断亦不常,是 名诸世尊, 最上甘露法。"意思是说, 佛陀已经

<u> জণ্ডি</u>য় - 451 - *বে*জিৰ

<u> প্রতি</u>চ্চ - 452 - *ব*র্তি

<sup>49</sup> 本论之异译本有: 刘宋求那跋摩翻译之《龙树菩萨为禅陀迦王说法要 偈》、唐代义净翻译之《龙树菩萨劝诫王颂》、索达吉堪布翻译之《亲友 书》。



宣说了不一不异、不常不断的妙法, 在此世间 此甘露法唯有佛陀能宣说、它能息灭百病。所 以,如果我们懂得缘起空性的教义,世间种种 戏论、分别、执著全部可以灭掉。为什么前辈 高僧大德如是洒脱、自在、快乐, 而我们沉溺 在三界苦海中的众生每天都如是痛苦、其原因 就是我们没有懂得万法的真相, 而这些大德已 经懂得了。

所以我希望这次讲《缘起赞》后, 法师们 在弘扬佛法的过程中,能在寺院、佛学院、佛 教徒以及其他学校中宣讲此法, 一个礼拜左右 的时间就可以讲完。讲此缘起法有两个优点: 第一,能让人们对本师的空性法门或因缘法门 产生不退转信; 第二, 能对本师释迦牟尼佛生 起不退转信。如果对佛和佛的教法生起信心, 我们就度化了众生,因为他们相续中有了正信 后就会产生正见,有了正见后一定会去思维和 修持,这样就会逐渐趋入解脱道。现在世间很 多人都处于迷信状态,表面上看他有智慧,他 有一些理论基础,但实际上只是自己认为自己 的分别念对; 尤其以前学过一些世间论典的人 很难调整过来,他们始终根深蒂固地认为自己 的学说是非常正确的。所以, 弘扬缘起空性对 人类非常有意义。

如果懂得了这样的道理,很多人都可以直

接趋往解脱道。我们不需要为一些暂时的利益 绞尽脑汁, 因为让他们有吃、有穿, 只是短暂 今生的利益。当然,为了人们获得暂时的利益, 我们做一些慈善也不可缺少, 但是不能将它放 在最重要的位置。最重要的是什么呢? 就是众 生相续中的无明烦恼一定要根除。它没有根除 之前,暂时再怎么快乐,实际上还是轮回的众 生。因此, 我们应把缘起空性的智慧逐渐逐渐 弘扬到各个地方去,有这样的精神很重要!

所以我非常希望在座的人, 如果自相续中 生起了真正的空性慧,就要在有缘众生前宣说。 宣说的过程中,不管遇到什么样的违缘、痛苦, 都不应该耽著。从历史上看,以前有非常多的 高僧大德为了佛法付出了自己的一切。比如玄 奘法师, 他去印度取经的精神对后学者来讲就 是很大的鞭策和鼓励。还有阿底峡尊者,他不 顾身寿减少20年,毅然来到藏地弘法。大家都 清楚、当时藏地的条件比现在差得多、但他也 没有回国。这为了什么呢? 就是为了藏地的野 蛮众生。

从阿底峡尊者的传记看,他首先坐船到金 洲上师那里去求法,(这可比现在坐车困难得多。但我们 这里个别道友说: 从成都坐车到这里, 路上修路, 颠得累得很, 全身很痛。其实这并不算什么苦行,应该想:这种全身性的按 摩好舒服啊!) 在金洲上师那里获得了菩提心的窍

<u> জণ্ডি</u>য় - 453 - *বে*জিৰ





决,后来来到藏地,在这样恶劣的气候、这样 差的生活条件、这样野蛮的人当中,开始灌输 菩提心的教法。阿底峡尊者在后弘期和前弘期 之间来到藏地,大概公元一千年稍后,离现在 已经九百多年,从那时到现在无数人都在接受 他的教授,当然他确实有利益众生的菩提心。

大家都应该清楚,当时藏地对阿底峡尊者有各种说法,如皈依上师、发心上师,其实这些都是侮辱之词。包括阿底峡尊者的上师也在藏地放牦牛,没有怎么度化众生就离开了世间。其实,他们并不是为了钱和名声来到藏地,而是考虑到当时和未来的野蛮众生,在菩提心的驱使下来到藏地的。

在座很多道友在藏地求法后,我相信自相 续肯定会有或多或少缘起空性的证悟,我相信的我生之。 身边还有很多人死执不悟,特别可怜、痛苦应 那以在有生之年,哪怕一个众生,也不会 如来这样的甚深教法弘扬开来。当然,别人面 是针对哪一个人而说)一直想选择一个各方和见 并不是针对哪一个人而说)一直想选择一个各方和见不的地方去弘扬佛法,而有邪知却不的地方去弘扬佛法的名声等不太好的地方去不太好的地方,更应大争的场缘,是 黑暗、最痛苦的地方,更应大量弘扬、本领也 起法和利益众生的菩提心方面的法要。 讲了,佛陀最殊胜、最超胜的地方就是说缘起和证悟缘起。

乙三(惟有佛教成为解脱者的津梁)分三; 一、此来的一切经教皆为得涅槃之方便法;二、 因而应当接受此来的一切教法;三、作者因三 种特法而对此生起欢喜心。

丙一、此来的一切经教皆为得涅槃之方便 法:

您之所有诸教言,皆由缘起而悟入, 此亦为令趣涅槃,非成寂灭您非有。

这个教言字面上的意思是: 释迦牟尼佛您 所有的八万四千法门,或胜义和世俗所包括的 教言,全部由缘起空性法或缘起法而悟入,这 也是为了让所有众生遣除痛苦、获得解脱、趋 入涅槃,所以在您所说的教言中,不成为息灭 众生相续中烦恼和痛苦的寂灭法的,一个也找 不到,也就是说全部为了证悟缘起空性。

我们前面也讲过,佛陀所说的八万四千法 蕴全部可以包括在世俗法和胜义法当中;其实 这些全部是讲缘起。从世俗法来讲,无因就无 果,全部是因缘生。这可分为内缘起和外缘起, 内缘起是依靠无明产生十二缘起后面的支,外 缘起指外界的草木植物等全部依靠因缘而生。 总之,从世俗谛来讲,一切如幻如梦的显现没

有一个不是因缘生。从胜义角度来讲,一切显现的法都远离四边八戏,全部是空性。可见,佛陀宣说的二谛法全部是让众生息灭痛苦、心地清净的。

对人类来讲,这样的佛法非常重要,因为没有这样的法门,众生的苦就很难斩断。《父子合集经》里也说:"诸佛出现于世间,演说寂静解脱法,智者了达无有疑,永出轮回生死海。"其意是说,佛陀出现于世间,给大家演说了寂静脱的法门,作为智者,对此了达无余、寂静解脱的法门,作为智者,对此了达无余、没有任何怀疑,就会永远出离生死轮回的苦海。即使不能懂得,也要想:佛陀所宣说的法没有一个不寂静。什么叫不寂静呢?就是伤害众生。总之,在佛陀的法语里,伤害众生的根本找不到。

前两天我也讲了,虽然一些科学家在一段时间中轰动于世,很多人都认为他们非常了不起;但实际上,他们研制出来的任何一个东西,对人类直接间接都是有害的。比如汽车、手机,各种电器、仪器、食品等。拿现在我们用的手机来说,在上个世纪40年代摩托罗拉公司就研制出了报话机和对讲机,在80年代才真正研制出特别重的"大哥大",有钱的人才买得起。90年代以后到现在,手机在全世界就普及了。但是,手机对人的耳根、整个身体直接间接都有

损害,而且损害性还非常大。可以这样说,现 在很多人的疾病都来自于这些发明。

当然,危害更严重的就是现代武器。前一段时间讲过原子弹,现在讲一下化学武器和生物武器。生物武器是用细菌、病毒来杀伤武器,1940年,日本在宁波等地使用了很多生物武器,不久就出现了鼠疫,死了许多人。据说在多人。就出现了鼠疫,死了许多人。据说在多人。就出现了鼠疫,死了许多人。据说在多人。我们也因使用生物武器死亡了两千多人体。1900年,八国联军打北京义和团时就使用过。第一后来在一次大战、二次战争期间都使用过。现后来在一次大战、二次战争期间都使用过。现后来在今国家,尤其是强大的国家,把三大武器上每个国家,尤其是强大的国家,把三大武器,整个地球都可以毁坏。

但人们仍对科学充满信心,经常说科学如何如何好。其实,大家更应知道科学背后隐藏着的阴谋,和它对人类的危害性。虽然很多创造者最后特别后悔,要求人们不要使用,但改办法,制完了以后就不得不使用。所以,们应该从不同层面了解,看看世界上无数聪明人留下来的学说到底对人类是有利还是有害;也应看一看,佛陀给我们留下来的教言中,没有直接或间接伤害人们身体和心灵的。

虽然对一般人来讲, 趋入涅槃、获得佛果、

<u> প্রতি</u>ট্র - 457 - <u>প্রতি</u>

<u> এক্টি</u>ফ - 458 - <u>টেটি</u>

第六课

获得菩萨果还很遥远,但佛教的空性观和利他观大多数人都可以接受。我遇到的很多知识分子都这样讲过:我没有学佛之前完全是一个流子。这是他们的心里话,并非表面上的敷衍,可能在座的很多人也是这样认为的。的确,在我们不懂因果乃至佛教的空性观时,对感情、地位、他人是什么样的态度,想必大家都清楚。所以我有时候想:如果佛教的妙法能弘扬于各个国家,让平民乃至国家总统之间的人都能接受该有多好!

**あ二、因而应当接受此来的一切教法** 奇哉您之此圣教,一经传至谁耳畔, 彼等普趋寂灭故,谁不敬受您正法?

非常稀有啊! 本师释迦牟尼佛您的圣教, 不管是哪方面的教义,只要一经传至任何一个 众生的耳畔,他就种下了善根、断除了邪见, 逐渐逐渐就可以趋入寂灭涅槃的果位。所以, 谁不恭敬接受您的正法呢?

的确, 在世间当中, 如果对事物的执著减

<u> প্রতি</u>্র - 459 - *তে*ি

<u> এক্টি</u>ফ - 460 - <u>টেটি</u>

<u>~</u>

少了,自相续的烦恼本体已经认识了,这个时候心自然而然就有一种放松感,就像监狱里的人已经出来了一样。对从监狱出来的人来讲,虽然他没有很好的待遇,但总的来讲,他很们由、很放松,有的还很开心。就像这样,我们在得到空性法门和利益众生的法门后,心态时,以前没有听闻大乘佛法时,觉得所有众生都是怨恨的敌人,而听了大乘佛法后,即使所有众生都害你,也能变成修行助缘的话,那哪里还有不快乐的呢?

以前,国外一位大德讲了一个故事,他说:一位老太有两个女儿,一个是卖面条(也有说一个是卖面条)的,一个是卖雨伞的。但她是天天都的时候,一个是卖雨伞的。但她担心的时候,一个是卖不出去,的好好,一个是卖不出去,的好得到。所以她是我们,你是我们就好,这样你天都会笑。怎么雨伞,也有度思考,这样你天都会笑。怎么雨伞,生意肯定很好;天气好的时候你要想,我小女儿今天卖和大人。大人们就称她为笑婆。之后人们就称她为笑婆。

对我们来讲,以前没学大乘时,所有人全部是敌人,周围的人全部是坏人,特别恨,而

且所见所闻的法全部是修行的违缘;而学了大乘佛法,尤其学了空性法门后,自己生病、受别人侮辱、欺负等,全部成了修行的顺缘。这是什么原因呢?就是我们的心稍微有一点开放,所以什么都可以接受。如果心没有开放,什么都变成痛苦的因。其实,《经庄严论》里讲众生和佛之间只有觉和不觉的差别,原因也在这里。

因此,佛陀您的教言谁在耳边听到就成了解脱之因。《正法念处经》里也讲:"听法功德,出生死中,最为第一。"其意是说,听闻佛法是出离生死轮回最好的方法。我有这种感觉(不知道你们有没有):哪怕一天只听一堂课,其他什么都没有做,也觉得今天有意义;或者说,今天我只讲一堂课,其他什么都没有做,也觉得今天有价值。因为已经种下了善根,所以认为很不错。如果今天既没有听法,也没有讲课,什么都没有做,心里就会觉得空空荡荡,因为没有做真正有意义的事。

《华严经》中说:"如来众贤圣,出现于世间,为开净慧眼,令得永安乐。"如来出现于世间是为什么呢?就是为了让无明众生开启慧眼。因为众生开启慧眼后,就能获得永久的快乐。其实,一天两天的快乐并不是真正的快乐。拿吃好东西来讲,吃多了也不行,吃少了也不

緣起赞讲记

<u> ক্রিট</u>্র - 461 - ক্রেট্র

<u>্রক্টি</u>ট - 462 - *টে*টি

行,因为吃多了不消化,吃少了饿得慌。有些人非常开心,花了很多钱请客,想让别人好好吃一顿,结果别人不但不快乐,还好几天生病。所以,诸如此类的事都不一定快乐。那真正的,我们的慧眼开启。因为,在见到事物的真相后,因为,在见到事物的真相后,在见到事物的真相后,就是顺脑、痛苦的因。所以,我们要求取这种唯一给众生带来欢喜、快乐的正法、否则就是愚痴者。

**汤三、作者因三种特法而对此生起欢喜心** 折服一切攻击者,上下前后无相违, 能赐有情之二利,此教令我增欢喜。

其实,作者宗客巴大师对本师释迦牟尼佛的圣教或教法生起极大欢喜心和恭敬心的原因有三。第一,佛陀的真理能折服世间所有外道。即使胜论外道、数论外道、顺世外道等所有外道,都与您和您的追随者进行辩论,也可说,我胜,全部以理服人。您的真理一宣说,就走过,在狮子吼声前其它群兽皆自然而然恐慌逃走过样,任何攻击者都没办法遮破您的观点。所以在人人,将来还是这样,现在是这样,将来还是这样。所以在者生起欢喜心。可见,作者生喜并非无缘无故。但有些人欢喜是无缘无故,问他:你为什么对

他那么喜欢、高兴?他说:我也说不清楚,但 是我对他很生信心和欢喜心。宗喀巴大师不是 这样,他是有原因的。这是第一个原因。

第二个原因,佛陀的经教没有上下、前后相违的现象,即没有前后矛盾与上下矛盾,也没有错乱。佛陀说法四十九年,在不同众生前宣说了八万四千法门,虽然有了义、不了义之分,但根本不会在多少年后某句话完全被淘汰。第一转法轮讲四法印,第三转法轮讲如来藏,最后讲无上续部,在这么多的法语当中,根本没有因时间过长已经过期或根本不需要的。

第三个原因:虽然法要很有智慧,但若对众生没有利益,也不值得接受。但是,佛陀的法要让所有众生暂时、究竟都能得到利益,或者说对世出世间都有好处。只要自他众生有信心、有缘分去接受,就不可能不得利益。正因为这样,宗大师才对佛陀的教法生起了极大的欢喜心。

虽然我们现在没有发现者的智慧,但宗喀巴大师这样说了以后,我们也要坚信佛陀的智慧谁也没办法替代。《杂阿含经》第二十三卷里也讲:"如大海之水,牛迹所不容;如是佛智海,余人不能持。"其意是说,就像大海里的水在牛脚印里不可能容纳一样,一般的人也不可能受持如大海般的佛陀智慧,甚至一点一滴也不能

<u> প্রতি</u>্র - 463 - <u>প্রতি</u>

<u> এক্টি</u>ট - 464 - *টে*টি

衡量。的确,世间人对佛陀广大无边的智慧根 本无法衡量,而且他对众生有大悲心,这一点, 智慧比较不错的科学家等世间智者也望尘莫 及。《华严经》里讲:"度脱诸群生,随顺其心 智,宣畅无穷尽,唯是佛境界。"其意是说,度 脱无量无边的群生、随顺他们的心智宣扬无穷 无尽的法门,这唯是佛的境界,其他众生都没 办法。

真的, 我在看了外道和现在智者的一些学 说后,对佛陀越来越起信心。《殊胜赞》里有一 个偈颂,大概意思是: 我对外道的论典越来越 去分析、思维,对怙主本师您越来越产生信心。 我相信, 我们很多人在深入研究量子物理、天 文地理等各种各样的世间学说后,一定会知道: 在世间当中、佛陀最了不起!《殊胜赞》里还有 一个偈颂法王经常引用, 其意是说: 我远离其 他导师, 皈依佛陀您, 为什么呢? 因为您远离 过患、具足一切功德。所以, 我希望很多人都 应以欢喜心来皈依佛陀。(以后我们也应该讲一讲《殊 胜赞》, 里面很多偈颂都很好。虽然说了几次, 但也许讲不成 都不知道。)

乙四 (随念的来之深思) 分二:一、作者 随念此来之理; 二、劝诫众生应当随念此来。

丙一 (作者随念的来之理) 分三: 一、随 念佛陀在因地为法而苦行, 二、随念此法若佛 前亲自得受多么荣幸, 三、随念已说甚深缘起 义而生欢喜。

> 丁一、随念佛陀在因地为法而苦行: 佛尊您为证此法, 曾经无数无量劫, 屡屡舍身及性命, 忠爱亲人诸受用。

这一颂是作者随念佛陀在因地为了证得缘 起空性法门而舍弃自己的一切: 佛尊您为了证 得甚深的缘起空性, 在无数年乃至无量劫中, 不是一次两次, 而是无数次将自己最宝贵的身 体、寿命, 最忠爱的亲人、眷属, 以及金银财 宝等一切的一切, 施舍给众生。可见, 得到这 么甚深的真理并不是无缘无故。《华严经》里也 讲:"为重法故、不惜身命、何况王位、城邑、 聚落、宫殿、园林一切所有,及余种种难行、 苦行。"其意是说,为了证得佛法的境界,佛陀 无数次舍弃过自己的身命、王位、城宅、眷属 等,还行持了其他种种难行、苦行。

以前, 噶举派有位叫竹巴格朗的大德讲过 这么一个教证:"最初您和我相同,中间您已积 二资,最后您已成佛果,如今我向您顶礼。"这 位竹巴格朗是竹巴噶举派非常了不起的成就 者,据说在拉萨觉沃佛像前,他一边顶礼一边 这样说。他的意思是: 最开始佛陀您和我是一 样的、中间您因为精进积累了二资粮、最后您

已经成佛了,现在我只有向您顶礼。前一段时间,有一个同学也基本上对我这样说:"以前我们是同学,现在您已经出家了,我今天供养您十块钱。"

佛陀在无数劫当中,为我们众生舍弃了包括生命在内的一切,现在我们就应恭敬、供养。为什么呢?因为,他已有这么大的功德,已经不是不好,我们的人。当然,我们的依认,有任己,其是一切功德。当然,我们的依认,项虽然,我们的是平等的,但后来一个已经发财,那另一位在财富方面就可以求他。同样,求佛法、名声等也是如此。世间当中经常有这样的情况,比如一位同学已经成了省委书记,那很多同学都会找他。所以,在佛陀获得如此境界时,我们从真理上供养、皈依也是有必要的。

《一百五十赞佛颂》里讲:"于无量亿劫, 勇猛趣菩提,于彼生生中,丧身求妙法。"意思 是,您在无量无边的劫当中,为了趣入菩提勇 猛精进,在这个过程中,为了求得妙法,您生 生世世都失去了自己最宝贵的身体和生命。所 以,我们为了正法苦行非常有必要,哪怕是听 一堂课,再怎么辛苦也值得。

我有时候这样想:佛法一堂课的价值,大学里很多堂课都没办法比,所以对希求解脱者

来讲,一定要好好学习佛法。世间有很多出名 的大学,如哈佛大学、耶鲁大学、剑桥大学、 清华大学等,但是这些大学真正给人带来什么 呢? 当然, 我并不是从世间法方面讲。在世间, 像美国耶鲁大学,很多总统都从那里培养出来, 所以非常不错。前一段时间, 我去了家乡一个 小小的中学,建校15周年以来,已经培养了740 多位毕业生 (1995 年建校时只有 42 人), 大多数人都 找到了工作。所以,从世间角度来讲,一个学 校也培养了不少人才。但是, 从解脱生死或息 灭众生的烦恼和痛苦的角度来讲, 学生在学校 所学的内容到底有什么价值呢? 而在大学里听 4年课要交多少学费,想必大家都清楚。当然, 我并不是说价钱怎么样, 而是说佛教缘起空性 等佛法的价值在世间大学根本找不到。所以, 我们为了佛法苦行还是值得、需要的。

大家都清楚,佛陀在因地为了证得这样的妙法是怎样苦行的。所以,为了我们相续中真正得到这样的佛法,就不要害怕一点点的痛苦。也不要人与人之间稍微有点矛盾就说:不行,我听课的因缘没有了,我要马上收拾行李走了。我觉得,以一个小小的事情舍弃大的解脱没有必要,应该寻求重大的利益。而懂得缘起空性的真理,这是任何学问都没法比的,所以大家一定要认真学习。(我是这样认为的,但每个人的价值观

<u> প্রতি</u>ট্র - 467 - *ত্রে*তি ্র

<u> এক্টি</u>ফ - 468 - *টে*টি

不一定相同,也许你们有其他观点。)正因为世间上再也 没有超过缘起空性的学问, 求法的人就应知道: 佛陀在因地时是怎么苦行的,高僧大德是通过 什么样的苦行来得到自己的境界的, 我们应以 什么样的方法来得到自己想获得的空性境界。

在得到以后,一方面自己要祈祷上师三宝, 这种境界在相续中永远不退失; 另一方面, 我 们身边有非常多的众生连佛号都没有听闻过, 为了直接间接度化、帮助他们, 作为大乘佛子, 也要让他们与空性法门结上善缘。就像莲花生 大师所说那样: 生起空性见解的同时, 对众生 自然而然就会产生悲心。所以, 在有了空性见 解时、要尽量传授给有缘的众生、多多益善。

### 第七课

下面继续讲《缘起赞》里的第四个问题 随念如来之深恩,此分作者随念如来之理 和劝诫众生应当随念如来两部分,第一者又分 三, 其中第一部分已经讲完了, 现在讲第二个 科判所辖的两个颂词。

> 丁二、随念此法若佛前亲自得受多么荣幸; 依见何者之功德, 犹如铁钩钓鱼儿,

#### 牵动心弦之妙法, 您前未闻真无缘。

前面我们所讲到的缘起空性甚深妙理, 可 以说妙不可言。为什么呢?因为,依靠见何者 (指缘起空性, 也可指佛陀) 的功德, 即依心入于缘 起甚深妙理之德,就像铁钩勾上鱼儿一样,能 牵动着佛陀您的心弦。或者说, 因为这样的妙 法具有遣除一切障碍、获得甚深妙理的功德, 所以谁以听闻等方式接受以后,就不得不心生 欢喜、完全被吸引、逐渐摆脱生死轮回; 就像 铁钩勾住鱼儿后, 只有被无有自主地捞出水面 一样。正因为缘起空性的法理如此深妙, 宗喀 巴大师才以谦虚的语言和自卑、悲伤的心情说: 我没有在您面前得受,真是太没有缘分了! 当 年佛陀在灵鹫山等地传讲般若法门时, 有文殊 菩萨、弥勒菩萨等非常多的首批眷属, 所以大 师觉得自己没有在场很遗憾。

那么这个心情到底是什么样呢?

由此内心甚伤感,恰似慈母之情怀, 随其爱子而迁转, 我此忧思挥不去。

一想到佛陀住世时没有见到佛陀, 也没有 得到佛陀亲自教授,心情就非常悲伤,相当于 慈悲的母亲已经失去自己的孩子, 或很长时间 没有见到自己孩子时,那种很难放下的心情一

样。当母亲的人都应知道,因为自己的心本来 都对孩子特别耽著, 所以一旦离开了, 或不在 身边时,就会久久地怀念或想念着他。这里宗 大师也是同样。而我们在佛陀在世时, 既没有 见到他的尊容, 也没有听到他的教言, 更没有 得到他的真正摄受,这对我们来讲非常遗憾; 哪怕当时在身边变成一个旁生亲自见到,现在 也不会转在轮回当中。

以前,佛骨舍利(指佛指舍利)和佛牙舍利迎 请到台湾去时,星云法师都引用过《净宗要义》 里有深刻意义的偈颂——"佛在世时我沉沦, 佛灭度后我出生, 忏悔此身多业障, 不见如来 金色身。"意思是说,佛在世时我沉沦在三恶趣, 佛灭度后我才获得人身, 想起众多罪恶缠绕的 身体就特别惭愧、遗憾,因为没有见到真正的 佛陀。2002年,佛指舍利在台湾供奉了37天, 当时共有几百万人去朝拜, 形成了一个热潮。 若参加这样的盛会,相信你会知道,对我们这 些没有见过真正佛陀的人来讲, 佛陀的舍利等 是特别珍贵的。

我以前在印度见到根登曲佩的《印度游记》 里讲:印度金刚座有两个佛陀的脚印,一个是 真正的脚印, 一个是后人仿制的。佛陀在有些 教言里讲:对利根者,在看了我留下来的经典 后,就会知道佛陀已经出世,而对我生起欢喜

心。而钝根者在看见这个脚印后, 也会对佛陀 生起欢喜心。我们知道, 钝根者经常在眼睛看 见神通、神变等时生起信心,而利根者通常依 法生起信心, 比如我们前面讲的缘起空性, 若 是利根者,即使这个世间上没有任何一个智者 宣说,他在看见后也能马上开悟。所以,佛陀 当时为了更多后人能怀念他, 也留下了这样的 脚印。

这里说, 宗大师一想起佛陀的甚深缘起理 就想: 当时在佛陀身边该有多好! 为什么当时 我没有在佛陀身边啊?心里一直这样惦记着。 有时候我们也是这样,如果对佛或哪一位上师 特别有信心,就想到达他的身边。我读书时, 经常听到人们传颂法王如意宝的功德、事业, 当时就想:什么时候才能见到这位上师啊?那 时的心情我现在用言语来说也很难以表示。

当然, 宗喀巴大师只是示现而已。为什么 这样讲呢? 一方面, 宗喀巴大师是获得非常高 境界的得地菩萨。大乘经论里说:大资粮道以 上的菩萨、能一刹那间到十方无量佛前去听受 教言,所以他肯定经常见到佛陀。另一方面, 以前格鲁派的上师有这种说法: 佛陀在世时, 宗喀巴大师是莲花香比丘, 当时佛陀将一个海 螺伏藏, 授记让莲花香比丘取出, 将来以此作 为弘法利生的缘起。(所以后来哲蚌寺经常用海螺。) 莲

<u> প্রতি</u>ট্য - 471 - *তে*ি

<u> জণ্ডি</u>য় - 472 - *ব্ৰ্ডি*ি

花香比丘曾供养释迦牟尼佛一串水晶、佛陀给 他作了授记。后来有一个宗喀巴大师的祈祷文 是这样的:"昔日金刚座佛前,供养珍宝水晶珠, 发起殊胜菩提心,通达正见具缘者。"意思就是, 宗喀巴大师您曾经在当莲花香比丘时、在印度 金刚座对佛陀供养过一串水晶, 当时已经发了 菩提心并证悟了空性见,这样的具缘者前我进 行祈祷。可见, 佛菩萨在众生前会装着没有证 悟、没有见过佛等。虽然宗喀巴大师没有见到 佛不可能,但我们后学者就应以此勉励、提醒 自己。

讲《般若摄颂》时,可能大家都有这种感 觉: 虽然当时没有缘分在佛陀前亲自听受这么 殊胜的法 (如果有缘分,可能早就已经解脱了),但我们 在佛法尚未隐没前听到了这个般若法门,对我 们来讲还是很欣慰、很开心。所以大家都应饮 水思源,要想到是本师释迦牟尼佛当年给我们 宣说了这样的缘起法门。虽然最初的时候,我 们没有缘分跟迦叶尊者、阿难尊者、目犍连尊 者等无数比丘、比丘尼、菩萨等一起听闻,但 我们在佛陀的教法还没隐没, 自己对佛陀和佛 法生起信心时,遇到了这种法门,所以应该很 开心;同时也应有感恩之心,还要经常忆念法 的功德。

丁三、随念已说甚深缘起义而生欢喜! 念念观想您讲经,相好灿灿极庄严, 光芒闪闪遍萦绕, 本师朗朗之梵音, 如是谆谆而教诲,心中了然现佛影, 唯此亦如月凉光, 遣除恼热得受益。

宗喀巴大师说: 虽然当时没有见到佛陀心 里很伤心,但从另外一个角度来讲也很欣慰, 因为自己不但获得了这样的缘起法门和般若空 性的传承,同时通过智慧进行观察,也多多少 少懂得了缘起空性的甚深意义。

颂词说, 大师念念观想佛陀当年在印度灵 鹫山等地说法的情景:为了突显般若珍贵,佛 陀亲自铺设法座(我们经常讲般若跟其他法不同,就是因 为本来是弟子给上师铺法座,但佛陀每次讲般若时都是自己设 座),然后在无量无边的众生前开始宣说大般若 法门。(在藏文中, 大般若法门很多都没有翻译, 汉文依靠好 几代译师的努力非常全。) 当时佛陀的色身相好灿灿、 极其庄严、整个周围光芒闪闪、周遍萦绕十方。 本师释迦牟尼佛发出的朗朗传讲佛法的音声, 具足六十四种梵音 (以前我们讲过很多梵音的功德, 大 家都应该清楚),能让无量无边众生得到不同利益 和解脱,如是谆谆而教诲。(其实,这样的情景或场面, 我们后学者也可历历再现。)如此了然呈现时,心里好 像出现了清凉的月光一样、扫除了一切烦恼酷

热,获得了快乐清凉。

意思就是说,宗喀巴大师刚开始觉得这么甚深的法没在佛陀面前亲自得受有点伤心,后来想到自己有机会原原本本、完好无损地得受印藏高僧大德的教言,而且在相续中已经获得了证悟,所以也自感安慰。(其实,这样的证悟跟见到佛没有什么差别,因为见到佛实际上也是先通过语言进行交流,尔后在相续中产生这种境界。)

后来的高僧大德也有这样的,比如有些在净观中见到佛尊。智者大师曾有"灵的庄严"的大师的法会还没有散的定境:刚开始的记说:我华经》的庄严智力。 对他授记说:我华经》的定义有量,你应钻研《法华经》,念至《药种师行过法,你应钻研《法华经》,念至《药种师行过法,你应钻研《法华经》,念至《药种师中直念《法华经》,念至《共师中的"是真精进,是名真法供前一个大师,是有一样,和一个境界全部和一个大师,是有一样,和一个境界全部通过表示认识的表示传一样,很多弟子都通过表示认识的表示传一样,很多弟子都通过表示认识的现象相当多。

以前,恰罗扎瓦等高僧大德到印度后,一想起佛陀的深恩,就不愿意到山上去朝拜,只是在山下一直想当时佛陀是怎么传授般若境界的。我们这边很多道友也去朝拜过灵鹫山,也

许有些人连佛陀当年怎么传法,佛陀为我们众生留下了什么样的经典都没有想过。如果没有感恩心,光是到那里去拍拍照,然后跟别人说我到过印度,也没有多大意义。大家经常在念"将此身心奉尘刹,是则名为报佛恩",如果我们将身心真正供养尘数刹的一切众生,一心一意弘扬佛法,经常思念佛法,这就是报答佛的恩德。

因此,在每一次宣讲佛经、论典时,大家都应该想:如果以前在上师或诸佛菩萨宣讲佛法时有我们在场,现在也应该有比较高的成就;也许当时就有我们,所以现在才有听法的因缘。以前讲般若时我也引用过很多教证,有些说因为以前供养过很多如来,现在才能遇到这个法,今生中才有机会修持。所以,我们今生哪怕交上,也有非常大的功德。我记得看影长幻化网》的意义,仅仅听到它的词句或看见书函、文字,也有非常大的功德。

学院中,有些与般若空性法门有一定因缘的人,在短短的时间中就了达了空性的意义,那在以后的人生中,不可转、不可夺的智慧就已经获得了。有些人虽然没有这样的境界,但依靠诸佛菩萨的加持、自己的善根、法师的传讲等因缘,自相续也对般若生起了欢喜心。有

<u>জ্ঞি</u> - 475 - তেঁ

<u>্রুটি</u>চ - 476 - <u>টেটি</u>

些人没有欢喜心, 只不过觉得不去听课不太好, 即使这样听一节课, 相续中也播下了空性的种 子,依靠教证、理证这是成立的。所以都有非 常大的意义。因此, 大家都应知道般若法门的 殊胜威力和功德, 还应生起信心, 这样即使听 一个偈颂、一节课、也是非常开心的事。

虽然除了在座少数道友以外、多数人都不 可能在现场听受,但我们依靠诸佛菩萨的加持, 把科学的好处或利益用上,依靠书本、音频、 视频,同样可以进入这种境界。这样的话,实 际上也得到同等的功德。

宗喀巴大师一想起自己已经得到缘起空性 的道理,就生起欢喜心,我们也应如此。虽然 我们没有见到宗喀巴大师,也没有见到佛陀, 但在短暂几十年的人生中, 在人人都为自己的 短浅目标而奔波这样一个特别混乱的社会背景 下——虽然这个世界没有像一次世界大战和二 次世界大战那样,使用大量武器进行作战,但 人们心里战争的范围比那个时候更广大,因为 现在人们为了经济、名誉、感受等竞争得非常 厉害——我们已经得到了心理的妙药——缘起 空性的真理,确实这是值得欢喜的事,大家都 应该生起欢喜心。但不知大家有没有这种感觉, 也不知是否真正认识到它是遣除心里痛苦热恼 的清凉月光。

有些人是这样的, 笑也笑不出来, 哭也哭 不出来,好像石头一样什么感觉都没有,只是 吃饭时吃得很多。其实,有时候人还是有一种 感觉好, 笑的时候很快就应笑出来, 哭的时候 很快就应哭出来,这样才可以成为"明星"。

丙二 (劝诫众生应当随念此来) 分二:一、 寻找甚深缘起之理; 二、得缘起法后随念此来。 丁一 (寻找甚深缘起之理) 分四; 一、应 当依止智者的论典;二、他宗无法解除疑惑; 三、解释缘起要依龙猛父子之理;四、要依止 宣说此理之姜知识。

戊一 (应当依止智者的论典) 分二:一、 不依愚者之说;二、应当寻找智者之意趣。 己一、不依愚者之说:

> 妙不可言此善轨, 茫然不解之人士, 犹如一片兔丝草,杂乱无章混一谈。

缘起空性这一佛法真理的善轨,确实是妙 不可言,非常圆满、完美的善说。可是,现在、 过去世间许许多多茫然不解、迷迷糊糊的人, 却以自己的邪见、颠倒意识来错乱理解, 而障 碍真正的修行之道。他们的思想、思路全都没 有真实的层次,可以说杂乱无章,就像兔丝草50

<sup>50</sup> 兔丝即菟丝, 植物名, 药草称"菟丝子", 旋花科, 一年生缠绕性寄生 草本, 故称兔丝草。

或乱麻一样,根本理不出头绪。所以,对包括 缘起空性在内的佛法真正妙理,就凭自己的邪 见混为一谈,而扰乱整个智慧的意趣。

自古以来有无数这样的人。尤其现在这个时代,人们自我意识特别强,各有主见,始终这样的人。尤其是独生子,多有主见,为为无其是独生子,父母从小都认为无有人的公主或王子,那他(或她)无有色把自己放在第一,的道理、的道理、由此,他们讲一些的道理、由此,他们讲一些的道理,全部会以自己这里说的,全部会以后,这种人的说法。有些讲义里说:我们藏地有些论师没有通达缘起空性的真对的,这样解释也可以。但这个颂词的意义很广泛。

大家都清楚,在现在这个社会中,很多人对科学也不懂,对佛法也不懂,对世间法也不懂。当然,个别智者有谦虚的心,有真正的威仪,但他们往往不出头露面。而那些自高自大、狂妄傲慢、无有羞耻的愚痴人,却经常站出来染污佛教的真理,或对藏汉佛教的真理进行肆意诽谤。故大家应该携起手来,让佛教的真理在众多智者中显露出来,这很重要!因为现在

有很多没有智慧的人胡说八道, 所以应站出来 宣说真理。

当然,如果佛教有一些过失,或有一些地方不合理,佛教徒也不会固执己见,非要建立自己的观点,我们始终会站在客观、公正的现点,我们始终会站在客观、公常识的场景理论来破斥佛教的真理,我们给对了。在所谓的科学理论来破斥佛教的真理,我看不承认,因为即使把愚者杀了,他也不会承承不承认,因为即使把愚者杀了,他也不会会承不承认,因为即使把愚者杀了,他也不会会承不承认,因为即使把愚者杀了,他也不会承认,因为即使把愚者杀了,他也不会承认,因为即使把愚者杀了,他也不管从宏观、微观等角度来进行观察的,佛陀的教言都显露出了它的优越性。

所以,我希望很多佛教徒经常要对现代科学的道理进行思维。当然,如果自己是一个特别清净的佛教徒,自己在山里闭关修行,这些道理不懂也可以。但我们出生的环境或来到的世界非常错乱、复杂,人们的分别念极其强烈,在这个时候如果我们懂得这些,互相对应后,一方面会对本师释迦牟尼佛的教法生起强烈、坚固的信心,另一方面也能以之帮助他人,所以十分有意义。

比如,佛教里讲小千世界、中千世界、大千世界,其实这样的说法从现代天文科学的角度来讲完全可以成立。在欧洲中世纪(所谓中世纪,现在一般指公元500年到公元1500年之间的一千年),乃至

<u> প্রতি</u>ট্র - 479 - <u>টেণ্টি</u>

<u> এক্টি</u>ফ - 480 - *টে*টি

在中世纪以前, 人们基本上不知道整个世界的 状况是什么样, 很多科学家或学者都服膺地心 说,后来哥白尼推翻地心说,建立了太阳为中 心的日心说, 但这个理论到 18 世纪才获得最终 胜利。从19世纪开始、大家才知道太阳实际上 是宇宙银河系中一个非常微小的星球,也就是 说在银河系中星球非常之多。而佛教里面早就 讲了,就是释迦牟尼佛的所化世界也有很多地 球这样的世界, 这与现代科学讲银河系中有很 多星球或世界的观点不谋而合。其实,这些发 现只是稍微接近佛教的真理, 但大家都睁大眼 睛觉得这些人很了不起,还一直给科学奖。

以前、我翻译《释迦牟尼佛广传》时、因 为里面讲佛陀以无数化身在无边世界度化众 生, 我身边有一个帮忙校对的大学生有点不相 信,我就经常用各种方法让他生起正见,否则 很可能在翻译完了后生邪见堕落。不过这也是 情有可原的, 因为这与我们以前的教育、信仰、 环境等有关系, 所以一说起来比较大一点的事 情就不相信。

实际上,像《华严经》里所讲的华藏世界 等,以现代天文学的观点也能成立。但是,因 为我们学的知识太狭窄了,就对佛教产生邪见, 有些愚笨者还对科学产生邪见。但我认为,真 正懂得科学的人一定会对佛教赞叹。因此、我

希望很多人千万不要因为自己孤陋寡闻、什么 都不懂,就一口咬定佛法不对、因果不对,这 样显露自己的愚痴之相不太庄严,比裸体表演 还难看。

> 己二、应当寻找智者之意趣! 我睹此情此景已, 兢兢业业从智者, 反反复复而寻觅, 世尊您之真意趣。

宗喀巴大师看见藏地雪域等地有许许多多 愚笨之徒、凭自己的见解建立宗派、宣说各种 邪说, 就觉得千万不能在这些愚者前寻找真理, 应该兢兢业业从印度六庄严等高僧大德们的善 说中汲取真理,并依止真正的善知识。宗喀巴 大师有很多非常了不起的上师,如嘉华江措、 邬玛喇嘛 (中观上师)。这两位上师都是文殊菩萨 亲自加持、摄受的高僧大德, 他们跟文殊菩萨 可以像人与人那样交谈。大师再三依止了许许 多多这样的智者。

有些历史上说:以前、宗喀巴大师觉得在 青海没有很多智者,就辞别母亲到西藏去求学。 (以前我去拉卜楞寺时, 有个道友给我们介绍宗喀巴大师, 不 知道当时是什么心情,我都开始掉下泪来。)后来他母亲在 信封里藏几根头发寄给他, 大师才知道, 他外 出求学时母亲头发是黑色的、现在全部变成白 色了, 然后就对母亲产生强烈的思念等, 有很

<u> জণ্ডি</u>চ - 481 - *ব*জিন্দ্র

<u>~(6)7</u>2

多特别精彩的公案。(这位道友还是讲得很不错,当时很多众生的心都被带入佛教。我旁边有一位特别刚强难化的人,看他的表情好像也对宗喀巴大师求法的心情产生了信心。)

本来他打算去印度,通过问上师,得知到印度还不如在藏地,因为当时(离现在六百多年前)印度的政治也比较混乱,再加上证悟中观的徒弟也不比藏地等,所以他就没有去。后来大师非常出名,明朝的永乐皇帝邀请过好多次(以前有一位教授在一个学术研讨会上说邀请过六次)他都没有答应,后来只好让弟子释迦益西到汉地去当国师。所以,他当时没有去汉地,也没有去印度,到晚年一直带一群大弟子在修行、弘法等。

可见,这一颂是让后学者千万不要傲慢,一定要依止一位非常有中观见解的上师,否则是我自己的智慧来通达真理也很困难。还劝后学者要反反复复地学习,不要大概大概地所以解写。我反反复复寻找世尊您的意趣,不可说:我反反复复寻找世尊您的意趣,后来在龙猛菩萨和佛护论师的论典中,已经抵于一听就可以,其实并不能这样。宗客巴大师是,他都需要反反复复学习的话,那我们就更不用说了。

如果对佛教与科学之间的异同根本分不清

楚,讲一个公案也没有头绪,教理也讲不出来,始终处于迷迷糊糊的状态,这样是不行的。对很多以后想弘法利生的人来讲,自己都迷迷糊糊,要给大家讲恐怕也不太好。但是,只要我们跟着智者们的善说和演讲,原原本本学习他们的教义,就能变成智者。

所以在座的各位,对中观的缘起真理千万 不要停留在字面上,如:绿起的,那就应要性的一定。 然佛和菩萨都说是空性、缘起的,那就应要要人。 吧!有些认为:吃饭很重要,其他都不定饭。 一个饭时精神、智慧全部都用上,应该要要人。 懂。一样,反反复生。如果全量懂了。如果全情情情感。如果全情,这样情情。如果全时,这样情情。如果全时,这种是不不有,这种是一样,有过理、一切方法。是是一样,是是一个一切方法,是是一样,是是像太阳升起马上照亮整个世界一样,完懂得它的意义。

> 戊二、他家无法解除疑惑; 尔时潜心而学修,自宗他派众论典, 随之重重怀疑网,笼罩我心真悲伤。

显现上,大师在潜心求学的过程中,依靠他派外道和自宗有实宗等佛教宗派的论典(或者

陈起赞讲记

<u> প্রতী</u> - 483 - ক্রিট

<u>(6)</u>

说,自宗指中观派,他宗指有实宗——有部、经部等),不但不能满足自己的心,反而产生种种怀疑。也就是说,他在闻思、学习的时候,世间各种学说和宗派让他产生很大怀疑,重重疑网深深笼罩、覆盖了他的心,根本没办法分清楚。

有些道友也是这样,在闻思的时候什么书都看,后来自己也分不清楚,一直迷迷糊糊,自己觉得已被怀疑困惑得不行了。所以大家一定要选择智者的论典,这一点很重要!否则面对新华书店里面宗教、天文等方面的书,没有智慧就会越看越模糊。当然,如果有智慧全部可以精通。

在显现上, 宗喀巴大师面对自宗他宗很多不究竟的观点对自己带来的疑惑, 心里也很悲伤。虽然大师是示现, 但在显现上各种宗派也让他的心感到困惑、伤感, 因为很多疑惑都没办法解除。所以在一段时间中, 虽然他看了许多论典, 但也没办法解决自己的心。

可能很多道友在希求真理的过程中,也有同样的情形。以前我编写《智海浪花》时,要求每一位知识分子都要如理如实讲出自己的经历,不要虚构,我只在文字上润色。后来很多知识分子都说:在没有遇到佛教之前,道教、儒教、基督教等思想都没办法解决自己的困惑;在遇到佛教后,自己的疑惑就全部遣除了。也

有人说:在学习窍诀性不是很强的经论时,也 未解决自己的疑惑,而在遇到中观或大圆满的 法要后,就完全通达了自己心的本性,或直截 了当认识了佛教的真正意义。

所以,我们在闻思的过程中,要着重选择 最精华、最重要的论典去修学。否则,看不对,看不对,看不对,看不对,看不对,我首先希望大家对,就会更加痛苦。当然,我首先希望大家前,也是加痛苦。当然,我首先的书。以前也是哪些,后来极为,是哪些自己的不如是我们是哪些,后来我们以后,他看到一个人。当然,在看重学习一两部次了。当然,在着重学习一两部次了。当然,在着重学习一两部次了。当然,在着重学习一两部次,在着重学习一两部次,在着重学习一两部次,如其他善说作为辅助也非常好。

这个科判以拟人的修辞手法说: 佛陀您曾

移起赞讲记

<u> প্রতি</u>ট্র - 485 - <u>ক্রেটি</u>

<sup>51</sup> 指《入中论》、《四百论》、《中论》。

授记,在这个世界上,无上乘(指大乘)远离有 边和无边的法理, 由龙猛菩萨原原本本诠释。 所以, 龙猛菩萨的宗派和教轨就像白莲苑一样。 而苑中的白莲花要依靠什么才能启开呢? 那就 是如月轮般的月称论师的善说。也就是说、依 靠他无垢智慧的月轮才能启开龙猛菩萨的观 点。总之,能如理如实解释佛陀教义的就是龙 猛菩萨, 而龙猛菩萨的教义由月称论师开显。

这里将月称论师的善说比喻成无垢智慧之 月轮、就像月轮在空中可以逍遥自在地运行一 样、月称菩萨的智慧可以在佛经论典的虚空中 无有任何障碍地游行,任何人都没办法反驳, 这样的月轮能驱散世间常见、断见边执的意暗, 湮没一切外道谬论的星辰,就像月轮出现时, 其他星辰的光全都湮没或黑暗全都消失一样。 可见, 月称论师的善说具有四种特点: 一、如 开启白莲的月轮一样,能解释龙猛菩萨的观点; 二、在经论的虚空中,可以不违佛意而解释; 三、去除边执;四、湮没外道的谬论。所以, 月称论师善说的皎洁光鬘遍照于整个世界。

总之,这里是说, 宗喀巴大师最后依靠龙 猛菩萨和月称论师的教言而得到佛陀的意趣。 关于龙猛菩萨, 在菩提流支翻译的汉文《入楞 伽经》里,佛陀亲自授记说:"于南大国中,有 大德比丘, 名龙树菩萨, 能破有无见。" 其意是

说,在南方的大国中,有一位具德大比丘,名 字叫龙树菩萨,他能破有和无的见解。其实, "破有无见"就是这个科判里面讲的"离有无 边"。后面还说:"为人说我法,大乘无上法, 证得欢喜地,往生安乐国。"意谓:他为众人宣 说我的大乘佛法,获得极喜地成为第一地菩萨, 最后前往极乐世界。其实,藏文跟汉文的说法 是一样的。

虽然在汉文《摩诃摩耶经》里, 对龙树菩 萨、马鸣菩萨等大德出世都有授记, 但汉地很 多论师都没引用过。其中说:"七百岁已,有一 比丘, 名曰龙树; 善说法要, 灭邪见幢, 燃正 法炬。"意思是、释迦牟尼佛涅槃七百年后、有 一比丘名字叫龙树、他能善说法要、灭除邪见 的幢幡, 点燃正法的明灯。

所以, 月称论师在《入中论》里, 讲第六 地菩萨的境界时说:"如彼通达甚深法,依于经 教及正理,如是龙猛诸论中,随所安立今当说。" 意思是,如六地菩萨通达的甚深空性意义,一 定要依靠经典和正理, 我也没办法解释空性的 意义, 所以要依靠龙猛菩萨的《中观六论》、《经 集论》等来宣说。

月称论师解释龙猛菩萨中观思想方面的注 释主要有:《六十正理论疏》、《中观四百论疏》、 《入中论自释》和《明句论》; 但汉文当中只有

<u> জণ্ডি</u>য় - 487 - *বে*জিৰ

<u> ক্র</u>িট্য - 488 - *ক্রে*টি

一部分。前一段时间, 我看《缘起赞》和其他 道理时, 很想让大家知道龙猛菩萨和月称菩萨 的真正教理, 所以很想讲一讲《入中论》。以前 我用藏文讲过,一直没用汉文传讲。20年前, 我对《入中论》还是很熟悉的。总之,我们应 该通过自己的智慧力破除一切邪见, 真正证悟 龙猛菩萨和月称菩萨传下来的缘起空性的寂静 密意。

## 戊四、要依止宣说此理之姜知识: 依上师恩亲见时,我心获得真安息。

宗喀巴大师说:上面所讲到的佛陀空性教 义,以及龙猛菩萨、无著菩萨、月称菩萨、佛 护菩萨、清辨论师、阿底峡尊者等传下来的教 言、依靠根本上师蒋被嘉措、邬玛巴喇嘛、仁 达瓦·循努洛哲等上师的加持和威力、我亲自 见到了真正的意义。这个时候, 心就得到了安 乐,处于非常快乐、寂静的状态中。其实,这 时就像《入行论》里讲最高境界时一样:"若实 无实法,悉不住心前,彼时无余相,无缘最寂 灭。" 其意是说, 那个时候有实无实都不住在心 前,也没有其余相,而处于明乐无二或空乐无 二的境界中。实际上,这是依靠上师的加持力、 自己的善愿力和传承诸佛菩萨的加持力而获得 的。

其实,每个人都可以通达缘起空性的甚深 道理。当然,这有两种途径:第一,以中观的 法理进行观察, 也就是说, 以因明和中观结合 的方式, 凭自己的智慧或分别念来进行推理, 最后始终找不到除了佛所说的法性以外的其他 实相。当然,这需要以闻思《中观根本慧论》 等中观论典来得到。第二、依靠修加行、祈祷、 以及大圆满、大手印中上师的直指来通达、也 有在看前辈高僧大德的教言时反观自心豁然开 悟的。

若真正证悟,就像麦彭仁波切在《定解宝 灯论》里所讲的一样:虽然显宗说大中观,密 宗说大圆满、大手印, 其实完全是一样的。包 括汉地大禅宗的境界等,这些到了最后的时候, 完全是百川入海一样, 全部融入般若空性的境 界。所以, 印藏汉高僧大德的最究竟意趣完全 是一样的, 也都是在听受佛菩萨和上师们的教 言后, 自己的善根复苏, 尔后通达万法真相的。 当然, 在那时相续中痛苦、执著都没有, 度化 众生的事业也遍地开花。



#### 第八课

下面我们继续讲《缘起赞》,寻找甚深缘起之义已经讲完了,现在讲第二个问题。

丁二、得緣起法后随念此来: 您之一切事业中,语之事业最殊胜, 语之最即缘起故,智者依此随念佛。

这个颂词字面上的意思是: 我等大师释迦 牟尼佛, 您所有身口意的事业中语言的事业最 殊胜, 而语言的事业中缘起法门最殊胜, 所以 智者经常依此随念佛陀。可见, 这里讲的随念 佛陀, 并不是看着佛像忆念佛, 也不是因为佛 陀当年示现神通而忆念佛, 而是依缘起法来忆 念佛陀。

《大集月藏经》里讲了佛陀度化众生的四种方式52:第一是身业度,即以身体示现无比的相好庄严来度化众生;第二是神通度,即通过示现各种不同的神变和神通来度化众生;第三是名号度,即通过佛的名号来度化众生,就像

52 《大集月藏经》:"诸佛出世,有四种法度众生。何等为四?一者,口说十二部经,即是法施度众生;二者,诸佛如来有无量光明、相好,一切众生但能系心观察,无不获益,是即身业度众生;三者,有无量德用、神通、道力,种种变化,即是神通力度众生;四者,诸佛如来有无量名号,若总、若别,其有众生系心称念,莫不除障获益,皆生佛前,即是名号度众生。"

佛经里面所讲的一样,只听到释迦牟尼佛的名号也能获得不退转果位;第四是法施度,即通过布施佛法或转深广法轮来度化众生。

但在各种度众的方式中,语言的事业是最佳的。大家都知道,佛陀住世81年后,就在共同所化众生前示现圆寂,所以依靠神通和身体度化众生的时间不会很长。佛陀圆寂后,他的语言被智者们摄集在《大藏经》里,也就是说在藏经中有包括密宗法在内的三乘佛法,后学者就依靠这些佛语得度。而且佛陀住世时,大多数度化众生的方式就是给众生讲经说法。

有些经论里讲,佛陀说法 49 年。天台宗的 孤山智圆大师以一个偈颂归纳佛陀整个一生的 说法,即:"阿含十二方等八,二十二年般若谈, 妙法涅槃共八年,华严最初三七日。"意思是说, 天台宗以五时定释迦一代说法之次第:第二是 严时,总共二十一天;第二阿含时,共弘时, 产年;第三方等时,共有八年;第四般若时, 总共二十二年;第五法华涅槃时,共八年。 样的话,算起来大约四十九年。从中我们上, 样的话,, 作陀把大量时间用在宣讲般若法门上, 即二十二年谈般若。大家还应清楚,在般若中 宣说万法空性的缘起法最妙。

关于缘起,分胜义缘起和世俗缘起。从胜 义缘起的角度来讲,就是《中观根本慧论》里

<u>্রু ্রি</u> - 492 - *্রে*টি ্র

面所抉择那样的缘起法; 而世俗当中, 则是有 因有果这样一种因缘法。可以说,这两种法理 涵盖整个世间一切知识, 同时也描述或阐述了 一切万法的究竟实相。在这样的实相中,世间 所有邪说、邪见、谬论全都一一摈除。所以, 只要我们能深入缘起性空的正见, 就会像身处 绝顶所有群山一览无余一样、完全照见一切万 法的究竟真理。在《维摩诘所说经》中也说:

"于众言音, 微妙第一; 深入缘起, 断诸邪见。" 意思是说,对众生宣说的所有法中,缘起空性 法微妙第一;依靠缘起空性的正见,可以断除 或烧尽世间所有邪见密林。

所以, 当我们真正通达缘起真理时, 就会 时时刻刻思念佛陀的深恩。为什么呢? 因为在 整个世间中、文学家等智者根本没办法依靠自 己的智力来开发这样甚深的缘起道理,以前没 有、现在没有、未来也不会有,就像前一段时 间跟各位道友分享的一样。那这么甚深的缘起 法谁能领会呢? 有智慧的人依靠自己的智力, 以文字完全可以了知:在这个世界上佛陀是无 与伦比的智者,依靠缘起真理可以推翻其他邪 说,就像宗喀巴大师和麦彭仁波切(在麦彭仁波切 的著作中,也有跟《缘起赞》基本相同的一个论典)一样。 当然,不仅是出家人,世间人也这样承认,比 如亚洲第一位获得诺贝尔文学奖的印度文学

家、诗学家——泰戈尔说:"我认为释迦牟尼佛 乃世上最伟大的圣哲。"

这些具有智慧、远见, 对整个世界有巨大 贡献的人都这样认可的话, 其他人就应好好反 观自己了。以前我在讲《佛教科学论》时说过: 有些人对佛语不承认、不赞叹、这是非常稀有 的。为什么呢?因为他们在学校里连三好学生 的奖都不一定得过,那就不要说得诺贝尔奖了。 可能有些人听都听不懂,还问:什么叫诺贝尔 奖?因为他们根本没有关心过这个世界。像这 种人,要驳斥佛的观点,确实是非常稀有的, 也即根本不可能。而讲缘起性空时、尤其大智 者见到这种真性时,世界的一切都是显而无自 性的稀有之事、就像《中观四百论》里所讲的 一样:"世间诸所有, 无不皆稀有。"

的确,对通达缘起真理的人来讲,从两方 面可以感到稀有:第一,本来没有万法,迷迷 糊糊的众生却执著有万法,这是很稀有的;第 二,用种种正理观察时,世俗中的显现全都不 存在、就像研究量子力学的智者观察世界全都 没有那样惊讶、自己觉得特别稀有。所以、真 正悟到这种境界时,就会了知如此稀有之事, 也会一一推翻世间当中对缘起性空等真理一无 所知, 而凭自己的分别念来覆盖的人的邪说。

作为智者,一翻开《大藏经》,不管是《华

<u> জণ্ডি</u>য় - 493 - *বে*জি ভ

<u> জণ্ডি</u>চ - 494 - *বে*জিৰ

<u>~</u>@~

严部》、《宝积部》,还是《律藏》和密宗的续部等,信心就会油然而生。我这段时间经常翻阅宁玛派的续部,虽然没有时间全部都读,有时候读一读标题,有时候看看后面译者但也不得的,有时候随便翻几本书的智慧是怎深认识到,在这个世界上佛陀的智慧是没不是自赞。如果不相信,当然这并不是自赞。如果不相信,以下心来花一定的时间去学习。在你面前恭敬地顶礼。

但在这个世间,很多对佛法排斥的人,或对法理不理解的人,智慧都不是很高。而有智慧的知识分子或学者,虽然不懂佛教的真理,但他们会站在公正、客观的立场,不会胡言乱语,也不会肆意毁谤。所以在座的诸位,在遗长的人生中,应该依靠正知正念来观察自己的人生中,应该依靠正知正念来观察自己不了解,反而对佛法或对藏传佛教和汉传佛教有排斥的态度,那就极不应理。

#### 乙五、摄义:

追随本师而出家,研学经教不肤浅,勤瑜伽行之比丘,佛前敬献此礼赞。

整个论体的结尾是这样说的:我(指宗喀巴大师)七岁时受沙弥戒,追随本师释迦牟尼佛出家,

精进研究、学习佛教的甚深道理,经论教典无所不通,并再再宣说,所以智慧并不浅薄、肤浅。的确,在藏地雪域宗喀巴大师非常了不起,一方面他是文殊菩萨的化现,另一方面在普通众生前显现的智慧也非常高深。

有一次大师跟一些弟子谈论,弟子问他: 在讲经说法方面,藏地最了不起、最有智慧的 人是谁?宗客巴大师说:以前有个慧狮子论师, 他一天可以同时讲11部经论。(以现在我们的话来讲, 就是一天讲11堂课。)弟子们都交口称赞,也祈求宗 喀巴大师能不能同时讲11部经论。当时大师说: 看你们诚恳祈求,我尽量想办法。

后来大师在一次开法会时通知大家同时讲 15 部论典,两个论典讲完后又不断增加,共讲 了 17 部。传记里说是《弥勒五论》、《中观五论》、 《释量论》、《集论》、《中观四百论》、《入中论》、 《入行论》、《俱舍》、《戒律》。后来还有一次一 天讲 21 部论典。如果是我们,一会儿讲《释量 论》、一会儿讲《集论》、一会儿讲《入行论》…… 想必大家都清楚会是什么样的状态。所以,无 论从传记当中看,还是从弟子们的介绍来分析, 在藏地雪域宗客巴大师都是无与伦比的。

其实,大师不但在字面上或文字上作研究, 还精勤修行瑜伽(即不断修持所有显宗密宗的真理),是 这样一位比丘。他在对本师释迦牟尼佛生起极

<u> প্রতি</u>্র - 495 - *তে*ি

<u> জণ্ডি</u>চ - 496 - *তে*ণ্টি

大的欢喜心和恭敬心后,作了这样的《缘起赞》, 也就是说,在佛前献上了这样的礼赞文。

这个偈颂告诉后学者,首先应像《俱舍论》 里所讲的一样:如果有出家的缘分,就出家; 没有出家的缘分,也要守持一分在家居士戒以 上的戒律;然后再广闻博学,就像宗喀巴大师 那样,精勤地研究、学习;在此基础上还要实 地修持,如果没有修习,光在文字上或口头上 很溜,对相续也不一定有利。总而言之,就是 要清净戒律、闻思修行。

而这些的来源就是我等大师释迦牟尼佛,即以应该时时刻刻随念并报答佛陀的恩德。《随使其他很多行为无法实行,也要经常不断念《随念三宝经》,早上起来时也要观想佛陀对我们的恩德,晚上睡觉时也要想一想,并念一些佛号。若是虔诚的佛教徒,随时随地都会把佛当作佛当作人,敢修行不太好的人,即使在闭关时也会的人,或修行不太好的人,即使在闭关时也宗,或修行不太好的人,我们以后应修行不起来佛陀的恩德。所以,我们以后应令不是对,就像上师如意宝在《忠言心之明点》年度过,就像上师如意宝在《忠言心之明点》并成律、建立这样一种修行次第。若能如此,这是最有意义的。

如果即生真的能利益众生,哪怕直接或间接帮助一个众生,也是非常值得欢喜的。如果

实在没有这种因缘和机会,心里也要经常发愿,就像前面引用的《普贤行愿品》中的教证一样——永远不离菩萨行为,永远不离菩提心……那这也是对十方诸佛的法供养,也是一种利益众生的行为。

所以,我希望汉地很多观念都要改变过来。 最近还算不错,我经常看见很多人发愿不离菩 提心、度化众生、护持佛法等。虽然求平平安 安等也可以,佛教也能赐予,就像《药师经》 里所讲的一样:求发财得发财,求长寿得长寿, 求子女得子女……但这种利益很短暂,所以大 家一定要为众生和佛法发愿。当然,有时候我

<u> প্রতি</u>ট্র - 497 - <u>টেণ্টি</u>

<u> এক্টি</u>চ - 498 - *ক্টে'*ই

<u>(6) e</u>

也想我们的要求是不是太高了,刚开始就让他们发菩提心,或安住在大圆满的觉性中,因为有些人连善有善报、恶有恶报的基础都没有打好,而我们却让他们抛弃自己、完全利益众生。好像一个小学都没有读完的人,却给他一个博士生的作业做一样,恐怕也不一定做得好。虽然如此,我们也要尽量往这方面努力。

所以,希望大家在弘扬佛法的过程中,一 定要把心态转变过来,若能如此,做什么事。 是不是很容易。比如说,有人身体虽然不是很好,他想:不管怎么样,我一定要为他想,不管怎么样,我一定要也, 随地,路上遇到再大的困难也要去。因为他是我一人,他想,我也会梦想成真。现在有我的力量很强,最终也有此,我们不不知识。 是不知顺缘具足的环境中,长期依止善知识、不断究竟甚深教义,此时若能让身边人的此, 法则究竟甚深教义,此时若能让身边人的此, 我们有所转变,这也是弘法利生之举。因此, 大家以后都应肩负起这种责任。

甲三 (末义) 分二;一、发愿回向;二、以宣说五圆满来结尾。

乙一 (发愿回向) 分五; 一、祈愿众生得善知识摄受而回向; 二、祈愿了知佛法的信徒遍满大地而回向; 三、祈愿生生世世不惜生命、毫不懈怠受持佛法而回向; 四、祈愿能恒时思

雅弘扬佛法之方便;五、在受持、弘扬佛法时, 祈愿护法神守护加持而回向。

> **あ一、新愿众生得善知识摄受而回向** 无上导师之圣教,有幸值遇源师恩, 此善回向无余众,承蒙正师摄受因。

颂词说:即生有幸值遇整个世间至高无上的本师释迦牟尼佛的大乘殊胜圣教,源于上师慈悲加持、摄受的恩德。在座的各位都清楚,依靠自己的智慧力不一定遇到大乘佛法,即使遇到,也不一定真正通达缘起性空的真实意故宗大师在此回向时,并没有让众生发财、下人,而是以造论的善根,回向给天下的,是以我们在回向时,也要将这次传进和遗传的善根回向给众生,愿所有众生都遇到善知识,并得到善知识欢喜摄受。

在这里我们都应知道,对包括末法时代的 众生在内的任何一个众生来讲,遇到佛陀般的 上师都很重要。因为只有在遇到上师后,才能 获得上师开导,并依众多方便行趋入解脱之门。 也就是说,唯一善知识能将众生带入真正的解 脱之门,国家元首、总统、军委主席、科学家、 理论家、富翁等都没办法度脱众生,虽然有些 可以赐给几十年的地位,或一生所需的财富。

及起赞讲记

<u> এক্টি</u> - 499 - ক্টেৰ

即使获得世间的财富等,也不可能解决生死大事;而得到善知识的摄受,却有众多功德。《华严经》云:"菩萨由善知识任持,不堕恶趣;由善知识摄受,不退大乘;由善知识护念,难以《礼孽和识非常不容易,应像孩童拉着母亲的人。有些人到了,在人山的时代,一样,一个人,以前法王进过这是一种着魔的象征,但也没办法,众生业力现前时,佛陀的妙手也无法阻挡。

所以,大家都要发愿获得善知识摄受,并 长期听闻善知识宣说佛法。《普贤行愿品》云: "所有益我善知识,为我显示普贤行,常愿与 我同集会,于我常生欢喜心。"其意是说,所有 对自己有利的善知识,都要经常为我显示普贤 菩萨的行为,还要发愿经常跟善知识和善道友 聚集在一起,不要与恶知识为友,而且善知识 要经常对我生起欢喜心。

为什么得到善知识摄受那么重要呢?因 为,一个人的行为和心理要向好处转变,必须 依靠另外一个人提携。我们可以看看这个世界, 如果一个地方有一位善知识、那么当地的佛教 就会兴盛,许许多多人都会前往解脱之路;如 果一个地方有一位恶知识、依靠他所宣扬的邪 教,与他结缘的无数人都会同往地狱。所以我 们应经常发愿:愿所有众生都得到善知识的摄 受,这比什么都重要! 想必大家都有这种感觉。 我经常这样想:虽然不敢说自己即生对佛教有 什么贡献, 但对佛陀确实生起了不可退转的信 心,对佛法也有极大的欢喜心和鼓舞心,而这 完全来源于上师如意宝为主的善知识当年苦口 婆心的教导,才在心里稳固了这些境界,所以 始终都有一种感恩之心。总之、大家一定要如 此发愿。

第、课







丙二、祈愿了知佛法的信徒遍满大地而回 向:

愿彼佛教至有际,不为恶念风所动, 解正法理于本师,起诚信者满大地。

祈愿我等大师释迦牟尼佛的教法存在此世时,不要被邪知邪见的恶念风所扰乱或动摇。 现在世间有些人对佛教一点都不懂,也从来没有生起过真正的信心,但他们却在别人面前说: 我是真正的佛教徒,或某某高僧大德,或某某转世大活佛,还不懂装懂地宣说诸多邪说,且 认为自己在弘扬佛法。其实他们是在毁坏佛法、 摧毁佛教。所以大师发愿,佛教不要被这些人 的恶念扰乱、破坏,这是第一个愿。

第二个愿,愿世间所有人真正了解正法的 道理,都对本师释迦牟尼佛生起虔诚的信心。 现在很多人对佛法并不了解但却有信心,这是 一种迷信。有些人说:观音菩萨和天神一模一 样,可见根本分不清楚佛和神的差别。如果根 本不知道佛陀是特别伟大的智者和成就者,也 不知道佛法的功德,那他的信徒再多也没有任 何意义。所以,对佛教应该智信,不应该迷信。

清朝学者梁启超说:"佛教是智信,不是迷信,是兼善而非独善,乃入世而非厌世。"确实,很多智者讲的道理都说到了佛教的真正意义,

也就是说,佛教并不是有些人所说那样:所谓出家,就是在世间没有成果,然后才到深山里去生活等,而是最高智慧的表现。20世纪英国最伟大的哲学家——获得诺贝尔奖的罗素也说:"世界上所有宗教中,我所赞成的是佛教。"他所说的原因也在这里。所以,从世间的角度来讲,佛教确实是正信,并非无智者的胡说。

当然,对佛教徒来讲,一定要把素质提高。 现在包括寺院在内的佛教团体里面,很多都是 迷迷糊糊的信佛,但我认为:不要迷迷糊糊的 佛教徒遍天下,这种教徒越少越好,应该智信 的教徒遍天下,整个国家都遍满这样的信徒都 非常好。当然,就像前段时间我在"佛教与科 学论坛"上所讲的一样,佛教要让普罗大众(指 普通大众)都接受也有一定的困难,因为国情不 一定允许。

在唐朝的时候,国王非常信仰、赞叹佛教,国家开办了很多译经场,所以出现了玄奘、义净、不空等著名译师,八大宗派的开创祖师也出兴于世,如:禅宗的慧能大师,三论宗的吉藏大师,净土宗的善导大师,律宗的道宣律师,密宗的善无畏等。在那个时候,整个佛教闻思修行的水平非常高,这些智者的论典现在我们都看得到。正因为每个宗派的祖师的信仰都不是迷信,后人才享受到了圆满的佛法——教法

移起赞讲犯

和证法。所以宗大师在这里发愿,愿真正懂得佛教的正信教徒遍满大地,佛教不要被邪说邪见或恶分别念扰乱,或者说,希望不懂装懂而乱说的人不要出现于世。

但现在,因为众生的恶业等因缘,无论是在藏地还是在汉地,真正的正信者都很难找到。 所以,在我们以后有机缘建立道场、弘扬佛法时,一定要先把佛教的教理讲给所有在家人和出家人,大家也应该认真听受。如果懂得法理,行持就与不懂佛法时完全不相同。所以,发这样的愿非常殊胜。在修行过程中,如果全部《缘起赞》不能念,也应经常念诵宗喀巴大师这五个颂词,并在心里观想:愿佛教存在之间,不被恶念风所动,一定要真正的信徒遍满世界……

在藏地,在国王赤松德赞和松赞干布时期,跟汉地的唐朝没有什么差别,佛法是非常兴盛的。当然,佛法并不是形象,也非在外面修一个水泥工程的建筑。即使所有建筑都金碧辉煌,我们也不认为它是真正的佛教。比如我们现在建成的女众大经堂,很多人都说在整个藏地都没有那么大的经堂,但我并没有以此感到自豪,因为这只是弘扬佛法的助缘。依靠这样的经堂,如果里面真正有闻思修行,才算是真正的精华。虽然修经堂有功德,但它只是土石水泥工程。

如果依靠这样的工程,给人心里带来正信、正见、正知,那佛法就存在于人间,人们的行为也会随之改变。在造善业后,人们就会获得快乐,这就是佛法的作用。所以在座的各位,再也不要将佛法的部分当作佛法的整体了。

丙三、祈愿生生世世不惜生命、毫不懈怠 受持佛法而回向;

愿生生世永受持,开显缘起佛教义,生身性命宁抛弃,一刹那亦不松弛。

我看过汉地法显译师的传记,当时他上师 给他们讲:我老了后,你们一定要弘扬佛法, 为了弘扬佛法应不惜生命。后来好几位弟子一

<u>্রুট</u>ি - 506 - *টে*টি

STOJY V

同前往印度,在路途中,有的掉入万丈深渊里摔死,有的饿死,有的气候不适应而死,后来只剩下法显一人。他在印度求法的路上,也遇到了老虎、豹子、狮子等猛兽,后来得到大乘佛法,如《涅槃经》的另一个译本《大般泥洹经》、《长阿含经》、《杂阿含经》等,并将这些经典从海上带回中国。

以前,我也讲过《大品般若经》(即《般若二万五千颂》)中常啼菩萨的公案,当时他为了求得般若法门也不惜生命为代价。可见,历史上很多高僧大德都是这样。所以,我们要生生世世发这种愿。

在《胜鬘经》(指《大宝积经·胜鬘夫人会》) 有三种非常好的发愿,大家一定要记住。第思思:"以我善根,于一切生得正法智。"意思是有正法智。"都是生世世都能,愿我生生世世都能,愿我生生世世都能,即发愿懂得佛教或开悟。第二恶"若我所生得正智已,为诸众生演说无倦。第二恶者,为诸人生世世在获得正法智慧后,为安获是是,为别人宣说,,我不生起厌烦心。第一层,为了众生不能生起厌烦心。第三愿"我为摄受护持正法,于所生身不惜躯命。" 意思是,我为了受持、弘扬、护持佛陀正法, 在一切生生世世中,付出生命和身体的代价也 在所不惜。总之,首先要懂得正法,在懂得后 还要为别人演说,最后为了受持、弘扬、护持 正法,哪怕遇到生命危难也不舍弃。

以前,宗喀巴大师根据这个经文(如果有时间,大家最好看一下此经)后面的内容<sup>53</sup>,讲了这样一个偈颂:"菩萨大愿恒河沙,集于受持正法愿,一切所积诸善根,为兴佛法而回向。"其意是说,虽然菩萨的大愿有恒河沙那样多,但全部集聚于受持正法这个愿,故在一切时中所积累的善根,全都为了兴盛佛教如意宝而作回向。所以,大家时时刻刻都要发受持佛法的大愿。

为四、祈愿解悼时思维私扬佛法之方便; 愿日日夜慎思量,依何方便广弘扬, 殊胜导师饱艰辛,策励修行此精髓。

宗大师发愿说:愿生生世世当中,日日夜夜恒常思量或思维,以什么样的方便方法来弘扬本师释迦牟尼佛通过千辛万苦得来的佛教精华——大乘佛法,或缘起空性法门,或整个佛法。在座的各位也要经常这样想,不要天天只

<u> 50</u>3 - 507 - <u>60 e</u>

<u>্রু টি</u>ফু - 508 - *টে*টি

<sup>53 《</sup>大宝积经·胜鬘夫人会》:"佛言:此经赞叹如来真实功德,应如是持;说不思议十种弘誓,应如是持;以一大愿摄一切愿,应如是持;说不思议摄受正法,应如是持……"

法的志向。

当然,在家人上上下下的压力特别多,真 正能弘扬佛法的人很少。在藏地, 不管是在寺 院里传法, 还是在外面做慈善, 基本上都是出 家人。以前我们算过,拿甘孜州和果洛州等地 方来讲, 讲经说法、建学校、做公益, 大多数 都是出家人。而汉地也有一部分在家人在做这 些, 所以在家人也应该有这样的责任。其实, 佛陀对在家人和出家人是一样要求的。《大宝积 经》里讲:"在家菩萨荷负重担发大精进……教 化众生而无疲倦。"故在家人也应该肩负起度化 众生的重任。

所以大家一定要想: 我什么时候才能将佛 法如意宝传给有缘众生?比如,一个学校的学 生全部到山上去、其中一个学生找到了很多特 别好吃且对身体有利的水果,看大家又渴又饿, 他肯定会想: 我如何将这么好的水果分给大家 吃呢? 所以, 我们在享受佛教的大悲观、空性 观时、也应该有这样的心愿。如果有这样的心 愿,慢慢就可以成熟。如果实在此生没办法, 尤其老年人受年龄、身体等方面的限制有一定 的困难,但也要发愿:在我换了身体后,马上 变成一位小童子来弘扬大乘佛法。如果愿力很 强烈,就会像《贤愚经》等经典中记载的故事 一样,下一世就开始弘扬大乘佛法,历史上记

<u> এক্টি</u>য় - 510 - ক্টেই

关心我下一次吃什么、穿什么? 若天天都想吃、 想穿、想睡等,那就与世间非常低级的动物没 有什么差别了。因为它们早上起来时也会想: 我要吃什么、我要喝什么?如果人也这样,那 就太没有意义了。所以大家时时刻刻都要想: 只有佛法能利益一切众生, 我应以什么方便方 法来弘扬佛法呢?

我前面也讲过:给众生钱财、地位、别墅、 轿车等都不一定有利,因为这些只能增长贪心、 痛苦, 所以没有利益。而真正有利的就是佛法, 所以应时时刻刻利用方便方法来弘扬佛法。现 在我们可以通过各种途径弘扬佛法,比如法本、 光盘, 讲演、交谈, 网络、电视, 做慈善、建 医院等。但最关键的应经常坚定自己的信念: 导师释迦牟尼佛在因地时、抛弃自己的生命去 弘扬佛法, 现在我也要用各种方便方法来弘扬 佛法。

正因为佛教的慈悲观、平等观、空性观等, 对包括人类在内的一切众生都能带来真实的利 益,所以我们一定要想以佛教来饶益众生。当 然,所有佛教徒都应有这种信念,不然有些人 会说:像你们那样的人才能弘扬佛法,我这样 的小人哪能哪! 所以自己吃饱就可以了。其实 这种想法是不对的。尤其现在在家人占大多数, 出家人的比例很低、所以在家人也要有弘扬佛

载的很多高僧大德都是这样的。

西五、在受持、弘扬佛法时,祈愿护法神 守护加持而回向,

愿以净心精进时, 梵天帝释世间神, 妙黑天等诸护法,坚持不懈永相助。

愿以没有自私自利的清净心,精进受持、 弘扬佛法的过程中, 护法神能经常坚持不懈地 帮助。为什么在修持、弘扬佛法的过程中,一 定需要护法神的维护和加持呢? 因为完全依靠 自力有一定的困难, 所以要依靠以前在释迦牟 尼佛和诸位高僧大德前承诺过的护法神、如梵 天、帝释天、四大天王、十二地母、妙黑天(即 玛哈嘎拉)等。关于玛哈嘎拉,以前元世祖忽必 烈特别信奉, 后来清朝的康熙皇帝、乾隆皇帝 也有祈祷的习惯。其实, 我们的祈祷对获得护 法神的帮助有很大作用,就像在如意宝前没有 祈祷, 就不可能降下资具一样, 所以在天尊前 一定要经常祈祷。

#### 乙二、以宣说五圆满来结尾:

从宣说甚深缘起的角度, 赞颂佛陀世尊世 间不请至亲的这一《善说精华》,多闻比丘罗桑 扎巴 (宗喀巴), 造于雪山环抱的雪山之王欧德 王贡嘉布达拉山静处,又名尊胜洲,由南卡华 (吉祥虚空) 作笔录。

其中,《善说精华》是《缘起赞》的副标题, 对境圆满是本师释迦牟尼佛、赞颂圆满是《缘 起赞·善说精华》,作者圆满是多闻比丘罗桑扎 巴 (宗喀是地名), 尊胜洲是宗喀巴大师当时所居 住的地方, 并非拉萨那边叫尊胜洲的寺院, 这 是环境圆满、由南卡华作笔录是笔者圆满。

很好,《缘起赞》已经圆满讲授!

以后各位法师及在座的各位、应该经常读 一读《缘起赞》、这样相续中会生起缘起性空的 见解,在方便时也应给大家讲一讲。

在藏文中,有关《缘起赞》的书籍比较多, 有章嘉国师、夏东、阿拉夏等的著述。其中, 比较广的是章嘉国师的。这次我看了一下、也 不是特别广,好像只在字面上作解释一样,但 科判很好。汉文中,以前很多地方都有人讲《缘 起赞》,这些书这次没时间看,也没有去找,不 过以前拜读过。前段时间, 我得到了国外一位 上师在1989年传《缘起赞》的讲记,虽然有时 候稍微广一点,但有时候字面上都没有解释。 所以,这次我们传讲《缘起赞》的讲记,在我 看到的《缘起赞》的著述中,可能算是比较广 的了。

此次传讲所用的汉文《缘起赞》, 我在2004 年就作了翻译,2007年又重新作了校对。虽然 只有58个颂词,但因缘不成熟一直没有讲成,

<u> প্রতি</u>্য - 511 - *তে*তি

<u> জ্র</u>িট্য - 512 - *রে*জিট

这次才给大家圆满传授。在即生中,有没有再 次传讲的机会也很难说, 我觉得这是第一次, 也可能是最后一次。因缘就是这样,在我一生 中,好多法是第一次也是最后一次。对你们来 讲、以后自己修持乃至为别人传讲的机会都应 该有。当然,在有必要时我也会不断地讲,到 时再说。

我以前也讲过,我刚来学院时,看根登曲 佩的传记中讲,他叫侍者念了一遍《缘起赞》 和《大圆满愿词》后就圆寂了。因为当时对宗 派的执著比较厉害, 就产生了这样一种分别念: 根登曲佩是学宁玛派的一个人, 怎么念格鲁派 的法?后来看上师如意宝的密意并不是这样, 才知各教派高僧大德的究竟意趣完全是一样 的。所以,这次也算对刚开始产生恶念的一种 忏悔。

总而言之, 希望大家以后对宗派不要有偏 执,要好好地观清净心!

# 《般若摄颂浅释》思考题

## 第四十一课

- 1.请谈一谈闻思修行、弘法利生与信心、悲 心、智慧三者之间的关系。为什么对具有勇猛 心和空性智慧的菩萨魔众无机可乘? 请以事理 说明。
- 2.为什么菩萨以嗔恨心引发争论,魔众会欢 喜若狂?怎样分辨魔、佛的加持、了知此理有 何必要?
- 3.未得授记的菩萨与已得授记的菩萨争论 有何过患? 应如何忏悔此种罪业? 怎样才能趋 入真正的大乘佛法?

### 第四十二课

- 1.怎样修持胜义无缘忏悔,如此而行有何功 德?
- 2.为什么般若波罗蜜多是所有波罗蜜多的 根本、核心?请以喻义结合的方式说明。
- 3.学完本课后,请结合公案、教证及上师的 教言, 谈谈你对闻思修行般若法门的认识与体 会。

思考题



## 第四十三课

- 1.在了知"般若空性是大小显密一切佛法的基础,佛教各派的究竟观点均于此上安立,故佛教各派互不相违、圆融无碍"的观点后,你有何感想?
- 2.为什么精进般若的菩萨能修学一切乘? "于不退入大菩提"者诚心随喜有何功德?为 什么?
- 3.如是趋入之行者能获得无分别之行的原因是什么?请从喻与义、事与理两个方面进行说明。

## 第四十四课

- 1.请从公案、教证、比喻、意义四个方面说明菩萨虽无分别然行事不相违之理。了知此理后,你打算如何将之运用在实际修行中?
- 2.为什么获得如是证悟后,能受到人天顶礼 及诸佛菩萨的赞叹?鉴于此,请再谈一谈闻思 修行般若的甚深意义。

## 第四十五课

1.请详细阐述证悟般若的菩萨能击败恶魔 的道理。也谈一谈自己在这方面应做好什么样 的准备。

- 2.为什么此般若乃趋入遍知智慧果由经之 唯一道?鉴于此,你有什么样的计划与安排?
- 3.怎样以不住而住、住而不住来认清菩提心之处般若?请从喻与义、事与理两个方面进行说明。

### 第四十六课

- 1.你是怎样理解不缘自利和他利的法就是 "求寂喜德者住"的?既然如此,为什么还要 利益众生?如此说来,那般若就是智与悲的完 美结合了,是吗?
- 2.为什么菩萨此安住乃"一切余处之最"? 请以比喻、意义、公案、教证说明。你能用所 学的般若知识证成圣者示现的超凡行为的合理 性吗?请试一试。
- 3.你怎样理解,从本体的角度讲,般若乃一切修学所知之最?《般若摄颂》学习到此,你对以般若破除自他一切众生的苦因——执著有何感想?

# 第四十七课

- 1.请以内外缘起阐述从般若中生无尽之果, 并成为一切修学所知之最的道理。
  - 2.在了知一切最美好的东西皆源于般若后,

第五十课

1.在学完本课后,请以喻义、事理、教证阐述大乘菩萨的精进。

2.在了知大乘的精进后,恐怕很多道友都想 灭除内心的"小",既然如此,那你打算如何有 的放矢呢?

## 第五十一课

1.学完本课后,请以事、理、公案、教证继续阐述大乘菩萨的精进。

2.在进一步了知大乘的精进后,相信很多道 友对内心的"小"一定会认识得更清楚,既然 如此,那你打算以什么样的快刀斩断这堆乱麻 呢?

# 第五十二课

- 1.请从胜义和世俗两方面,阐述本课所讲的 谛察法忍的修法及相应功德。
- 2.结合本课所讲的内容,具体说明应如何修 持大乘的耐怨害忍,也谈一谈它的果?
- 3.在安受苦忍方面,一般世间人、小乘行者和大乘菩萨在心态上有何差别?请以自相续的演变进行说明。

相信你一定想证悟般若,既然如此,那你打算以何方式现证它呢?请结合事理说明。

## 第四十八课

- 1.珍惜每一次闻法有何必要? 你是如何对待这个问题的? 为什么?
- 2.成为妙果所依之禅定指的是什么? 它是 一个什么样的状态? 请结合上师教言详细剖 析。
- 3. 菩萨修学禅定亦不贪自利及其动力指什么? 鉴于此, 你认为普观清净有何必要? 请结合事理说明。

### 第四十九课

- 1.在听闻佛法时,强调以信心、恭敬心、欢喜心和希求心来摄持有何必要? 你认为在获得人身后,做什么样的事情最有意义? 为什么?
- 2.以何原因菩萨不求转生到色界,特别是无色界?这对他们获得大解脱会造成障碍吗?为什么佛陀要以"至尊"来称呼他们?这对我们有何启发?请结合喻义、事理进行说明。
- 3.大乘菩萨在修禅定时应如何取舍,为什么?学完此科判后,相信你一定感慨良多,既然如此,那就与道友们共同分享吧!

思考题



# 第五十三课

- 1.回顾所学内容,进一步阐述学习《般若摄颂》的重要意义。你怎样以闻思修行不偏堕或理论联系实际的原则来对待般若空性法门?为什么趣入般若空性乃至一切佛法信心最为重要?为何听闻佛法不能断传承?
- 2.大乘菩萨戒为何殊胜,具足它有何功德? 在聆听了孤儿的信后,你是否意识到菩提心或 菩萨戒需要在自己的心行中具体落实,为什么?
- 3.请从回向和发心两个方面,阐述什么是破大乘戒、什么是具大乘戒? 并从正反两个方面说明不退菩提心或菩萨乘的重要性,并阐述不退转的方法。

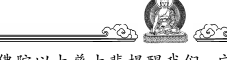
# 第五十四课

- 1.如果有人说:在有无慢心而决定戒律胜劣这一科判中,是否证悟空性是应取、应舍的核心与灵魂,你有何看法?并以教证、理证说明。在了知此理后,你打算在修行中如何实践它?请详细陈述。
- 2.通过学习"了知发放布施之功德与未发放 布施之过患后当欢喜布施"这一科判,相信你 已领悟有无证悟空性的境界在决定这一切,既

然如此,那就请以事理成立这个观点。当然,在众多心地贤善的布施人中,也不一定人人的动力都来源于证悟空性,可能有的来源于世俗菩提心,有的来源于慈悲心,有的来源于爱心等,但他们的精神与事迹都值得颂扬,所以请你广泛传扬真正慈善人的功德,因为扬善可使恶隐。

## 第五十五课

- 1.如何发放布施才叫布施度?这样布施有何功德?请以教证、理证说明。
- 2. 布施时一切不执与提倡法布施这两者矛盾吗? 为什么?
- 3.通过学习六波罗蜜多,相信你对大小乘的 差别一定有清晰的认识,鉴于此,请你详细分 析。
- 4.《般若摄颂》学习到此,坚信很多佛友都 了解了般若度含摄其余五度或五度归般若的道 理,既然如此,那就请你详细说明。
- 5.通过学习本经,有人有以下观点:①六度 唯诠一心,般若讲体与相,其余五度讲用;② 其余五度是检验与锤炼所证般若的方便,也就 是说,看是否真正证悟了般若,并让之日臻圆 满,不能离开后五度。③先讲般若后讲余五度,



是佛陀以大慈大悲提醒我们,应恒时安住不住、 无缘、无念的般若境界。对此你有何看法? 并 请详细阐述理由。如果你有不同认识,也请与 道友们共同交流。

## 第五十六课

- 1.详细说明圆满修持所修之道后所得的 果? 从这样的缘起中你能了达空性的道理吗? 请具体阐述。
- 2.通过学习本经,有人认为"恒时安住心的 实相而不断利益众生, 六度都能圆满", 你是否 同意这个观点,为什么?
- 3.在学习一字一句都乃佛陀金口宣说的无 比珍贵的法宝——《般若摄颂》后,相信你有 很多肺腑之言想一吐为快, 既然如此, 那就请 将你的情素形之于文,以让自他众生同沾法益。
- 4. 堪布仁波切说: "不管怎么样, 我觉得《般 若摄颂》弘扬和行持的因缘、时间已经成熟。"

"我相信,尤其是我们这一代或下一代,《般若 摄颂》在人间比《金刚经》弘扬的范围还要更 加广大。"通过学习本经,相信你对《般若摄颂》 不可思议的功德和利益已有深深认识。鉴于此, 请你谈谈抓住机遇广弘此经的重要意义!

# 《缘起赞讲记》思考题

### 第一课

- 1.学习《缘起赞》有何重大意义?请以事理 说明。
- 2.在众多赞叹佛陀的论典中,从缘起的角度 来赞叹佛陀为何最殊胜、最微妙、最稀有?
- 3.为什么宣说缘起为空性的佛陀最伟大? 对此你有何感想?

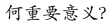
### 第二课

- 1.在了知"是否通达缘起而决定能否解脱" 与"以此建立佛教胜过他宗"后,请阐述你对 缘起空性法门和本师释迦牟尼佛在认识上的变 化?
- 2.为什么没有通达缘起理则不能证佛陀的 教义? 你是怎样理解自性为空与能起作用不相 违的? 若未通达这样的缘起道理有何过患?

# 第三课

- 1.为什么佛陀要竭力赞叹缘起?什么是缘 起? 通达此理有何必要?
  - 2.现前缘起空性的量是什么? 了知此理有





3.对佛陀宣说诸法自性为空性, 你有何认 识? 在学完"虽无自性也以缘起力可起作用" 这一科判后, 你有什么样的体会?

## 第四课

- 1.在学习完"若自性空性则因果合理并远离 边执"这一科判后,请谈一谈你的心得体会。
- 2.如何驳斥缘起非空性的观点?如此驳斥 有何必要?
- 3.为什么说一切缘起之法皆如幻? 你认为 了知此理对佛陀生起信心、对众生生起悲心以 及对无偏弘扬佛法有什么帮助?

### 第五课

- 1.为什么佛陀宣说的缘起空性道理无机可 乘? 了知此理有什么重要意义?
- 2.以缘起理了知缘起空性之教无与伦比后, 怎样才能对佛陀宣说的其他教法生起诚信? 这 样做有何必要?
- 3.怎样以缘起空性之理而对"佛陀对解脱者 不欺诳"生起诚信?了知此理后,你有何感想?

## 第六课

- 1.请详细阐述了知缘起空性超胜绝伦与佛 陀成为量士夫的重大意义。
- 2.为什么说"唯有佛教成为解脱者之津 梁"?了知此理后你有何感想?
- 3.应怎样随念佛陀在因地为法而苦行?这 样做有何必要?

## 第七课

- 1.面对佛陀以无数苦行证得的法要,作者一 喜一忧,我们应怎样理解这种心情?
- 2.在了知宗喀巴大师寻找甚深缘起之理的 历程后,请阐述这对我们闻思修行的重要指导 意义。

### 第八课

- 1.为什么要依缘起法来随念佛陀?这有何 必要?
- 2.请回顾前面论体中所介绍的四个科判的 内容, 并详细阐述作者宗喀巴大师在佛前献上 了什么样的礼赞及其重大意义。
- 3.通过学习宗喀巴大师在本论末尾的五种 发愿回向,有人认为这是末法修行人的行为准 则,对此你有何感想?

