# 目 录

## 当日教言解说

| 第一课  | 1   |
|------|-----|
| 第二课  | 16  |
| 第三课  | 35  |
| 第四课  | 54  |
| 第五课  | 73  |
| 第六课  | 92  |
| 第七课  | 112 |
| 第八课  | 129 |
| 第九课  | 148 |
| 第十课  | 165 |
| 第十一课 | 179 |
| 第十二课 | 194 |
| 第十三课 | 212 |
| 第十四课 | 232 |

## 当日教言解说

单巴桑吉尊者 造颂 索达吉堪布 译讲

顶礼本师释迦牟尼佛! 顶礼文殊智慧勇识! 顶礼传承大恩上师!

无上甚深微妙法,百千万劫难遭遇, 我今见闻得受持,愿解如来真实义。 为度化一切众生,请大家发无上殊胜的菩提心!

## 第一课

从今天开始, 我们学习一部教言类的法门——《当日教言》。

#### 论名: 当日教言

"当日"是一个地名,相当于东北,它是一个县城,不是特别大。翻译为"当日"比较好听,在拉萨语中它是另一种发音,以前我翻译《前行》时,就译为"当日瓦"。

《当日教言》是单巴桑吉尊者接近圆寂时对当地 人做的殊胜开示,是藏传各大教派都极为重视的一部 修心法。这部法的加持相当大,平日里经常念诵,能 生起出离心、菩提心和无二慧。 《当日教言》也可以叫《当日百法》,是 2012 年 3 月译的¹。翻译时,我参考了两个藏文版本:一个是学院印的,有几个颂词不全;还有一个,是顶果钦哲仁波切曾在国外某处讲的藏汉合集版,带有汉文略义,此版的藏文颂词较全。我是对照这两个版本翻译的。

两个短句或三个短句的后缀是"当日瓦",如此 算作一颂,论名上看当日"百法"有一百个颂词,其 实共有97个或101个,不同版本也不尽相同。

在座的修行人,单是依靠"五部大论",或者"弥勒五论",或者其他大圆满法的修行仍不足够,尚且还需要一些具有加持力、具有传承的殊胜教言作为修行的补充和依处。我在两三年前就想传,但因尚未翻译等种种原因被搁置至今。

## 作者: 单巴桑吉尊者

此论作者是单巴桑吉尊者,他是非常著名的印度 论师,降生于印度南方的碑达地方,与龙猛菩萨的降 生地相同。从小就精通声明等各种学问,在那烂陀寺 的善天论师前出家,此后又依止了多位上师。《青史》 <sup>2</sup>中记载,他依止了54位大成就者,包括龙猛菩萨、 圣天论师、法称论师等。也有其他历史中说,他依止

<sup>1</sup>上师开始传讲《当日教言》的时间为2014年3月。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《青史》: 藏传佛教很著名的历史性论著,熏奴贝(童祥,公元1392—1481)撰,成书于成化十二至十四年(公元1476~1478),成化十七年(公元1481),经过校正,刻版梓行(原版藏于羊八井红帽派主寺,乾隆年间转归功德林)。全书结构宏大,书中介绍了教法源流、中原王朝及乌斯藏王朝世系,是一部有关藏地前弘、后弘期的相关佛教历史,尤其是对后弘期佛教的传播、教派形成、传承系统、各派名僧、寺院、经典的记叙尤为详实。

了五百多位上师。在印度金刚座、八大尸陀林等很多 地方不断修行, 亲见了文殊菩萨、观音菩萨、度母等 三十六本尊, 弘法利生事业非常广大。

正法从印度传入藏地,这些印度高僧大德、班智 达的恩德非常大,如静命论师、阿底峡尊者以及莲花 生大士,甚至包括静命论师在内的很多大德也是在藏 地圆寂的。因此,在藏地任何高僧大德、修行者的心 目中,印度是一个非常神圣的国度。在任何地方,如 果有许多成就的大德,以他们的前世愿力、无缘大悲、 无比智慧广弘佛法的话,后学者自然而然会对这个地 方、这些大德,生起敬仰之心,这也是大家应该了知 的事情。

据历史记载,尊者曾经五次来到藏地,最后一次, 是在汉地驻留了十二年后,从汉地前往藏地的;也有 些说他在汉地示现圆寂后,重新在藏地出现的。我曾 翻阅了一些历史,说五台山有一个金刚窟,单巴桑吉 尊者在那里不舍肉身而成就,二十年前我把这段历史 记录在我著的《五台山志》中。前些年我去五台山, 特意朝拜了东台的金刚窟。

现在有些年轻人说汉地的达摩祖师就是帕单巴桑吉,因为尊者的历史跟达摩祖师的传记有相似之处,如达摩祖师圆寂后,有人看到他穿一只鞋回印度了,很多人不相信,挖出龛来看,确实只剩下一只鞋。同样,单巴桑吉尊者在藏地某寺院圆寂,也显现此种形象。有这种说法。

但我看的历史中说,单巴桑吉尊者圆寂的时间是公元 1117 年, 达摩祖师圆寂的时间说法不一, 多数

人认为公元 536 年或 528 年,如此就有五六百年的偏差。不过也有历史记载,单巴桑吉尊者住世了五百年,如此勉强对得上,但也比较牵强。

单巴祖师着重弘扬般若法门,他所开创的法脉叫息结派,属于般若法门中直接断开分别念的断法系列,非常殊胜。这个法门跟汉地弘扬的禅宗比较相似,而达摩祖师是汉传禅宗初祖。

从单巴桑吉尊者的传记看,他还著有医学、天文 学及其他教言类等论典。

尊者公认的上师也是阿底峡尊者的上师——金 洲上师,在其面前得过菩提心的修法,因此,他也是 一位具有菩提心的大德。

按照《米拉日巴道歌集》所记载,他来到藏地后,遇到了米拉日巴尊者。在米拉日巴尊者的一次梦中,狮面佛母告诉他:"明天印度非常著名的尊者,单巴桑吉来到藏地,你要见他。"当天单巴桑吉尊者也照样得到了狮面佛母的梦加持:"明天你会见到米拉日巴尊者,你们会在佛法上交流。"

"听说印度单巴桑吉尊者神通广大,到底是不是这样呢?"米拉日巴尊者为观察他的神通,在他的必经之路幻化成一簇花,单巴桑吉尊者路过时似未察觉,米拉日巴尊者便默默笑了,觉得他根本没有神通,此念一生,尊者回过头来,准备对这丛花踢上一脚,此时心里也产生一种意念:"听说米拉日巴尊者是大成就者,我踢大成就者恐怕不恭敬。"便没有踢。米拉日巴尊者也随即显现自己的身相,之后他们一起会供。

单巴桑吉尊者说:"你是西藏人,我是客人来到藏地,你应该尽地主之谊,准备会供品。"米拉日巴尊者原本也一无所有,他就如同断法中所说的,把身体放入自己的头颅中,用绝地火燃烧颅器,整个身体在颅器中化为甘露。

米拉日巴尊者在七株马尾草尖上幻化成七位尊者,单巴桑吉尊者亦同样显现神通而会供。他们的对话中说米拉日巴尊者的马尾草不太端直,是因为生在藏地的缘起。

单巴桑吉尊者与米拉日巴尊者均是后弘时期的成就者,与阿底峡尊者也处于同一时代。

尊者示现神通和度化众生的方式,难以思量,不可思议,法脉始终非常兴盛。他曾对米拉日巴尊者说: "我们离开人间后,不管是我的息结派还是你的噶举派,两种法脉会相互弘扬、非常圆满。"

单巴桑吉尊者是特别了不起的成就者,如果他是 达摩祖师,就和汉地的因缘尤为不可思议。即使他不 是达摩祖师,也在汉地停留了十二年。

在当时的汉地,尊者的具体事迹不甚明了。《五台山志》中记载:"有一位来自印度的尊者,戴着帽子进了金刚窟,尊者始终未曾出来,帽子却留下了……"

缘起: 单巴强钦到单巴尊者前, 见尊者年老体衰。 造论的缘起: 有个叫做单巴强钦<sup>3</sup>的人到单巴桑

5

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 单巴强钦: 当日地方之人,是单巴桑吉尊者的几位大弟子中非常了不起的一位,在尊者传记中也有记载,尊者将临终前的教言交付于他。

吉尊者面前,见到尊者已到迟暮之年,健康状况也不好,显现年老体衰。

便说: 尊者您即将从安乐至安乐处,当日人们该依靠谁? 该怎么办? 说完失声哭泣。于是单巴尊者为当日人们留下遗训:

于是说:您这样的修行人,即生中具足快乐,远离世间痛苦,将来圆寂以后,也会前往清净刹土,具足安乐。如果您圆寂了,当日瓦依靠谁?以后该怎么办?要修什么法?我们是无依无靠的!他一边这样说,一边失声哭泣。于是单巴尊者为当日为主的天下众生,留下了遗训。

一般来讲,大圆满的祖师,比如嘎绕多吉、西日桑哈、嘉纳思扎,他们离开世间之前最后留给弟子们的教言是最深的,叫做遗训!

上师如意宝的"莫舍己道,勿扰他心",也归纳 了上师所有的教诲,以这八个字留给世人。希望大家 永远谨记法王的教言。

我们每个人应时常提醒自己: 作为居士, 有居士的正道; 作为出家人, 有出家人的正道; 作为商人, 有为商之道; 作为非佛教徒, 也有自己的人生之路, 法王的教言仍可以指点迷津。再加上尽己所能地"勿扰他心", 也就是说没有特殊必要, 尽量不扰乱, 更不能伤害别人, 这是大乘佛子基本的人格准则和底线。

#### 顶礼上师!

首先应该顶礼上师。任何一个知恩图报的人,都

会懂得自心的证悟完全来源于本传上师,所以,单巴桑吉尊者在造论时,也先顶礼自己的上师。尊者的大部分上师是印度人,《青史》中对他的历史有记载,在此不做广述。

我常这样想:如今我们虽然无缘亲见德高望重、 具有圆满断证功德的祖师大德们,但却有幸见到他们 的教言,所以,理应抛弃追求名闻利养的世间杂染之 心,以清净、欢喜、恭敬的心来谛听,如此才能获得 佛法的加持和甚深的成就。

很多道友在接受佛法时,有欢喜心,这很重要, 人的心态很重要!有欢喜心,听法便会圆满。《大宝积经》中说:"于如来圣教,敬心而听法,于法恭敬已,逮悟大菩提。"于如来的圣教,以恭敬心、欢喜心来听受,则可以迅速获证菩提。比如你在某位法师前听课,对法师不屑一顾,甚至有污蔑和讥笑的态度,那么不要说从他那儿得到佛法,连世间法也得不到。

对此我深有同感。想起我在读初中时很调皮,对老师不恭敬,给老师取外号:白萝卜、红萝卜等,那时的学校也不正规。有一位老师刚刚从外校调来,他的衣服破破烂烂,皮鞋是超大的军用鞋。有一个同学叫尼玛才让,个子特别高,现在在色达某处当门卫,当时最爱欺负老师,他说:"老师的皮鞋是雪猪子<sup>4</sup>。"老师正在讲课时,所有的学生都在下面叽叽咕咕,老师全然不知,一直问:"你们说啥?哪有雪猪子?"哪知道是因他的皮鞋引起,甚至演变成老师就是雪猪

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 雪猪子: 学名旱獭,又称土拨鼠,是藏地草原常见的一种棕灰色或黄黑色的哺乳动物,前肢发达,善于掘土,成群穴居,有冬眠习性。

子了。我们在他面前听了一年多的课,学得很差,因为对他不恭敬。

另外有一位老师非常厉害,也有善巧方便,经常给我们讲故事,我们对他很恭敬,学到的知识始终记在心里,初中时他讲的《岳阳楼记》等课文,我现在大部分都能记起。

所以,我们对法师、辅导员乃至普通道友都应恭敬。对于菩提学会的辅导员,倘若他如理如法地传播佛法,我们就不要用世间眼光去看待,而应该用恭敬心和欢喜心来接受佛法,这样互相都得利。那么对大活佛、大上师就应该恭敬吗?也不一定。我们应依法不依人,所谓的不依人并非指不依止善知识,但在某种意义上以法为主,而法的来源是谁呢?我们也要去分析。

## 会聚当日众行者,犹如旧衣不变新, 寿尽无药可救疾,必然离世地上人!

《当日教言》中首先讲了无常法。当时帕单巴尊者的身体状况不如人意,他也觉得自己活在世间不会长久。(其实当日人们的信心很不错,前不久我遇到一些当日地方的老乡,我问当日现在如何,他们答非所问,只是恭敬地说:"皈依三宝,喇嘛钦!喇嘛钦!"他们具恭敬,不傲慢。我想:单巴尊者赐予这样殊胜的教言,当地人肯定具足恭敬心、欢喜心和对佛法虔诚的信心。)

他看到聚会的当日行者说,聚集的当日行者,对于每一个人,在生命中已经流逝的年华不可能重来, 比如年轻的岁月已然逝去,重新变回年轻绝无可能, 只能在年老的岁月中寻找美丽和快乐。又如一件旧 衣,绞尽脑汁也不可能将之变成新衣。同样,寿命已尽,通过药物、经咒或其他任何方式也无法挽回,这是一个必然规律。世上所有人都会离开这个世间,不可能永远不死而长存于此。

诚如《正法念处经》里讲:"三界诸众生,现在 及未来,生者必有死,无有法常者。"三界中的所有 众生,现在也好、未来也罢,一定会离开此世间,凡 所有生,必定有死,无有任何常法。

所以要思维,我们现在处于这个世界,何时离开 很难说,可能有些人因为吃错了药,突然就撒手人寰, 医生抢救也无力回天;可能有些人心态不正常,自己 服药就离开世间了;还有些人虽不想死,但因交通事 故等而死去。

前不久马来西亚航空出事, 死了两百多人。

我认识一位上海交通大学的教授,他常年统计全 国发生的交通事故,我曾和他沟通过,他说如今每小 时因交通事故离开人间的,比波音 747 容纳的乘客数 量还要多。就相当于一架满载乘客的波音 747 飞机, 在每小时中坠落一次一般。只算中国的交通事故,每 小时中就有大概这么多人死亡,因交通事故而死的众 生数不胜数。飞机在安全系数上还算是比较可靠的, 如此看来,在任何处所,生命都极其脆弱。

因此,单巴桑吉尊者教诚道:我即将离开人间,你们虽然依依不舍,但是缘起已经坏灭,任谁也无法和合。间接教诚每一个人,因为很多人未曾想过自己会死亡,尤其是不学佛的人,真的很可怜,死时也非常痛苦。

以前法国有一个纯粹的无神论者叫华帝尔,他相当著名,有一定的成就和威望,但他死时特别痛苦,他说:"我非常害怕,似乎看见了前面有地狱,救命啊!"惨叫着离开了。他生前根本不承认所谓的地狱、天堂,临终非常可怜。没有任何信仰的人真的很可怜。

世界著名文学家歌德, 死时也万分痛苦, 他说: "我前面一片黑暗, 希望你给我带来光明。"喊叫着 痛苦离世。

如果今天是最后一天,作为佛教徒,心里有什么 准备? 我们可以扪心自问。

汉地北方、上海等很多城市都设有濒死体验机构,交几百元就可体验一次死亡。先写遗书,之后躺在棺材里大概四五个小时,出来后类似重生,很多人在体验时心惊胆战,觉得"只要活着就可以,死亡是多么痛苦啊!"我在上海听说这种机构时曾赞叹过它的好处,至少能让有些人对死后到底有没有中阴身生起怀疑。不过,设立这些场所的人可能只为赚钱,抓住很多人比较执著自己生老病死的心态,目的并非是为了介绍中阴的情节,但有时大家也会依靠这种方便,思维自己活在这个世界的时日多寡。

在这方面,佛教修行人确实不错,大家都知道生命脆弱。可是世间人有时就非常可怜,对生命无常、前生后世、业因果一点概念都没有的人,好像觉得自己已经长生不老、生命永恒,根本不会死亡,一提及死亡就忽略、逃避,除此之外没有其他的接受方式,这个问题比较重要。

犹如百川入大海,一切有情自归去,犹如林中鸟雀飞,不会久留我迁徙。

这也是尊者即将圆寂时的交代,他在此比喻:比如世界上的各大江河,不可能停留在其他地方,全部不断奔流于大海。同样,世界上的一切有情,生命都是刹那无常的,均会归于后世,不可能永远存活。

有一个有智慧的出家人,他写了篇五六千字的文章来记录他的种族来历,我前些天看了这篇文章,发现年轻时听过的很多人名,如今全部已经死了,我很意外,不过这个世界就是这样的。每每看到历史人物或前辈大德的传记,自然感到生命的短暂,时间如白驹过隙,短短的人生中,如果没有好好修行,临终便没有把握,不知何时能得到解脱,何时能再次遇到如此难得的佛法和人身。看到身边发生的事情,自然而然浮想联翩并有所感悟。

前面两句是一个比喻,后面半颂也是比喻:就像森林中的鸟雀,最终都各自飞走,不会停留很久。同样,单巴桑吉尊者说,看自己的身体状况,不可能久留于世,很快会归西。(前段时间有个领导说:"我不信仰任何宗教,但希望我死后,一定要喂尸陀林里的那些老鹰,这是我的愿望。"到底是真是假不得而知。)如同飞禽,一旦天亮便飞于各处,我们现在集聚在此,却同树林中的鸟群一模一样。

佛陀在《本生心地观经》中说:"宿鸟平旦各分飞,命尽别离亦如是。"意思是说晚上一群鸟住在一起,一旦天亮各自分飞。同样的道理,世间上的所有人,包括今天在经堂里大家齐聚一堂,却跟鸟群没有

差别, 一旦因缘散尽, 每个人都会死的。

一些没有修行过的人,听到死亡便惊慌失措,无 论发生在自己身上还是别人身上,都会令他大惊失 色。希望对死亡有过长期训练的佛教徒,在面对死亡 时能够淡定,不要特别惊惧,得到医院的病危通知时, 有些佛教徒情绪稳定,没有什么波动,有些则很害怕。

在刘宋<sup>5</sup>时期的一个经典里,有一个故事,我觉得修行人也值得思维其中的意义,它是怎么讲的呢?

有一个婆罗门到舍卫城, 路经一块田地, 看见农 民父子二人在耕地, 儿子被毒蛇咬了, 当场毙命, 其 父却若无其事,没有管儿子,照样耕他的地。这个婆 罗门便好奇地到农夫跟前问:"这个年轻人刚刚死了, 跟你是什么关系?""这是我的儿子。""你儿子死了, 你怎么不伤心?""不用啊,人死是正常的,只是我 有个要求, 你到城市里遇到我家人的时候, 告诉他们 中午给我送饭, 只需要送一份就可以, 不需要两份 了。"(曾经我也对你们说过吧,我父亲死的时候,我没有哭。 我跟德巴堪布给他念阿弥陀佛时很吉祥, 还有一群喇嘛也在 念,他自己也在念,他的嘴慢慢停下时,气也断了。我一个 下午在那儿守着,特别饿,我说:"既然已经死了,现在吃晚 饭吧,等一会儿要忙起来了。"之后我就弄了一大块糌粑吃, 他们有些在哭,有些在闹,我都没有管,吃完糌粑就去做该 做的事情了,到现在我弟弟都怨我,说我的心像石头一样。) 他觉得有点惊讶、就前往城市他们的家中去了。

<sup>5</sup> 刘宋:即南朝宋(420年~479年),中国南北朝时代南朝的第一个朝代,也是南朝版图最大的朝代,当时所谓"七分天下,而有其四"。公元420年,宋武帝刘裕取代东晋政权,改国号宋,定都建康(今南京)。因国君姓刘,为与后来赵匡胤建立的宋朝相区别,故又称为刘宋。因刘裕故乡为春秋宋国故地,故以之为国号。又以五德终始说,刘宋为水德,故别称水宋。

婆罗门当时很害怕死者的家人特别痛苦。他告诉死者的母亲:"你丈夫说你们的儿子已经死了,不需要给他送两份午餐,只要一份就可以。"她淡定地说:"好!"也没有哭,他也很惊讶:"你怎么不哭、不伤心啊?"死者的母亲说:"不用啊,他来的时候是自己来的,我没有邀请他,他走的时候,我也没有赶他走。就像一位客人,来去自由,走了以后,我们母子之间的缘分已尽,没什么可哭的,哭也没有用。"

他想不开,看到死者的姐姐也很淡定,没有哭,他就问:"你的弟弟就这样死了,你会不会很伤心?"她说:"没有什么可伤心的,世间的因缘就是如此,如同山中竹子做成的竹筏,依靠风的吹动会在水中各自散去,姐弟的因缘已经消散,哭也没有用。"

他看到的第四个人是死者的妻子,同样很淡定,没有哭,他又问:"你伤心吗?"她说:"我也不伤心,就像一群鸟,晚上住在一棵树上,到第二天天亮就各自飞于自己的地方一样,没有必要伤心,我们夫妻之间的因缘已经散了,哭也没有用。"

他看到的最后一个人是死者的仆人,仆人也没有 哭,他再次去"采访","你的主人死了,作为仆人, 你不伤心吗?"仆人说:"不用啊,我如同小牛,他 就像大牛,大牛被其它的动物杀掉,小牛哭也于事无 补,这就是一种因缘,哭也没有用。"

他百思不解,在他的印象中,舍卫城是一个敬仰 三宝,人与人之间很尊重,感情很浓厚的地方,现在 他特别绝望,觉得当地的这一家人那么无情,连点人 情味都没有。他便前往城市里寻找佛陀,见到佛陀后, 心情也很差,坐在那里闷闷不乐,也没有听法。

佛陀明知他的意趣,但特意问他:"你为什么这样不开心?"他说:"有一个年轻人死了,他家人的态度都很冷漠,我看到这一家人都没有哭,觉得很反常,非常不合理。"佛陀说:"这是最好的反应,为什么呢?一切万法都是无常的,作为凡夫,对生老病死的痛苦非常执著,而作为圣者,就会觉得这是正常的现象……"听了佛陀的教言后,他心开意解,完全通达此理。

我虽然时常告诫道友,也许我自身发生无常的时候也不一定承受得了,但无论如何,明白佛教的无常观,在遇到问题时,有助于平衡心态。在你的家人身康体健时,你感觉不到他的重要性,一旦他病了、死了,你才发现原来他那么重要,这时就特别执著他,悲痛欲绝。作为凡夫人,这种心态在所难免;但从道理上看,无论是内在的身心,还是外在的环境,乃至整个世界的所有众生,都不可能永恒存在,寿命极其短暂,会无一避免地现前无常。通达了这样的理念,并且不断地修行之后,修行人与从未熏修过无常的世间人相比,处理问题的方式会大相径庭。

作为修行人,在生活中要经常思考,思考也是一种修行,否则,一旦发生家人死亡就无法接受。我们经常看到医院里有人死后,家属就昏厥在地;或者在生活中、感情上、工作上,出现无常就接受不了。因此,在世间生活中,知晓无常观念是非常有意义的。

现代人,一方面外在物质缺乏,另一方面心灵财富缺少得更加严重,所以,扶贫不仅仅要给钱。

做慈善事业时有两个项目要做:

一个是物质方面的救济。比如说为贫困的大学生 提供学费,为看不起病的老年人提供药费等。

其次更重要的是给予他们精神食粮。尤其是汉地 很多城市里的人,心灵比较贫穷,虽然在物质上,一 个人拥有几百万、几千万、几个亿,但内心却非常孤 独、焦虑、伤痛,始终都处于依靠安眠药才能入眠的 状态。对于这些人,我觉得佛教的精神食粮很重要, 因为在生活中,简单的死亡无常之理、生老病死的现 象,这些现实的问题不得不接受,因此说佛教为我们 带来无比的利益。 《当日教言》是单巴桑吉尊者对当日地方的佛教 徒所做的开示,近一百个颂词,前面讲了最初的缘起, 今天紧接着讲:

## 今若无义空手返,人身难复当日瓦!

从字面上看简单易懂,有小学三年级的水平,字面解释没有问题,但即使学问再高的人,懂得它的意义也有一定的困难。佛学理论上的知识跟实际上有很大差别,我在宣讲理论的同时,跟大家简单地讲一些修行引导法,否则,一直偏重于逻辑、辩论、分析,真的离开世间的时候,可能一无所成,空手而返,有这个危险性。

学习五部大论有没有必要呢? 非常有必要。学习世间知识有没有必要呢? 我觉得也需要。因为世间众生不计其数,每个众生的根基也千差万别,我们在饶益众生时需要智慧,不能对世间的知识一无所知,对个别众生来讲,通过一些世间知识,就可以将他引入正道,有这样的情况。

此颂中说: 我们虽然来到这个世界, 但是没有很好地修持佛法, 获得的人身就会白白浪费, 整天浑浑噩噩地虚度岁月, 等到离开世间时, 未造任何善业, 却积累了无量恶业, 这样死去非常可惜。为什么呢? 因为按照佛经的教理来讲, 人身的确非常难得!

可能有人想:"现在人类越来越多,从三四十年前到现在,数量翻了一番,有什么可难得的!"是不是这样人身就不难得呢?人身的确难得,尤其是珍宝

人身,造恶业的人身就不是那么难得了。米拉日巴尊者也曾对猎人说<sup>6</sup>:"本来佛说人身难得,但像你这样的人身并不难得。"

我们已经来到佛法兴盛的南赡部洲,遇到了大乘的善知识,同时更重要的,还有幸听到了开示取舍的佛法,获得成就的因缘都已经具足,如果即生中能好好修持,必能获得成就。

佛陀在《大乘理趣六波罗蜜多经》中讲<sup>7</sup>过:如果一个商人到了宝洲,却没有带回珍宝,空手而归, 人们都觉得他是愚痴之人。同样的道理,获得了人身, 却没有行持任何善法而离开世间,比这更愚痴!

道友们应该知道,我们在这个世间不会停留太久,从年轻到年老,也是转瞬即逝。可是很多人把生命的核心价值用在了什么方面呢?一直在金钱、财富、感情方面奔波,有个别人完全活在虚无缥缈的世界中。

很多人根本不知道生活的意义,尤其是汉地城市里,因为很长时间的信仰缺失,人心没有归属,大多数年轻人把世间的明星、歌星、球星作为偶像和依处。在他们的价值观中,既没有宗教,也没有艺术,其他高层次的追求更没有。

有时感到很可怕,比如台湾、美国,包括中国的 一些大腕明星演出时,好几十个人当场昏倒,明星到 场前,主办方就已经备好了救护车,有人昏厥就随时

<sup>6 《</sup>米拉日巴尊者道歌集》中云:"经云人身贵似宝,汝之人身不值钱。"

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>《大乘理趣六波罗蜜多经》云:"亦如有人乘船入海。至于宝所空手而归。如是归依佛法僧宝脱苦方便。若不归依后悔何及。既知是已当须勉励。精勤修习速愿成就。"

送往医院。听说某场演出结束后,有 39 双鞋留在了体育场,因为人在昏厥后都被立即送往医院了,不知道鞋掉在哪里。我一直无法理解,为什么明星唱一首歌就有人昏厥,很奇妙!这是怎么回事呢?其实是内心没有依处。

我去过的一些学校,很多大学生把大大的明星海报挂在自己的寝室,每天都盯着看,把他当做佛陀。一些藏族年轻人也是如此,有一次我问:"这是不是你心里最崇拜的人?"他忙点头称是,我说:"可以、不错。"虽然我这样讲,但心里并不赞叹,为什么呢?明星们唱得再好,演的电影再精彩,追星族根本得不到任何利益。他拍的电影,你最多是看一看,他唱的歌,你想唱可能嗓子也不行。为根本追求不到的对境浪费人身,有什么意义?而且这些明星心里尤其空虚,因为他们把全部的生活放在没有意义的事情上,当生活中真正遇到痛苦、挫折的时候,他们就无法面对,非常恐惧。

所以,大家需要思考: 我的人身是什么样的人身? 我要以什么方式生存在这个世界上? 不应该别人说什么我就趋之若鹜, 我们也不是牛, 如果是牛, 群牛往哪边走, 我们没有思考能力, 只能跟着走。但我们都是人类, 应该反思, 追随明星到底有没有利益? 如果没有利益为什么要追? 很多年轻人比较空虚, 原因是没有信仰和精神的依托, 生活变得迷茫、苍白, 活得百无聊赖, 有时根本不知道为什么活在这个世界上!

有些人一味地追求钱财,以为富裕就会快乐,其

实不是。世间中的任何欲妙, 当你没有得到时, 觉得是那么美好。而当你拥有、品尝到它的滋味时, 毕竟是有生有灭的有为法, 它的价值当下就变成了泡沫, 破灭了, 破灭之后, 你失望至极, 原来认为的美好, 得到后仍感受不到如是的幸福, 那时可能会怨天尤人、垂头丧气, 有各种情况。

因此,现在获得人身时,一定要精进,不要懈怠, 佛经<sup>8</sup>中讲:"常当一心勿为懈怠。"恒常要有一颗什么心呢?不懈怠之心。如果整天都在懈怠中,就无法 修行,得到有意义的人身是很难的。

佛在《大涅槃经》<sup>9</sup>中讲过:"有一次,他从大地上拿了一点尘土放在手上,问迦叶尊者:'我手上的土多不多?'迦叶尊者说:'不多。''那么除了我手上的尘土以外,大地的尘埃多不多?''非常多。'佛陀紧接着说:'从恶趣当中获得人身的,如同我手上的尘土这么多,而人或其他善道死去堕入恶趣的众生,比大地尘土更多。'"《大般涅槃经》三十一卷中有详细的比喻。《大圆满前行》中也象征性地引用了一些。

Q

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 此颂出自《大宝积经·第五十七卷》,原文:"是故汝今应观此身,皮肉筋骨、血脉及髓不久散坏,常当一心勿为懈怠,未证得者勤求证悟,如是应学。"

<sup>9 《</sup>大般涅槃经卷第三十一·迦叶菩萨品第二十四之一》云: "尔时,世尊取地少土置之爪上,告迦叶言:'是土多耶?十方世界地土多乎?'迦叶菩萨白佛言:'世尊,爪上土者不比十方所有土也。''善男子,有人舍身还得人身,舍三恶身得受人身,诸根完具生于中国,具足正信能修习道,修习道己能得解脱,得解脱己能入涅槃,如爪上土;舍人身已得三恶身,舍三恶身得三恶身,诸根不具生于边地,信邪倒见修习邪见,不得解脱常乐涅槃,如十方界所有地土。善男子,护持禁戒精勤不懈,不犯四重,不作五逆,不用僧鬘物,不作一阐提,不断善根,信如是等涅槃经典,如爪上土;毁戒懈怠,犯四重禁,作五逆罪,用僧鬘物,作一阐提,断诸善根,不信是经,如十方界所有地土。善男子,如来善知众生如是上中下根,是故称佛具知根力。'"

我们要懂得人生的价值,要有一种难得之心,很 多人常把人身难得挂在嘴边,但除了极个别的修行人 以外,都没有真正体会到人身究竟有多难得!

#### 身语意三勤妙法,为事之最当日瓦!

身体、语言、心,这三门所做的一切事情应为符合正法而努力,不要与正法背道而驰,这是一切大事中最重要的。世间中最有意义、最有价值的事业是什么呢?就是身口意一味地精勤于佛法。《当日教言》每一颂都意义深远,如果能背诵此论,对修行会有很大的帮助。

今天来了一些"拉萨瓦"! 藏地的很多年轻人,现在通过汉语来学习佛法,这一点很好,以前因为语言、文字等各种原因,并没有特别了解到佛法的深意,现在课堂上也能看到来自拉萨、安多等地的年轻人,有些是长期出家,有些是短期学习。我们以后想办法通过纯藏语来传授佛法,希望拉萨、青海等地的年轻人也能利用现代的网络平台听课。因为网络平台非常便利,在世界各个角落都可以利用,现在是信息化的时代,通过网络授课,美国、新西兰、澳洲、英国、法国等各个大洲和国家的人都可以听到。

前两天我还和个别法师一起探讨,藏地的语言文字需要多方面的学习、保护和继承。很多藏族的年轻人不但用汉语来接受佛法,还可以用藏语。上过学的年轻人用汉语听法比较方便,我也发现每天晚上在因特网上听课的人中有藏族人。但是更重要的,为了保护各个地区的民族文化、语言、文字、传统,用各自

民族的语言来传授佛教和传统文化更有意义。

现在整个世界是个地球村,非常容易接受各种信息。在此过程中,应该做到法王如意宝所讲的"莫舍已道,勿扰他心",自己的传统不能放弃。很多人喜欢买一些国外的奢侈品,国外各式各样的衣服、仪器,但汉地也有一部分人,持守自己的民族文化,包括使用电子设备,他们"不舍己道",用自己国家的产品,在这方面修行人也要思考。

如今很多国家、民族的人在学习和保护藏传佛教,但是比较遗憾的是,藏地本土的年轻人,虽然有相当多的人在了解、研究、学习、修行,同时也有一部分人对本民族的文化和宗教兴味索然,对此问题恳请大家关心一下!

这是刚才话筒不正常, 从中插的几句话。

下面接着讲:我们的身口意三门只应该行持佛法。身:本来可以做诸如锻炼、按摩等事情,但更重要的是用它来磕头、转绕,做利于今生来世的善法更有意义;口:本来可以唱歌、朗诵等,但更重要的是念咒或背诵,与闻思修行有关的语言更有意义;意:分别烦恼盈千累万,虽然动念此起彼伏,但更重要的是修持出离心、菩提心、无二慧、清净观、胜解信等,保持正念更有意义。所以,我们的身口意三门一定要以正法来摄持,这是最大的一种善法。

佛陀在《别译杂阿含经》中说:"若人欲自护, 常护身口意,修行于善法,有惭亦有愧。"要做一个 真正有用的人,先要保护自身,怎样保护自身呢?善 护身口意。"我的身体能不能去城市?我是一个修行 人,不能去;我的口中要怎样说话?不能说脏话、无意义之语;(我下午刚刚批评了一个道友,他说话特意随意。 我们说话时要时常护持自己的语言。)还有我的心,要像 奔公甲一样用正知正念来护持。"如若没有这样自我 反省和护持,信心很难保持。

如今在此世间,如果没用正知正念来护持自心,就会非常可怜,有时候看到世间人做事的确不合情理。如果身口意能够经常用在妙法方面,这样的人生最有意义。

大家都知道,身口意的善法还有十种善业,是自性善。"若人自爱身,应修行善业。"这是《正法念处经》里讲的,修行善业,才是真正的护持自己。《大宝积经》里讲:"懈怠之人多受众苦。"懈怠的人即生中会感受各种痛苦,来世也会感受地狱、饿鬼、旁生的众多苦楚。

我们不敢说百分之百行持善法,连一刹那的恶事都不做,这对凡夫有一定的困难,但是身口意三门应尽量做福德之事。我经常提倡大家,在寺院或道场中,为众生做一些有意义的事情,表面上看这是一个世间行为,实际上功德无量。

有一部经典叫做《佛说诸德福田经》, 讲述了凡 夫能够做到的, 与梵天福德相同的七种事<sup>10</sup>, 我们应

<sup>10 《</sup>佛说诸德福田经》云: "佛告天帝。复有七法。广施名曰福田。行者得福即生梵天。何谓为七。一者兴立佛图僧房堂阁。二者园果浴池树木清凉。三者常施医药疗救众病。四者作牢坚船济度人民。五者安设桥梁过度羸弱。六者近道作井渴乏得饮。七者造作圊厕施便利处。是为七事得梵天福。尔时世尊。以偈颂曰:起塔立精舍,园果施清凉,病则医药救,桥船度人民,旷路作好井,渴乏得安身,所生食甘露,无病常安宁,造厕施清净,除秽致轻悦,后无便利患,莫见秽恶者,

该经常在生活中做这七种事。

第一个: 为僧众建造房屋。修经堂、修僧舍等等, 功德非常大。

第二个:建造浴室、栽种树木。改造生态环境也是功德之事,我们生存在这个世界上,无论是出家人还是在家人,都需要优美的环境,如果环境极为不悦,恐怕修行也不一定成功。

第三个: 给药治病。自己有能力的时候应布施药物, 救护病人, 比如在医院发心。在学院扶贫医院发心的有些医生跟我讲: "我在这里当医生好痛苦啊, 我是来修行的, 不是来做医生的。"做医生非常有功德, 也是一种修行, 关键是很多人能不能把它看作是一种修行,倘若心态很好,完全以利他心来行医治病,就会获得很多功德,做护士护理病人也是同样。

第四个:造船。在海边建造船只,学院里无法行持,但与乘骑有关的,比如修车,功德也非常大。

第五个:建桥修路。为人们行路所需建造桥梁等, 也很有功德。

第六个:没有水井的地方挖水井。为荒凉的沙漠等干渴地带,或者提水非常困难的个别道场挖水井,功德也很大。

第七个: 建造卫生间的功德非常大, 环境需要大家共同保护。

个别发心人员认为这些不是闻思修行,可能与五部大论的闻思修行是没有关系,但是,如果你心态好,

譬如五河流,昼夜无休息,此德亦如斯,终得升梵天,惟念过去世,供养为轻微,蒙报历遐劫,余福值天师,净慧断生死,痴爱情无遗,佛恩流无穷,是故重自归。"

最初发心,中间在无缘中行持,最后回向,也许功德完全超越个别用傲慢心来学习五部大论的人。

总而言之,如果身口意三门能够行持善法,这是一切工作中的重中之重。本来世间中有各种各样的工作,农民、工人、商人、飞行员……大家都觉得自己的工作有意义,但最有意义的是什么呢?是行持善法。只不过很多人不知道它的价值,这也是非常可怜的。

### 诚心诚意皈三宝,自得加持当日瓦!

我们应该想办法让没有皈依的人皈依。

有些人觉得皈不皈依都一样,只要心善就可以, 这种说法是不对的。如此说来,世间中的很多事,做 与不做都一样,只要有一种表示就可以了,难道很多 仪式、行为都形同虚设? 所以,皈依相当重要。

当然,我们不能光是名相上、表面上的皈依,只是办个皈依证,取个法名,内心中没有坚定的誓言,就不是真正的佛教徒。如果誓言坚定,"从此之后,我要一心一意地皈依佛,一心一意地皈依法,一心一意地皈依僧。"有这样的决心,才算是真正的皈依。三宝的加持不可思议,只要诚心祈祷,自然会获得加持和功德。

华智仁波切曾说过<sup>11</sup>,心性调柔的僧人,为你念 十万皈依偈,一切违缘自然消除,一切顺缘如愿具足,

<sup>11 《</sup>大圆满前行》云:"实际上,迎请那些相续寂静调柔的上师、僧人,念诵十万遍皈依偈是最保险不过的。这样一来,自己已经入于三宝的庇护之下,今生不会出现任何不愉快之事,一切所欲如愿以偿,还会得到善法方面天众的竭力保护,而且黑法方面的诸魔障也无法靠近。"

再不需要任何其他名目繁多的保佑、救护。自己念诵 也有同样的效果,当你遇到痛苦和灾难的时候,从内 心中皈依三宝、祈祷三宝后,违缘当下就变成了顺缘, 真的非常稀有。

憨山大师 12 岁出家,到 19 岁时,身上长了一个可怕的疮,病得非常严重,接近圆寂。那时他就一心一意地想:从此以后,我要全心全意地皈依三宝,同时发愿心无旁骛地念诵十遍《华严经》。结果,所有疾病自然消失。

当我们罹患重病时,要想到:"这就是三宝给我的加持,只要对众生有利,我的身体再差也无所谓。"如果你有这样的心态,很多不悦意的状况自然消除。再加上一心皈依的人,会有很多白法护法神竭力保护。

有一个经典叫《佛说灌顶经》,经云:"受三归已当有三十六善神王随逐护汝身。"皈依后,会有三十六个白法护法神始终跟随保护你。的确如此,一心一意皈依三宝的人,无论到哪里,即使遇到罗刹和恐怖的魔王,只要能真诚地念"皈依佛、皈依法、皈依僧",一定会遣除一切违缘。

对于真诚地祈祷三宝,即生中的一切违缘、恐惧一定会遣除这一点,要有百分之百的把握和信心。同时还要想到:虽然我以前造过很大的恶业,但只要我一心一意地皈依,相信三宝不可思议的"加持阳光",定能把"罪障雪花"全部融化无余。

汉传的《三宝感应要略录》中说:"释迦如来末

法中,一闻三宝生少信,三世罪障尽消除……"<sup>12</sup>意思是说,释迦牟尼佛的末法时期,如果我们听到了三宝的名号,比如佛、法、僧,仅生起些微信心,三世所造的罪业,当下就可以消除,这个教证非常重要。

我本人而言,对三宝的信心源于骨髓、坚定不移、 牢不可摧,可以自信地这么讲。因为从感受上,在我 的人生中,确实感受到了三宝不可思议的加持和威 力;从理论上,这么多年的剖析和研究,让我深知, 完全可以依靠理证、推理、逻辑来证成三宝的加持不 可思议。

在座的人看上去都是佛教徒,但有没有其他目的的非佛教徒很难说,有也非常欢迎,也能种下善根。只要听到佛法僧的名号,生少信或未生信,都有一定的功德,我们要时常意念三宝的加持和功德。

阿底峡尊者是印度东、西方非常著名、无与伦比的班智达,他来到藏地后一味地弘扬皈依,有人说:"尊者呀,您应该多讲一些甚深的论典,作为印度非常有名的班智达,来到藏地,却四处宣讲皈依三宝,别人都称您为'皈依上师'。"阿底峡尊者听后却显得非常欢喜,认为这是对他的赞叹。

法师们讲深法的时候,有些道友似乎很有兴趣,讲皈依、发菩提心、人身难得的时候,"唉!这个我听过,听过无数次了。"我们确实都听过、看过、学过,但是相续中有没有诚心诚意皈依三宝的心,如果有,遇到违缘和困难,会想到这是三宝给自己的特别

<sup>12 《</sup>三宝感应要略录》云: "释迦如来末法中,一闻三宝生少信,三世罪障尽消除, 当生必见诸圣众。"

加持;完成一些重大的事情,也会想到这不是自己的 能力,而是三宝给予的加持。

有些佛教徒有这类的口头禅,这样很好,比如生病的时候,"哎呦!身体很差,但这应该是三宝加持我消除业障吧。""今天这件事情我做得非常成功,应该是三宝的加持吧,否则我哪有这个能力。"

## 舍弃今世求后世,为计之顶当日瓦!

修行是要做什么呢?舍弃今世、希求后世,这是一切计谋之最。因为今世的目标和理想都非常短暂, 没有多大的意义,而后世却极其漫长。所以,我们不要一味地耽著今生、舍弃后世,这种行为不合理。

然而,现在的社会与之截然相反,各位都清楚,像我们学院或个别的佛教道场中,多数人对积累后世资粮很重视。但是其他的世间团体,芸芸众生中的很大一部分人,只追求今生的幸福快乐,一讲到来世就"哈莫古"<sup>13</sup>,什么意思?没有兴趣,不愿意去了解。

为世间人讲课,不敢讲后世,讲后世就像讲十四 无记法<sup>14</sup>一样,不成为对他的利益。他完全站在今世

<sup>13</sup> 哈莫古:藏语音译。听不懂。

<sup>14</sup> 十四无记法: "无记"是梵语的汉译,指无法叙述或说明的见解。"十四无记"又称"十四难",1、世界恒常存在。("世有常")2、世界不会恒常存在。("世无常")3、世界恒常而又不恒常。("世亦有常亦无常")4、世界非恒常非非恒常。("世非有常非无常")5、世界有边际。("世有边")6、世界无边际。("世无边")7、世界有边际而又无边际。("世有边无边")8、世界非有边际非无边际。("世非有边非无边")9、生命即是物质身体。("命即身")10、生命与物质身体并非同一。("命异身")11、佛死后还存在。("如来死后有")12、佛死后不存在。("如来死后无")13、佛死后存在而又不存在。("如来死后亦有亦无")14、佛死后非存在非不存在。("如来死后非有非无")即指十四个超越经验认知层次的问题,无法加以叙述或说明,因此佛陀舍置不答。关於十四无记,在《杂阿含经•卷第十六•四0八》、《杂阿含经•卷第三十四•九六二》和《中阿含经•卷第六十•箭喻经第十》中都有所记载。

的立场上,对于来世,一方面很模糊,另一方面根本 不承认,在这样的群体中,再怎么讲也意义不大,社 会已经成了这样。

出家人的见解比较高,将家庭、名闻利养等现世 法全然放弃,一味地好好修行、希求后世,这是成立 的。对在家人而言,我在任何场合发言,都没有主张 他们刚学佛就抛弃一切,我不赞叹这样,因为很多在 家人没有达到这种境界。这个时候,你一方面可以学 习佛法,另一方面对家庭、工作、亲人、朋友的责任 还需要承担。否则,佛教徒都离婚了,在家群体都消 失而全部出家,这是不现实的。即使因别人的劝导, 或偶然、暂时的出离心出了家,仍然容易还俗,很多 人都是这样。

但是最根本的是什么呢? 我们要懂得,今世和来世相比,来世更重要。法王如意宝在接近圆寂时说:"世间法和出世间的佛法相比,我最重视的是出世间的佛法;今世和来世相比,我最重视的是来世。为什么呢? 因为它更漫长。"

其实这样的理想也贯穿于平时的生活中,比如我们很小的时候,需要多年的刻苦努力,才能达到晚年幸福的目标。农民也要勤勤恳恳地在春天耕耘,他们为什么早出晚归那么辛苦? (不信你们看色尔坝<sup>15</sup>那边,春天就开始耕耘了,现在用拖拉机,以前是用几头牦牛。)就是为了收获秋天的庄稼。城市里的人为什么买养老保险? 他觉得年轻固然重要,但更重要的是年老时,如

<sup>15</sup> 色尔坝: 音译为色尔哇,藏语意为金坝。位于四川省甘孜州色达县境内,是格萨尔王的大将、首领——色尔哇·尼崩达雅的领地,色尔坝因此得名。

果没人照顾、看护,会很可怜,因此年轻时一直在努力,这是很多人对未来的一种奋斗。所以说他们都是管未来的,并不是只管今天。

那我们有没有理由证明来世不存在?没有理由, 而且有千百万的理由可以证明来世存在。那为什么不 能为来世奋斗?不为来世奋斗,是一种愚痴的行为。

对于世间人,暂且不说完全舍弃今世,这一点佛教徒也难以做到。因为完全舍弃今世要像米拉日巴尊者那样,抛却一切住山修行,这是很高的层次。我经常说:"出家人和在家居士是不同的,看破的比较多,不能对每个人都用高标准来衡量。"但是佛教徒应该思维:今世有多重要?它能维持多少年?来世如果转生到地狱、饿鬼、旁生中怎么办?这更重要!所以,作为一个修行人,要权衡利弊,佛教徒不能盲目,一定要有自己的原则。

我以前讲《开启修心门扉》时也讲过,曾有一个叫宁莫的人问萨迦班智达:"舍弃今世的因是什么?"萨迦班智达回答说:"懂得世间的一切万法都了无实意,就是舍弃今世的因。"他又问道:"舍弃今世的缘是什么?"回答说:"舍弃今世的缘是明白轮回的过患。"然后又问道:"舍弃今世的量是什么?""是舍弃世间八法。"最后问道:"舍弃今世的验相是什么?"萨迦班智达回答说:"舍弃今世的验相是世间八法对他没有丝毫染污。"

一个完全高标准的修行人,是对世间八法"八风吹不动"的境界,如今我们难以做到,那要怎样做呢? 至少也应知晓即生的事情重要还是来世漫长的轮回 重要,如果注重来世,那么处理今生事宜的同时也会尽量地行持善法。一些有信仰的民族或地区,那里的人会为来世做好准备,死的时候也很快乐,就像一个商人购置了很多宝珠,离开时心里也会非常充实一样,对这些概念你们应该正面理解。

## 夫妻无常如市客, 莫争吵骂当日瓦!

夫妻姻缘极为无常,就像市场上聚集的客人、商人一样。大家都知道,在一些大城市中,商人时常汇聚于市集,现在两个人为了共同的利益聚在一起做生意,过一段时间就各奔东西,不可能永远聚在一起。所有所谓的夫妻和家人,也是因缘和合。

佛陀在《大宝积经》中说:"恩爱合会必别离, 一切有为不久住。"一切的恩爱也好、会合也罢,因 缘灭尽,决定离开,没有永远不离的缘分,这并不仅 限于一对夫妻或师徒之间的因缘,世间中的所有因缘 都是如此,我们应该提前知晓。

前两天有一个道友的亲戚死了,他可能想起了之前我们讲的那个故事,虽然很想哭,但是一直在忍耐控制,这样很好,哭也无济于事。要知道一切万法都是无常,都受制于因缘。之前讲的那个故事希望你们备着,以后能用上。相聚在一起的因缘来之不易,应该珍惜,但是一旦缘散而分开时,也不要太过伤心痛苦。

慈诚罗珠堪布去新加坡了,他刚才给我发了好几张照片——18年前法王讲课的地方,等等,因为18年前(1995年)法王去新加坡的时候,我和慈诚罗珠

堪布都去了,我们当时做翻译。我故意问他:"你哭了吗?"他没有再给我回,不知道如何回复吧,我的问题很好,如果他说哭了,好像不像个修行人,说没有哭,又好像不想上师一样。(众笑)

此处讲世间的无常,尤其是在家人经常吵架,夫妻之间吵架,朋友之间也吵架。吵架很不好,为什么呢?从佛法角度讲,本来是一个和合的缘起,不要破坏。有人说,即使吵架,也不能砸东西,只能吃东西;不能冷战,只能"热战",任何事情当场解决;就事论事,不能算旧账,因为很多人吵架时,把"好几百年"的旧事翻出来指责,这不太好。

现在很多人在电话里也吵架,用电话吵架应该以现代文明的方式来吵,是什么呢?以正确、确凿的理由,通过辩论来吵架。如果对方很激进,你又特别生气,也千万不要在吵架过程中挂机。刚才有一个道友打电话和我说学院建筑的事情,他还没说完我就挂机了,挂完有点后悔,觉得不该如此。我也有这样不好的行为,你们也许有,也许没有,这在现代的确不是好行为。

作为佛教徒,打架现象不应该有,但我在此也要 提醒,佛教徒中也有关系紧张的。我到城市里的时候 发现,有个别非佛教徒本来想学佛,进入佛教团体后, 发现佛教团体也相当复杂,里面各种拉帮结派、说是 道非,这样不好。虽说这是极个别的现象,不能代表 所有佛教徒,但是作为道场、学会、寺院、中心的人, 更应该懂得佛教的因缘关系,要尽量做到有事当场说 清楚。 如果从内心对别人生嗔恨心来吵架,非常不文明,不管谁发生这样的行为都要改正,这一点一定要 提起正知正念。

当今时代比较特殊,我看到很多在家人一点都不快乐、不幸福,整天都在吵闹,果真如此为什么还愿意在一起?有人说已经吵了四十年,很有勇气啊!

当时单巴桑吉尊者说:世间一切都是无常的,不要吵架了,再也不要吵架了,一定要注意。

## 下一个颂词:

财物如幻欺惑性,莫为吝缚当日瓦!

世间的财富是无常的、也是欺惑性的,即使你很富裕,家财万贯,但也如幻如梦,不要以吝啬心来束缚。

好像在《经律异相》中讲:有一对婆罗门夫妇特别富裕,有很多金子,却没有孩子继承,临死时特别伤心,知道自己大限将至,把金子吞到肚子里后就撒手人寰了。按照当时印度的习俗,尸体被放在一棵树下。身体慢慢腐烂后金子露了出来,被佛陀的眷属们发现,他们用金子买来食物供养僧众,为他们二人做回向。后来问佛陀此中因缘,佛陀说:"本来他们因为吝啬心转生到饿鬼,但因为供斋对他们做回向的功德,已转生善趣、获得解脱。"

有些人舍不得吃,舍不得穿,却一直辛辛苦苦地积累着。

《杂阿含经》里也记载了一些令人遗憾的公案: 有些特别富裕的人,一辈子都在积累财富,可是死后 什么都没有带走。佛陀也说,人死以后,财富不能带走,只有五家<sup>16</sup>共用。

《华严经》中说:"合会须臾散,荣贵尽无常, 人命如电光,强力皆归死。"世间中所有的荣华、富 贵、会合、人命,到最后全部都会化为乌有,很强壮 的人,死的时候也极其脆弱和可怜。

所以,大家不要把财富当作真实。我看到有些没有受过这方面教育,特别富裕的人,根本不知道自己的生命是无常的,好像会长生不死一样,可是事实并非如此,智者对此不会生起贪恋之心。

佛陀在《大宝积经》中也有这样的教言:"财物如幻亦如梦,愚痴众生被诳惑。"财富如梦如幻,愚痴的众生把它当作真实,异常执著,而被它束缚、诱惑。"刹那时得刹那失,何有智者生爱心。"智者根本不会对财富生起贪爱之心,因为财富会刹那得到,就会刹那失去。

看到一些世间人,时而成为世界首富,高高在上,时而企业倒闭,或者受贿犯错,一败涂地。有的贪官被曝光,一个人拥有几百个亿、几百辆车、几百间豪宅,不知道一个人要怎么用,到最后也只能在监狱里"闭关",非常可怜。

荣华富贵不可信赖,对于这一点,修行人早有准备,不管是身体、生命还是财富,一切的一切,到最后都没有什么可信赖的。因此,在修行中拥有财富时,应该尽量上供下施,做一些有意义的功德。尤其是帮

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 《六度集经》云:"所谓私财也,五家分者:一水、二火、三贼、四官、五为命尽。"

助身边需要帮助的可怜人, 这是人类很需要的品质。

可是多数人恰恰不会如此,他们认为财富唯应归为己有。贪执强烈的人,不可能不吝啬,光是口头上说不吝啬不起作用,而是要懂得财富的性质是什么,要知道财富如幻、如梦、如泡影,古往今来愚者始终被它所欺惑,智者对此不屑一顾。

有一个法师在讲课时经常说:"作为一个圣者, 金钱跟不净粪没有任何差别。"他自己也常年苦行, 过知足少欲的生活。

因此,作为修行人,如果有一些如梦如幻的财富, 在不执著的情况下,应随缘做一些功德,十方来十方 去。没有财富也要开心,有的话就把它用在如理如法 的事上,这样对自己也有利。

我觉得全世界 99%的人都对金钱执著,早晨起来是"钱钱钱",晚上睡觉也是"钱钱钱",在"钱"中起床,"钱"中睡眠,但是始终寻求不得,痛苦难耐。要怎样做才不被吝啬束缚呢?对它没有执著,知晓如梦如幻就不会吝啬。"我死的时候带不走,活着的时候也不是我的。"财富真的不属于自己,为什么瑞士特别富裕?瑞士银行里的很多钱根本找不到主人,新加坡也开始效仿瑞士,开设了大大小小的银行。

# 第三课

## 身体不净臭皮囊,莫过美拭当日瓦!

在未经观察时,大家都觉得身体很干净、很悦意、 很漂亮等等,容易产生贪心,但真正从上到下、从左 到右、从里到外去剖析和观察,不管是什么身份的人, 高贵也好、贫贱也罢,年轻也好、年老也罢,人的身 体只不过外面是人皮,里面是肉、骨头、骨髓,身体 里有内脏、不净粪、黄水、脓血等等,没有清净的东 西。

所以,佛经中常讲身体是臭皮囊。没有经过详细观察恐怕不知道,一经观察,尤其是学过《中观宝鬘论》《入菩萨行论》的人,就会完全了解,原来人们所认为的清净、悦意的身体,竟然是这样的。

不仅如此,身体里排泄出来的任何物质,接触到 其他干净的东西也会将之弄脏。这一点《入行论》中 讲过,"宜人冰片等,米饭或蔬菜,食已复排出,大 地亦染污。"宜人的冰片、药物以及米饭、蔬菜等美 味,经过人的身体,哪怕只要几分钟后再出来,不管 是上吐还是下泻,大地也会被染污。我们平时看到不 净粪,也会唯恐避之不及,这说明人的身体很不清净, 否则,干净的食物经过人的身体之后,为什么变得那 么不净。

圣天论师在《中观四百论》中说:"若一切净物, 后触成不净,智人谁能说,彼中有净性。"倘若清净 的东西,被身体接触后就变成不净,那么,有智慧的 人,谁会说这其中有干净的本性?虽然从名言和世俗 共称的角度讲,大家都认为身体是可爱的、欢喜的,但实际上就如前所说,任何干净的食物只要通过身体,都会变成不干净,所以,身体从里到外都不是干净的本性。

《中观四百论广释》中也有这样的公案<sup>17</sup>,原来有一个人,他想把厕所弄干净,里面不要有臭味,就努力地粉刷、清洗,但是臭味一直无法去除。一个有智慧的人说:"你如果真的要把厕所弄干净,除非把里面的粪便全部清理出去。"但这样就失去了厕所的法相<sup>18</sup>。

人体也是同样,虽然世间人,尤其是大城市里的年轻人,用各种方式美化自身,比如化妆、整容等等,据说整个身体除了脚底都可以整。但即使你再整容,也没办法让它变干净。

《华严经》中也讲,比如一个不净器里装满了不净物,有一个特别厉害的画师在上面画满了花纹,看上去特别好看,可是里面装的全部都是不净物。

人也是如此,穿得特别漂亮,化妆后头发、嘴唇、眼睛全部都是五颜六色,比如说头发是红的、眉毛是绿的、嘴唇是……各种各样的颜色,看起来很好,其实自己也可以观察出自己的身体究竟是怎样的,但很多人全然不知。

<sup>17 《</sup>中观四百论广释》中说:"以前有一个管理厕所的人,他觉得厕所应该干净,便忙忙碌碌地清扫洗涤,但不管怎么清扫洗涤,臭烘烘的味道仍不断飘出来,而他也为此不断地劳碌。有人问他:"你干什么?""我要把厕所弄干净。"那个人告诉他:"你只在厕所外表打扫,肯定没办法使厕所干净,只有将里面的粪秽全部清除才行。"于是他想:里面怎么能弄干净呢?如果能干净,那就不是厕所了。" 18 法相:因明术语。是指任何所知相浮现在心境前时,与其他法截然不同,依靠它能了知某法,作为能安立某法的因。如水的法相是湿性。

此处是讲不要过于"美拭",不要过于化妆打扮, 既浪费时间,也不一定有实在的意义。但是我要提醒 的是,佛教徒也不能过于邋遢,像乞丐一样。

出家人有出家人的戒律,我在此不讲,只要懂得戒律、威仪,均能把握尺度,做何行为会犯何等戒条,在两千五百多年前的佛陀时代都有明确说明。但在家人一听说佛教不提倡装饰,又会堕入另一边。原本相貌端严、穿着得体的居士,学佛以后却变得像乞丐一样蓬头垢面,家人不喜欢,同事等熟悉的人看到,也都感叹:"哇,这个人学佛后怎么变成这个样子了。"如此很多人都不敢学佛,反而对佛教徒、对整个佛教产生负面的影响。所以,根据当时、当地的情况,有时候穿着要随顺大众,我也让佛教徒在正式场合穿西装等,威仪得体。

对于佛教徒的穿着,奇装异服恐怕不好,但衣饰基本的庄严、清洁,戒律里是允许的。有些看破红尘的出家人,不洗脸、不刷牙、不洗头、不洗澡,如同野人一般,寂静地方的修行人这般装扮,对修行也有一定的影响。

佛陀在戒律中屡屡强调:个人的卫生、环境的卫生和内心的卫生都必须要做。出家人的威仪要如法,穿着要整洁、整齐,包括住处和佛堂都应干干净净。阿底峡尊者的上师,金洲上师有这种传统,格鲁派、噶当派也一直奉行这样的传统,非常清净、悦意、欢喜。道场是这样,自身也该如此,有些人的佛堂扫得很干净,自己睡的如狗窝一般,这样也不好。

学佛不能堕入两边,没有必要太喜欢打扮,整天

都拿着镜子,拿几种颜色,像画家一样在脸上画"老虎"。但是也不能没死之前就把自己的身体变成尸体一样,受到别人的歧视,这样也不合理。虽然身体是臭皮囊,但我们仍要保护它。诚如《四百论》里讲<sup>19</sup>:虽然它像仇敌一样,但是我们还是要保护它,因为需要依靠它修行,依靠它解脱。

作为居士,在任何场合,穿着都应整洁、如法,而且需要穿适合场合的衣物。我认识的一些成功人士,有的人说:"我现在准备参加一个会议,但是我作为一个佛教徒,戴领带不太好吧?"我说:"应该戴,你原来怎样现在还怎样,不然别人会觉得你格格不入。"

其实,一个人穿得西装革履或者穿得破烂不堪,别人对你的态度也迥然有别。《君规教言论》中也这样讲<sup>20</sup>:菩萨没有打扮的意识,但是为了利益众生,也会显现穿着漂亮的衣服。原来我们寺院里有一个维那师,他每次开法会都喜欢穿比较好的衣服,他会背这个教证,经常讲:"菩萨虽然没有打扮的意识,但是为了利益众生,还是要穿比较好的衣服,你看我这件衣服很不错啊!"(众笑)

以上讲的是身体方面。

## 亲友如幻无真实,莫过爱牵当日瓦!

亲朋好友是因为各种因缘的积聚,在即生中成为亲友的,因缘散了以后,这种关系就消失了。其实佛

<sup>19 《</sup>四百论》云:"虽见身如怨,然应保护身,具戒久存活,能作大福德。"

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《君规教言论》云:"是故诸胜大菩萨,虽无刻意打扮心,然为引导世间人,故意身著妙装束。"

教不排斥亲情,并没有说所有的情感全部都要抛弃,佛教中的修行次第各不相同。而我们现在讲的《当日教言》是偏重于看破今世,内心真诚地在日常生活中行持,不是通过教证、理证、法相、名相<sup>21</sup>等理论来安立。

刚才讲了对身体不要太执著,除身体外,大家对亲友也特别执著,心里时常忆念,打电话时也经常表现出对亲友的爱执。然而我们对亲友不能太执著,因为这样也会对修行产生很大的影响,甚至即生中也不能修行成就。

以前有一位叫做阇夜多22的尊者,是禅宗的一位祖师。他开悟后,有一次和弟子一起外出时,他看到树上的一只鸟后便开颜微笑,弟子回来问他原因,他便诉说了自己前世的一段经历:"过去九十一劫以前,我身为一个富人的儿子并准备出家,当时我的父母并不同意,而且强迫我娶妻生子,最后我就在家人的追求了。当孩子六岁的时候,我又产生出家的念头,准备离家时,孩子抱着我的腿痛哭流涕地说:'爸爸,你不能出家,不能抛弃我。'因为孩子的阻挠,我没有出成家,从这一世以后已经过了九十一劫,我们父子再也没有相见。今天我通过神通了知这只鸟就是九十一劫前我的孩子,而想起了我的前世。"他述说了这样的因缘。

所以,对家人特别关心和贪著,是对修行有影响

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 名相: 因明术语。通过名言及心识互不错乱可以耽著的法即为名相。所了知的对象,作为所安立的果,如所谓的"黄牛",它是由心假立的法。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 阁夜多尊者: 五百罗汉之一, 古印度北天竺国人, 智慧渊冲, 化导无量, 禅宗推其为西天第二十祖。

的。其实从某种意义上讲,对家人的执著并不合理,对父母感情上的执著是有条件的。

你们也学过圣天论师的《中观四百论》,论中说: "若时不随顺,则都无所爱,尔时起贪爱,唯同于贸 易。"父母和孩子之间,如果对方不随顺,我就不爱 他,如果特别随顺,我就爱他,这是一种交易。

子女对父母的贪著,或者夫妻之间的爱,如果对方不随顺你、不喜欢你,那你就不应该爱他,为什么呢?他跟仇人没有差别,仇人也不爱你,你也认为不应该爱他,你会说:"他都不爱我,我为何要爱他?"父母不爱子女,或者子女不爱父母,互相因为不爱的原因,甚至因为像仇敌一样恨的原因,为何还要贪执呢?不应该。

如果因为他爱你,你也要爱他,那这不是佛教里讲的真正无私的大爱,而是有目的的爱,"因为你爱我,所以我爱你,如果你不爱我,我就不爱你。"世界上很多人都是这样,很多夫妻之间的吵架,"战争"的来源,都因为"你不喜欢我,所以我就不喜欢你"等等。

亲友之间的关系只是一种因缘,当因缘聚合时, 没有特意去造作,这种关系也会一直存在,一旦因缘 消散以后,你怎么哭、怎么跳、怎么喊都无济于事, 甚至跳楼也无法挽回。世间中很多爱恨、亲疏的关系, 都是一种因缘。

佛教里经常讲,除了我们眼睛看到,或者人与人 之间能感觉到的因缘以外,还有更甚深的、背后隐藏 的因缘,世间人大多不知道这种因缘,如果你从小对 佛教具有信仰就会明白。很多人会讲:"这辈子我没有恨过什么,但可能是前世的因缘……"这时就自然 而然相信了因果的观念。

我去玉树地震灾区,听到很多人在讲:"我的一家人全部都死了,但是也没办法,一方面是无常,另一方面是一种因缘,虽然我们这辈子没有造过什么严重的恶业,但可能是前世我们这一家人共同造了什么业。"

虽然他们不像城市里的人那样有很高的文凭,但是他们的因果常识深入骨髓,这种常识直接对他们的生活有帮助,而且是遇到人生中最大的困难——家人全部都死了,但心态还能保持淡定、平稳地度过难关,这也需要一种修行的力量。

既然如此,有些人可能讲:"佛教是不是要求把所有的亲人全部抛弃?"并没有这么讲。佛教只是讲到不该执著亲人,因为太执著会令自己苦恼,很多佛缘也会断掉,但也不能像个别的佛教徒一样,"我学佛以后,不要给我打电话,不能接,你是仇人,你就是我修行道路中最大的违缘。"没有善巧方便,可能给自己带来更大的麻烦。

修行尚未达到那么高境界的时候,对前世和今世的有缘人,应该用一种善巧的语言护念他们的心。虽然你去学佛、去出家、去修行,这很好,但是也应该用慈悲心善护别人的执著心。很多人还没有达到这种境界,毕竟对方也是众生,对你特别执著时,用比较和善的语言进行解释或安慰,这也很有必要。当然,在最关键的问题上,比如你的修行真正受到一些障

碍,这个时候你要抉择。

所以,学习佛法千万不能堕入两边,很多修行人要么堕入这边,要么堕入那边,走极端。中道呢?中观里有一种中道,名言中也有一种中道。比如说打扮,有些人太过于打扮,天天擦拭身体,这是一种边;有些人又太过随意,早上起来脸都不洗,从来都不刷牙,旁边听他说话时都臭气熏天,这样也不好。

我们对亲人的关心,要么他没有做任何坏事,却把他当作仇人一样看待,这样不行;要么执著前世的因缘,自己的修行完全随他而转,这样也不合理。因此学习中道非常重要!

### 环境田地如牧场,莫要贪恋当日瓦!

我们所处的环境和拥有的田地也是无常的,表面上看归"我"所有,其实主人换过无数次了,不一定是"我"的。

恐怕你们不太懂什么是所谓的牧场,我们藏地有牧区,澳洲、欧美国家也有一些,他们可能也要放牧。帕单巴尊者当时是指印度牧场还是藏地牧场?应该是藏地吧。藏地牧场是什么样呢?牧民选定一个地方后,马上搭帐篷居住在那里,周边的草被牛吃完以后,又立即搬迁,春夏秋冬搬过无数次。色达和炉霍附近的牧民,有时会在马路边支帐篷,你们坐车时偶尔能看到,今天有两个帐篷,过两天就搬走了,春天又回来了,之后又消失了,始终无定期地搬来搬去。

同样,我们现在拥有的大环境,整个世界、国土、草原,乃至自己的房间,都像牧场一样不断地更换。

这一点在生活中不难看出,比如在我的记忆中, 汉族四众道友上课的地方,最初是在桑耶塔那边,后 来在甘多拉经堂上面的小房子里,其后有了汉经堂, 1997年又在"国际学经堂",后来我们搬到了大经堂 这边上课,又到教学楼那边,现在在这里<sup>23</sup>,以后搬 到哪里去也不得而知。

从我们上课的地方,包括很多道友居住的地方都能看到无常。可能你刚来的时候住在土房里,之后换到某个地方,现在又换了地方,在无可奈何中变来变去。本来认为是自己的住房,有些道友把房子装修得非常好,晚上出现一场大火便全部吞没了,消失了,第二天一看:"哇,我刚刚装修完,天哪!"(众笑)

所以,我们对环境不要特别地贪恋,但并不是说对环境、住所,一点不打扫。只是不要像有些世间人,为了房屋、为了院子、为了一件小事,就与他人吵架、打架,甚至付出自己宝贵的性命等等。世间上的事千奇百怪,这些都是一种贪执,根本没有意义。

当年米拉日巴尊者离开玛尔巴罗扎上师的时候, 玛尔巴上师对米拉日巴尊者说:"你回去之后,修行 的地方可以是雪山,可以是山洞,也可以是森林,不 管在哪里,住处不重要,最关键的是你修行的心态不 要改变。"

住处可以不断地换,"我会在城市里修,我会在 大海边修,我也会在森林中修。"这没有什么可伤心 的,不要执著于"为什么要离开那里?跑到这里。"

<sup>23</sup> 此处这里: 指大经堂中的一间经堂。

以前有的道友很想呆在喇荣,在我面前都发过愿:"我一辈子都呆在这儿,死也死在这儿,我的尸体一定会喂喇荣尸陀林的老鹰,它们会吃得饱饱的"等等,但后来他还没有死,老鹰还没有饱的时候,就已经离开了,这就是无常。

住处和环境的确会经常变化,每个人要做好心理 准备,此时的心态是这样,过一段时间会不会改变而 去了另一个地方?

无垢光尊者的传记里也讲<sup>24</sup>:他依止革玛燃匝上师的时候,短短的求法日子中,住处连续不断地换了九次。因为当时生活条件差,身边的很多康巴人都歧视他,甚至连狗也欺负他。在大德的传记中也可以看出,不仅仅是我们的住处有无常的现象。

我刚来时借了一个小小的板皮房,后来又跟法王如意宝借了一个草皮房,大概住了两年左右,从五台山回来后我自己修了一个板皮房,1991年又转到现在的小木房,我想这个小木房如果再变,我会不会就不在喇荣而在其他地方了。生活就是如此,有些道友在南方"打工",有些到北方去,本来想在此处安住很长时间,结果被业风吹到彼处去了。

帕单巴桑吉尊者说得很对,环境的无常性和牧场 完全一样,牧民们没有定居一处的情况,都是哪里有 草就到哪里去搭帐篷,草被牦牛吃完后就立刻拆除, 搬到另一个地方,一个春天都要搬好几次。同样,我

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>《全知无垢光尊者略传》中说:"当年夏天,依照上师的吩咐先后九次从一个空谷迁徙到另一个空谷。刚刚落脚又立即搬迁,结果弄得疲惫不堪。当时的尊者衣衫褴褛,因而经常受到上师身边的小僧人们的唏落挖苦,甚至连周围的狗也仇视他。"

们在人生的旅途中也在不断地更换环境和住处。学了这部法,当你离开一个地方时会想起:"单巴桑吉尊者说过,环境、住处都是变化的,今天我会把所有的行李打包,远走他乡。"走的时候知道这是因缘,到其他地方也要处之泰然。

这些修行的教言,看起来似乎是特别平凡的词句,但是里面所蕴含的内容,或者所指点的道理,却一针见血地指出了在生活中遇到的问题,这是在其他知识中无法得到的。即使你花几十万去欧美的高等院校留学,也不一定能得到这样的人生格言。

我的确是这样想的:佛教不仅是信仰的宗教,更 重要的是智慧的宗教。世界上有些其他的宗教,主要 是靠信仰,用智慧来抉择时,很多问题都无法解决, "应该是这样的,因为是某某人说的原故。"以这种 理由让信徒信仰。

但佛教不是这样, 无论是内在自心的变化, 还是外器世界的变化,包括生活中的方方面面,都很直接地描述出来,同时为我们的生活做了非常明确的指示,但这种指示除了特别包容的佛教智慧以外,其他知识中的确很难找到。

因此,两千五百多年以来,佛教的精神同样跟得上时代。有些人讲:"现在科学越来越发达,会不会因为科技的发达显示出宗教的倒退,或者宗教跟不上时代?"绝对没有。为什么没有?我并没有打卦,也不是说神通,而是因为佛教无余地展示了一切万法的真相,科学再发达,也只不过是解释它的奥义而已。这方面需要大家去思维,我觉得佛法中看似非常普通

的语言, 也蕴含了极其甚深的道理。

### 地域乃属六趣众,莫执我所当日瓦!

世间中的任何环境,像藏地、汉地等地域,它是属于所有六道众生的,不是"我的"。我们常常认为喇荣山谷是佛学院四众弟子的,但实际上它也是属于六道众生的,并非只是人类所有,而且人类中也并不仅仅指我们这里的几千个人。

比如说地狱众生,在地狱的苦报消尽后,他也可以来到这里变成虫、变成人,也有权住在这里,还有饿鬼众生,乌鸦、乌雀、鹰鹫等旁生,人和非人,都有权住在这里。我们不能狭隘地认为这是"我的"地盘。

昨天我看到一个骑行 4000 多公里来到这里的人,他身上挂着一个牌子,上写"钓鱼岛是中国的",我问他为什么这样,他说:"我热爱我的祖国。"这倒没有什么不可以,但是我觉得这个人很贪执,为什么呢?因为这是六道众生的,不一定是你的。

世界上很多人认为的"我的"地盘,从世间人情来讲,这样划分也未尝不可。但用正理去观察的时候,你的院子暂时是你的,在你活着的时候,都不一定一直是主人,过一段时间可能就是别人的,而且你现在认为的"我的院子""我的房屋",也正在为其他众生所共用,不是你一个人的。

平时在生活中需要了知,不要特意地去执著,否则会给自己带来无量无边的痛苦。随时都应抱有暂居之客的心态,一个客人住在客房里,只是暂居于此,

不是这里的主人,不会有长期的我所执著。因此,我们对自己的房屋、自己的地盘、自己一切的一切,也应该有这种暂用的心态,不要执为我所,这样就不会有很大的痛苦,将来真的离开时,比如说垂死之际,也不会对自己的房子、金钱、地盘特别贪执。

有些贪官名下的地盘,不要说这辈子,连下辈子自己变成很多个人都用不完。人的贪婪已经达到极点的时候是很可怕的,所有的东西都想占为己有,实际对你来讲可能没有意义,一旦你离开世间,或者虽未离开,但是遇到一些违缘后,原来把你奉若上宾的亲友也不一定依然对你百般殷勤。

马鸣论师所造、鸠摩罗什翻译的《大庄严论经》 里讲到一个故事<sup>25</sup>:有个人特别富裕,他的亲朋好友 对他似众星捧月,后来他的经济状况下滑,趋向没落, 到他一贫如洗的时候,所有原来对他特别好的人,纷 纷溜之大吉,甚至用蔑视的眼光来看待他。他特别痛 苦,承受不了这种打击,便远走他乡,从印度来到中 国,因为有生意头脑,在中国逐渐发展,又变成了富 甲一方的人,就准备返回印度。

原来的亲朋好友听说他又特别富裕,都去列队迎

<sup>25 《</sup>大庄严论经》云: "竺叉尸罗国有博罗吁罗村。有一估客名称伽拔咤。作僧伽蓝。如今现在。称伽拔咤。先是长者子。居室素富。后因衰耗遂至贫穷。其宗亲眷属尽皆轻慢不以为人心怀忧恼遂弃家去。共诸伴党至大秦国。大得财宝还归本国。时诸宗亲闻是事已。各设饮食香华妓乐于路往迎。时称伽拔咤身着微服在伴前行。先以贫贱年岁又少。后得财宝其年转老。诸亲迎者并皆不识。而问之言。称伽拔咤为何所在。寻即语言。今犹在后。至大伴中而复问言。称伽拔咤为何所在。诸伴语言。在前去者即是其人。时宗亲往到其所。而语之言。汝是称伽拔咤。云何语我乃云在后。称伽拔咤语诸宗亲言。称伽拔咤非我身是。乃在伴中驼驴馱上。所以然者。我身顷来。宗亲轻贱。初不与语。闻有财宝乃复见迎。由是之故在后馱上。宗亲语言。汝道何事不解汝语。称伽拔咤即答之言。我贫穷时共汝等语不见酬对。见我今者多诸财宝。乃设供具来迎逆我。乃为财来。不为我身。"

接(很多人确实是这样势利的)。可是他离开印度很多年了,好多人已经认不出他,所以,他就藏在前面仆人的队伍中,他的财富驮在骆驼上,让后面的人带着。亲戚们不知道到底谁是,一直打听他的下落:"那个先生在哪里?"他说:"在后面。"到后面查看了所有人也没有发现,当他们打听到他在前面时,亲戚们一拥而上:"不是你吗?你为什么欺骗我们?"他说:"你们要的是财富,不是我,财富在后面的骆驼上,因此我说在后面。"

根登群佩大师也说过一句话: 当你特别兴盛、富贵之时, 亲朋好友们亲近你、用微笑来迎合你, 但你一旦衰败、没落, 这些人就会远远地讥笑你, 看见这些不知报恩的人, 思来想去, 哭笑不得。

世间中的很多情况,在修行过程中都会发现。因此,对财物、住处不要有过多的贪执,这种贪执有害于修行,而且也没理由贪执。因为我们自认为是自己的金钱、身体、处所,其实都不是自己的,会不断地换主人。富贵的人认为财富都是他的,实则不然,为什么呢?有些财物在他还没有死的时候,就已经换主人了。所以,在修行过程中,我们应该用另一种方法

我以前在讲修心法要<sup>26</sup>时讲过,帕单巴桑吉有个 大弟子叫单巴根噶,单巴根噶祈祷帕单巴尊者赐给他

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 《开启修心门扉》中说:在印度帕单巴(单巴桑吉)尊者的众多弟子中,被誉为严饰的佼佼者——单巴根噶,曾在帕单巴前祈求获得五种悉地:"请加持我成为没有故乡没有家室的人;请加持我成为没有啖食没有嚼食的人;请加持我成为没有挚友没有怙主的人;请加持我成为人们无论如何也看不到的人;请加持我不要生起芝麻许的福报。"

五种悉地,加持什么呢?

第一个加持: 您一定要加持我以后不要有故乡、 住处(不像现在世间人所要的加持: 您一定要加持我以后买 到房子、买个车、买个……找到一个好朋友); 第二个加持: 您要加持我以后不要有任何食物; 第三个加持: 不要 有任何的朋友; 第四个加持: 最好不要任何人看到我; 第五个加持: 我不要有芝麻许的福报, 非常贫穷。

一般世间人无法接受,怎么会这样呢?住处、食物、人际、福报都没有,那怎么能存活呢?这是我们不懂的价值观。不是我们的东西反去执著,会为修行带来更大的麻烦。

比如很多人修行不成功的原因:有些是因为朋友制造违缘,原本很好的修行人,和一些狐朋狗友同流合污后,修行就修不成了。本来有些人修行不错,后来富裕了,就变了一个人,钱也是可以毁坏善根的。有些人没有好房子时,修行很好,后来他到城市得到居士的资助,供养了一栋房子,最初认为这是一种悉地,"是不是护法神加持?我在城市里有一栋房子,肯定是因为我念了单坚护法神的缘故。"但因为这个房子,修行就上不去了,每天都在里面看电视。

有些看起来是顺缘,实际上是违缘,有些看起来是违缘,但实际上是顺缘。修行到最后才会发现。

比如说十年前在你的生活中出现的朋友、金钱、环境,当时觉得是难以想象的悉地和加持,但修行却越来越不如从前,境界逐渐退失,成就也消失了。没有成就的时候,说什么都是空话!

米拉日巴尊者得到过上师玛尔巴罗扎这样的教

诲:修行上一定要有所成就,如果你没有成就,说什么都是空谈。所谓的成就并不是飞来飞去等神通,而是真正生起出离心和菩提心,如果有无二智慧就更不用说了。没有这些,而且越来越倒退,甚至对上师三宝的信心、对轮回的厌恶之心都消失了。虽然你曾经学过佛,有过信心,但到最后跟世间普通人的境界别无二致的话,这是修行人的失败。

修行的路途中,有些人是在失败中趋向失败,因 为外在的各种因缘而失败,已经得了"晚期癌症", 却不得而知,习以为常。

### 生晨即已预示死,心怀无暇当日瓦!

这个偈颂说:如果详细观察,从你诞生的那一天 开始,你便得到了死亡的预告。来到世间,如果有一 百年,那么减了一天就是趋向离开的表示。因此,我 们应该心怀紧迫,"没有空闲了,一定要修行,赶快 修行,不能再拖了。"根本没有散乱的时间,一定要 这样。

诚如《正法念处经》中云:"智者所观察,死相常现前。"智者观察外界的万事万物,包括身边人发生的变化,春夏秋冬等一切事物,都是特别直观的无常展示,只不过世人特别愚笨,全然不知,非常可惜。

《法句譬喻经》里有一个公案27, 我觉得很好。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 《法句譬喻经》中云: "昔佛在罗阅只竹园中。与诸弟子入城受请说法毕讫。晡时出城道逢一人驱大群牛放还入城。肥饱跳腾转相抵触。于是世尊即说偈言。 譬人操杖 行牧食牛 老死犹然 亦养命去 千百非一 族姓男女 贮聚财产 无不衰丧 生者日夜 命自攻削 寿之消尽 如荣穽水 佛到竹林洗足却坐。阿难即前稽首问言世尊。向者道中说此三偈。不审其义愿蒙开化。佛告阿难。汝见有人驱放群牛不。唯然见之。佛告阿难。此屠家群牛。本有千头。屠儿日日遣人出城。求好水

有一次佛陀跟眷属一起外出,路上看见一个人赶着一群牛,佛陀说了三个偈颂,回来之后阿难问佛陀:"您刚才看见牛群的时候说的偈颂,我没有听懂,到底是什么意思?"佛陀开示道:"刚才你们看到的牛群,原本有一千头牛,屠夫为了让牛肥壮,带它们去草地上吃草,牛的身体逐渐健壮,有些打架,有些贪吃,但却根本没有发现,屠夫每天都在不断地杀牛,现在已经杀完一半,只剩五百头牛了。同样,世人在生活中竞技、争斗,有时欢喜,载歌载舞,有时痛苦,痛哭流涕等等。每过一天就离死亡更近一天,如同这些牛一样特别愚痴,不知道自己的生命一天天在损减。"佛陀说完之后,两百个比丘获得了圣果。

佛陀的教言,哪怕是听一个公案,虽然现在不一 定获得圣果,但是这些公案却能说明实际的问题。

世间人认为过年很好,大家很欢庆。向死亡迈向一步时还喜欢说"生快",现在人们喜欢把"生日快乐"说成"生快",我想改成"死快",离死亡更近了,对吧?"是日已过,命亦随减,如少水鱼,斯有何乐。"<sup>28</sup>这些偈颂,汉传佛教的早晚课时常念诵。每过一天,我们的生命就减少了一天,就像水越来越少的时候,鱼的生命就会遭到威胁一样。每过一个生日就是往死亡的路上又靠近一年,就像院子里的一群牛,一个个

草养令肥长。择取肥者日牵杀之。杀之死者过半而余者不觉。方相抵粗跳腾鸣吼。伤其无智故说偈耳。佛语阿难。何但此牛。世人亦尔。计于吾我不知非常。饕餮五欲养育其身。快心极意更相残贼。无常宿对卒至无期。曚曚不觉何异于此也。时坐中有贪养比丘二百人。闻法自励逮六神通得阿罗汉。众坐悲喜为佛作礼。" <sup>28</sup> 《法句经·无常品》云:"如河驶流。往而不返。人命如是。逝者不还。是日已过。命亦随减。如少水鱼。斯由何乐。当勤精进。如救头燃。但念无常。慎勿放逸。"

地被相继宰杀一样。

我们心中应该怀揣着一种什么样的观念呢?就是无暇——没有散乱和空闲的时间了,一定要早起晚睡,非常精进,否则世间人们大概生命的一半都用在睡眠中。《出曜经》里讲:"一日过去人命随减,虽寿百年卧消其半。"虽然人寿一百岁,但是有些人的睡眠时间近半。萨迦班智达在"格言"<sup>29</sup>中也宣说过同样的道理。

生命的确是无常的,从出生的那天开始,出现过 无数死相,自己身体不好,或身边亲朋好友的死讯, 都是一种警示。

帕单巴尊者的表达方式,虽然语言简练,但是如果好好思维,发现确实如此。从出生的那一天开始,一天过了,一个月过了,一年过了……每一个人就更接近死亡了,这不是很遥远的事,十年转瞬即逝,人生有多少个十年?寿命无常是对人生非常关键的剖析。

因此,一年中做什么事情应该计划,比如很多发心人员在一年中做了很多事情,有些闻思的道友一年中也学了多部经论,还有些世间人,维护国家、家庭、工作的利益等等,暂时来说也有意义。

但是最关键的,善根一直跟随到后世,所以,我 们作为一个修行人,不得不考虑,将来一旦离开,对 生命和心识最有助益的,是即生中的善。离开了这一 期生命之后,可能会变成旁生、变成天人,连人身都

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 《萨迦格言》中云:"诸人寿短其一半,夜间入眠如死亡,又遭病老等众苦,余半亦无享乐际。"

不一定能得到。但是即生中遇到了这么殊胜的善根财富,这是永远会跟随自己的,其他外在事物,绞尽脑汁让它跟随也无能为力。佛教对后世的考虑是非常重视的。

有些修行人对后世全无顾虑,尤其是一些人天乘的佛教徒,经常口口声声发愿平安、快乐、和睦等等,谁也没有像单巴根噶的发愿一样,"愿三宝加持让我不要有福报",谁敢说呀!

"我一定要有大大的福报、多多的钱、身体健康、家庭和睦……"我有时候到寺院去,听到很多在家人磕头的时候,就是拿着一根香这样发愿的,我就"随喜他们",好吧? (众笑)

今天没有讲好,因为昨天我只睡了两个小时,头 有点晕晕的。

## 第四课

之前我也讲过,这部法字面上比较简单,没有什么不懂的,但是意义非常甚深,再加上具有特别殊胜的加持力,很多人都说听了这些教言之后,对世间法的念头减少了,对修行的兴趣增长了。其实很多法都具有殊胜的力量和加持,比如以前讲过的《开启修心门扉》《山法宝鬘论》《修心利刃轮》等等。我这几年一直想穿插地讲一些修心的短法,讲解和听受都比较容易,不用很多准备。

大家都喜欢简单的法,但有时候也需要一些较深的法,比如说"因明"《俱舍论》《现观庄严论》,在颂词上很难解释,学过这些后再看《入行论》《前行引导文》等教言类的法就浅显易懂,甚至原来认为很难的教证,如今再看特别简单。闻思都有这样的过程,一般情况,学习了特别难懂的法义之后,再学佛教的基本道理就驾轻就熟了,因此我们也要学习比较深的。大家不要失去信心,"我现在老了,身体不好、心情不好,对深法没有兴趣",这样不好。

### 迷乱本无骤然性,观作者相当日瓦!

迷乱是指贪嗔痴等的分别念,或三界轮回中所显现的痛苦、业感,这些迷乱现象就像虚空中的云一样,依靠暂时的因缘积聚而显现,但并不是在本基中或者说事物的本性中存在。所以,当我们在生活中显现各种情绪和痛苦时,要观它的作者相。

比如我今天特别痛苦,痛苦是什么造的呢?"万

法唯心造",那么心到底是什么样呢?它就像梦中的事物,虽然有相,但是这种相,不管是颜色、形状,还是来源、去处、住处等,在世俗中有如梦如幻的显现,但在胜义中无处可寻。

佛经中有一部《巨力长者所问大乘经》,在此经中说:"观诸世间,有为事相,皆如幻梦,无一真实。"世间所有的法,虽然在显现中,有梦幻泡影般虚而不实的行相存在,但对这种行相,再用智慧进一步观察,便一无所得,而且这种不得并非是本来存在而不得。

佛教里说万法皆空,如梦幻泡影。这并不是佛教的一种教条主义思想,从理性的角度用智慧进行推测就可以明白,眼、耳、鼻、舌、身前所有的显现都可以观为如梦如幻,再进一步观如梦如幻的本体时,是了不可得的。

无垢光尊者的《虚幻休息》中也讲了,缘万法稍加观察是如梦如幻,再进一步观察,如梦如幻也得不到,这种得不到是与光明、空性无二无别。如果再深入去了解、寻找,世间中的一切迷乱显现,本体就是不存在的。

在禅宗中讲,这是一种禅宗的境界,在密法中讲,它也是一种密法的境界,这种境界是每一位修行者在修行中可以感受到的,不需要通过打卦、算命来预测,也不需要问别人,"听说万法都是如梦如幻的,你给我说一下,真的是这样吗?"你自己当下观察一切万法的现象是什么?你会发现它是没有本基的,没有本基的原因是什么呢?就是没有一切作者相,了无所得。

我们时时可以串习观作者相,比如今天我起心动念,我看着这个动念,到底是真实存在还是虚假的,如果是真实存在,那也没办法推翻它,但是我去观察时,发现根本得不到,这是理性的分析方法。

从感性的分析方法而言, 我可以暂时让它调皮, 它想什么都随它, 但是我用信心和智慧来了解的时候, 也能了达心的本性, 不需要那么费劲。

所以, 一切作者相都是不存在的, 是暂时性的。

### 无有散乱勤妙法, 亡后引道当日瓦!

在此世间,每个人都需要精进修法,在修法的过程中不要有太多散乱。

散乱的因比较多,佛经中讲过:菩萨应该断除四种散乱,如此才堪称真正的行者,什么是四种散乱呢?第一个:多事,无意义的繁杂锁事应断除;第二个:多言,语言很多,经常是无稽之谈;第三个:财物众多,这也是一种散乱的因;第四个:交际众多,跟朋友的交往太多。这些因缘会让我们修行散乱。

因此,要无有散乱、非常精进。不要精勤一天,第二天又懈怠、懒惰,要始终持之以恒地精进修行妙法,修行妙法的功德、利益,到死亡或后世才会现前。有智慧的人对未来看得比较长远,而孤陋寡闻、鼠目寸光的人,只看眼前的事,从来没有考虑过未来重大的事。

那么应该如何思维呢? 今生非常难得的机缘,遇到了佛法、善知识、善道友,各种因缘已经具足。虽然每个人都有一些痛苦和困难,但是人生中最重要的

是什么呢?就是遇到了善法,只有善法会在你的生命长河中,乃至生生世世中,都深具意义。

《入菩萨行论》里讲"唯福能救护",唯有福德能救护我们,可是我们活着时却没有特别修持它。死的时候,财产、名声等一切都带不走,哪怕是整个南赡部洲、十方世界中所有的财产唯你一人拥有,死后也是一无所有,但是灵魂或者说心识还不断地流转到来世。所以,我们应在尚未死亡之前对来世做好准备。

《正法念处经》中也讲:"及死未至时,应当修善行。"在死亡来临之前,如今机缘具足之时,大家应该尽量地修行,否则等到大限将至,谁都会害怕,但是这种害怕却毫无用处。

一般来讲,人在遇到特别大的困难时,才会想起 因果和佛菩萨的加持,而在拥有威望、幸福、快乐的 时候,根本不会去佛寺烧香拜佛。

四川很出名的一个贪官,他要被抓之前,有一天给我打电话,说找我商谈有关学院的重要事宜,一定要见他,非常着急。我说我要授课,实在没办法去。我想为什么他这么着急,有什么重要的事呢?第二天新闻上看到他出事了。

很多人都是如此,快乐的时候,没有那种急切的心,困难、痛苦的时候,会想起佛法。

中日战争时期,被誉为"外交之父"的日本著名首相陆奥宗光<sup>30</sup>,在一次战争期间,他的女儿不幸罹

<sup>30</sup> 陆奥宗光(天保15年7月7日(1844年8月20日)- 明治30年(1897年)8月24日)日本政治家、外交家、武士(纪州藩藩士)、维新元勋。本姓伊达,江户时代通称伊达小次郎、陆奥阳之助,号福堂。正二位·勋一等·伯爵。是近代中日关系史上关键性的人物之一,利用朝鲜东学党起义之机,施展"狡狯"的

患心肌梗塞,即将离开人世,她要求父亲回来,想见父亲最后一面,父亲到她面前的时候,她特别害怕地问:"父亲,我这次肯定会离开,但是我死后不知道会去哪儿,你可不可以告诉我?"她的父亲无言以对,只好说:"我也不知道,但是你妈妈经常念佛,佛会保佑你的。"女儿死去了。因为这件事情,他内心受到极大的冲击。本来他是一个军事家、外交家、政治家,其他方面也才华过人,但是面对死亡的问题,他从来没有考虑过,看到女儿这般情形,他开始潜心研究佛教,重新思考人生。

我们的确需要关注死亡这个大问题, 作为修行 人, 应该非常重视死亡和死亡之后的事。

前不久,我见了一位名人,我问:"你对死亡有 没有什么准备?"本来她的见解、智慧很不错,但是 我看她在死亡方面考虑得比较少。她说:"死亡是很 美丽的。"有些道友评价:"死亡就是死亡,有什么美 丽的,不要用华丽的辞藻来包装。"确实口头上可以 说生死都很美丽,但是人生皆苦,死时不一定很美, 每个人死的时候都很可怕,除非有修行方面的把握, 死的时候能够特别自在,此外什么都没用。

这里也讲得很清楚,自由自在、机缘成熟的时候, 尤其是身体好、心情好的时候,要多修善法,念咒、 听课、做利益众生的事都可以,尽量地将有漏的身体 用作无漏的善根之因,这样做非常有意义。

一旦医生下了病危通知,或者自己也觉得身体已

外交手段,发动了甲午中日战争。因此,这一时期的日本外交也就冠以"陆奥"之名,被称为"陆奥外交"。

经不配合自己了,无力回天的时候,只有顺其自然,那时你再想修善法恐怕无能为力,毕竟世间人都是四大假合的有漏之身,等到疾病缠身,或者被各种因缘所折磨的时候,除了极个别生死自在的菩萨和瑜伽士以外,一般的凡夫人肯定疼痛难忍,再想修行、发愿也必定困难重重。不如趁身体健康的时候,哪怕是一天念一遍《普贤行愿品》,好好将善根回向给有缘众生。

我们在漫长的轮回中得过很多次人身,也得过很多次其他众生的身体,但即生是最幸运、最有意义的。为什么呢?因为遇到了大乘佛教。虽然我们在早年未学佛时,或者在修行过程中,造了很多业,起心动念不善妙,也有很多深感惭愧的事,但是从总体上讲,我们一生中并没有当过屠夫,每天都在杀生中度过是很可怕的,多多少少也行持了一些善法,这个善根不会耗尽。

因此,我觉得不能太消极,有些修行人整天看自己的过失,"我没有希望了,今天又产生一个恶念,昨晚又做了一个恶梦。哎呦,到哪里去都苦,人生就是苦啊,《苦才是人生》写得不错,真的是'苦才是人生'。天气不好、心情不好、道友对我不好,路也不平、胃口也不好,什么都不好。"不能这么悲观。这辈子遇到了这么殊胜的佛法,临死之前没有产生邪见,没有成为法油子或业际颠倒者,这是很有福报的!

此处劝导大家,在修行中尽量不要太过散乱。欲 界众生完全不散乱根本做不到,跟谁也不说话,每天 都禁语,这样修行非常随喜。但是一段时间还可以, 很难长期坚持。

刚开始学佛和出家的时候往往特别精进,"日日 夜夜都一定要修行,为什么别人睡那么长时间?我一 定要睡得短一点,身边的人都懈怠,我应该精进。" 但是慢慢也会懈怠下去,最初到最后之间的行为大相 径庭。我们不能变化太大,刚开始不是特别精进也不 要紧,持之以恒更重要。

否则就像你很喜欢吃一种食品,吃得特别多,下一次就不想吃了,精进也有这种情况。因此,在无有散乱地修行妙法方面,应该具有方便方法。

这样的善根,死后一定会为我们引道,尤其是在 值遇死亡的那一刻,心善很重要。

《佛说灌顶经》中说: 普广菩萨问佛陀, 人在临死的时候, 行持善法、听闻佛法、产生善念, 能不能解脱? 佛陀告诉普广菩萨, 如果在临死阶段能听闻佛法、产生善念, "无不解脱众苦者也。" 31 意思就是说, 没有一个不解脱众苦的。

所以,人之将死的那一刻,周围的人如若有时间、有机会,要想办法令他产生善念。《前行》里也讲了<sup>32</sup>,耳朵听得隐隐约约,眼睛看得模模糊糊,有些死相出现的时候,自己也要提醒自己:"噢,今天或者明天

<sup>31 《</sup>佛说灌项经》云: "普广菩萨又白佛言。若人在世不归三宝不行法戒。若其命终应堕三涂受诸苦痛。其人临终方欲精诚归命三宝。受行法戒悔过罪衅。发露忏谢改更修善。临寿终时闻说经法。善师化导得闻法音。欲终之日生是善心得解脱不。佛言普广菩萨摩诃萨。若有男子善女人等。临终之时得生此心。无不解脱众苦者也。所以者何如人负债依附王者。债主便畏不从求财。此譬亦然天帝放赦阎罗除遣。及诸五官伺候之神。反更恭敬不生恶心。缘此福故不堕恶道解脱厄难。随心所愿皆得往生。"

<sup>32 《</sup>大圆满前行》中说:"眼根视力减退,老眼昏花,根本看不到远处的景物或细小的物体:耳根衰退,无论别人说话声音大小,都听不清楚。"

我会死去吧,死的时候一定不能产生恶念,不能对人或财物产生贪恋,也不能生嗔恨心,临死的那个阶段很重要,我一定要在善念中死去。"最好是有光明和空性无别的境界,如果没有这种境界,也要在善心和菩提心的意念中死去。人心是可以转变的,就像开车一样,如果在这样的境界中离开,一定会得到解脱。

什么时候死亡降临到自己的头上, 谁也无法确定, 这种死亡无常的道理, 后面还会讲。总的来说, 对死亡不要畏惧, 听到别人说你要死亡, 或者听说别人的死讯, 都没有什么可怕的, 自己首先要有心理准备。

# 业报因果必真实,警惕罪恶当日瓦!

因果报应必定成熟,虽然它在胜义中是空性的,按照《入中论》和《中观根本慧论》的观点,胜义中所谓的因果所依,除了不灭、显现以外没有实质性的东西,但是在显现中因果不虚,丝毫不会错乱,善恶业果一定会成熟。只是成熟的时间、地点、方式难以确定,时间是今生成熟还是来世成熟?地点是在南赡部洲还是在他方世界?方式是以人的身份还是其他众生的身份?都会遵循不虚的因果规律。

虽然很多人因为从小教育环境的原因,对因果半信半疑,这也情有可原,但是我们应该探索业因果的深密关系,直至深信因果。

知道这些后,即生中应该谨小慎微,不要造恶业, 其实造恶业并不是害别人,而是害自己。我经常讲要 行善断恶、谨慎因果,包括用佛教的理念来劝诫大家 不要造十不善业的时候,很多人都不以为然、嗤之以鼻,甚至觉得这是迷信。因为已经被愚痴的美酒陶醉了,身心没有控制的能力,这一点我也理解,但这是对自己不负责,作为一个有智慧的人,一定会在因果方面注意。平时也应想到,世间的种种果报的确跟心念息息相关,因为心就是因果的作者,心就是一切的根本,是以善念来造因还是以恶念来造因,即生中的我们就是作者。

"佛说一切善,根本为信解。信解本则为,恒思业因果。"《入菩萨行论》中这样讲过。一切善的根本其实是意乐,或者说是信念,信念的根本是什么呢?就是要恒常思维因果,如果我们不思维、不承认因果,学佛就白学了,世间的任何规律都无法掌握,为什么?连基本的"善有善报,恶有恶报"的概念都不承认,还有什么可说的。

世间正见也主要依靠"恒思业因果"。虽然我们前两天学过"亦遮思维诸业果",佛陀有时会遮止思维善恶的因果,有这样的说法,但是我们在世俗中要常常想到。有些人经常会说"这是我前世的业力所感召的",这句话很有意义,因为相信业果,才会这么说。如果不信因果,生活中会有很多想不开的事,会觉得许多问题不公平、不合理,如果相信因果的分配,一定会有一个很好的解决方法。虽然它不像其他宗教所讲的一样,是上帝或其他造物主的安排,而是像种子,在哪里种,会在哪里结果,在我们自身上,也有很多实例,所以,恒常警惕因果非常必要。

有一部汉传佛教的经典叫《佛说温室洗浴众僧

经》, 我觉得这个经典里面讲得很好,"观彼三界, 人 天品类, 高下长短, 福德多少, 皆由先世用心不等。" 即生中有些人有福报, 有些人没福报, 有些人身体高, 有些人身体矮, 有些人长得庄严, 有些人长得丑陋, 有些人银行卡里有很多钱, 有些人银行卡里所剩无 几, 皆由先前的不同心态而造成的。

意思就是:即生中不管是否生而为人,都有很多不公平的事情,包括今天在场的人中,同样是人,但是智慧、思维方式、心中的烦恼均不相同。有些人听课不但全神贯注,很有分析能力,而且每一个法义都能完全融入自心;但也有一些人不但听不懂,还有可能对每一句产生邪见,甚至产生嗔恨心。曾经我讲完课后,有个人就开始骂我,我问为什么,他说:"不知道,反正你讲课,我就特别生气。"我也没有批评过他,可能跟前世有关系,或者是他自己的邪见。

所以,虽然表面上看来人都一样,但是还有一个 很深的因果关系在发挥作用,这一点在佛教里讲得特 别细致。

佛教的有些道理可以通过因明和逻辑的推理方式来证实。有些道理可以通过教理、教证来说明,比如某某上师怎么讲的、龙猛菩萨怎么说的、佛陀怎么说的。但也有些道理,不用教证也不用理证,用我们自身的体会来证实,"佛陀所说的这些道理,真的在我的生活中验证了。从小到大,我周围所发生的、自身上发生的,还有我自己做的事情,都显示了因果不虚的事实,让我不得不相信。"

只有相信这个规律, 很多问题才可以迎刃而解,

如果将这个规律一概否认,不要说很深密的事情,就是自己和周围人所发生的问题也无法解答。所以,我认为很多生活中所体现的佛法道理,不需要用教证、理证来证明,不懂教理,不会推理也不要紧,将我们自己从小到大产生的种种烦恼,或者身边发生的事情,去对照佛经里所讲的,无论是对照藏传佛教还是汉传佛教,才发现原来它就是一个生活化的宗教。

这种宗教并不像有些人讲的,"你也信这个啊!" 有人信仰或学习佛法的时候,别人特别不理解。但如 果它是一个真理的话,那么"你也信真理"也没什么 大惊小怪的,只不过显露自己的愚痴相而已,这需要 大家沟通。

最近学院创办了一个"智悲沙龙",给一些半信半疑,甚至完全不信的人创造一个平台,逐渐渗透佛教的因果观等基本思想,而且这种灌输教育,是佛教道场的责任。现在很多佛教的寺院、道场都在开发,每天有成千上万的人来来往往、络绎不绝,有一个这样的平台是很必要的。

我去一些佛教胜地,不管是国内还是国外,经常看到他们举办节目,在一两个小时里耍猴子、跳舞等,如此而已。其实佛教道场不需要这样的娱乐节目,很需要上午有个讲经说法,某某法师负责,下午又有某某法师做佛教开示,题目可以叫"怎样减轻压力""怎样挣钱""怎样发财",可以取好听的、世间人喜欢的题目,教人怎样发财、怎样赚钱。如果这样,很多人就会知道,我去寺院不但拜佛烧香,还能在一个和尚那里学到赚钱的秘诀,多好啊!我们讲赚钱的方法,

他听得兴味盎然,最后告诉他,这里的"钱"就是出离心。(众笑)

### 放置作业如梦境,实修无作当日瓦!

我们应该放下各种各样毫无意义的琐事,这些跟梦境的显现没有差别,要学会修行"无作",无作就是无所作为,放弃世间法,唯一修心。小乘经典中常讲,修行人要"少锁事",就是说不要有很多需要做的琐事。

《窍诀宝藏论》里也讲<sup>33</sup>,世间的一切琐事,如何精勤都没有完结的时候,就像水的波纹一样此起彼伏,何时放下就是真正的完结,唯有希求解脱法最有意义。

我们应该放下对今生、来世都没有意义的世间 法,不要天天耽著、缠缚在世间俗事里,否则修行无 法成功,要学会无作的修行。

很多道友可能会认为,全部放下世间俗事,唯一修持妙法,闭关、念咒,或者出家修行,这样就是无作的行为吧?对世间法一概放弃,小乘中是这样讲的,很多修行人也是这样提倡的。

但是我们要分析,大乘修行跟小乘修行有很大的差别。对世间锁事尽量远离,在不受环境影响的地方独自修行,这是一般小乘的修行准则。而大乘修行者,只要稍有不被烦恼染污的把握,就一定要做事情。所以,这里的"无作",从修行自身来讲是非常合理的,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 《窍诀宝藏论》云:"今生琐事死亦无完时,此起彼伏如同水波纹,死时是否有用当慎思,今起当修解脱之菩提。"

但是从广大的利益众生的角度来讲,还是需要做事情的。

就像《学集论》中也讲了,作为菩萨,如果是利他,要多做事,如果是利己,要少做事。我们要经常观察。

有些修行人天天修房子,修得既宽敞又美观,从 很远的地方看,也特别显眼。天天做各种各样自己的 事情,的确没有意义,如果是为众生、为大家,哪怕 为一个众生的利益而放弃自己的事情,这也是该做 的。所以,做与不做之间的差别,一个是看你的心态, 一个是看对众生有没有利益。

汉传佛教中,比如说一个出家人出来做事情,人们觉得"啊?你们出家人不是在山里面修行吗?啊?你们怎么都出来了,要做什么?"万分惊诧,这也情有可原,因为在他们的观念中,一旦出家,就是应该进到山里去,再也看不到了。

我离开炉霍县城、准备出家的时候,再三地看那个县城,我想我今天在城市里,以后再也看不到这么繁华的城市,永远驻留在喇荣山沟了。其实80年代的炉霍并不繁华,但是当时在我眼里,觉得它特别繁华。当天早上下了一场大雪,车也找不到,步行二十多公里回来的。

很多人都抱有这样的心态,一说出家就是到山里去了,一旦出来做事情,就觉得特别奇怪。包括有些在家人,学佛之后什么都不做,连家里的大小事务都不闻不问。为什么刚刚学佛的人跟家人关系紧张,吵架吵得那么凶,学完《入菩萨行论》以后,跟家人的

关系也缓和许多,因为他们有了利他心,很多事情都会处理了。因此,在该做和不该做之间,观察自己的心态。

从利益众生的角度讲,非常需要做事,如果佛教徒谁都不做事,大家都在山里,自己念阿弥陀佛,那我们身边的这么多芸芸众生谁来救?虽然个别噶当派的教言里讲度化众生从一地菩萨开始,在离开染污之前不能度众生,但如果我们一直等到一地菩萨,恐怕很多众生连种下善根的机会都没有。所以,也有很多大德认为,完全有能力度众生,相续中生起自然本智是从一地菩萨开始,而令其他众生种下善根,利益他们的身心,现在就要去做。

在座的修行人,始终都应有利他心,有了利他心, 度众生的机会随时都会有,不一定范围非常大,也不 一定人人都知道,只要行为上能利益众生就好。其实 有利他心的人,自己的心态会变好,生活也会过得很 快乐,因为很多痛苦都来源于自己的执著,如果我们 时常都有一种利他心,就没有时间考虑和关心自身的 痛苦,这样就可以间接减少自己的痛苦。因此,我们 每天都应该想,如果有机会利他,我就去利他,如果 实在没有机会,就每天发愿、回向,哪怕路遇小虫也 要帮助它等等,通过这种方式来利益众生。

身为佛教徒,的确如同淤泥中的莲花。在佛经34

<sup>34 《</sup>法句譬喻经》中云:"昔佛在罗阅只耆阇崛山中。于时城中有长者子五十人。往诣佛所作礼却坐。时佛为说无常苦空非身之法。恩爱如梦会当别离。尊荣豪贵亦有忧戚。唯有泥洹永离生死。群殃尽灭乃可大安。时五十人闻法喜悦。愿为弟子。佛言善来比丘。须发自堕法衣具足。即成沙门。此诸沙门有亲友长者。闻其出家意大欢喜。往到崛山。与之相见赞言。诸君快哉善利。乃有此志。为之设坛请佛及僧。明日佛与众会就其舍食。食讫说法晡时乃还。此诸新学沙门恋慕宗党

中有这样的公案:一次佛陀在灵鹫山,有五十位长者来到佛前,佛陀给他们讲了无我和不净等法门后,他们对佛陀的法要生起了极大的欢喜心,立即请求出家,佛陀也以"善来"的简单仪轨,令他们出了家,(听了一堂课就出家了,不像学院一样,熬四个月、四五年。)他们的家人听说商主已经出家都很欢喜(不像个别僧人的家人,可能会大发雷霆。)就迎请佛陀和商主们去家中应供。

他们即将返回寺院时,因为刚刚出家,对家中妻 儿和生活产生贪恋、退舍之心,(所以有时出家快了也不 太好,又开始舍不得了。)但不管怎样已经出了家。这时 在路边看到一个臭秽的淤泥坑里,现出一朵妙好莲 花,而且莲花的妙香覆盖了泥坑中所有不净的气味, 佛陀说了一些偈颂。

回来之后,阿难问:"您刚才所说偈颂的意思是什么?"佛陀说:"你刚才看到淤泥中的莲花没有?" "看到了。""它的妙香覆盖了一切,你知道没有?" "我知道。""同样,家庭和不净的环境,就像特别肮脏的淤泥或不净坑一样,一个人从中出离去修行,就像这朵莲花出现一样,莲花的味道能掩盖秽臭,就像一个人修行的威力能影响到他身边的人一样,因此一

皆欲返退。佛知其意。将出城门见田沟中污泥粪壤中生莲华。五色香洁其香芬熏乃蔽诸臭。佛便趣之因说偈言。如作田沟 近于大道 中生莲华 香洁可意 有生死然 凡夫处边 智者乐出 为佛弟子 佛说偈已即还山中。贤者阿难前白佛言向者世尊临田沟上。所说二偈不审其义。愿闻其意。佛告阿难。汝见沟中污泥不净粪壤之中生莲华不。唯然见之。佛言。阿难。人在世间展转相生。计寿百岁或长或短。妻子恩爱饥渴寒热。或悲或欣。一凶二吉三毒四倒五阴六入七识八邪九恼十恶。犹如田沟畜藏粪壤污泥不净。欻有一人觉世无常。发心学道修清净志。凝神断想自致得道。亦如污泥生好莲华。身自得道还度宗亲。一切众生皆蒙开解。亦如华香奄蔽臭秽。五十比丘闻佛说法。进志坚固即得阿罗汉道。"

个修行人也能度很多众生。"

简言之,世间如梦幻般无义之事应该尽量放弃, 但是有意义的利他行为,还有自己解脱的无作修行, 一定要去做。

### 贪著何法舍弃彼,一无所需当日瓦!

应该舍弃你所贪著的法,因为你越贪著,对你带来的痛苦越大。最后应达到什么样呢?对世间的一切万法没有任何所需。这是一个规律——你对世间中的任何一个法产生执著,就会经常关心它、注意它,这会给你带来无量无边的痛苦。

比如你对某个人在感情上特别执著,那么对方的言行举止等一切行为,都能给你带来强烈的痛苦,如果把这种执著稍微放下来,那么痛苦就减轻了。

执著的根源是无明,你把他想象得特别好,所以 才会执著他,如果你知道他也是因缘假立,而且发现 他不是你所想象的那样,其实也不是那么好的时候, 就自然不会再对他那么执著。

无垢光尊者说:"对任何一个法,越执著越痛苦!" 这句话有非常甚深的道理。生活中很多人的痛苦,其 实是执著带来的,当你特别执著一个法的时候,闻思、 修行都不容易成功。

不要说我们,当年龙猛菩萨修本尊,很长时间没有现前,最后本尊现前时,龙猛菩萨问:"为什么我修了这么长时间您都没有现前?"本尊告诉他说:"你对一个瓶子特别执著,后来因为这个瓶子打破了,此后你对它的执著消失了,我才显现,因为执著始终障

碍你。"

有些人修本尊等法门时,一直没有感应,也许就是缘于对其他法的执著,比如说世间的财富、名声、人等等。对家人的执著也一样,单有显现不会对你有这么大的障碍。帝诺巴尊者也说:"显现不束缚,执著才束缚。"比如说我有很多财物,如果去执著它,这个执著就会对我很有影响,如果我没有太多财富,但是哪怕我有稍许执著,也是一样。

我特别喜欢花,也会种一些花,我有时候都在想: 不能执著,否则即使是很廉价的花,虽然它不值一提, 但是如果去执著,死的时候也会对我有障碍。

在生活中,执著非常可怕。因此,无论是活着时还是临死时,都要学会"一无所需",死的时候也真的什么都不需要,活着的时候除了简单的饮食以外,有些人还执著他的衣服、房子、车子、人……甚至对法本太执著也不好,无垢光尊者在《三十忠告论》中讲<sup>35</sup>了,如果你没有修行,死时法本有何用?也没有用。

所以,我们对任何一个法都不要过多的执著,没有执著,虽有财富,但不会对你产生很大的障碍。"虽有财物心不爱着,犹得称之名为少欲",《大庄严论经》 里是这样说的<sup>36</sup>。虽然有财富,但是没有爱著,可以

<sup>35 《</sup>三十忠告论》中云:"典籍教言以及记录等,虽聚种种所需深义书,若无修 持临死书无利,当观心性即是吾忠告。"

<sup>36 《</sup>大庄严经论》中云: "复次夫少欲者。虽有财物心不爱着。犹得称之名为少欲。我昔曾闻。有优婆塞。彼优婆塞时有亲友信婆罗门法。时彼亲友善信婆罗门。弊衣苦行五热炙身恒食恶食卧粪秽中。即唤优婆塞言。汝可就此观婆罗门。汝颇曾见清身自苦高行之士少欲知足如此人不。优婆塞言。如此高行可诳于汝。即共亲友问婆罗门。汝今苦行为何所求。婆罗门曰。我今苦行欲求为王……优婆塞复

称得上是少欲。《大庄严经论》里之所以这么说,是 因为有一个优婆塞,看到一个外道的婆罗门特别苦 行,整天睡在不净坑中,用五火燃烧自己,优婆塞问 他缘由,回答竟是为了获得王位。形象上特别苦行, 但是他心里有个特别大的执著就是贪著王位。而频婆 娑罗王的象、马、金银、财宝多如牛毛,却什么执著 都没有。

所以,外表上不一定看得出来。就像《旅途脚印》中,华智仁波切的木碗的故事,一个微小的执著,也会招致巨大的障碍。大家都学过喇拉曲智仁波切的《极乐愿文大疏》,里面讲有些比丘贪著钵盂,后来变成毒蛇<sup>37</sup>;有些孩童贪著玩具,死后也堕入恶趣<sup>38</sup>。每个人不一定要贪特别大的东西,哪怕是贪著一个微不足道的小东西,即生中也会招致大如山王的痛苦。

让我们对任何事物完全不执著,有一定的困难,但要懂得佛教里讲的因缘。怎样才能尽量放下执著呢?就要了知执著的根源是什么?根源是无明,无明就是不懂得。比如说我对某个人特别执著,这主要和常、乐、我、净这四个颠倒意识对我作怪有关系。如果对世间的有漏财物特别执著,则不知道死时应舍的

作是言。今者此人具诸贪欲瞋恚愚痴。仙圣所行无有少分。是故当知。夫少欲者不在钱财多诸宝物。何以知之。如频婆娑罗王富有国土象马七珍。犹名少欲。所以者何。虽有财宝心不贪着乐于圣道。以是之故虽复富有七珍盈溢。心无希求名为少欲。虽无财宝希求无厌。不得名为少欲知足……"

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 《极乐愿文大疏》中云:"一位比丘贪著自己的钵盂,死后在钵中转生为一条蛇,眷属将此钵供养世尊。世尊擦拭钵盂时,里面的蛇嗔恼万分,蹿入森林里,口中燃起嗔恨之火将森林焚尽;它的神识被地狱烈火燃烧;那位比丘的尸体在尸陀林里被焚烧。由于贪执一个资具而于一日内燃起了三次大火。

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 《极乐愿文大疏》中云:"一个牧童因贪著石簧,死后在床下转生成一条石簧蛇。"

道理,等等。通过这样的方式才会发现,虽然我们生存在这个世界上,但是对很多法都不应该执着。

不过,如果全然不执,故而下课以后,把所有的锅碗瓢盆都扔到门外,因为帕单巴尊者说了,"一无所需当日瓦",也没有这个必要,这是另一种极端。只是不要过多的执著,从这方面去修行会有很大帮助。

佛陀在《大宝积经》中讲:"智者常精进,勤修 清净道,离苦得安乐,诸佛所称叹。"

在佛教里讲的是特别殊胜的清净道,如果我们长期修,不知不觉会有变化。虽然我们还会有一些执著,比如亲人死了,会有一点痛苦,丢失了什么东西、房子被烧了,也有一点痛苦,但是也不会像世间人一样,"我的房子烧了,怎么办?我的亲人死了,呜呜呜……"到一定的时候,会知道亲人就是一种因缘和合。《当日教言》刚开课时讲的故事,死者家中五个人用五种比喻来说明一切都是无常。

所以,懂得无常后,无论是在自己还是在他人身上发生,情绪上都会有自控能力。我们不能执著,世间中很多人正因为太执著,才特别痛苦,痛苦的根源是执著,执著的根源是无明,无明的根源是不了解。当我们真正了解、逐渐减少执著以后,生活才可以正常运行。

其他修行教言<sup>39</sup>中讲不紧不松,这是修行之要, 不能太紧也不能太松,而应该在中道,在修持这类修 心法的时候也要做到这样。

72

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 如《前行引导文》云:"玛吉拉准空行母也说:'不紧亦不松,彼具正见要。'"

# 第五课

《当日教言》文字不多,但却具有殊胜的加持, 作为佛教徒,不但要从理论上领会和体悟,更重要的 是需要信心,还要学会经常祈祷。大家一定要修上师 瑜伽,哪怕是修三天、七天、二十一天,短暂的人生 宜多行善事。

现代人经常说"人生苦短,及时行乐",整天用一些麻醉的东西刺激自己的感官,陶醉其中。但是修行人应该经常想到"人生苦短,及时行善",行持善法更有意义、更有价值。哪怕是活一天,我们也应该尽量地转变自己的心态、改变自己的行为,尽量地行持善法。

每个人的行为和思想,都是可以转变的,因为它 是有为法,只是有些人的因缘还没有到位,只要因缘 具足,再恶的人也可以变成善人,应时常观照自心。

我讲的课程,可能有人听,有人没听,但是我特别希望接下来的日子,每一个人至少也要在法师面前听一堂课,这也是学院的要求。虽然法师不一定每天都讲得很好,但是你每天都去学习,这是公众对你的压力,公众的压力是督促自己向善最好的方便方法。

同样,城市里各个地方有一些学习小组,你们也不能掉队,一旦掉队,你整天自己在家睡懒觉谁也发现不了。几个人居住在一起,在坐禅的时候也许有一点影响,但从长远来看,如果说一个寝室里有十个人,六点钟时九个人已经起床了,有一个人特别想睡觉,

但是不好意思,不得不起床,否则有可能一直睡到九 点半。所以,公众的互相监督和学习,如今在全世界 也是非常好的方法,在此祈祷大家共同学习。

我也是舍不得放下给大家上公共课,公共课对我来讲也是很好的监督方法,否则担心自己堕落。

我们也明显看得出来,比如在班里没有上课,一年、两年发现不了,三年、四年以后,这个人的行为就全变了,原来很优秀,逐渐变得越来越差,自己也知道,也经常说:"我现在成了废物!"不管是废物也好、宝物也罢,我们应该知道,人生中需要其他因缘来促进修行。

下面我们讲颂词。

前面一颂说,不管对任何法生起贪执都要放弃, "一无所需当日瓦"。我真的这样想,我们当下强烈 执著的事情,到一定的时候一无所需,比如说你小时 候特别执著的物品和书籍,到现在似乎都用不上,尤 其现在特别执著的,当你死的那一天也一无所需,人 生中再执著的东西,全部会放下的。比如有人刚刚离 世,他生前对他的车子、房屋和金钱极为执著,但真 的离开时,都带不走,毫无用处。有时候圣者们的一 句话,我们深思良久,体悟还是蛮深刻的。

### 不会永住此世间,今备路粮当日瓦!

世间上的所有人,离开的时候,最需要的是什么呢?是路上用的口粮。如果没有口粮,前往任何一个地方,都会非常贫穷、困苦、迷茫。

在座的道友,不可能永远存活于世,有些还能呆

几十年,有些可能只有几个月、几天,包括听课的人中,有的人前两个月还在,现在已经离开了,所以,何时离开非常难说。

今天早上,还没有看到这一颂时,跟一个堪布谈话,我发自内心地说:"我们现在年龄都不小了,你如果现在离开,修行上有没有把握?"……我如果死了,即生中做的善事能陪着我,其他物品就算再执著,连自己的身体也无可置疑地会留在世间。所以,有智慧的人应提前为来世做好准备。

藏地有一个家喻户晓的俗语:"上等人后天出发, 今天做准备;中等人明天出发,今天做准备;而下等 人今天出发,今天做准备。"

无有远见的人匆匆忙忙,该走的时候不得不走,没有任何准备。很多人目光短浅,自己将来变成什么样从来没有考虑过,"我到底会不会死?死后怎么办?有没有前世后世?如果有,那我即生中所做的事情,对来世是有意义还是没有意义?"城市里熙熙攘攘的人群中,多数人都不考虑,谈论的全是今生的话题。真的大限来临时,如果没有一点准备,那个时候会非常可怜、极其痛苦。那时什么是最有用的呢?就是善法、资粮、功德。

《杂阿含经》中讲:"如人丰资粮,安乐以远游。" 如果有人储备足够的金钱去游山玩水,那很快乐,像 世间有钱人,他到哪里去非常方便。"修德淳厚者, 善趣长受乐。"同样,修了善德,具足非常丰厚的善 法功德,长期在人天善趣中感受安乐也顺理成章。

世间中也有这样的说法,未修善法的人,来世非

常恐怖。米拉日巴尊者对猎人怙主金刚也说过,"造恶业的人,死的时候非常恐怖,如同你也是一个典型的事例。"因此,如果我们活着的时候是行持善法之人,死时自己完全有把握,一辈子行持善法的人,即使是文盲,死时也会胸有成价,根本不会害怕,这是行持善法的证明,其他世间人没有。

《十住毗婆沙论》中讲:"多集福德故,舍命时 无畏。"多积累一些福德,当舍弃自己宝贵生命的时 候,便没有任何怖畏和恐惧。

何时离开世间难以确定,因此现在做好准备,应备口粮。所谓口粮,并不是让你每天在袋子里,准备几个馒头或其他食品。作为修行人,能活一天,也为众生发心做事,行为直接或者间接对众生有利,或者持念咒语,或者每天念一遍《普贤行愿品》,或者经常发菩提心,这些会是你将来有用的资粮。

我知道有些高僧大德,他们早上起床后的第一件事,是念诵《中论》最后顶礼佛陀的一句偈颂<sup>40</sup>,然后发菩提心。如果我们也这样做,无论活多久,也能得到这方面的功德。

我们不可能永远驻留于此,终有一天会像《窍诀宝藏论》后面颂词<sup>41</sup>中所讲一样,整个人生会发生翻天覆地的改变,自己都无法想象。我也经常这样想: 谁都没办法避免死亡,不管是什么身份的人,死后自己的身体、朋友、环境……完全不同于现在,生活发

<sup>40</sup> 指"瞿昙大圣主,怜愍说正法,悉断一切见,我今稽首礼!"一颂。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 指"如今此情此景不久住,天翻地覆死主降临时,而时自己何为指望谁?是故现今即当修妙法。"一颂。

生巨大的改变,从此之后,永远不可能来到这个世界。 比如说我现在住在学院,一旦我死了,我的色身来到 这里绝无可能,除非是成就者的化现,有可能回来在 空中看看这个世界,除此之外毫无办法。

人生中的确有一些变化值得思考,只是像世间人一样万分惊恐也全无裨益,或者像个别人一样完全忽略,一提及死亡就立即制止,"闭口!不吉祥,不要说死亡。"不说死亡也没有用,终有一天肯定自他都会死,对此应该深思。

### 无忙完事去修法,念时疾行当日瓦!

前面讲了需要准备资粮,准备资粮最好是修行,那么需要怎样修行呢?及时修行,不能一拖再拖。"明日复明日,明日何其多,我生待明日,万事成蹉跎<sup>42</sup>。"

很多人一直拖延,明天——明天——明天——"今天我累了,算了吧,明天再修行。""今天我困了,算了吧,明天再修行。""今天我忙了,明天再修行。""今天我有重要事情,明天再修行。""今天我心情不好,明天再修行。"反正懈怠懒惰的理由不可胜数。

世界上不可能有一切事情全部忙完,然后再去修 行的情况,任何一个人,他想修行的时候去修行,想 出家的时候去出家。

有些人是这样想的:"我现在不行,等孩子读了 大学再说。""读完大学不行,读完研究生再说。""读

<sup>42</sup> 出自明代诗人钱鹤滩所作的《明日歌》,"明日复明日,明日何其多?我生待明日,万事成蹉跎。世人若被明日累,春去秋来老将至。朝看水东流,暮看日西坠。百年明日能几何?请君听我明日歌!"

完研究生不行,让他成家以后再说。""成家了也不行, 让他生个孩子再说吧。""生完孩子不行,等孩子长大 以后再说吧。"人生有多少个几十年?世间所有的琐 事全部都忙完再去修行,这是不可能的事情。因此, 当你产生修行的念头时,立即行持!

《入行论》中讲<sup>43</sup>, 我们生起这种善心, 就像黑 夜中的闪电一样来之不易。

我出家之前问过很多上师,有些上师说再过一段时间吧,但是德巴堪布说: "不能再拖了,再拖你不一定有这个机会,要出家就马上出家,不要再来问我。" 德巴堪布的性格有时候是说一不二的。当时很多人说学校会罚款等来吓唬我,我问: "听说有很多麻烦,怎么办?" 堪布说: "不要顾虑那么多,没事的。"

如果没有特殊必要,修行要当机立断,否则一直 琐事缠身。无垢光尊者说<sup>44</sup>,凡夫人的琐事,就像孩 童玩耍一样没完没了,一旦放弃之时,才算琐事完结。

《无量寿经》中是这样讲的:"何不弃世事,勤 行求道德,可获极长生,寿乐无有极。"为何不尽快 将琐事全部断掉去修持善法,我们要想获得永恒的安 乐和解脱,必定要下一番苦功,立即执行,否则以后 不可能有更好的机缘。

你若不想修行则另当别论,真的想修行,要尽快。 比如要背一部论典,不要说"我现在没办法,明年再

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 《入行论》云:"犹如乌云暗夜中,刹那闪电极明亮,如是因佛威德力,世人 暂萌修福意。"

<sup>44</sup> 全知无垢光尊者说:"所作所为如儿戏,做无终了放则了。"

背";或者"我要好好闻思,但我现在没办法闻思,以后再说";"我要好好发心,但现在没有时间,以后我真正生起菩提心时再发心"。不过发心确实需要利他心为前提。

前两天有人问我:"我到底发心好还是闻思好?" 我觉得二者都要从小培养,并行不悖。仅仅是闻思, 就像所谓的书呆子,理论上很精通,但是让他做对众 生、佛法、自身都有利的事,哪怕一点小事都承受不 了。如果只是自己修行好,求自己解脱,大乘佛教不 管哪一部经论中,都不提倡。

因此,我们自身在闻思的同时,也应该学会利他的行为。对众生没有利益的琐事,尽量减少,这是很好的。

我在此提醒,不能认为所谓的修行,就是一直在 山洞里闭目静坐。不过现在这样的人也很少,听说有 些山洞比别墅装修得还要好,里面有各种设施。

原来有一个堪布去朝山,在一个山洞里看到一个修行人,闭关时放着一个大大的录音机,录音机的声音特别大,"咚咚"声震得山上的泥土都要掉下来了。有些山洞里的修行人非常了不起,有些山洞里的修行人只是徒有其表,心并没有很好的闭关。

城市里的人也有修行很好的,我认识的一些在家居士,每天的修行和日常,时间安排得非常合理,该修行的时候,手机、电视全部关掉,好好修行。当然,如果跟世俗人全无往来,去高僧大德加持过的神山,肯定再好不过,如果没有,任何地方都可以当作修行的道场。这是从自身修行的方面来讲。

从利他的方面讲,我也常说,现在是一个特别好的时期,尤其佛学院的规模和对佛教的影响力,有一定的缘起,有了影响力和规模,邪知邪见的力量自然会消失无余。这个时候,用现代的语言来讲,要弘扬正能量,用传统的语言来讲,弘扬真正的佛教。

对此大家都义不容辞,这不只是几个法师的责任,而是每一个人在不同环境中的义务。就像之前所讲灯的比喻一样,每个人都是一盏灯,你所点亮的范围取决于你前世的发愿和今生的能力,二者缺一不可。

但是总的来讲,如今的确有很好的因缘,不管我去美国、德国等哪个国家的学校,他们特别关心近几年藏传佛教在汉地那么兴盛和火爆的原因。他们为什么这么关心呢?从历史上看,可能这是人们古往今来感觉到的极其稀有之事,其实背后成因并非无缘无故,不是像某个人中了头彩一样,突如其来一夜暴富,而是佛学院二十多年来很多人共同、持续努力的结果。在此过程中,不管是在家居士还是出家人,一定要弘扬佛教真正的智慧和慈悲。

其他谁都可以做的行为,大家也应该考虑。比如 说佛教的念诵是一种行为,佛教的敲鼓吹螺也是一种 行为,但这一点其他宗教也有,没有文化的人也可以 做,我们不能把它当作佛教的精髓。藏传佛教中有这 种情况存在,比如说在寺院里从小培养一部分人,他 们只会念经,在教义上一无所知。

尤其是 21 世纪, 佛教需要培养什么样的人呢? 应该是高端人才, 这样的人, 才真正对社会有利。为 什么呢?不管这个社会变成何等状况,倘若他们真有善心,一方面不会被社会淘汰,再加上利他菩提心的佛教精髓所在,主要原因在这里。

现在汉地有一些鱼龙混杂的现象,当然这也在所难免,这些方面,希望大家注意。如果是真正的上师,包括汉族人、藏族人、其他民族的人,乃至任何国家的善知识,我们都要尊重。但是任何一个人,如果相续中根本不具备佛教见修行果的功德,却假以佛教之名,为自己敛财、成名,做各种各样不符合佛法、更不符合世间法规的行为,谁都可以举报,可以宣告世人:这不是真正的佛教徒。

佛教徒不该不闻不问, 漠不关心。亲眼所见的我们可以说, 如果不是亲眼见到, 仅为道听途说, 或因某些人的嫉妒心作怪等情况, 我们在没有见到真正的依据之前, 也不能随意诽谤、诋毁。

所以,我经常在想:一方面大家很需要努力弘扬佛教,但另一方面,如果把不是佛教的教义当作佛教, 在各个地方广泛弘扬,反而对佛教有害,很多人特别容易听信别人各种各样的吹捧。

21 世纪的科技那么发达,但是真正的佛教精髓, 科技也无法打击,在心灵科学方面,西方科学家非常 喜欢佛教的教义。

佛教的教义本来无懈可击,若佛教徒没有掌握佛教真正的精髓,才会有害于佛教。尤其很多人根本没有依止过上师,无论是汉传佛教、藏传佛教,没有依止过上师的人可以说是误人子弟,因为他自己的相续都空空如也。比如只会念诵,会念诵没什么大不了,

一个老师带一下就可以;或者会打卦,打卦也没什么稀奇,五分钟都不用就学会了,很简单;或者是装藏……佛教中微不足道的行持,个别的佛教徒会做,但不能仅此就把它定义为佛教的全部,甚至把它当作佛教的精要来弘扬。佛教徒不要在佛教领域知之甚少。

有些博士生、大学教授,在佛教的信仰上也很迷茫。我曾遇到过一个知名院校的博士生,他已经皈依十多年了,从世间学问来讲,作为一个博士,应该是学识渊博,可是他在佛教领域方面全无所闻,自认为是一个非常虔诚的佛教徒。其实每个佛教徒,至少也应该有一些闻思和修行的境界。

这以上讲了立即修行之理。

### 林中猴群贪快乐,林边火困当日瓦!

这是一个比喻,森林中有一群猴子,它们特别快乐地玩耍,根本不知道外界有任何恐怖的现象,但不幸的是,森林的周围已经全部燃起大火。大家都知道,一旦森林燃起大火,森林里一群弱小猴子的生命,不会留存很久,有智慧的人一看便知,但是因为群猴特别愚笨,根本不知道面临这么大的危险。

这就比喻说,三界中的众生很可怜,随时可能被生老病死的大火所燃烧,自己还不得而知,具有常乐我净的颠倒执著。外在的器世界和内在的有情世界均是无常,很多人对此也全无概念,所以说三界众生如林中的猴群一样。

记得我很多年前看过《菩提道次第广论》、里面

也引用这个教证来比喻过。《妙法莲华经》中也有比喻<sup>45</sup>,比如三个孩童在房屋里,周围已被大火围困之时,有智慧的父亲用羊车、牛车、鹿车引诱他们一样,佛陀虽然为众生宣说了三乘佛法,可是众生依然非常愚痴。

《妙法莲华经》中还讲:"三界无安,犹如火宅, 众苦充满,甚可怖畏。"三界轮回的众生非常可怜, 就犹如火宅中的众生,被各种各样的痛苦逼迫,极为 恐怖,可是我们真的不知道。

看到世间人整天都在谈论自己的生活、工作等, 丁点对死亡的理念都没有。佛经中也说,屠宰场院子 里的牛群,有些打架、有些吃草,有些做不净行等等, 每一头牛都有不同的行为。同样,世间人也根本没有 想到会不会很快就死,也非常可怜。

其实所有人到一定的时候都会死,而且很有可能 死得突如其来,比如说"5.12"地震或者"4.14"地 震,包括"马航"消失,还有韩国的一艘船沉没,里 面的人前一刹那的心态,跟现在的世间人一样,但是 后一刹那就已经离开了这个世界,这是突发性的事 件。即使不是突然发生,众生仍然不会在世间停留很 久。

无垢光尊者在《大圆满心性休息》中讲:"如今

<sup>45</sup> 此经云:"尔时长者即作是念:'此舍已为大火所烧,我及诸子若不时出,必为所焚,我今当设方便,令诸子等得免斯害。'父知诸子、先心各有所好,种种珍玩奇异之物,情必乐看。而告之言:'汝等所可玩好、稀有难得,汝若不取,后必忧悔。如此种种羊车、鹿车、牛车,今在门外,可以游戏。汝等于此火宅、宜速出来,随汝所欲,皆当与汝。'尔时诸子闻父所说珍玩之物,适其愿故,心各勇锐,互相推排,竞共驰走,争出火宅。……"此喻全文当于《妙法莲华经•譬喻品第三》中详查。

人间多数众,百年之内定死亡,未来一切亦复然,且观老幼同辈去,吾亦不离此性故,当思定死而修法。"世间上的多数人,百年之内决定已死,未来的一切事也一模一样,你应该看一看,老年人、年轻人,还有跟自己同龄的人,他们都纷纷地离开了这个世间,我也会跟他们一样,不离这个本性。(我中学时的同学,三、四个都已经死了,本来总共也只有十几个人。)应该思维在此世间一定会很快死亡而修法。

只是恐惧也无济于事,应该立即修行,现在修行, 死的时候不会恐怖。因为真正的修行人,无论是在医 院还是在其他地方,以任何一种方式死,都会很安然、 很淡定。修法和不修法有天壤之别。

### 生老病死河无桥,已备船否当日瓦!

每一个众生都有生老病死的轮回特点,非常痛苦,任何人都无可奈何,生、老、病、死各自的痛苦不言而喻,这在佛经中比喻为"四大瀑流"。作为一个凡夫人,要离开生死轮回的江河非常困难,你再有钱财、势力、才华、美貌,都没办法当作桥来渡过,唯一的桥是什么呢?就是行持善法。行持善法的船只,你准备好了没有?生老病死的江河,每个众生不得不渡,永远沉溺在这样的苦海中困苦难耐,应尽早到达彼岸。

"须乘法行船,而至菩提岸。"在《佛说瑜伽大教王经》中是这样讲的。必须要乘坐以法行持的船,之后一定会到达菩提岸。因此,要从生老病死中出离,必定要依靠佛法。

华智仁波切也讲了,三皈依中最重要的就是皈依法,因为依靠法我们才能得到解脱。皈依佛教的时候,很多人皈依上师,"我的皈依师就是他,只要他吃好,我会得到解脱。"但也很困难,你天天供养上师,他吃得油光满面,也可能你仍然得不到解脱。所以,我们最重要的是皈依法。法是什么呢?先要依止一个上师,然后在他面前求法、得法。生死大海中,想得到解脱,要靠佛法和自己的精进,否则解脱非常困难。

《正法念处经》里也讲了:"若溺懈怠泥,没苦海不出,若人勤精进,则渡生死海。"如果沉溺在懈怠的泥坑中,则很难解脱,只有非常精进地修法,才有希望从轮回的苦海中得到解脱。

因此大家要珍惜时间,不要懈怠,有时候稍稍懈怠无可避免,因为我们都是欲界众生,心态上都有凡夫人形形色色的坏毛病,但是不能长期懈怠。学院中的很多道友还算不错,我也是在学院比较精进,出门之后自己的时间也很难控制,反而有一些懈怠。

前两天我问了,背诵的道友,有150个女众吃早饭,因为女众这边有"免费背诵餐",男众那边还没有,可能以后有吧。这说明她们还算精进,不然吃不成这顿饭。我担心有些人不背诵,吃饭的时候来了,这样不合理,对吧?

# 生死中阴狭险隘,五毒惑匪定等候, 寻护送师当日瓦!

刚才讲了轮回的苦海依靠佛法的船只才能渡过,那么佛法的船谁来给予呢?一定要上师。生死和中阴

特别恐怖,它就像非常险隘、狭小的道路,极其危险,而且这个道路中,有贪嗔痴等五毒烦恼的盗匪时时等候。

如果说要经过一条小小的或者黑黑的路,不要说盗匪,有个黑色的狗在那里,很多人也会惊恐万分,看到黑色的影子,有些胆子小的人也"啊——"地尖叫。

虽然不敢过这条路,但也不得不过。在轮回狭隘、恐怖、危险的道路中,如果依靠自己的能力度过,很有可能多生累世所积的善法财产,被烦恼的盗匪洗劫一空。因此,在轮回的狭道中,需要寻找一个护送者,那就是明白取舍道理的上师,故而依止上师非常重要。

所依止的上师,最好是像无垢光尊者在《如意宝藏论》和《心性休息》里所讲的一样,如果你要学习小乘佛法,就依止具足小乘佛法资格和条件的上师;如果想求关于菩提心、中观、因明方面的理论,就寻找大乘上师;如果你要寻求更高的密乘法要,密乘上师也有它的要求。

寻找善知识,一定要寻找懂得相应道理的人来引导你,否则所谓的护送者自己也特别害怕、不敢过路, 完全没有把握,这样的上师在藏传佛教中称不上上师。

以前上师如意宝讲过,观察上师的方法很多,但 是最起码的条件,是这个上师在世间法和出世间法方 面,更重视出世间法;自利和他利方面,以他利为主; 今世和来世方面,以来世为主;胜义谛和世俗谛方面, 以胜义谛为主。这样的上师,才算是真正的善知识。 即使他没有很高的学问,但是特别重视因果的见解、 出世间的修行,以及利他的菩提心。

如果这个上师在利他方面一点想法都没有,只想自己发财,所有的谈论中围绕自己,以自利为主;世间和出世间法,对出世间的修行一点兴趣都没有,只是贪著今世的话,那不需要找这样的人,因为迷恋今世的人比比皆是,我们身边多数都是这类人,随时随地都可以找到。

有些汉地的居士,在依止善知识方面需要注意,包括到学院来开法会时。个别喇嘛行为不好,有目的的等待居士,借一个住处,介绍一个什么上师拜见一下,过一段时间就打电话要到城市去,然后这个居士跟出家人开始写传记吹捧上师,四处发放,学院以前出现过这类事情。其他人也很盲目,既然上师来了,都要依止、都要求法。这些人最开始的目的都不是解脱,也不是利益众生,缘起已经破坏掉了。

比如说我们把一个孩子送到幼儿园,幼儿园的老师要有教师资格证。如果是一所小学,小学老师也至少要有小学教师资格证,倘若没有,那这个学校正不正规?学校里的老师合不合格?一目了然。但佛教更重要,它解决我们的生死,乃至生生世世的问题,而世间学问,即使幼儿园读不好,对孩子也不一定有特别大的损害。

听说蒙古博物馆,用个别不如法出家人的造像示人,是什么样呢?有一个出家人嘴张得特别大,嘴里有很多人、马、财,介绍的人屡屡宣说:这是个不如

法的出家人,贪著世人、金钱、财物……听说有这样的现象。包括藏传佛教也有类似的公案、比喻和因果案例。所以,希望初学者不要盲目,缘起很重要,刚学佛最好找一个有"教师资格证"的上师,否则大家互害,到最后对佛教也不利。

我担心的是,如果不如法的人太多,对藏传佛教不利,对整个佛教不利,甚至更重要的是,有些人刚有一点信心,虽然这种信心是迷信的信心,但迷信被别有用心的人破坏掉了,原来美好的想求佛法的水泡就破灭了,这是很可惜的。

所以,大家在依止善知识的过程中,一定要找到一个很好的护送者。否则,如果是一个没有把握,无有境界,对生老病死的考虑连世间人都不如,只是贪著金钱的人,我们却把他当作护送者,确实非常危险,大家应该学会观察。

初学者不懂情有可原,尤其是汉地多年来没有任何信仰,无信仰之人的行为不如法,这一点大家可以理解。但是现在不同,现在大多数佛教徒基本上明白哪些是好的、哪些是不好的,哪些是佛法、哪些不是佛法,这方面自己要懂得取舍。

# 无欺皈处乃上师,不离顶戴当日瓦! 上师 是 无 有 欺 惑 的 皈 依 处 。

佛教中常讲,上师是三世诸佛之化身、三世诸佛之总体。那么是不是所有的上师都是三世诸佛呢?不一定。但是,真正的善知识是。为什么呢?三世诸佛所有的事业,上师都可以成办。比如说释迦牟尼佛来

到这个世界,转法轮令众生获得解脱,而真正的善知识,他也是通过开示法理让很多人得到解脱。

这不是从功德方面讲的,所有的佛菩萨都有超胜的功德,但从恩德方面来说,我们的传承上师们与诸佛同等,或者说超越诸佛。因为佛陀没能调化我们,是上师用慈悲的妙手引导我们,我们才有解脱的机缘,因此说,上师是无欺的皈依处。

当然,如我刚才所讲,上师也有假冒的,他们以上师的身份,已经混入到上师的行列,但他们不是上师,连世间上的好老师都算不上,不可能是阿罗汉、菩萨或佛陀,也不可能是诸佛菩萨的化现。

真正的上师,无论是宣讲因果正理,还是胜义和世俗的佛教真理,都没有任何欺惑,应该把他当作三世诸佛来看待,发愿生生世世不离。个别人以各种因缘离开,无法一直呆在上师身边,但是可以发愿信心和修行不离上师。即使上师的色身已经离开,法身也不会离开。

我今年在法王圆寂十周年的涅槃法会上,给大家提供《不离》这本书,上师离开娑婆世界,离开我们这些可怜的弟子,已经整整十年了,但是从另一个角度来讲,上师的慈悲、上师的智慧、上师的愿力,每一个具有信心的弟子都没有离开过,而且上师在世时所宣扬的真理,我们每时每刻也在用。

从自身的角度讲,念上师瑜伽来祈祷,即使没有 见过上师的色身,但是已经见到了上师的法身,有些 人色身和法身都见过。从这个层面也可以说是不离上 师,把他当作真正的如意宝,时常顶戴、祈祷,修上 师瑜伽, 很多缘起自然而然可以成就。

听说学院的有些修行班,今年传讲《大圆满前行》时,只讲上师瑜伽,我昨天跟他们开玩笑说:"《前行》内容那么多,为什么只讲上师瑜伽?"

上师瑜伽的确是一切修法中极深的法,经常祈祷 上师,违缘会轻而易举地遣除,修行境界和顺缘也会 顺理成章地出现。如果不修善知识,得不到上师真实 的加持。

《正法念处经》中讲:"若有愚痴人,不受善师教,临终衰恼至,心必生悔热。"如果愚痴的人不接受上师的教授,到临终忧悲苦恼之时,一定会特别后悔。

我们已经获得了暇满人身,并且遇到了这么好的 善知识,应该经常修上师瑜伽,思维上师、忆念恩德, 死时一定会往生清净刹土。

《妙臂请问经》中说:"何人死亡时,刹那忆念师,为最胜往生,此人定成佛。"如果任何人在死的那一刹那能想起上师,此人就是修了最胜的往生法,一定会往生,一定会成佛,即使暂未得到佛果,也不可能堕入三恶道。因此,在死亡来临之时,应对上师生起极大的信心。

《大方广总持宝光明经》里也有一个很好的教证,意思是人死的时候如果忆念佛,或者见佛像生起信心,则根本不会堕入恶趣,佛陀会对他进行救度。"临命终时若念佛,见于佛像生爱敬,佛为往彼而救度,得见诸佛为说法。"看到有些人临死时很恐怖,我们将佛的唐卡、照片给他看,他看到之后马上生起

信念,依靠不可思议的缘起,很多佛陀会立即加持、 救度,对他说法、为他引导。

一般依止过善知识的修行人,死时会有把握,没有依止善知识和得过窍诀的人,死时往往很悲惨。这从很多大德的境相中看得出,包括藏地有些大德的弟子里,依止过善知识、学过死亡修法的人,死的时候会非常坦然。因此,从这个角度来说,死亡并不恐怖,应该有个美好的幻想,对吧?

# 第六课

### 皈依上师抵目地,起大敬信当日瓦!

前面说到无欺惑的皈依就是上师,在佛教的修学中,依止善知识非常重要。

今天紧接着说,如果我们皈依了具有法相、具有 资格的上师,依靠上师的教言、指点、引导,一定会 实现自己的目标。

有些人想从生死轮回中获得解脱,有些人想暂时得到人天福报,有些人想自他都获得圆满菩提果位,利益无量无边的众生。不管怎样,以什么样的发心而依止,都会得到自己想要的果。

依止过程中需要什么呢?需要信心、恭敬心。如果没有大信心和恭敬心,虽然上师德高望重,相续中有慈悲、智慧和无量无边的法藏,但是因为自己的因缘不具足,依靠这种缘起无法获得加持。因此,在依止上师的过程中,清净心和敬信心至关重要。

关于依止上师,很多人比较迷茫,尤其大城市里刚刚皈依佛教的人,但凡遇到一个上师,看到一则介绍,听到一段了不起的传言,就急急忙忙去依止,过一段时间,发现这个人并非是自己所想象的那样,根本不具足功德,又开始诽谤、抛弃。为了避免这些现象,我们一再强调如理如法地观察,之后再进行依止。

佛经中说,真正的善知识跟佛无二无别,可以说 是如来的化身。当时释迦牟尼佛欲趋入涅槃,阿难等 很多弟子失声哭泣,佛陀告诉他们:"不要伤心、不 要哭泣,将来末法时代,我化现为善知识,利益汝等 <sup>46</sup>。"所以,上师中有佛显现人的形象来度化众生的,有菩萨乘愿再来显现上师形象的,也有声闻缘觉的化身,还有完全是凡夫人,不是圣者的化身。在名言中没有什么不敢分析的。

佛经中有没有善知识是佛的化身的教证呢?有这种说法。显宗中的《华严经》《妙法莲华经》记载过,密宗的藏传佛教里也非常多。汉传佛教中,包括唐译的经典和外续中,我也曾引用过很多,善知识跟如来无二、无别、无异的教证不胜枚举。

密意是什么呢?有一部分佛所化现的上师,是真正具有法相的善知识,密意跟如来同体;也有一些有慈悲心、有智慧的凡夫上师;还有一些只有上师的名称,实际上不要说上师的资格,连普通老师的资格也没有,甚至摄受弟子的初衷也完全是欺诳、欺骗。这样的人有没有呢?绝对有,而且经常发现。从发心到行为,所作所为全是为了某个目标而炒作,除此之外,根本没有想利益和度化众生,发心和行为都没有,只是个别人上当了。

比如说藏传佛教里有没有伏藏大师呢? 历史上有过伏藏大师,但现在确实难得一见。我也听说了一些假伏藏师的传闻,在成都的武侯祠、青羊宫那边就有。他们先是挖坑,将看起来很旧,实际上只是喷了颜料的新佛像埋在地下,过后又跟大家一起拼命地挖,挖出来以后,周围有几个愚痴的弟子也欢呼雀跃:"啊!上师取伏藏了。"然后言说佛像如何珍贵,本

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> 《大鼓经》中云:"阿难莫哀伤,阿难莫哭泣,我于未来时,化为善知识,利 益汝等众。"

来舍不得卖,但是上师为了修寺院,因此一定要卖几百万。

这种现象不是我说的,网上很多公众在议论。这些上师是不是藏传佛教公认的大德?这一点需要观察,不是我来分辨。若是真的伏藏,可以通过考古学等方面去了解,是不是莲花生大士来到深圳、广州、北京八大处、各个神山去隐藏的,有没有这种现象?也许有,但我确实怀疑,他们身边的弟子也说法不一。

这虽然是个别人小范围的现象,但在如今这个特殊时代,很多人依止善知识的过程存在一些问题,我特别希望你们真正遇到与自己有缘的善知识,因为善知识对你们来讲非常重要。

在藏传佛教中,有些人一辈子跟随善知识,有些人没有遇到善知识。没有遇到善知识的人,虽然行持佛法,但修行的力度不够;遇到过真正善知识的人,在死亡时出现很多验相,而且未死之前他的把握和境界,跟没有依止过善知识的人也迥然不同,这一点一目了然。

甚至有些出家人,曾经如法地依止过善知识,后来因为自己的因缘和业力已经还俗,但因为他曾经依止过善知识,而且如理如法修行过的缘故,面对死亡时也与常人完全不同。这样的人藏地有,我认识的汉地道友中也非常多。所以,在我们的整个人生中,依止善知识的确很重要!

为什么上师那么重要呢?上师在引导我们认识 真理方面,起到非常重要的作用。比如佛教中说父母 特别重要,是恩田,这并非是因为他们的相续中有很 高的境界,而是在我们获得人身上他们起主要作用。 同理,在修行解脱的道路上,上师也代表着佛陀,即 便我们遇到佛陀,佛陀也不可能身体显示一个神变, 就令众生得到解脱,佛陀唯一的方法也是给大家宣讲 取舍因果等佛法真理,有缘弟子按照佛的教导去行持 后,才获得解脱。

我们虽然无缘面见佛陀,但是上师对佛法和修行 有一定的经验和体会,他如理如实地宣讲佛教的真 理,后学者按照他的教言去行持,就能够离苦得乐。 从这一点而言,暂且不说究竟的解脱和涅槃,只是在 人生中面对痛苦、享受快乐方面,佛法给我们带来的 力量和智慧也无法衡量。因此,我们应该用恭敬心来 对待,否则上师相续中有再多的功德,自己也不一定 能得到。

诚如《毗奈耶经》所言:"弟子于师,以敬顺心, 为供侍者,能令善法相续不绝。"弟子对上师以恭敬 心和随顺心,供养或是承事护持,自相续的善法永远 也不会间断。如果没有这样的恭敬心,则很难得到。

藏传佛教中常讲,把上师看做普通人,自己所获得的功德也是普通的功德;把上师看成真实的圣者, 我们获得的境界也是超越世间的。这样的说法,在如 今这个时代,大家都要关心。

否则现在藏地也存在这样的问题,上师就是一个老师,他所讲的是知识,跟学生只不过是地位不同而已,其实是同等的人,人类要讲男女平等、世间平等,用平等的观念来对待,有些人是这样说的。但实际上所谓的民主、平等都是西方传来的世间观念,在有些

问题上根本不能以平等的观念来看待。

另外有些人又特别担忧,担心得过法恩以后再给上师提建议,会不会破了戒律? 我觉得也没有必要,如果他是一个具有法相的上师,给他提一些建议就承受不了,心不欢喜,这样的现象应该是不存在的。

我以前讲过《事师五十颂》,里面对如何依止善知识的道理讲得比较清楚。尤其是在依止的过程中,倘若没有恶意,完全是为了上师弘法利生的事业,那么即使语言不善巧,也没有任何过失。

但有些人也太过分,将上师的一切行为都看做普通行为,如此想在相续中产生出世间的智慧,肯定会有障碍,因为这是一种缘起。

我特别希望所有人最初就遇到一位具相的善知识,学佛的缘起特别重要。有些人可能是福报问题,刚学佛就遇到不如法、甚至对佛教没有任何信心和境界的人,传授的教言也问题重重,即使弟子日后想改变观念,重新依止一位如法上师,即生中也难以成功。人的一生很短暂,没有很多过程,不可能几十年又几十年,尤其是很多汉地佛友,从小到大都没有信仰佛教,刚入佛门的确需要一条正确的路,否则在修行的过程中会有一定障碍。

当然,我们也要认识到,如今大城市里的人数不胜数,需要很多善知识来开化、引导他们,但这些善知识最好不要有自私的目的,比如想发财、想成名、想获得世间功德等,出世间的功德从来没有想过,却扮演着出世间的角色,这叫"口是心非",是不合理的。

所以说依止善知识,弟子和上师都需要智慧。有一些人说:"上师全是佛,千万不能说任何过失。"我倒不这样认为,如果是真正的骗子,不管是"取伏藏"还是做善事都是故意骗人,那么不管他是什么上师,都可以举报,因为这跟世间的盗匪别无二致了,非常可怕。虽然穿的也许是佛陀的袈裟,但做的不但对佛法没有任何正面影响,甚至有害,因此举报也不为过。在这个过程中,如果是你的心眼不清净,本来是白色的海螺,却看成黄色,这是个人的过失。因此,不管是世间法还是出世间法,在依止善知识方面,都需要智慧。

依止善知识并非很抽象,只要知晓佛教的基础理论,并不困难。相比于讲如来藏的本来面目,或者讲空性的甚深意义,依止善知识更容易,按理不应该出什么问题。

就比如你读一所大学,要找一个老师,想了解这个老师的资质是轻而易举的。如果送孩子去幼儿园,想了解这个幼儿园内的师资情况,也并非难事。同理,在佛教中依止善知识,也一样不该出现很大的偏差。

但如今很多佛教徒,也许是自身问题,也许是因 为长久的信仰缺失,在依止上过于简单,遇到心怀不 轨的人,就出现一些问题。当然这个问题并不是大多 数,如今很多城市中稍微受过佛教正规教育的人,基 本上知道哪些是真正的善知识,哪些不一定是,学会 观察非常重要。

对此释迦牟尼佛在相关经典中再三强调,后学者应该依教奉行。大家可能都学过《大圆满前行》,里

面用很大的篇幅讲观察善知识。如果没有相互观察, 会给上师和弟子分别带来什么样的过失,都讲得一清 二楚。

大家一定要重视起来,否则佛教徒不讲修行,问题却层出不穷,这是我不希望在学会里看到的。有时候看到汉地佛教徒很生厌烦心,听不到"这个人修行很好、这个人越来越精进、这个人越来越稳重、不退转"的消息,常常听到的却是"这个佛教徒已经退了、那里也出现了一个'善知识'"……都是些不合理的现象。可能末法时代众生太浊的原因吧,负面的信息铺天盖地,新闻上也是如此,不知是不是没有报道正面信息的原因。

其实佛教徒自己应该学习,世间中的学问很重要,佛教的学问更重要。否则佛教徒非常盲目,自身的境界连一个世间人都不如,难道佛学不存在超胜之处了?实际上并非如此。

## 有财之人有吝啬,无偏施舍当日瓦!

一般来讲,具有财富之人因为金钱越来越多,心 里自然而然会产生舍不得的吝啬之心,这种吝啬不但 会为今生带来痛苦,也会为来世带来更大的痛苦。

《入行论》中讲过<sup>47</sup>:如果布施,我自己用什么? 这种心态是饿鬼之道,如果我自己享用,给众生布施 什么?这种心态是天人之法。

一定要思维布施的功德。佛陀在经典中讲,在家 人以财布施为主,出家人以法布施为主。如果财和法

<sup>47 《</sup>入行论》云:"若施何能享?自利饿鬼道,自享何所施?利他人天法。"

都没有,那怎么办呢?按照以前噶当派大德的言教, 为了遣除吝啬之心,拿自己最执著的东西,右手传到 左手,左手传到右手,把右手当作自己,左手当作别 人,稍后又把左手当作自己,右手当作别人,这样传 来传去,吝啬心会逐渐消失。对修行人来讲,布施的 心态很重要。

修行人对金钱的理念也有一些差别,像小乘出家人,尤其是比丘、比丘尼,不要说想拥有、储存金银珠宝,连接触也是犯堕罪或者轻罪,戒律中有规定。因此,对小乘南传佛教的戒律非常重视的僧人,一直不触摸金钱,从古至今不乏其人。

从大乘的理念来讲,不触摸金钱也有一些过失, 无著菩萨的菩萨戒中讲过<sup>48</sup>。当然,以自利守戒之心, 小乘的观点完全合理,但是如果能利益众生则不同。 比如我作为一个出家人,别人供养金子欲饶益众生, 我却想:"我自己会犯戒的,不能接触。"这样想而不 接触则有过失。而应想:"暂时放在我这里,即刻去 帮助众生。"这样的心态就完全合理。

因此,在不同心态的摄持下,金钱观上大小乘的 观点也迥然有异。但是这样会不会矛盾呢?其实不矛 盾。

如果我们把金钱当作实有, 它便成为束缚之因。

99

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> 《瑜伽师地论·本地分菩萨地》,又称《菩萨地经》《菩萨地持论》《菩萨戒经》《地持论》《地持经》。虽称"经",但本应属"论",系无著记录弥勒之说法而成;然汉译《瑜伽师地论》则视其为弥勒菩萨所作;至于西藏译本,仍认为系无著之作品。在四十三轻戒摄善法戒中,障布施戒第五条不受厚施戒中云: "若诸菩萨,安住菩萨净戒律仪,他持种种生色、可染、末尼、真珠、琉璃等宝,及持种种众多上妙财利供具,殷勤奉施,由嫌恨心,或恚恼心,违拒不受,是名有犯,有所违越,是染违犯,舍有情故。"

有些人对金钱特别执著,对现金和银行卡比任何东西、乃至比生命还重视,念念耽著于此,连睡觉都放在心口,也有这样的。不看金钱的多少,主要看对它有没有执著。

那么我们活着的时候该以什么方式对待钱财呢?如果是无勤中得到,一定要无偏布施,不要只给与自己相关的人,不给普通人,尤其是怨恨的敌人,这种方式不合理,世间人的观念,才只维护与自己相关的人。

我有一个亲戚,他现在已经死了,在世时经常对我不满,不满的原因,他说:"你对没有任何亲缘关系的大学生,经常几千块几千块地给,我是你的真亲戚,你却从来不给我钱,即使给也只有一两百块,特别少。你小的时候,我对你很好,那些人从来没有帮助过你,你却对毫无关系的人那么好。为什么对我不好?我一直想不通!"他特别恨。

布施的过程中,有时与世间的观念相违,但是也 没办法,真理是应该对一切众生无偏布施。

作为佛教徒,我们也不能按照小乘的观点,将所有的金钱全挡在外,其他宗教的教徒有他们的善巧方便,他们招揽大量的金钱来做慈善等回馈社会,弘扬自己宗教的教义。而佛教徒呢?所有的出家人都不摸金钱,大家都守着自己的戒律。如今是经济时代,谁都担心染污了自己,这样对社会的作用会变成什么样?如果所有的佛教徒都特别害怕钱,都讲过失,"金钱像毒,谁接触谁堕落……"自己不执著,慈善等饶益众生的事也不做,甚至弘扬自己宗教的活动都不

做,而我们身边的很多宗教,却依靠各种善巧方便做社会公益事业,相较之下,佛教必将面临一些问题。

有时佛教徒应该奉行大乘布施和供养的理念,虽然小乘中讲财物的过失,但如果能真正利益众生,应把自己的利益暂放一旁。说实在的,金钱可以帮助特别可怜的病人,帮助特别贫穷的人,如果没有这几千块钱,他永远都是一个文盲,读不起书。我内心这样认为:帮助别人,更能体现金钱真正的价值,可能比塑佛像的功德还大。

昨天有一个道友问:"我修千手千眼观世音菩萨可不可以?我跟法师说了,法师要我问您。"我说:"可以,修千手千眼观世音菩萨很好。"但是有没有仪轨呢?我想了一下,告诉他:"可以修。"结果他所谓的"修"是要造佛像,法师问我:"会不会涉及到化缘,听说您已经开许了,真的开许了没有?"我说:"我不知道啊。"我以为他要观修千手千眼观世音菩萨,结果不是,他是要造。

学院有自己的原则,包括我办学会,虽然所有的 光盘、法本给每个人都免费结缘,确实压力非常大, 这边的发心人经常说如果人多,压力很大。我们没有 什么生活上的压力,但是结缘的多有一些压力。我们 不是专门做生意,因此希望这个道友还有其他人都不 要特意四处化缘,学院始终秉持这个原则。

如果人们自己要随缘做功德、随缘供养僧众、随 喜学院建筑,也没必要制止,我们不能堕入两边。"啊! 我们都不敢接触,钱就是毒药,不要不要。"这样不 是很好。或者拿一个传单到处去发,"我要修千手千 眼观世音菩萨,修分内修和外修,外修就是要造像。" 这也肯定不是我们的原则。

在涉及到金钱和财物的时候要有智慧,没有智慧 一事无成,有智慧的话,世间和出世间法都能做得尽 善尽美。

## 有权之人有罪恶,十指扪心当日瓦!

拥有权势、地位和金钱的人,虽然能做大功德,但是在某些意义上讲,造的罪业也相当可怕。所以,在掌握政权的过程中,你可以扪心自问,用十指放在自己的胸前,摸摸自己的良心。比如说一个领导,执政的时间是八年、十年,乃至二十年,扪心自问做得怎么样?

像美国历代总统,在执政过程中的所有工作,都由秘书专门记录文字,放在特定的纪念馆里,这也是一种方式。我们自己呢?比如说当法师、管家、部门负责人,或在世间中当领导、企业负责人,在这个过程中,你运用权势到底做了什么?如果人心不正,的确非常可怕。

我经常想: 国家的总统、最高领导人,整个国家的命脉完全掌握在这些人的手里,如果他要发动战争,死伤无数,后世会很危险。如西方国家跟中东国家,一个人下令开战,老百姓死了多少人? 所以,一些有权之人,容易造作很大的罪恶。

我们虽不是国家领导人,但是当一个组长、一个 法师也容易造下可怕的业。像智悲学校的老师,一个 人至少带两个班的课,加起来接近一百个孩子,如果 是三个班,一百三四十个孩子将来的心态,就掌握在 这个老师手里,如果老师各方面很优秀,那么学生自 然而然会好。

法师也是同样,全班很多人的心态、修法都靠他, 如果他掌握不好,还是非常可怕的。因此,有权是很 好,但是没有善加把握则很危险。

包括汉地学会里的负责人,有些人特别可怕,他不好好管理,不好好给大家传达闻思修行的道理,却滥用职权,把成员带来带去说神通,将自己的一些迷迷糊糊的观念传与大家,等等。前一段时间我跟教务处说,以后我们要做整顿,让真正闻思修行、弘扬佛法的人做负责人,神神道道的人,虽然讲得比较动听,但也并非真实。我们应该征求大家的意见,众人都觉得可以,说明是可以的,大家都觉得这个人有问题,就没有必要让他当官,因此当官应该注意。

"一代做官,九代做牛。"汉地有这种谚语,藏地也有类似说法——即将堕地狱的时候会当官。《亲友书》里对维那师和管家怎么说的,大家也应该记忆犹新。一定要有智慧,否则在做官期间会有一定的危险。

前两天法师们开会,他们问我能不能去,我本来比较忙,但后来想"我也是管家,他们在努力工作,我也应尽职尽责,如果我懈怠,以病为借口而不去不太好。"我就去参加法师们的会议了,但是身体特别痛,一边输液,一边听他们商量,自己也学会很多。很多法师非常关心整个弘法利生的事业,不像以前那样推三阻四,我想现在法师们开始懂事了。

我希望汉地佛教团体中的负责人也慢慢懂事,有时候你们的所作所为并非是我的意愿,我的初衷也并非想让你们做非法行。不让做的事情经常做,让做的闻思修行都不做,热衷于世间法,或虽属佛法,却是佛法的支分,还是不要把支分当作主干,应该分析,否则做官也会有很多的危害性。

有句话叫做"一家温饱千家怨"<sup>49</sup>,出自于宋朝的张紫阳<sup>50</sup>口中,他从二十几岁到六十岁在一个村落里为官,因为有一定的权力,别人对他也是恭敬有加。但他有一个习惯,每顿饭都要吃鱼,没有鱼就恼羞成怒。有一次他出去办公,仆女把午饭给他送去,里面本来有鱼肉,身边的人故意把鱼肉藏在梁上,他没有见到鱼肉,就对仆女破口大骂,可能是伤到了自尊心,仆女就自杀了。(我之前认为这种现象都是影视作品影响的,但古人也有。)过了几天,放在梁上的鱼肉渐渐腐烂发臭,才知不是仆女偷吃,他伤心欲绝,觉得自己行事有失,便说"半世功名百世愆"。意思是短暂时间的功名,却做了百世中也不能忏悔的事。

我想每个人也许都有当官的时候,无论是当大管

-

<sup>49</sup> 清朝时《临海县志》记载:张伯端"性嗜鱼,在官办事,家送膳至,众以其所嗜鱼戏匿之梁间。……疑其婢所窃,归扑其婢,婢自经死。一日,虫自梁间下;验之,鱼烂虫出也。……乃喟然叹曰:'积牍盈箱,其中类窃鱼事不知凡几'。因赋诗曰:'刀笔随身四十年,是非非是万千千。一家温饱千家怨,半世功名百世衔。紫绶金章今已矣,芒鞋竹杖经悠然。有人问我蓬莱路,云在青山月在天'。赋毕,纵火将所署案卷悉焚之,因按火烧文书律遣戍"。

<sup>50</sup> 张伯端(公元983年—1082年),一说(公元984年—1082年),道教南宗初祖,字平叔,号紫阳、紫阳山人,后改名用成(或用诚)。人称"悟真先生",传为"紫玄真人",又尊为"紫阳真人"。临海(今属浙江)人。自幼博览群书,学贯古今中外,涉猎诸种方术。主要作品有《悟真篇》《青华秘文》《金丹四百字》等。张伯端为道教内丹派南宗开山之祖,与杏林翠玄真人石泰、道光紫贤真人薛式、泥丸翠虚真人陈楠、琼炫紫虚真人白玉蟾被奉为"全真道南五祖"。

家、小管家、组长还是部门的负责人,掌握自己的心态很重要。但更重要的是不能因为自己的权力耽误下属,作为一个负责人,一定要精进,当今社会讲求效率的高低,这也是修行中的重中之重,我是这样认为的。

在做饶益有情等事情的过程中,你到底做了什么,记一个日记就会一目了然。有些时候可能想:我是问心无愧的,做了半年、五年、十年,我都很努力,我的身心都全力以赴,只不过有些地方因能力有限而没有做好,这样不会有过失。但有些:算了吧,得过且过,马马虎虎,敷衍塞责。所谓的领导当不好的原因也在这里。还有一家之长,从负责人的角度,你也和一个国家的总统别无二致了。

每个人在掌权的时候,都容易积累罪业,因此应该扪心自问。我也在想,我在学院管金刚降魔洲这么多年了,好像也没有很多遗憾,这么多年以来算是恪尽职守,只不过有些地方自己的智慧不够,有些地方自己的力量不够,有些地方确确实实是外界的原因导致的,不管以后还能管理多长时间,我仍然会以这种心态做事。

每个人都需要有精进心,同时有一颗很纯正的心,这样就不会有太多的罪业,即使有罪业也是微乎 其微。

## 人间世界无亲友,心依正法当日瓦!

人间世界中,你虽然有父母双亲、兄弟姐妹、亲 朋好友等等,但是在你遭遇痛苦时,世间亲人对你也 是无有助益。比如说当你死亡的时候,任何一个亲人除了哭以外,无能为力;当你内心特别痛苦的时候,世间的亲人也束手无策;甚至有时候,你往往对世间亲人抱有很大期望,但没想到他对你的伤害更大。

由此可见,这个世界中,谁也无法真正帮助你。 就像《入行论》里讲的,来时无依无靠、独自而 来,去时独自而返,任何痛苦,也是独自感受。

《入行论》里怎么讲的<sup>51</sup>? 大声说。男众有没有人背过? 女众背的人比较多,所以我往女众的方向看,并不是我偏心,男众可能比较稳重吧。以前法王如意宝讲课问事情的时候,大家都害怕,把头埋得很低,我要问的时候,很多人的头也低下去了,这样没有信心,问了也没用。藏文我知道,汉文怎么说的?来,你说。

. . . . .

好,没有听清楚。(众笑)

本颂在藏文中有两种版本,这里是:"人间世界 无亲友,心依正法当日瓦!"还有一个版本是:"死后 世界无亲友,心依正法当日瓦!"我看后者更好懂一 点,人死了以后,在中阴或来世,亲朋好友都无可奈 何,心的依处如果是正法,就是真正的依靠、真正的 资粮。

马鸣菩萨造的《大庄严论经》中说:"亲爱皆别离,孤茕无徒伴。"所有的亲人都离开世间,自己孤苦伶仃,独自一人,没有任何朋友。"是故应庄严,

<sup>51 《</sup>入行论》中云:"生既孤独生,殁复独自亡,苦痛无人摊,亲眷有何益?"

善法之资粮。"此时庄严自己的唯是善法,只有善法才是生生世世真正的依怙,世间的亲人无论如何也无法帮助自己,对此我们也能感受得到。

就像汉地有个佛经叫《生经》,里面是这样说的: "在三界中,独来独去,无一随者,祸福追身,如影 随形。"只有祸福相随,也就是只有善业和恶业跟随 自己,其他都无法跟随的意思。

如果常行善法,对未来大有裨益。生活中所有的快乐和希望,千万不要寄托在某个人的手里,否则一旦这个人死了,自己也会一命呜呼或从此一蹶不振,因此没有必要。一定要把希望依靠在正法上,善加应用善知识宣讲的道理,不仅对今生有用,乃至生生世世都用得上,很多人没有懂得这个道理,特别可惜。

因此,藏地某些大德在互通书信时,信尾落款常有"未舍弃善法之某某提笔"的说法。没有舍弃善心, 是人生中最大的成功,生也好、死也罢,遭遇顺缘也好、违缘也罢,没有舍弃善心,是很重要的成就。无论到哪里去,不要把法舍弃,始终随念三宝,这才是真正的修行人,不舍善心,何时何地都可以成为一个修行人。

## 散漫睱满人生尽, 当机立断当日瓦!

人身非常难得,但如今是末法时代,生活容易散乱,在散乱中耗尽人生特别可怕。当今时代,浪费时间的途径不胜枚举,包括说的语言、做的事情、想的念头……城市中很多人天天拿着手机刷屏,看的大多都没有意义,看电视和与人交谈也是如此,在这种散

乱中度过人生,是非常可惜的。

懂得此理之后,要立即修行,不要再拖很久才转 变自己。有人说:"我现在不行,再过十年、二十年 以后再修行。"有没有这个因缘非常难说。所以,应 观察自己的所作所为。

每天所做的事情中,相当一部分对今生来世没有 任何意义,有些对今生都没有意义。因此,我们的内 心和智慧已经受到一定的染污。本来转生到这个世界 已是非常难得,曾经很多大德都讲过,南赡部洲虽然 众苦充满,但痛苦反成修行的助缘,我们在此修行, 比起在其他清净、庄严的刹土修行, 力度更大。

汉地《大藏经》中有一部《不退转轮经》52、是 刘宋时期宝云等人所译,这个经典里有一个公案很 好,以前上师如意宝也经常引用,在精进修行方面, 对我个人而言有一定的鼓励和提醒作用。

这个公案怎么讲的呢? 53

<sup>52</sup> 出自《乾隆大藏经》大乘五大部外重译经第 0154 部,全名《广博严净不退转 轮经》,刘宋凉州沙门智严共宝云译。

<sup>53 《</sup>不退转轮经》云: "时文殊师利与舍利弗东行。过一恒河沙世界到一佛土。 知而故问文殊师利。从何所来。文殊师利白花光开敷遍身如来言。我从娑婆世界 来。尔时彼佛有二侍菩萨摩诃萨。一名美音。二名妙音。已于阿耨多罗三藐三菩 提不退转。从莲华台下整衣服右膝着地。一心合掌白佛言。娑婆世界夫此近远。 尔时花光开敷遍身如来告二菩萨摩诃萨言。善男子。娑婆世界今在西方。过恒河 沙佛土。文殊师利从彼土来。时二菩萨复白佛言。娑婆世界现在说法佛名何等。 佛言。彼佛名释迦牟尼。今现在说法。复白佛言。彼佛世尊为说何法。佛言。释 迦牟尼佛说三乘法。复白佛言。云何名三乘。佛言。三乘者所谓声闻乘辟支佛乘 佛乘。时二菩萨白佛言。诸佛说法皆不等耶。佛言。诸佛说法皆悉平等。时二菩 萨白佛言。云何平等。佛言一切诸佛皆说广博严净不退转轮法。是故平等。时二 菩萨白佛言。何故释迦文佛说三乘法。佛言。娑婆世界众生。心乐小法不堪大乘。 诸佛如来以方便力说三乘法。释迦文佛出五浊世彼诸众生不能堪受大乘之法。以 方便故分别说三。时二菩萨白佛言。释迦文佛于娑婆世界说法甚难。佛言。如是 如是。彼佛说法实为甚难。时二菩萨白佛言。我等今者获大善利不生彼国。佛言。 善男子。莫作是言。应速悔过。时二菩萨白佛言。世尊。我闻彼国说法甚难。乃

释迦牟尼佛时期, 文殊菩萨和舍利弗, 前往东方恒河沙数世界以外, 一个叫做"不退转音声"的佛刹, 那里的佛陀叫"华光开敷遍身如来", 非常庄严稀有。如来看到文殊菩萨和舍利弗后问:"你们是从哪里来的?"文殊菩萨回答说:"我们是从娑婆世界而来。"

此佛身边有两位菩萨,一位叫做美音菩萨,一位叫做妙音菩萨。两位菩萨问文殊菩萨:"你们的世界叫什么世界?你们的佛陀叫什么佛陀?你们那里有什么佛法?"文殊菩萨说:"我们的世界是娑婆世界,佛陀叫做释迦牟尼佛,有三乘佛法。"这两位菩萨问:"佛法究竟一乘,为何有三乘?"文殊菩萨说:"因为我们世界的众生根基低劣,究竟一乘来度化实为困难,他们根基有别,故用声闻乘、缘觉乘、佛乘三乘分别宣说。"

此时两位菩萨开始发愿:"世界上竟有如此秽恶 浊世,太可怕了,我们以后生生世世千万不要转生到 这些地方。"

此时华光开敷遍身如来呵责两位菩萨:"你们说错了,应该收回你们的语言,好好忏悔。虽然众生恶浊,但你们应该发愿前往,为什么呢?在我们的世界,二十亿百千那由他劫种诸善根,不如在娑婆世界一顿饭的短暂时间中,宣说波罗蜜多、皈依三宝、受持五戒的功德大。"

我们今天讲一堂课, 肯定不止一顿饭的时间, 至

无一念乐生彼国。何故悔过。佛言。速舍此语。应当悔过。所以者何。若于此土二十亿百千那由他劫种诸善根。不如彼佛世界。以一食顷。说诸波罗蜜。教一众生。受三自归。奉持五戒。远离声闻心。如是菩萨所行甚难。何况以出家正法发菩提心而作饶益。如是菩萨倍为甚难功德无量。所以者何。娑婆世界多秽恶故。"

少也是两三顿。据我观察,班车在行路中途会停半个小时左右,因此,如果按快餐的时间,恐怕有四顿饭的工夫。在这些时间中皈依佛法、说波罗蜜多法、受持五戒,功德便远远超胜,何况说出家或以菩提心来饶益众生的功德,更无法描述。大家应该看一看这部经典,它文字不多,只有四卷。

你们想一想,虽然在这里,气候不好、天气不好、心情不好、身体不好,今天感冒、明天流鼻涕、后天背痛、大后天头痛,周围的人也不好,跟谁都不和,来自四面八方的刺激,拥有形形色色的痛苦。但在这样的环境中,哪怕修短短的法,做小小的善事,都有那么大的功德,这是如来之语,我百分之百相信。

有时候觉得生活在这样的娑婆浊世真可怜,有时候想,虽然我们不能把毕生时间都用在弘法利生和修持善法上,但是在这样的时代中,毕竟也听几堂课或者修一些善法,一生并没有白费。

在百千劫中我们肯定浪费了无数的人身,现在有这样的机会,在以后的时日中自我鼓励,也并非希望渺茫。为什么呢?因为在这里短暂行持持戒等善法都有那么大的功德,并没有白来。有些人说:"我修行不好,白来、白活、白吃、白睡。"有诸多"白开水"的形容,其实并非全部是白色,还有其他颜色,因此应该欢喜。

我看到这些如来的教言时,的确想到:虽然没有像果法时期和前辈大德那样,比如无垢光尊者等大德,修本尊马上就可以显现,都那么快、那么好。但是如来说,因为这里众生浊、世间浊,所以,修法的

功德那么大。虽然有诸多不如意,但也有一种力量,在修行功德方面,的确有极佳的因缘。

以前上师如意宝也经常讲,转到天界或者转到他 方世界都没有这么好的机会,刚好南赡部洲是造业之 地,在这里做善事有最好的机会。

大家应该以欢喜心来珍惜人身,尽量闻思修行,做一些有意义的事情,前辈大德们已经为我们指点迷津,应该学会取舍,不要把没有意义的事情作为重中之重,有意义的事情不以为然,这样不对。凡是法王如意宝的传承弟子,至少也会鉴别真假,这也是我们修行中的一个成就。

因此"当机立断当日瓦",当机立断各位,我们 是现在的"当日瓦"。

# 第七课

《当日教言》中,前面已经讲了不能浪费人身, 现在正在讲无常。我们生生世世不一定遇到佛法,今 生有幸遇到佛法,而且能够修持,这是莫大的荣幸, 我想很多佛教徒也会有这种感受。这个时候应该"当 机立断",修该修的法。这是生死大事,没有必要思 虑很多,或者听从很多人的建议、征求许多人的意见。

### 散乱中为死魔捉,即日修行当日瓦!

很多人会在散乱中突然死亡,当死主魔王抓住你的时候,后悔、着急、痛苦都无济于事。看我们身边的人,包括自己的家人,很多人死得毫无预兆,自他都没有想到是这个时候死。在毫无预料中,有些人在玩游戏的时候死掉,有些人在开车的时候死掉,有些人在上班时突然死掉,死法多种多样,在散乱中,死亡会突如其来。

《地藏菩萨本愿经》里讲:"无常大鬼不期而到。" 无常的大魔鬼,没有跟他约定时间,但是他会以不固 定的方式突然出现,因此我们一定要"即日修行"。 没有必要说"我退休以后再修行","孩子读完书以后 再修行","我现在比较懒惰是因身体不好,以后身体 好的时候再修行"。不好好修行的人有数不胜数的借 口,这些都不好,一定要当下就修。

我看到学院男众中,有个别藏喇嘛修上师瑜伽很 精进,汉僧修行班也比较多,不知道你们修得如何, 如果其他修法压力不大,作为修行班,至少应该念完 一千万遍莲师心咒,藏族喇嘛这边要求在一年中完成,每天都念三万左右。我想:汉僧修行班,一方面修四加行方面的法,另一方面念咒不要再拖很长时间,如果一直拖延,可能死亡会倏然而至,那时没有任何修行,非常惭愧。经常被各种散乱、掉举的外缘所干扰,人生就耗尽了。

《入行论》中讲:"弃舍胜法喜,无边欢乐因,何故汝反喜,散掉等苦因。"你为什么舍弃能带来无量无边安乐的甚深佛法,反而那么喜欢散乱、掉举和懈怠,人身那么难得,即生中已经得到暇满人身,你为什么一直放荡不羁?

恰卡瓦格西说过:"一个60岁的人,他的人生中, 大多数的时间是被饮食、睡眠、散乱等消耗,真正修 行的时间不足五年。"昨天有人说他越修越学就越烦 恼,其实不一定,他自认为修了,其实每天修行的时 间极其短暂,应该说根本不够,凡夫人在善法方面的 熏习很微弱。

个别人的确在一辈子中修了很多次加行。我听说 青海那边有一个寺院,寺院里有一位老僧人,二十年 来每天都在固定的地方磕头,他站脚的地方,脚印已 经把石头都磨穿了。前不久有一个新闻记者去采访, 他说刚开始每天磕三四千个头,近几年身体不太好, 但每天至少也是一千多。二十年来,从未间断,常年 如一日。

也有个别人身体力行,稳重如一,不是变化无常, 不像有些人那样散乱,如若死亡无常突然到来,都没 有任何应对。所以,世间人也常讲"黄泉路上无老少", 在死亡的道路上,既有年轻人,也有老年人,无法确定自己不在此行列,很有可能在你散乱的时候,死亡 突然而至,这时有没有备好修行的资粮?

此处也讲"即日修行当日瓦",观无常很重要。 此论讲了很多无常之理,但是在理解的时候,每一颂 也要从不同反体方面来理解。

### 死主至期无固定,及时预备当日瓦!

死主魔王一定会像霹雳似的突然降临到我们的 头上,这是毫无疑问的,但是他何时来,以什么样的 方式来,确实不得而知。

《正法念处经》中说<sup>54</sup>,有些人在胎中死亡,有些人在刚刚出生时死亡,有些人在行走时死亡等等,死亡的方式千差万别,死亡何时会来,谁也无法确定,因此现在应该做好准备。做其他准备于事无补,《前行》里也讲了<sup>55</sup>,即使我们住在一个无缝的铁箱里也没办法不死,死亡阎罗想来的时候,谁也挡不住。

有人说:"你要注意安全,不然会死掉。"其实也没有办法注意。我出门的时候常被人告诫:"你一定要路上注意。"路上怎么注意?不可能自己挑死亡时间。据我们那儿的一个老乡说:"听这里人说家乡有个人死了,我们现在一定要注意,不然很容易死哦!"他只能说说而已,根本没有办法注意,因为死亡只在

<sup>54 《</sup>正法念处经》云:"若生人中同业之处或胎中死。或生已死。或有生已未坐而死。或有生已未行而死。或有生已能行而死。或有行走而便死者。"

<sup>55 《</sup>大圆满前行》云:"即便钻进一个无隙可乘的铁箱子里,外面有数十万勇士手持锋利的兵刃,箭矛的尖端指向外面围绕保护着,也丝毫守护不了、遮挡不住。当死主阎魔将黑索套在他的脖子上时,他只能是面色铁青、泪眼汪汪、五体僵硬地被带到后世的大道中。"

呼吸间。

《四十二章经》中说<sup>56</sup>,当时佛陀问沙门:"死亡是在什么期间发生的?"沙门说:"它是数日间发生的。"佛陀说:"不对。"之后沙门回答说:"死亡是饭食间发生的。"佛陀说:"不对。"最后沙门回答说:"死亡是呼吸间发生的。"佛陀赞叹说:"善哉,是对的。"死亡仅在呼吸间。

《亲友书》中也是这样讲的<sup>57</sup>: 我们晚上睡下去后,第二天早上能醒过来没有死都很稀有。有些法师把这句解释成开悟很稀有,其实不是这个意思。

有些死亡无常修得很好的人,晚上睡的时候,做好噶当派大德那样把碗扣下<sup>58</sup>的预备,"我肯定会死吧。"第二天早上醒过来后,"昨天晚上我没有死,很稀有!"就欢天喜地地站起来了。死亡无常真的修得好就会这样,因为的的确确死缘那么多,生缘非常少。

龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中也说过: "死缘何 其多,生缘何其少,彼等亦死缘,是故恒修法。"在 世间中修行,死缘多如繁星,而生缘寥若晨星,即使 有些人为了生存,吃饭、穿衣、吃药,却意外死亡; 有的四处去挖野菜,食后中毒而死;或者原以为是生 缘,把房门关好而烧煤取暖,结果煤气中毒,早上起 来有的人死了,有的人奄奄一息,等等,各种情况不

<sup>56 《</sup>四十二章经》云:"佛问诸沙门:人命在几间?对曰:在数日间。佛言:子 未能为道。复问一沙门:人命在几间?对曰:在饭食间。佛言:子未能为道。复 问一沙门:人命在几间?对曰:呼吸之间。佛言:善哉,子可谓为道者矣。"

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> 《亲友书》云:"寿命多害即无常,犹如水泡为风吹,呼气吸气沉睡间,能得觉醒极稀奇!"

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> 按藏族习俗,只有死去之人才会有人把他生前用的碗扣在他枕边。噶当派格西 睡前把碗扣下是因无常修得好,不知第二天能否醒来再次用碗之意。

一而足, 这就是生缘变成死缘。

我们什么时候死,提前不知道,如果像噶当派、宁玛派的有些大德一样,经常修死亡无常,对世间八法等非法行,就会自然而然失去兴趣,不会觉得很有意义。产生非理作意的时候,如果能想起死亡无常,想到:"在世间活多久都是未知数,此时的所作所为根本没有意义。"则会即刻断掉非法行,修行的力度立竿见影。

因此,真正修行时,不要说大话,不要报个念诵的数目也非常夸张,将自己的修行四处宣扬。有些人在媒体等公众场合言说神通,有些人为了吸引别人说虚假之语,实在没有必要。希望大家今后做什么都如理如实地做,否则就像所谓的泡沫经济一样,一旦通货膨胀,暴露无余,一无所有,"风"一吹就破灭了。

修行人平时自吹自擂: "我证悟了禅宗如何高深的境界,我已经得到了大圆满某某法的清净传承,一切都不执著,全是'应无所住而生其心',如梦、如幻、如泡影……"一旦遭遇切肤之痛,家人死了、身体病了,或者医院下病危通知的时候就大惊失色,原来如梦如幻等的境界全都荡然无存,这是非常可笑的事情。

所以,如果经常修行死亡无常,修行的力量和加持就会非常强大。我以前也讲过很多关于无常方面的修法,这样会不会很悲观呢?不会悲观,大家一定要清楚,悲观跟出离心有天壤之别。

世间人的悲观是好也罢, 坏也罢, 都无法提起一种心力来。但是如果生起出离心, 知道了万法无常,

就会做有意义的事情,凡是对人类、对自他、对所有众生均有益的事情他都会做,他觉得这个机会难能可贵,迫不及待要去做,而且对无意义的事情,会兴趣索然。我听某院校里的人讲,很多人对佛教,只知其一不知其二,一知半解的人经常断章取义地引用个别教证,作为自己懒惰的借口,这是不合理的。因此说悲观与出离心完全不同,大家不用担心。

这是讲到死亡不定, 我们应该尽量行持善法。

## 死晨谁亦不能救,独立自主当日瓦!

即使是富甲天下、位高权重、名声远播、眷属圆满、亲朋辄至,全部具足,最后离开这个世间的时候,还是谁也救不了。我们愚痴地认为财富或朋友会对自己有用,暂时来讲,依靠这些可以完成一些事情,但从究竟上讲,仍然无法帮助到你,尤其是死亡到来的时候。

《宝积经》中也讲过"若堕恶趣无法救",在你 堕入恶趣的时候,父母、亲人、朋友,无论何等身份 的人都无法援救。因此首先应该学会独立自主。

人生走到尽头,真的很可怕,做很多准备,也没办法救护。很多人在生活中喜欢习惯性地依赖别人,"你一定要管我、关心我,如果你不理我、不帮助我,我就没办法生存。"其实生死险道,都是独来独去,虽然需要大家帮助,这在名言中可以承认,但是一个人真的生病了,即使病得要命、辗转反侧,别人也都爱莫能助。

前一段时间,有一位老师在一家医院里病得特别

厉害,好像是血管爆裂,她实在是痛不欲生,一直撕扯自己的头发,但是她的丈夫和医生,除了在旁边看着也都无能为力。

朋友没办法,金钱也没办法,有些人死的时候有好几个亿,但是也于事无补。有些人活着的时候就被关进监狱……最近新闻里说有一个人因贪污,从他家里发现一亿多元钱,被抓之后,相关的调查组把他的钱全部收缴,在一家银行用十六台点钞机来数钱,结果烧坏了四台,因为钱太多了。

我在想:人类确实需要智慧,否则在活着的时候会做很多不明智的事情,死时更是如此,一直积累有何用处?大多数有钱、有权的人,根本没有想到自己总有一天会死,拼命地占有财富、地位,结果都用不上,这些都是人类当中不被赞叹、极其愚痴的事情。反过来说,我们怎样独立自主呢?活着的时候就应该学会修无常,修无常对死后的利益非常大。

释迦牟尼佛在《涅槃经》中说:"如诸迹中象迹 为胜,于诸想中,无常想为胜。"以前《前行》中也 引用过<sup>59</sup>。意思是所有的足迹中,大象的足迹最为圆 满、庄严,而所有的修心法中,观修无常的功德最大。

修无常非常好,所以,噶当派的很多大德,经常把一生中修行的核心放在修无常上,这样可以独立自主。我经常想:学佛的人,不管遇到什么,都应该有独立自主的能力,生前就修持中阴时的观想方法,提前做准备。日常生活中也不应该像普通世间人,稍微

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 《大圆满前行》中云:"如众迹中,象迹为最,佛教之内,所有修行,观修无常,堪为之最。"

遇到一点痛苦就怨天尤人,每天要么活在一种杞人忧 天的状态当中,要么活在根本不现实的欲望之中,生 存得非常可怜。

总而言之,我们一定会出现无常,无常出现时,即使喊破喉咙,"医生救救我、亲人救救我。"或者寻找其他方法,但是谁都救不了,对此应该心知肚明,因为死亡魔军确实特别可怕,谁也抵抗不了,谁也控制不了这样的局势。人生就是仅此而已,提前学会无常,会有一定的修行能力。

表面上看,死亡无常会令人痛苦、伤心,实际上懂得这些道理之后,就像个别人所说,如果在学校里、在生活中,有无常教育的话,人生中遇到的很多问题会容易面对,能想到:以前老师给我讲的课中有一课叫做无常,无常现在已经显现在我的身上。

一次我在成都给年轻人开示预防艾滋病的知识, 开了七天的研讨会,当时省藏文学校有个老师这样讲 的,说他们学校里有一个女孩子,毕业找到工作后不 久,好像因为生孩子而死,但是临死之前她对死亡没 有一点恐惧,她说:"在学校里很多老师给我讲过死 亡无常,所以我现在一点都不怕。"她是刚毕业不久 的一个特别普通的人,在死的时候非常淡定、安详, 而且很有把握。如果很多人面对死亡时都能如此,那 在面对世间的悲欢离合或者爱别离苦的问题时,我觉 得应该容易得多。

人确实很需要教育,如果教育得好,很多问题 会迎刃而解。为什么讲经说法很重要,尤其对现代 人来讲,的确特别重要,否则死亡到来,有些人是 很可怜的。

前一段时间,有几个日本人跟我说,日本辞典里 多了个"孤独死亡"的词汇,很多老年人跟外界断绝 联系,而且孩子对他们也不闻不问,五六年连一个电 话都不打,所以,他们不得不收录了一个叫做"孤独 死亡"的新名词。

我们这个社会已经变成这样,有些人是特别伤心而死的,尤其是个别的新闻里讲,中国每年大概有55万人,因突发心脏病猝死,据说男性居多。韩国、日本、中国在生活方式上比较相同,家庭管理等方面压力过重,很多人因压力过大而死,或者是过度劳累而死。此时如果我们懂得佛理,懂得因缘聚合的关系,一定会延长寿命。

有些人经常吃长寿丸,不知道这样能不能长寿,也许能,也许不能,商业广告,真假难辨,我也不敢确定。果真想长寿,应调整自己的心态,这是最好的长寿秘诀。对名言中万事万物的现象心知肚明,对胜义中的真相也有所了解,尤其是无常、业因果等,是非常重要的知识。不但在理论上了解,如果能多多少少身体力行,我觉得从人生观的角度讲也是非常有用的。

# 犹如日落之阴影,死魔不停步步至, 迅速逃彼当日瓦!

就像太阳落山的时候,黑色的影子逐渐逼近,同样,每过一天、一月、一年,死亡魔众也在一步一步 地不断向我们逼近。 死亡非常容易,很多人喜欢说"生日快乐",其实生日是往死日的方向又接近一年,以后应该把"祝你生日快乐"改为"祝你死日快乐",立即把蜡烛吹灭,似乎也预示着生命像烛火一样脆弱,一吹就灭了。其实这种做法缘起很不好,本来生命像烛火一样美妙,但是用外缘的风一吹,"噗——",然后大家就开始鼓掌,"噢,死了。"(众笑)是不是这个意思?不是吧?怎么解释?每次别人给我过生日的时候,我都觉得我会不会要死了,死了以后,生日蛋糕也如同老鹰吃尸体一样马上分掉了,一会儿就什么都没了。开玩笑,不是这样,应该用另外一种方式来解释。

当死亡越来越近,应该尽快逃避,怎么逃避呢? 其实整个三千大千世界,也找不到不死的地方,无法 逃避,此处所谓的"逃彼"是指获得无死的果位。米 拉日巴尊者说<sup>60</sup>:他最初害怕死亡,跑到山里整天修 死无常,最后获得了无死本位的坚地。当时释迦牟尼 佛也是看到生老病死的现象后,才想寻找无死、永恒 的解脱。

我们也要寻找真实永恒的解脱,因为每过一天就 离死亡更近,而且任何人都无法避免或逃走。我觉得 人有时候非常愚痴,每天都更接近死亡却习以为常, 就像屠宰场的牛,它也不知道自己即将面临什么。

《入菩萨行论》中,寂天论师这样讲:"渐次杀吾类,汝岂不见乎?然乐睡眠者,如牛见屠夫。"人们逐渐、次第地会被杀掉,难道你还不知道吗?你还

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 《米拉日巴尊者道歌集》中云:"我惧无常死法故,来此专志习禅观,勤修无死心本性,已证精要实相义。"

很安然地睡着,早上七八点钟,已经上课了,你还在床上打呼噜,这样天天睡懒觉,跟屠宰场的牛毫无差别了。你看屠宰场的牛,屠夫已经拿着利刃来到它面前,它仍然用欢喜的眼光看着屠夫,根本不知道马上要被杀掉,非常可怜。所有人也会逐渐被杀掉,死亡阎罗非常可怕,一个都不会放过。

一想起这些教言,就会感慨寿命的不长久。我经常帮学院或学校盖钢筋水泥的建筑物,被那些工人告知它们能支撑多少年的时候,"噢,这个很结实,但是我的生命、我的身体不是那么结实。"我自然而然会产生这样的想法。

每个人身边所发生的事情可以说明,如果在生活中用上无常的理念,修行一定会增上,晚上不会长时间地睡觉,白天也不会特别散乱,一定会想:"我要好好修行,那么难得的人身,如果在无意义中耗尽,太可惜了。"前辈的大德们都有这方面的提醒。

## 去年花好明年枯,身不可靠当日瓦!

去年开的花,不管是菊花、梅花、木兰花哪一种花,当时美妙绝伦,可是它的寿命不可能很长,到了第二年,都会枯萎凋谢,连一点踪影都留不下来。

花已经谢了,人也已经变了。身体并不可靠,不要认为身体很可靠、很重要,每天都化妆、打扮,甚至整容。本来鼻子很小,想多填一点,里面用乱七八糟的东西垫上,鼻子就高了。本来脸上布满皱纹,通过一种方便方法,脸上一点皱纹都没有了。本来头发是黑色的,最后也变成……有千奇百怪的现象。

从世间的角度来讲,我也觉得佛教徒不做任何打 扮和妆饰是不合理的,有必要的时候,自己也没有特 别执著,为了弘扬佛法,可以化点妆,这是特殊开许 的,因为要度众生。但是对身体特别贪执是没必要的, 因为身体就像花一样容易枯萎,曾经青春美满、身强 力壮之人,过了几年就完全变了。

我有一次遇到一位十年都没见过的同学,刚见面 我就说:"哇,你老得很厉害。"结果他也是这样想的, 我们两人异口同声,话音刚落两个人都笑起来了。因 为过了很多年都未见,彼此的变化一望而知。

原来邓丽君唱"好花不常开,好景不常在",现 在她自己也离开了。就像这样,世间中所有的花也好、 人也好,还有人与人之间的感情,都会变化,但如今 我们的观念是不能有变化,有变化就非常痛苦、伤心, 这说明不懂无常。

我知道很多在家人经常吵架,家庭不和睦,原因就是"你以前对我特别好,现在为什么对我不好?" 这是没有任何理由的,以前是以前,现在是现在,用 以前的理由,三相推理<sup>61</sup>不成立。

因此,身体是不可靠的,人与人之间的关系也是不可靠的,唯一可靠的是什么呢?应该说希求解脱是 永恒的,这一点是事实,并非是佛教徒的虚夸。比如佛教的慈悲心是无私地饶益,它是人与人之间所能结成的最好关系,这样无私的关系恐怕很多人不会建

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> 三相推理: 因明术语。宗法,也叫有法,指要说的主题; 所立,是给这个主题下一个结论。这个结论是否正确,要从能立因在宗法上是否成立、同品是否周遍、异品是否周遍三相或三义齐全的推理,进行论证做分析来观察。如柱子无常,所作之故。

立,这样一来,大家修无常非常重要。

# 活时纵然如天子,死时魔军极恐怖, 此幻身欺当曰瓦!

活着的时候,纵然身体像天子、天女那样美妙庄严,谁都艳羡敬慕,但是死后放上几天,谁见了都望而生畏、无法面对,就像魔军来到你的面前一样感到恐怖。所以,身体会欺骗自他,并非永恒。

如果身体真是永恒,谁都可以爱护它,但是身体 只不过像《四百论》里所讲,我们为了修行,暂时可 以把它当作船只来方便使用,但如果想要永恒的保护 它,没有实在的意义。

因此,米拉日巴尊者也说<sup>62</sup>,可怕的尸体其实就是现在的身体。我们经常说尸体好可怕,到了尸陀林,看到尸体都很害怕,其实活着的身体跟死后的身体本无区别。

寂天论师在《入菩萨行论》中也讲到<sup>63</sup>,只区别于心识和气息的运行是否存在而已,实际上没有差别。

活着时有各种衣服妆饰,自己也觉得自己的身体 宛若天人,但是在死的时候,再可爱的身体也没有什 么可喜欢的。身体的根源就是三十六种不净物,因此, 对身体太执著是一种欺惑,世间人大多如此,对此我 们也理解。但是你再怎样保护它,到一定的时候它都

<sup>62</sup> 米拉日巴尊者云:"见而生畏之尸体,本为现在之身体。"

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> 《入菩萨行论》中宣讲断贪女身本体不清净的颂词云:"若谓喜彼肉,欲观并 摸触,则汝何不欲,无心尸肉躯?所欲妇女心,无从观与触,可触非心识,空拥 何所为?"在此处引用仅取其心识存在与否本无差别之意。

会离开你,那时所谓的身体就再也不复存在了,此后在中阴也许有所了知,"原来我特别执著的身体现在已变成这样。"或者你身边的人,看到你特别爱执的身体已经变了样。

佛陀在很多经典里提到这个公案:有一个女人,她对丈夫的身体特别执著,她的丈夫都已经变成骨架,她还到哪都抱着,后来有个修行人救度了她<sup>64</sup>。我们有时候执著自己的身体,有时候执著别人的身体,但不管怎样,所执著的身体,到最后都了不可得。

当年我父亲死后,我也去了尸陀林,大概只有半个小时,尸体就被秃鹫吃完了,我也没有特别伤心,只是一直看着,后来一群秃鹫往山上走了,有一只秃鹫是最后飞的。诺巴堪布说:"现在我们走吧!"(因为我们当天要赶去多芒寺)我说:"等这只秃鹫飞到不见踪影的时候再走吧!"它在空中盘旋了几次,最后飞得难觅踪迹。我当时心里想:我从小一直执著的父亲的身体,再也没有了!直到最后一只秃鹫带到高空中而消失,再也没有了——

当时有一种很深的无常感。其实不仅仅是他,所有人都会这样,我在车上一直想,无常就是这样的。

后来包括上师如意宝圆寂,还有身边其他的上师、亲人圆寂,每发生一件这样的事,对自己都是无常的警示和策励,又上了一堂课。

有时候人很愚痴,活着时根本不想无常何时到来,身体到底是什么样的物质,尤其现在的世间人,

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> 全文祥见《显密宝库 12-释迦牟尼佛广传·白莲花论》,第九智慧品中《革夏巴救度沉迷情欲者》。

完全不考虑。有时候看人类很有智慧,可以跑到月球或其他星球上去研究,但是反而对自己的身体和心的认知遥不可及。很多非常有智慧、对人类社会有贡献的人,遇到自己生病、死亡的时候却措手不及、苦不堪言,这是人类的迷茫之处。

## 市客买卖即分散,友伴必离当日瓦!

在生意往来的市场中,有许许多多的商人聚集在一起,有些商人交易之后,各自成办自己的事情而立即离开,有些居住一两天而离开。同样,世间的亲友也是如此,你的家人、佛友,还有伴侣和友伴,各种因缘积聚之后会相聚在一起,但终将分离。

我那天不是讲过一个故事吗,有人到佛陀那儿去的路上,看到一个人死了,他的父亲没有在意,又看到这个死去之人的母亲、姐姐、妻子、仆人,每个人都讲了无常的比喻,他想不通,觉得这些人异常冷漠,后来到佛陀那里,佛陀开示了无常的道理,他也获得了圣果。

有些人知道伴侣之间分离的道理,有些人不知道,有的是生而分离,由于各种各样的因缘。比如说很多在家人,结完婚马上要离婚,离完婚又立即复婚,之后再离婚,如同儿戏,这也是一种因缘。同样,同学聚会后,也会很快离开。

无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中讲<sup>65</sup>:"良善的道友,本来不想分离,但是一定会分离;贤善的上师,

<sup>65 《</sup>窍诀宝藏论》云:"贤善上师虽欲恒不离,听受正法然却定别离;善良道友 虽欲恒不离,和睦相处然却定分离。"

本来不想分离,但也一定会分离。"等等。所以,世间中很多特别好的缘分,本来不愿意离散,但是到一定时候都会散的。

很多人常喜欢对身边的人说:"你不能先死,我们一定要一起死。"他们经常到各个地方发这样的誓愿,但除非是一起跳河,除此之外也没办法。实际上每个人的因缘都不尽相同,有些人很想永远依止善知识,但因各种因缘很快就离开了,有些人想跟父母永远和睦相处,很快也离开了。尤其是现代人,死去的暂且不说,活着的时候,分离的因缘现前也特别简单。

出家人独来独往,生活自由自在,这方面的纠葛、纠结、痛苦应该少多了,基本上没有。但作为在家人,因缘不能随意中断,比如稍有争吵就马上离开部门、离开单位或离开家庭,所有的事情都放下来。不要因为一句话或一件事就轻率决定,尤其是较大的事情,这是做人的基本准则。

我遇到很多这类事情,觉得这些人太愚痴了,别 人说你一句又怎样?别人骂你一句又怎样?别人在 一件事情上欺骗你,又能怎样?

很多人说:"他说我肯定不行,已经侮辱了我的人格,我以后再也没办法……"就像破了密乘戒,过了三年不能恢复一样,"他怎么侮辱你的人格?""因为他说:'我不信任你!'这样不信任,我为什么还要呆在这里?"不信任也可以,世间中信任和不信任时常发生,有时候自己对自己都不信任。我就经常不信任自己,为什么呢?有时候觉得自己记性很好,可是一会儿就忘了,糊里糊涂。有时候又觉得自己的智慧

还挺不错, 不是那么糊涂。

根登群佩也说,从小到大我们的心态换了无数次,所以,当下的观念无可信任。我觉得这句话说得很对。对无常有所理解,在生活中很有帮助,佛法对我们的生活的的确确带来很多方便和利益。

# 第八课

以上讲到了人身难得、寿命无常、轮回过患、因 果不虚,还有依止善知识等教言,虽然没有分科判, 零零散散的,但也讲得很清楚了。

之前也讲了世间的友伴就像市场上的买卖交易者一样,不会长久聚集,总有一天一定会离去。佛教徒在某个环境中聚集,比如说在喇荣佛教大学或各个中心,共同学习、获得法益,就像商人一样,我们得到佛法的"买卖品"后,也会分别回到各自的地方,继续做对自己或对众生有利的事,分离是一定会发生的自然规律,这一点要谨记。

世间很多痛苦都来源于分离,父子分离、夫妻分离,或者人与金钱分离,之后感受不同的痛苦,我们应该学会面对。常有人跟我讲:"幸好我学佛了,否则面对某某事情我肯定垮了、倒了。"这也是事实,学佛的确能起到振作精神的作用。

## 堆积假人定倒塌, 今创无离当日瓦!

人身无常,就像堆积的假人。人们经常用石头、木头等堆积出一个虚假的人,披着人的外衣,让它保护田野抵御猛兽的侵袭;但它毕竟是暂时堆积的虚假事物,没有什么实质,很快就会倒塌下来,不可能长存。同样的道理,财富终会耗尽,青春终会消失,地位也终会化为乌有,诸如此类,包括自己的身体,都是无常的。

所以,从现在起,一定要创造一个永恒的缘起,

也就是创造不离,不离什么呢? 了脱生死、获得无上圆满正等觉的菩提果位,它是永恒的快乐与智慧。我们从现在起应该思维,世间的一切都没有真正可依赖、可信任性。有些人把信任交付给亲朋,有些人把快乐依赖于金钱,等等,但是这些价值观有一定成分的不可靠性,对于这一点,人们因为盲目并没有懂得。

因此要知道,很多东西就像堆积的假人一样没有可信之处,我们应该寻找一个永恒的真理。如果没有懂得这样的道理,当你离开这些时就会非常痛苦、忧愁,比如亲人的去世,钱财的散失等等,这种现象相当多。我经常想:如果人们从小就在这方面有良好的教育,虽然他心里会痛苦,但是不会那么难以忍受,会有一种应对的方法。

记得在《法句譬喻经》中有一个故事<sup>66</sup>,佛陀在世的时候,有一个婆罗门,他有一个十四五岁的女儿,这个女孩子的相貌、智慧无人能及,在整个国家也是令人羡慕的。但是却突发恶疾,没过多久就离世了,她的父母悲痛欲绝,父亲因为思念女儿,忧思至极,已经发疯,四处流浪漂泊。

后来有人把他介绍到佛陀那里得加持,他到了佛 陀身边就清醒过来,便开始讲述自己的痛苦,"我没

<sup>66 《</sup>法句譬喻经》云:"昔佛在舍卫国祇树给孤独园。为诸弟子说法。时有梵志女。年十四五。端正聪辩。父甚怜爱。卒得重病即便丧亡。田有熟麦为野火所烧。梵志得此忧恼愁愦失意恍惚。譬如狂人不能自解。传闻人说佛为大圣天人之师。演说经道忘忧除患。于是梵志往到佛所。作礼长跪白佛言。素少子息。唯有一女。爱以忘忧。卒得重病舍我丧亡。天性悼愍。情不自胜。唯愿世尊垂神开化释我忧结。佛告梵志世有四事。不可得久。何谓为四。一者有常必无常。二者富贵必贫贱。三者合会必别离。四者强健必当死。于是世尊即说偈言 常者皆尽 高者必堕 合会有离 生者有死 梵志闻偈心即开解。愿作比丘。须发自堕即成比丘。重惟非常得罗汉道。"

有其他孩子,只有一个女儿,这个女儿也非常可爱,可是她离开了,我现在活在这个世界上没有意义。" (就像现在的世间人,有些是父母死了很痛苦,有些是儿女死了很痛苦,家人死去都会痛不欲生。)

这时佛陀给他讲了类似"高际必堕"等<sup>67</sup>四句偈颂。"世间中有四种法则你明不明白?"他说:"一直比较模糊,不明白。"佛陀说:"我给你讲。

"第一个:常者皆尽,所有人们在分别念中所认 为的常有的物质,根本不存在,一切均是无常;

"第二个:高者必堕,高位也好,财富也罢,到 最后全部都会堕落、衰败,化为乌有;

"第三个: 合会有离,凡是聚集在一起的事物,不管是家人、亲朋,或者世间组织,一切最后都会离开;

"最后一个:生者有死,有生必定有死,任何人 也没有办法离开死亡的本性。"

佛陀讲了这四点之后,这个婆罗门完全通达。当时的人,听佛陀讲一个教言也可能马上通晓,不但字面上理解,而且获得圣果;但是我讲完公案,你们不但得不到圣果,有时候反而睡着了。

世间很多事情,不是因为我们很悲观或有意贬损世间显现,而是事物的本性就是如此。我经常想:在所有知识中,佛法确实很伟大,为什么呢?它用浅显易懂的语言将人们的内心、世间的外境,一切的一切说得淋漓尽致,因此我经常对本师释迦牟尼佛的智

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 在《前行引导文》中讲"生际必死、积际必尽、合久必分、堆际必倒、高际必 堕。"

慧、悲心和能力,自然而然生起极大的信心。世间中不管你将自身和外境吹嘘得再好,它都是虚妄的。名言中佛教也有《赞佛偈》《三宝歌》,包括佛陀在世的时候,显现中所有的美好从来没有否认过,麦彭仁波切在《中观庄严论释》中也说<sup>68</sup>,任何中观宗没有一个破显现的。显现分好的显现和坏的显现,但是这些显现不一定是正确的。

世间人认为,只要显现,这个法就是稳固的、正确的,但是用智慧观察可以发现,虽然世间上密密麻麻那么多人,可他们每天都在追逐什么呢?就是虚妄不实的梦,很多人苦不堪言,这就是没有懂得世间的真理。

### 心鹫终究必飞翔, 今要越险当日瓦!

心的老鹰或是秃鹫,必定会离开身体,于高空中飞翔。老鹰飞到高空的时候,悬崖、峭壁、森林等都不会对它造成障碍。同理,作为修行人,心识一旦离开身体,千万不要贪恋财物或人等,不要被它们所纠缠,同时也不要被中阴的各种迷乱现象束缚,就像大鹏飞翔一样,完全遵循前辈大德们的成就和解脱,前辈大德们,有些往生极乐世界,有些前往其他的清净刹土。希望大家从现在开始修一个不退转的法,远离一切忧愁,获得生死自在,免受世间众多怖畏。

在佛经中也有这样的公案69, 当时佛陀居住在舍

<sup>68《</sup>中观庄严论释》中云:"我于显现性,实法未遮破。"

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>《法句譬喻经》云: "昔佛在舍卫国精舍中,为诸天人龙鬼说法。时国王波斯匿大夫人,年过九十卒得重病,医药望差遂便丧亡。王及国臣如法葬送,迁神坟墓。葬送毕讫还过佛所,脱服跣袜前礼佛足。佛命令坐而问之曰。王所从来衣粗

卫国,波斯匿王的太夫人,即他的母亲离开世间了,离开时已九十有余,他特别痛苦。(不像现在有些年轻人,父母病了也漠不关心,死了也置若罔闻,完全无动于衷。)他当时虽然是国王,但特别孝顺,直到把母亲葬入坟墓,把所有后事处理以后,仍旧很伤心。后来到了佛陀那里,他讲到:"我最爱的人离开以后,心里很是伤心痛苦。"佛陀说:"没有必要这样伤心,你知不知道,世间中有四大怖畏?"

国王不知道,什么是四大怖畏?实际上就是生老病死,这是最可怕的。

首先,人降生到这个世界的时候很痛苦,虽然很多人已经忘记具体的情形,但是当时母亲的痛苦、自己的痛苦,就像《前行》中讲的一样,非常可怕;第二个,人生病的时候也很可怕,这一点我深有体会,有时候微感小恙,整个身体都没有力气,做事情也没有能力等等,有很多痛苦和怖畏;第三个是什么呢?就是人的老,随着年龄的增长会衰老,很多人口头上说"我老了也没有什么,老就老吧,老修行人很好",但其实除了极个别的修行人以外,多数人都会说"我已经老了,几年前刚来的时候身体很不错,现在不行了",有很多的怖畏和痛苦;最后最可怕的就是死亡。

佛陀最后讲到,应懂得生命无常之理,离开世间

形异何所施为也。王稽首曰。国大夫人年过九十间得重病,奄便丧亡。遣送灵柩,迁葬坟墓,今始来还,过觐圣尊。佛告王曰。自古至今大畏有四。生则老枯,病无光泽,死则神去,亲属别离。是谓为四,不与人期。万物无常难得久居,一日过去,人命亦然。如五河流昼夜无息,人命驶疾亦复如是。于是世尊即说偈言。如河驶流 往而不返 人命如是 逝者不还 佛告大王,世皆有是,无长存者,皆当归死,无有脱者。往昔国王诸佛真人五通仙士亦皆过去,无能住者。空为悲感,以殒躯形。夫为孝子哀愍亡者,为福为德,以归流之。福佑往追,如饷远人。佛说是时。王及群臣莫不欢喜忘忧除患,诸来一切皆得道迹。"

之后,生命永远也不会重来。佛陀说:"如河驶流,往而不返,人命如是,逝者不还。"江河奔流,不可能倒流,同样,生命离开之后,也不可能重现世间,除非转生到下一世,但已不是原来的模样。

就像全知龙钦巴尊者在《窍诀宝藏论》中讲的那样,死后不像如今这般安详,会发生翻天覆地的变化。 死亡确实很可怕,如今特别执著的事物到时均无法带走,当死亡来临的那一天,整个世界焕然一新,这是 多么可怕的事情!

我们搬家的时候,搬几样东西都会觉得很累。昨 天我看到有个道友在搬东西,大大小小有七八件,有 些挂在脖子上,有些在背上,我一方面笑,一方面觉 得他好累、好痛苦。人离开世间的时候,所有的东西 全部都会留在这里,包括你的房子、银行卡,乃至你 的身体,全部都要放下,随着你的业力离开此世,变 成另外一种众生,换了一个崭新的世界。

无常就是这样,人生就是这样,谁也没法逃避,除非获得解脱,认识心的本性,到中阴通过自明觉知,就可以前往清净刹土。所以,现在就应具备越过生老病死痛苦悬崖的窍诀和能力。

修行人跟世间人不同,至少可以修往生法、修中 阴法,以及闻解脱、系解脱等等,通过这种力量,临 死时跟其他人完全不同,自己会胸有成竹。虽然该做 的事情也要做,但是更重要的是,从现在开始,大家 要修一个死亡时不会后悔的法。

### 于恩父母六道众,应修慈悲当日瓦!

下面开始讲大乘方面的法。

作为修学大乘佛法的人,应将具有无比恩德的今 生父母为主的六道轮回一切众生,当作修持慈心和悲 心的对境。

我们自认为是大乘佛教徒,究竟是不是,对平时的言行举止应该详加观察。怎样观察呢?观察自己是否具有慈悲菩提心,对一切众生是否有慈爱之心。就像《经庄严论密意疏》种姓品里所讲<sup>70</sup>,有些人最初就是大乘种姓,看到可怜众生,悲心油然而生;有些是后天培养,虽然以前对众生没有悲心,但被善知识、道友和环境改变,对众生也生起悲心。

不管怎样,如果你承许自己是一个大乘种姓的修行人,就一定要对众生有慈爱之心,这不光是口上说说,每个人不但要在内心修持,还要在实际行动中身体力行的体现出对众生的菩提心。

比如汉传佛教特别强调吃素,这很重要,现在藏传佛教也非常强调,尤其是佛学院的汉族四众弟子,基本上都吃素。有些人只不过到没人看到的地方偷偷吃一口肉,左顾右盼,像做贼一样,这也在所难免,尤其是有些在家居士,吃纯素有一定的困难。但请不要认为这只是一两个堪布强调的原因,怕不吃素他们不高兴,这不是个人高不高兴的原因,而是大乘佛教所提倡的行为。

这样做的成果是什么呢? 比如今天经堂中在座

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> 麦彭仁波切著的《大乘经庄严论密意疏·胜乘甘露喜宴》引用《广释》中说: "菩萨种姓者首先入大乘为自性住种姓,菩萨种姓者入声闻乘,因善知识而再入 大乘,为真实修种姓。"

的每个人都吃肉,那要杀几头牦牛才够吃一顿饭?你们想一想,如果吃猪肉,恐怕杀几头猪都不够吃一顿,但这么多人长期吃素,对生命的保护自不必说。

大家知道,人类吃的是什么?是众生的生命。不过现在佛教徒的数量越来越庞大,如果大家都提倡和弘扬吃素的理念,直接或者间接不用那么多众生付出它们最宝贵的性命,自然而然保护了生命,这不是小问题,是非常重要的事情!

同时也强调放生等行为。做重要的事情,做非常有意义的事情时,不要管别人怎么看待,别人说什么、想什么,我通常不以为意。有些人常说:"我得吃肉,否则身边的人对我有看法。"其实在重大的问题上,即使别人有看法也无所谓,小的事情上才要尽量维护别人的心,这也是必要之举。因此在这些问题上,希望大家统一。

包括学院的个别上师,到汉地城市中,也没有在佛教徒中弘扬吃肉之举,只是自己悄悄的在个别有缘弟子前吃,对这方面比较重视。

从生理学的角度讲,有些人认为人类是吃素的动物,也有些人认为,人类既是吃荤也是吃素的动物,众说纷纭,但这些都不重要,人本身该吃素还是该吃荤,是什么样的动物都不是关键,关键是如果这么多人吃动物的肉,这些动物直接受到生命的威胁,这是非常直观的事实,不用在理论方面探讨。放眼望去,大家都吃肉的结果会变成什么样?这时应该想起慈悲心,即使对一个有情修慈悲心都有非常大的功德。

《本事经》里讲:"于一有情所,能修慈善心,

其福尚无边,何况于一切。"于一个有情修持慈悲善心的功德都是无边无际的,更何况缘一切有情来修,所生福德更不用说了。因此大家一定要通过这种方式来修慈悲心。

### 于仇怨敌业感众,弃猛嗔心当日瓦!

人们看到一切仇恨的怨敌,是众生自己前世的业力感召而形成的。比如说美国的敌人,是美国人造业后变现的,德国的敌人,也是德国人造恶业后,在他们面前现前的。同样的道理,比如我跟某个人吵架,自他心里都不高兴,这是由于我们各自的业力现前,而变成了彼此不满的人。我们要知道,就像嘎达亚那尊者的公案<sup>71</sup>里所讲的一样,世间的很多亲怨关系,都跟前世密不可分。

另外,对具有前世仇怨的人,一定要舍弃猛厉的 嗔恨心。从人类的历史上看,不管是个人还是集体, 依靠嗔恨所做的事情,如人类历史上发生的第一次世 界大战、第二次世界大战……世界上发生过无数次战 争。这些发动战争的人,当时觉得很有意义,但从长 远来看,如今人们回顾历史,都觉得他们真的很可怕、 很恶劣、很血腥,自然而然得出这样的结论,根本不 可能像用慈悲心发起的活动一样拥戴。

所以,从个人而言,在以后的生活和修行中,也

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> 如《大圆满前行》中云:"从前,嘎达亚那尊者前去化缘,看到一位施主怀里抱着儿子,在津津有味地吃着鱼肉,并用石头击打正在啃骨头的母狗。尊者以神通观察,发现那条鱼原本是施主父亲的转世,那条母狗正是他母亲的转世,前世杀害自己的仇人转生为他的儿子来偿还宿债。如此洞晓之后,尊者说了这样的偈颂:'口食父肉打其母,怀抱杀己之怨仇,妻子啃食丈夫骨,轮回之法诚稀有。'"

应该尽量舍弃嗔恨之心,因为嗔恨心会毁坏自他,而且依靠这样的心态,所抉择的事情大多是错误的。

佛教徒在说话和处理问题时,如果有密意和意趣则另当别论,除此之外,运用温和的语言是比较适合的。本来可以心平气和处理的事情,你非要怒气冲天地谩骂别人,态度越来越恶劣,致使自己心里也不舒服,很痛苦,这些都是生活中容易发生的。希望学完此论之后,原来嗔恨心很严重,听到别人一句刺耳的话就反唇相讥的人,现在要在生活中尽量改正。

人的恶行是可以改正的,就像奔公甲的传记里所讲的,以前奔公甲在家的时候,腰上别着好几个长短不一的刀子,但他出家以后,不要说刀,任何武器都不需要,却一个敌人都没有。因此,一旦调伏了自心,曾经特别凶狠霸道、人们都不敢靠近的人,也会完全改变。

佛教徒学习了《入菩萨行论》等大乘佛法之后, 应该改变心态。比如说有些居士经常跟家人吵架,此 时应该想到这就是自己前世的业力而变现的。能从业 力上观想是最好的,如果实在来不及这样对治,你就 稍微按捺一下,安住一会儿,也许嗔恨心不到五分钟 就会转变。一般来讲,人在气头上所做的不明智之举 会后悔一辈子,这种现象比比皆是。因此,作为受过 大乘佛教熏陶的人,内心宽广很重要。

今年学院藏族喇嘛的有些负责人,别人说任何语言都能承受,面不改色,我心里很安慰。以前学院的一些负责人,我很想批评,但是不敢直言,一旦他无法接受,以后要么耿耿于怀,要么当场特别痛苦,觉

得在众人面前颜面尽失。现在因为他们经常组织因明辩论,你跟他直言不讳,他反而很高兴,以后也不会记得:"你那天那么多人当中批评、羞辱我,我永远抬不起头来,我耿耿于怀,以后有机会要报仇。"他不会这样,好像内心完全调柔了。

我想: 汉地很多在家人经常为一些小事吵得不可 开交,以后他们应该学习因明的辩论,要学《量理宝 藏论》《释量论》《集量论》等等,"量学"学上十年 八载,让他们吵架也吵不起来,这样好一点。

嗔恨心真的很可怕,一旦人的内心变得宽阔,周围的人也不会那么害怕和担忧。相反,在有些心胸狭隘的人面前,什么都不能说,说话的时候特别紧张,需要察言观色,害怕他们生气了、哭了、接受不了而自杀了。我经常遇到一些道友对我说:"你千万不要在某某面前说,不然他接受不了,这个人是受过伤的,受过刺激的……"

以上讲的是抛弃猛厉嗔心的重要性。

## 依诵经咒净语障,断庸闲谈当日瓦!

依靠诵经、诵咒,能断除无始以来绮语、恶语、离间语等语言障碍,甚至诽谤圣者、违越盟誓等依靠语言造的罪业,也可以通过念诵经咒来忏除。想要获得解脱,身体、语言、内心的障碍都要遣除,语障可以通过念诵百字明来遣除,像华智仁波切的上师如来芽尊者,念了一千万遍百字明,念如此庞大数目的百字明并非易事;还有莲师心咒,在华智仁波切的传承中,动辄都是一千万遍以上。一千万遍莲师心咒,我

希望在座的道友也能完成。

修行人应经常手持念珠或计数器,我知道学会的 道友们在上班的时候也念咒,虽然在单位里不方便拿 念珠,但是用计数器也很好,生活中很需要一种表示。

那天有一个道友跟我说:"您的任何一张照片里,都有那串大大的念珠。"我说:"我那串念珠是上师加持过的,我想上师加持过的东西,除非是丢了,或者我死了,那就不得不离开,因为它是有为法,最终会分开的,但在这之前我都会带着,这是我带它的一个原因;第二个原因,无论到哪里去,再忙我也会尽心尽力地念一点。"

曾经有一次,我们几个堪布去上师那里,上师逐个检查我们谁没有带念珠,我幸好带着,另外有一个堪布没有带,当时上师显得有点不高兴,"随身不带念珠,不是一个很好的修行人。"第二天在课堂上虽然没有点那位法师的名字,但是也反复强调了。从此之后,我发愿在临死之前尽量带着念珠,哪怕每天能念一点点也可以,比如坐车去演讲的路上有一点时间,我就会念几圈咒语。

在座的道友在诵经的过程中一定要注意,此处已经讲了,应断除闲谈、杂语、绮语,尤其是在经堂念经的时候,大家尽量止语。现在学院财务科有一系列的规定,希望金刚降魔洲也完全按照规定执行。

个别人问我:"念经的时候可不可以看书?"我刚来学院的时候也念经,如果没有念经钱,常常无以为继,所以为了生活的必要,经常参加念经。那天和几位堪布也说,我们初来学院时都需要念经钱维持生

活,一边念经一边看书的情况也是常有,我也不敢完全否定。但并非是因为我曾经如此,现在不敢推翻,以前青海有一位格西是麦彭仁波切的弟子,他一边看书一边念经,可以一心两用,二者互不影响。边看书边念经,跟边念经边闲谈,有一定的差别,所以说不否定,但是如果没有特殊情况,大家要尽量专心。

包括开法会,可以说话的时候再说话,该念经的时候念经,该念咒语的时候念咒语,尤其在念仪轨的过程中,大家应该尽量禁语,这是很重要的。

总体来讲还可以,但是有些居士团体不重视前后的念诵,有些人一边念经,一边看手机、上网,这样不好。以后念经或听课的时候,上网、玩手机要全部搁置下来,一心一意才有功德。

宋朝的一本禅宗《缁门崇行录》中记载过<sup>72</sup>,宋朝有一个和尚叫做安禅师,有一次他入定观察,看到走廊上有两个和尚在谈话,刚开始天人护佑在侧,过了一会儿天人离开了,恶鬼出现了,之后恶鬼开始咒骂他们,并践踏他们的足迹,显得特别不高兴。禅师出定之后询问他们,得出什么结论呢? 最初这两个和尚在讲佛法,这时天人在保护,后来他们开始聊世间法,天人没有兴趣听,就离开了,然后恶鬼来听,最后他们谈论财物供养,作为出家人,谈论钱财是不合理的,所以恶鬼也不愿听,开始咒骂他们。后来安禅师发愿: 此后一辈子不闲聊。除了法义上的问题开口

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> 《缁门崇行录》中云:"宋光孝安禅师,住清泰寺。定中见二僧倚槛相语,初有 天神拥卫倾听,久之散去;俄而恶鬼唾骂。乃扫脚迹,询其故,乃二僧初论佛法,次叙 间阔,末谈资养。安自是终年未尝言及世事。"

说话外,他的晚年从不谈论世间八法,历史上有这样的公案。

虽然我们做不到安禅师那样,毕生所言都和佛法相关,但也应该尽量谈论佛法,念诵的时候,尽量认真对待,以清净的身语意念诵咒语和经文,功德非常大。在末法时代,我们遇到了大悲咒、莲花生大士心咒等,这么多、这么好的咒语,这些咒语一个比一个功德大,我非常欢喜,希望人生再长一点,多念一点,我经常这样想。

因此,为了断除这些障碍,应该修行。尤其是开金刚萨埵法会,如果发心人员工作实在太忙,就提前开始,倘若每年都念四十万遍金刚萨埵心咒,一定会遣除往生极乐世界的障碍,一年中身语意不清净的罪业也能遣除。所以,我希望在座的道友,尤其各个部门的发心人员,都要在八天中开法会。本来我也很想参加这个法会,虽然不可能圆满参加,我想哪怕是跟这个法会结上一个缘,念一天的仪轨也很必要。

所以,各个部门应该分配好时间,负责人不要让 所有人每天都当值,轮班就可以让每个人都有开法会 的时间,哪怕开一两天结上缘,剩下的自己私下完成 也可以,跟僧众一样圆满金刚萨埵心咒四十万遍,就 有同样的功德。

不能亲自来院参加金刚萨埵法会的人,不管是否得过灌顶,均开许念金刚萨埵心咒四十万遍,希望各地的道友在本地最好开八天法会,实在没有时间也要在初八那天与大家一起念仪轨共修。

学院的法师们和发心人员都非常辛苦,但也在尽

量帮助相关人员网络直播,给山下道友提供方便。网络给大家带来很多便利,在学院有时都会因为人多看不清楚,而山下各地的人看得更清楚。

大家共同念咒,断除闲谈。其实闲谈没有很大的意义,前辈高僧大德只会谈有意义的利益众生的事, 多数时间全在念经、念咒中度过,我们在这方面也要 有新的认识。

#### 顶礼转绕净身障,断俗琐事当日瓦!

世间功德,我们不能忽略,尤其是在诸佛菩萨面前顶礼的功德。另外,看到佛像、佛塔、寺院,以及路边雕刻的玛尼石或者经旗,也要右绕,这样做可以造除无始以来杀生、不净行等身体所造的罪障,身体应该经常用在有意义的顶礼、转绕和为僧众的发心上。其实我觉得为僧众发心跟顶礼的功德没有多大差别,为僧众发心而四处奔波,与自私自利心的顶礼二者相比,应该是前者功德更大。

断除世间琐事,因为世间琐事毫无意义。城市里的很多人,整天所言、所思、所做都没有意义,在身语意都无有任何意义、浑浑噩噩当中度日的人多如牛毛。因此在座的人,哪怕早上起床以后或晚上临睡之前尽量磕几个头也很好,如果可以,应修十万长头。

我昨天看到学院坛城上有很多年轻、年老的佛教徒在磕头,这样很好,磕头会彻底摧毁相续中的傲慢,再加上一边磕头一边念诵,对上师三宝产生信心,如此一来,恭敬心、欢喜心自然而然生起,这是非常有意义的事情,依靠这个臭皮囊,做有意义的事情,我

觉得这个人身就是有意义的。如果利用人身整天杀生造业,这个身躯就是毫无价值的。

因此,我们应该养成无论去哪里都坚持磕头的习惯,不要认为只有到寺院才磕三个头,到了城市以后就抛之脑后,这样不好,修行应该尽量跟生活融入一体,作为一个凡夫人,更需要如此。

宗喀巴大师的传记中说,宗喀巴大师在闭关期间,把三十五佛作为皈依、顶礼的对境,经常在一块大石头上磕头,最后他的手、膝盖,乃至整个身体都在石头上留下凹陷的痕迹。大家都知道,宗喀巴大师确确实实是了义文殊化现为人的形象,但他却显现上这么勤奋,他修曼茶罗的时候,修得手腕脱皮。后人什么功德、智慧都没有,却口口声声说磕头没有功德,没有意义,这样否认恐怕不合理。

从佛教真正的传人和高僧大德们的传记中看,他们不但证悟了胜义的空性境界,这是我们无法衡量的,更重要的是,在世俗的取舍因果和行持善法方面也如此努力。所以,大家在平时的生活中,应尽量转绕和顶礼,这一点不容轻视。

#### 强敬信净意习气,师观头顶当日瓦!

以强烈的恭敬心和信心,来净除意识中无始以来的坏习气。什么样的强烈信心呢?就是对自己根本上师、传承上师的事业,要像对待佛陀的事业那样秉持。任何一位上师无论显现成什么样,他的究竟密意都跟了义佛陀的智慧无二无别。因此,应该有一种不退和不变的信心,并不是今天产生信心,明天产生邪见,

而是以非常坚定的信心和恭敬心来修行。

从内心来讲,完全遣除贪嗔痴及其习气最有效、 最有利的方法,就是依止上师。我讲过上师瑜伽,也 经常跟大家说,在修行的过程中,无论再忙,每天修 一座上师瑜伽不要中断。上师如意宝的上师瑜伽简便 易修,哪怕是早上起来之后或晚上睡觉之前,都可以 修,一定要祈祷上师。

修上师瑜伽的时候,其实不需要修很多位上师。 有些发心人员,上师太多了,把很多照片摆在一起排 队,像军事参谋长一样,害怕没有摆某位上师,这位 上师不高兴。其实不需要这样,只要一个文殊菩萨、 一个观音菩萨,或者必要的时候,一位上师就可以, 所有的上师为一个法身。如果摆得太多,祈祷这位的 时候,旁边还有另一位上师看着,他好像很尴尬地坐 着,过了一会儿,"对不起,上师,我还要祈祷您。" 然后开始祈祷这位,此时还有一位上师也看着,"噢, 不行不行,还有这里。"没有把所有上师的智悲力融 汇一体、会很困难。

所以,我的建议:如果在座道友都是法王的传承 弟子,那么所有的传承上师中,就摆法王的照片,法 王对末法时代众生具有不可思议的愿力。

前不久我讲过,藏地的伏藏大师非常多,我对每一位伏藏大师都有信心,但是我最有信心的就是伏藏大师列绕朗巴,因为在莲花生大士的很多授记中记载,他是遣除末法时代黑暗的非常伟大的伏藏大师。我也对很多上师有信心和恭敬心,但是可以这么讲,上师如意宝对遣除末法时代人们内心的疑暗等方面,

有非常不可思议的缘起, 这不是弟子的虚夸。

经常有人问我:"堪布,您的上师瑜伽可不可以修?"我说:"修是可以修,但是作用不大。"确实如此,修普通人的上师瑜伽,完全是浪费时间,修法王如意宝才能给你真正修行的力量。所以,依止上师要有智慧,否则,随便依止一个人,或者依止一个与自己私人关系比较好的人,世间法可以这样。

我也遇到过很多伏藏大师,但是我要求大家修伏藏大师列绕朗巴的法,比如说《缘起除障法》对末法时代的众生非常重要,如果你们不会修其他法,可以每天诵一遍《缘起除障法》,这个法很短,但是跟它结上缘,对你将来修行过程中遣除违缘方面会有很大的作用。

然后,见过法王如意宝的人都应该修法王的上师瑜伽,如果没有见过,但已经有他老人家的法缘和传承,也要修他老人家的上师瑜伽。在所有法中,自己要选择几个重要的法,一辈子尽量不间断,如果间断,未来两三天中再补上也可以。作为一个修行人,起码应该对自己有个要求,否则每天都浑浑噩噩,虽然学了,结果都用不上。

修行要有力度和效率,世间讲效率高不高,修行亦然。有些人的效率很高,修任何本尊很快得到感应,比如说念金刚萨埵心咒,自己从各方面的验相看出,"我念得很不错,七天中金刚萨埵身语意的加持,我已经得到了,基本上有把握把以前的罪业全部遣除了。"念文殊菩萨心咒时,虽然花的时间不多,但也很快就得到了文殊菩萨的相应智慧。而有些人的效益

就很低。"效率"不是现代才出现的词,我觉得放在修行上面也很重要,大家应该有高效率的修行。

# 第九课

《当日教言》也叫《当日百法》,它有 100 个教言,前面已经讲了人身难得、寿命无常等等,还讲了一些大乘菩萨行的教言。

以下会讲到关于认识心性方面的道理,其实这些 道理也可以用比较甚深的密法教授来讲,但是需要大 圆满的灌顶,因此,这次基本上以理论的方式解说, 或者以禅宗和大手印的方法来解释。

## 俱生骨肉定分离,莫执寿常当日瓦!

不管是什么身份的人,来到这个世界以后,俱生的骨头、血肉等,四大的五蕴假合身,终有一天一定会散坏,没有任何可靠性。

佛陀在《佛说入胎经》中也讲过:"应观此身, 皮肉筋骨血脉及髓不久散坏。"意思是说,大家都应 该观一观自己的身体,我们的皮肤、肉、血液、骨髓、 脑髓……所有身体的四大组合之物,在不久的将来一 定会分散。"未证得者勤求证悟。"佛陀在经文的最后 中说,没有得到证悟之前一定要恒常一心观修,切莫 懈怠,因为谁都不能远离这样的事实和规律。

世间中的任何一个人,最后一定会面对死亡。 现在看来很成功,有地位、有财富的人,到他死亡的时候,也会跟普通人了无差别。国家总统也好,街头乞丐也罢,到最后死亡时,都同样地离开自己的身躯,将他的身躯火葬、土葬或水葬后,这个人就已经永远消失在世界上,这样的规律,在每个人

的身上都会发生。

学佛的人都知道此身无常,因此千万不要特别去执著它。"它是永恒的、常有的,它永远都是不可改变的。"世间人们常常这样认为,我觉得特别可怜,为什么呢?因为每个人明明知道这个五蕴假合的身体,只能聚集几十年而已,但却认为此身比水泥钢筋等任何坚硬的物质还要牢不可摧,观念中一直带有常恒的执著,这是错误的想法。

并非因为佛学特别悲观,好像本来这个世界是幸福快乐的,可是学佛以后,一定要进入一个悲惨模式。恰恰相反,正因为学佛才发现了生活中许许多多无法避免的事实,而佛法又不得不宣示这类事实和现象而已,这一点大家应该明晰。所以,千万不要执著身体是常有的,活着是永恒的,不能有这类常执。

《中观四百论》也说:"任谁所谓活,唯心刹那顷,众生不了彼,故自知极少。"人们概念中所谓的存活,用智慧来观察的时候,归根结底是由很多个刹那聚集在一起的,只不过我们执著它为恒常而已,可是世间中的芸芸众生不能了知其意,所以,才会认为自己永远都会活着,不会死掉,真正能了知真相的人少之又少、寥若晨星。

我们还可以发现,即便你很年轻,身体非常健康、健壮,再过一段时间,就会像秋天的花朵或者蓝天中的白云一样,一现即逝。很多无常的事实,人们以前未曾了知,学佛之后,这些道理不得不了知,否则修行是不能成功的。因此这里也讲到,俱生的身心终有一天会分离,那时也不要伤心和绝望。

有些人在得知自己身患绝症后,伤心欲绝、无法面对,其实这是谁都无能为力的,尤其这个时代中,食品、饮料等并不安全。据统计,现在中国人口四分之一都死于癌症,而癌症的主要根源,与食品、空气等很多方面密切相关,存活在这个世界上就像是风中的灯火,生命极其脆弱。

你应该提前就知道自己的生命是脆弱的。"我在 这个世界上并不可靠,从里里外外很多因缘去观察, 外缘的地水火风、各种疾病,还有前世各类因缘,很 多方面我无法看到;再从内心、身体等因缘观察,我 的身体不可能永远存活在这个世界上。"这样分析之 后,大家就会明白:我们的寿命并不常有。

很多人都觉得长寿好,活到一百岁的长寿老人, 大家都用照相机来拍他。看照片也看得出来,活到九 十岁、一百岁的老人,可能他自己也觉得活着没有多 大意义,周围人看来也没有很多希望了。活到一百岁, 人们认为特别长寿,但是我们从自身的经验来讲,一 百年也是转瞬即逝。无论你现在是 20 岁、30 岁还是 40 岁,就像做梦一样很快就到了这个年龄,将来的 时日也是如此。

所以,心静下来观想的时候,的的确确会发现,佛陀已经将非常尖锐的真理一针见血地和盘托出,可是众生很愚痴,被无明的乌云遮蔽了慧眼,一直盲目寻求另外的东西,这是错误的认知。不难发现,对人生的道理用佛法的智慧进行观察的时候,可以看得更清楚、更透彻。

#### 取境之最永恒境,彼无迁变当日瓦!

我们从早到晚用六识来取六境,六识就是眼、耳、鼻、舌、身、意,取什么样的境呢?色、声、香、味、触、法。大家都知道,眼睛取外在的色法,再用意识进行分别,这是好看,这是不好看等等,耳根和耳识取外面的声音……六识会不断地产生,每个人从早到晚一直在取六种外境。

但是六种外境是不稳定、不恒常的。比如说我今天看到特别美好的事物——花园、蓝天、白云,我很欢喜地惊呼:"哇!这个环境多么好。"可是到了晚上就看不到了,也许过一会儿你也觉得不是很好看了。或者你耳边听到录音机里的流行歌等等,"哇!这个特别好听,再放一遍。"再过一会儿又变了。任何一个六境的欲妙、享受,并不常有,很快就会消失,无法依赖。

如果在这个世界中,要寻找一个常有、永恒、最妙、最好的对境,那就要认识心的本性。此处讲,在所取境中最好的境是永恒的境,永恒的境是什么呢?返观内心,你会认识自己心的本来面目。前辈很多高僧大德都说,觉性是一种无为法,它不会随着外境而改变,真正的开悟者,不仅今世具足这种境界,而且中阴和来世,无论到任何一个环境,所证悟的觉性永远也不会改变。

大家都知道,到了一地菩萨以上的境界,无论他 换多少个身份,觉悟和智慧都不会有丝毫改变。包括 自己所依止过的大德,因为他前世是有觉悟的大德, 即生中无论小时候显现上怎样,实际上他很快就可以 回归到原来觉悟的本位,体现出觉悟的智慧,这种境界永远也不会变迁。因此,我们要寻找的对境最好是永恒的对境,世间中其他对境都不可靠。

很多人喜欢看美妙的色法,但是过一会儿它就消失了,有些人喜欢看花,花到冬天就枯萎了,人们所钟爱的衣服,没过多久就不想看了,或者它破了。

不过现在很多年轻人喜欢破衣服,穿破衣服的人越来越多。原来我小的时候认为有窟窿的衣服很难看,现在大家都觉得遍身窟窿的衣服很好看,尤其在藏地,吹风、下雨,又下冰雹,但是有些人好像是刚从战场上跑回来的一样,这也是一个美好的对境吧,但这也是无常的。因为有洞,须臾又感到冷,外面又要披上其他的衣服,很多外境都不可靠。

真正无有迁变的,比如曾经大译师贝若扎那去嘎绕多吉祖师那里求大圆满法,祖师为他讲直指心性的窍诀时,讲到了"心如虚空,无生无灭",心真的如虚空一样,空性和光明无二无别,已经证悟这种境界的话,就如《心经》中所讲的"是诸法空相,不生不灭",通达它的本体时,没有生灭、没有迁变、没有衰老,这才是不增不减的智慧。所以,不要追求有为、有漏的法,它们是迁变性的、欺惑性的,都不可靠。

我经常讲,人们所希求的快乐,最好是胜义的快 乐而并不是世俗的快乐,世俗的快乐,比如很多人聚 在一起兴高采烈地吃饭、饮酒,但过一会儿,由于各 种原因,这种快乐就有可能变成痛苦,它的性质有些 是行苦,有些是变苦,有些是坏苦,被三种痛苦所毁 坏。 所以,世间中有很多被认为是最好、最妙,又令人快乐的事物,都很有局限性,它很快就会变化。但如果已经证悟了心的本性,无论你处于任何地方,不用去看电影、电视,也不用去听任何明星的歌,不需要依靠对境便获得安慰或快乐。

有境界的人,无论他在山洞、城市或任何环境中,都有最妙的享受,这种享受与世间上人们认为的快乐有天壤之别。在座的人中,认识心的本性的人会明白,世间各种美食、华衣、乐音,虽然显现上觉得不错,可是继续享受下去也仅此而已,除此之外没什么了不得。比如说你觉得国家总统的位置很好,拼命去寻求,最后真正当上了几亿人的国家总统后,还是很痛苦,并不是你当初所想的那样。

如果你在心性上有所认识,知道它没有迁变,也 不会有毁坏性,就如此颂所讲,它是取境之中最永恒 的境,这才是最重要的。

凡夫人很可怜,心随境转,人人如是。有时候大家坐在一起,旁边有人哭了,我们的心马上就跟着他痛苦起来;旁边有人笑了,看到他又想跟着笑起来;有些人喜欢吃什么东西,我们马上也很想吃;有些人讲一些丑恶的事物而欲呕吐,我们也随着他的行为而改变。凡夫人的心识没有稳定性,依靠一个不可靠的对境充实自己,相当困难。因此,希求前辈大德传记里所讲的永恒的快乐,是非常必要的。

享财之最心性藏,彼无穷尽当日瓦! 人们经常认为享受钱财很重要,但是钱财越多越 不满足、越多越增长贪心,就像喝盐水一样越喝越觉得干渴。最永恒、最快乐、最美好的财富是什么呢? 是认识心的宝藏之财。

《大集大虚空藏菩萨所问经》中也讲了虚空藏无穷无尽之理。如果你认识了心的宝藏,也即心的本性,就会了知它是一种无穷无尽的境界,世间上任何其他财物都是聚际必散、高际必堕,到最后都会穷尽。

有很多贪官,他们的财富几十个亿、几百个亿, 却在很快的时间中沦落成乞丐,落马之后所有家产被 收缴一空,有些甚至是家破人亡,在高速公路上自杀 等等,千奇百怪的丑闻比比皆是。如果懂得了前辈大 德那样的心性宝藏,会明白它不是向外求,而应该是 向内求。

《景德传灯录》是禅宗非常著名的书,内有一偈: "一切佛法,自心本有,将心外求,舍父逃走。"一 切佛法是内心本有的,除了心以外,寻求外在的钱财, 是非常愚痴的行为。现在包括有些修行人,也不希求 自心的宝藏和智慧,而一味往外在的金钱上寻求快 乐,人类的价值观与金钱划上等号,这是非常不合理 的,有了金钱不一定就拥有快乐。

"一切宝中,心宝为上。"汉传佛教《宗镜录》 里的这句话我很喜欢,一切宝中,心宝是最好的,其 他的玛瑙、珊瑚都不足媲美。(前一段时间,一个藏民去 卖琥珀,有一位老板欲以七万元钱买下,他很惊讶,如果能 卖到七万,可能还会更高,表示不给十万不卖,后来那个老 板没有买。到了下午他很后悔,又去找那个人说:"七万块钱, 我卖给你。"对方说:"我现在不要了。""六万五要不要?""不 要。""三万?""不要。"他悔不当初,"我这个人太笨了,人家说七万块钱的时候不卖,我太没有福报了。"他很伤心地跟我讲,"现在怎么办呢?"我说:"你没有福报了,按理来讲七万的价钱已经不错了。"但是那个时候他增长了贪心,以为这是最好的琥珀,后来不知道是这个买主想通了还是故意的,再也不买了,然后大家都很伤心。)

很多人认为有钱就好,幸福生活是建立在经济发展的基础上的。前一段时间,我在一所学校,有人提问:"行持善法很有福报,不是说印度人很有福报吗?为什么那里的生活水平并不高?"意思就是生活水平的高下只看外在的金钱。其实提高人们的生活水平,并不仅仅是提高钱财方面就可以了,否则有的人杀盗淫妄无恶不作,连一个人基本的底线都没有,但是他用非法的途径发了财,是不是就提高了生活水平呢?也不一定。所以,包括修行人在内,大家不要认为有了钱财就是有福报。

尤其是我看到学院里有个别人修了水泥的大房子,其实没有必要,作为修行人,希望大家克制贪欲,因为前辈大德都是住在非常简陋的茅棚里,在简单的房屋中获得成就的,钢筋水泥修得越高,也许就越难以修行。

不过这是一种趋势,可能无法阻挡,像中国最初 是计划经济,现在已经变成了市场经济。按理对很多 资本主义国家而言,市场经济是一种自由开放的经济 交易体制,算是比较成功的生活方式,因为它很自由 地希求各种各样的资源,但同时也存在很多弊病。如 果说学校、医院或者寺院的人,把市场经济的思想植 入到脑海中, 那就很危险了。

听说有些医院认为病人越多越好,为什么呢?因为赚的钱就多,甚至有些科室中的医生互相询问:"最近生意怎么样?"有些学校也是如此。当然,像医院、学校、寺院等场所,不可能所有的付出都是免费的,它需要基本的资金运转,但是这种公益性质的机构与盈利机构应该是不同的。

如果学校也为了赚钱,根本不考虑教师数量和教学质量,只是拼命地收学生,然后对学生置之不理,也不传道授业,男生女生全部聚在一起,违法乱纪也不予理睬,只是为了收取学费的目的,这样无法提高教学质量。同样,有些佛教道场卖门票,很多修行人外出化缘,最后真正佛教的精华——闻思修行,也没办法提高上去。

当今社会面临着危险状况,原来是非常贫穷的社会,现在稍显富裕,人们却认为什么都不重要,唯有钱财重要,此时伦理、道德、信仰,包括修行境界,全都受到损害。尤其修行人把自己的思想或者说专注点,放在金钱上面以后,定位就已经错了。

其实出家人的生活异常简单,不需要过多考虑,不像在家人要养孩子、照顾老人等等很多压力,现在城市里的人,问谁都说压力很大,我问一些西方人,他们也觉得压力很大,只是问一些偏远地方的人,比如藏地的有些人,他们会说:"啊?什么是压力?"也许他们文化不高,不知道什么压力,还也许是经济社会的巨大冲击还没有遍及到那些偏僻、隐蔽的地方,才致使很多人不知道压力,"谁也没有压我,怎

# 么有压力呢?"(众笑)

所以,有钱财的人其实是不快乐的。

在学院搞建筑的一个比较大的老板,他算是腰缠万贯的人了,刚刚我还没有来经堂之前,就听到别人对他说:"某某老板,你非常成功!"他说:"成功啥子哦,压力大得很!"他这几年以来,从世间角度看,算是很成功的,但是内心当中没有满足感。而作为一个修行人,内心的宝藏是可以拥有的,对内心稍微有所认识,即使你变成乞丐或任何身份,心里有证悟的境界就会有满足感。世间的身外之物,有没有都可以,无所谓,只要简简单单的生活,无须过多的要求。

如果自心中没有这种境界,的的确确是金钱越多越不满足,不断地追求,最后在追求的过程中倒下了,倒下后断气了,断气后消失了,消失后我们藏族人念一些"嗡玛呢巴美吽"而已。

所以,应该挖掘无穷无尽的心灵宝藏,前辈大德 们、成就者们都会这样,谁拥有心灵的宝藏,谁才是 快乐的人。曾经富有被说成"万元户",后来说成"千 万户""亿万户",如果我们没有心灵的智慧,即使有 再多的财富,可能也觉得不成功、很贫穷,这是真实 的现象。

## 品食之最禅妙味,断饥饿恼当日瓦!

人们都特别执著饮食,实际上最好的食物是佛法中禅定的美味,即修行的禅悦,通过禅食断除饥饿的苦恼才是最好的,因此我们不要天天耽著世间的美食。现在多数人特别贪吃,有些佛教教义中说,贪吃

的人心很散乱,修行不成功,这也是事实。

有些人从早到晚,所说、所想、所做,心心念念 贪的都是吃什么,这样不要说出世间的修行境界,连 世间的事业都无法承办。尤其是大城市里,很多人特 别耽执吃喝,不爱阅读、不爱修行,甚至对艺术、哲 学都兴味索然,整天喜欢吃活的青蛙、蛇、虾、兔子、 獐子,等等等等,反正除了人以外什么都想吃,这样 的人很可怜。

有时候看到世间人的所作所为,不得不叹息。在 自己所处的环境,该做的有意义的事情都没兴趣,也 没人引导。而无意义的,甚至造恶业的特别可怕的事 情,一个比一个擅长、一个比一个兴趣盎然,这种行 为特别可怕。我们应该修行禅定的功夫,有了这些, 根本不会贪著世间的食物。

尤其是很多中国人现在特别贪吃,你们可能知道,有本书叫做《舌尖上的中国》,非常畅销,好像还出了二,电影、微电影等也做得特别多,我想它为什么这么畅销,专门看了,结果是各地的美食,怎么杀、怎么弄都交代得清清楚楚,这本书造的业很可怕。我觉得从这上面可以看出很多人的追求、水平、兴趣到底是什么,体现出人们的价值观原来已经建立在这样一种吃吃喝喝的状态上,除此之外更高的艺术、信仰、宗教、科学、为人类创造更美好的家园等方面,确实已少人问津。

《妙法莲华经》中讲:"法喜禅悦食,更无余食想。"佛法的喜悦和境界,是美妙的禅定食,除此之外,世间的一切食物都不如禅食的意义大。

人们的贪心特别大——最初人类可以直接享用 天界的禅定,后来因为人的贪心越来越大,世间的地 味就慢慢消失了,人们都贪著食物,互相产生各种争 论<sup>73</sup>。

作为修行人,一日三餐是必要的,但是一餐准备过多的食物,恐怕就没有必要,浪费、炫耀和奢侈,均可显示出人类的无知。大家应该过简单的生活,越简单越快乐,心也越发清净,这样的生活是有意义的。

#### 喝饮之最念甘露,彼无间断当日瓦!

前面颂词说了财富,之后又说饮食,下面讲所喝的饮料。最好的饮料,虽然在广告上,一会儿说可口可乐,一会儿说百事可乐,一会儿说娃哈哈,一会儿说香飘飘(香飘飘是粉,里面需要加水是吧?)莫衷一是。这些好不好呢?也许好,但是它为什么可以留存那么长时间,里面有很多"东西",也有一些不可思议的"加持"。

最好的是什么呢?是正知正念,觉悟的甘露,也是无死的甘露。大家都喜欢得加持品、甘露水,但最好的饮料是心性的证悟,始终用正念来护持,无有间断。

当然,有些人说矿泉水好、有些人说咖啡好、有些人说绿茶好,白茶好、黑茶好、红茶好,茶有各种颜色,还有花茶等各种品种。如果我们有正知正念和觉悟的境界,就永远也不可摧毁,对身体也没有任何

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>《俱舍论》云:"先前有情如色界,尔后渐次贪执味,懈怠者作积蓄后,具执著者封地主。"

的副作用。有些饮料喝了以后,暂时你不会察觉,但 是再过一段时间,在你的身体里慢慢变成什么却很难 说。所以说,断除烦恼、获得快乐的甘露,就是修行 中最美妙、最可靠的饮料。

《赞法界论》里有一句话说:"如人饮甘露,热恼悉皆除,若证法界性,烦恼热皆弃。"这样的境界非常重要。我们常讲"如人饮水,冷暖自知",在禅宗中,这是一种永恒的修行境界,修行时自己完全了知。

可是饮料有没有这样的作用呢?很难。因此才要修持永无间断的正念,永无间断的正念是什么?尚未认识心的本性的凡夫人,一会儿有正知正念,一会儿又间断了,间断的时候做很多坏事。如果有恒常的正念,无论到哪里,随时随地都用得上。我们很需要这样的正念,否则,跟出家僧众一起共修的时候,就具足威仪、精进;外在的环境稍有不足,就一反常态,变成另一种人。刚学佛的人也是如此,在寂静、清净的环境中,说话和观修均十分如法;但是换了一个环境,或者善友不在身边,就与之前的行为判若鸿沟。

我原来认识一个大学生,他刚毕业的时候,立誓一定要信仰宗教,一定要传播传统的民族文化知识,因为这些非常珍贵,这辈子即使舍弃自己的宝贵生命,也要弘扬佛法。发愿不吃肉、不喝酒、不抽烟……非常坚定具信。但是他参加了一个不太好的团队,过了三个月,变得又抽烟又喝酒。我有次看到他,他刚刚喝得醉醺醺的,他的世界天旋地转,眼睛通红。我当时想起他的誓言,他发的誓言如今在他的世界中还

有没有呢? 我只是一笑而过,没有说什么。这种人就是正念不坚固,消失得太快了。

但是有修行境界的人,年轻时立下的誓愿,年老时也失志不渝。我看过麦彭仁波切的大弟子协庆加查仁波切的传记,他在24岁的青年时期看到《法界宝藏论》,对《法界宝藏论》倍加赞叹,到晚年的时候,他的见解和境界也始终如一,在一生中没有间断过。还有我们的上师如意宝,他老人家年轻求学时的正念、境界,在一辈子当中都没有被环境污染而消失。现在的人,谁有不间断的正念?大家显而易见。

有时候我看到身边讲考的道友口才特别好,行为非常寂静,连走路都如理如法,特别注意,但是我又担心,他能维持多长时间呢?他以后在坏的环境里还会不会这样呢?我时常在内心中怀疑、矛盾、猜忌。

修行境界好的人则不改初衷,他在年轻时候的境界,到晚年或者离开这个世间,甚至换成来世的任何 一个身份,都仍会保持这样的正念。

此处讲到的正念甘露,该无有间断地喝,这是最好的饮料,无论花多少钱都值得,一瓶一万元也可以,因为里面有无间断的正念加持。比如年轻时喝了这种饮料,正念就会永无间断,最后离开这个世间的时候,这种味道也会存在。如果喝完后就吐了,或拉肚子了,这种饮料还是危险重重的,对吧?

#### 依伴之最觉性智,彼无别离当日瓦!

很多人都要寻找终身伴侣或者暂时的伙伴等等, 其实父母、子女、配偶等都不可靠, 你认为他是永恒 的,一辈子都会陪着自己,可是过一段时间他就跟别 人跑了,留下自己品尝痛苦,因此毫无可靠性。

最好的伴侣是什么呢? "觉性智", 觉悟的智慧 是永恒的, 永远不会离你而去。世间人很需要这样的 伴侣, 拥有这样的伴侣, 就会有独立生活和思考的能力, 否则会经常认为自己很孤独、很无能、很失败、 很寂寞等等。所以, 如果你要寻找伴侣, 觉悟的伴侣 是最好的。

傅大士<sup>74</sup>讲:"夜夜抱佛眠,朝朝还共起。"是什么意思呢?认识佛性就如同和佛朝暮共处,不像世间人喜欢和人朝夕相处。我那天看到一个佛教徒,她跟丈夫说:"你不要离开我,要陪着我,如果你离开,我会死的,我会……"我觉得她根本不像一个佛教徒。

有些世间人,看起来完全没有安全感,极度痛苦, 其实依靠一个人,或者依靠外境,想增上勇气是非常 困难的。我们来到这个世界是独自而来,离开这个世 界也会独自而去,生活在这个世界上,无论男女都应 该学会独立生活,否则确实非常可怜。

米拉日巴尊者也说过:"我因寂寞寻良伴,得伴空乐常相随,从此无虑孤寂苦。"我刚开始有点孤独、寂寞,寻找最好的伴侣,最后我得到了空乐无二的智慧,它始终陪着我,从此之后,我再也没有任何寂寞、孤独的痛苦。

<sup>74</sup> 傅大士(497—569),姓傅名翕,字玄风,号善慧。《续高僧传》称傅弘,又称善慧大士、鱼行大士、双林大士、东阳大士、乌伤居士。东阳郡乌伤县(今浙江义乌)人。南朝梁代禅宗著名之尊宿,义乌双林寺始祖,中国维摩禅祖师,与达摩、志公共称梁代三大士。曾说此偈:"夜夜抱佛眠,朝朝还共起,坐起镇相随,语默同居止,纡毫不相离,如身影相似,欲识佛去处,只这语声是。"

很多人都喜欢这样的生活,出家人在寂静的地方享受这样的生活,在家人也应该如是寻求。暂且不说空乐无二的智慧,因为那是认识心的本性的境界,即使你没有这样的觉性智慧,哪怕稍微有一些佛教方面的修行境界,你都不会孤独、寂寞、伤心、绝望。

世间人在生活中会遇到各种各样的情况,有许多人稍微遇到痛苦,就喊着:"我要出家,我要出家。"我经常跟他们讲:"你不一定非要出家,出家要深思熟虑,不能太武断。"生起出离心而出家是最好的,但这不是出离心。那么不出家能生起什么样的修行境界?很多人肩负着生活的责任,同时你也可以修行,在修行的过程中,世间的很多问题都会迎刃而解,妥善安置。

因此,最好的伴侣就是觉性,即使没有较高的修行境界,佛法、法本也可以是最好的伴侣。为什么很多人得孤独症、焦虑症、抑郁症?原因就是太执著了,对没有必要的事物起纷繁复杂的分别念,如果对心性有所修持,对自心稍微有所认识,就不会有这方面的痛苦。

无论是老人还是年轻人,佛教的修行不可或缺。 我看到很多老年人没有修行,没有念阿弥陀佛,特别 孤独。现在中国逐渐变成老龄化的国家,尤其是一些 大城市里的老年人,他们的孩子都特别忙,甚至在一 个礼拜、一个月中,连一次电话都没有,这样的确会 非常寂寞、伤心,但是如果有佛法的境界或修行,大 家都会很快乐。

#### 寻子之最觉性童,彼无生死当日瓦!

世间中大多数人会让自己的子女来继承家业,一定要有继承人,父母的儿子就是"传承弟子",要给他传授家里"最甚深的法"。

实际上最好的法子是觉性童子。认识自心本性的觉悟之心,它没有衰老、没有生死、没有痛苦,因此密法中常常讲"童子瓶佛身",就像文殊童子一样,生老病死无法对他做任何损害。因此说最好的继承者是认识心性,它无生无死。

世间子女完全不同,很多孩子是以车祸等各种情况离开人间,因此现在很多家庭成为无子之家,没有子女的家庭,每年增加七万多人,并且持续增长。本来因为计划生育,很多家庭都是独生子女,现在政策虽然稍微开放,但是要等他们成人,已经是二三十年之后的事了。有时候觉得世间人很可怜,所有的希望都寄托在孩子身上,但不长久,为什么?当你衰老的时候,他们有些不孝顺,有些已经离开了,无法照顾你。

每个人都应该寻求觉性和觉悟,即使没有觉悟, 死后躯体扔在哪里也应无所牵挂,只不过在世间人的 观念中这样可能难以接受。其实这副躯壳到最后无论 舍弃在哪里也应随遇而安,因为我们来到这个世界时 也是孑然一身,死时如果没有修行的境界,还是同样 地不断流转于轮回之中。所以,对轮回是否有出离心, 大家也应自我观察。

# 第十课

从字面上看,《当日教言》除了个别的颂词比较难懂,大多数都很好懂,但是修行和行持并非易事。在座的各位99%都是佛教徒,可能只有极少数人未曾皈依,但不管怎样,通过修习佛学、佛经,对你的相续一定会有很大的助益。人身难得、佛法难闻,我自己这样认为:今生中最幸运、最快乐,最有意思的事情,就是遇到了佛法。但是仅仅遇到还不行,对佛教的基本道理也应该有所认识,这样你的见解和行为才会有所改变,包括遇到生活中的各种违缘,才可以勇敢的面对。

现在讲的是帕单巴桑吉尊者对当日人们所说的教言,这个教言也是后人断除烦恼、解除痛苦的一个特别殊胜的窍诀。

## 空性中旋觉性矛,见无阻碍当日瓦!

此处的"旋"也可以是"挥",或者是"舞",是 挥舞之意,"旋"有多种意思。

此处见解讲得比较高,有些没有遇到过中观、密法、禅宗见解的人,直接接受其中的意义有一定的困难。今天的内容主要讲见修行果,这很重要。小乘、大乘和密乘中都有见修行果,这里所讲的是接近密法大圆满的见修行果,但我用的是近似于禅宗和大手印的方法来解释的,因为在座的个别人没有得过正式的密法灌顶。

颂词可以这样解释:在空性中,旋舞或者挥舞觉

性的矛,这种见解无有阻碍。大家都知道,见解很重要,任何一种知识都有它独特的见解,任何一个人都有自己的行为。见解,在世间来讲是一种观念;修行,是平时的生活;行为,是日常的德行;结果,可以说成效益。用通俗的语言可以这样来解释见修行果。

比如说,大学生和博士生都有各自的见修行果, 跟小学生的见解、修行、行为均不相同,所得之果也 是不同的。一个小学生最后的果是什么?就是小学毕业,一个大学本科生,他的果是大学毕业。所以,密 法的见修行果跟小乘的见修行果,也完全是大相径 庭。

而此处所讲的是大乘中最高的见解、修行和行为,见解是什么呢?空性中挥舞觉性的矛。不管显宗、密宗,证悟空性至关重要,没有空性的境界,谈什么样的境界都是好高骛远。空性的见解,有中观的观察方法,也有上师的直指方法,还有其他的表示方法。传承上师的书函表示方法,比如说密法中全知无垢光尊者的《法界宝藏论》,很多大德都是通过这部法证悟的,华智仁波切在《劝阅七宝藏》中讲它的功德时,前面其他的几个"宝藏"只用一两个颂词来赞叹,而讲到《法界宝藏论》时,却用特别大的篇幅来赞叹。

每个人证悟空性的方法都不尽相同,但不管怎样,在空性的见解中要具足什么呢?具足觉悟、觉性,就是密法中所讲的认识心的本来面目。我们经常讲见解通彻无碍或赤裸觉性,觉性指具有空性见解的、光明通彻的觉性,将觉性比喻成宝剑或矛,持着这个武器在空中挥舞的时候,没有任何阻碍。同理,依靠上

师的窍诀或者中观的方法来观察,最终会认识到心的本来面目——空性和光明无二无别,而这种觉性无论在任何时间、空间都无有阻碍。

但是凡夫人的心态是有阻碍的,本来是一件非常 微小的事情,却因心有阻碍,便无法穿透它。世间人 们在感情上、生活上或者自心中的各种小问题,在见 解无法突破和穿越时,就会非常痛苦。如果我们拥有 禅宗和密法的见解,就像兵器在空中挥舞无阻无碍一 样,心无挂碍,这个时候,修行继续护持境界,行为 无取无舍,果位无有希忧。后面会讲的。

所以,见修行果中最根本的就是见解。为什么我们讲《光明藏论》的等净无二时,密法的见解讲得特别多?而讲《中观根本慧论》和其他中观论典的时候,也是中观的空性见解讲得非常广?只要有正确的见解,随后的修行和行为会非常容易,如果在见解上没有通达和突破,那么言说其他怎样的境界也毫无意义。

显宗和密宗都很注重见解,学佛也是学见解。所谓的见解,在不同场合有不同的定位,比如说我是一个小乘行人,我的见解就是人无我的见解;如果我是大乘佛教徒,我的见解就是中观的空性见解;如果我是禅宗或密宗的修行人,那我就应该有在此基础之上的明心见性的见解。见解分不同的层次,如果我们真的有空性和光明觉性的见解,任何时候都会自在。

世间上很多人心有障碍,有抑郁症等,有些修行人也非常苦恼,这是什么原因呢?就是没有通达见解,没有认识心的本来面目。

前一段时间,我在北京遇到一个90年代非常著名的中国商人,他是一个上市公司的老总,90年代时去美国深造,将掌握的网络技术在中国开发之后,很多钱落到了他的腰包。他说那时的他特别狂妄,觉得太幸福了,一会儿包个飞机跑到巴黎去喝咖啡,一会儿又包机去三亚等等,什么都享受过,但后来可能因为竞争越来越激烈,心态也越来越浮躁,压力太大了,在很多媒体前都公开承认过自己得了抑郁症。遇到我的时候,他说:"我特别痛苦,一直熬不过去,有什么办法?"我想也没办法讲密法,让他念一些咒语吧。这种情况,如果通达了通彻的觉性,就可以用上,但是有些人的觉性之矛用不上。

原来华智仁波切说过,本来想用通彻觉性的矛来刺穿对方、摧毁怨敌,但是还没来得及用,矛杆就断了。本来不太愿意披上《入菩萨行论·安忍品》的铠甲,但是不得不披,因为在敌人面前只能修忍辱。所以,在遇到较差的对境时,在违缘面前,很想安住在大圆满的境界,但是力不从心,安住在禅宗明心见性的境界也无能为力,只有把《入菩萨行论·安忍品》的旧铠甲披上,以修安忍来保护自己,只要别人不刺入自己的身体就可以。若修得很好会用上觉性的矛,实在不行,还是披上安忍铠甲吧,华智仁波切都这样,我们更不必说。

刚才我和法师们开会时,有一个堪布,显现上眼睛红红的,一直在跟另一个堪布说话。我想,可能每个人都有心态不好的时候,在别人的眼目中会认为: "此人是不是没有证悟空性啊?为什么会这样?"有 很多疑问。

可能道友们在天气很好、身体不错,周围也没有 违缘的时候,心态就好,也喜欢讲修行的话题——"我 的见解是什么、修行是什么、上师是什么、所修的法 是什么、唱的歌是什么"等等,讲得很多,但是遇到 违缘和不顺的时候,就很难再想起你的上师、你的教 言、你的佛法,也想不起能用得上的窍诀。但不管怎 么样,我们还是尽心尽力吧,修行人也不可能很快就 把一切所学都运用自如。

以上是讲见解方面。

#### 无念中放无散哨,修无沉掉当日瓦!

见修行果当中,现在讲修,修行是在无有动念的状态中放无散的哨。一般要保护国王、保护珍宝等等,才会站岗放哨,此处是指具备见解以后需要修行,怎样修行呢?是在没有起心动念的无思、无修、无散的状态上修行。这是什么样的修行呢?这种修行无沉无掉,没有内在的昏沉,也没有外相的掉举。意思是说,在得到一定的见解后,最初是有修的,修加行、禅定、风脉明点、光明等等,但最后达到一定境界的时候,其实也没什么可修的。

在见解无有散乱、无有间断的状态中,护持通彻 无碍的觉性相续,这个时候没有沉掉。

不会一直瞌睡地往内昏沉,最后全无所知,就像昨天讲《现观庄严论》时,有些人听不懂就睡着了,有些人虽未睡着,但是打哈欠,有些人睡着了以后, 开始打呼噜。这恐怕就是"依教奉行"吧,因为我在 讲课之初说过:"你们听不懂就好好睡觉。"后来果真如此,这叫做昏沉。

有些人是掉举。人虽然坐在听法的行列当中,但 是心已经飞到外面去创造新世界去了,这种情况也时 有发生。

真正的修行,既没有昏沉,也没有掉举,却在护持自心的状态。比如说已经认识了心的本性后,无论在任何状态中,没有昏沉,没有散乱,但原本的状态始终不会舍弃。

以前米拉日巴尊者的一个弟子问他:"像大海那样的心值得接受,可是波浪一样的分别念涌来时很难接受。"米拉日巴尊者说:"其实波涛不离大海,只是你自己不认识而已,如果你始终护持波涛的本性,那么大海的本体从来也不会离开。"

从修行上讲,我确实很惭愧,观察自己时,内心状态并不好。但是理论上,许多传承上师的教言,的的确确在耳边听了无数次,从理论上知道什么是见解、什么是修行。修行分一般的修行和最高的修行,这里讲的是比较高的修行,这种修行,无论你是沉睡或是觉醒,你的状态没有外散也不会内收,始终都可以在原有的光明和空性无二无别的状态中度过,这就是真正的修行。

如果学了《七宝藏》等密法或者禅宗的相关道理, 就应该知道,真正的修行无需刻意。当然刚开始时需 要特意打坐,很多道友都问怎么打坐,其实这是初学 者的行为,到最后无论行住坐卧、吃饭说话,在任何 场合都能处于护持自心本性的状态,这就是修行。这 种修行境界,远离昏沉、掉举,更没有散乱,是非常好的修行状态。所以这里说"修无沉掉当日瓦",每 颂后半句的意义都非常重要。

# 见、修、行、果中,下面讲行为: 自性无灭修妙力,行无取舍当日瓦!

以上讲了见解和修行,那么行为是什么样呢? 行 为就是把这种修行的状态,现前在你的身语意上。之 前讲见解无有阻碍,修行无有沉掉,自性无有灭尽, 其实它是一种光明的妙力或妙用,不断地持续护持这 种妙用,这叫做行持。所以颂词是"自性无灭修妙力", 我们理解这些词汇的时候,希望大家要尽量逐字去理 解其中的意义,千万不要随便乱改。

前一段时间,我们这里要求排版《大圆满心性休息大车疏》,在排版的过程中,我还在汉地,有人在电话里跟我说:"里面有特别多的错误已经列出来了,怎么办?"我说:"我回来以后再看看。"结果回来以后花了很长时间校对,好像有一两个错别字,其他都没有错,我想怎么错了呢?前两天我打电话问是谁改的,有个道友说:"这是我们那天反馈的。"我说:"反馈的人到底是你还是谁?""是我,大多数都是我。"我说:"你改的是错的,为什么要改?""因为我看不懂,所以改了。"(众笑)

看不懂就随便乱改,这是不合理的。希望以后校对法本不要改,以前无垢光尊者、麦彭仁波切的论著,他们的一些传承弟子连很明显的错别字都不敢改。我们原来校对无垢光尊者的《七宝藏》时,本来非常明

确、明显的错字,也疑惑到底是不是错字呢?我们都不敢改,只在旁边放一个括号,比如说德格印经院的版本、纳唐的版本、拉萨的版本、北京的版本,各是什么样,把不同版本里不同的字标注在括号里。

但现在很多道友,不要说显宗,连密法都无所顾 忌地随便改,看不懂就随便乱改。去年有一个男众校 稿的时候也是如此,可能是自己心态不好还是怎样, 也改得一塌糊涂。希望大家不要乱改前辈大德的法 本,我们没有这个资格。

有些特殊开许的翻译和讲记,可能不得不做一些润色,但是有些重要的问题,不问作者,也不问传讲者,随便删掉一段是不行的。其实这与做讲记的人的心态有关系,比如说他特别喜欢中观,中观的部分就原原本本地保留,他不太喜欢世间知识,凡是世间知识全部删掉,最后一看讲记,我的心都很疼!对修行人来讲,这一段话不应该保留,但是对一些世间人来讲,他们很喜欢听,我特意说那些话是专门针对他们讲的,但是讲记中全部都砍掉了。当然,对你们来讲可能此中分寸难以把握,但还是希望你们重视,不要认为这没什么,砍掉!砍掉!砍掉!

做讲记的人,每个人的喜好不同,有些人喜欢加, 有些人喜欢减,有些人比较中等,掌握分寸,希望你 们应该多研究,不要随心所欲,这样不好。比如现在 讲的颂词,倘若你不懂,自性应该不是自性,无灭应 该是有灭,这样乱改一气,便失去了本意。

因此希望以后不要更改诸佛菩萨的金刚语,比如说无垢光尊者的有些教证,明明是经典出处有误,但

是我们都不敢改,最多加个括号,打个问号,表示此处有疑。

你们一定要注意,以后千万不要乱改法本,不然 即生当中也可能现世现报,故意篡改有很大的果报。 很早以前我翻译的《佛子行》,有一个人刚开始学佛, 完全不懂,他就乱改《佛子行》,还印很多本给大家 发。后来他一生之中出现很多违缘,修行不成功,故 而我一直认为他当时是故意的,这样不好。

从因果上讲,藏传佛教对法本非常重视,尤其是翻译。比如说我所讲的课程,我已经亲自交给你们,你们可以做一些讲记,这是有特殊开许的,可能不要紧。但是我翻译的显密法要,除特殊情况,希望大家要认真对待。

比如这一颂,你从来没有学过,或者不懂原文, "自性无灭修妙力",是不是不懂就改得面目全非? 这样不合理。意思就是说,行为是不断去护持见解和 修行中的境界,护持的过程中,行为无取无舍。暂时 对初学者来讲,行为肯定是有取舍的,行持善法值得 接受,是取,而十不善业等的恶法,该舍,有取有舍。 但是在究竟的行为中,无取无舍。

很多人一讲到佛法,就只是以一个初学的行为来判定,"这个人会不会吃肉?吃肉就不好。""这个人有没有道德?有道德就很好。"用部分行为,作为整个佛教的规范或行为准则来衡量。但这是个别佛教徒的行为,行为的背后是离不开他的见解和智慧的,如果他的见解和智慧高,肯定会突破一些世间常理。

比如说真正的大成就者,会行持很多无有取舍的

行为,这种行为在禅宗当中有,密法当中也有,但以初学者的见解是无法接受的。包括汉地很多人对修行人的要求,只看个别人的行为,因为除了行为以外,根本不了知他内心的智慧。但是有些佛教的见解,很可能在某些情况下与社会道德、佛教戒律以及公认的行为规范相违。

有一些显密成就者,提到最高的见解"烦恼即菩提"时,确实是证悟了这样的智慧,在他们面前,就不需要有初学者的约束。就像一所学校的校长,小学三年级的纪律对校长的身份来讲,他已经突破和超越,不一定要遵守小学生的行为准则。比如说小学三年级的时候不准抽烟、喝酒,但是你当校长的时候就不一定,某些特殊的情况是存在的。

不过我们没有他心通,没有真正的智慧,有可能有些人装成大成就者、修行人等等,内在任何修行、境界、智慧都没有,外在行为上却显现无取无舍。所以,莲花生大士说<sup>75</sup>:你的见解再高,行为要像细粉一样小心取舍,不要过于狂妄,否则就是疯狂行为。

佛教的行为都是按照戒律的标准来衡量的,这样很好、很保险,但是我们要知道,佛教的行为跟见解配套,一个人的修行和行为跟随他的见解。见解也高低有异,分小乘、大乘、显宗、密宗的各种见解,当然见解也需要你的智慧能跟上。

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> 《前行引导文》云:"邬金莲师对国王赤松德赞说:'君王,我的密乘见解极其重要,行为不能偏堕于见解方面,否则善空恶空黑法漫布,将成为魔见。同样,见解也不能偏堕于行为方面,否则将被实有和有相所束缚而无有解脱的机会。'又说:'是故见比虑空高,取舍因果较粉细。'"

#### 四身无别自心圆,果无希忧当日瓦!

见修行果中,下面讲果。

先通达见解,然后修行,最后通过行为现前果, 果当中讲法身、报身、化身、本性身,这四身圆满于 自心之中。并不是有些人所想的那样,我们现在修法, 最后获得一个具有相好的化身果位,这时有报身、有 法身,也有本性身。

除心之外寻不到四身的果位。密法和禅宗都讲, 心的本体是空性的,空性指法身;它的自性是光明的, 称为报身;空性和光明无二无别,这叫做化身;三身 在心的本体中本来自性圆满,这叫做本性身。每个人 返观自心,认识自己心的本性时,其实这四身就已经 圆满了。

我们说"一切众生具有如来智慧德相"<sup>76</sup>,当佛陀成就的时候,已经现前了这样的果位,这是以自性清净身和离垢清净身两种方式来讲的,每一个众生,都具有自性清净身,在希求果位方面,没有希望也没有担忧。

有些修行人非常担忧,"我什么时候能证得好的结果?"好像离自己本性的果位越修越遥远一样,很担心也很伤心,很希望快点现前果位,或者快点看到本尊,看到佛菩萨的化身等等,但这是心向外求。

讲禅宗的时候很明显,讲密法和窍诀的时候也知道,真正的果,在心的本体中已经圆满具足,从来没有观过心不一定知道,如果你返观自心,当你成就的

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 本师释迦牟尼佛在菩提树下,夜睹明星而悟道,所讲的第一句话:"奇哉!奇哉!一切众生皆具如来智慧德相,只因妄想执著不能证得。"

时候,只不过是认识自己心的本性而已,除此之外也 没有从很远的地方,找到一个特别明显的东西。每个 人的开悟,是从心上开悟的,并不是从外面获得的。

因此说"果无希忧",密法中也是到最高境界的时候,无有顾虑、无有担忧、无有希望。现在我们可能没有达到这种境界吧,会患得患失,想很快现前成就,其实你越担心、着急,越得不到真实的果位。反过来说,烦恼的本性也是自己的心。

#### 轮涅根本归自心,心无有实当日瓦!

轮回和涅槃的根本, 归根结底可归纳于自己的心当中, 而心没有任何实有的本性, 这就是给当日瓦和我们的教言。意思就是说, 释迦牟尼佛所转的大乘法轮中, 第二转法轮讲空性, 第三转法轮则主要讲心性、光明、如来藏等等。一切万法抉择为自己的心, 清净涅槃的成就之法, 以及不清净的轮回烦恼之法, 全部都归于自心。

在学习《中观庄严论》等很多唯识道理的时候, 也知道"万法唯心造"。"涅槃与世间, 无有少分别。" 《中观根本慧论》中是这样讲的。知道所有的轮回、 涅槃, 归根结底就像萨绕哈的道歌里所讲的, 归于自 已的心。

而心到底是什么样呢?其实心并不是一个实有的东西,唯识宗虽然在个别论典中承认是一种明清的本体,但是这种本体,按照中观第三转法轮的智慧进行抉择的时候,它也是远离四边八戏,没有任何实质的。

我今天在微博里说<sup>77</sup>: 所有的烦恼,它来源于自己的心,而心就像空中的云彩,它来于虚无,最后也归于虚无。虽然显现上是存在的,但它不会留驻,也不会伤害任何一个人,除非我们把它当作真实的东西。

如果把它当作真实,烦恼是真实存在的,心也是真实存在的。但如果去仔细观察,对于每个人来讲,外在世界的一切物质,全都是用心来造的。如果你没有心,又怎么能接受外在的法呢,所有外在的法,全是梦中的外境一样,依靠心而想的。而心的本体,从时间上讲,就像《金刚经》中所说的"过去心不可得,现在心不可得,未来心不可得",从密法的窍诀来讲,心没有颜色、没有形状、没有本体、没有生灭等等。此时我们特别耽著的法到底是什么?我们认为外境有金银财宝、轿车洋房、俊男靓女,好的进行追求,不好的进行排斥,但这一切的操作者是谁呢?就是我们的心,如果心没有参与,对于外界所发生的一切的一切,会不会忧伤或者欢悦呢?都不会。

不必多言,我们稍微内观自心就会了知,从小到 大,从无始以来到现在,所有清净和不清净的轮涅显 现,除了心以外都没有。当我是孩童的时候,我对玩 具特别执著,但这是我的心造的;当我成年的时候, 我对事业等方面非常执著,这也是我的心造的;当我 晚年的时候,我对健康和家人很关心,这还是我的心

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> 2014 年 7 月 16 日的上师微博:"我们的烦恼全部来自于心,而心,又如掠过天空的云彩。它来自虚无,归于虚无,不会停留,也不会伤害谁。除非是我们一开始就把它当真。"

造的。所以, 心在轮回中扮演着非常重要的角色。

我们要知道,"心无有实当日瓦",一切的根本就是心,当悟到了心的本性时,就是成佛,没有悟到心的本性时,就是轮回。但是心的本性不是依靠其他而悟,而应该是具有加持的传承上师,依靠个别的言教来直指,直指之后,当你返观内心的时候,"哇,原来就是这么简单!"恍然大悟。就像麦彭仁波切在《大圆满愿词》中所讲的一样,"噢,原来心的奥秘是这么简单啊,只不过无边无际的芸芸众生,都没有在这方面内观,因此他们一直在漂泊、一直在迷茫、一直在狂妄、非常可怜。"

这时你也应该知道,这是最重大的事情,一切获得中最大的获得。我们在世间获得的只是部分,比如说有些人追求钱财,有了钱财以后还不够,还需要地位,有了地位的时候还不行,还要其他的,"部分"无法满足"一切"。

如果我们追根究底已经掌握了心的本性,认识到 心的本来奥秘的话,那就像树根已经砍断,树叶、树 枝、树花、树果也全部会倒。同样的道理,如果抓住 了心的本体,那么外在一切的一切,全部都会掌握在 你自己的手里。

本来还想讲,但是我要开会,没有时间了,谢谢!

## 第十一课

《当日教言》中用不同的比喻来阐明修行,这几 天的教言,讲了一些密法还有禅宗最高的境界。今天 所要讲的是,所有的过患、烦恼、错误均不可得,就 像空中的云彩或者山谷的风,用很多比喻说明这个世 界非常广阔,没有烦恼、没有我、没有自性。

只是我们还没有达到这种境界,达到这种境界确实很快乐,我相信很多人通过闻思和修行,会达到的。也特别希望你们在短暂的人生中都能值遇佛法,遇到之后不是停留在形象上,而是成为一个真正的修行人。刚开始依止善知识,次第去闻思,然后自己实修,这样做临终不会后悔,这是人生中最重要的一件大事。

## 现贪嗔如鸟无迹,不耽觉受当日瓦!

我们时常对悦意的对境产生贪爱之心,对不悦意、不可爱的对境产生嗔恨心,贪嗔都非常强烈,人们经常在相续当中冒现贪嗔烦恼。对于我们这些地地道道的凡夫人,贪嗔烦恼对相续是有损害的,非常可怕,一旦产生贪心,不管是贪人、贪财,后果都很恐怖,产生嗔恨心也有特别大的后果。但是如果认识了心的本性、烦恼的本性,那么贪嗔就像一群飞在空中的鸟,飞过之后,根本不会留下任何痕迹。同样,所产生的贪嗔之心,也只不过是显现罢了,它真正的本体了无可得。所以,贪心、嗔心等一切感受,都不要去耽著。

但是虽然口头上说"不耽著贪嗔之境",实际却难以做到,你可以用中观的方法进行观察,这种方法虽然会慢一点,但却具有非常大的作用,或者你也可以用密法的窍诀来观察。总的来讲,一旦了悟贪嗔的本性,那就没有什么能损害你。

以前禅宗的第三祖<sup>78</sup>也讲过:"但莫憎爱,洞然明白。"我们只要不对憎恨的对境生起嗔恨,爱恋的对境生起贪欲,这个时候会"洞然明白",意即恍然开悟。凡夫人经常心生贪嗔,无始以来都被贪嗔所害,我们都是它的受害者吧?有些修行人,虽然很想做一个好修行人,可是一产生贪嗔之心,就没办法对治,但如果稍微认识了心的本性,从道理上也会明白,"噢,贪心和嗔心只不过是心的一种映射而已,实际上在法界中从来没有动摇过。"

比如说波涛虽然显现上汹涌,但实际上是如如不动的,可惜懂得此理的人少之又少。现在人与人之间很多的不愉快都因贪嗔而引发,因为贪爱而产生嗔恨,因为嗔恨而发生种种冲突,甚至国家与国家之间也产生巨大的矛盾等等,导致死亡的人数相当惊人。

可能学院的人不一定知道,今天国际上有个比较大的新闻,载 298 个人的"马航"客机,可能是被乌克兰所击落,飞机在空中就已经解体,尸体全部落下来,一个人都没有逃脱,好像机内还有多名国际艾滋病协会的专家,有人分析是乌克兰准备打普京,搞错

\_

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> 僧璨(公元510年—606年),又作僧粲,曾跟随二祖慧可学佛数年,后得授与 衣钵为禅宗三祖。曾著有《信心铭》传世,《信心铭》的开头便说道:"至道无难, 唯嫌拣择,但莫憎爱,洞然明白。"

了飞机。不管怎么样,一下子就死去了那么多人,生命很脆弱,"马航"今年不断地发生灾难。我在想:这些人在飞机上,事故发生的当下不知道是什么样的心态,总之全部都已经离开了。(我出门做飞机的时候,也经常产生很多无常的分别念。)

同样,世间中因个人的冲突而互相杀害,也是由 嗔恨心引起的。如果在座的人都是开悟者,贪心和嗔 心并不会特别强烈,产生贪嗔会认识它的本性,在与 这样的人相处的时候也会非常快乐,不会因为一些小 事而徒增烦恼,自己的生活也会过得无忧无虑。一些 修行境界特别好的人,比如我认识的几个喇嘛,不知 道有没有证悟,但从外相上看是有的,无论发生什么 事情,在他们眼里好像都无关紧要,不会突然产生极 大的烦恼,然后非常痛苦,我们也希望懂得心的本性。

《当日教言》是一个非常殊胜的教言,你们日后如有时间可以把它背下来,这样在生活中产生特别猛烈的贪嗔烦恼时,就会想起它像空中的鸟迹一样无踪无影,当下即逝、无足轻重,特意去执著、痛苦,只不过是自己愚痴罢了。上师的教言自然而然会出现在你的脑海,如此便非常容易安住在这种境界当中。

#### 法身无生如日轮,光无明蔽当日瓦!

认识了心的无生空性的本来面目,这叫做法身。 我们经常讲上师是法身无垢光尊者、法身金刚上师, 用法身来表示。自心从本体空性方面讲是法身。

法身在此处比喻成日轮, 光明自然具足, 报身以 日光来比喻, 化身是从光能够无有偏袒地照射到一切 所缘, 成熟万物的能力方面来比喻的。

我们知道,真正的觉悟或者说法身,就像日轮一样没有盈亏,不同于月亮或其他,永远都是光明自然具足的方式而存在,而且它的光并不会因为遮蔽而忽明忽暗,是始终如一的存在。自性清净的法身,每一个众生自性如来藏的光明,按照无垢光尊者的《七宝藏》所言,都是以五种光、五种功德的方式自然具足。当你还是众生的时候,这种法身的光明自然具足,最后你现前成佛的时候,也只不过是现前而已,原来所具足的始终无增无减。这种法身本空的道理,在认识心的自性光明时才会明白。

很多人认为所谓的光明,就像太阳光、灯光,或者其他的光那样,一会儿亮,一会儿暗,其实不是这样,不认识心性光明的人,可能会用比较明亮的光来表示,但实际上它远离了一切愚痴、黑暗,是一种能照耀一切的佛性。我们现在无法理解这样的境界,只有通达这种境界的时候才知道,法身是恒常的,是光明和空性无二无别的。

这里所讲的法性如日般的光明,对每一位修行者而言,从来都是以无离无合的方式而存在的。这在有些经论<sup>79</sup>中叫"如来藏",有些经论<sup>80</sup>中叫"了义的文殊菩萨",有些经论<sup>81</sup>中叫做"智慧明点"等等,有不同的称呼方式。只不过我们现在只能以盲人摸象的方式,凭自己的分别念,大概地认识法身光明就可以了。

<sup>79</sup> 指开显佛陀第三转法轮的经论,如《宝性论》。

<sup>80</sup> 如《文殊静修大圆满》。

<sup>81</sup> 如《大幻化网总说光明藏论》。

#### 相续念如空室贼,实无得失当日瓦!

在没有认识心的本性时,心中的动念是有利有弊的,而认识以后,动多少念头也不会有害。一天当中,相续中一会儿显现嗔恨心,一会儿生起信心,一会儿产生欢喜心,各种各样的动念,对证悟者来讲不会有害,不必担心。

还没有证悟的时候就会特别担心,"我刚才产生了一个嗔恨心,'嗡班扎萨埵吽……'我错了。""我刚才睡着了,产生了一种愚痴心。"产生好的念头时,就高兴得手舞足蹈,"我昨天做了好梦,好幸福,今天我好开心啊,整个世界是那么的美好啊!"旁人看来也非常欢喜。我们就在这样的痛苦和担忧的状态中患得患失。

但是有证悟境界的人对这些不以为意,就像是一个空的房子里入了盗贼,没有什么可担心的,如果家 里财宝盈满,进了小偷才会惊慌失措。

前一段时间有一个道友说:"我的房子被撬了。" 我问:"丢了什么东西没有?"他说:"所有的包全都 被偷了。"我想是不是他家里藏有金银、玛瑙、珊瑚, 其实也不是,"所有的包"可能是指加持品吧。

如果屋里没有很多财富则不会担心。以前米拉日 巴尊者正在苦行,身体都变成了绿色,特别虚弱。有 个猎人供养了他一块肉,就像释迦牟尼佛苦行以后, 有人供养奶酪一样,他食用之后,产生了极大的空乐 智慧、觉受,就唱起道歌:以后最好不要锦上添花, 雪中送炭最重要,对一个苦行的修行人做少许供养, 功德也不可思议。 剩下的他舍不得吃,将肉放了起来,过一段时间 发现肉里面生了好多小虫,他又觉得小虫的食物自己 不该吃,而产生悲心,随即把肉处理了。他在山洞里 临睡前想:现在一无所有,又要开始吃荨麻了。

这天晚上,小偷来了,四处摸索,一无所获,米 拉日巴尊者哈哈大笑地说:"朋友,我白天都找不到 任何食物,难道你晚上会找到?"小偷也哈哈大笑起 来,觉得自己确实有点愚痴,这个修行人怎么会有食 物!他坐了一会儿,没有跟米拉日巴尊者谈话,很难 为情地走了。《米拉日巴传》里讲,那个时候他证得 了无有任何担忧的境界。不像有些道友一样,"门被 撬了,我的包全部被偷了,这几天心情都不好。""什 么包啊?""就是以前发的唐卡,还有……"

这里讲的是什么呢? "实无得失"。真正认识本性的话,产生贪心、嗔心都没有得失,远离担忧。在这种境界中,阿底峡尊者也说过: 你一天产生一百个分别念,也都是法身智慧。

可是我们现在还不行,所以,很希望每个人通过修行,在短暂的人生中达到这种境界,达到这种境界 绝非易事,但也绝对会比之前有进步。以前你对相续中产生分别念特别担心,但到最后就像老人看孩子的玩耍一样。凡夫人的确容易产生贪嗔之念,但是只要你观察它,这些贪心、嗔心也不会有那么强烈的危害。

很多人特别执著世间形形色色的事物,他们的痛苦和执著相当可怕,如果稍微在佛学方面有一些修行境界,不会那样痛苦。因此,对得失不要有特别大的执著。

#### 受无踪迹如水纹,莫逐妄相当日瓦!

这里每个颂词都非常好,哪怕我们只记住一个偈颂,生活中的很多问题都会迎刃而解。

生活中痛苦、快乐或者无苦无乐的无记感受,当下你觉得是实实在在存在,快乐的时候,手舞足蹈、喜上眉梢。就像世间的有些年轻人,当他成功或者得到所喜欢的东西时,开心得不能自已,当他失去了自己所喜欢的东西,又痛苦得不能自拔,实际上这就是凡夫愚痴的心。

"沙屋倾颓时,愚童哀极泣。"《入行论》里不是讲了吗,沙子做的屋子倒了以后,孩童非常痛苦地哭。有些凡夫也是这样,失去了名声,或者失去了最心爱的东西时,就痛苦得哇哇大哭,其实如果去观察,没什么大不了。人生中失而复得的情况也时有所见,得到的时候,也不必过于欢喜,都要拿捏分寸。

对这种感受不要去执取,在你快乐或痛苦的当下,如果仔细观察,它是不存在的,就像水里的波纹,出现以后即刻就消失了。生活中快乐和痛苦的许多感受也是如此,总结自己以前的人生就可以了知,只不过没有人指点迷津。

我经常想:大学生们正处在人生的转型期,如果在大学生活中给他们植入一种苦乐教育,教他们苦的时候不要太伤心,"伤心什么呀? 哭什么呀? 没有什么可哭的。"快乐的时候也不要过分的快乐,不然很容易"爆炸",过犹不及,对苦乐都要掌握分寸。其实苦的时候大地还存在,乐的时候天空还存在,这也是一种教言。因此,我们不要特别耽著世间的妄相,

没有意义,如果不耽著,外界的现象不会对你的修行有障碍。

就像我那天讲的,现在一些世间人,对修行人的看法是什么呢?"哇,你们吃肉啊?你们可不可以结婚?可不可以……"只看行为,他根本不知道我们到底有没有执著、有没有智慧、有没有真正的德行。看到一个出家人就说:"出家人出现在人群中了,你们出家人怎么会出来呢?"好像出家人应该永远住在时间,不可能出现在人群中。当然,他们的很多理念是跟媒体、影视、小说有关,一些大德高僧、密宗大师,要么是怪模怪样、一败涂地、走投无路的人。但实际上佛教真正的教理并不在形象和行为上,佛陀也讲了,没有贪执的时候,享受也可以,倘若有贪执,哪怕是一点点,也会起作用。

华智仁波切有个小木碗,他特别喜欢那个木碗,不管到哪儿都带着。有一次他到蒋扬钦哲仁波切那里,蒋扬钦哲仁波切福报很大,房屋富丽堂皇,眷属云集,如处皇宫。当时他心里默默地想:哎呦,所谓的上师怎么不知足少欲啊,有那么多的财宝。他似乎就要生起邪见了,钦哲旺波尊者以他心通知晓了他的心思,随即说:"不管怎样,我拥有这么多财富,但是我对这些财富的执著,也没有你对木碗的执著大。"他当下羞愧难当,从此以后对木碗也没有那么执著了,但是还是喜欢他的木碗。这在华智仁波切的传记里记载过。

华智仁波切的有些故事是非常有意义的,前一段

时间我看了他的传记,他非常谦虚,常说:"我没有任何功德,我没有任何觉悟、觉受。"有一次他的弟子问:"上师,您真的没有觉受?真的没有功德吗?""还是有一些功德。"弟子问:"您有什么功德?""《入菩萨行论》的法本,我一辈子没有离开过身体,这就是我的觉悟和功德。"对此那个弟子思考了很久。

这些道理我也在思考,在座的道友,你虽然没有他心通,没有特别超胜的功德,但是如果你的某个法本始终不离身,这可能也是你的一种觉悟,虽然你没有真正开悟,但是你有与众不同的行为,这也体现了你的功德。

言归正传,在感受苦乐方面,世间人很需要这种佛教的教育,他们有时候对佛教片面的认知有点夸张,有时候对佛教正面的道理并不知晓。很希望大家真正了解佛教,对今世、来世都有帮助。

我们为什么弘扬佛法?并不是一定要佛教团体 多多益善,以后这个团队来镇压或者控制全人类,没 有这么想。而是佛教真的对每个人非常有利益,我们 已经感受到,迫切地想将这种感受分享给大家,从追 求真理的角度来讲这也是非常合理的。我们并不是非 要传教,倘若佛教不好,不会给很多人介绍和传播, 没有这个必要。

#### 贪嗔忆念如彩虹,莫起耽著当日瓦!

前面颂词也讲了"贪嗔",此处也讲"贪嗔",前面是讲当下的贪嗔,这里讲贪心和嗔心的忆念,也不要去耽著。以前在你的人生经历中贪恋过很多,对你

以前所贪的对境,现在不要逢人便说,以前所嗔恨的,多数人却讳莫如深,"以前的事情不要讲了,我不想提了。"也会这样。过去的已经过去,不要去耽著它,否则对自己的修行会有一定的影响,以前你人生中的贪欲也好、嗔心也罢,实际上都没什么。

《四百论》里有个很好的教证,道友们特别容易背。"过去若过去,如何成过去;过去不过去,如何成过去。"意思是说:如果过去是实有的,那怎么会成为过去呢?如果过去不能过去,那怎么会成为过去呢?所以,过去的事情,如果别人谈论,我们就可以引用这个教证,"'过去若过去,如何成过去;过去不过去,如何成过去。'你不要给我谈过去的事情。"

但是现在很多人特别喜欢,尤其是讲过去的青春,《致青春》你们知道吗?赵薇当导演,她问我看了没有,我说:"确实没有看。"据说票房很高,在中国好像七亿多吧,很多人从这里追忆自己的过去,我听说很多80、90后的人,从这里寻找自己逝去的青春。其实过去的已经过去了,青春再美好也找不到,想找到只是一种妄想,不要去追忆、耽著这些妄想。我对少数的佛教徒这样说了,但说也没有用。

有一部《小时代》非常火爆,书卖得特别好,上 千万册,现在好像出到第三部了吧,这里也是讲过去, 因为人们关心已经逝去的年轻时代,所以追忆青春的 主题自然就会吸引眼球。以佛教的道理来反省是另一 种观念,但接受的人群有多少,大家都心中有数。

有时候我这样想:我们来到这个世界,大多数人的价值观,不一定是正确、有价值的价值观,因为大

家谈论和关心的事物,也许仅是人们所耽著的一条彩虹,过去的彩虹谁都追逐不到,可是人们都在追。放眼当今特别火的明星或导演,很赞叹他们有抓住人心、吸引眼球的思想理念和方便方法,知道人们关心的是什么,可是寻找彩虹的人越来越多,难道彩虹真正存在吗?真的能抓住它吗?不一定。

现代人的思想特别复杂,成千累万,甚至几十亿人,非常关心的流行文化或价值理念,用佛教的道理公平、公正地去印持,发现人们竟然都在追逐这些,但追逐的目标,到底是人们错了还是我们的分别念错了?或者人们所寻求的事物真的有意义?趋之若鹜的人很多,在网上一搜,一目了然。众所周知,一部电影的预告片推出的时候,有多少人看,有多少人期待,影片上映之后,无数的人都在看,大家都评论,但这样的评论到底对今生、来世有什么用?这个世界确实是一个虚幻的世界,虚幻的世界里,很多人的想法都不一定和觉悟有关,我是这样想的。

#### 动念自净如浮云, 莫指定心当日瓦!

不管是不是好的起心动念,当它生起来时,如果观它的本性,均是自然清净的,就像天空中出现的浮云,白云也好、黑云也罢,它是从哪里来的?可能找不到,那最后消失于什么地方?也不容易知晓。同样,活在这个世界上,人们都有不同的念头,禅宗和密法都特别关心起心动念,有的人认识,有的人不认识,认识它可以说是认识了心性,但这种认识,不需要理论上研究大量的资料,有因缘的人,尤其是得到具证

上师的加持和指点的人, 就容易认识。

比如一个上师跟你说:"你现在的观念,其实跟莲花生大士的智慧无二无别。"你当下的观念被这样直指后,会有一种觉悟。如果我们懂得了所有的起心动念,全部都是大圆满里讲的本来清净,禅宗里讲的明心见性,当它生起的时候,自然安住当下。

我讲《大圆满心性休息》时给大家说了,我说: "'显现当下自解脱'这句话很重要!"不管是什么念 头,显现的时候,它的本体其实都是当下解脱的。这 次我们讲解的过程中,密法的很多道理也在里面,也 可以吧。

不要固执一心,不要决定某种心态是对或是不对的,显宗中理论上定义的心态不可靠,因为它很可能当下变成觉悟、当下消失无踪、当下变成空无。因此,辨别好坏的心态没有必要,还是认识更重要。修行人观自己的心时,可能你在外境中找不到的东西,从心中能找到。

#### 无执自解如风吹, 莫贪对境当日瓦!

不要执著分别念,安住于当下,不去特意执著的时候,这种分别念当下会自然解脱。密法中讲,比如说毒蛇的身体自己打结,也可以自然解开,同理,任何的执著分别念,如果你稍加观察,它当下就自然解脱。

无垢光尊者的《大圆满三自解脱》<sup>82</sup>,当年我讲过,当时讲课的效果比较好,因为那时候人少,觉得讲密法过失不大,人太多的话,鱼龙混杂,有时也不

<sup>82 《</sup>大圆满三自解脱》:《等性自解脱》、《心性自解脱》和《法性自解脱》。

敢公开,不公开很多人又有意见,所以后来就讲得比较少了。法王如意宝去新加坡的时候也亲自给部分的道友传了《等性自解脱》的颂词和修法。

就像风吹起来的时候,身体感觉到在吹风,但是在哪里也找不到风,虽然显现,可是当下抓不到它的本体。我们认识心的本体时,任何分别念虽然显现,其实它当下解脱。但凡夫人不是,一件事情始终耿耿于怀,心里一直解不开,非常痛苦,如果认识到它的本性,当下会自然解脱。就像麦彭仁波切在有些教言中也讲了,证悟者的分别和烦恼,好像是春天的风一样,虽然透过身体吹过去了,但当下就已经消失。像以前噶举派的一些教言也说,虽然显现,但没有束缚和执著。

因此,在生活中,别人批评你,可能你会有一些 反应,但是马上就应该让它消失,风过无痕。经常也 有这种说法,证悟者的脾气如吹过的风,当下就消失 了。而有些人是一会儿高兴得哈哈大笑,一会儿伤心 地痛哭流涕,这可能与性格有关,但同时也与你的证 悟有关。你特别痛苦的时候,观察自己心的本性,原 来的痛苦就没有了,正在哭的时候,眼泪就干涸了, 破涕为笑,这是一种证悟的现象。

虽然道友们在生活中,肯定会有不开心的时候,但是我希望你们在三分钟之内,把不开心立刻转换为开心,泪水即刻变成笑声,这个很重要,对吧?如吹风一样,不要贪执对境,始终贪执对境,始终对某事抱持不放,这样恐怕不好。

#### 觉性无执如彩虹,莫著觉受当日瓦!

在密法当中,认识自心本性的状态叫做觉性。认识如来藏的本体时,就像显现彩虹一样,没有实有、没有执著、没有自性。那个时候,你不要耽著觉受,一会儿是长时间的入定,无念的状态当中;一会儿在没有任何执著,空性的状态当中;一会儿好像出现一种明明清清的觉受。作为一个修行稍有进步的人,或是一个开悟者,什么样的感受都会有。

觉受是一种觉悟的感受。你做梦有好梦也有不好的梦;在白天的显现中,也有好的显现和不好的显现。 所以,修行人不要太多嘴,不是说:"我做恶梦了, 好痛苦。"悲伤欲绝;就是说:"我修行有进步,今天 特别开心。"其实在修行的过程中,不同的状态和觉 悟多如牛毛,我们没有必要特别去执著它,而且特别 去执著也容易着魔。

《楞严经》里讲了五种蕴,每种有十种阴魔,共五十种阴魔。比如说有些好的觉受,坐在莲花上遇佛授记,或者观不净观的时候得到什么境界等等,但如果我们特意去执著它,这些都是魔王的显现。倘若你特别执著自己的觉受,我希望你先看看显宗的经典,至少也要看一下《楞严经》里讲的五十种觉受,有些人当时修行的觉受特别好,后来才知晓是魔王的变幻。

《大圆满禅定休息》里所讲的空乐无念方面,也 指出了一些好的和不好的状态,这些都应该看。不要 稍有修行、有些微觉受就跟大家谈,稍感失败、做个 恶梦就失去信心。其实修学要有一个长远打算,在此 过程中,有些人闭关几个月或一两年,一点感受都没 有,特别失望,"啊,我修了七天七夜,但是本尊还没有出现。"其实这不算什么,七天七夜、七年、七百年也不算什么,无著菩萨那么厉害,他广弘佛法,佛陀亲自在大乘佛经里面有授记,但是他六年之中修弥勒菩萨,一点觉受都没有,十二年才亲见本尊,你看……

# 第十二课

印度帕单巴尊者所造的《当日百法》,前面讲了一部分,后面也不多了,尤其是今天讲的内容,是禅宗的最高境界,也是密法的最高境界,不太好讲,但是我在字面上简单地给大家指点一下,之后你们可以慢慢去摸索、思考。

## 证悟法性如哑梦, 无有言词当日瓦!

当我们证悟一切万法的本性时,会有一些觉受或者证悟的境界,但是这种境界,用分别念去思维无法表达,用语言来描述也实在是无法宣说,就像是一个哑巴做梦,在梦境中他所有的经历清清楚楚,当他醒来之后,很想跟别人分享,但因为他不会说话,没有办法,这是最高层次的境界——"无有言词"。

禅宗的《宗镜录》中也是这样说的:"如人饮水虽无言说,然冷暖自知。"在禅宗中,它来自于达摩祖师和前辈的大德,后来摄在《宗镜录》中。如果有人喝水,将过程或感受给别人宣讲,恐怕也不好讲,但自己会明白。

同样的道理,当我们拥有了一些境界,尤其是证悟的境界,也无法言说。证悟就是证悟心的本性、万法的本性,禅宗中也有很多人通过参禅,当下了悟本性;密法中经过长期修加行、祈祷,具有证悟的上师进行直指,依靠种种因缘,当下也会认识自己心的本性。

这时不是昏厥,不是入于酣睡,也不是一无所有,这种境界无可言表,"不可言说般若至彼岸",用语言

无法形容。以前我按照密法传承上师的教言讲过,当 我们入于根本慧定或者说入于自性的境界时,可能用 任何语言来表达都非常空白,但也不是没有任何境 界,不像天空一样空空荡荡,也不像平时不断起心动 念,这种状态,无论你的心是安住还是在外境散射, 一切时中都有认识,这种认识自己会明白。

禅宗中证悟法性的境界也可以这样来说,"无有言词",如果人们用各种语言来比喻,那就如同以手指月,实际上并没有真正表达主旨。

因此,显宗中般若波罗蜜多的果般若的智慧,也 是了悟心性,通过中观来伺察可以了达,依靠密宗的 安住和实修方法也可以得到这种境界,在这里讲得比 较高。

## 证悟犹如少女乐,喜愉无说当日瓦!

已经获得了证悟,并且具有明确的觉受,便远离了一切有相、有漏的痛苦,获得的大乐无可言说。比喻为青春少女在生活中的快乐,她无法用语言来描述,同样,当一个修行人获得开悟,世间的一切语言都无法形象的比喻。

就像萨迦班智达在因明中所讲的一样,比喻只是 用部分的道理来言说,比如说《法界宝藏论》中,全 知无垢光尊者讲:心的本性用虚空来比喻,你们要懂 得,是从虚空无有阻碍、无边无际的层面来讲的,并 不是从空荡荡的单空来比喻的。此处亦然,用少女之 乐来比喻,实际上是从无法言表、远离一切苦受的层 面进行比喻的,所获得的快乐无法言说,而且这种快 乐,是世间凡夫一切分别念的有漏痛苦灭尽之后,获得出世间超越、洒脱、自在的大乐。如果我们超凡入圣,获得了一地菩萨,称为极喜地。唯识宗说:"能益自他,生大喜故"<sup>83</sup>。能饶益自己和他人,获得了极大的欢喜。

世间中因享受欲妙所产生的快乐,比如有些人住进一个特别舒适的环境很快乐,遇到一个特别喜欢的人很快乐,但这些毕竟是有漏的,有漏的东西到一定的时候,它就变成后来蕴的因,不断地结生之后的果,无常之故,变成行苦。

但出世间认识心性的快乐并非如此。为什么说它是快乐呢?因为它是万法的本性,当你悟到了万法的本性,便远离了世间中各种各样虚假的痛苦。其实我们现在的很多痛苦,有些是根本不存在、内心臆造而出现的,比如说本来不需要的东西,你认为需要,达不到这个目标是求不得苦。有些是长期在阿赖耶上积累了许多萨迦耶见,萨迦耶见的我执把本来不存在的我和我所,反而执著为我和我所,以此形成痛苦,就像冬天的冰是依靠寒冷的天气凝结而成,它的本性从来没有凝固,是因为外缘而凝固的。因此,我们的痛苦,有些是依靠外缘而形成,这些痛苦全部灭尽就是快乐、就是大乐。

可能有些人认为到极乐世界以后,或者成佛以后 特别快乐,每个人天天都喜笑颜开。原来有一个法师 讲极乐世界的时候说:"极乐世界吃得好、穿得好,

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> 《成唯识论》云:"言十地者,一地极喜。初获圣性,具证二空,能益自他,生大喜故。"

天天都开心,而且载歌载舞,如果你们喜欢看表演,要发愿往生极乐世界。"极乐世界有没有表演不得而知,有人这样讲的,也许有吧,因为极乐世界的发愿文<sup>84</sup>中说,你只要想得到什么,都会出现,可能喜欢上网的人,到极乐世界也可以满愿,一想到 ipad 电脑,马上就出现,极乐世界现在可能有信号了。(众笑)

这是当今时代的弊病吧,很多人不能没有网络,有人说:"到了一个宾馆,如果没有 WIFI 信号,就像饿狗找不到食品一样。"他到宾馆以后,要先问有没有网络信号。

不知道这种状态会维持多久,以前古人不是这样,每个时代都有不同的疾病,人们心里习惯性地把它当作一种需要的资源,这样逐渐就成为当时的时代疾病。

回顾人类历史,我们就会知道,每个世纪,人类都有那个时代特殊的痛苦,每一种痛苦延续到后面或者追溯到前面,都不一定真的是痛苦。人们未经观察,会有很多苦恼,可是这些苦恼,当你离开这个世界的时候,不是什么痛苦,当你还没来到这个世界的时候,也是如此。只有懂得一切万法的真相,才会远离一切有漏的痛苦,它不得不称之为一种快乐,因为世间中没有任何痛苦可以称之为快乐。

#### 明空双运如水月, 无所贪著当日瓦!

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> 乔美仁波切的《极乐愿文》中说:"自然众宝无量宫,所欲受用意念生,无勤 任运所需成······"

明空双运、现空双运、觉空双运、乐空双运,看起来似乎一样,其实都有不同层次的意思。如果用显宗的方式来解释,比如说"现即是空、空即是现","色即是空、空即是色",明了的光明和无所成立的空性,这二者是明和空无二无别,根据显宗第三转法轮、第二转法轮的意义,第三转法轮讲光明,第二转法轮讲空性。

为了方便理解,现和空可以分开,但我们返观内心会知道,心不是单独的光明,因为它的本体一点都不成立,也不是单独的空性,因为不管在任何时候,明明清清的本体通彻无碍、自然而然存在。这两者就像在平静的湖面出现天空的月影,实际上月影的显现跟月亮的空性二者,在湖面上根本无法分开。

同样的道理,当我们认识万法的本性或者说心的本性时,明和空不可分割,本来的法界实相就是如此。我们去安住、去认识,也无有任何贪著。不要有空的贪著,它的本性并不是一个单空;也不能把它耽著为明明清清的光明,它也不是一个实有光明的本体。除了这二者以外也没有实性,这是一个非常深奥的道理。

《大圆满心性休息大车疏》里讲二谛的时候,专门引用水月的比喻,宣说了明空无二的最高胜义谛的境界,用文字来表示也只能如此。但如果稍微有一些传承上师的教言或者窍诀,返观自己心的本性时就会明白,无论你产生贪心、嗔心,或者是信心、悲心,无论是善心、恶心,从本体上观,跟虚空没有任何差别,但是从显现上观,跟虚空有天壤之别。这种明清,

每个众生都能认识,稍微有一些境界或对传承上师有信心的人,稍作安住、内观,就会发现:"噢,原来心是这样的,不管别人夸奖它好或者毁谤它不好,它就是这样的,不用别人说,我自己来领受。"

我有一个同学,他很长时间一直呆在美国,前一段时间我们在草地上一起坐了半天的时间,他说:"哎呦,不管在东方还是西方,中观和大圆满的觉性,谁也破不了,我觉得很高兴。"

我认为他说得非常对,无论是给西方人还是东方人讲心性,大家都不得不承认,这不是讲故事,不管你是学者、愚者还是成就者,内观自心的时候,如果连心都找不到,那你再说你是智者,造了多少论,摄受了多少弟子,都不一定,本有的心的本来面目都没有认识,非常可笑。

所以, 我们这颗心, 用明空双运来比喻时, 它无有贪执; 把它当作任何东西, 这是暂时不了义的执著, 也不究竟。这个时候我们就可以知道心的本性是明空双运。

#### 现空无别如虚空,心无中边当日瓦!

一般情况,密宗是通过生起次第、圆满次第来观察,通过风脉明点,或者生起次第中外境和内心都是清净的观修方法,来了知显现的心即是空性,空性的心即是显现,显现和空性无二无别。最终万法抉择为心,心抉择为空,空抉择为无有戏论,无有戏论也是轮回和涅槃平等。用显宗和密法的四步境界来观察时,暂时将心抉择为显现和空性,再抉择为如虚空一

样的本性,最后抉择心确实是无有中间,也无有边的。

《佛说未曾有正法经》中也讲过:"心无形相, 非眼所观。心无所住,内外中间俱不可得。"心没有 形象的缘故,不是眼睛所能观到的。心没有所住的缘 故,内外以及中间等等都不可得。因此我们知道,通 过密法的生圆次第来观察,或者用显宗的金刚屑因、 离一多因等中观的各种道理进行推理,找不到心的形 状、颜色……整个本体都找不到,但是找不到也不一 定是本性。

《般若经》中讲:"心无有心,心之自性为光明。"如是观察时,心可以称为"现空无别如虚空",心没有中间和周边,以此来了知。

现在世间中,很多人自认为对社会、对人类贡献很大,非常了不起。比如具足世间学问,博士、博士后、博士生导师,或者副教授、教授,世间的名位不胜枚举,自我感觉良好。但不知道有没有观察过你的心是什么样?你是什么样?如果这方面一无所知,理论上也说不通。整天观外境,探测整个宇宙,世界上有多少个星星,人体中有什么样的细菌,不管是医学还是生物学,很多学者从小就开始研究这个领域、剖析那个领域等等。

返观时,对身体不管研究得多透彻,也只是几十年的一个"产品",到一定的时候肯定会腐化、消失,但是我们的心性绝对不会消失。现在有这么好的机缘,应该观察一下,在认识自己的心性方面,需要什么样的窍诀。

世间人有点迷惑,对于更重要的生生世世的事物

不去研究,对暂时的事物却花费了大量时间。比如你本来不是这个家里的人,而是暂居两三天的客人,但是你却把所有的精力花在这两三天中,而自己长远的前途根本不考虑。人类来到这个世界上,会因为环境和培养的方向,该关心、该研究、该修行的,却始终置之不理。临终的时候,连自己后世存在的道理都不知道,对个人来讲是一大损失,如此说来,佛法教育对人类非常重要。

#### 无念散如美女镜,彼无立宗当日瓦!

美女照镜的比喻最多,两千多年以来,很多大德都把美女和镜子在大圆满中做比喻,可能美女时刻都带着镜子, 丑女不喜欢镜子吧?

意思就是说,我们在修行的过程中,应该无有动念,也无有散乱,时时刻刻保护自己自然、本然的境界。这种境界就比如美女照镜,镜子中的影像,没有分别动念,也没有分别执著,从镜子的层面来讲,它不会有任何取舍和立宗,不会有"这是好、这是不好""这是有、这是没有"的概念。所以,修行实际上就是不断地护持见解所抉择的道理,在护持的过程中,不要有散乱、动念和昏沉,如是安住,始终护持原有的现而无自性的本性。就像镜子中美女的影像自然显现,但是没有执著,只不过是显现而已。

在平时的生活中,有时候有快乐的事情,有时候有痛苦的现象,但是对这些都应该不取不舍,护持原有的状态,无有立宗,因为无有取舍、无有立宗的修行非常重要,这就是对当日瓦的教言。

我在每颂后面无须重复,因为曾经帕单巴尊者对 当日人们教诫,所以我们现在也成为尊者教言的对 境,可以认为自己就是当日瓦,这就是给我们的教言。

#### 觉空无别如镜像,彼无生灭当日瓦!

前面次第讲了显宗、密宗的教言,密宗中也是讲 无上大圆满的觉性,觉性是从光明方面讲的,觉性所 证悟的一切万法不成立的境界就是空性,这叫做觉空 无别。依靠大圆满的修行,最终会认识如来藏的本来 面目,即觉空无别的境界。这就像刚才所讲的,美女 照镜比喻的另一方面,如同镜子中显现山河大地等种 种影像,但是这些影像正在显现的当下,也从来没有 生灭过。对大圆满的基道果有所认识和觉悟的人,他 生活中任何烦恼或喜悦的状态,一切显现都是无生无 灭、就如同镜中影像。

在觉悟中是无生无灭的,但因为我们没有证悟这样的境界,亲人死了就会哭哭啼啼:"呜呜呜,他昨天三点钟死了,怎么办啊?您好好超度一下。我现在准备去买个车票,不知道有没有车,我那么倒霉,他死了,呜呜呜……"从世间角度来讲,亲人死了非常痛苦,大家都理解,我们不是植物人,也不是石头、木头。

但是从证悟者的角度来讲,不该如此,证悟的觉性境界中,哪有生?哪有灭?哪有死?亲人死了也是没有死过,死即是生;孩童出生也没有什么值得祝贺,生就是死,可以这样来理解。我也只不过这样说说而已,实际上也没有这种境界,你们也可以笑笑我吧!

觉空无别,没有生灭。我们看前辈的传记,尤其 是无上密法传承大德们的传记,便可了知,他们的确 是把轮回当作一种游戏,根本没有贪著。

那天我在电话里和一个山下的堪布交谈,我说: "你在干什么?"他引用了一个《现观庄严论》的教证来回答,境界比较高,我说:"你引用的教证倒是很高,但是你有没有这样的境界?"我开玩笑地跟他这样说。我们有时候是引用得很高,但有时候也是真正懂得了这个道理,在轮回当中,所有虚幻不实的现象,生生灭灭的过程,当你稍微认识到心的本性时,就会明白我们平时执著的快乐和痛苦,都经不起任何观察。我觉得你们应该会明白,因为很多人有这种因缘。

《当日教言》的见解很高,好像不讲这些道理就讲不出里面真正的内容,尤其是对大圆满有所认识、有所修行的人,在显现中看起来有自相的快乐和痛苦,但实际上这种快乐和痛苦对他不会有实质性的影响。如果我们从来没有这样的境界,对快乐和痛苦都会很认真的执著,因明中把它叫做自相的执著,就是完全全认为这是快乐或痛苦。如果在修行的过程中自己有一些境界,虽然生活中会显现肉体和心灵的痛苦,这种显现对你来说却是无利无害的。

当然这要依靠修行,光理论上会说不行,没有修行的境界,理论说得天花乱坠恐怕也是望梅止渴。原来有一个人讲空性,旁边一个人故意用一根针刺在他的身体上,他就大声尖叫:"好疼啊,你怎么这样呢?"旁边人说:"你不是说什么都是空性吗,哪有痛啊?"

他特别生气,旁边人又说:"你刚才不是说嗔恨心也是空性吗,哪有愤怒啊?"听说那个人羞愧难当。所以,生活中理论上的东西,跟实际中的实相,还是相去甚远的。

#### 乐空一如日照雪,彼无识别当日瓦!

之前讲了显宗、密法的道理,还有大圆满的觉空 无别,这里讲乐空无别。一般来讲,大手印和其他一 些母续的续部中,经常讲空乐无二,一些父续方面的 续部中,经常讲明空无二。表面上看明空、现空、觉 空等等很相似,各个续部和论典的提法不同,其实它 们所抉择的窍诀也是不同的。比如明空无二是以光明 为主,光明中也主要以如来藏的智慧光明为主,而乐 空无别主要是以佛母般若的大乐智慧为主,因此所抉 择的方法都不同。

麦彭仁波切在《定解宝灯论》中也讲过<sup>85</sup>,不同 续部和乘,称呼也不尽相同,因此未经专业的学习不 能一概而论,"为什么有这么多名词?现空无二、明 空无二……"不能这么想。世间中也有同一个事物却 有着不同称谓的情况,比如说医学方面的某种药品有 各种不同的称呼,化学方面的一种物质,也有很多名 称。智慧境界有不同称谓,也是一个世间规律。

乐空无二无别、一味一体,就像日光照耀到雪山一样,它无有识别。意思是什么呢? 大乐光明的智慧和万法一无所成的空性,一味一体的境界,表面上可

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> 《定解宝灯论》云:"二者亦非为各体,本净自成双运智。其他续部中所称,不坏智慧之明点,与此仅名不同已,于此明显而宣说。"

以分开,实际上很难。这里用了一个比喻,就像日光 光辉照耀到雪山,雪山洁白的雪光和太阳金黄的光, 这二者一味一体,从反体上讲可以分开,但是日光照 耀到雪山的时候,雪山上的雪光和日光就没办法分 清。

所以,认识了心的本性时,空和乐或者明和空是 无法分开的。这一点,显宗中虽有提及,每个人都会 讲"现即是空,空即是现",但是通过自己的修行来 认识和了解的人却是凤毛麟角。

我之前也讲过,如果道友们想对心性稍加了解, 一方面多看禅宗的道理,另一方面在密宗中,修完加 行和获得灌顶之后,你再去观会更有效、更有利,因 为它需要次第性去认知。每个人不一定有无垢光尊者 或六祖惠能大师那么高的境界,即使有那么高的境 界,从他们的传记来看,他们也是一步一步修上来的。

所以,最好先不要太高看自己,有些人觉得:"修加行很累,我不需要修这些,上师直接给我直指一下就可以了,不需要经过更多的修行,我直接修禅,直接修大圆满就可以。"当然,也不能排除你是一个直断根基的顿悟者,但如果不是的话,你最初认为自己是顿悟者,学到最后不成功,又从渐悟者开始从头再来,有一定的困难。

其实密法的修行,空乐无二的智慧,依靠自己的祈祷非常重要。我们以前也讲过,学院中的很多道友,每天都念一些大圆满的愿词,还有一些特别有加持的密法书,然后真诚地祈祷传承上师。

比如说法王如意宝的觉悟是祈祷麦彭仁波切。华

智仁波切显现上是祈祷他的根本上师和无垢光尊者,依靠《法界宝藏论》而开悟的。协庆加查仁波切也是二十几岁时祈祷无垢光尊者,看《法界宝藏论》获得开悟的,并且对《法界宝藏论》做了赞诵。如果一个人依靠一个法本,或者依靠一位上师的指点,对自己的心性有所认识,那么他永远都不会忘记这份精彩的过程,整个人生永远会在这样一个精彩的境界中度过。

前辈大德们做了各种各样的比喻,但是比喻只象征一部分,我们抓住他所比喻的那一个点来进行说明即可。反过来说,要认识自己。

比如说我们看到雪山的时候,拿着照相机,啪——啪——,"你用手机以雪山为背景给我照一下。"一般我们看到雪山的时候可能会互相拍照,但如果前辈大德们看到雪山,通过雪山上的光跟自心的比喻会返观自己。我们看到大海的时候,很多人会跳到海里游泳,啊,很高兴!大德们不一定看到大海后会跳下去,他会通过大海无边无际的比喻来认识自己的心性。看到蓝天白云的时候,很多人只会用欣赏的角度来接受这种环境的美,但也有一些人看白云消失去体会无常的比喻,蓝天的本体没有变迁,这是心性的比喻。

世间中的万事万物,不同人的境界有异,他所享用的也不尽相同。在修行的过程中,世间人和修行人都有各自的审美方式。比如说降下雨水的时候,有的人非常痛苦,"天天都下雨,好痛苦啊!"有的人觉得:"噢、下雨很好,降下甘露,不用特意沐浴,在雨里

站一会儿很舒服。"还有一种人,通过下雨的声音,或者它接触到身体时的特殊比喻,来认识自己的心性等等。一个人觉得特别痛苦,一个人觉得非常快乐,一个人觉得通过这种方式可以看自己的心性,怎样增上修行的境界,每个人都不同。

其实增上修行的境界很重要,要有所进步,如果 一点进步都没有,甚至越来越倒退则不好。原来很有 信心,对闻法也很有兴趣,后来越来越不愿意听课。 以前学院中也有个别人特别喜欢听课,一天听好几堂 课,但后来,可能就像有些人喜欢吃方便面,吃得多 了,再也不想吃一样,也变得一堂课都不想听,有这 样的情况,这可能是业障现前还是怎样,不得而知。

我不希望你们倒退得很厉害,比如听课、修行, 所做的善事,在有生之年当中,尽量要越来越增上, 不要越来越倒退。可以返观自己、要求自己,作为一 个修行人,也该像学习世间的知识一样,越来越进步 才对。修行的方法多种多样,有些是观心、有些是做 慈善、有些是闭关,但是只要我们的善心和觉性越来 越增上,这就是真正的境界。

#### 谬语无迹如回响,莫执声音当日瓦!

我们修行的时候,听到的各种语言、音声,从广义上讲,世俗的一切都具欺惑性,可以说是错谬的,世间当中所有的语音,均是虚假的,因为它是不存在的。而且声音就像空谷声一样,当下便无踪无迹,寻不到它的本体。

因此,我们没有必要去执著声音,"今天别人说

我的过失了,我永远也不会忘记,非要报仇不可,我 根本没做那种事情,他为什么污蔑我!"手都开始发 抖,"为什么你那天说我,今天又惹我,难道你不知 道我很出名吗?"其实这就是不懂所有广义上世俗的 语言,狭义上无因诽谤、言说过失的语言,当下都是 无有。

网络上也有很多人,一直争执不息,相互谩骂、相互诽谤、相互攻击,其实这是暂时的空谷之声,所有的语言产生当下即消失,但有些人特别执著,"网上有人诽谤我了,那可受不了,我本来是一个清净的人,别人诽谤我,我可怎么存活啊?"特别在意自己的名声,特别在意虚假的世间八法。不说其他的,《佛子行》中也说<sup>86</sup>,纵然恶名被传扬至三千大千世界,作为佛子也应当称扬其功德。所以,这些错谬的语言,根本没有必要去执著。

帕单巴尊者时而讲觉空等方面,时而讲语言和声音方面,这可能是以佛经的层次来讲的,佛经中所宣示的,常常是高低不同的很多道理,而论典的次第性却是泾渭分明的。不过这些对我们来讲都极其重要。

一个人来到这个世界,别人谈论你的情况,肯定时有发生,如果没有任何境界,别人稍微中伤你,晚上连觉都睡不着,"为什么说我,我本来没有那样。"对谣言、讥毁、诽谤等等,都特别在意。如果懂得了如空谷声的道理,根本没有什么可执著的。想一想历史人物也是这样,他们当时也都特别在意别人的评

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 《佛子行》中云:"有者百般中伤吾,恶名纵遍三千界,然我深怀慈爱心,赞 其功德佛子行。"

价,被赞叹时欢喜得不得了,被挖苦和讥毁时,也痛苦得不得了。

萨迦班智达说,一个人秉持自己的德行,这就是 正士的法相。我引用一个藏语的教证,你们自己去体 会吧,很多人去过西方后,讲一点汉语,里面夹杂很 长的英语。所以,我也穿插一个藏语教证。

没有必要特别在意,稍微有些修行的人,对很多事情不会心胸狭窄,对很多声音也不会特别去分别执著。其实当下的分别念很可怕,给内心带来许多痛苦,如果我们能够认识、专注于当下的分别念,淡然处之,任何事情回头再看都不是那么大了。比如你对现在所发生的事情心急如焚,"啊,别人说我了……"或者"我家里发生了某某事情。""我自身上发生了某某事情,怎么办?"再过几年,发现这件事情就像空谷回声,没有任何实质。因此,在这些因缘方面,佛陀告诉我们的这些教言非常不可思议。

## 苦乐循环如琵琶,顺缘业控当日瓦!

苦乐接连不断,反正凡夫人的生活经历都是这样,而它的根本,就像琵琶这种乐器,声音是否动听,都跟它的琴弦有非常密切的关系,如果弹得非常好,声音也会非常好,如果琴弦不妙,或者弹得不好,就不可能发出美妙动听的声音。同样的道理,世间的苦乐,跟自己前世所造的业有直接关系,可以说业掌控着一切。有些人可能想,既然说业是创造者,那业是不是像上帝一样的造物者呢?并不是,但是所谓的心就像上帝那样存在着,心是一切万物的主宰,它可以

操控一切,依靠心造作种种的善业和恶业,依靠善业获得快乐,依靠恶业感受痛苦。

在生活中,有时候阻止别人造恶业,别人也不高兴。"我造业不造业是我自己的事情。"其实不应该这样,人家是因为爱护你、关心你才让你不要造业。有些佛教徒让家里的人不要造业,家人反而特别生气,让他不要杀生,"杀生有什么,我非杀不可,我现在杀这个动物,以后还要杀你呢!"这样只不过是显露自己愚痴的行为罢了,没有任何意义。

真的像我等大师释迦牟尼佛所讲的一样,业果不虚,我们通过这种比喻也会完全明白,作为修行人,相信业果是多么重要!你们当中有些人从小对"善有善报,恶有恶报"的道理有一些概念,有些人可能是成年以后才接触,从小没有这些见解,所以,可能还存在一些怀疑和成见。关于这方面的公案和道理都要多学一点,最后会完全知道世间一切苦的来源是恶业,这个恶的造作者不是别人,而是自己;世间一切乐的来源是善业,这个善的造作者也是自己。

既然是这样的因缘关系,将来自己的命运是快乐 还是痛苦,也都掌握在自己手里,这个时候,做任何 事都会谨小慎微。

#### 轮涅自解如儿戏,心无依处当日瓦!

迷乱的轮回六道现象,还有觉悟、涅槃、解脱的 现象,全都没有一个真正的自性,在中观和其他相关 论典中去观察,轮回和涅槃都是如梦如幻的,没有实 质,就像老人观看孩子们玩游戏,就会知道他们当下 再执著, 也没有任何实质。

同样的道理,显现中轮回和涅槃的一切现象,全都依靠自心的造作,而心也没有任何本体。所以,我们什么时候才知道,轮回中所有的痛苦都可以说是自作自受、作茧自缚而已,而获得涅槃,也只不过是结束了轮回的迷茫而已,没有一个成实的东西。

很多人认为: "离开了轮回, 然后到极乐世界。" 暂时对迷茫的众生来讲, 可以这样说, 也可以显现这样往生,但是从本体上讲, 轮回和涅槃都是一种妙用, 都是不存在的, 只不过对于低等根基的人, 唯恐他不能接受而暂时不予宣说, 否则他会害怕。因此, 按照 佛陀的教言, 应机施教, 次第转入解脱, 这才是非常重要的。

《当日教言》中有很多甚深窍诀,有些非常深的, 我也不太会讲,但是有很殊胜的加持力。总而言之, 它虽然语言精炼,但是所表达的意义却极其深奥,各 位在生活中要逐渐了解佛教的教义。同时,此法也是 观修、实修的窍诀,逐字逐句地教我们返观自心和万 法的本性,是理论和修行相结合的教言,因此,将来 我们将此法跟身边的人分享,也是意义深远的。

# 第十三课

学院的人可能越听到后面就越有成就感了,人也越来越多。听课的人数常常像蚂蚁的身态一样,中间细、头尾粗。从网上的人数上看也是如此,中间可能是因为忙,或者觉得时间太长了,没有坚持下去。以后无论听什么课,希望尽量把这堂课圆满,包括网上听课的道友,刚开始都来听,中间不知道出现什么事情,人数时多时少,经常有这种情况,可能大家不太注意或者不太懂闻法方式。按理来讲,即便在世间学校也要从始至终听完一堂课,无论小学、中学、大学任何一所学校,听了一半就可以起身离开的学校应该没有。

讲《心性休息》和《当日教言》都有这种现象, 比如说我从八点钟开始讲课,有的人听了二十五分 钟,突然就消失了,再过五分钟又回来了,一会儿下 线,一会儿又上来……上课的心态不太稳定。短短一 个小时有这么大的变化,看起来不像是一个大乘佛教 徒,发愿三大阿僧祇劫度化众生的话,一个小时都坐 不住,恐怕说不过去,这件事我还不懂,以后懂的时 候再解释。

下面我们讲《当日教言》,上节课讲到"轮涅自解如儿戏,心无依处当日瓦!"这个教言。

## 今天讲:

外戏论集内心中,冰溶成水当日瓦! 这是中观比较甚深的法。意思就是说,外在的所 有戏论,从器世界方面讲,山川、江河、森林、房屋等等外在形形色色的物质,看起来异常坚固、真实存在,但是如果用智慧详加观察,这些法本身也不能成立,最后抉择为外在的一切现象均是内心所造,"万法唯心"。如果再观察自己的心,心也是远离四边八戏,不复存在的。因此,从中观、唯识的观点进行观察的时候,我们所处的世界和心前所显现的一切外在现象,最后都归集于自己的心,观察自心的结果,它也是远离四边八戏的,其实最终除了法界光明以外,心也好、外境也好,能取所取都不存在。

《佛子行》中讲<sup>87</sup>:外在的一切显现是自己的心, 自心远离一切戏论,一切能取所取皆不作意就是佛子 行。很多人都学过,这里也讲到外在的世界是不能成 立的。

大家都知道,寒冬腊月时,湖泊和山谷里的溪水全部变成了冰,春暖花开时,这些冰又慢慢融化变成了水。原来的冰和现在的水从本体上讲是一体的,但是从现象上讲,一个是固体,一个是液体,它们二者不可能是一种性质。所以,外在的现象和内心的智慧这两者,当你没有证悟的时候,它们是分开的,外在是一种坚实的存在,当你真正证悟以后,就像冰融化成水一样。

有一部佛经叫做《大辩邪正经》88,据说是唐玄

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> 《佛子行》中云:"一切境现唯心造,心性本来离戏边,了达此理于二取,皆不作意佛子行。"

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> 《大辩邪正经》:玄奘及长年师及邪奢等。于如来七宝窟中。得此如来大辨邪正甚深密藏经一卷。此经中云:"凡而求圣者。喻若弃水而求冰。是冰而是水。是水而是冰。冰外而无水。水外而无冰。烦恼与菩提亦成为一。何以故。背烦恼求菩提者。喻若去形而求影。是形而是影。是影而是形。形外而无影。影外而无形。

奘和其他的大德在一个宝窟得到的,是一部非常重要的经典。这里也讲到了冰和水之间的关系,以此比喻说明烦恼与菩提。冰和水不能说一体,也不能说他体,同样,烦恼和菩提也不能说一体,也不能说他体。如果是一体,那么众生现前烦恼的同时也现见了菩提,有一定的过失,就像水就是冰,冰就是水,从本性上讲,水和冰的本体一样,烦恼和菩提的本体也是一样的。

因此,一定要知道,当我们认识到外在的一切都归于心,而且心也是除了光明和法界无二无别的明分以外,没有任何所取能取而通达本性的时候,就像冰融成水一样。

帕单巴桑吉要求当日人们以及后学者,懂得今天 人们所执著的一切外在东西,原来是一种佛光和明 清,除了法界光明以外,没有其他实有的法。

## 无明迷相如潮涌,不可阻挡当日瓦!

无始以来,众生由无明而造成的迷乱现象,就像 夏天的甘泉直接涌现出来一样,它喷涌时,谁也无法 阻挡、堵塞它。我们知道,夏天在山涧等很多地方, 水自然从各处迸出,这时你用石头、土堆、木块等堆 积在上面,费尽心机想阻挡它也是办不到的,用什么 样的方式才行呢?最好把水疏通。

以前我讲过尧舜禹的故事,大禹治水的方法是改 堵为疏,疏通之后对生态环境没有任何损害。同样的 道理, 当无明烦恼现前,按照某些显宗观点,是依靠

心及与佛亦成为一。"

对治力立即制止,但有时业力和无明的力量,就像狂风巨浪或者汹涌澎渤的江河一样气势宏大,想完全克制难如登天,这时不如用大乘或密乘的窍诀来认识它、了解它,这才是最佳方法。

以前有人为了断除自己眼识对美色的贪欲,一直闭目不见,最后眼睛都瞎了。当然,我们作为初学者,远离愦闹之处,前往寂静山地,摄收根门、安住正念,这是有必要的,但这是不是最究竟的方法呢?也不一定。包括我们观修禅定三摩地,还有观不净观,都是压制烦恼的方法,就像用石头把草压住后,草暂时不会生长,但一旦拿开石头,它自然而然长出来。

小乘的很多对治方法,都是压制或者控制;大乘的很多方法是烦恼转为道用,就像把水顺理成章地引进水渠一样;而密乘的很多方法,是当下认识它的本体,原来认为特别可怕的无明烦恼,当认清了它的本体时,它是无利无害的,不但是无利无害,而且变成了智慧,成为一种证悟的助缘或者是证悟的本体。不同程度的人对各乘法要的修法也不相同。

宁玛巴全知荣索巴尊者有一部叫做《黑蛇总义》 89的论著,《黑蛇总义》中不同乘对烦恼都有相应的 对治方法。小乘认为"毒蛇"特别可怕,但是其他乘 可以将之转为道用,甚至依靠它来开悟等等,这部论 典中有明确宣说。

大家都知道,如果认识到无明迷乱现象的本体,它并没有那么可怕,也没有必要去阻挡它。但是我们

<sup>89</sup> 详见慈诚罗珠堪布所著的《慧灯之光》之五。

还没有达到这种境界时,却装作已经具足了密乘的最高境界,之后随意享用,或者乱用修法,或者无有任何控制的疯狂行为,这是极其可笑的事情,也是极其愚痴的行为,是不合理的。

作为修行人,相当有必要去合理地了解它、认识它,应该掌握分寸,不然有些人太极端了,对密法完全排斥,对里面的窍诀全然否定,我想这是他们没有接触过的缘故,并不是有智慧、有能力能够舍弃的。有一部分人,他自己也不明白密法的修行,把密法里的内容,有些断章取义、有些直接享用。

大概在七八十年代,有个别的汉地居士,也翻译 了密宗相关的方便道和解脱道的教言,有些人连基本 的生起次第和圆满次第的前行都没有经过就修,这样 不要说密宗,像禅宗和净土宗,基本的基础都没有, 直接修持的行为也是不合理的。因此,一定要懂得其 中的甚深意义再修,是至关重要的。

# 轮涅迷乱如遇敌,援助师胜当日瓦!

轮回和涅槃平等,轮回的本体是涅槃,涅槃的本体是轮回,但是许多人并没有了解这样的道理,因此称为迷乱现象。这种迷乱现象能够把我们带入非常恐怖、危险的境地,像遇到怨恨的敌人一般。当遇到怨恨的敌人时,应该依靠什么方法来获得解脱呢?最好的支援者中,最殊胜的是上师!

"涅槃与世间,无有少分别,世间与涅槃,亦无少分别。"《中观根本慧论》中,龙猛菩萨也是这样讲

的。麦彭仁波切在《定解宝灯论》中也说<sup>90</sup>,轮回与涅槃,没有任何贤劣,证悟无有贤劣的境界时,会产生极其殊胜的定解。所以,通达轮涅无二的见解时,就已经完全抵达了自由自在的解脱本地。

可是世间中的迷惑众生对轮回和涅槃的理解,就像刚才所讲的水变成冰一样,已然迷乱,这时如若遇到极其恐怖的怨敌,与敌人的交锋中,依靠谁来得到解脱呢?唯一要依靠上师的教言和引导。在整个世界中,可以说唯一的救护者、引导者,确确实实是具相的善知识,有了具相的善知识,他会用善巧方便的教言,让我们在轮回的旷野中找到解脱的光明之路。

在座的各位也不难知晓,我们不管学问再高,再有才华和势力,各种世间福报具足,如果没有依靠善知识的真实引导,我们在今生今世中,确实很难懂得解脱的基本方向。因为解脱并不是看一两本佛经,或者仅仅皈依就可以了,一定要靠上师来指引。因此,在涅槃和轮回这么关键的时刻,最好的救护者唯一是上师,上师是最殊胜的。

关于这个问题,世间中的很多人没有上师的引导,包括现在很多寺院里,所谓的上师可能只是让你出家的剃度师,许你进入佛门,但是你进门之后,寺院中没有闻思修行的教育,佛法很难延续下去。

我遇到一个师父,他说他有两座寺院,要回去护持寺院,我问:"寺院里面有没有闻思?""两个寺院都没有闻思。"像这样的现象,在汉地不可胜数,这

217

<sup>90 《</sup>定解宝灯论》云:"轮涅实上无贤劣,证悟等性无贤劣,此为殊胜之定解。"

一点确实非常可悲。寺院里没有讲经说法,只剩下佛像了,只剩下和尚了,但是和尚没有三学、三藏的功德,相续中最多有别解脱戒,对个人而言,这是解脱的种子,但是最根本的佛法住世,并不是念个经,有个辉煌的寺院,有几尊佛像就可以的。

有一个朝山者,他专程去某处朝拜,非常激动,但到了那里后很失望,回来跟我说:"那里只有佛像,没有佛法。"事实就是如此,现在最关键的是,汉地很多人在闻思修行上面不重视,尤其是个别人已经具备闻思修行的基础,受过这种教育,但是他有能力时也并没有强调这些,由此表明,很多人的责任心特别微弱。出家人也很被动。"你去哪里讲个课?你去哪里当个住持?你去哪里弘扬佛法?""噢,不行了,我回来了。"就像扔皮球一样,没有主动性,这是非常可怕的。

很多居士也是如此,居士要懂得基本的佛理,否则也不算真正的佛教徒。现在有些居士今天跟这个上师跑,明天跟那个上师跑,为什么跑呢?就是世间的一种感情而已,没有佛法交流,相续中空空如也,可能连三宝、出离心、菩提心也不会解释,只是每天挂着佛教徒的名称,确实非常糟糕。

为什么现在西方的很多宗教不像以前那样深入 人心,就因为只处于形象化的状态,理论和实际相结 合时,很多人都不明所以,比如问个别基督教徒,"上 帝为什么创造你?"说不出来,光有一个信心来支撑 的教育不可能长存。

因此,我想不管是出家僧人还是在家居士,每一

个人都应该有一种责任感。你们都是大人,这么长的时间中,如果没有把佛教的基本教理传递给身边的人,那到什么时候才有弘扬佛法的机会和能力?基本上没有。很多人不管是年龄还是实力,各方面的能力都具足,只不过现代人所处的环境、所具备的心态,还有责任心,并不是很强,每个人都是自己想学一学,自己想修一下,稍微有一点辛苦就不愿意做事情。

如今我们光在口头上说上师很重要是不行的,上师为什么重要?因为如果没有上师开示解脱道,我们不明事理。但是单单依靠上师耳提面命的教导也不行,上师不可能天天陪着你,历代所有的传承上师均已纷纷离世,示现无常。不管是现在还是未来,所有的具德上师,他该弘扬佛法的时候,则会示现弘扬,但是他该走、该隐没的时候,便会前往其他地方,这是一种必然规律。

每个人的修行固然重要,但是自己的修行比起弘扬佛法,后者更重要。有些人说:"弘扬什么啊?我现在没有弘扬的能力。"但真正有能力才可以讲法的话,有一定的困难。比如说讲《佛子行》,我的头被别人无缘无故砍断之后,我不但不对他起嗔恨心,反而把他当作善知识来对待,我什么时候能做到这一点才可以传《佛子行》的话,我们暂时来讲很难做到<sup>91</sup>。但是我只要不是为自我的宣传和利益,而是以清净心和利他心来弘扬佛法,就应该有一种主动性。

不管是发心、讲经说法、弘扬佛法, 我最喜欢有

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> 因《佛子行》中有"我虽无有些微错,何人若断吾头颅,然以悲心将彼罪,自身代受佛子行。"一教证,故师如此说。

主动性的人。每天都是被动的,像牦牛一样,用鞭子抽打才勉勉强强能走,一旦鞭子停下来又原地不动了,这种行为什么时候才能自力?不可能永远有人在你背后追你、求你、劝你。因此,在抓住时机方面,大家应该好好反思。

# 五身自明如金洲,切莫希忧当日瓦!

这也是讲密宗比较高深的窍诀。密宗中讲到不动 金刚身、现前菩提身、法身、报身、化身五种身,因 为是如来藏的不同显现,每个人以自明自澄清的方式 都具足五身。在这种见解中没有一个不清净的轮回染 污法,包括烦恼、分别念。

就像一个人来到整个世界全部由纯金组成的岛 屿或金洲,这个世界中根本找不到任何土木瓦石等 等。同样,在这样的清净见解中,根本找不到轮回的 痛苦和清净刹土的快乐,一切都是自然具足。因此, 不需要害怕堕入三恶趣,也不需要希求清净刹土的无 漏功德,无有希忧,这就是给当日瓦的教言。

在这里讲到了密宗中很清净的五身自具的教言,有些人可能觉得五身都是清净的,就像《现观庄严论》 里所讲到的清净身,我们怎么会具足呢?实际上是具足的。按照密宗的观点,认识自己心的本性时,本体空性是法身;自性光明可以称为报身;光明和空性无二无别,显现各种游舞叫做化身;本性始终如如不动是金刚身;而这种如如不动并不是像虚空一样空荡荡的东西,它的光明分永远不会灭尽,这叫做现前菩提身。 这样的五身,每一个众生自然具足,只不过我们没有内观、没有开悟。当你已经开悟,已经遣除了外在垢染的客尘,本来面目全部现前的时候,五身的本来自性就会现前。密法中经常讲,达到这种境界后,就像去金洲找不到不清净的土石,修行到一定程度,会达到这样的境界。这时在你的心中,怎样寻找也根本找不到贪嗔痴等烦恼分别念,全是法身光明和清净智慧。这种境界,在密法中经常用"到金洲不得土石"等来比喻。所以,通达这种道理的时候,没有取舍和希忧。

#### 暇满人身如宝洲, 莫空手返当日瓦!

《心性休息》中也讲了,具足八种闲暇、十种圆满<sup>92</sup>,这样的人身极为难得。就如同到了各色各样众宝具足的珍宝洲,有智慧的人一定会找到红宝石、蓝宝石、黄金、如意宝、钻石等,将金银财宝带回来。(昨天有一个新闻里说,有一个盗贼偷了一枚戒指,价值150万美元,所以,世间中也有体积很小,但是价值昂贵的东西。)而愚痴的人,他到了珍宝世界后,不但不会带回珍宝,甚至可能满载假宝而归。还有些人,假宝也带不回来,连一块石头都不带便空手而归。如此一来,正常人都会问:"你去了那么好的地方,为什么不带珍宝回来?"

曾经我去台湾的时候,我的很多同学、老乡都说:

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> 《心性休息》中云:"何为闲暇与圆满?吾者未生三恶趣,边鄙邪见长寿天,佛不出世及喑哑,远离一切八无暇。为人根足生中土,业际无倒信佛法,具足殊胜五自圆。值佛出世与说法,正法住世入佛门,善师慈摄五他圆,即是十八种暇满。自己具全之此时,当诚精勤修解脱。"

"听说台湾有很多珊瑚,那个地方是珊瑚的宝地,您到那边以后一定要给我买一些珊瑚来啊。"我回来后跟他们说:"到了那里好像也没那么简单,台湾的珊瑚特别贵,比藏地还贵。"他们说:"不可能,不可能!"所以,他们认为我从台湾空手而归非常愚痴。

我们已经获得了暇满人身,一定要修持善法,如果在浑噩噩中度过此生,最后离开的时候,你的身体、亲友、眷属、财富,根本不可能跟着你,只有意识会离开。本来你就像到了宝洲,可以做无边的善法,可以带上无量的菩提心、出离心、无二慧的功德,将取之不尽的功德财宝带到后世去。但是我们这一辈子,如果完全是跟家里养的鱼、猫、狗一样,那就没有希望了。它们每天基本上是吃一点东西就睡了,醒来以后,又吃一点东西,就这样把这辈子度过了,除此之外,没有任何更高的价值观。

可是人有时候也是如此,饿的时候就炒个菜吃,吃完了以后到市场去买一点东西,然后还要去玩一玩、逛一逛,洗个衣服,就这样把这辈子荒废了。世人基本上都这样生活,但是当你离开世间时,如果你的心识随顺恶业而没有丝毫善业,这是非常可惜的事情。

生而为人,如果你不承认前后世,或者已经确定前后世不存在,那么你是一个很好的"发明家",我们以后也可以给你发奖。如果前后世真的不存在,我们大家都应尽情玩耍,但恐怕你没有这样的智慧。如果这样,这个世界上许多秘密都无法解释,我们不得不承认来世的流转,为了生生世世的快乐,即生中的

人身是最难得、最关键的时刻,应该修持。

我想:无论是出家人还是在家人,可能因为没有信仰等原因,以前空过了很多光阴,也许一半的时日都已经虚度,但是现在你已经明白了取舍的道理,至少以后要对自己的人生有规划,现在某些企业都经常讲企业的远景、目标、定位,这就是世间的基本做法和准则。同样,对自己的人生也要规划。比如说自己能不能活到60岁还不得而知,但是如果能活到60岁,要怎样修五十万加行,要念多少咒语,如果有能力,要造几尊佛像,在善法方面,对自己的人生应该做一些规划。

包括学院的道友,我私下也问过,他们比较不错,有的人说:"我现在五部大论中的两部论已经学完,加行修完了,今后三年中我要好好地学习五部大论中剩下的三部论,再把密续听完,有了六七年的闻思基础之后,再用几年去弘扬佛法,然后自己修行。"这些能不能成功还不知道,但这样规划很好。

还有些藏族年轻人,他们中有的说:"我刚刚大学毕业,现在准备在学院读五部大论,读完以后再考虑下一步的工作等。"会不会履行承诺不知道,因为很多年轻人的心变得很快,比猫跳得更快,但从总体上看,年轻人有自己的打算,有自己的人生远景和规划,这很必要。

因此,在行持善法方面,千万不要空过,不然突然有一天医院宣布你得了绝症,下病危通知书的时候,你自己想一想:"噢,我今天要离开了,我这一生中到底做了什么呢?我没做其他什么,但是念了一

亿遍观音心咒。"或者"我没有其他善根,但是在学院期间,每天念了一遍《普贤行愿品》。"如此则不会恐惧。

对每一个人来讲,在你身体健康的时候不一定感觉的到,一旦面临绝境,你会思考将来最需要的是什么,这是每个人都会有的感受。人在开开心心、尚未遭遇困境的时候,可能不会考虑,然而当你要离开这个世间的时候,你会返观:"我这辈子到底做了什么?我现在应该怎么做?"

《当日教言》文字确实很少,但是每一颂都一针 见血地刺激我们的"血管"。不注意确实太可怕了! 经常会有当头棒喝之感。快讲完了,希望你们日后也 要尽量多思考。

#### 大乘法行如摩尼,寻亦难得当日瓦!

大家都知道,大乘佛法秉持的是利益天下一切众生的精神,大乘法行就像能满足一切众生愿望的如意宝。任何众生,想要衣服、食物、珠宝、地位等世间愿望,凡有所需,如意宝都可以逐一满愿,而大乘佛法比如意宝更加珍贵和难得,得到它之后,可以帮助无量无边的众生。这样的大乘佛法,我们在多生累劫中寻找,也是难以寻觅、难以得到的,没有前世的福报和今生的殊胜因缘,根本遇不到大乘佛法。

有一部佛经叫做《思益梵天所问经》,里面讲: "无量无数劫,说大乘功德,及乘此乘者,不可得穷 尽。"宣说大乘佛法、大乘行者的功德,无量无数劫 中也说不穷尽。我们都可以想一想:学习了大乘佛法, 哪怕是一瞬间、一刹那间想利益众生,为利益众生宣说四句佛法,布施一抟食品等,功德都不可思议。

因此,即生中遇到大乘佛法非常难得,已经遇到 大乘佛法之后,希望大家不要改教、舍弃,否则后果 特别可怕。现在城市里也有部分人心态比较稳定,应 该还不错。但是也有一些人云亦云、随波逐流的人, 今天学大乘佛教,明天学小乘佛教,后天开始学外道, 再过一段时间,信仰全无,每天都在迷乱中度过,这 样的可怜众生也不乏其人。

我经常想:麦彭仁波切的《二规教言论》,里面 所讲到的稳重、智慧、正直、信仰、布施,这些都是 那么重要。如果没有做人则不多言,要做人,没有这 样的基础是不行的。

所以,大家以前学的是什么教派,以前所学都不要舍弃。学院里也有各个不同教派或上师的人,这些都可以共存,只要你的上师是具德上师,你所学的教派是正统、真实的佛教,我们都赞叹。因为从佛教本身的精神来讲,它不分教派、不分民族、也不分国家,令你从无明烦恼中获得解脱的窍诀,所有大乘佛法中都有。

如果把佛法以各自的分别念区别开来,它就进入 了政治、经济、文化的领域,是有局限性的。修学大 乘佛法,就是凡是有生命的众生,我们都要无条件地 去帮助,这就是大乘佛教的精神。每一个人都有权利、 有因缘去学习大乘佛法,这个时候,不要存有井蛙之 见。

在我面前,有些人小心翼翼地说:"我是某某上

师的弟子,您不要生气哦,其实那个上师很好,他经常赞叹您,说您老人家的功德不可思议,这说明他也是个很好的上师,他对您看法很好,我就是他的弟子。"其实也不用这么计较,你是谁的弟子,修什么佛法,只要对众生有利,已经趋入大乘佛法,就不用那么谨小慎微。

华智仁波切造过类似《华严经》里所讲到的大乘发愿文,在麦彭仁波切的教言中也有这样的愿文。我们即生中已经遇到了大乘佛法,在有生之年,哪怕对一个大乘偈颂,有思维、闻思的机会固然好,如果实在没有,每天以菩提心摄持来念诵也很重要。很多人认为汉传佛教和藏传佛教是大乘佛教,但是佛教徒的所作所为是不是为众生想?如果没有菩提心,虽然你被包装成大乘教徒,但实际上是不是小乘教徒尚且都需要观察。

有些人认为自己的某位上师是密教上师,但是作为上师,最关键的也要看他的相续中有没有利益众生的心态。作为弟子,你是什么寺院、什么民族、什么国家的人都不重要,但是最关键的是你有没有想要度化无量众生的心。如果没有,虽然包装成大乘行者,说自己是汉传佛教的、藏传佛教的、密乘的……无论怎么说,都已经失去了大乘佛教的根本,这时该怎么称呼自己?自己安立一个名称吧。

我刚才讲了,依止善知识很重要,但是依止上师并不是因为这个上师很庄严,这个上师的微笑非常灿烂,这个上师对自己特别慈悲。所谓的慈悲并不仅是笑一笑,给你几本书或一些加持品,这不一定叫慈悲。

大乘佛教的慈悲,是让你从轮回当中获得解脱,如果还有其他法叫慈悲,那就不需要所谓的上师了。

无垢光尊者和智悲光尊者的教言中都讲过,末法时代,具足所有法相的大乘善知识,极难值遇。但至少这个上师,今世和来世相比,对来世更重视;自己和他人相比,对他人更重视;世间法和出世间法相比,对出世间法更重视。这样的上师,即使其他的条件不具足,你也可以依止。

现在很多人比较迷茫,对不敢透露名字的上师,弟子也不知所以,却还觉得自己的上师特别特别慈悲。但不知道慈悲体现在哪里,世间感情跟佛法中师徒法相之间的差别,千万不要混淆。我们需要的是出世间功德,如果上师可以赐予你,这个上师,就千万不要随意舍弃。

我们学佛法的时候,单是皈依、单是念个经、单是住在寺院里,大乘佛教的菩提心在你的相续中能不能生起?作为居士,整天自诩是三宝弟子,虽然所谓的放生等行为很重要,也是佛教的一种善行,但最根本的是自身要接受佛教的教育,否则我始终觉得,佛教团体是迷茫者、迷信者的团体。无论是在家团体还是出家团体,如果有非常强大的教育体系,最后也会比较如法,大家应该自我观察。

#### 今生温饱皆可以,关键修行当日瓦!

人生存在这个世界上,需要穿衣服,也需要吃一 些食物,这样的生存方式不可或缺,而且需要一直延 续。当今时代,除了非洲等个别地方以外,饿死、冻 死的人很少,每个人都有能力解决基本的温饱。但最 关键、最根本的是什么呢?当我们离开这个世间,前 路非常漫长,所以,关键是人活在这个世界上时,需 要有自己的修行,这是解决长远问题的重要方法。

比如说"百日闭关"也是一种修行,时不时要返观一下自己,如果始终没有很好地去修行,确实比较可惜。佛法提醒我们,不能整天迷茫于生活中,如果有因缘,你也可以出家,如果出家的因缘不具足,你就应该担负起责任,以在家的形式好好修行,不要太奢侈,不要过于沉迷。

其实我觉得维持基本的生活比较容易,尤其是大城市里的人,在穿着方面,很多年轻人根本不需要好衣服,破烂不堪的衣服,他们觉得最时尚,早年人们的裤子,膝盖容易破洞,现在不但膝盖露出来,其他部位也都露出来了。这样的衣物在垃圾桶里都可以捡到,所以说,穿着方面不是很困难。吃的方面也是所谓的垃圾食品盛行,我也不太清楚什么是垃圾食品,反正超市卖的很多食品都是垃圾食品,垃圾桶里也为数不少。如此看来,我们的温饱应该不成问题。

此时什么成问题呢?我们的修行真的成问题!我 经常想:我现在这个年龄不修什么时候修,有时候很 想去修行。那天有一个人采访我:"您将来的打算是 什么?"我说:"我很想去修行。"后来我想,好像不 行,因为还有一定的责任,每天用一段时间来修行, 用一段时间来发心、管理,这样比较好,如果我去某 个地方闭关专修,可能不太好,我就没有专门去修行。 但修行对每个人来讲都很重要,包括念诵、修菩提心, 每天哪怕抽出短暂的时间,都应该尽量去修,时间久 了,它会变成一笔巨大的出世间财富。所以,修行极 为关键。

# 少时苦行而实修,老后身衰当日瓦!

年轻的时候就应该去苦行,好好闻思修行。很多人说:"我退休了以后,儿女结婚了以后,我再去修行。"夏嘎仁波切讲过,修行和闻思,一定要趁年轻,不能太老,太老听法听不清楚,记也记不住,想修五十万加行,磕头都关节痛,观想的心也是模模糊糊,很多事情无法完成。而且人老以后,身体不会配合,你想早点起床,却还恹恹欲睡。

如果身体慢慢衰败,即使年轻时很有智慧和能力,但是人老了以后,都会退化。内心也相当脆弱,稍微批评一句就会哭。所以,有些老菩萨,我都不敢得罪,也不敢批评,虽然他们有时候的穿着不太如法。有句话说,中年出家是不太如法的,年轻出家,他的威仪等各方面都如理如法,老出家人看起来常常有些怪异,说在家不像在家,说出家也不像出家,穿衣服、走路,很多方面都特别怪,但是我也不敢说,他们的心很脆弱,说了会不会死了。

世间中的老师经常讲:"少壮不努力,老大徒伤悲。"年轻的时候不努力,全部留到老的时候做是不合理的。我们佛教团体,现在年轻人比较多,这一点很好。今年的"世界青年佛学研讨会"非常有活力,我当时也给他们提出一些希望:"希望你们尚且年轻,

还未出现衰老和疾病的时候,想一想自己生老病死的问题。"现在很多佛教徒,年龄都还算适合,一定要努力修行。

我自己觉得我在年轻的时候受过一些苦行,那时学院的条件不如现在。那天有道友跟我讲,在学院大经堂里坐,地板很潮湿。不会潮湿吧?最下面是木板,木板上面有好几层地毯,还有地热,这还潮湿啊?我以前听法的时候,从来没有垫任何东西,就是在外面草地上,冬天是在雪地里,十几年如一日。早上有时候是在我院子的雪地里讲课、辅导,传法的人也没有任何垫子,直接坐在地上,冬天天寒地冻,每个人站起来以后,地上的雪都有融化的印痕。

前两天有一个 20 年没见的堪布回来了, 跟我同岁, 他说起我们曾经辅导的情景, 我们很有共同语言, 他说: "当时我们条件不好, 但是却非常努力。" 的确如此, 早上大概六点钟就在外面草地上, 一天讲好几堂课, 听课的时候也很努力, 我们是这样苦行的。

但现在学院中的很多道友说:"地毯上太硬了,不行,我还要拿一个比较厚的坐垫,不然有点痛,受不了。"

# 再讲一个颂词:

生烦恼时行对治,相自解脱当日瓦!

当产生贪心、嗔心,产生任何无明烦恼的时候,一定要马上对治,因为无明烦恼危害我们的一切修行。对治的方法,用心观察它的本体时,它的自相自然解脱。

《佛子行》中也说:"贪等烦恼初生时,立即铲除佛子行。"贪心等烦恼产生的时候,立即铲除。怎么铲除呢?用正知正念的宝剑来铲除。烦恼的本体依靠正知正念,这是菩萨乘的方法,就像《入菩萨行论》里讲的那样来对治。

但此处所讲的比这个方法更高明,是说当我们生起贪心、嗔心等任何烦恼的时候,去观它的本体,就像蛇把自己的身体打结,而后自然解开一样,这种烦恼当下就会自然解脱。比如说当你生起极大的嗔恨心时,你就应该看一看,嗔恨心的本体是什么样,它的颜色、形状以及作用等等,用心来观心。

有些人问我: "用心来观心,哪有两个心?"没有两个心,但是用心观心,从反体方面讲、从自证角度讲,完全是可以的。我们用心来观自己的嗔恨时,会发现嗔恨从来都没有产生过,而且它就是智慧的一种妙用,这个时候你就会知道:"噢,原来所谓的'烦恼即菩提'就是这样的。"

所以,当你产生烦恼的时候,以智慧来对治会自 然解脱,它的自相根本没有成立,这时你会懂得,原 来所谓的烦恼是无利无害的。

# 第十四课

昨天讲了,当我们产生烦恼的时候,应立即对治, 认识本性则自然解脱。

# 今天讲:

忆念轮回之过患,激起诚信当日瓦!

我们应该经常观想、忆念轮回中各种各样的过患。与《当日教言》同步开讲的《大圆满心性休息》,也正在讲轮回的痛苦。世间中,从广义讲,整个六道轮回都有不同的过患,比如地狱寒热的痛苦、饿鬼饥饿的痛苦、旁生被役使和啖食的痛苦等等,三善趣中也有举不胜举的痛苦。

有些人认为: "三界轮回都是痛苦?难道佛教连基本的快乐都不承认吗?"实际上这在佛教的《俱舍论》中有明确说明<sup>93</sup>,虽然承认世间中存在有漏安乐,但是这种安乐会成为后世痛苦的因,因此它也不离行苦。所以我们讲,所谓的行苦,表面上是快乐的,其实每一次所享受的快乐,都与痛苦密切相关。

因此,在想起轮回过患的时候,会自然而然"激起诚信",对三宝、佛陀、法理,如果没有思维和忆念,恐怕很难生起诚信。信心分清净信、欲乐信、不退转信,尤其是对法产生的信心,应该是不退转的信心,看佛像后产生的信心,很有可能是清净信和欲乐信。在生活中遇到痛苦,或者见到世间真相的时候,

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> 《俱舍论》云:"悦意以及不悦意,与除彼外之等舍,一切有漏皆为苦,如应 具有三苦故。"

才容易产生这种信心。

前一段时间听说,藏地的一个老乡,因为某些事情被判刑了,判了一年多,他的亲人去见他时问:"你在监狱里面痛不痛苦?"他说:"监狱里没有自由,当然痛苦,但是有时候人需要经历这样的际遇。"他到了这个环境,才开始思维自由时没想明白的事情,在这种场合中,才对佛说的道理产生信心,他打算在一年中每天念一万遍阿弥陀佛名号。作为一个无有信仰的年轻人,如果不是因为进监狱,甚至一生都无法完成一百万弥陀名号,但是他准备在出狱前念完。听说他平时不修行,对因果将信将疑,但这时却有了翻天覆地的转变。

很多人都是这样。十多年前,藏地一个女教师,感情上遇到一些问题,她说她以前对三宝的信心仅停留在表面,在生活出现问题后,才真正认识到世界上无有欺惑的唯是三宝,最相信的人都已经欺骗了她,她觉得整个世界除了三宝以外再无有可信之处,从而真正产生了不退转的信心。

所以,在生活中,看似痛苦的事,有智慧的人立即把它当成修行的助缘。在座的人,如若在生活中遭遇家庭的不和、身体的疾病、事业的不顺等等,也应反省。如果一切都一帆风顺,可能永远不会产生出离心和菩提心。因此,我们有必要思维轮回的过患,才会产生真正的信心。

今发精进取自地, 亡后引道当日瓦! 如今自由自在的时候, 大家一定要发起精进, 否 则不管是世间还是出世间的功德,都会与我们擦肩而过,而且精进对生生世世均有很大帮助,获得自由自在的坚地,也就是说再也不会堕入生死,能够具备解脱的把握。如果相续中生起出离心、菩提心、无二慧,就再也不会流转于生死轮回,此时可以称得上获得了"自地"。

只有这样才是好的,否则死后不知去往何处。很多人一辈子迷迷茫茫,或者说忙忙碌碌,最后离开的时候,一点把握都没有。如果即生中精进修行,哪怕在十年或二十年中修行,离开世间的时候,自己也觉得:"我依靠上师们的窍诀,依靠经论的教证和论证,至少不会堕入三恶趣。"当你离开时,就会对自己有一种引导。

所以,真正的引导是现世的修行,现世要为来世做好准备,就像一个旅客,还没有正式出发之前,会先了解所到之地。汉地的游客去藏地之前,也会提前通过上网询问所去之处有没有电、有没有药……把所有的衣服和药物都准备好,包括一些简单的食品,比如去转山之前,如果知道神山附近买不到食物,他也会在自己的城市做好准备。

在座的每个人也是人生旅途中的过客,当结束此次旅程,去往下一世的时候,有智慧的人,应该对自己将来的口粮或者说资粮,做好相关的准备,如此才不会空耗此生。

现今无闲何时闲,百时一餐当日瓦! 很多人认为即生中要工作、要照顾家庭,或者事 业正处在辉煌的时刻,没有时间学佛修行,可以等以后退休了、老了,或者所有的力气都衰减殆尽的时候, 再真诚地学习。

有些人是这样认为的,但是这是错误的。你在身体、心态等各方面因缘具足时,没空闲修学和闻思的话,那么什么时候才有空闲修行?到了地狱里面吗?到了饿鬼当中吗?到了旁生当中吗?或者说到了人当中连三宝的名号也听不到的边地?你到那些地方后,恐怕更没有时间修行。在我们讲的八无暇,还有无垢光尊者讲的其他十六种无暇<sup>94</sup>中,都没有修行的机会。

所以,可以这么讲,一定要用一种,一个人一百 天中只有一顿饭的极为珍惜的心,来面对修行。听说 有些犯人,长时间没吃没喝,也不能睡觉,过了很长 时间以后才被释放,他被释放后的第一件事就是寻找 食物。不管是动物还是人,本性都是如此,那个时候, 他对这一顿饭非常珍视。

同样的道理,我们在漫漫的六道轮回中,遇到了 甘露般的佛法美食,极其不易。这个漫无边际的轮回 旷野,是如此的具有饥饿的氛围。如今,我们已经找 到了佛法的美味佳肴,是如此的幸运,应该倍加珍惜, 如果不修行,以后根本不会有自由,也不会具足因缘。 因此,现在应该把它当作百日中唯一的一顿饭,每一 次听课都应该珍惜。

<sup>94</sup> 全知法王无垢光尊者在《如意宝藏论》中云:"五毒愚痴魔所持,懈怠恶业如海涌,随他救怖伪法相,暂生缘之八无暇。"又云:"紧缚现行极下劣,不厌轮回无少信,行持恶业心离法,失坏律仪三昧耶,断缘心之八无暇。"

对于在佛教团体中的学习,如果像对待世间中研究生的课程那样,则说明对佛教的学习很重视。有些人似乎对学习的重视程度不够,把它当作是茶余饭后的装点,有时间去学一下,没时间就了不长进,但是对世间法很重视,不管有没有时间,都一定要努力争取。在将来的解脱大事方面,恐怕很多人的所想所为都比较幼稚,这方面一定要善加考虑。

#### 寿不可靠如草露, 莫要懈怠当日瓦!

下面讲寿命,每个人的寿命都没有可靠性,非常脆弱,它要消失的时候转瞬即逝,就像是绿草上的一颗露珠,很有可能被风吹走,也有可能被阳光晒干,不可能久存。我们每一个人,看起来朝气蓬勃、身康体健,但是生命毕竟是在各种因缘的汇聚下存在的,因此何时消失在这个世界上,谁都难以确定。

在佛经中也讲过:"人生寿不定,日日趣死径。" 95人的寿命长短难以确定,日日趋向于死亡。死亡什么时候降临,谁都难以把握,因此千万不要懈怠,懈怠会令自己一事无成。所以说,应该昼夜精进,"如救头燃" 96,意思是说我们对于修行佛法,一定要日日夜夜有一种精进的心,就像是美女的头发燃火时,她会想:"啊!我是那么美丽,头发是我美丽的象征,头发被燃了,变成光头多难看啊!"因此她会想尽一

<sup>95</sup> 此句经文出自《别译杂阿含经·卷第八》,原文为:"人生寿不定。日日趣死径。 无常所侵夺。寿命甚短促。老来侵壮色。无有救护者。恐怖畏向死。欲得寂灭乐。 应舍世五欲。不宜深生着。"

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> 《宝积经》云: "勤求不懈,如救头燃。"《佛藏经》云: "当勤精进,如救头燃。"

切办法, 用快如闪电的速度把火熄灭。

同样的道理,我们应经常思维自己的生命什么时候会消失,在没有消失于此世间之前,一定要依靠这个假合的身体好好修行。

前辈大德们短暂的人生中,做了非常有意义的功德,修持的佛法也难以想象。有时候看一位大德的传记,单看著书,好像他一辈子都在著书;单看讲经,好像他一辈子都在讲经……

以上讲了切勿懈怠之理。

#### 现今如若已滑跌,人身难复当日瓦!

这句讲什么呢? 现今世间上有众多违缘、陷阱和险地,如果我们没有很好的修行,甚至相续中产生邪知邪见就很容易堕落,即生中也难以回归正途。有些人学了外道的常见、断见,最后即生中无法产生三世因果的正见。相当于一个人在非常危险的悬崖边一不小心滑落下去了,堕入万丈深渊,即生中无法获得新的生命。同样的道理,人身一旦失去,想再次获得人身,相关的经典中也显而易见,这并非易事。

因此《入菩萨行论》中也讲<sup>97</sup>: "况堕千由旬, 长劫险难处。" 意思就是说,世间中些许危险之处, 人们也需要小心翼翼,何况是死后堕入一千由旬那么 深的陷阱,为什么不注意? 不注意的人是极其愚痴 的。这个道理我们前面也讲到过。

世间中的陷阱,人们认为很可怕,但是与来世堕入三恶道的深渊比较起来,世间的难处可能只会令我

<sup>97 《</sup>入行论》中云:"若遇寻常险,犹须慎防护,况堕千由旬,长劫险难处。"

们失去这一期生命,但是它不可能毁坏生生世世,也不可能让你在多生累劫、千千万万年中受苦。因此有智慧的人会提前思考自己将来的去向,如果会永堕黑暗,那么就不值得造恶业,会非常小心谨慎。

#### 佛法犹如云中日, 唯在现今当日瓦!

佛法就相当于乌云遮住的太阳偶尔在云中露出一样,像云间的阳光。(网还有是吧!今天我们上课的地方,除了我的周围有一点灯,其余地方都没有,在一个黑黢黢的世界里讲课。修行好的人,任何违缘都会转为道用。)这里讲佛法非常难得,相关经典中也讲,世间中有光明劫和黑暗劫,黑暗劫的时候,佛陀没有出世,也没有人转法轮,众生根本遇不到佛法,而我们现在处于光明劫,释迦牟尼佛的佛法也没有隐没,并且我们已经依靠善知识的引导获得了佛法如意宝,现今已经有幸遇见、有幸趋入,这一点对每个人来讲极其难得。

我也经常在想:末法时代有这么多的芸芸众生,有五花八门的思想、学说,但是我们选择了真正的解脱法门——佛法。并非因为佛教是我们的宗教,所以才赞叹它,而是因为所有的芸芸众生都需要远离内心的苦楚,需要获得永恒的解脱,这样的希求,唯有佛法才能赐予。

弥勒菩萨的传记中也专门讲了佛法的功德,比如说世间上的任何财富、地位等,谁人拥有都只是暂时享受而已,除此之外,它的价值无法持续永恒,而佛法在漫长的生死轮回中,直接赐予我们解脱。为什么说弘扬佛法很重要呢? 弘扬佛法会给所有的人带来

永恒的快乐。全球现在有七十多亿人,从早到晚,每个人都在希求幸福和快乐,不管是东方国家还是西方国家,幸福的话题都已经泛滥了,但他们有没有得到幸福非常难说。我们通过学习佛法,确实在世间中获得了一系列的快乐和自在,更重要的是,在六道轮回的生死苦海中,会获得永恒的解脱。

今天在座的人遇到佛法,看起来似乎是一种偶然事件,其实是有必定的因缘,而且这种因缘非常难得。有些人认为找到了一个好工作太幸运了,有些人认为找到了一个好朋友太荣幸了。但这些无论如何都会消失,世间的一切荣华富贵到最后都是过眼云烟。

曾经凯撒大帝屡屡凯旋归来之时,道路两边都有 人们列队欢迎,他经常要求有人在旁边给他提醒,"一 切荣华富贵最终会烟消云散",有这样的案例。同样, 今天所有的一切都会消失,但佛法给我们带来的永恒 的生命价值,将一直伴随着我们,在座的各位应该明 白这个道理。

### 自无实践口空谈,自有过失当日瓦!

有些人自己没有去实际做,光是口头上讲得比较漂亮,告诉别人应该怎么做;有些人根本没有深入思考,光是在口头上说别人的过失、说未来的计划。世间人经常是这样,在飞机场、餐厅、咖啡厅等处,每个人都把将来的蓝图规划得非常美好,但真正能做到的人凤毛麟角,可以说是天方夜谭、毫无价值。尤其是现代人在成功学的驱使下,对自己永远不可能实现的事情夸夸其谈,这完全没有必要。

对于自己口中言说的事情,都应尽量落到实处, 没有必要过甚其词。这里讲的是,每一个人都有许多 过失,应该直面自己的过失,其实能够认识自己过失 的人是有智慧的人,很多人都认识不到,自以为是。

我经常在餐厅等公共场合,看到周围的人在吃得比较满意时,彼此都在吹嘘,"啊,我将来是如何计划的,会赚多少钱,这个钱又准备去投资,我跟东方某某国家的某某人合作,再过十年会有什么样的效益,这个时候我又要如何去管理。"如同讲《说不完的故事》<sup>98</sup>一样,不知道你们有没有看过《说不完的故事》。有些人对未来的计划就像盲人执灯,根本不知道自己到底会怎样,但他还是讲得天花乱坠。

这样没有必要,人应该实在一点,你能做到的就好好说出来,做不到的事情没有必要自欺欺人,默默安住便可。有些人闲言杂语特别多,滔滔不绝、没完没了地讲,讲了什么自己也不知道,好像只要一有机会便口若悬河,这也是世间人的一种毛病吧!有价值、有意义的话尚且应该简明扼要地说,没有意义的话讲太多,别人听起来也会比较累。

信心缘转之捷径,思轮回患当日瓦! 信心是一种因缘,依靠这种因缘会轻松、快速地

<sup>98 《</sup>说不完的故事》: 西藏民间故事,作者万玛才旦。讲的是很久很久以前,在遥远的雪域高原,有一具如意宝尸,它上半身由玉石组成,下半身由金子组成,脑袋由贝壳组成。如果把它背回人间,便可使大地铺满黄金,使世人增加寿命,还可以消除主人公德觉桑布犯下的杀人罪孽。只有一个条件,就是在背它回来的路上,德觉桑布必须缄口不语。但是狡猾的如意宝尸,会讲一个又一个动人的故事,聆听这样的故事,无法不发出啧啧的感叹。于是,一次又一次,宝尸在精彩的故事后飞回尸林,一次又一次,德觉桑布重新背起宝尸,听它讲引人入胜的故事。说不完的故事,由此而来,千百年来,传遍雪域大地,深入千家万户。

找到自己的路,我们要依靠自己的智慧和信心思维轮回的过患。意思是什么呢? 无论是学习佛法还是学习世间知识,先要具备信心,如果没有信心,你选择的这条路,从根本上就已经破坏了缘起,无法修学。因此,我始终觉得,修学佛法,信心非常重要。

初学者会有一些信心,但是有些人的信心很容易退转。我也遇到过,尤其是我与汉地众生结缘接近三十年了,在这个过程中,有些人刚刚产生强烈的信心,有些人将信心持续保持了十年、二十年,还有些人的信心逐渐消失。包括藏汉两地的有些堪布或法师,刚开始对自己相关的上师、佛法都非常有信心,但是过了八年、十年以后,自己逐渐具备了一些能力,稍微具足了一些眷属,不要说与佛教相违的事,与佛教相合的事情交代给他,他也全然不听。我在教课的过程中,发现有些人所谓的信心完全是徒有其表。

真正的信心绝非如此。我对自己人生中有过法恩的任何上师的吩咐,都会努力去做。为什么呢?原因并不是为了自己,而是我觉得法太珍贵了,他曾经给我传过佛法的教言,当时我也非常恭敬地聆听过,现在我虽然没有再接受法恩,但也应该做到像世间中说的那样,"一日为师,终身为父。"因为我以法为主,从自己的人生过往来看,哪怕是对传授显宗一个偈颂以上法恩的上师,我也很尊重,这是我的信心,我不愿意破坏跟传承上师们的缘起,否则生生世世很多方面不一定具足顺缘。

我看到有个别人的信心确实是表面上的信心,全 无顾忌的走自己的路也可以,但是按照传承上师的教 言,或根据佛经论典的教证和理证来推测,解脱和弘 法利生等很多方面会破坏缘起。

更重要的是,思维轮回痛苦的时候要有信心,否则就不可能很认真地思维。"见生死过患,而生厌离心。"佛经<sup>99</sup>中也是这样讲的。见到了生死轮回的过患,你才产生对轮回的厌离心。

我们经常讲到信心,所谓的信心,口头上会说自己对三宝有不可思议的信心,到底是不是对传承上师、三宝或者四谛有信心,看你的行为就会一目了然。如果一个人的语言跟实际行为背道而驰,则很容易看出来。我想:这么难得的人身,没有必要用它来破坏解脱的缘起,至少也要维护基本的因缘,这对每个人来讲非常重要。否则你年轻时修过许多法、依止过许多上师、阅读过许多经论,到了年老的时候,所有的缘起却已经破坏掉的话,从表面上不一定看出过患,但一定不会对自己的解脱有利。

# 依恶友自染恶行,寻心作证当日瓦!

藏文有几种不同的版本,有一些版本中是"远离恶友当日瓦"。

依靠善友,自相续中自然而然得到功德,因此, 有的版本是"依止善友当日瓦"。

如果依靠谄曲之心,自他都会受到欺惑,所以说 "寻心作证当日瓦"。各种版本中有不同的说法,我 觉得"寻心作证当日瓦"好一点。

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> 出自《大宝积经》第七十七卷:"见生死过患,而生厌离心,怖畏三界狱,勤心求舍离。"

《当日教言》的藏文版本比较多,我们用的是顶果钦哲仁波切讲的藏、汉对照本,以此作为蓝本做的校对。如果按照刚才所说,再增加几颂的话,总共会有一百多个颂词,但这次按这个颂词来解释。

意思是什么呢?依靠具有贪嗔痴的恶友,自己也会逐渐染上恶劣的行为,"近朱者赤,近墨者黑。"华智仁波切也说,所谓的恶友,并不是头上长着可怕的角,而是他的一些言行举止,容易让你逐渐受到影响。原来爱闻思的人,依靠恶友,最后变的不爱闻思,原来清净戒律的人,依靠恶友,慢慢对戒律也不重视,如此染上很多恶行。

我们应该寻找自己的心作为证人, 佛陀也说, 自己是自己的怙主, 自己是自己的证人, 没有必要寻找其他的见证者。此时应以自心作为最好的怙主, 远离恶友, 依靠自之善心来作证。

修行人中这样传诵:上等修行人,本尊和护法神不会讥笑你;中等修行人,自心很清净,不会产生惭愧之心;下等修行人,亲朋好友和金刚道友等周围的人不会讥笑你。所以,以自心作证,行持善法很重要。

#### 无明迷乱败鬼本,持正知念当日瓦!

贪嗔痴等无明、迷乱是最可怕的,会击败我们, 是能让我们从根本上失败的鬼魔。

《正法念处经》中也讲"心怨最第一,更无如是怨。"心的怨敌最可怕,再没有更大、更可怕的怨敌了。

自心没有证悟, 无明的贪嗔痴等迷乱, 是最可怕

的魔鬼。所以,当你产生了贪、嗔、痴、嫉妒、傲慢等各种烦恼时,一定要执持正知正念的宝剑。"我作为一个修行人,不应该发这么大的脾气,我学了那么多年,大乘《入菩萨行论》的教言明明已经学了那么久,还有这么严重的愤怒行为,非常糟糕。"嫉妒心、傲慢心、贪欲心,都是无明烦恼的分类,产生这些心态的时候,如果用正知正念来依止,那么无明、迷乱的心就会很快消失。所以,当你产生五毒烦恼的时候,要依靠正知正念。

#### 不耽五毒近正道, 具对治力当日瓦!

我们不应该耽著贪、嗔、痴、傲慢和嫉妒,产生 这些烦恼时,应该把它当作智慧去认识它的本性,这 样更容易接近解脱的正道。每一次产生这些五毒烦恼 时,都应该警觉,一旦身体里染上毒药,将来便会付 出自己最宝贵的生命为代价,因此一定要具足对治 力。空性、慈悲、无上密法,哪种对治力都可以,应 该用各种各样的对治力把无明烦恼根除。

人们表面上看起来相差无几,但有些人的修行很成功,即使短暂时间中的修学,力度和效果也非常好。有些人的学习,说不成功呢,也学了很长时间,说成功,好像越学越没有兴趣,或者没有效果,最后自己也特别痛苦失望,"我学了那么多,好像越学烦恼越严重,原来我还没学佛的时候,贪嗔痴没有那么明显,本来学佛是对治烦恼的最好武器,可是我越学,相续中的贪嗔痴越粗大,不如自杀好了!"有些人可能会妄自菲薄、左右两难。

这说明没有认真去学,如果通过窍诀仔细学习,相续中的烦恼不可能增长,只不过是以前你没有重视,而此时专注以后才发现的。这时也不能失去信心,"我越来越完蛋了,越来越修不成功了,不如干脆放弃吧!"少数人有这种想法,但是大多数人通过认真学习之后,在行为等各方面获得的改变,却跟以往判若云泥。

尤其是我们的相续中,如果真正生起了空性见和利他心,就不会有这些烦恼和痛苦,因为有了利他心之后,你就会觉得:"我原来没有学佛、没有修行成熟的时候,非常烦恼、痛苦,有了利他心之后,好像任何事情在我的利他心面前都变得非常微小。"所以,这时你会发现,大多数苦恼都来源于自私心,这是一种进步。

# 精进力弱速丧失,疾披铠甲当日瓦!

有些版本里说"精进力弱不成佛",也有这样的 藏文偈颂。

如果我们的精进力特别弱,就不可能成就自己的 所愿,成就和修行都会消失殆尽。所以,不管做什么 事情,应该尽快披上坚定的铠甲。

精进分恒常精进和恭敬精进,这两者都很重要。 学佛的时候,对上师、对三宝都应有恭敬心,同时还 要有一种恒常心。每个人刚开始都会有三分钟热度, 刚出家的人特别小心,走路都不会东张西望。刚受居 士戒的人也是,"啊!我今天已经变成三宝弟子了, 我太荣幸了!我要不要受八关斋戒?我要不要 受……"但是时间久了,原来的热情会逐渐消退。所以,我觉得一些老修行人非常伟大,在他们的生命中, 经历了很多磨难,但是他们持之以恒,顽强地挺了下来,这些人是很不错的。

华智仁波切在《莲苑歌舞》里也讲<sup>100</sup>,暂时产生的出离心是不可靠的,这一点应铭记于心。因此,还是要具足精进心,而且应该是恒常精进,恒常精进跟暂时精进天差地别。

不管做什么事情,有些人很有思想,包括我们这 边的有些发心人员,从他发心的行为上看,他不容易 退,比如说他发愿三年中发心做事,在三年之中遇到 任何违缘、痛苦,他都会坚持下来,始终如一。但有 些人,不需要任何外缘,只要一点点风吹草动就会背 弃初衷。从两、三年的发心,或者一件事情中,也可 以看出这个人的坚韧性,如果没有一颗坚定的心,世 间法和出世间法都不能成就。

我非常重视一个人的坚定心,不管做什么事情。 比如说一个人在某个道场呆了十年、二十年,我觉得 这个人至少是有恒心的,非常不错,有些人在一个部 门中也呆了十年。还有些人换了无数部门,就像蜜蜂 一样,一会儿在这朵花里,一会儿又飞到那朵花里, "嗡嗡嗡",以前我放牦牛的时候,专门调查过蜜蜂 的兴趣。有些发心人员就是如此,基本上所有的部门 都走了一圈。还有些人是所有的班级都听过课,不是 为了求五部大论,而是观察法师去了,在这个法师班

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> 《莲苑歌舞》中云:"偶尔生起出离之心,难免不能长久。"又云:"持续不久厌世想出离,小心终成自己失策因。"

里听两三天,"不行,我的烦恼断不了,我还要换一个法师。"

以后网络授课,应该像在学校上学那样按部就班,不能随便换。我那天跟发心人员讲,我们以后设一个软件比较好,世间学校就是这样执行的,比如说小学五年级的学生想去其他年级,除非他不读书,否则没办法,全国都已经联网了。所以,以后学佛也是这样,要严格遵守规定,不学就退学,想学就不要经常换班。你用智慧观察已经选择了,还有什么退路?没有退路。这叫做什么呢?披上铠甲。曾经对当日瓦的教言,我也喜欢。

### 长伴习气接踵至,莫循过去当日瓦!

无始以来长期陪伴着我们的习气,随着时间的推移还会接踵而至。比如说有些人以前爱打架、爱说妄语,杀盗淫妄等习气,很容易再次出现。所以,最好在修行的过程中,不要一直追循、回忆。"我年轻的时候长得特别漂亮,那时真的是跟天女一样。""年轻的时候我打架可厉害了,少林拳非常拿手。"这样说习惯了,习气也会纷至沓来。

有些出家人就是这样,听说网上都有发布。比如出家人本来是去餐馆用餐,因周围放着音乐,就不小心跳起舞来,别人把他拍下来,在网上四处传播。这是以前的习气在他身上的现形,最终显露了他的修行。

同样,有些修行人不好好修行,很爱谈往昔的事情,而且大多数都是讲自己的功德,讲过失的很少。

"过去我如何成功,如何长得庄严,没有减肥之前特别胖。"等等,没有必要想很多的过去式,过去的已经过去了,"过去心不可得,现在心不可得,未来心不可得。"如果非要念及过去,就学习《前行》里所讲的得失、成败等无常观,依靠过去的历史容易观想无常。

#### 领悟心弱祈祷尊,心生等持当日瓦!

如果你开悟的境界比较弱,学了很多年,好像一点开悟迹象都没有,不要说没有觉受、证悟,连一个善梦都没有,好像每天在做恶梦,这是什么原因呢? 一方面是业力深重,另一方面需要祈祷上师和本尊。修行如若没有进步,就一定要虔诚地祈祷本尊,比如祈祷莲花生大士、度母。

弘扬度母法门之后,汉人跟度母的信心之缘已经 结上了,很多人本身有这种因缘,只不过没有很好的 突破口而已,结上因缘之后,很多人对度母、莲花生 大士,包括对自己的传承上师,信心大增。虽有因缘, 倘若你没有祈祷,他相续中智悲力的功德不可能融入 到你的相续。因此,经常祈祷极为重要!

以前宗喀巴大师也说过,在修行的过程中,实在 是学不懂、修不动的时候,说明业力深重,需要祈祷 和磕头,因此他的弟子对祈祷和磕头非常重视。

此颂也讲,如果自己的修行境界很差,一直没有 进步,那就好好祈祷,祈祷之后,一定会在你的心中 产生等持。不管是慈悲心还是智慧等等,你想证得的 任何一个法的境界,都可以通过祈祷而产生。世间学 术界的人,没有祈祷、祈求或其他仪式,完全是依靠分别念来研究,但作为修行人,应该与之完全不同。

所以,我希望背五部大论的道友不要忘记祈祷。 有些人说:"我现在记忆力特别差,不知道是不是越来越笨了,背完以后,马上全忘了。"我自己觉得通过祈祷文殊菩萨、传承上师,像我这样的老年人,似乎也能生起出乎意料的智慧。我的智慧算不上大智慧,比如实在记不住某个教证的时候,我就祈祷一下,它的意义很快就会浮现在我的心前。再比如说,我翻译和讲解《中观庄严论》《释量论》时,自己实在没办法"啃下去"时,心好好安住下来,祈祷一会儿再去看,好像就与之前完全不同了,通过一种奇妙的缘起,立刻通达了其中的意义。

修行人中,有些说《俱舍论》学不懂,有些说"因明"学不懂,有些说《现观庄严论》"啃不动",有些说《大幻化网》特别难懂等等,这个时候应该多祈祷。

# 欲后安乐今耐苦,本具彿陀当日瓦!

将来乃至生生世世中,如果你想获得安乐,那么即生中就一定要耐受苦行。实际上我们的如来藏本来都具足佛果,不需要去其他地方寻找,因此,佛果是每个众生都自然具足的,只不过从前没有精进努力而已。

只要努力,就会有收获。就像农民,有了种子之后,他只要肯努力耕耘,到了秋天,就会有很好的庄稼。同理,我们现在在人间的时候,通过苦行,通过长期学修,将来佛果也会现前。

#### 游僧即将离当日,今断增益当日瓦!

"游僧"指的是帕单巴尊者自己。刚开课时就讲过,《当日教言》是尊者即将离世时的遗嘱,就像上师如意宝的"莫舍己道,勿扰他心"一样,法王如意宝接近圆寂时,给我们弟子们留下了这样的遗嘱和教言。

帕单巴尊者也是从印度来到藏地,印度的班智达 对藏地非常有恩德,因此应该经常祈祷;或者在喝茶 之前,对印度的班智达们做茶供也很必要,要知恩报 恩。藏地的气候那么恶劣,但是阿底峡尊者等很多班 智达,从印度把那么殊胜的佛法传播到藏地,他们的 恩德和贡献是巨大的。

帕单巴桑吉尊者在藏地时住在当日,快要离世时,他对当日瓦的人们说:"我来日不多,即将离开当日地方,现在你们有什么增益、怀疑,或有什么疑问,尽快在我面前请教,从而断除这些增益。"

麦彭仁波切在接近圆寂时说:"以前未曾告知真相,如今就要圆寂,我不可能对你们说一个大妄语。我本来是大菩萨来到人间,但是因为众生的福报浅薄,我没能如愿的利益到众生,现在你们有什么修行上的疑问,尽快跟我请教。"麦彭仁波切也曾说过这样的语言。

当时单巴桑吉尊者也说:"你们有什么怀疑和增益,修行上不明白的问题,应尽快断除而来询问。" 可能是当日瓦的人当时也在单巴桑吉尊者面前请求 了,具体怎样不清楚,因为没有确切的历史。

# 最后一句,这句非常重要! 我无散乱勤修行,汝亦随行当日瓦!

作为一个上师,表面看来跟平凡人一样,但是他最后是怎么讲的呢?他说:"我在一生中非常重视修行,从不散乱。"其实很多上师在世的时候,无论是为众生还是为修行,都不会散乱,即使在人前有一些看起来散乱的行为,也有利益众生的密意,真正的善知识,会把一生都奉献给所有的有缘众生。帕单巴尊者最后的教言中,这句话非常重要,大家以后也值得深思。

他说:我一辈子当中,没有像你们一样,天天处于贪嗔痴之中,或者为琐事而散乱,我一生都在非常精勤的修行。在座的人聚在一起的时间不会很长,这是依靠殊胜因缘才聚集在一起的。因此,希望你们也像我一样,一定要努力。我相续中的出离心、菩提心和无二慧,你们每个人多多少少也应该得到。如果你在如佛般的上师面前,没有得到真实的智慧,这是非常可惜的。

就比如某个人到美国去留学,教授非常有德行,可是学生在那里一直散乱,没有求到真理,这是非常可惜的事情,别人也会觉得特别可笑。同样,在人生的旅途中,我们遇到像单巴桑吉尊者这样的上师,也非常难得。

帕单巴尊者当时说:"我是非常精勤修行的,你们也应该随我而修行,获得解脱。因为人身难得、佛 法难遇……"最后讲了这样的教言。

有时候听一、两句教言,能对自己的一生起到作

用,这样的教言叫做窍诀。

此当日遗训,印度成就者单巴加嘎或单巴桑吉撰著圆满。

今年传讲帕单巴尊者的遗训,没有出现任何违 缘,按照预期的计划完成了。

印度帕单巴桑吉叫单巴加嘎,是印度单巴的意思,他真正的名字叫做单巴桑吉。

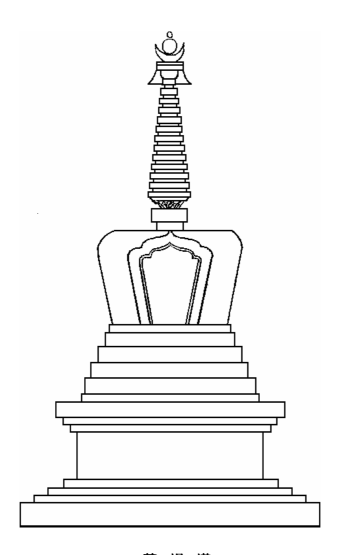
撰著圆满, 善哉!

# 2012 年 3 月 12 日 译于北京 304 医院善哉!

此论是 2012 年 3 月 12 日翻译的,当时我在北京 304 医院,以比较保密的方式住院。我看到单巴桑吉 尊者的教言,在电脑上慢慢翻译,翻译之后在藏地做了校对。

当时病得比较严重,思忖这一百个颂词,能不能 翻译得完啊?但是也没有特别伤心和痛苦,我想:翻 译不完也没事,死就死吧,就是这样。

至此,我在两年前翻译的《当日教言》,已经圆满讲述完毕。



菩 提 塔